


YAR OLMAK



—— Yagmur Yayinlar: 22 ——;

—— Fikri Eserler: 10 ——

Kapak : Ayhan ERER

Dizgi ve Baski:
AHMET SAIT MATBAASI

Kapak Baskis: :
CELTUT MATBAASI



Nurettin Topcu

VAR OLMAK

Y
YAGMUR

VVVVVVVVVV

YAGMUR YAYINEVi
Cagaloglu — Istanbul
1965



BIR KAC SOz

ELSEFE mi sanatin ¢ocugudur, sanat mi felsefenin mey-

vasidir? Bu bilmeceyi ¢6zmeden once bize diisiinmek ve
terenniim etmek diigiiyor. Sanatla felsefeden hangisi 6z, han-
gisi kabuk ve mahfaza, hangisi gaye, hangisi dlet veya vasita-
dir? Bu bir deste yazi, bu muammayi hal i¢in yazilmig degildir.
Ama insan-nicin diisiiniir, nasil hisseder? Dimag ve kalb birbir-
leriyle anlasarak birlikde caligtiklar1 zaman nasil eser meydana
geliyor? Belki bu ufak cilt, boyle bir tahlilin vesilesi olabilir.

Icerisinde diisiincenin kalbe tabi oldugu bu parcalar, goniil-
le soylesmek ihtiya¢ oldugu zamanlarda yazildi ve birka¢ der-
gide zaman_ zaman cikartildi. Goniil, yerini diisiinceye terket-
tigi devirde onlar unutuldu. Hareketler, goniildeki izleri ezip
de orseledigi zaman gelince, yeniden onlara hasret duyuldu.
Simdi gozyas: ayak izlerine damliyor. Hareketlerin harabettigi
goniilde sade bir yetim iniltisi var. Tellerine bazi yenilerini de
ilave ettigimiz bu eski sazin terenniimlerini dinleyecek kulak
varsa, onda kirik bir kalbin akislerinden bagka bir sey duyma-

yacaktir.
N. T.



Distinceler






VAR OLMAK

VAR olmak, diisiinmek ve hareket etmek demektir. Vakia

hayvanlar da hareket ediyorlar. Lakin onlarin hareketleri
suurlu degildir; alelade yer degistirmeden, kimildanmadan iba-
rettir. Yalniz insana mahsus olan hareket (action) ise, kendi
kendisini ve bagka varliklar1 degistirmek demektir. Bununla
insanin hareketleri hiir olus vasfini kazaniyor. Ancak hareket-
lerimin hiir olusu, kendisinden evvel var olan ve kendisine ha-
kim bulunan hiirriyet diye bir prensibin varliin ge-
rektirmez mi? Halbuki hareketten once hiirriyeti var kilacak
bagka bir hadise mevcut degildir. Hiirriyetim, hareketimin var-
1131 sayesinde vardir ve hareketle birlikte kendini gosterir. Ha-
reketin tahlili ise Insam1 daha biiyiik bir muamma ile karsilas-
tirmaktadir. Varlik, sanki hareketle beraber var olmustur ve
ebediyen ondan ayrilmamaya mahkimdur. Hareket denizinin
kiyilarinda durup onun ufuklarina dalmigken filozof Moris
Blondel’in bu temasiddaki vecdini dinliyelim:

«Hareket ediyorum, ldkin hareket nedir bilmiyorum. Ya-
samak istiyor degilim. Kim oldugumu, hattd var oldugumu
hakkiyle bilmiyorum. Bende dalgalanan bu varlik tezahiirii, bu
bir golgenin silik ve yakalanmaz hareketleri, igitiyorum ki bun-
lar kendilerinde ebediyen agir bir mesuliyet tasiyorlar; deni-
liyor ve hattd kan pahasina bile yoklugu ele geciremem; c¢iin-
ki o artik benim i¢in yok olmustur: Demek ki hayata mahktm
oldum, dliime mahkiim oldum, ebedilife mahkiim oldum! Nasil
ve ne hakla? Bunu 6nceden ne bilmis, ne de istemigtim.»



Hareketi, insanin kainata hiir bir iltifatr gibi telakki etmek
yanligtir. Hayatimizin en onemli hadisesi olan hareket, aym
zamanda en zaruri hadisedir. Yine Blondel’i dinliyelim:

«Hi¢ olmazsa durmak caresini bulacak miyim? Hayir, yi-
rimek lazim. Hi¢ bir seyden vazge¢memek i¢in kararimi son-
raya birakabilecek miyim? Yok, her seyi kaybetmek pahasina
da olsa yine her seyi omuzlarina yiiklenmek lazimdir; kendi
kendini mahkiim etmek lazimdir. Beklemege hakkim yok, ya-
hut da artik se¢im ve tercih yapmaya kudretim yok. Eger biz-
zat kendi hareketimle kimildanmazsam, bende veya disarida
bana muhta¢ olmadan hareket edecek seyler var; ve bensiz ha-
reket eden her halde benim aleyhime hareket edecek. Sulh
bozgunluktur; hareketin miihleti ancak 6liimdiir.»

Var olmak, insanin samimi olarak sahip eoldugu isteklerin
biitlinlinii icerisine almaktadir. Belki onlarin tam bir topla-
mudir. )

«<Eger ben var olmak istedigim degilsem, istedigim, sozle
degil, arzu ve tasavvurlarla da degil, fakat biitliin kalbimle, bii-
tiin kuvvetlerimle, hareketlerimle istedigim degilsem, ben var
degilim... Var olmak istemek ve sevmektir.»

Hareket, varliga yalniz bir tarafindan gekip gotiiren veya
varligimizda yalmiz bir noktay:1 kaziyan kuvvet degildir. Kendi
kendisine kapanan, kendi inhisarciligina yine kendini mahkim
eden hareket, 6lmege mahkim olur. Ancak bir yénden, kendi
varligini lezzetle dolduran tek kimildaticinin istikametinden
harekete gecmek, varligl doyurucu olmuyor. Bir menfaatin tat-
mini, butlin varlhigi darliga diistiriicidiir. Yalniz bir ihtirasin
tahriki insan ruhunun biitlin diger bdlgelerinde fel¢ yaratiyor.
Iskender 6liirken, biiyiik istilalarinin bulutu altinda bunalmigti.
Sezar, saadet terenniimii ile 6lmedi. Napolyon, Yena'da degil,
filozof Volney’i tokatladigi sirada yenilmigti.

«Bizden kol, kalb ve kafa isteniyor.» Bunlar1 kendi istegi-
mizle vermezsek, bizim digimizda bize ragmen hareket edenler
bizden bunlar: zorla alacaklardir.

8



Kendi dilegini alemin dilegi yapmaya calismak, Aalemin
sonsuzluga wuzanan hareketlerine engel koymaktir, kainatin
hiirriyetine set ¢ekmeyi-istemektir. Aksine olarak alemin dile-
gini kendi dilegi yapmak istemek, dlemin kalbini kendi varligi-
na sigdirmaya calismak: Iste gercek ve hiir hareket yolunda
ilerleyis bununla oluyor.

«Aglayabilenler ne bahtiyardir! Onlar asla bedbin degil--
dirler. Felidket her zaman zannedildigi gibi fena degildir...
Ciinkii ona iimitler ve vehimler kaliyor. Zengin olanlar asil
sizsiniz, ey zavalli aclar ve arzusu olanlar! Cilinki diinya saa-
detlerinin higligini hissedemiyerek arzulariniz miithig bir hirsla
oha baglaniyor. Halbuki tokluktan ve doluluktan, hayatin
imtihanini sonuna erdirmis olanlar onu bilirler, zevksizlikten:
ve yokluktan bagka bir sey ¢ikmiyor. Servet, hirslar, muvaf-
fakiyetler, bu da ne? Bir canak cirkef i¢in iki it hirlagiyor; ka-
zanan bir gey bulmiyacak. Bu mahrum, iimitsiz kalanlar, yal-
niz ihtiyarlhiyanlar, sade duyularinin hizasindan asag1 inemiye-
rek hazlarmnin biiyisii icinde yasayip Olenler degil, bunlar en
iyiler, en cok duyanlar, - en ¢ok bilenler, muzaffer hareket
adamlari, veya atesgli beyinler, incelmis sanatkdr ruhlardir.
Bunlar, i¢inde dogru bir tek ¢izginin bulunmadig), hattd aydin-
ligin bile kirildig1 bir diinyada yasamaktan iztirap cektiler.»

Hayatin boslugu ve hicligi hakkindaki bu denemenin ev-
rensel olusu, biyilik ve ergin ruhlarda da tesirini yapmakta
olmasi, hepimizin sade kendimiz i¢in istediklerimizin varligi
yiiziindendir. Hattd bazan alemin kiilll varhigina baglanmiyan,
kaynagl onda aramiyan ciiz’i ve ferdi isteklerimiz, alemsiimul
ve gercek varligi unutturarak tatminini aramaktadir. Boyle
olunca, varligimiz dlemden kopuyor; yalmzhgindan korkan,
yine de gafletle yalmizligimi ariyan egoizmin kucagina sigini-
yor. Cinsiyete baglanan agkin ve onda aranan i¢i bos, meyus
tesellinin gifa vermeyisi gibi, insanin yine insan ogluna karsi
yasadig1 zaferlerin karanlik, iirkiitiicii ve bedbaht nesesi, kai-
natin biitiiniinden varlign koparmis olmalarindan ileri gelmek-

9



tedir. Herkesin ve kalabaligin alkiglarindan agk ile miistegni
kalanlar, kadinattan ancak kendi anlayigiyle alkis seslerini ali-
‘'yor ve gercek saadeti yasiyabiliyorlar. Mevlana’nin mesut ol-
duguna herkes inanir. Ama onun saadeti nerede, ne zaman ve
hangi zaferle baglamig, ne zaman bitmistir? Bunu kimse bile-
mez. Zira onun saadeti sonsuzlugun c¢ercevesine kazinmisti;
baslangici da, sonu da yoktu. Cilinkl o, sonsuzlukla beraber
mesuttu. Sonu olan saadet, gercek saadet olur mu? O, olsa olsa
yakin bir bedbahtligin baslangici olabilir.

Hareketin tarifinde son s6z olarak su prensipi kabul ediyo-
ruz: Tam ve gercek hareket, her defasinda, en iptidai bir karar
ve feragatte bile, biitiin 4leme yayilig, oradan da sonsuzluga ge-
¢ig, sonra sonsuzluktan aldigi kuvvet ve biitiin dlemden aldig:
ibretle, ayni zamanda zeka ile iradenin biitiin kuvvetlerini kul-
lanarak, tekrar kendi ferdi dlemimize donilis ve bu noktadan
dlemle temastur.

Boyle olmiyan hareketler kisirdir, 6lii dogmus hareketler-
«dir, gercekten hareket olamamig verimsiz denemelerdir.

*
% %

Diiglinceye gelince, o da bir harekettir. Hareketlerimizin
icsellesmesi ve i¢ yasayisimizin sonsuzluguna siginmasi halidir.
Filhakika diislince, gercek ve olgunlasmis bir harekettir; bitiin
hareketlerimizin baslangici ve sonudur. Hareket, her zaman
onunla baslamasa bile onunla nihayetlenir. Bir hareket agacin-
da binlerce diisiince ¢icekleniyor. Hareketin bu cigeklerini top-
lamak hususunda kendimizi, hareket karsisinda oldugumuzdan
daha hiir hissederiz. Hakikatte hareketlerimizi saran zaruret-
ler, diisiincelerimizi de cevrelemistir. Daima hakikati, hareket-
lerimizin yaptig1 secimin acgisinda arariz. Yani kendi hakikati-
mizi miithis bir egoizm ile kendimiz tiyin eder, sonra elimizi
aleme acarak dogru diisiindiigiimiizii ispat edici delilleri alem-
den dileniriz ve bdylelikle davranmada olusumuzun asla far-

10



kinda olmiyarak fikirler, haklar, hakikatler savunuruz. Varl-
gimiz1 esir ederek arkasindan siiriikliyen zavalli ihtiraslarimiz
goremeyiz de fezada muhtesem bir ucus veya sahane bir yarig
yaptigimizi iddia ederiz.

Alemin biitiiniine baglanmayarak bu tarzda diisiiniis, varligin
ifadesi olan diisiiniis degildir. Gercek diigiiniis, varhgimizin her
adimda karsilastigi muammalar: kainatin  biitliniine sorarak,
oradan da sonsuzluga duyurarak onlardan cevabini almaktir
Bu ménada gercgek diisiince, varliktan ayrilmiyor. Zira varlik,
diislince olmasa var olmiyacakti. O bir tasavvurdur, yani di-
siincedir ve var olmak diisiinmek demektir.

«Herkes dusiliniiyor» diyorlar. Acaba dyle mi? Hareket
hakkindaki goriisiimiizii diislinceye de tatbik edecegiz. Kéina-
tin biitiiniine baglanmiyan, sonsuzluktan cevap getirmiyen di-
slinceler, gercek diisiince degildir. Olsa olsa muvaffak olama-
mig, gayesine ulasamamis diisiinme denemeleridir.

Diislincenin en umumi gekli, yakinlagma suretiyle yapaila-
nmdir. Bu diislince, tabiatla yanyanadir. Kendisiyle tabiat ara-
sinda bir nevi komsuluk kurucudur. Alemin ve 4lemde haki-
katler arayan suurun calismasi bdyle oluyor. Paskalin dedigi
gibi, «<Eger insan biitliin tabiat olmasaydi, her seyle ilgilenmeye
kabiliyetli olamazd.»

Diisiincenin ikinci basamaginda, esyaya yonelme yoluyla
verdigimiz hiikiimler geliyor. Esyaya yoneliglerimiz, bizi dar
benligimizden cikarip bagkalarina teslim edicidir; bizi genisle-
tici ve hayirkar yapicidir. Bu sebepten bu tarzda diisiinme, in-
san denen ve fert oldugu halde biitlinle birlesen bu tezath var-
Iig1 ahlakli yapmaktadir. Birincisinde yalniz egya arasinda mii-
nasebetler kurdugumuz halde diigiincenin bu ikinci isleyisinde
miinasebetler kurmaktan daha 6teye gidiyoruz. Alemle, yalniz
verici olan bir alis-verige girisiyoruz. Insan 6yle bir agactir ki
meyve vermezse kuruyor.

Uclincii basamak, ask ve ihtiras yoluyla diisiincenin basa-
magidir. Madame de Sevigné bir mektubunda kizina, «gogsii-

11



niizde 1stirap c¢ekiyorum» diye yaziyordu. Thtirasin biitiin zeka,
biitiin anlayis olmasi kabildir. Ancak bunun i¢in insan kendi
etrafinda derin yasayislar kesfetmelidir. Insan ilmini kendinde
derinlestirmesi, sahsiyetini darliktan kurtarip genisletmesi ge-
reklidir. Insan ruhu dleme dogru yayilirken ayni zamanda
kendi igcinde derinlesmelidir. Dimagin ve kalbin darliklarindan
siyrilmaly, i¢inde yasattigi vehimlerden kurtulmalidir. Baska
varliklarin kendinde metafizik tecriibesine yer birakmak igin,
bizzat kendi kendisinden bosalmalidir. Stiphesiz ki bu hal azap-
hdir, 6ldiriiciidiir, 1akin hakikatlara kendinde hayat vericidir.
Varlig1 6limden kurtarici, sonsuz ve ebedi yapicidir.

Nihayet diisiincenin son basamaginda hareketle diisiinmeyi
buluyoruz. Bu, fert olan varlifimizin biitiin duygularinin is-
tiinde duran bir dilegin bizde hakimiyetidir. Hareketle dlemin
biitliniine baglanan varlik, béylece diisiince yoniinden yine ale-
me baglanmis oluyor. Diigiince ile hareket burada birlesiyor-
lar. Bu mintakaya kadar getiren yolu asan insan burada son-
suzlugun iradesine yaklagmig demektir. Bu diisiiniis, lemsiimul
iradenin hududuna kadar gelen ve kendini ona baglayan insant
ferdi hirslarindan, ziimre menfaatlerinden, kinlerinden ve ha-
setlerden temizliyor. Alemi bir varlik gibi birlestiriyor. Son
agirhik olan kendi varligini da sahibi olan biitiine, biitiin hare-
ketler icinde, teslim ediyor. Alemsiimul merhametin kendi
icindeki bir sonsuzlukta yasanmasi sonunda, kendini dlemden
ve alemi kendinden ayiramiyor. Bu diisliniigiin biiyik sirrina
erenlerden Saint Pierre, ilk Hiristiyanlar1 zalim Néron’a bira-
karak Roma’dan kagarken, Mesihin kendini kargilayan hayali
karsisinda yere kapandi ve mazlum cemaatle birlikte 6lmenin
sevingli iradesine si1gindi, tekrar Romaya dondii ve diisman-
larina teslim oldu.

Var olmak gergek méanasiyla var olmak, hareketleriyle dii-
siincesini sonsuzluga istinat ettirmek» demektir ve boylelikle
kendi varligin sonsuzlukta aramak demektir.

Insanlarin, ruh ve irade bakimindan parca parca béliiniip

12



aayrilmalari, insanlifin bunca sefaletlerini yaratiyor. Hele bir
milletin fertleri arasinda ziimrelesmeler her giin yeni felaketler
dogurucudur. Varhklar arasindaki ayriliklar zahiridir; varlik
birdir. Insanlar arasindaki bagkaliklar, aynada goriilen hayal
gibi aldaticidir; insan birdir. Bir milletin fertleri, ayni viicudun
organlar1 olduklarini, ayni iradenin emrinde bulunduklarini
unuttuklar: zaman millet yikilir. Birlikten ayrilan, birligi bo-
zan hasta bir ruhtur, hasta bir varliktir. Sihhatli yasayista kin-
ler yok, diisman davalar yokdur. Kin ve garaz, varligin kendi
kendine inanmadig1 yerde dogan bir afettir. Mutlaka sahibini
mahvedecektir. Inandigimiz varlik, Bir, dlemsiimul ve sonsuz
Varlik, agkin var kildig: essiz eserdir. Biz ise onun en mikem-
mel parcasiyiz. Artik felsefemizin formiiliinii ortaya koyabi-
liriz:

Hareket ediyorum, diisiiniiyorum, Birligi seviyorum, o hal-
de varmm.

13



INANMAK VE SEVMEK

+ NANMAK, gercek ve sahsi taniyis, sevmekse gergek yasa-
Iy1§t1r. Inanmiyan bilmez, taklid eder. O, 151811 baska kii-
relerden alan bir kor kandildir.

Sevmiyenler, yasamiyanlardir. Onlar 6lii ruhlardir. Her an
topragindan taze hayat figkiran tarlanin istiine atilmis kuru
kiitiiklerdir. Diinyamizin tadini onlar alamazlar, hayatin kud-
retini onlar bilmezler. Her kokiinden bir inanig otu biten, her
tarafina bir baska sevk sacilmis diilnyamizda agk ile inanigin ter-
biyesini en kii¢iik yastan itibaren almamig olan nesiller, bedbaht
nesillerdir. Kéainata hayranlikla bakan, insanlara minnetle
gevrilen ¢ocugu, inanig ve sevgi asis1 yapmadan hayata salanlar,
diinyamizin ilk ve en gaddar zalimleridir. Sokak ortasinda bir-
birleriyle dalasip tekmelesen yavrular: kayitsiz bakiglarla arka-
sinda birakarak hayat miicadelesi denen kizil meydana kosan
mahir menfaat atletleri, ihmallerinin neden cinayet oldugunu
bilemediler. Zira onlar muhabbet kaynagi olmasi lazimgelen
mabette bile menfaat dilendiler; namiitenahi agk ile dolup tasan
diinyamizin ilahi bahcgelerinde hi¢ de usanmadan kin ve hased
devsirdiler.

Biliyoruz ki, diisiince, hareketin bizde ic¢sellesmesidir. Ha-
kikate kendi i¢ diinyamizda temas etmektir. Paskal ii¢ tirli
hakikat ayiriyordu: Etin hakikatleri, aklin hakikatleri, ima-
nin hakikatleri. Birincisi, kor nefsimizin' zenberegi etrafin-
da cevrelenen ve onun tarafindan idare edilen biitiin istahlari,
hirslar1 ve menfaatleri igersine aliyor.

Muvaffakiyetlerimizin diinyasini g¢enberliyor. Kendisiyle:

14



ve kendi sayesinde kurnazlasan insan1 hayvanlarla birlegtiri-
yor.

Ikincisi, bizi aklin, tasavvurla iradenin fethettigi bir dleme

yukseltiyor. Kendi dar benligimizden c¢ikarak bizi bir biyiik
alem yapiyor. Ilmi, temasay1l, mana cevherini sunuyor. Insani,
ruh aleminin serdar1 yapiyor.
Uciinciisiine gelince, o bizi insani olan varligimizin da iis-
" tline yiikseltiyor. Sonu olan diinyamizdan, sanki bir hamle ile,,
sonsuzluga ulastiriyor. Parca iken biitlin yapiyor; fani iken:
ebedi kiliyor. Onun varligiyla, yolcu iken yol, sermest iken siki,,
damla iken derya oluyoruz...

Inanista, alelade bilginin esas sart1 olan suur ve esya iki-
ligi ortadan kalkmigtir. Bu ikisi aynilegsmis, esya suura teslim.
olmus, onunla kaynasmis, ikisi bir varlik kazanmigtir.

Inanisin bagladig1 yerde alelade tanmiyis soniiklesir, degersiz
ve Adeta manasiz kalir. Inanig tam olunca da yerini ona bira-
kir, kaybolur.

Filozof Kant, saf akildan yani muhakemeden pratik akla
yani vicdana gecerken soyle demisti: «Yerine itikadi koymak
icin, bilgiyi ortadan kaldirmaya mecbur oldum.»

Itikad haline gelmeyen afaki bilgi, bize bir yabancidir ve
siirekli hayata sahip degildir. Benim tarafimdan yasanmamas,
kelimenin tam ménasiyle benim olmamistir. Bu sebepten bana
sahsi tatmin vermekten uzaktir. Sadece taklit yoluyla, elden
ele dolasan miisterek bir nesne gibi, bir zaman i¢in dimagda
misafir olmaktadir. Gergekten benim sahsi malim olmadigin-.
dan benden koparilip alinir. Bugiin bertim, yarin baskasinin
miilkii -olur.

Umumi gorisler, taklit ile kazanilan iddialar, zlimre ve:
parti ihtiraslar: ve bunlara destek olan sebepler hep koksiiz,
hep temelsiz ve hakikatle aldkasiz disiiniiglerdir.

Zira bunlar, benligimin disinda yasanmis, benim ne hiirri-
yetimin, ne de sahsiyetimin kaynaklarinda kokleri olmayan,
derinleri kazinirsa etlerin ve istahlarin, aligkanhklarin ve tak-
litlerin viicut verdigi sozde hakikatlerdir.

15.



Inanilan ve sevilense bir yandan sahsiyetimin derinlerin-
«den, obur yandan sonsuzluktan hayat ve hakikat alan goriistiir.
‘Onun clriitilmesi, yalanlanmasi kabil olmaz. Yumruklandikca
ruhumuzun daha derin tabakalarina iner. Ciinkii inanclarim,
muhakemenin ulasamadig1 bir dlemde meydana gelmektedir.
Kokleri ayni zamanda benligimin pek derinlerinde bulundu-
£undan, muhakeme ile benden koparilamazlar. Bu sebepten
inanmilmayan, sadece ilmin 6lgiileriyle tartilarak aklin karsisina
cikarilan her fikir, her hakikat, eksik veya aldaticidir. Inanma,
bir harekettir ve benligin varliklar {izerine dogru yaptig1 bir
‘harekettir. Ruhun tabiata uzanmasi, onda devami gibi birgey-
dir. Ruhun tabiat: istilasidar.

Inanmak, benligin kendi mukadderat1 6niinde verdigi im-
tihandir. Onu agk ile bagrina basanlar, bu imtihanda muvaffak
oldular. Benligin, biitiin kuvvetleriyle kendi konusu olan kai-
nat1 kucaklayisi1 demek olan bu imtihanda askin sahipleri ba-
:sar1 kazandilar. Askin sahidi ise i1zdiraptir. Izdirapsiz ne hare-
ket, ne de gercek diisiince dogabiliyor. Her inanma hareketin-
de sevilen bir 1ztirap saklidir.

Sevgisi olmayan hakikata ulasamiyor, gergegi bilmiyor ve
tam sevgi, gayesine ulagsmis sevgi, sonsuzlugun sevgisidir. Bu
:sevgi, viicutta gecger, bedenden tasar, fani varliktan kacar. Ru-
hu derinlerine dogru kaziyarak orada gaye olarak yine kendi-
ni arar. Gercek agkin sahipleri, ne servetin, ne sohretin veya
tamaganin, ne de ilmin ve sanatin asikidirlar. Gergek asiklar,
askin asiklaridir. Askin kendi kendisini yakan atesinde seven-
le sevilen, isteyenle istenen, varlikla var eden birlesir. Esya ile
temasa, kainatla suur, birle biitiin bagdasir. Diisiince hareket-
legir, varlik diisiincelesir. Anlagilmayan ortadan kalkar, anla-
tilmayan Bir kalr.

Ilk ve son ilim budur. Millet kiiltiiriiniin agacin1 dikecek
ve millet ruhuna hayat getirecek nesiller, inanisla sevgi mabe-
dinin mihrabinda 6nce tévbe etmeli, sonra da inanmay1 ve sev-
‘meyi 6grenmelidirler.

16



DUSUNMEK

MANTIK dilinde diisinmek, suur ile esya arasinda miina-
sebet kurmaktir. Aynada goriinen hayal gibi esya ve olay-
larin suurda tasavvur halinde tekrarlanmasidir. Dis diinyanin
i¢ alemimizde bir nevi devamidir; veyahut sebeplerle sonuclar
arasinda miinasebet kurmaktir. Nazariye yapan mantik, diisin-
meyi boyle tarif ediyor. Lakin insanin gergegini anlatan psiko-
loji, olaylarin bdyle cereyan etmedigini ortaya koymaktadir.
Diigiinmeden evvel hissediyoruz, dis diinyadan tesirler aliyo-
ruz. Bu tesirler, bizim menfaatlerimize, zevklerimize ve istek-
lerimize cevap oluyorlar. Bize faydali bir zevk sunan go-
riislere hakikat elbisesi giydiriyoruz. Menfaatlerimizle zevkle-
rimize aykin fikirleri hata olarak itham ediyoruz. Once hayati
bir agagtan ibaret varliimizdan figkiran istihalar, tiirld
emeller ve parlak hayallerle siislenmis olarak suurumuzda ha-
kimiyetlerini ilan ediyorlar. Sonra onlarin biitiin varhgimiza
saldig: istekler, dis diinyaya gevriliyor ve kendi hesaplarina
hakikat aveciligr yapiyorlar. Kendilerine uygun fikirlere haki-
kat damgasini basiyor, aykir1 goriisleri hakikat dis1 yapiyorlar.
Boylece bir fikrin hakikat olusu, herkes icin miisterek ve kendi
kendisinin ayni olan bir realitenin degil, bizim istek ve istiha-
larimizin emriyledir. Insanligin diisiincesine hakim olan hakikat
Olglisii, insanin kendi hayati menfaatleri, sahsi hesaplar1 ve
istekleridir; zevkleri veya alisgkanliklaridir. Insan, kendinin
olan bu dl¢iileri fikirlere tatbik ediyor ve bu 6lgiilerle fikirlerin
dogrulugunu arastiriyor; hiikmiinii onlarla veriyor. Ondan

F: 2 17



sonra kendi verdigi bu hiikkme uygun, onu destekleyici sebep-
leri etrafinda topluyor. Pesin vermis oldugu hiikkmiinii onlarla
hakli ve mesru gosteriyor. Goriiliyor ki, diisinmek, kendimizi
esyaya degil, esyay1l kendimize uydurmaktir. Suurumuzu olay-
lara irca etmekten uzak, olaylar: hep kendi istihalarimizla is-
teklerimizin emrine vermektir. Bu sebepten kendimizden
mustakil olan bir realiyeti tanimiyoruz. Mahiyeti bizi ilgilen-
dirmeyen bir realiteden kendimize dogru bir takim basamaklar
siraliyoruz. Boylece kendimize uydurulan esya ve olaylar, ken-
di zevklerimize, igtihalarimiza ve kendi menfaatlerimize gore
hiikiimler giyiyor.

Dinyamiz1 hakikatin degil, istihalarimizin gozii ile gori-
yoruz. Bu zavalli diinya herkes i¢in baska diinyadir. Karinca
icin blyiik, glinese gore kiciiktiir. Bahtiyarlar icin glizel,
bedbahtlar icin kotiidiur. Bir tiiccar ¢ok kazanmayi muvaffa-
kiyet ve fazilet sayabilir, fukaranin goziinde ise bu istek, kotit
bir istihadir.

Diisliniiglerimizde birer isim hesabina dégilisen ¢ocuklardan
farkli degiliz. Insanlar arasinda yeni yeni ihtiras kivileimlar:
serperek ayriliklari artiranlar, insanlifin gercek diismanla-
ridir. '

Ihtiraslarin sahasindaki biitiin doégilismeler, biitiin ayrilik-
lar bizi hakikatten uzaklastirmaktadir. Clinkil ihtiraslarin hep-
si hakikatlerden uzaklagtiricidir. Olgiilerimizin hepsi izafidir.

Hakikati nerede arayalim?

Fikirlerimizin dogrulugu hususunda kullandigimiz dl¢iniin
darligi, goriisiimiiziin darhigini dogurur. Olgiiniin genisligi nis-
betinde hakikate yaklasiyoruz. Hayati menfaat ve igtihalari-
miz, fert olan varligimizin dar sinirlari icerisinde kaldigindan
daima hakikatten uzaklagtirir. Bizi bagkalarina dogru gétiiren.
duygular, ferdiyetimizden siyirarak daha genis ufuklara gotiir-
diiklerinden hakikate o nisbette yaklastiricidirlar. Kullandigi-
miz hakikat 6lciisi genisledikce hakikate o kadar yaklasiriz.
Bu 6l¢ii, sonsuzluk olunca mutlak hakikate temas ederiz. Istek

18



ve istihalariyle ferdi duygularindan ve her tiirlii menfaatler
sisteminden kendini kurtararak sonsuzlugun ilhami ile diisii-
nen insan, mutlak hakikatlere ulagsmigtir. Zird hikikat son-
suzlugun emridir. Bu emri alabilmek i¢in, énce zevklerimizle
igtihalarimizdan siyrilmamiz lazimdir. Sonra da sahsi menfa-
atlerimizden uzaklasmaliyiz. Daha sonra ziimre menfaatlerini
reddedebilmeli, zlimrelerin ve partilerin disinda yasamasini
bilmeliyiz. En sonra, ulvi olsalar bile, benligimize tahakkiim
eden biitiin hislerden, zafer duygularindan, muvaffakiyet gu-
rurlarindan, nefsimize itimatlardan kurtulup havalanarak bir
ucusta sonsuzlugun bolgesine siginabilmeliyiz. Geng neslin
fikir terbiyesini yapanlar, onlar1 bu merhalelerden gecirici ne-
fis terbiyesi yapmalidirlar. Nesli benlik gururlariyla hoyrat-
lagtirmak, bos bir gayrettir. Bilelim ki bizimle hakikatin ara-
sinda pek cok perdeler gerilidir. Bizden ¢ikip hakikate varmak
icin, bu perdelerin birer birer delinmesi lazimdir. Hakikati biz-
den saklayan ve biribirimize yabanci hattd diigman yapan bu
perdelerin bir kismi nefsimize ait istihalardir, bir kismi alig-
kanliklarla telkinlerin eseridir, bir kismi da ancak ibadetin
dagitabilecegi gafletlerdir. Sonu olan bu &alemde sonsuz-
lugun yolcusu olan insan, arzimizin bu yalmz yolcusu, burada
bir muamma olan hayatina bir hikmet, kendine dost, diisiince-
sine destek bulabilmek igin sonsuzluga siginmak mecburiye-
tindedir: Sonu olan varlhklar, sonsuzluga dayanarak diisiin-
mekle anlasiliyorlar.

19



BILMEK

«Hig bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?»

Neden namiitenahiden haber alan biiylik hakim, «bildigi-
mi bilseydiniz giilmez aglardiniz» diyor? neden «kendini bil»
sozlinii Sokrat hareket kaidesi edinmisti? hepimiz baz1 sey-
ler biliyoruz ve en ¢ok bilenler, insanlar hakkinda ¢ok tecrii-
besi olan diplomatlarla insan miinasebetlerinin her tiirliisiine
vakif olan tiiccarlardir. Buna ragmen ig¢imizde en bedbaht olan
belki de onlar. Bilmekte ne var ki insani bedbaht yapiyor? bu
sebebi aragtirirken goriiyoruz ki gercek ve tam bilgi, hadisele-
rin akiginin taninmasindan ibaret degildir. Bilmek seyretmek
degildir, bir sirr1 ¢6zmektir. Kainat olaylarimi ¢ok tanimak, bil-
mek degildir. Billmek, kanunu bilmektir. Diinyamizin nizamim
anlamaktir. Sebebleri ve zaruretleri yakalamaktir. Biiyiik ni-
zamin muammasini ¢6zmektir.

- Hayatimiz, bilmecelerle doludur: suyun berisinde bir adam
oldiiren kaatildir de otesindekini oldiiren neden kahramandir?
Her tezlil, her kii¢iik dislirme ahlaksizliktir da miisabaka ne-
den mesrudur? Vurmak neden zuliimdiir de yenmek nigin ge-
reftir? Millette birlik neden saadettir de diismani yenen alkis-
lanir? Tanr1 neden birgoklarinca yoktur da taslanir? tarih ne-
den menfur bir dramdir da yine tekrarlanmir? o6lim nicin en
kuvvetli derstir de hepimiz i¢in manasiz kalir?

Daha, daha... biitiin bunlar ebediyen bilinmiyecek, hi¢ de-
gilse bu akilla anlasilamayacak muammalardir. Hayat daha asi-
kar, daha kesin bilmecelerle yiiklidiir. G6z nasil goriir? insan

20



nasil bilir? «Neden cigara igiyorsun?», «Nicin konusuyorsun?»
— Cigara icmek icin, konugmak igin.

Insani idare eden bir biiyiik kanun var: icsel ve sebepsiz
merak ve sikinti kanunu. Biitiin hareketlerimiz o kanunun em-
riyle yapiliyor. Hareket, bu merak ve sikintidan kurtulmak
icin sanki bir cehd, igimizden disari, bir atiligtir. Lakin bilmek
ne oluyor? nicin bilmeye mecbur oluyorum? Bunun sebebi, se-
lametini aramak ihtirasidir. Filhakika insan, selamete kavusup
kavusmadigini bilmek ihtiyacindadir. Selidmette olmak, sela-
mette oldugunu bilmektir. Bir de bunun ebediligine inanmak;
iste insan denen muammanin kendini arayis1 ve varlik halinde
kendini bulmasi bu anlayistan bagka bir sey degildir ve onun
biitin hayati sahip oldugu bu bilgiyi biitiin 6mriince saglam-
lastirma, saglama baglama c¢alismalarindan ibaret olmaktadir.
I¢ diinyam siiphesiz ki karmakarigsik bir cihazdir. O cihaz icinde
i¢ giidilerim bana bir takim haberler veriyor, ihtiraslarimdan
bir cok emirler aliyorum. Istihalarim beni mest ediyor, hayalim
goklere tirmaniyor. Bunlarin hi¢ birisi bilgi degil. Kinlerimin
bana verdirdigi hiikiimler gibi menfaat hesaplarim da zeki de-
gildirler.

Herkesin her sey hakkinda bilgisi degisiyor. Kimine az ge-
len Obiiriine ¢ok geliyor. Birine giizel goériinen baskasina c¢ir-
kindir. Birisine uzakta sanilan bir bagkasinin ta yaninda duru-
yor. Bir insanin sevdigini obiirii zem ediyor... Bir kalbin mer-
hametle eridigi nesne bagkasi i¢in kin kaynagidir. Bir ziimre-
nin alkiglar1 karsi ziimreye matem teraneleri halinde aksedi-
yor. Bir varliga insanligin bir kismi kutsal diyerek taparken
baska zlimreler nefretle lirperiyorlar. Biitiin bu anlagmazlikla-
rin sebebi biitliin insanlar i¢in selamet yollarinin bagka bagka
olusudur. Hedef bir: selamet gayesi. Layik yollar bagka. Zira
insan yapilar1 bagkadir. Iste bu bagkalik, icimizdeki seytan ve-
ya seytanlardir. Sasirtici nefistir. Gergek sudur ki~ bizimle yi-
ne bizim gayemiz arasinda hadsiz hesapsiz perdeler gerilmis,
bizim ilmimiz ve kemalimiz, gayemiz olan selamete giderken bizi

21



sasirtan engelleri ortadan kaldirmak igindir. Bu adam neden
komiinisttir? Insiyaklarina esirdir de ondan. Ham sofu nigin
cehennem tiiccaridir? Ciinkii iimitleri yoktur.

Dostum neden asir1 menfaatcidir? midesi iyi hazim etti-
ginden. Delikanl ni¢in zevke diigkiindiir? Asabi sisteminin canli-
hgindan. Ihtiyar neden merhametlidir? Merhamete muhtac
oldugundan. Beriki nicin zalimdir? Zulim gérmek icin ici gi-
ciklandigindan.

Insan kendi 6lgiisii ile kdinat1 6lgliyor ve kainat sahnesin-
de yalniz kendini gériiyor, yalniz kendini anliyor. Icimizdekin-
den baskasini da anlamasini bilen yok gibidir. Varsa da o hii-
kiimdardir. Artik o insan yani bagkasini anlamasini bilen insan,
ne korkaktir, ne haristir, ne acizdir, ne fanidir, ne de yalnizdir.
Biitiin bir varhik kalabaligi arasinda hepimizin yalniz yasadig:
bu diinyada o, var olan gercekle beraberdir. Bilmek gercekten
bilmek onun bilgisidir. Bilen, kendi varhigindan yukarilara tir-
manan insandir. «Bana korkak, bana zalim diyorsun. Halai an-
lamiyorsun ki ben korkagim, ben zalimim.» Varlik itham edilir
mi? Bu ne biiyiik gaflet! Iste bu en biiyiik gafletin anlagil-
masl, gercek ilmin baslangicidir ve onun basladigi yerde hata-
lar, zaaflar, zuliimler, yeisler, hepsi, hepsi erir. Insan denen su
zavalli fanilerin calkandigi karanlik bir firtinay: andiran ha-
yat sahnesine ibret gozii ile bakilsin: sanki yolunu sasirmis
kiireler carpisiyor ve muhakkak infildklar1 hepimizi yaka-
caktir. Birbirine diisman olan iki insanin ellerindeki sildhlarim
alarak birer buket veriniz; telkin yapin ve aligkanhk asilayiniz.
Ondan sonra giiler ylizle birbirlerine buket takdim etmekten
hoslanacaklar ve kendi seldmetlerini bu harekette arayacak-
lardir. Telkin ve alisgkanlik, bunlar bizim sanatimiz. Ellere silah
vermek icin sanatlarimi kullananlar, seldmet yolunun perdele-
rini yirtmayanlardir. Peki ama onlara yirttiran yoksa ne yap-
sinlar? Onlar da masumdur. Bir olan seldmet gayesine gotiirii-
cii cevher akil cevheri ise, onun taci ilhamdir, akli sonsuzluga
teslim eden, sonsuzluk denizinde yilizdiiren ilhamdir. Hikmetin

22



kaynag1 onda, ibadetin manas1 yine ondadir. Bir goz, bir bakig
tarz1 var ki gafletler onda eriyor. Her sey onda murada eriyor.
Her hareket gayesine ulagiyor. Ciiz'i oOlciilerden siyrilip bii-
tinle boy olciisen, igsel merak ve sikintidan dogarak ebedi ve
sebepsiz saadete ulastiran, diinyay: cennet yapan, ¢coklugu Bire
ulastiran bu cevher, bu hizmet, bu kudret, bilmek ihtirasinda
olanlarin asla bilmedigi bir seydir: Bilmek.



GERCEGI BILMEK

NELER biliyoruz? Insanoglu yer yiiziinde ne bilgilere sa-
hip oluyor? Goz goriiyor ve zekad kavriyor. Bunca bilgile-

rin sahibi insan bildikleriyle magrurdur. Acaba neyi biliyo-
ruz? Akil kendi Oniimiize, yolumuzu aydinlatan bir 151k serp-
mekten baska bir sey mi yapiyor? Bildiklerimiz, kendimizden
cikip yine kendi varligimiza avdet eden ihtisaslardan ibaret
degil midir? Insan, ihtiyaclarin1 giderme endisesiyle yaptig:
etrafina saldirma hareketleri i¢inde kainatda kendi istehalar:-
na elverigli olan seyleri arastiriyor, onlar1 kendi istehalarinin
uygunluguna gore isimlendiriyor ve 6yle degerlendiriyor. Sonra-
dan gercegi tanidigini soyliiyor ve hiikiimlerine, gergekle uygun
bilgi ménasina hakikat damgasini vuruyor. Gercegin bilgisi
olan fikir kimin hakikatidir? Zira hepimizin hakikatleri baska
baskadir. Hepimiz menfaatimize uygun fikirlere hayran olarak
omriimiziin sonuna kadar o hayranlikla sarhos yasamaktayiz.
Kimimiz bir resmin, kimi bir karin, kimi de bir meslegin hay-
ranidir. Kiminin de bir san’at ildahidir, kiminin bir hiiner sul-
tamdir. Onunla 6viiniir, onunla gururlanir. Hayat: muhafaza
icgiidiisiine baglanan biitiin arzular ve sefaletlerimiz bizde
benlik suurunu yaratiyorlar. Onlarin goziiyle goriise de akil
diyor, dislindiigiimiizii soyliiyoruz; gercgegi bildigimize inani-
yoruz. Bir tliccarin, bir bliyiikk memurun, bir makam ve gurur
adaminin akli, onun dayandigi gurur ayaklar altina alinincaya
kadar kutsal bir nesnedir. Bir hakimin hatali hiikmi, kendi go-
ziinde ildhi hiikiim kadar isabetlidir. Bir ziimre zihninde esir

24



olan insanin kanaatleri, kendine gore hakikatin ta kendisidir.
Kars1 karsiya harb eden iki ordunun askerleri i¢in 6liim, ayni
derecede mukaddestir. ki tarafin silidhsorlar: icin, her ikisi de
addem ogullar1 olmalarina ragmen, kars1 tarafin insanlarini kat-
letmek fazilettir. Gece karanliginda yola c¢ikan hirsiz i¢in ¢almak.
vazife, polis i¢in de onu yakalamak bir vazifedir. Hakikat su
ki, canli varligin ilk ihtiyaclarim i¢ giidiiler karsiliyor. I¢ gii-
dii tatmin olundukga hayati kuvveti biriktiriyor. Ruh sefaletle-
riyle el ele veren hayati kuvvet kendi kendini deneye deneye
insanda ihtiras haline geliyor. Sonunda esyay: ve olaylari ih-
tiraslarimizin diirbiini ile goériiyoruz. Sefaletlerimizin fetvasi~
na boylece boyun egiyoruz.

Bu hal, bu davranis insanin kat kat sefaletlerini arttiriyor.
Once sade heveslerimizle istehalarimizin tutkunu zavallilarken,,
ihtiraslarimizla dleme zararli oluyoruz. Bu mes’'um sefaletimiz,
mevkiin, paranin, ziimrenin kuvvetlerine dayaninca istiimiiz-
de saltanatlar kuruyor. Once insan insanin sadece kurdu iken,
ihtiraslar sildhlaninca insan insanlarin basina kiyametler ko-
parabiliyor. Ve biitin bunlarin sebebi, gercegi bilmeyisimiz,
seldmetin kendi ruh diinyamizdan dogacagini bilmeyisimiz,
tatminleri &ninda bile ufuklarimizi daraltan kendi ihtiras-
larimizin kendi asil diigmanlarimiz oldugunu bilmeyisimizdir..
Yeni dogmus iki insan yavrusu masum bakislarim diinyaya
acar acmaz kars: karsiya birbirlerine yaklastirin ve birine «Sen
iste karsindakinin diismanisin, onu birgiin 6ldiireceksin» deyin.
Obiiriine de «Sen de ondan intikam alacaksin» deyin. Son-
ra o iki ¢fit masum gozlere bir bakin. Kendinizden utanirsiniz.
Gafletinizden Urperirsiniz. Eger basiret goziiyle bakmigsaniz o
kadar kiiculiirsiiniiz ki yavrularin saf bakis1 size ildhi hitdb
kadar buylik ders olur. O aynada kendinizi goriir ve tovbe et-
mek istersiniz.

Lakin tovbe etmesini istemek ldzim. Bu isteyis ancak ger-
cek bilginin eseri olabilir. Gergegi nasil bulalim? Nerede ara-
yalim? Biitiin gafletlerden bizi kurtaracak olan hakikatin yolu-

23



mu bulmak icin sonsuzluga gotiiren bazi denemelerin. yapil-
mas1 lazimdir. Gergek ibadet sonsuzluga gevrilen istegimizdir.

Sonsuzluga cevrilen samimi istek, insan i¢in selametin ilk
adimini tesgkil ediyor. Bu istegi sik sik tekrarlamak, bu
istegi sevmek, onu elde etmek ldzimdir. Bu tekrar, bu istegin
‘tekrari, arkas1 nadmiitenahi aydinliklar dolu ilahi bir kapiy1 zor-
lamak gibidir. Bu kapiy1 kimildattiktan sonra bizim tarafimiza
1siklar siiziiliiyor. Yeni denemeler baghyor: San’at denemesi,
ahlak denemesi, din denemesi.

Hakikat1 bizden saklayan, 6rten, onunla aramiza giren en-
gelleri ortadan kaldirici hareketin sevgisini bize felsefe ve hik-
met sunuyor. Ilim bu hareketin usuliinii 6gretiyor. Sanatin de-
nemesi, bir olan i¢ diinyamizda binlerce teraneler yasatiyor.

Ahlakin denemesi ise, hormetle sevginin kucaginda, kéinat
ta sefil ve kiiciik bir parca olan varligimizi, kurtarici olan bii-
tlinle birlestiriyor. Buradaki igsel istek sonsuza sigmaya-
rak askimizin terciimesi, ve bu sefil dilinyadaki varlh-
- gimizin sebebi, hikmeti, méanasi oluyor. Bize de «iste bunun igin
yasanir» dedirtiyor. Sonsuzluga teslim olmayip sonu olan héa-
diselerin sebepleriyle gayelerine dayanan harekette ah-
laki karakter goriilmiiyor. Bitiin varliklar: hayattan sikdyet et-
tiren tatminsizlikler, sonsuzluga dalmayisimizdan doguyor.
Su biitiin sonu olan varliklarin alemine varligi hapseden per-
deleri yirtarak sonsuzlugun kapisini kendi acabilen insan, ora-
da gercek murada erecektir. Ve ancak o perde agildiktan sonra
esyanin gercegi anlagilacak, hadiseler asil kendi méanalarimi ka-
zanacaklardir! Hayatin bir deneme sahasi, éliimiin bir istasyon
oldugu oradan siikiinetle temasa edilecektir.

Coklugun vehim oldugu anlagilacak, hersey BIR’de birle-
secektir. Herseyin bir sey oldugu bilinecek, Bir'inse mekéana
sigmayan Dost ylizii oldugu goriilecektir.

Stuiphesiz ki bilen sever, af eder, sabir eder. Bilen Bir’i
bilir. Birde yasar. Bilen bazan 06liir, ve her an yeniden diinyaya
gelir. Bilen her gergek bilginin, sonsuzluga istirak denemesi ol-

26



dugunu bilir. Hakikat yerde olsun, gékte olsun, bedende olsun,
ruhda olsun, suur dedigimiz su mahdud cihazla sonsuzluga aci-
lan bir pencereden bakis sayesinde elde edilebiliyor. Bu sonsuz-
luga ve ildhi araziye acilmayan diiglinigler, bilgiler hep iza-
fidir. Hepsi bir nisbetin ifadesidir. Hepsi sakat, hepsi de itibari
goriiglerdir. Gergek ilmin yolu sonsuzlugun diinyasindan ge-
ciyor. Bilen, varlig1 didik didik eden duygularin hepsinden
kurtulmustur. Zindanda, cennette gibi mes’'ud yasar. Her ha-
linde sonsuzlugun huzurunda oldugunu bilir. Izdirab: i¢inde o
yine diiglindedir, davettedir. Biitiin diinya nimetlerinin bir
pash cividen farksiz oldugunu bilir.

Bilen, gururdan, kinden ve biitliin hirslardan soyunmustur.
Bilen bahtiyardir. Ne mutlu bildim diyene.



DUSUNCENIN DERINLIKLERI

: NSANOGLUNUN esyaya temas: demek olan diisiince cok

I§ekillidir. Varlig1 akil ile, duygu ile, sezgi ile, ask ile, ihti-
ras ile ve merhametle taniyis bilginin gesitli sekilleri ve dere-
celeridir.

Akil, insanoglunu diinyaya sultan yapan cevherdir. Akln
eseri olan ilim, merhamete nazaran pek kiigiik bir seydir. Belki
de bir vehimdir. Goriinmez olandan gelip yine goériinmez olana
giden sirlarin bir anda esya halinde goriiliip bilinen sistemli
vehmidir.

Duygu akli kimildatan kuvvettir. Hem de kendi varliginin
farkina vardirandir. Duygular, insan denen bu agacin giizel,
cirkin ¢icekleri ve kokularidir. Onlarla avunur, onlarla hayata
tahammiil ederiz. Onlarla aldanir ve onlarin varligini devaml
kilmak igin hep birbirimizi aldatmakla yasariz. Onlar, riiyamizz
tatlilagtirir ve hayat uykumuza fani bir ména katarlar. Duygu-
larin orgiisii olan san’at, hayat cilemizin tesellisidir.

Sezgi bize bekadan bir isiktir; belki de hakikatlarin kapi-
sidir. Gafletten bir silkinme, bir hikmet kimildanmigidir. Sezgi,
varliin yine kendi icinde kalmak sartiyle kabugundan derini-
ne dogru inmesi, kendi kendisinde derinlesmesidir. Fenadan
siyrilma vadini getirir, yine de kurtaramaz. Onun 6nderlik et-
tigi felsefe ve hikmet, gercek goklerini géren lakin ugamiyan
mijdelenmis aczimizi temsil etmektedir.

Asgk, iimitsiz varligimizi sonsuzluga dogru uguran ka-
nattir; sonsuzlugun Umididir. Varliklarin hepsiyle dolup

28



tasmaktir. Esyada yasamak ve esyanin bizde yasayisina sahit
olmaktir. Agk, diinyalarin her an yeniden yaratilma sevkidir;
ebedi ruhlardan bize dogru bir akim, fenadan bekaya bir inti-
kaldir. Ask esyanin dilidir; zaman ile mekéanin birlesen viicu-
dudur. Méazi ile halin yer degistirmesi, mazinin hil, halin mézi
tarafina gecerek kucaklagmalaridir. Zamanin ebedilikle elele
vermesidir. Biiylik, pek biiyiik bir vadin esiginde bekleyistir.

Ihtiras, insanin teker teker esyadan siyrilarak sonra her
seye birden sahip olmasidir; sonsuzlugu kavrayan iktidarin in-
san varliginda nobet tutmasidir. Varligin kendi kendine sigma-
yan iktidaridir; aslina doniis iradesidir. Enelhak sirrina erenle-
rin, «Allahim, ruh ve viicudumu igrenmeden seyredebilecek
kuvvet ve cesareti bana ver!» diye durmadan doviinenlerin, bu
hasret duraginda feryad ede ede asla doymayacaklar1 murada
ermeleridir.

Merhamete gelince o bunlarin hi¢ birisine benzemez, hig
birisiyle ol¢lilmez. Belki biitiin bunlar ona zemin hazirlayici-
dirlar, ona yaklastiric1 gayret ve duadirlar. Merhamet, Allahla
ansizin vaki olan bulusma halidir. Merhamet, bu ruh hallerinin
herbirine karigsmadik¢a onlar sakat veya sefil kalirlar. Merha-
metsiz ilim mes’ut etmeyen bir sihirbazlik oldugu kadar mer-
hamet diinyasinin disinda yasanan duygular da birer azap veya
sefalettir. Merhametsiz seziglerin kibirden baska libas1 olmadi-
81 gibi, agkin merhametsizligi de belki bir cinayet veya cinnet-
tir. Thtirasin merhametsizligi ise ¢cok kere zuliim olmuyor mu?

Daha ince bir tahlil ile bu ruh hallerinin herbirinin, mer-
hametin bir bagka manzaras1 oldugunu gérmek de kabildir. Fil-
hakika ilim, alemdeki hakikat karsisinda diisiincemizin mer-
hametli durusu olsa gerektir.

Duygu, bizi kat1 cisimlerden ve kalbsizlerden ayiran aci-
yis; sezgi, esyanin cevherine niifuz eden ruhtaki incelikten ya-
‘pilmis rahm-u sefkattir.

Ask, baskalarmmin varliginda sonsuzluga yemin olan mer-
‘hametle eriyistir, tapinilan varliga nefsini kurban eden ruhun

29



merhamet zerreleri halinde O'nun varligina karismasidir. Mer-
hamet, ruhun biitiiniiyle kendini Allah eserine feda ederek Al-
lah1 kazandiricr hareketidir. Agik, merhametin sonsuz deni-
zinde yikanma zevkine ulasmistir. Agkin istedigi, merhamet
hareketinin bizde suurun da istiline yilikselmesi, wvarlikta ke-
silmeyen teneffiis gibi, sonsuz manzara gibi bir hal almasidir.
Asik, merhametin siirekli oksayis: ile dlemdeki alem dis1 var-
liklarla koklasir, aski olmayan iskeletlerin gérmedkilerini go-
riir, arzin kabugunda Allahtan sesler duyar.

Ihtiras ise hi¢c doymayan merhametin bir tek harekete bag-
lanmasidir. Féani iktidari, «Rabbinin ismini oku!» der gibi zor-
layan bizdeki ilahi elgidir.

Bir kelime ile, onun kendinde ¢6k kere saklanan 6zii ele
alininca, insan biitiin merhamettir. Merhametin olmadig:1 yer-
de insan yoktur.

30



GUNAH

Y ERYUZU giinahkarlarin vatanidir. Giinahsiz olanlar, diinya-

ya hi¢ gelmeyenierdir. Rabbin huzuruna aslinda giinahsiz-
likla degil, glnahlarimizdan temizlene temizlene gidiyoruz.
Fazilet, diinyaya glinahsiz gelip, buradan giinahsiz gitmek de-
gil, ginahlarindan temizlenmesini bilmektir. Ebediligi fetheden
kahramanlar, giinahlardan temizlenmenin en ulvi, en muhte-
sem vasitalarini kullananlardir; giinahdan sevédba, serlerden.
hayra kahraman bir atlayisla gecebilen cesur ruhlardir.

Gilinah nedir? Kimi giinese tapmamiza giinah diyor, kimi
secdeye kapanmamaya giinah diyor. Kiminde giinah diisman ka-
n1 dokmemek, kiminde ise hayvan etini yemektir. Kimi kurban.
bogazlamamaya gilinah der; kimi bir karincay: incitmede giinah
bulur. Kiminde kibir giinahtir; kiminde kibrin heykeli bir var-
liga tapmamak giinah olur.

Bunlarin ash nedir? Biitlin bu tezath inaniglarin i¢yiizii ara-
nirsa tezattan kurtulmak kabil olacaktir. Zira biitiin bu gilinah
unsurlari hep birer yoldur, vasitadir, usiildiir. Glinahin kendisi
ise bunlarin Gtesinde, gayesinde pusu kurmus beklemektedir.
O nedir, o asil giinah?

Asil gilinah, biitiin bu kotii vasitalarin gayesi olan glinah,
hayvan olan bir ten kafesinden firlayip insanliga dogru hamle-
ler yapan varligimizin insanliktan hayvanliga donmek isteyi-
sidir. Diinya hayat1 bir yolculuktur. Insan ruh sahibi olugu ile,
hayvan olan bedeninin iistlinde hikimiyet kurmustur ve bede-
nin ihtiraslarina hitkkmetmektedir. Ruhun da bir gayesi var: O,

3L



Allaha dogru yolculuktadir. Ruhdan Allaha gétiiren yolculuk,
ruhun zaferlerle dolu yiriiylsiidiir, onun ebediyet ililkesinde
fetihleridir. Bu yolculukta her ric’at, her geriye doniis, hatta
bazan yerinde uzun bir duraklayis da giinahdir. Giinah bdyle-
ce ruhdan bedene, maddeye dogru bizi ¢eviren hareketin vasfi-
dir. Daima ileri gidis, kendinde bir insan tasiyan ruhun tabii
hareketi, geriye donisse onun giinah isleyisidir. Madde olan ve
maddenin ihtiraslarina sahip bulunan bedenden ruha ve onun
eliyle Allaha dogru gidis fazilettir, hayirdir. Ebedilige ulastiri-
cidir. Bu yolculukda bedene siginmak istiyakiyle gerileyis, Al-
lahdan ka¢ma, ruhunu terketme ve bedenine teslim olma gii-
nahdir, serdir, ebedi hayati kaybetmektir. Bu hareketin genis
bir teknigi vardir ve ondan giinahin pek ¢ok sekilleri dogmak-
tadir. Kendi ruh kuvvetine inanmamak giinah oldugu gibi, bas-
kasinmin ruh hamlesini kirici hareketler de giinahdir. Allaha go-
tliricli yolculukta gayeyi karartan ve bu yolda yiriiyenlerin
yolunu sasirtan hareket giinah oldugu gibi, kendi ruh kuvveti-
mizi felce ugratan imansizlik da gilinahtir. Evet ye’is glinahtir,
Umid ibadettir. Daima ileri gétiiren yollar1 tamimak ve tanit-
mak en biiylik sevap sayilir, bu sebepten ilim ibadetlerin ba-
sinda bulunur.

Insan, sonsuzluk yolunun yolcusudur, Allah1 ancak o bula-
caktir. Onun bu yiirliylsiinii engellemekten daha biiyik gi-
nah olur mu? Bagkalarinin ruh kuvvetini, iimit ve imanini fel-
ce ugratan, hattd zedeleyen biitiin hareketlerimiz giinahtir. In-
sani tahkir giinah, giinah1 teshir ise sade bir glinah islemekten
daha gilinahtir.

Sarhos veya sefih insan giinah igliyor, ¢linklii kendi ruhu-
nun hamlesini durduriuiyor. Ancak onun bu giinahi, glinahlarin
affedilmez, temizlenmez olani degildir. Ondan daha agir giinah,
Hak yolunda yiriiyenlerin yiiriiyisiinii engelleyen hareketler-
dir; onlar1 bu yolculukta hareketsiz, dermansiz birakan, ruhlari-
na cevrilmis suikastlerdir. Ruha bir sille olan hakaret, onu ar-
kadan vurmak demek olan dedikodu, Hakkin yolunu sasirtacak

32



olan yalan ve fitne, ruhlar1 zehirleyen haset ve onu biisbiitiin
felce ugratici olan gilinahi teshir, Allah yolcularini hep bir ma-
bede doldurup yakmak maéanasina gelen zuliim, biyiik glinah-
lardir. Bu hiicumlara ugrayan insanin iimitleri, imani ve biitiin
ruh kuvvetleri yikilmistir. Hakki gotiirecek takati yoktur. Bun-
larin hepsi de insana zuliim tegkil eden giinahlardir.

Biitliin giinahlarin icersinde hele bir tanesi var ki, o hi¢ af-
fedilmez, silinmez, temizlenmez, ortadan kalkmaz. Zira o, in-
san olan varligi, Allah yolcusu olan ruhun varliginmi ortadan
kaldirir. Bizi her gilinaha vasita olacak bir ser aleti haline ko-
yar. Insanda insanhig1 telef ettirir. Giinahlarimizin pek cogu,
belki de hepsi ondan dogmaktadir. Bu giinah, kendisine niifuz
ettigi, tahakkiim ettigi, idare ettigi insani gercek varligindan
ayiwrir. Zeka ile birlesir: Gururdan saltanatlar kurar. Hislerle
anlagir: Hasetten ve hiyleden kiliclar kusanir. iradeye bagla-
nir: Iman1 bogar. Tahakkiim ettigi varlig1 etle tenin esigine ka-
dar gétiirlip birakir da kurtardigina inandirir: Insani insanlhigi
icinde heldk eder.

Bu giinah, bu hi¢ affi olmayan ve insanlik iginde bulasici
bir hastalik halinde dolasan bu ifrit giinah ne cinayettir ne de
sehvet. Bu giinah, bu tedavisi kabil olmayan ruh afeti, en biiyliik
dismanimiz o: nefsine kars1 samimiyetsizlik.

Bizzat kendi kendisiyle kargilasamayan ruh, ruh afetlerinin
en feci’ine ugratilmigtir. Samimiyetsiz insan, samimi olmadigi-
n1 bilseydi, belki kurtulurdu. Fakat o kendi i¢inden gagirtilmis-
tir: Muzafferdir, varliklidir, kuvvetlidir, akillidir. O neden kork-
sun! Zira en biiyiik ve asil diismani kendi varliginda, kendi nef-
sinde pusu kuran yabanci varliktir. Iste bu mes’um yabanci,
onun muvaffakiyetidir, kuvvetidir, aklidir; akil sandig1 gafleti-
dir. Lakin sonunda anlayacak. Bir biiyiikk sadme onu sarsarak
varliginda kiyamet koparir da muvaffakiyet, kuvvet, akil denen
o yabancilar tahtindan devrilirlerse o zaman anlar belki. Bu gii-
nahin sahipleri ekseriya magrur baglardir. Kimi adam taslar,
seytan tasliyorum diye. Kimi tlkeler yikar, fetihler yaptim diye.

F: 3 33



Kimi seytana tapar, ibadet oldu diye. Fatihleri, abitleri ve da-
ha nice hayat kahramanlarini telef eden iste odur, o samimiyet-
sizlik. Ona, o menhus ruh felcine dlim de ugrar, zahit de ugrar.
Kuvvetli de zayif da o ¢ukura yuvarlanir ve hepsi orada ken-
dini kaybeder. Insanlar hep bu bataklikta birbirlerini kaybe-
derler. Insanligin helak oldugu gaza iste odur. Biitiin giinahlar
affedilse de o affedilmez.

34



AFFEDILIS

TOPRAK nankorliigii affetmiyor; tekrar tekrar vermek
icin kendine tohumu bagiglayan siikrani bekliyor. Sema
gafleti affetmiyor; yeryliziine rahmet indirmek icin giinesten
sefkat bekliyor.. Affetmek ve edilmek, insan icindir. Ancak
affin bir hovarda bahsisi oldugunu sanmak hatadir. Affetmek,
akillrain Ustiinde sultan olan kalbin hareketi oldugu gibi affe-
dilmek de insanin bizzat kendi kalbinde inkildp yapmasiyle
kendisine sunulan zafer hediyesidir. Siiphe yok ki affin ferma-
nin1 hazirlayan kalbdir. Hesapca akil onu anlamasa da kalb
kendi kahramanina affi bagishyor. Affeden insan da affedilen
gibi kalbini ylikseltmis, «insan kalbi boyle olur» dedirtecek ol-
gunluga ulastirmis olmalidir.

Affin asil sahibi Allahtir. Insan da Allah sevgisiyle affedi-
yor ve ancak Allah sevgisine sahip olanlar affetmesini biliyor-
lar. Intikam duygusu af ile asla bagdasamiyor. Allahsiz insan
affedemiyor. Varlik hakkinda duyulan sonsuz sevgi, durmadan
yeryliziinde af tasimaktadir. Ask ile beslenen, zeka ve hesap
mahsulii olmayan af, fenaliklar1 himaye edici af degildir; o, gii-
nahlar1 temizleyicidir. Lakin kimler bu affa layiktir? Hangi
glinahlar af ile temizlenir de diinyamiz kinlerin cehennemin-
den kurtulur ve muhabbetlerin cenneti haline getirilir?

Nefsine karsi samimiyetsizligin affi olmadigini biliyoruz.
Islendikten sonra nefsinin huzurunda samimi lisanla hesap ve-
ren.ve yaptiginin istirabini ¢ekmekten usanmayan giinahkarlar
affedilir. Kendini giinahsiz bilen zahitler degil, giinahlarinin

35



affi icin, damarlarindaki kan misali go6zlerinden goniillerine
durmadan yas akitan asiklar affedilir. Bir glinahkarin giinah-
larini liste halinde yazip eline veriyorlar, «Oku bunu!» diyor-
lar. O kadar aghyor ki goz yaslariyle bugulanan manzaras1 gi-
nah yazisini gostermiyor. Gozyaslar1 ginédhlarini yikayip
affettiriyor. Cok tesbih c¢ekenlerden ziyade, iimitsizlikle
yipranan yetimin yiizlini iimid ile giildiirenler affedilecek. Be-
dende sug isleyenler affedilse de ruhlara Umitsizlik, ye’is ve
korku dolduranlar affedilmeyecek. Sarhos, affin1 arayan kalbe
sahip olunca Levh-1 Mahfuzda onu hazir bulacak. Lakin fitne
ile riyanin sahipleri affolunmayacak. Seytan taslayanlardan zi-
yade bedbahtlar1 sevindirenler affa ugrayacaklar. Insanogluna
aci1 ¢ektirenler, insan ruhunu takdis edenler affolunmayacaklar.
Rabbinin affina ugramak i¢in insanlar elinde igkence edilenler
ne bahtiyardirlar! Bir hatayi, ¢ektigi bin mihnetle sildirenler,
Allahin yeryiiziinde affederek huzuruna tertemiz gikaracagi
kullardir. Gonliindeki bir yarayi bir omiir siiren gézyaslariyle
yikayip temizleyen kahramanlar, affin cennetinde en yiiksek-
lere tirmanmaktan bagka dilegi olmayan asik goniillerdir. Af-
fim1 kolaylikla kazanmak isteyen ona ulasamaz. En ufak giina-
hin affi i¢in feda edilecek biitiin bir 6mriin huzuru ¢ok goriil-
memelidir. Affi biz istedigimiz zaman o, diilnyadan ve 6miirler-
den daha pahaliya alinir. Onu Rabbimiz bagisladig1 &nda bir
hulusa bin giinah bagighyor, bir aska bin cennet sunuyor. Ba-
zan bir glindhin affi i¢in bin niyaz 1azim geliyor; bazan da bir
niyaz bin giinahi temizliyor.

Mii’minin yiiziinde, bakislarinda bile affeden rahmetle af-
fin1 isteyen alcalis birlesmis goriiniiyor. Ezan seslerini goniille
dinleyiniz: aleme aff-1 rahmet serpiyorlar. Mii’'minin huzurun-
da temésa ettigimiz manzara, yine rahmetle affin agk ile gerce-
velenmis ufuklaridir.

Affedilis, ona layik olan kalbin en asil kurtaricisidir. G,
affeden kalbi de ayni hareketle kurtarir. Insanin tabiatina ve
kalbinin isteklerine bakilinca, «Allah bizi giindh islemek igin

36



yarattl» demektense, «Allah bizi affedilmek i¢in yaratti» demek
ilahi niyyet ve iradeyi daha dogru anlatmak olacaktir.

Kur'dan, affin en biiyiik kitabidir. Yeryiizii, her tarafina
affin ekildigi bahge ise, insan kalbi ona affin iksirini serpen ildhi
emanettir. Glinahlarimizdan affedilerek insanlasiyoruz, 6liimle
ebedi affin sirrina erecegiz. Varlifin sonsuz zevkini tatmak
isteyenler, goniil bahcgesinin giillerinden af kokulari ¢ikaranlar-
dir. Affetmeyen varlik, kendinde heldk oluyor. Affetmek irade-
sini elde edemeyen meflu¢ ruh, ruhlari kurtaramiyor. Gercek
zafer, gercek saadet, sana zulmedenleri, seni affetmeyenleri bile
affedebilmekdir.

37



BENLIK

«Bir ben vardir bende benden icerii.»
Yunus EMRE

SIRTIMIZDA sanki agir bir yiikle diinyaya geliyoruz. San-
ki adimlarimizi kostekleyen bir zincir var. Yolumuzun
tstiinde birbiri ardi sira siralanan hedeflere dogru icimiz-
den itilirken belirsiz siiphelerimiz, korkularimiz da var. Igte
bu sirtimizdaki yiik, ayaklarimizdaki zincir, bu siliphelerle kor-
kular, bizi diinyada karsilayan yasamak korkusudur. Biitiin bu
engellere ragmen bunlarin hepsine go6gis geren «var olmak
iradesi» hayata s6z veriyor. Biitiin tehlikeleri géze alarak «ben
varim» diyor. Benligin dleme kendini bu ihbari bir ihtar gibi-
dir. Bunda «iste ben geliyorum, sen benim istedigim gibi ola-
caksin» diyen bir siddet gizlidir. Insan, var olmak iradesini he-
niiz hayati hiicrenin icinde yasarken elde etmistir. Benlik,
kendi kendisini idrak ettigi anda bu idraki sade ken-
dini bilmekten ibaret degildir. Onda hem bilmek hem de iste-
digi gibi olabilmek kudreti vardir. Yani hem kendini bilir, hem
de kendinin hiir oldugunu bilir. Ancak bu. hiirriyet, var olmak
iradesinin suur halinde goziikmesidir. Iste bu var olmak ira-
desidir ki zaruri olarak icersine atildigi bir diinyada cesit ce-
sit engelleri yenerek ilerler ve varliklar1 kendine mal etmek
ister. Yani o, her adiminda daha fazla var olmak ister. Benligi-
miz biyiir, sessiz bir irmakken bir ¢aglayan, bir gseldle, coskun

38



bir nehir olur. Once sadece var olmak isterken, sonunda her
seye sahip olmak ister.

Bizde ilk olan bu hayati benlik, kendini bagka benliklere
kars1 koyar, yasamak i¢in bagkasini yasatmamak hirsindadir.
Sade esyay1 ve varliklar: degil, hattd kainati kendi benligine
katmak ister ve bu, kendisi i¢in derece derece zaruret haline
gelir. Insanin icinde doymaz bir canavar peyda olur. Bu cana-
var, zekay: pesine takinca zaptolunmaz bir kuvvettir. Harp eder,
teknik yaratir, serveti biriktirir, fetihler yapar, insanlari esir
eder.

Benligin en biiyiik zafer aldmeti ve bayrag1 gururdur. in-
san gururu, sade biiyik ve beyinsiz saadet sahiplerinde bulu-
nan bir nesne degildir. Hepimizde bulunan, meslegimizde, aile
hayatimizda, otoritemizde, bilgimizde ve dehamizda bile dal-
galanan, bu kubbenin altinda tiiten, neseli tebessiimlere kadar
sinmis bulunan zehirli bir iksirdir. O, var olmak iradesinin ¢o-
cugudur. Insan onunla mes’ut yasar ve onunla zehirlenir. Genc-
lik gururludur; benligi gec¢is imidi ufuklarina yayildigi i¢in. Kavi
olan, hdkim olan gururludur; benlikleri ¢ignemeye muktedir
bir benligin sahibi oldugu icin. En biiylik magrurlar, hikiim-
darlar, hakimler, zalimler ve fahiseler degil midir? Bunlarin
hepsinde benlik, baska benlikleri imha kudretini kendinde bul-
dugu icin kendine inamiyor ve var olmak iradesi sonunda
bagkalarmni imha kuvveti oluyor. Boylelikle insan acaip bir
durumu se¢mis bulunuyor: O yasamak i¢in var olmak iradesini
kullandi, var olunca da bagkalarinin varligina musallat oluyor.
Baska bir deyisle: Hakkimizdi, varlig: istedik, varligi elde edin-
ce bagka varliklar1 yok etmek istiyoruz. Ikisinden birini feda-
ya imkan yok. Ne yapacagiz? Siiphe yok ki insanin saadet san-
dig1 sarhoslugu benligindeki azametten tastig1 gibi, mezara ka-
dar kendisile beraber gotiirdiigii betbahtlii da bu benlik yii-
zlindendir. Her hadisede varlikla yokluk arasindaki mesafe
nin hicligi, bize sefaletimizin ihtar1 oluyor. Insan sefaletiyle
garpisacak yerde sefaletini yalmizea alarak onu terenniim et-

39



mesini bilmelidir. Boylelikle elde edilen sabir, en giizel ve kur-
tarici san’attir. Kuvvet olan, siddet olan, kin ve hiyle olan, desise
ve riya olan gururun hayranligiyle mest olan insan, sefaletinin
son basamagindadir. Artik ona saadet yoktur.

Diismanlik, iki canavar benligin ¢arpigsmasidir. Cinsi istiha-
ya bagh kiskanclik, yine benligin canavarlagsmasidir. Servet
hirs1 da esasinda ayni cinstendir. Muvaffakiyet, miisabaka, harp,
hep saadet timidini kaybeden benliklerin canavarlasip sahlan-
masidir.

Insan olan benlik sayesinde, yani suur ve hiirriyetimizin
birlikte caligmalarile bir bliyiikk kapinin ta esigine ulasiyoruz.
Bu kapiy1 acabilen orada bir baska benlik buluyor. Sonsuzluk-
tan bize sunulan bu ildhi emanet sayesinde azaptan kurtulmak,
murada ermek, varligi sevmek kabil oluyor. Sonu olan varlik-
larin dleminde sonsuzlugun muradina erdiren bu ildhi emanet
elde edildikten sonra insanin san’ati, eski hayati benligini tegkil
‘eden hirslarin, tahakkiim zevklerinin, heveslerin ve istihalarin
birer birer terki oluyor. Var olmak iradesiyle uzanarak kucak-
ladig1 alemin varliklarini terk eden insanin bu san’ati, zamanla
kendinde tabii hal oluyor. Bu olgunluk halinde kiskancliklare
ve hevesleri, tahakkiimleri ve hasetleri terkediyoruz. Liiksten
ve istihalardan uzaklasiyoruz. Neseyi ve kederi unutuyoruz.
Yalniz ilahi neseden haz duyuyoruz. Bize ben dedirten ne var-
sa, sehvet, servet, sohret diye ne varsa hepsini terkediyoruz.
Sade gogslimiizdeki kalbin garpintisina minnetle ve varlik kar-
sisinda duydugumuz hayretle bas basa kaliyoruz. Benlikden
kurtulup biitiin varliklara hizmetkar olarak yasamak, bizde sevk
oluyor. Kalbimize sik sik soruyoruz: Daha bende ne varsa soyle,
yor. Kalbimize sik sik soruyoruz: Daha bende ne varsa soyle,
terkedeyim? )

Varlik canavar benlikten tamamen bosalinca her geyi seve-
biliyor. Kendinin olmayan bir seyi kullanir gibi varliga min-
nettar oluyor. Kendine bir fenalik yapani affetmek, ona doyul-

40



maz bir sevdanin tadini getiriyor. Bir musibete ugratiligr
onda hayati dalganin akig1 kadar tabii oluyor.

Gergek saadet yolundaki insanin her adimi, yeni bir iilke
kazanma hareketi degildir, belki kendi iilkelerinden bir kismi-
n1 daha terkedip ¢ekilme hareketidir. Bunda zafer, elinde kendi-
nin olan ne varsa hepsini terkedebilmektedir. Bir makaradan
gekilen iplik gibi biitlin diinya emellerini, dleme ait biitlin is-
tekleri kendinden ayirip kopararak terkedebilen insan mesut-
tur. Varliginin son huzmesi olan hayati1 bile siras1 geldigi anda
«al emanetini!»> diyerek sahibine nesve icinde teslim etmesini
bilen, ancak yasanmaya deger bir hayatin sahibi sayilir. «<Emel-
siz insan zayiftir» diyeceksiniz, asla! Bedbaht midir, dersiniz?
Hayir. Asil o gonliinii ve biitiin varligini sonsuzluga bagladigi,
ilahi vaadin sonsuzlugunda mest yasadig1 icin hepimizden ziya-
de mes’uttur ve sonu olan mahdut alemin kuvvetlerini biraka-
rak sonsuzlugun kuvvetine baglandigi icin hepimizden daha
kuvvetlidir.

Bizden bir sey istemedigi i¢in kini ile hasedi yoktur. Bizim
hirslarimizla istihalarimizin baglandig: fani ve sefil unsurlara,
bizdeki aczin ifadesi olan huzur ile istirahate bile ihtiyaci ol-
madigindan bizimle paylasacak, onu bize rakip yapacak ortada
hi¢ bir sey yoktur. Onun varlig1 en biiylik kuvvet, duas1 mutlak
hiirriyet, hareketi ise sonsuzluga denk manevi bir tahak-
kiim oluyor. Filozof Bergson, bu kuvvetin sahibi olan Veliler-
den bahsederken soyle soyliiyor: «Onlar, arkalarindan gitmek
icin bizi zorlamiyorlar. Bizden bir sey istemiyorlar. Oyle iken
halk onlar1 takip ediyor. Zira onlarin bizzat varligi bir cagi-
rigtir.»

Iptidai insanlik beden sporlarile gencligini yetistiriyordu.
Daha sonra sirklerle, arenalarin vahsi kahkahalar1 arasinda
gladyatérler ve vahsi kaplanlar alkislandi. Hiristiyan ve Islam
terbiyesi geng nesilleri, iptidai benlikten kurtarip ildhi benlige
kavusturduktan sonra yine korkung bir irtica, insanlig1 iptidai
benligine irca etti. Tribiinlerde kol ve bacak maharetleri alkis-

41



Jlamaktan kollar kopuyor. Her yerde benliklerden tasan naralar
beyinleri lirpertiyor. Beden sporlarile beden zevkleri, ruh spor-
lariyle ruhun zaferlerine sanki son vermek istiyor. Insanlik sar-
hostur, kolay kolay kendine gelemeyecek kadar sarhos. Onu
kendine getirecek hareket, temenni edelim ki insanliin tari-
hinde daima goriildiigii gibi, bir biiylik bela, biiyiik bir musibet
-olmasin.

42



KUVVET

DAMARLARDA dolasan kanda kuvvetinin kaynagini ara-
yan insan, kemirilen otlarla parcalanan etlerin liitfuna
ugramis bir iskeletten baska bir sey midir? Bir pehlivan iri bir
govdeyi yerlere yuvarliyor, Neron’'un emir kullar1 arenadaki
vahsi hayvanlarin pengesine bedenler firlatiyor. Napolyon, fi-
lozof Volney’i tokatliyor. Kudret sahibi bir insanoglu bir emri
ile baglar diigliriiyor. Servetin sahipleri ise kapilarindan dilen-
cileri kovuyorlar. Yeryiziniin herhangi bir kuvvetine dayanan
kisi, bunu yapamayan zayiflar: siirlim siirim mezara kadar sii-
rindiirmesini biliyor. Buna kuvvet mi diyorsunuz? Kuvvetse
bu neden hep kaplanlarla yilanlar yasattig: i¢in diinyamizin yiizi
gilmiiyor? Neden bunlar huzursuz bir saldirma halinde O6miir-
lerini geciriyorlar? korktuklarindan siiphesiz. Stiphesiz ki vah-
si hayvanlar korktuklar: i¢in saldirirlar. Fakat baska tirli
davranisa kabiliyetleri ve kudretleri yoktur. Evet onlar Aciz-
dirler. Bir yilanin veya kaplanin saldirisindaki musibet, bir
kayanin iistiimiize yikilmasindan farkli midir? Oyle iken kaya
kuvvetlidir denilmez. O halde kuvvetli kime denir?

Kuvvetli diye hiir olana, once nefsine karsi bagimsiz ola-
na, sonra da herkese ve biitlin diinyaya karsi bagimsiz olarak
davranabilen insana denmelidir. Nefsinin azibina, hincina
ve hirsina magrip olan, hirslariyle ve hincglariyle hareket eden
insan, bagkalarina esir olan kisiden farkli durumda midir? Seza-
rin karsisinda zincirlere bagh dururken dislerini gicirdatan Ver-
sengetori hakikaten esirdi. Ama Ingiliz hakimlerinin kargisin-

43



da cesaret ve samimiyetle, kendisine kanunun en agir cezasinin
verilmesini isteyen Gandi hiir insandi. Sivas muhafizlarini diri
diri topraga gomdiiren Timur, tarihin kaydettigi en bedbaht
esirlerdendi. Buna karsilik Bagdatta asildigi daragacinda bur-
nu ve kulaklari delinmigsken kendini taglayan gafil halk icin
Allahina su sozlerle yalvaran Halla¢ hiir ve kuvvetli insandi:
«onlar1 affet ve beni affetme. Madem ki benim insanligimi,
uluhiyetinde telef oluyorsun; dyle ise benim insanlifimin senin
uluhiyetinin iizerinde sahip oldugu hakla, beni sana kavustur-
mak icin ¢alisan bu insanlar1 mutlaka affetmeni istiyorum.»

Hiristiyanligin Romada yayicis1 olan Havari Sen Piyer
vahsi Romalilarin bogazladig: ilk hiristiyanlar1 birakip da ka-
carken zayift1 ve esirdi. Lakin yolunun {iistiine ¢ikarak «nereye
gidiyorsun efendi» diye kendisini siddetle karsilayan Mesihin
hayali oniinde yerlere kapanip agladiktan sonra ayaga kalkarak
en biiylik zevk ve hiirriyetle, sanki ilahi hiirriyetle Roma’ya
kosa kosa gelip de o imparatorun askerlerine teslim oldugu za-
man diinyalar kadar kuvvetliydi. Onun tilmizleriyle birlikte
carmiha gerildigi bu kapida sonra asirlarca insanlar ruhlan
icin kuvvet ve hiirriyet yemislerini topladilar.

Hiir ve kuvvetli olan insan yirtic1 olan degil, yaratici olan
insandir. O, aleme aydinlik olan giines misali bir varliktir. Kin,
zaafin ve esaretin mahsuliidiir. Muhabbet, bolluk ve rahmet
dagarcigidir. Zayif beddua eder, kavi duanin sevgilisidir. Yer-
yiiziinde rahmiigefkatle, muhabbetle fetholunmayacak belde
yoktur. Siddet kendini yipratir, kin kendi kendini yener.
Askin, diinyamiz1 daha ilk yaratilista fethettigini bilmeyenler,
bedbaht ve zayif ruhlardir. Zalimlere aciyiniz, kindarlara aci-
yiniz, acima bilmeyenlere aciyiniz, ta ki yeryiiziinde Mesihin
diktigi merhamet agaci dallarini semalara uzatsin ve kendi yok
etmek istedigi ruhlara acimayan korkak géniillere acisin.

Giiniin korkak gecelere, hiir ve serazat kalbin zalim beden-
lere acidigin1 gormiiyor musun? Yerin, kendi istliinde binbir
sefaletle siiriinenlere aciyarak sonunda bagrina bastigini, timi-

44



din varlifimizi her an kovalayan 6limiin istiine gerilmis bir
ortii oldugunu bilmiyor musun? Acimayan gafildir, korkak-
tir ve bedbahttir. Evet o kendi varligindan habersiz yasiyor ve
kendi kendine yaklagmaktan korkuyor. O hi¢ bir zaman ken-
dine sunulan emanetin sahibi olamayacaktir. Giines igin 1sit-
mamak nasil imkansizsa, kuvvetli ruhlar icin de insanlara aci-
mamak oylece imkansizdir. Merhamet, biitin 4leme yaygin
ilahi bir cevherdir. O sevginin kaynagidir.. Sevgi ise kuvvetin,
insan1 gergekten yasatan biitiin kuvvetlerin kaynagi olmustur.
Sahsiyetimizin damgasini tasiyan biitiin hareketlerimiz gibi
biitiin diisiincelerimiz, dlemsiimul ve sonsuz merhamet denizin-
den ¢ikip bir kuvvet haline ge¢gmek isteyen iraddenin hareket-
leridir. 11ahi merhametin gerceklesmesi icin yeryiiziine bizimle
inen buyiik iradenin ancak emanet¢isi olan varligimiz en kud-
retli fetihlerini bu iradenin elile yapti. Topragina merhamet
tohumu serpilmeyen iilkeler, nice fatihlere matem iilkesi oldu.
Goniillerin arasinda karanlik ugurumlar acan anlayigsizlik,
sevgisizlik ve bunlarin dogurdugu felaketler merhamet cevhe-
rinden mahrum olusun eseridir. Kudretin yoksa, aciyamazsin,
zira o en buyik kudrettir. Acimayan bilmez ki en buyiik ha-
zineyi, saadetlerin hepsinin kapisini acan anahtari yitirmigtir.
Asli bir olan kainat eserini durmadan tekmeleyen kuvvet! sen
kuvvetsizligin, sen aczin timsalisin. Bu yolda gidigle her zerreye
aciyan Yunusun askindaki kuvvete ulasmak kabil mi? Yunus
nasil insandi acaba? Asil yapisile insan olarak bizim gibi bir
insand1 sliphesiz. Lakin insan fani bir heykeldir, veya bir sem-
boldiir. Asil varhifin sembolii gercekten var olan kuvvettir. In-
san asil bu kuvvetin muvakkat karargahidir. Kuvvetse eserde
goriiliiyor. Beethovenin senfonisinde kuvvet haykiriyor, Zola-
nin goz yaslar: arasinda yasattigl diinyasi, kuvvet tasiyor. Mev-
lana dinyamizin iistiinde bir kuvvettir. Yunus bitiin goniille-
rin fatihi olan semavi kuvvettir. Ve hepsinde Beethoven de,
Zola da, Mevlana da, Yunusda barinan kuvvetlerin hepsi ayni
kaynaktan, merhametin diinyalar ve ruhlar yaratici olan kay-
mnagindan figkirmis insaniistii kuvvetlerdir.

45



HURRIYET

GERCEK hiirriyete sahip insanoglu’'nun yanina gidiyorsu-
nuz ve ona bir bagka insani gosteriyorsunuz. Bu ikincinin
elleri, kollar1 baglanmistir. Hiir insana diyorsunuz ki: «Bu kol-
lar1 bagli hemcinsine vur, onu doév, onu ez, ona kars: istedigin:
gibi davran!> Hir insan geriliyor; «Ben bunu yapamam, hir-
riyetim manidir, diyor, insanlifimin cevherinde birseyler var
ki dediklerinizi yapmak isterken bana kars:1 geliyor, ben zalim
olamiyorum.» Yine hiir insana bir baskasinin miilkii olan top-
rag1 gosteriyorsunuz ve «bu topragin sahibi kuvvetsizdir, diyor-
sunuz, burasini sen kullan, bu miilk senin olsun.» Hiir insan bu
teklifi siddetle reddediyor: «Ben bunu yapamam diyor, zira bu
miilk benim degil, hiirriyetim onu isgal etmeme miisaade et--
miyor.» Ayni hiir insana: «Sen hiir degil misin? Su fikre haka-
ret et. Bu mazlumu tehdit et» diyorsunuz. Onun cevab1 soyle
oluyor: «Icimde bir ilahi gii¢, bir ilahi kuvvet var ki yine ilahi’
cevher olan ruh meyvesine hakaretime izin vermiyor; mazlu-
mu tehdit etmek isterken agzimi kapatiyor.» Hiir insanin sa-
sirtict hali karsisinda son bir iimide baglanan gercek esir ona
su dilekle yaklasiyor: «Yalan soyle bari, aldat, iftira et, izzeti-
nefisler ¢igne, namussuzu olsun tesghir et, nasil olsa namuslu da
ona karigtirilacaktir. Su bedbaht 6mriin intikamini insanlar-
dan boyle all» Hiir insan, bu yeryilziinde kendisini inim inim-
inleten esir ve zalim fitnenin mutlaka kahretmek isteyen, in-
sanlig1 mutlaka ¢okertmek isteyen sesi karsisinda: «Sefil, diyor,
hiir olmasaydim belki sana uyardim. Tavsiye ettigin zilletler-

46



ne seni, ne de insanligl kurtaracak. Sen kendinle beraber her--
seyi batirmak istiyorsun. Ben kendimle beraber herkesi kur-
tarmak istiyorum. Zira hiiriim. Hirriyetim bana bunu emredi-
yor. Her tiirli hesaplar, kurnazliklar bu emrin karsisinda aciz:
kaliyor. Senin yikmak, devirmek istedigini ben kurtarmak is-
terken bu halime sen acz diyeceksin. Evet, hiir oldugum icin
senin istediklerini yapmaktan acizim, yikamam ,iftira edemem,
yalan soyliyemem, zulmedemem. Iste bendeki bu muhtesem:
aczin ildhi adi hirriyettir.»

Gergek hiirriyete sahip insan, goruliiyor ki, bir¢ok hareket-
leri yapma iktidarindan siyrilmis, kendini kurtarabilmis insan--
dir. Herseyi yapabilen bir saki, her tiirlil sucu islemeye kabili-
yetli bir psikopat hiir degildir. Bildkis pek ¢ok hareketleri.
yapmak kudretsizligine irade ile sahip olan kimse hiir olabilir..
Zira hiir olan irade, yalnmiz harekete siiriikleyici kuvvetin hare-
kete gecmesinden ibaret degildir. Onda iki kuvvet hikimdir:
Biri harekete gecme kuvveti, yani itici kuvvet. Obiirii yasak
edici kuvvet, yani frenleme kuvveti. Bu iki kuvvetin tam ve
miikemmel bir dhenk halinde isleyisi ancak insam hiir yapabi-
liyor. Harekete gecirici kuvvet her sahadan gelebilir. Hayati
hazlardan, istahalardan, menfaat endisesinden, sempatiden ve
aligkanliktan, agktan ve sohretten, ilim ve san’at ideallerinden,
hasta bir suurun iptildlarindan, cemiyetten, tahrikten, zafer:
sevgisinden, nihayet hayati otomatizmin ne sekilde olursa olsun
hareket etme ihtiyacindan. Insan bu itici kuvvetlerden her-
hangi birisiyle harekete siiriiklenebilir. Eger itici kuvvet ulvi
bir ideal, bir insani dava ise, hareket iyi meyve verebilir. Ko6ti -
ise ondan bir feldket veya sefdlet dogacaktir. Likin her iki hal-
de de insan hir sayilmaz. Zira yalniz itici kuvvet, insanin ira-
desini temsil edemez. Onun karsisinda bir de yasak edici kuv-
vet vardir ki, itici kuvvet harekete gecer gecmez, onu her-
adimda kontrol eder, yanilma aninda frenler, dogru yolda freni
gevsetir. Bir engel atlanacag: yerde durur, hesaplarini yapar,
sonra kararimni verir ve her adimda kararlarina kendi sahsiyeti--

47



nin markasini vurur. Itici kuvvetin hareketi gibi mukavelesiz,
kontrolsuz, yani suursuz, kor bir yiliriiyius degildir. Kalabalig
bagirtirken veya bir masumu ling ettirirken, hayatin kér ve
suursuz akigindan istifade edenler, hiirriyetin asil diismanlari-
dir. Onlar insanin kendi kendisiyle bagbasa kalmasindan kor-
karlar. Insanin kendi ruhuna siginmasina firsat vermeden sa-
sirttiklarn ruhun derinlerinde gozleri koér edici bir dumanl
yangin cikartirlar. Kendi evimizi bize yaktirirlar. Hiirriyeti-
mizi gafletimize kurban ettirirler.

Iktisadi, ahlaki, ilmi ve siyasi, cesitli olaylar arasinda ya-
'sayan ferd, biitin bunlardan kendi hissine ve menfaatlerine
uygun olanlar1 benimsiyor. Telkinlerle menfaatlerin, i¢timai
sartlarin kendi his dleminde bir 6rgiisiinii yapiyor. Hiikliimleri-
ni once bir hisle veriyor. Hiikkmii verdikten sonra hiikmiine de-
liller arastiriyor. Sebebler, bahaneler mahseri olan diinyamaiz-
.da kendi hiikkmiine uygun gelen destekler buluyor. Su veya bu
kanaatin mensubu oluyor, su veya bu zlimreye baglaniyor, su
veya bu hareketlerin gliya hiir tercihcisi kesiliyor. Hakikatte
-0, telkinlerle menfaatlerin, i¢timai sartlarin ve biitiin bunlarin
‘hiir sandig1 kendi hareketlerinin hepsi de esaret eseridir. Nef-
sinin, arzin, cemiyetin, herkesin ve herseyin esiri olan insan,
blitiin bu geylerin istiinde duran esaretinin esiridir. Zira iis-
telik onu takdis eder: Gururu ile nefsine itimadi bunun delili-
dir. Su halde insan daima esir olabiliyor ve herseyin esiri olu-
yor. Bu esaretlerden onu nasil kurtarmali?

Iyi veya kotii, itici, harekete siiriikleyici kuvvetlerin fer-
di harekete gecirmesi dnindan baglayarak yasak edici, frenle-
yici kuvwveti de harekete gecirmesini bilen insar, hiirriyetin
sirrimm1 yakalamis demektir. Su halde hiirriyet, ferdi harekete
gegirici ¢ok ve cesitli kuvvetlerin karsisina frenleyici kuvveti
cikarmak demektir. Bu ikinei kuvvet, hareketi durdurmuyor,
diizenliyor, kontrol ediyor; harekete kah siddet, kah hafiflik
kazandiriyor; kendi kendisini tenkid ettiriyor; kendi hiikiim-

48



lerini kendine verdirtiyor. Boylelikle hiir hareketimiz, hareke-
te sliriikleyici kuvvetlerle frenleyici kuvvetlerin tam bir ahen-
ginden ibaret oluyor.

Harekete gecgirici kuvvetler ¢ok ve cesitlidir, dedik, fren-
leyici kuvvet de acaba 6yle midir? Hayir! Zira o, insanin sah-
siyetinden ibaret tek bir kuvvettir. Bu sahsiyetin oOrgiisiinde
ise merhamet ve adalet duygulari, seref ve haysiyet hissi, ha-
kikat agki ve insan sevgisi gibi yliksek ruhi unsurlarin hissesi
vardir ve o, hepsinin birlesmesinden meydana gelen bir biitiin
kudrettir. Vicdan adinm1 alir. Insan olan ferdi baska fertlerden
ayirt eder; insanlan siirii olmaktan gikarir. Siirii ile bagirmak-
tan, slirii halinde saldirmaktan kurtarir.

Hir vatandag yetistirmek isteyen, nesilleri siirii haline ge-
tirmekten korksun. Her siirii esir siiriisiidiir. Ancak fert halin-
de hiir olabiliyoruz. Kiiltiir ve tecriibe ile, duygu ve bilgi ile
yiuklii olan viedan, filozof Kant’in pek iyi anlattigi gibi, bir
Mutlak Varhk tarafindan hareket ettirildigi zaman ancak hiir
olabiliyor.

Hirriyetimizi yok edici diismanlar, kinlerimiz, korkulari-
miz, fani hesaplarimiz ve etrafimizdan gelen sinsi tesirlerdir.
Hiirriyetini arayan ferd, once biitiin bunlardan siyrilabilmeli-
dir. Her zaman kin ile korku, hakikatten uzaklagtirar. Sefalet-
lerimizin idraki nisbetinde hiir olabiliyoruz. Nelerin esiri ol-
dugunu bilen ferd, hangi kuvvetlerin esiri oldugunu idrak eden
cemiyet, hiirriyetinin esiginde demektir, ona ¢ok yaklagmistir.



YALAN

SOZ, hayat ve hadiselerin ifade vasitasidir. Oyleyken insan
nicin yalan sodyler? Nigin hayat ve héadiselere uygun ol-
miyani uygunmus gibi ileri siirer? Bunun cevab1 <«aldatmak
icin» den ibaret basit bir ifadedir. Ama ni¢in aldatiyorlar? Ne-
den bir c¢ok insanlar, olmayani olmus gibi gostererek baskala-
rina hakikat diye sunuyorlar?

Yalanin sebepleri ¢oktur. Hepsi de zaaflarimizdan dogma-
dir. Kuvvetli adam, saglam ruh sahibi insan yalan sdylemez.
Yalan sOyleyen adam hastadir; sebepsiz yalan sdyleyenler psi-
kopatlardir. Onlar yalani yalan oldugu i¢in severler, kullanir-
lar ve hazirladiklari yalanin yalan olmadigina kendlierini de
inandirmak isterler. Bagkalarini ve kendilerini yine kendi uy-
durduklar1 yalanin dogruluguna inandirdiklar1 nisbette ruh-
lar1 tatmin bulur, ancak boylelikle yasayabilirler.

Bundan bagka yalan kin ile hasedin kullandig,silahtir. Co-
cuk, korkusundan yalan soyler. Yaptig1 yaramazligi baska co-
cuklarin istiine atar. Hirsiz da korkusundan yalan soylemeye
mecburdnr. Kadin, bazan hayatta yalniz ve sahipsiz kalmaktan
korktugu icin yalan soyler. Garaz ve gayzla yalan soylendigi
zaman da yine korku hakim demektir. Gayz ve garaz, muvaf-
fakiyetin mesru ve diiriist vasitalarla elde edilmedigi yerde
basvurulan caredir. Ilimce ve servetce ulasilmaz olana, ona
ulagamayanlar ve ulagmak imk&nindan mahrum olanlar kin
ve garaz duyarlar. Askta ulasilmaz olana biitiin sefil ruhlar
garazkar olurlar. Fazilette ulasilamayanin biitliin perigen vie-

50



danlar garazkaridir. Duygusuz, asikin garazkari; dinsiz, dinda-
rin garazcsidir. Agsika ve dindara bunun igin iftira eder, yalan
soylerler. Bir toplulukta kendisine iftira olunan, vicdansizlar-
dan ziyade vicdan sahipleridir ve cemiyetin yalani ferdi yalan-
dan daha miiessir sildhtir; baraj atesi halinde heladk edici bir
kuvvettir. Yalani kendine sildh yapan ziimre iyi bilir ki bir de-
fa, yliz defa, bin defa yalan séylendi mi halk ona mutlak ina-
nacaktir. Inanmadigini zannetse bile her giin suurlarin kabu-
gundan hissedilmeyecek kadar ince bir tabaka siyirmak sure-
tiyle suurlarin igine niifuz edecektir.

Azar azar, sabirla ve sistemle varlifimiza sindirilen yalan
zehri bir giin bizi farkinda olmadan zehirleyecek ve onceden
istemedigimiz, belki tasavvur bile etmedigimiz hareketlere sii-
riikkleyecektir. Bir cocuga: «baban sana diisman» de. Isterse o
babasini ¢ok sevsin ve bunu her giin bir defa tekrarla. Yemin
et ve her defasinda yeminine bir uydurma delil ekle. Bir giin o
cocuga babasini o6ldiirtebilirsin.

51






Duvyuslar






SANATKAR

BENiMLE, benim size nazaran acidib ve muammali varh-
gimla hepiniz ugrasiyorsunuz. Hepiniz beni, bliyik bir
eserin kahramani, pek biiylik s6hretlerin meftunu olarak tani-
yorsunuz. Ben ise, her aksam sahnede bagka rol yapan tiyatro
aktorleri gibi, sizin aranizda hep bagkalarinin hayatini yasa-
makdan usanmig bir insamim. Siz beni ¢ok seven, insanlari en
¢ok anlayan, icinizde en mes’ut biri olarak tasavvur ediyorsu-
nuz. Sizin aradiginiz saadeti bulmak i¢in esyay: kendisinin za-
ruri bir yarimi halinde tanimak kéfi imis. Halbuki ben, var-
liklar1 ve insanlar1 kendime en miithis yabancilar gibi tani-
mak i¢in biitiin askimi harcadim, kalbimi bu ugurda kullan-
dim da simdi onlarin hasretiyle benligime binbir iskence yapi-
yorum. Halbuki ben de saadeti duyabilirdim, ¢linkii bu seyler
herkesle oldugu gibi benimle de paylasilmigsdi. Yasayisimin her
haileli safhasinda, hayatin her korkung¢ &ninda atesin bir tec-
riibenin benligime sunu 6grettigini séyleyebilirim: herkes gibi
yasamak lazimmis. Bu insan yiginlarindan ibaret herkes, cok-
luk resmine nasil safiyane tapiyor! Ben bugiine kadar hayatin
cokluguna uyarak, hem gece hem giindiiz i¢cinde, hem dostluk
hem fitne ile, hem giilerek, hem aglayarak, her yerde ve her-
kesle yasanabilecegini bilmiyordum. Her insanin, her zaif ve
goziimde degersiz olan varligin arayan gozleri, koparan tir-
naklarn, fitne kuran diisiincesi ve bir cinsiyeti oldugunu diisiin-
mek istememistim. Halbuki bunlarin hepsine hayatta yer ver-
mek lazim geliyormus. Bana viicuda tapinmak 6gretilmeliydi.

55



Buy, bliyiik bir maharet olacakdi. Bazi baktiginiz, fakat hi¢ bir
sey anlamadiginiz bedbaht yiiziim belki o zaman bir an olsun:
«ben de glilmeye hak kazandim» diyebilecekdi. Bana yasamak
ogretilmeliydi.

Ben kimseyi tanimiyorum; kimsenin dilinden anlamiyo-
rum. Eskiden hatirliyorum, ben cocukken evimize adamlar ve
kadinlar gelirdi. Gelislerinde heyecan duyar, birsey yapacak-
lar, sanki mukadderatima ait birseye karar verecekler sanir-
dim. Halbuki onlar sadece oturur, konusur, yine gelislerindeki
manasizlikla ¢ikar giderlerdi. Bunlar ne bos kalblerdi, ne zayif
mahlfiklardil! Simdi ben, sliphelerim ve korkularimla kizgin
atesten bir kaziga baglanmis, onunla birlikde donen bir isken-
ce mahkiimu gibiyim. Viicudum biitiin sliphe ve korku yara-
lariyle kaplandi. Karanlik bir kosede gizlenip yasamayi her za-
fere tercih ediyorum. Artik kalabaligin, nes’enin kanatlarinda
yukseldigi hava icinde herkes gibi mes’ut tebessiimlerimle ze-
hirlenmekden kendimi kurtardim. Bu havaya ben kinle, isyan-
la, en kuvvetli gelik zirhlari kiran asabiyetle karigtim. Herkesin
gildigi yerde iztirap g¢ektim. Onlarin giiliisleri kinimi, sanki
bu 1ztirab1 besledi. En biiyiik hisleri bu kinle bu 1ztirabin i¢inde
sakladim. Agkin, 1ztirabin, sefaletin oldugu gibi biyiik seref-
den en karartici zillete diigmenin tadini da aldim. Hayat1 ve
insanlar1 bu algalma icinde tanidim. Herkes kendisine tapilma-
sii istiyor, zaferin heykeli olmak istiyor. Ben bu heykeli kir-
mak istiyorum. Tapimilmak, alkislanmak istemiyorum. Irade-
min eserini, insanlarin arasinda gorerek uzak ve gizli yerden
sadece seyretmek istiyorum. Insanlar benim 1ztirabimin dar
ve kudurtucu bir ihtirasdan dogdugunu sandilar. Halbuki ben
hadiselerin nicin bdyle olusuna kars: asabiyetli 1ztirabi tasimi-
yorum. Olmas1 lazim gelen, biitlin kiinatin ve biitiin fani var-
liklarin mutlak iradesinden figkiran'en biuiyliikk hadiseler 6niin-
de bile bu tecelliye, bu olusa hayran kaldim. Bu kadere tapin-
dim ve onu sevdim. Kéiinatin ve varliklarin 6nilinde insanlara
kars1 gayizla ve nefretle sarsildigim anlar oldu. Bu giizel kai-

56



nati, bu hudutsuz veed ve istigrak halikini, bu ruhsuz insan-
lardan kiskanmiyordum. Héalik bu insanlari kdinattan gikarip at-
maliydi. Fakat onlarin yerine koyacak ilimmetim yoktu. Bu
ilahi kini ask ve muhabbete tebdil edecek bir vasita da bula-
madim. Yasamak gibi ilim ve felsefe, sohret ve servet gibi siir
ve san’at, bunlarin hicbiri ihtirasli gayzimi ig¢imde biisbiitiin
bogup o6ldiiremedi. Insanlarin bunca asirlik. ilmi karsisinda, ka-
inatin hikmet ve felsefesinin 6niinde vecd i¢inde durdugum ba-
z1 anlar, icimden gelen sesi hatirhiyorum: «Céani olacagim, kat’i
ve kurtarici hiikkiim!» Benligimi nefretle lrperten saadeti, ba-
na her temasinda, listimde igreti bir elbise sandim. Onu, 1zti-
rap icinde ruhunun felce ugramis siska iskeletini gostermek-
ten korkan saadet dilencilerine bagisladim. Iztirabimi kaybet-
mekten korkuyorum ve saadete goétiiren yoldan hizla uzaklasa-
rak, 1ztirabin cehenneminde benligimin tahammiiliinii dene-
dim. Iztiraplarimi ben yarattim, ben aradim. Zira insanlar ken-
dilerince iyilikten baska birsey yapmazlar. Fakat benim aczim,
benim sefaletim, mutlak varligina mahsus olan kuvvetlerden-
dir ve sizin aczinizle sefaletlerinizden baskadir. Fani varligim
gida yaparak yarattigim eserde gordiigiiniiz sefalet kahramani,
ruhunun herkesden kuvvetli oldugunu sandigi halde hayatin
cukurunda siiriinen kahraman, iste o bendim. Kah kendisiyle
eglenen, kidh muvaffakiyet dilenen gururlu dilenciyi tanidiniz
m1? O, ruh istihzasindan kendine gurur hissesi ¢ikarmasini bi-
len samimi sahtekarlik benim san’atimdi. San’atim, bu Allahla
rekabete yeltenen &ciz inatci ruh, bana tek bir kiymettar he-
diye birakan sevgilimdir: 1ztirap. Bende her hakikat davasi-
nin, her inatgl1 ve hagin burhanin, her hareket nazariyesinin
gayesi gibi yasayan 1ztirap, beni bitliin sevgililerden, herkes-
den ayirdi. Bu kiskang sevgili, kendini gidalandiran sevgili
yuzleri de ¢igneyip mahva calisiyor. Yalniz basina bana, eser-
de oldugundan fazla hayatta hikim olmak i¢in benimle miica-
dele ediyor ve beni her an yeniyor. Ben ona teslim oldum, mu-
kavemet kuvvetlerim onun elindedir. Iste eserde tamidiginiz

57



miigfik ylzli sefalet, onun iradesi altinda zebun yasayan be-
nim ruhumun c¢ehresidir.

Beni hi¢ anlamadiniz; hi¢ birinizin gérmedigi yerde isle-
digim giinahlar1 bilmiyorsunuz, zaaflarimi tanimiyorsunuz. Fa-
kat duada ve namazda, Allahin huzurunda, ruhumun karsisin-
da akan goz yaslarimi da gormediniz. Hayir, hep size bagla-
narak, sizden umarak, sizin, icinde degersiz, ihtirassiz, gayesiz
ve hakikatte gurursuz bir hiclikten baska bir sey bulmadigim
gururlariniza nefsimi, hissimi feda ederek yasamak istemiyo-
rum. Mukadderatim sizin mukadderdtiniza baglanmis. Sizin
ellerinizi tutmadan, size yalvarmadan, sizinle sevgi birligi yap-
madan ilerleyemezmisim. Istemiyorum, artik sizin mukadde-
ratimiza baglanarak, sizden halds umarak yasamak istemiyo-
rum. Gidiniz insanlar, beni yalnmiz birakip gidiniz, belki bu yal-
nizlikta birlikle selameti bulurum.

«Benim ne dostum, ne ailem, ne vatanim var!»



NAMUS

D OSTLARIMA

Bu miithis kelimeyi herkes kullanmiyor; herkes onun
ne oldugunu biliyor sanki. Fakat bilmiyorlar; onu pek ¢ok-
lar1 halkin dhengine uyarak umumi gidisi bozmayanlarin cemi-
yet karsisinda yasattiklari miskin tevekkiilde ariyorlar. Bu te-
vekkiil ne glizel bir nizdmi yaratiyor! Siiphe yok, cemiyetin
nizami saadetlerimizin bekgisidir. Bu nizdmi bozana karsi ce-
miyet aksiildmel yapar, onu cezalandirir: hukuk nazariyecileri
boyle diyorlar. Yalniz hukukun cezalandirmadigi bir ziimre
var ki onlar kendilerinde cemiyetin namuslu damgasin tagi-
yorlar; bunlar cemiyetin bagisladig1l imtiyazlarla yasayan saa-
det avcilaridir. Cemiyet yalniz bunlara dokunmuyor; ¢linkii bu
namuslular, ellerinde cemiyetin bagisladig1 berati tasiyorlar,
namuslarinin hamisi cemiyettir. Bunlar, hi¢ bir yabanci ele
muhtag olmadan kendi ruhlarini yuguran ferdiyetleri ¢cekemez-
ler. Polisli ahlakin hiicumundan kurtulmsk igin gizlendigi sa-
manliktan Isdy1 cikaranlar, Allahin Peygamberine namussuz
dediler. Atinalilarin go6ziinde, <«kanunlarinizin hakikatina inan-
miyorum» dedigi i¢in Sokrat namussuzdu. Cemiyetin kalabali-
g1 arasinda ve kalabaligin kuvvetleriyle sildhlanmig olarak mu-
kaddes olan benliklere saldirmaktan zevk alan dostlar! ne olur
bir kere de cemiyetin kuvvetlerinden yardim dilenmeyerek,
tufeyli acizleri ardiniz sira -sildhli hale getirmekten bir kere
olsun igrenerek, bir kere de ictimal mantik hiikiimlerine bo-
yun egmeyerek vicdanlarin ta derinligindeki, onunla ancak

59



ferdiyetin kahraman oldugu ruh kuvvetlerile karsilagsak! Ce-
miyetin siperleri gerisinde zavalli mantiktan meydana getirdi-
giniz maskeleri, zaman yliziinlizden firlatip atacaktir. Yeni bir
maske daha yaparsiniz, degil mi? Her i¢timai hale uygun mas-
ke yapicisi olan hitabet sekillerinizden igreniyorum. Etrafimiz-
da her muvaffakiyet san’atkari hitabet kullaniyor: miisterisini
kandirmak isteyen satici hitabet kullaniyor, sevgilisini aldat-
mak isteyen ask san’atkari hitabet kullaniyor, kanaatleri arka-
sinda zayif iradeleri yiirlitmeye cabalayan hareket adami kiir-
siide hitabet kullamiyor, zavalli mantikla biiyiictiliik hiinerini
kullanan muharrir hem de ekseriya hakikat adina hitabet kulla-
niyor, muazzam tunctan abideler, yiiksekliklerniden ¢ok asagi-
da dolasanlara tarih namina hitabet kullaniyorlar! Asrimizda,
kohne siirin yerini hitabet tutuyor. Cemiyetin tazyikleri altin-
da biisbiitiin zayiflayan ferdi ruhlarin her tiirli zaaflarindan
istifade etmesini bilen bu igrenc¢ beldgat karsisinda tiiylerini-
zin Urperdigi anlar olmadi m1? Ruh kuvvetlerine tapinanlarin
gercek namusu, hep bu belagat usulleriyle itham ediliyor. Zalim
hakimler tarafindan ithdm edilerek hareketlerinin hesabini ve-
rirken «Namus! Hamiyyet!» diye bagiranlar, ictimal mantik ve
beladgatlara, vicdanlariyle ve ferdiyetlerinin hamlesiyle kars1 ge-
lenlerdir.

Bitlin beldgatlarin gayesi birdir. Saticinin ve asikin bela-
gatiyle hatibin ve methiyeler yazan kaafiyeci sairin beldgat:
hep ayni gaye ugrunda sarfedilmis emeklerdir. Polisli ahlak
saadetle beraber yasatiliyor, hitabete dayanan fazilet saadete
kavusturuyor; 6yle ise felsefenin su ezeli meselesi halledilmis-
tir: Fazilet saadetten asla ayrilmaz.

Ama ne giizel tdbiye, ama ne giizel teselli! Saadet i¢cinde
faziletli, en yuksek mevkilerde kahraman kesilen dostlarim!
Sizdeki saadetin maddede, faziletin ise ruhta barindigini hepi-
niz kendinize mahsus beldgatlarla ispata ¢alismayin. Muvaffa-
kiyet, ruhun hareketleri karsisinda her zaman gozlerin Oniine
perdeler germis, kéhne bir maskedir.

60



8

«Suglar1 affedilmistir; ciinkii o ¢ok sevdi» Isi, cemiyet
icinde en biyiik sucluyu affederken bdyle diyordu. Cinki kai-
nata kars1 namus borcunu 6deyen kahramanlarin hepsi de ¢ok
sevdi ve ¢ok 1ztirap cektiler. Onlar bizi muvaffakiyetlere ulas-
tiran zekanin zaferlerini, bizde hazlar yasatan bedenin rahath-
giyle birlikte namus mefkfiresine feda ettiler. Bu mefkiirenin ha-
kiki manasi, ruhun kendine gelmesi, kendisiyle kalmasi ve ken-
dine inanmasidir. Hakikatte ruhu selamete kavusturmak icin
maddenin en ufak bir rolii yoktur. Beden, ruhun hapsedildigi bu
kalip, onun diigmanidir. Ruhunu kurtarmak isteyen kahraman
ona danigmaz. Zira bu iki diisman kuvveti uzlagtirmak ancak
ruhun yenilmesiyle kabildir. Beden, masanin altinda horla-
makta iken ruh yedinci kat goklere yiikseldi. Yalniz bedenin
fazileti, fazilet degildir. Iradesi asla bedeniyle carpismamig
olan adam, faziletin miimessili sayilmamalidir. Yunan hikme-
ti, ruh ile bedeni birbirinden ayiriyordu. «Ruh kirlenmeksizin
beden arzulara kendini birakabilir» diyen hikmet, ruhla bede-
nin bogusmasini inkar ediyor. Hakikatta bizdeki mahgeri andi-
ran bu bogusma, ferdiyetleri yaratiyor. Ruhla beden diiellosu-
na girismemis saadet adaminin namus ve fazilet mefkliresinden
bahsedisi bir fantazi degil midir? Etlerinin feryadini sustur-
mak i¢in giplak viicudunu dikenlere atan hiristiyan azizi ahlak
mefkirecisidir. Sainte-Thérése, senelerce bedenini zevke gida
yaptiktan sonra bir bliyiik ruh hamlesiyle Allaha kavustu. Gii-
zel bedenlerin en zehirli zevkini tadan bu azize, sonunda giizel
ruhlarin kemaéline erdi. Gandi ruhunu kuvvetlendirmek icin
actig1 cihatta viicuduna iradesiyle azaplar yapmaktan cekinmi-
yordu.

Itiyadlarin ahlaki olamaz. Bizde biiyiik 1ztirap- yaratanlara
minnettar kalmaliyiz. Clinkii onlar bizde ruhla bedenin miica-
delesini yaratiyorlar. Bu iradeli carpisma, ferdiyetimizi gok-
lere gikaran, ta Allahin yanina kadar gotiiren ahldkin hareke-
tidir. Omiirlerinde bir defa bile ruhla beden carpismasini ya-
samayan adamlar namusdan bahsediyorlar. Doguslarinda diin-

61



yada hazirlanmis bulduklar1 ahlak kaideleriyle yasayan zaval-
lilar ahlakdan bahsediyorlar. Ahlak, ruhun kuvvet kazanmasi-
dir ve bu kuvvet ancak bedenle carpisarak kazanilir. Bedenin
sefaletlerini, diislislerini kendimize itiraf etmek, onlari ruhu-
muzun karsisina koymak, icteki miicadeleyi hazirlamanin sart:
degil midir? Oscar Wilde: «bedenin hi¢ bir diisiis ve yikilis:
yoktur ki nefsi ruhanilestirmesin» diyordu. Zaaflarimi bilen
adam, sefaletlerini s6yleyen adam, miicadele icin rakibini ¢agr-
ran ruhun sahibi demektir. Ruhun ilac1 olan itiraf; giinahlardan
nefsi temizledigi icin degil, bedenin zevkleriyle ruhu carpistir-
dig1 igin yukselticidir, ruhu kurtaricidir.

Korku, ahldkin miyar1 degildir. Bedenlerin idare ettigi ve
itiyadlarin suurda muhafaza ettikleri nizdm alemini bulandir-
mayan korku, ahlaki deger tasiyamaz. Madde ve uzviyetlerin
yasadig1 diinyadan ahldk diinyasina gegebilmek icin bizde
mutlaka bir tabiat degistirme (conversion) lazimdir. Doguslarin-
daki ilk tabiatla ahldk mefkiirecisi oimak istiyen ruh dinyasi-
nin cliceleri!

Burada biiyiik olanlar prens iken tacini ¢igneyen c¢oban-
lar, yolunu sasirdiktan sonra Allaha ulagan aziz analardir. Ne
arzin nimetlerini fakirlere dagitan magrur zenginler, ne de zafer
kiline1 kullanmis asil hiikiimdarlardir. Siz gidiniz, bedenlerin
dhengi arasinda en miinasip bir yerde dinlenin, cemiyetin umu-
mi dhengini bozmadan mes’ud hayata karigin ve biliniz ki beden
ruhun diigmamdir, ruhun sahipleri bedenin siikGinundan asla
hoslanmazlar. Onlar her zaman sizden uzak kalacaklardir.
Onlarla anlagmaya kalkmayin, onlara 06glit vermeyin ve bi-
raz da namuslu olmak isterseniz onlar1 ithdm etmeyin!

Ey cevf-i esitire diigen hatira: Namus!

62



COCUKLAR

BiZ glinahkariz; meyvasi nur olacak ruh tarlasini harabe
yaptik. Biz cocuklarimiza zulmettik; ezel bezminde yasa-
nan hayatin riiyasini yeryiiziine indiren yavrularimizin getir-
digi ildhi emanete deger vermedik. Onu kendi riiyasinin ale-
minde elinden tutup adim adim yiiriiterek hakikatin mihrabina
ulagtiracaktik. Cocuk dedigimiz melek varlikda samimiyet, sev-
gi, imit, bunlarin hepsi vardi. Biz onun ruhundaki bu ildhi to-
humlary, Cennet kapilarini aydinlatacak olan nurlar1 inkisaf
ettirecekken, onu kendi diinyasindan c¢ekip ayirdik. Kendi zevk,
menfaat, riya ve zuliim zindanimiza soktuk. Ondaki ruh cev-
herinin daldig: riiya icindeki Allaha gétiiriicii olgunlagmay: ya-
lanladik. Yerine kaba maddenin diirtmeleriyle kimildanan kirli
iskeletin biitiin isteklerini doldurduk.

Biz sucluyuz; iman agkiyle dolup tasan méasum kalbleri ze-
hirledik. Ask ihtiyaciyle yanan goniilleri kararttik. Peygam-
berin gosterdigi yolun remz oldugu itaati isyana tebdil ettik.
Cocuklarimizin gozlerinde parlayan teslimiyet sevgisini 6ldiir-
diik; yerine hoyrat saldiriglar1 koyduk. Bir biiyiik giin gelince
bize mutlaka sorulacak: Gozlerinde iman, gézyasinda Allah go-
riinen yavruya nasil kiydik? Bizden, kalbine yapilacak kuvvet
asisy, hakikat riiyasina tutulacak isik isteyen, temiz ruhundaki
himaye ihtiyaciyle bize siginan Allah kuzusunu nasil bogazla-
dik? Onlar bizimdir de onun ig¢in, degil mi? Acaba bizim ola-
caklar m1? Acaba binbir zehirle zehirledigimiz, yalani, fitneyi
hirs1 ve kini 68rettigimiz, elimizin ve dilimizin her kimildani-



siyle ruhlarina zulmii asiladigimiz gocuklarimiz gercekten bi-
zim olacaklar m1? Onlar, Cennet yolunu arayan o masum yiiri-
yiisleriyle diinyamizda dolasirlarken, biz, onlar1 arkadan vuran
kahbe eller gibi takip ettikten sonra, onlar yarinin imanli ve
temiz neslini meydana getirecekler midir? Mezarimizda dola-
sacak ayaklar, acaba Allahin emaneti olan o melek adimlar mi
olacak? Yoksa, yoksa?...

Cocuk denen ve niisha-i kiibra olan bu ildhi cevherden
binbir hayvanin hirslariyle yiiklii ¢ehreler ¢ikarmak hiiner mi,
inkildp mi, nedir dersiniz?

64



KENDIM YAPTIM

«Alemin bana yaptig1 ne kadar miithisg
olursa olsun, benim bana yaptifim daha
miithistir!»

Oscar Wilde

Ben diistiim! Ben aldatildim! Ben mahvoldum!.

D USMUS ve kurtulus {imitlerini de kaybetmis bir nesil boy-
le haykiriyor.

Feryad, sozlii ve suurlu degil. Lakin ondan daha trajik, da-
ha cok ménali; zira hayatin mahgeri andiran korkunc sahnesin-
fen figkiriyor. Biitiin deger hiikiimlerini, biitiin hareket kaide-
lerini ¢igneyip hiirmet ve haya duygularini ezerek, iman ve
Uumid aydinliklarini bogarak, ruhlar1 oniline katip siiriikleyen
ve hepsinin boguldugu bir yokluk girdadbinda ¢igliklar ¢ikartan
bas dondirici bir kasirga etrafimizi sarmis; sanki devrilen var-
liklarin hepsinden ayni boguk ses duyuluyor: ben bittim! Yi-
kilan hayati hangi kuvvet kurtaracak?

Devrimiz kurtaricilara, Havarilere muhtactir. Diigen diis-
tiglinl, devrilen devrildigini bilmiyor. Aydinhk gérmemis
gozler ginesi ne bilsinler! Hele iggilidiilerinin dilenciligine terk
edilen kimsesiz, avare g¢ocuklar! Onlarin, igerisinde kogulduk-
lar1 karanlikdan yiikselen sesini duyan, asrin Mesihi sayila-
caktir.

F: 5 65



Bizi bogan karanligin tasvirini yapan bir biyiik kurtaricz
soyle diyordu :

«Yiirekler merhametsiz, duygular siifli, emeller har!»

Ik miirsidimiz, ilk uyaricimiz, biiyiik, pek biiyiik bir utanc
duygusu olacak. Haya ile hicabin getirecegi, 1lakin tmidler
yukli pismanhigin kurtarici azabina sarilmaliyiz. Pisman ola-
miyan bedbaht, bu karanlik dehlizden hi¢ bir zaman ¢ikmaya-
caktir. Nasibi kurtulmus olanlar, hi¢ degilse simdi yasadig:
hiisran hayatindan pisman olabilenlerdir. Pismanligimiz 6lim
dnine kalmasin veyahut da gocuklarimiz bizim saskinligimiza,
bizim zulmiimlize, bizim ig¢imizde yasattiimiz su cehenneme
varis olduktan sonra bizim pismanlifimizi yasamasinlar. Ken-
dimize acimasini bilmedik; onlara olsun aciyalim. Pigsman olup
imidle kalkinma demek olan tovbeye siginalim. Bilelim ki bii-
tiin yeisleri, -hiisranlar1 eriterek yok eden bir biiyiik kurtaricr
vardir. Ve O bizde yasandig1 zaman iimiddir, imandir, merha-
mettir. Her seyi kaybedenin yine her seyi elde etmesi, {imidin
cocugu, imanin meyvasi, merhamet giinesinin mahsuliidiir. In-
sanin kendi sefaletlerinden utandig: bir biiyiik an icinde kurtu-
lus bashiyor. Utang halinden, kendimize cevrilen bu merhamet-
ten iman ile iimide gecebilmek ig¢in, sliphe yok ki sefaletimizi
tekmelemeyen, af ve sabr ile elimizden tutup kaldiracak olan
miirsidlere, uyaricilara ve kurtaricilara muhtaciz. Neslimiz bir
hidayete ve binlerce hidayet eline muhtactir. Kendini, sabrin
verdigi vecd ile ucurumlarindan g¢ikaracak kurtarici eller bek-
liyor! . '

66



CEMIYETI YUGURACAK RUH

CEMiYETi yuguracak ruh, ne bir sihirbazin ruhudur; ne
de Gordiyondaki diiglimiin iizerine kilicini indiren kahra-
manin ruhudur. O bir halaskarin zafer neg’esiyle sarhos ruhu
olmadig1 gibi kara kapli, kaba ciisseli kitaplarin iizerine egilen
bilgiclerin ruhu da degildir. Taklit mayas1 onu yuguramayacagi
gibi itham ve inkar mayas1 da onu yuguramaz. O ruh bize kay-
bolan benligimizi bulduracak. Bin nedametle nihayet anladik
ki diinyada belki her seyi bulmak kolay, kendini bulmak zor-
mus. Kendimizi nerede bulalim? Kendi digimizda nereye kos-
tuksa gurbette kaldik. Kendimize nasil kogsalim? Bize bir ay-
dinlik, bir rehber 1ldzim, diyorlar. Her tarafi, her zerresi rehber
olan, her ciheti aydinlikla dolu alemde tek aydinlik, bir reh-
ber ariyoruz.

Cemiyeti yuguracak ruh, eski Asya’nmin hikmetiyle Kur’an-
daki ilhami kendinde birlestirdigi halde, Garbin dort asirlik
ilmine hayran, zihniyetine sahip, felsefesine asind olacak Ana-
dolu dervisinin ruhudur.

Yirminci asir bize, her gegmis asirdan daha dikenli bir yol
aciyor. Asrimizin ¢ocugu, sade nefsinin degil, biiylik sanayi ca-
navarinin, biri binlerce nefse nazire olan makinenin esiridir;
bunlarin hepsine esir olan bir nefsin esiridir. Anadolunun c¢o-
cugu ise, yiizlerce esarete hasret, yiizlerce esire esir bir hayatin
glinde bin gafletle gidalanan esiridir. Zaliminden imdad isti-
gotiirecek yol yoktur. Insanin dlemde yerinin ezelde cizilmis
yor. Makineden medet umuyor. Bilmiyor ki makineden Allaha
gotiirecek yol yoktur. Insanin dlemde yerinin ezelde cizilmis
haritas1 olan hikmet, teknigi de kucaklar; lakin teknikden hik-
met ¢itkmaz. Makinenin ne ilmi, ne de agki vardir ve her saha-
da makinelesmek agka da, hikmete de veda etmektir. Makine
her sokuldugu yeri harab eder. Insan sonsuzlugun, bu bir nevi
ruhidni bu’d-u miicerredin mutlak emri altina girmezse aksi
kutupta bulunan makinenin emirlerine esir olacaktir. Din per-

67



desi altinda saklanan kin gibi rahmet perdesine biiriinen haset
de insanin fani bir varlik olan viicut makinesine esaretinin
eseridir.

Cemiyeti yuguran ruh, bizim saskin isteklerimizin hizmet-
kar1 olmayacak; bize kars:1 koyarak bizi kurtaracak. Biz diis-
mek istiyoruz; biz zevki takdis ediyoruz; biz kendimizden ka-
glyoruz.

Bizi kurtaracak ruh bize Hird daginda birakilan mukad-
des mirasair. O bize, bin yillik gazi gehitlerinden rahm-i sef-
kat ninnileri ulastirirken, buglin her biri bir tiirbe olan kilig-
larin golgesinde ilhdmlar, timitler sunacak. Bize hayat sunacak
ruh, ecdat mezarlarindan yilikselen ruhéani kokularin, cihat
meydaniarindan yiikselen sevdalarin, arz ilizerincde ildhi giil-
senler teskil eden diislinceleri dolastiktan sonra, kalbimize dol-
duracag: iksir olacak.

Bir tmitsizlikten uyusmus génilleri bin sevk ile acacak.
Mantikla ilhdmi1 yan yana yasatacek. Kalb ile Kur’ani birlesti-
recek. Heyatin slireksiz ve kesiksiz bir ibadet aski oldugunu,
hareketlerimizin bir iman ve heyecan yarisi oldugunu, asrin
soluk benizli, imitsiz ve inanmaya takatsiz cocuguna Ogrete-
cek. Ogretecek ki ferd olan ve her adiminda yeni bir sefalete
susamig yasayaa varligimiz kainatta bir merkez ise, cemiyet
onu ceviren bir dairedir. Bu daire, sonsuzluk denen ve bizimle
beraber cemiyeti de cepcevre her tarafindan kusatan blyik
gercegin igcinde bulunmaktadir.

Bizi kurtaracak ruh, bu sonsuzlugun sevgisine susamis
olan ruhdur. Sonsuzlugu, sonu olan varliklara irca eden degil,
fanileri sonsuzluga yiiceltendir. IlhAmdan akla geciren, ilhAm:
akla irca’ eden degil, aklh ilhdma yiikseltendir. Bir ilhdmin hu-
zurunda secdelere kapanarak bin ilhdm miijdesini elde eden-
dir. Bizi fena icinde fanilikten kurtarip bekaya kavusturand:r.

Nerede bulacagiz onu? Kimden bekleyecegiz?

Biz onu Mecnun gibi émirlerdir aradiktan sonra, onu bui-
dugumuz gin, kalbimizden su seving feryadi kopacak:

«Ben seni uzaklarda ararken sen kendi evimde idin!»

68



HAKIKATA GIDEN YOL

Y OLLAR c¢ogald: ve gozler karardi. Acaba sonu gelmiyecek
bir gecenin kucagina mi dustiik? Hisran perdesi simsiki
etrafimiz1 sariyor. Kuvvet seririn, hak kavinin, hitkiim gadda-
rin elinde, -Yeni dogan ¢ocuk bile merhametten habersiz. Sabi
ecdadina, bir nesil kendi kurtaricisina saldiriyor. Kardeslik
diismanliga degistirildi. Hakkin dismanlary, kurtulus arayan
kardeslerini kahretmek istiyorlar. Din ile kin, veed ile zevk hic
bir zaman bu kubbenin altinda bdylesine bogusmamislardi. He-
pimiz hakkin yetimi olarak yasamaya mahkiim gibiyiz. Giinegi
ariyoruz. Bizi hakikata gotiirecek yol hangisidir?

Bu yol, yasayis ufkumuzu saran pek karmasik yollardan
biri midir acaba? Oniimiizde hilenin, hiinerin, siyasetin yollar:
var. Ihtirasin, servetin, séhretin, siddetin yollar1 var. Zulmiin,
taassubun, kahrin, fitnenin yollar1 var. Diinyamizi c¢epegevre
saran bu yollarin yolcusu ylizlerce kafile etrafimizda dolas-
makta iken bize ilham verecek aydinhk kalbimizdedir. Saskin
fanilere gipta etmekten sakinalim. Gafil diigmanlarin kin ile
doldurdugu bu kalbi ibadetle, agk ile, sabr ile durmadan yi-
kamak zorundayiz. Yoksa bir yolun ortasinda mahvolacak gi-
biyiz. Yolumuz, zalim kardeslerimize merhamet yoludur. Gaf-
letiicerisinde kendini helak eden zalim neden insan diisman:
olsun? Ona sevmesini, onu severek 6gretelim. Hocasina kin ile
saldiran delikanhdan daha ¢ok merhamete muhta¢ olan kim-
dir? Gilinesi lanetleyen bir putperest duydunuz mu hi¢? Varsa
eger giinesin mucizesi onu aydinlatmak olacaktir. Sayet gilines

69



yakarsa o cehennem atesi olur. Ancak i1sitan, aydinlatan glines
gercek ginestir. Zulmiin iiniversitesi olur mu? Mezarciya dok-
tor denildigi nerede goriilmiistiir? Dostlarim, zalimi ve mezar-
ciy1 da affedemezseniz siz glinesi goremiyeceksiniz.

Hakikat giinesine gotiiren yol, dosdogru, diimdiiz bir yol-
dur. Lakin insanlar icinde bu yolun yolcusu azdir da karma-
karigik, dolambagli yollarin yolcusu c¢oktur. Ve bu yol-
larin Ustiinde yiizlerce kafile birbirleriyle yarigmaktan hig
usanmiyacaklardir. Halbuki diiz yol, aydinlik yol, saadetin ve
gercek zaferin yoludur. Kalbe cevrilen gozlerin ilk bakista
bulduklar: yoldur. Bu yolda yiriiyiis kumandasi veren kalb ile
yolun sonunda murada eren kalb ayni kalbdir. Bastaki emirle
sondaki muradi birlestiren ve ayni kalbe bagliyan bu yol ger-
cek saadetin yoludur. Lezzetle devletin uzagindan gecen bu yol,
dost ile diismani dostun kalbinde birlestiricidir. Zulmii zdlimin
kalbinde eriticidir. Gergek ve ebedi saadeti arayanlar, hesabin
hileleri ve zekdnin tuzaklariyla egrilmeyen, bil’akis kalbin
dosdogru uzanan aydinliginda hakikat giinesine gétiiren yolu
tutsunlar. Kullarin duasini Hakka ulastirmak istersek Hakkin
muradini kullarina tanitalim. Hakikat gilinesi karsimizda parla-
makta iken gozlerimizi kapatmayacak kadar kuvvetli ve cesur
olalim.

70



ZAFER

(3 ONULLERI kahredici kahkahalarin goklere yiikseldigi ve
limitlere perde indiren canlarin ¢alindig: senlikte zafer mi
ariyorsunuz? Kalabaliktan alkis toplayarak ve kilic sakirtila-
rina tempo tutarak bir ¢ok insanlari matemlere gémen zafer-
lerden tarih bugiiniimiize bir neseli sada mi birakt: sanki? Ram-
ses, Sardanapal ve Daryiis zafer kahramani idiler. iskender de
muzafferdi 6yle mi? Sezar’la Napolyon da zaferlere kanmis
serdarlardi. Ne kald1 onlarin zaferlerinden? Toprak, kendisine
atilan bir tohumdan bir tutam basak c¢ikariyor. Bunlar insan-
11g1in kalbine hangi tohumu attilar acaba? Gayz ve kin tohum-
larini, diismanlik ve intikam duygularini. Su fidana hayat ve-
rir. Hain bir ¢ene onu somiiriir. Hangisi muzafferdir dersiniz?
Kesici dis ve koparici pence olmak gercek zafere ulastirmiyor.
Topraga siiziilen, varligin derinlerine niifuz ederek su olmasi-
n1 bilen, zafere ulasacaktir. Ikinci Sultan Mehmet ancak bu
beldede goniillerin fatihi olduktan sonra gergek zafere kavus-
mustu.

Zaferin yolu goniillerdir, sonsuzluga gétiiriicii goniiller. Bir
goniil, binlerce kilicin fethedemeyecegi bir millet kalbini fethe-
der. Asil zafer onundur. Sokrat zindanda, Halla¢ daragacinda
muzaffer oldular. Onlarin gehadeti, goniillerde ebedi meyva
verecek olan agaci yesertti. Mevlana ve Akif kiyamete kadar
goniillerde gazd yaparak zaferden zafere kosacak birer kilici
bize biraktilar. Ruhlarimiza varlikta ebedi kalmak, gercekte
Olmemek sirlarini iifleyen nefesler, onlarin son nefesi idi. Biz

1



onlarin emaneti olan kiliglarla carpisarak muzaffer olacagiz.
Umidin kanatlarina sigindik. Imanimiz, kuvvetimizdir. Diig-
manlarimiz bizden korkmasa bile dleme glines olan limit ve
imammizdan korkacak, teslim olacaklar. Umidimiz bir gilines
gibi onlar1 da 1sitip erittigi giin biz muzaffer olacagiz. Zira ha-
kiki zafer, bir tarafin kazanmasile §biir tarafin felakete ugra-
tild1g1 zafer degildir. Gercek zafer icinde taraflar birlikte mu-
zafferdir. Hiisrana ugratilan, ancak garazlar ve kinlerle inti-
kam emelleridir. Diigsmanlarini da affedebilirsen muzaffer olur-
sun. Ancak o zaman Rabbin rahmet kapilar1 sana acilacaktir.
Mahi Elgiye muhabbetin varsa kendine bir el¢ilik ara. Cemaa-
tin gazabi Oniinde elleri bagli durma. Gel, kinleri uzak bir ke-
nara atalim. Muhabbet bagina iman tohumlarile girelim. Di-
kenleri budayalim ve mukaddes topraga iimit suyunu durma-
dan karistiralim. Oyle dolasalim ki, ayagimiz yerde benlik iz-
leri birakmasin ve hayat getirici riizgar dualarimiz1 disiindir-
siin. Bu havaya dal budak salmig giirbiliz fidanlarini hoyratca
baltalayan darbeler, seni &ldiirmesin. Bu toprak ezel bezmin-
den kalmadir. Ustiinde bugiine dek nice hayatlar, nice fidanlar
filizlendi. Yeni yeni fidanlar, umulmadik hayatlar da canlana-
cak. Sabahin solmayan Umitlerini getiren sesler, minareden
soyle serpiliyordu: «Yerdeki ve sizdeki her varlifin, limitsizli-
giniz gibi limitlerinizin de sahibi ve yaratani oldugunu ne za-
man unuttunuz? Nigin benden uzaklasip da kendinize sigindi-
mz?»

Biz 6lmeyen, oldiirmeyen, bir zerrede bile kin dogurmayan
gercek ve ebedi zaferler istiyoruz. Varsin cliceler zafer takla-
rindan gegsin ve sagir gonilleri esir siiriileri alkis tufanina
bogsun. Harb meydanlarinda kiliglar sakirdasin ve insanlar
kirli derilerinin altinda saklanan hastalikli sehvetlerini bir de
boyle gidersinler. Sen agkin tahtina oturarak, daracik hiicrenin
icinde bile olsa, muzaffer olanlara gipta et.

Ruhlarin diinyas1 zafer negvelerile dolarken fani beden-
lerde ne ariyorsun? Gercek zafer eseri olan bedenler bile, bize

72



ruh diinyasindan selam ve miijde getirenlerdir. Mesnevi ile-
Slileymaniye birer zafer &bidesidir. Yavuz Selim’in tabutuna
ortlli, lizerinde &limin atmnin ayagindan sigrayan ¢amur bulu-
nan kaftani da bir zafer bayragi degil midir? O, gencligimizin
ziyaretgahi olmali. Orada méazinin destanlari okunuyor. Alem-
deki binkir manay1 ckuyabilen, zafere hak kazanmig goniiller-
dir. Kitap kargisinda duruyor, okuyamadiktan sonra. Yol oniin-
de agilmis, sen yuriyemedikten sonra. Talihin varsa kitap da,
yol da seni gayeye gotiiriir. Ama hi¢ hatirdan ¢ikarma ki timit
ile imanin seni yalniz biraktigi anda perisan olursun. Eger
Hiréd dagindaki biiyiik talihliye «Rabbinin ismini oku!» diyenle
bu ¢olde karsilasmadinsa yazik sana. Biliyorsun ki géz de goniil
de birer merdiven. Tirmanacagin yer, hem senden c¢ok uzak,
hem de sendedir. Oraya gitmek icin ¢ile cekmek, yas akitmak
da yetmiyor. Bekle ki buyik kapi kendiliginden acgilsin. Ama
topraga konan 6li gibi sabretme sakin; topraga siiziilen su gibi
sabret. O su, toprak altindaki 6liillerden de diri bedenler figkir-
tacaktir. Hem sabrederken de hi¢, ama hi¢c uyumamak sarttir
Sabirsiz yorgunlar uyurlar. Oyle sabret ki kendisine siginan
oliilerden bile hayat figkirtan toprak gibi olasin. Topragin za-
ferlerini yok etmek, toprag: 6liime kalbetmek kabil mi? O dai-
ma muzaffer olacaktir. Tane, sabirla basak verdi. Giines, aydin-
higin yoludur. Biitliniyle dlem olan bu aydinlikta iimidin tane-
sini serperek bekliyelim; zafer mutlaka bizimdir.



CiLE

ILE, tmitsiz ve tesellisiz azabin siirekli olmasidir. insa-

nin 6lmeden once her giin 6lmesidir. Cile, yasama ile o6lii-
miin i¢ ice gegmesi halidir: Varlifimizin her an 6lmesi ve yeni-
den her an yaratilmasidir; her an 6lmek igin yine her an dog-
asidir.

Cilede dereceler vardir. Zengin iken fakir olan kulun, sa-
rayindan kovulup dilenen hiikiimdarin cilesi, belki de, ¢ilele-
rin ilk basamagindadir. Serefli iken zelil olan magrur insanin
cilesi ise ondan daha azapli, daha acidir. Ya cahiller arasinda
kalan alimin, ya su diinyanin géfilleri arasinda siiriinen haki-
min c¢ilesi ne olsa gerek? Filhakika bu sonuncusu, yeryiiziinde
.gekilen c¢ilelerin en ulvi olamidir. Biz, Allah yolunun uyanik
yolcularini ekseriya bu kafilenin i¢inde gordiik.

Gormiiyorsunuz ve gozleri oldugu halde gormediklerini
goriiyorsunuz. Kulaklar:1 var, duymuyorlar. Gercek lezzetleri
‘tatmiyor ve giizel kokular1 alamiyorlar. Olecekler, o0ldirmek
istiyorlar. Kendileri kader denilen bir kudretin elinde esirdir-
ler de kendileri gibi insanoglunu esir yasatmada teselli ariyor-
lar. Bu gaflet sahnesinin tam ortasinda uyanik durmak gibi bir
¢ile var m1 insanogluna? Cile, yalmiz cekilir. Yaninizda bir bas-
kas1 olursa cile, cile olmaktan g¢ikar. Allah sohbetinde yalniz-
ken cile cekilir. Kul, ¢ile dermanina zehirleyici bir yoldastir,
-ona zarar getirir. Birakin daglar1 yalniz tirmanayim; derdimi
yalmz tasiyayim; insanogluna yalmz aglayayim. Nasil olsa

74



daglarin yliklenemedigini insan yiikleniyor. Cileyi cekemeyen-
ler ne talihsiz goniillerdir.

Cile gozyas1 olsa dokerdik, kan olsa akitirdik. Ne budur, ne
de o. Gozyasiyle kan ¢ilenin 6liimiine gétiiren yoldadir. Cile
bir iskence olsa birakmak kabil olurdu. Kim gecmis ¢ilesinden,
kim onu bosluga firlatip da diinyadan kahkaha dilenmis? Cile,
bizi bizden ayiran ne varsa hepsini ayikliyor. Benligimizde ba-
rinan binlerce yabanciy:1 bizden disariya atiyor, bizi bize bira-
kiyor. Cile gceken ne esyayl, ne diinyayi, ne de distan gelen
halleri yasamaktadir. O, durmadan yanip yakan bir kandil gibi
kendini yasiyor ve kendi kendini telef ediyor.

Cile insani, iginde ve pek derinlerdeki bir maden ocagina
indiriyor, orada neler goriiliyor neler... Aydinhk zekadan giz-
lenerek bu karanliga gomilmis hisler, hep birbirlerine saril-
mis, karmasik birer yumak halinde ruh denen bu maden oca-
gim1 durmadan kazip derinlestiriyorlar. Insanhigin biitiin cir-
kin gehresi burada. Onlarin kendileri goérmedikleri, fakat
icersinde bitlin gergek hayallerin, hakiki ylizlerinin akisleri
sakli aynalar parildiyor ve gilecinin gozlerini kamastiriyor. Bu-
nun igin o bize bakamiyor, bakmak istemiyor. Sen vuruyorsun
da ona, o hissediyor mu sanki? Sen biitiin hayvanliginla ona
saldiriyorsun, o sana acimaz mi1 saniyorsun? Sen sandigin tarz-
da muzaffer mi biliyorsun kendini? Sen bir kula cile cektirip
ondan bir alem cikardin, bir pasli demiri bir kili¢ yaptin. Ve
cileci bunlar1 diisiinemeyecek kadar mest, kendi ebedi dlemine
dalmigtir. O kor kandildi, simdi bir giines oldu. Cileci herkese
minnettar, her varliga dosttur. Cileyi sonuna eristirebilen mu-
rada ermistir. Hiiner onu ¢ekmesini bilmekte ve sonuna erdir-
mektedir. Biiylik c¢ileciler, ruh diinyasinin biiyiik atletleridir.
Yildirim, ¢ilesine tahammiil etseydi murada ererdi. Bilmedi ki
ondaki gururun ezilip yok edilmesi icin ¢ile bir merhemdi.

Cileyi gekmesini 6greten hikmetin basinda sabir gelmek-
tedir. Cile askin yoldasidir. Onun gibi o da sabir siidii ile bes-
lenir. Cile sonunda kendi kendini sever. Nihayet buldugu yer-

75



de yokluga firlatilmaz, en derinlerdeki bir hazinede saklanir ve
hep kendi kendini arar. Cileci ¢ilenin dostudur. Onun yanina
yaklagsmayin, onu teselliye kalkismayin; Allah sohbetine acilan
penceresini kapamis olursunuz. Herseyi kaybetmek, gercekten
her seyi kazanmak i¢in bir baslangictir. Birakin o her seyi kay-
betsin, sizden igreti olarak aldig: herseyi.

Cilenin kahramam olan kisi, duygular diinyasinda nese ile
baslar, acilardan gecer, sonunda sevingle kederin ikisine de
anlamayarak bakan bir yiikseklikte karar kilar. Cilenin hedefi
bu noktaya tirmanmaktir.

Saskin kullar! Vurunuz, giilerek egleniniz. Kininizi pash
bir hanger yaparak saga sola saplayiniz. Hak sesini susturan
¢ighiklar cikartiniz. Bundan cileciye zarar gelmez, siz kaybe-
dersiniz. Bitiin iz’an:, blitin hakikati ve biitiin saadeti kaybe-
decek sizlersiniz. Siz, 6ksiiz rithu bir an 6nce Allahina kavus-
turmaktan bagka bir sey yapmiyorsunuz. Side kendinize aci-
miyorsunuz. Bilmiyorsunuz ki bu, nefsinize yaptiginiz en bii-
yuk zulimdiir.

76



GOZYASLARI

GOZYASLARI glinahlarimizi yikadi Gozyaslar1 yedi kat

gokler gibi gozlerimizin oniine gerilen vehimleri yikayarak

eritti. Hayal olan esyanin arkasindaki hakikat goziiktii; yash
gozlerle Levh-i Mahfiz okundu.

Bakéaya ermek igin gecilen yolu iyi biliyor musun? Bedenin
sirtinda gecirilen bu diinya émri g¢orak, kuru, 6li bir &lemin-
dir. Kupkuru bir gélgeye siginarak buradaki yasayis, duygusuz-
luk devridir. Arik hem de giinessiz ¢6lii gecip de Otesinde goz
yaslarimin tadini alacak misin? O yeni bir hayatin miijdesidir.
Birak insanlar, icersinde esir yasadiklari bu dar kafeste olur
olmaz soOylensinler, birbirlerine c¢arpsinlar, devirsinler; birak
seni de taglasinlar, isterlerse dara ylikseltsinler. Bunlara hayif-
lanma sakin! Sen gozyaslarinin muradina ermege bak. Varsin
zalimler, gézyas1 lezzetleriyle her an yenilenen bir hayat na-
sibine eremedikleri ic¢in, mazlum kanlariyle arz1 yikamak sev-
dasina tutulsunlar. Sen bu akan kanlardan, yasiyan mazlumlar
icin gozyasi iksirini cikarmaya calis.

Gozyaslar1 sikayettir; ama zayiflar icin, hastalar ve kor-
kaklar i¢in; aciya alismayanlar igin. Olgun goniillerin sikayeti
sabirdir, el baglamak, duygusuz durmaktir; daha ne olsun?

Goézyaslar1 duadir, dogru, ancak iimitsizler icin. Umit aga-
c1 kuruyup da koklerini sulamak isteyenler goézlerinden kanli
vag akitirlar. Bitlin Uimitlerin kesildigi bir kapinin esiginde ag-
layabilenler ne bahtiyardir! «Gel!»> diyen sesi onlar kapinin
arkasindan almasalar bile gozyaslariyla calkalanan iglerindeki

77



deryada duyarlar ve Umitli yasarlar. Onlar ta olime kadar
umitlidirler.

Gozyaslar: siikrandir; var olan her seye minnettar goniil-
ler, varliklar1 onunla selamlarlar. Siikran, her varligin igine
dolup yine ondan tagmaktir. Her seyde Oldiikten sonra yine her
seyde dogmaktir; Rabbi her seyde karsilamaktir. Gozyas1 bizi
herseyle birlestiren bizdeki sonsuzluktur. Eline ve glicline ba-
kip da kendini fani ve sinirli zanneden insan, kendi goézyasina
bakmasini bilse onda ne alemler gorecek? Gozyasinda Allah
gorunenleri géormiiyor musun?

Gozyaglarl1 ummandir; seni fenadan kurtarir. Rahmet um-
manina dalip da onda 1slanmayan kuru gozler goriir mii sanir-
sin? Gozyaslar1 sonsuzlugun temas ettigi gdzlerden figkiran
ummandir. Yagsiz goriilir mii o dlem? Nasil tasmasin umman?
Sonsuzluk, sonu olan varlia sigrmiyor. Bir damlada bir umman
barindiran insan, tagip tasip kendine dolmadikga, aklin karan-
liklarinda gémilmeye mahktmdur. Gozyas1 6liimlerden koru-
yucu ilahi iksirdir; onu doya doya i¢ ki hayat bulasin; hem de
Olguistiz i¢ onu, korkmadan ig!

Gozyaslar: ilhamdir; gercekten gelen isaret, hem de besa-
rettir; Allah’tan haberdir. Okuyamadigini onunla okursun.
Agag¢ mi, bilbil mii, sevda m1 nedir o gordiiklerin? Hayir, Rab-
binin gozyaslaridir onlar. Sana 6yle goriinmeleri seni denemek
icindir. Gozyaslariyla bakan, Rabbini her seyde &sikar gorii-
yor. Eski gordiiklerin nasil da evham ve riiya imigler!.. Kuru
g6z kor degil de nedir? Her sey Bir sey’den ibaretken o, Birsey’i
hersey gibi goriiyor. Hepsi hepsi Birsey var. Diinyaya gelip de
onu gormeden gidenlere yiizbinlerce esef! Yazik onlara, yazik
0li canlara! Onlar deryada resimler goriip deryay: anlamadi-
lar. Goéniillere ilham sunan gerg¢ek mirsit gozyaslaridir. Goz-
yaslari, bir olan biitiinle konusturucu lisan1 6gretiyor. Agac-
larla dost olup kuslarla konusmayan, riizgirla inleyip toprakla
sabir ve sevgi kardesligi yapmayan géniiller, gézyaslariyla su-
lanmayan kati1 goniillerdir.

78



Gozyaslar1 Rabbin lisdnidir. Ya akitilamayan yaslar, onlar
cile tarlasinin ildhi tohumlaridir. Cile gozyaslarinin tiikendigi
bir mintikada basglayan Allah yolculugudur. Cilesine sonuna
kadar dayanmayan bu yolculuga c¢ikmasin. Gozyaslarinin' da
geride birakildig1 bu ¢ile mintikasinda gegilen yol cetindir, di-
kenlidir, kanlidir. Ancak gozyaslariyla sarhos olanlar bu yol-
culuga cikarlar. Cile, kurtulus ve zafer vehimlerinin biitiin bi-
tin kurudugu yerde boyun biikerek ve giinlin birinde mutlaka
isteyerek, Allah istedigi igin isteyerek, sevilen acidir. Cile,
Tanr1 lokmasidir; hazir. degilsen hazmedemezsin.

Ona hazimsiz baslayip da cile lokmasim kader eliyle ye-
dikten sonra aligtirilirsan, ¢ile sende bir kili¢ kesilir; sonunda
hi¢ doyulmayan azab olur.. Beklenen biiyiik glinde askin sul-
tanlar1 safina ge¢mek isteyen, simdiden ¢ilenin serdari clsun..

7%



RAHMET KAPISI

'SONSUZ merhametin sahibi bir iradeye muhtaciz. Umman gi-
bi bir merhamet iradesi hepimizi doldurmalidir. Her hali
-zulm olan bir cemaat olduk. Her dilegimiz ayr1 bir zulim tes-
kil ediyor: Nefse zuliim, dosta zuliim, Hakka zulim, hayata
zuliim. Her tarafi zuliimlerle ¢evrili bir kasénede huzur mu
ariyoruz? Hayata gozlerini acarken bizden merhamet dileyen
yavrulara, bu Allah kuzularina bile zulmetmekten zevk aliyo-
ruz. Nereye gidiyor bunlar? Hangi dost istikbale? Hangi mes’ut
goklerin altina siginacaklar? Gozlerinde bugiin inci inci par-
layan yaslar yarin kalblerindeki karanlik olacak, imitsizlik
olacak, sevdasizlik ve iménsizlik olacak. Ya onlar da bizim gibi
merhametsiz olursa! Iste simdiden buna agliyorlar. Bizim ka-
rarmis hayat fanusumuz, gercek sevdalar1 gommis san’at ka-
busumuz, iimid ile imani1 kurumus s6zde din kainatimiz onlarin
da diinyas: m1 olsun? Bizden iimit, ask ve ebedi hayat isteyen
bugiiniin ¢ocuklarina biraktigimiz hep korku, hep karanlik ve
hep su merhametsiz bataktaki zuliim izleri degil midir? Bu
yavrularin «Aciyin bize!» diyen feryatlarinin ménasini hi¢ an-
lamayan biz, buglinkii hayatin saskin yolculari, mezarimizi 1a-
netle ¢ignetmiyelim. Merhameti biitiin sevdalarin stiine yiik-
seltemezsek ruhumuza aciyan bulunmayacaktir.

Diinyalar merhametle yaratilmstir. Rabbin merhametine
siginmay1 sevenler, yumruklarini kendi bagrina cevirsinler.
Dogiilen bagrimizdan ylikselen merhamet, gok kubbenin alti-
na sigmayarak arsa yikseldigi giin Rabbin rahmetine hak ka-

.80



zanmi§g olacagiz. Merhametin diinyay:r kaplamasi ve diinyay:
saran kin ile zuliimleri yikayip temizlemesi igin, hepimizin diz
¢Okerek arsa cevrilmemiz ve gozyaslariyle Rahim olan Allah-
tan merhamet dilenmemiz lazim geliyor. Hep birbirimizin ve
bedbaht ¢ocuklarimizin gézyaslarini o zaman silecegiz.

Goniil gozlerimiz bin miihiirle miihlirlenmeden rahmet
kapisin1  zorlayalim. Rahmet kapisi elle agilmaz; o kalb ile
zorlanir. Kalbini hi¢ incitmeden o kapiy1 acayim dersen bosuna
yorulursun. Birak, bin defa kalbin kirilsin. Bin kere Mi'ra¢cdan
diislip yuvarlan. Yine de usanmadan o kapiy1 zorlayacaksin. An-
cak fani varlikla ve fani kuvvetlerle rahmet kapisi zorlanmaz.
Bir kere de fenadan siyril; rahmet kapisini 6yle zorla. Daha bes
karis yiikselemeden diisiip yere serilenlerin sefiletine bir bak-
sana. Kimi duyularinin hizdsindan yukar: tirmanamiyor. Kimi
de inkar denizinde tapacak put ariyor. Kimi anarsist, kimi ko-
miinist. Hi¢ biri sonsuzlugun tadinm bir kuru lokmada tatmamas.

Rahmet 6yle bir ummandir ki dolmak i¢in bizden bir dam-
lacik ister. Ona kendinden bir damla su veremezsen ebediyyen
mahrum kalirsin. O bir damla ile dolar; birer damla ile dolar.
Rabbin sonsuzlukda ise istek sendedir. Bir istekle sonsuzluk se-
nin olur. Onun istedigi gibi isteyebildigin yerde O senin basu-
cunde, hatta sendedir. Lakin o sen ne biliyormusun? Senin gon-
liin sende mi saniyorsun? Sen seni sen mi sanirsin? Bu kan sa-
na kuvvet olmadig1 giin ne yapacaksin? Sen sade deryada bir
damlasin. Selamet istersen deryaya sigin; biitline teslim ol. Ken-
di tadindan kendin tadlanma. Varhigii kendin kemirme. Zevk
dedigin, an icinde senin {lizerinden gecip giden bir tutam yosun
degil de nedir? Deryanin tadini tatmaya ¢alis. Damla, deryanin
lezzetini tattigi anda deryaya kavusmustur; derya olmus de-
mektir. Rahmet denizinden kagip da yosunlu kiyida selamet
arayanlar, meyhane kapisindan igeriye bakmakla zevklenen ser-
semlere benzerler. Onlar ayni zamanda, hapishane kapisindan
ayrilamayip icerdekilerden daha ¢ok azabda yasayan zindan
bekgeisi gibidirler.

F: 6 81



Rabbin rahmetine siginmayanlarda halka merhamet mi ari-
yorsun? Merhamet glinesini gormedigi i¢in merhamet nedir
bilmeyen su halkin haline bak. Haklara ve sevgilere saldiran,
cileden ¢ikmis ¢ocuguna bile acimasint bilmiyor. Bilmiyor ki
kurtulusunun tek bir yolu var, o hep ayni yol: hep yeni vési-
talara, yeni kesiflere ulastiran yolda degil, daima Rabbin rah-
met kapisina gotiiren yolda usanmadan, hiisrdna kapilmadan,
dizlerimiz kesilmeden ve seririn gerrinden yilma bilmeyerek,
biitiin kuvvetimizle daima ileri yiiriimek. Bu sensuzluk yolcu-
lugunun sonu, mutlak rahmet kapisidir.

82



IZTIRABIN ALLAHA YOLU

CILAR cekmekten usandim deme. Iztirabi sevmeyen, bil-

ki bedbahtlardir. Hangi sarap umitsiz bir hasret kadar
lezzetlidir? Hangi visalde sonu olmayan c¢ilenin cezbesi vardir?
Giinde bes kere yaptigin ibadet, giinde on kere basini dén-
diriip de seni sersem kiirenin her tarafindan c¢agirmiyorsa
kendini buldun mu zannedersin? Kendinden gegip de sonra di-
kenlikten giil toplar gibi acilar bahgesinde kendini aramayan-
lar, gafil olmadiklarini, uyanik durduklarini mi sanirlar? Hal-
buki asil gafiller onlardir. Glinlerimiz gilizel gegsin, diyorsun.
Giniin geceden, iyinin koétiden ¢iktigini bilmiyor musun? Di-
rinin 6liiden ¢iktigini gérmiiyor musun? Oyleyse sik sik, ama
iradenle cihad ederekten, sik sik 61 ki yine sik sik dirilesin. Hem
diisman kilic1 ile 6lmek de bir sey mi sanki? Oliimiin bol lez-
zetinj tatmak istiyorsan dost eliyle her giin 6ldiiriilmelisin. Ne-
den giil bahgelerinde kanlar kokuyor? Nigin sabah yeli hazin
hazin agliyor? Sahi, biilbiill yuvalarini baykus dagitmis. Buna
da zulim mii diyeceksin. Yok, yok, saskin olma! Biiyiik niza-
min hikmetini iyi oku! Bak; Okumak Bilmeyen neler okudu?
Sen de onun okuduklarini dinle. Bu gordiiklerin seni sasirtmak
icin, seni sapitmak i¢in degildir. Seni acilarla uyandirmak igin-
dir. Cok derin uykudakiler igne batirilmadan uyanmazlar.
Iztirap olmasaydi bir iken, bir olup serazad ve avare yasarken
Biitline el uzatip Biitiin olmay:1 kim isterdi? Biitlinden haber-
siz bir ve tek yasamanin gafleti dururken Biitiin olan varligin
yikiini kim tagimak isterdi? Aci ve 1ztirap bir firtina, bir ki-
yamet zelzelesi gibi sana dogru gelirken de telds etme sakin?

83



Sagkinlik seni senden esirger. Sabirli ol ki, biiylik hikmet ger-
ceklessin. Diisman zafer teraneleri ile senin kulaklarimi sagir
ederken birak dostlar kalbini incitsin. Birak, biraz sonra tlize-
rinde halka teghir edilecegin sehpan sana gosterilirken evladin
sana asi olsun. Birak ki viicudun gibi kalbin de lime lime dog-
ranacak olsun. Bunca saadet sana yetmiyor mu?

Yasadigin su anda yeryiiziinde senin kadar kendine sahip
bir insan taniyor musun? Su halinde Hakka en yakin var-
Iik oldugunu gormen gerekir. Yasadigin yer vefasiz bir menzil
degil mi? Menzilden, duraktan sana ne?. Sen ondan pek ¢abuk
ayrilacaksin. Yolcu istasyonda uyur mu? Uyurken de uyanik
olmalisin. Dikkat et ki cismine can bek¢i olsun. Yaninda her
zaman Haktan bir haberci bulunmalidir. Zevk viicuttan, aci
ruhdan haber vericidir. Bil ki beden kuyusu kazilmadan, beden
baltalanmadan ruh denizine inmek miimkiin olmayacak. Haz-
larinla bedenin huzurunu tamamlayim dersen ruhun yolunu
tikayacaksin. Bedenine kat kat duvar gibi ¢ekilen s6hretle ser-
veti ve glunliikk huzuru birak. O duvarlar yikilmadan ruh kale-
sini fethedemezsin. Herkes yapsin, sen yapma; dlem sid olsun,
sen olma; dinya gilsiin, sen agla!

Iyi bil ki 6lii kahkaha gercekten saadet alameti degildir;
ruhsuz cesedin kokmus karanhklarindan ¢ikan bir kara duman-
dir. Kalabaligin toplandigi kulislerde senin ne isin var? Yalniz
yasamasmi 6gren ki biiyiikk Yalniz’a dost olasin. Kalabaligin ne
siteminden, ne okundan, ne de kininden kork. Sade kork Kki,
anlayigsizligin devam ederse bir giin varlik yikiini tasimak-
tan korkacaksin. O zaman var olan her seyden korkarsin. Kor-
kudan bile korkacaksin. Iztirabin hakiki miirsid ve en biiylk
tistad oldugunu bilenlerse higbir seyden, Allahtan ve yollarini
sasirmaktan bagka hicbir seyden korkmayanlardir. Halkin kork-
tugu seyleri severek halkin iistiine ¢ikilir. Yeryiizini boyle gi-
nesli yapan biiyliik ruhlarin hepsi de c¢ile gekmekten, iskence
edilmekten, zulim gormekten, ya§amaktan ve 0lmekten, yalniz-
liktan ve Biitiinle bir olmaktan korkmayanlardir. Allaha gotii-
ren yol, 1ztirabin yoludur.

84



KALBIN EMIRLERI

B IZDE gizlenmis bir Allah sesi var; ona Kalb diyoruz. Onun
yapist arzu ve haset olan etle zuliim ve kuvvet olan ke-
mikten bagkadir. Onlara busbiitiin yabanci olan kalb, c¢cok ke-
re agk ve hayranliktir. Her adimda acilara ulagtirdig: igin, ha-
yata dost olur. Bunca acinin da yetmedigini, elemin elem do-
gurmasindan sarhos oldugunu soyler. Bazan da o merhamettir.
Aklin nefretle nisyana attigini, unutarak bir kosesinde karart-
tigin1 her yad ediste eriyen kalb degil midir? Gec¢miste yasa-
nan elemlerle aziz ve rahim olan da kalb degil midir?

Aklin distan tamiyisinmi icsel kaynasma yaparak taniyanla
tanilani ayni isikda birlestiren de kalbdir. Paskal’in pek dogru
soyledigi gibi kalb ile tanidiklarimizdan ¢ogu kere aklin haberi
olmuyor. Akil daha baslangicta iken, kalb isini bitiriyor bile.
AKkil bekliyor ki duyumlar alinsin, deliller toplansin, onciiller-
den sonu¢ cikarilsin. Tenkid harekete gegsin; tercihler yapilsin;
gercekle zaruretin lizerinde durulsun. Kalb ise ig¢ten bir temas
ve bir isaretle cokdan bu mesafeyi agmigtir. Kalbi anlamayan
zavallilarin hayrette kaldigi1 bu yetinin, sonsuzluga ucuran il-
ham kanadi oldugunu niceleri séylememis mi? O bizde ilahi
latf olan sezgi kuvvetidir. Kalb, dostlugun tiikenmek bilmez
kaynagidir. Verdikce verme ihtirasini artirir, sevdikce sevme
istiyakini tagirir. Kalb, sonu olmayan gencliktir; korku bilme-
yen olumstizliktir. Korkusuz yaratildig: i¢in onun kini ve kis-
kan¢ligi da yoktur. Sonsuzlukda yasadigindan fani hazlar1 ve
ezici istekleri tanimaz.

85



Mukaddesatin kaynag1 kalbdir ve ancak bir kalb huzurun-
da hiirmet duyulur. Tévbe, aklin sapkinliklarindan kurtularak
kalbe siginmaktir. Ibadet, kendi kalbine ¢evrilmektir; bedenin
ve bitiin isteklerin kalbe dolmasidir. Kalb ile yapilmayan iba-
det, faydasiz bir yorgunluktur; belki bir aligkanlik ve kor bir
itaattir. Allaha acilan kapi, kalbin kapisidir. Kalbler, Allahin
goriindiigi yerdir. Kalb, gercek imanin yoludur. Kalb ile gii-
nah iglenmez. Din ilmi, kalb ilmidir. Taassup, kalbe garazkar-
liktir; onun bagladig1 yerde din biter. Kalb ile okunmayan
Kur’andan kim ne anladi? Kur’anda, sonsuzlugu dolduran kalbi
bulmayan, biliylik kitab:1 hi¢ anlamamigtir. Cenneti, fani istek-
lerden siyrilmig saf kalbde aramayip da bazi beden hareketlerinin
karsiligr olarak satin almaya hazirlananlar, hiylekir bezirgan-
lara benzerler. Onlar, kalbdeki cennet nesvesini hi¢ bir zaman
tatmayacaklardir. Taassup sahipleri gibi, biitlin omriinii kal-
binden habersiz geciren hiiner ve zeka adamlari yok mu? Iste
onlar kanlari donmus, kaskati kesilmis 61ii ruhlardir.

Kalbin kesifleri, aklin buluslar1 gibi dort basamakli ve si-
nirli degildir; onun namiitenahi dereceleri vardir. Kalb ada-
min1 bodur aklin sahipleriyle yanyana koyan gibi bir saki olur
mu? Her seyden siiphe edilir, kalbden siiphe edilmez. Her seyi
kirmak caiz olur, kalb kirmak cinayettir. Fetihlerin en giizeli,
kalblerin fethidir. Rousseau tabiatta kendi kalbini buluyordu.
Ne mutlu kalbini biitiin 4lem yapanlara! Son nefesine kadar
kalbini aklin gerlerinden koruyabilen insan, insanlarin en bah-
tiyaridir. Insanin asil hiineri, kalbini kullanabilmektir; kalbin
emirlerine uymasini bilmektir. Diinya, kalbin emirlerine &si
seytanlarla doludur. Bu seytanlarin isareti sana akillihk gibi
geliyor. Bu ise senin zaif olusundandir. Siyaset denilen, dost-
luga kars: kullanilan zeka, kalblerin katledilmesinden bagka
bir sey midir? Kurnazin kazandigl fani bir nesne, kaybi ise
kalbin kucakladig: biitiin bir kéinattir. Kalbsizlikle elde edilen
kazang, kayiplarin telafi edilmez olanidir. Kurnaz ne bilir neyi
kaybettigini!

86



Kalbin, insanlardan g¢ektigi bunca ¢ilelere ragmen insan-
ogluna hizmetten usanmayisinin hikmetine sasacaksin belki.
Bu insan siiriisiiniin sefaleti igcinde hice esit degersizligini bil-
digi halde onun, bag: yere egik, kiiclilmiis halini al¢calis sanma
sen. O bilir ki hayad hikmetle beraberdir; hizmetse en biiyiik
kalbin emridir. Kalbin akil almaz fedakarlifina ne isim vere-
ceksin? Nefsine ait korkularinla bagkalarina cevrilen zaaflarin
seni sasirtmaya yeter. Aclarla sefillerin yaninda olmanin sevin-
cini sen ne bilirsin? Kalbin dilinden anlarsan onu murada er-
mis bir kalbe sor. Kalb dilinden anlamayanlarla biitiin bir 6miir
bosuna konustum. Bu insanlar arasinda beni bunalmig goriir-
sen, onda kalb so6zii duymadigimdandir. Bilgi kalbe diken ol-
duktan sonra, dikenden sakinan giil olmak daha iyi idi. Vay
gillerle, agaglarla, kurtlarla, kuslarla konusamayanlarin hali-
ne! Riizgarlarin, derelerin ve daglarin dilinden anlamayan, ce-
hennemi uzak bir dkibette aramasin sakin. Kalbin emirleri bir
zorbadan, bir zenginden, bir hirsdan, bir hasetten alinir mi sa-
nirsin? Onun emirleri nizenin bir agacdan, hickiran bir kus-
tan, aglayan bir dereden alinir. Mus4a, Rabbinin emrini, nlir olup
dile gelen agacgtan almadi mi1? Sen igitirsen eger kalbin diliyle
bitliin yaratiklar, agac¢lar ve kuslar soylesir; zerreler konusur;
seherler ve geceler destan anlatir. Denizin ve daglarin dilinden
anlamayis, kalbin yoklugundandir. Diinyamiz, kalbsizlerin va-
tanmidir. Burada kalbi olanlar, sevilen kaybedildigi zaman ruh
nasil goklere yiikselirse, dostlarinin yaninda onlar oyle yasar-
lar. Biitiin 6mriimde kalb sahibi birka¢ insan tanidim. Onlar
saadet tarlasi olan diinyamizdan hi¢ ekin dermediler. Sade
kalblerini bu yeryiiziine tohum diye serptiler. Hala bekliyo-
rum, o tohumlardan bir filiz olsun siirmiiyor. Bir giin onlar-
dan birinin kabrine vardim, «kalbi olmayanlara gayzim ne-
dendir?» diye sordum. «Kalbini korumak icin» diye cevap ver-
di. Rezil diinyamiza gelmek igin, kiiremizin ahmak bekgisine
bagvuran biliyiik ruhlar olmadi degil. Lakin kiskan¢ bekg¢i on-
lara sOyle dedi: «<ahmaklarla miirailerin doldurdugu diinyamiz-

87



da kalbe yer kalmadi» Diinyaya kazéra gelen kalb sahiplerinin
gogunun burada kellesi koprildi. Asilan adam asilirken diinya-
mizda bir kalb olsun aradi. Bulamadig: i¢in buradan gidisine
lizgiin degildir. Hi¢ kalbi kirilmadan 6len varsa yazik ona, o
hi¢ yasamamis demektir. Bu sagir bedende tasidigimiz seyle-
rin varliimiza en agir geleni kalbdir. Insana son nefesine ka-
dar igkence yapan bu kizgin atesli demir parcasina garazi ol-
mayan var mi i¢imzide? Kim onu kendinden cikarip atmak is-
temedi? Zavall1 kalb! Kendi zindaninda higkirirken biitiin safa
icinde yasayan bir bedenin 1ztirablarimi tagsiyor. Oyle iken fa-
niler icinde onu incitmeyen yok. Bu insanlar arasinda kalbim,
stk bir ormanda dolasan kelebek gibi, ne tarafa ug¢sa agaclara
carpiyor. Nasil kurtulmali bu darlikdan? Schopenhauer’in de-
digi gibi, belki de diinyamiz mimkiin diinyalarin en fenasidir.
Her agirhigr geken Kkiire, kalbi cekemiyor. Kalbsizlerin cenneti
olan bu diinya bize vatan olmayacak. Bize diinyay: zindan ya-
pan disman degil, dostlarimizdir. Ne garip cilve! dostlarin kal-
bi kirlendikg¢e bizim kalbimiz kiriliyor. Kalbi akil hikmetiyle
anlamaya calismak bosunadir. Kalblerin ezeli kaderini, kalbi
kirildikgca Rabbe yakinlasanlar bilirler. Onlar ne diyor bak:
«Kalbler kirilmak i¢in yaratilmistir.»

88



ILAHI NESVE

F ILOZOF Leibniz hakikat1 séylemis: «kainatin asil yapisiny

teskil eden mondlar, daima hareket halinde bulunan ruhi

varliklardir. Hareketten kalan 6lii monadlar, maddeyi meydana
getiriyorlar.»

Su halde kainatimizin 6zii ruhdan ibarettir. Varliklarin te-
meli ruh ile harekettir. Cesitlilik tanimayan ruhun, hareketini
kaybetmesinden 6lii madde c¢ikti. Ruhun hareketi ise her yerde
kendini aramaktir, kendine kogsmaktir. Ancak ona yol ve basa-
mak 14zim. Madde, hareketin sahnesi oldu; canlilar ise birer
basamak. Ruhun ilk hareketi bitkilerle hayvanlarda hayat
hamlesi halinde kendini gésterdi. Insanda bu hamle kemaline
erdi; ruh asil hiiviyyetiyle goziikti. Kabugunu kirdi ve o &na
kadar icerisinde gizlendigi viicutta bu defa kendini gizleyeme-
yen suur halinde gériindii. Suur simdi ashi olan Allaha kosu-
yor. Boylece aslimiz gibi gayemiz ve dkibetimiz de ruh diinya-
sindadir.

Diinyalarin madde ve hayat cevherleriyle bezenmis viicut-
lar halinde meydana cikigi, hep ilahi nesvenin eseri olmustur.
11ahi nesve, kiirelerle kainat1 yarattig1 gibi, her 4n yeni ruhlar
yaratiyor. Semalara sevingler ve limitler serpiyor. Yeryiiziini
hikmet fidanlariyle siisliiyor. Toprakla dost olan havadan, bes-
teler ve tablolar cikartiyor. Bu eserlerin sahibi hakim ve sanat-
karlar olsa da, onlar sadece vasitadirlar. Yeryiiziinii gece giin-
diiz her an dolasan sevk, kalblerinin digina atilmig zavallilara
hi¢ bir zaman gériinmeyen ilahi negvedir.

89:



Diinyalar ilahi nesveden dogdu. Varligin ash olan ruh, ila-
hi negve idi. Etrafimizda durmadan dalgalanan her &dn dogus cil-
vesi, ilahi negveden bagka bir seymidir? lahi nesveye rastla-
‘mayan nasipsiz, sanir ki diinyamizda asil var olan 06l¢ii ile tarti-
dir; maddeye biirlinmiis sekiller gercek hiikiimdardirlar. Vay o
hiikiimdarin haline! Mezarciya hazirlanan eglencedir o. lahi
nesvenin cagirdiklar1 ise, 6lmeyen insanlardir. Onlarin mezar-
cidan korkusu olmaz.

Kainat, ilahi nesvenin kaynagidir. Insan denen bu giizel
‘muammad, ildhil negvenin bir gecidi, bir tecellisidir. Goren goz-
ler, yeryiiziinde ilahi negveden baska bir sey goérmiiyor. Onda
Dlciilen ve tartilan esya ile bedenine lezzet arayan géafilin, sa-
‘yis1z lezzetli meyvalar veren bir agac govdesine yapismis duran
:solucandan ne farki var sanki? Diinyamizda milyarlarca devir
yapan ve insanoglunda hig¢ biri obiiriine benzemeyen sesler, ila-
hi nesvenin bizden c¢ikan c¢ighklar:1 degilmidir? Simdi onlarda
gizlenen Rabbin dilini anlamiyorsan, kabre vardigin zaman top-
rak yataginin iistiinde dolaganlarin hangi dili konustuklarim
anlasan bari! Su bu dil, su bu ses.. Kim demis? Hepsi Rabbin
dili, Sahibinin sesidir. O Rabbin nesgvesi yaratiklarla tiikenmi-
yor; yaratiklardan tasiyor, onlar1 da tasiriyor. Varliga girip
-onu avutuyor; varlikdan tasip onu uyariyor. Akil olup bizi ken-
dimize getiriyor; ask olup kendimizden gegiriyor. Ben dedirt-
mek i¢in bende benlik oluyor; benden gecirmek i¢in benlikde
kiyamet kopartiyor. Beni doldurup beni bosaltiyor. Hem cile
‘hem derman; hem huzur hem tufan. Beni hersey yapip hice
bosaltan da o; kendinden bir damla olan cevheri bir vehme
hapsedip onda bunaltan da o. Ondan kacip kurtulmak yok; ona
varip durulmak zor.

Insanoglunun yeryiiziinde isi, i14hi nesve tagiran agag ol-
maktir. Oyle bir agac ki ildhi nesveden baska olmayan kendi
meyvasini kendi yiyor, yedikce artan ve etrafa yayilan meyva-
y1. Harisler ve kotiilerle iimitsizler, bu meyvay1 veremeyen ve
onu tatmayan bedbahtlardir. Onlar kisir ve 6li ruhlardir. Ve-

90



remedikleri icin clirlitmek ve yok etmek isterler. Boyle yaptik-
lar:1 icin, pagavra eller tarafindan alkiglanir ve ruhsuz iskelet-
ler tarafindan omuzlarda tasinirlar. Eger ilahi nesve tasiran
agac olmasaydin, iyi bil ki bu leslerden biri olacakdin. Kader
plan1 boyle ¢izilmig: ya ilahl nesve kaynagisin ve onun sofra-
sindasin, yahut da adina yine insan denen bu iskeletler arasin-
da Omriince bir lesi tasimakdan usanip gideceksin.

I1ahi nesveden tatmak istersen benim senin lafindan gec.
Esyay1 bosuna adlandirma; varliklara varlik verme. Sen bir re-
sim seyrediyorsun, kendin de o resmin icindesin. Goren gozle
bir baksana! Topraklardan figkiran ilahi negvedir, yildizlardan
yagan da o. Geceden gilinii cikartan da, Thr da peygamberiyle
ylzylize gelen ilahi nesve degil midir? Kokular ildhi nesveden
bize bir selam, renklerle sekiller birer emanet, seslerse bir se-
hédettir. Miinbit bir topraga dékiilmiigcesine ta riiyalarima do-
lan hatiralar ve hayéillerle bendeki cennet tatli istekler, neden
ilahi nesvenin oksayislar1 olmasin? Siiphe etme ki dilinden an-
layana, bir kelebek kanadinin ¢irpiniglari da, aleme giinegler
bagislayan ilahi negvedendir. Cocugun giiliisiinden ilahi negve
fiskirdig1 gibi, asikin feryatlari da ildhi negveyi tasirmaktadar.

Diislinliyorum, hayir ben biiyiik bir diisiincenin emriyle
doniiyorum; diinyalarla beraber doniiyorum. Diinyalarla bera-
ber yeniden doguyorum. Nesve yine tagti benden, tast1 hersey-
den. Diinyalar doguyor. Bagim dleme cennet meyvalari sagiyor,
cennet mijdeleri dagitiyor sanki. Beni hersey bana anlatiyor;
hersey beni sevincten aglatiyor. Ben Kelim ile TUi’a tirman-
mak veya Miraca yiikselmek istiyorum. Herseyde ilahi negve-
nin sesi duyuluyor. Vaadlar, vaadlar yagiyor bana. Birakin bos-
lukdaki yollar acilsin. Yeryiiziindekilere elveda!

11ahi nesve Mirac vaadidir, vuslat negvesidir. O herseydedir
ve herkesdedir, yani bendedir, bendedir.

91



DAMLALAR

~ LEM, ¢ seyin mecmuundan ibarettir:
AVarhk, diigiince ve hareket.

Bunlarin hepsini kendinde topliyan insan, li¢ seyin pesinde
olmak i¢in yaratilmigtir:

Aakikatin, hayrin, giizelligin.

Insan ruhunda bu ii¢ seye gotiiren ii¢ yeti vardir :

Zeka, duygu, irade.

Zeka, ii¢ yerde kullanilir:

Kazanmada, hilede, ilimde.

Duygunun ii¢ diinyas1 vardir:

Sanatin, riiyanin ve sevdanin,

Irade ii¢ dleme siginma kuvvetidir:

Hemcinsine, kendi samimiyetine ve Allah’a.

Bu {i¢ yetinin birlikte ve ahenkli olarak barindig: kalb, iic
seyin mahfazasidir:

Agkn, iimidin ve imanin.

Uc seyi sevmiyen ruh, 6lii odalar1 gibi karanliktir:

Cocugu, tabiati, zalimle kaviden bagkasina itaati.

«Uc¢ kisiye aciyimiz:

Zenginlikten sonra fakir diigene, serefli iken zelil olana
cahiller arasinda kalan &alime.»

Uc nesneden her yerde ka¢maliyiz:

Yersiz siddetten, achk birakmiyan tatminden, kendimize
cevrilmeyen tehditten.

Uc kisiden korkunuz:

92



Merhametsizden, miiraiden, miirtekipten.

Uc¢ musibetten uzaklaginz:

Zuliimden, zelzeleden, bilirim iddiasinda olan cahilden.

Uc kisiye el uzatimz:

Hastaya, garibe, muhitinde anlasilmayan bedbahta (Bu
Yyiizden kalabaligin arasinda yalmiz yasayana.).

Ug tiirlii davranis kaba ve sahtedir:

Kendini belli eden sanat, niimayis¢ci ahlak, kendine giive-
nen dindarhk.

Uc sey saadetin sirridar:

Tevazu, kanaat ve oliimiin esiginde sik sik dinlenme zevki.

Diinya ii¢' seyle cennet olur:

Elden, dilden ve goniilden vermekle, Allah kullarim ta’n
etmeyip affetmekle, zalime zulmetmeyip hidayet yolunu gos-
termekle.

Uc kisi karanhkta kalmigtir:

Askindan ¢ok talakatini kullanan, imaninm iddia yapan, ak.
Iin meyvasindan lezzet almiyan.

U¢ hakimin hitkkmiinde hatid aranmaz:

Kalbin, kaderin, 6liimiin.

Uc yerde insan kendini tanir:

Tovbede, zalimin kahri altinda, sen nefesinde.

Hayatin maéanas1 ii¢ yerde hakkiyla anlasilir:

Ask ile birlesen iimidde, vecd ile yapilan ibadette, yeri
yurdu unutturan seyahatte.

Goz yasinin g yerde lezzetine doyulmaz:

Vuslatta, magfirette, merhamette.

U¢ yerde insan Allah sohbetindedir:

Kalabaliktan incinmiyen yalmzlikta, bir iimidsizin yuzunii
iimidle giildiirdiigii yerde, zalimin zulmii kendinden siikiir ta-
sirdig1 anda.

Insanlar icinde kendini bilenler su ii¢ kisidir:

Riizgar1 bile incitemiyenler, kendi adlarini soylemekten

93



utananlar, Allah emaneti olan insanlara kati kat1 gozlerle ba-
kamiyanlar,

Uc tiirlii insan Allahdan uzaktir:

Rahatlarim1 hesaplayarak hizmetten kacanlar (Hizmet ehli
olmayanlar), duygulu olduklarin ileri siiriip de sefalet sahne-
lerinden uzak duranlar, sefil ruhlarda feyz arayanlar.

Uc tiirlii insan Allah géreceginden miijdelenmistir:

Saf kalbler, gecenin karanhginda giinesi bulanlar, oliimii
hayatta iken biitiin hareketleriyle birlegtirmis olanlar.

U¢ seyin hududunda durmasinmi bilmelidir:

Isteklerin, aklin, hayatm.

Uc seyden ayrilinca diger iic seye gecmede acele etmelidir:

Insanlardan ayrilinca ibadete, hareketten cikinca huzura,
diinyaya vedalasinca uhraya.

9



ICINDEKILER

DUSUNCELER
Var olmak ... ... ... ... ...
inanmak ve Sevmek
Diglinmek ... ... ... ...
Bilmek

Gercegi Bllmek
Disiincenin derinlikleri
Giinah

Affedilig

Benlik

Kuvvet

Hiirriyet

Yalan

DUYUSLAR

Sanatkar

Namus

Cocuklar

Kendim yaptim e e
Cemiyeti Yuguracak Ruh
Hakikata giden yol

Zafer e e

Cile

Gozyaslar:

Rahmet Kapisi ... ... ..o oo on vee e i v

Iztirabin Allaha yolu
Kalbin Emirleri
11ahi Nesve ... ...
Damlalar

Sayfa

14
17
20
24
28
31
35
38.
43
46
50

55
59
63.
65
67
69
71
74
71
80
83
85
89
92:






YAGMUR YAYINLARI

- . . Biyiik Kitaplar
1 — Giiniin Meseleleri Ali Fuat Baggil 750 Krs.

2 — Yarnki Tiirkiye Nurettin Topgu 750  »
3 — Demokrasi Yolunda Ali Fuat Basgil 1000 »
4 — Ideal Milliyetcilik Cahit Okurer 300 »
5 — Hz. Peygamberin
Savaslari M. Hamidullah 500 »
6 — Celal Hoca — Hayat1 ve
Sahsiyeti 250 »
7 — Modern Iktisat ve Islam M. Hamidullah 200 >
8 — Dogu - Bat1 Sentezi Peyami Safa 750  »
'9 — Komiinizmin Anatomisi
Ingilizceden Ceviren Muzaffer Soysal 400 »
10 — Hz. Peygamberin Yolu Prof. E. H Nedevi 200 »
11 — Kiicik Aga — Roman Tarik Bugra 1000 »
12 — Islam Fikhi ve Roma
Hukuku M. Hamidullah 250 »
‘13 — Satodaki Ikizler Georges Duhamel 350 »
14 — Var Olmak Nurettin Topcu 300 »
15 — Kibris Siirleri
Antolojisi Fahri Ersavas
— Din- ve Laiklik Ali Fuat Basggil 1000 »

Kiiciik Kitaplar

1 — Genglerle Bagbasa Ali Fuat Baggil 250 »
2 — Dua — Terclime Alexis Carrel 150 »
3 — Mehmet Akif ve

Cemiyetimiz F. K. Timurtas 250  »
4 — Gagaringrad — Moskova

Notlar: Tarik Bugra 250 »
5 — Sessiz Giiriiltii — Siir Dr. A. Oztemiz 250  »
6 — Sohbetler M. Halil Yinang 250  »
7 — Yunus Emre Gokhan Evliyaoglu 250 »



«Kalb, sonu olmayan geng-
~ liktir... Mukaddesatin kaynagi
kalbdir. Ancak, bir kalbin hu-
zurunda hisrmet duyulur... Sen
isitirsen eger, kalbin diliyle
bitin yaratiklar, agaglar ve
kuslar sdylesir; zerreler konu-
sur; seherler ve geceler destdn
anlatir.» V




	Untitled.FR12 - 0001
	Untitled.FR12 - 0002
	Untitled.FR12 - 0003
	Untitled.FR12 - 0004
	Untitled.FR12 - 0005
	Untitled.FR12 - 0006
	Untitled.FR12 - 0007
	Untitled.FR12 - 0008
	Untitled.FR12 - 0009
	Untitled.FR12 - 0010
	Untitled.FR12 - 0011
	Untitled.FR12 - 0012
	Untitled.FR12 - 0013
	Untitled.FR12 - 0014
	Untitled.FR12 - 0015
	Untitled.FR12 - 0016
	Untitled.FR12 - 0017
	Untitled.FR12 - 0018
	Untitled.FR12 - 0019
	Untitled.FR12 - 0020
	Untitled.FR12 - 0021
	Untitled.FR12 - 0022
	Untitled.FR12 - 0023
	Untitled.FR12 - 0024
	Untitled.FR12 - 0025
	Untitled.FR12 - 0026
	Untitled.FR12 - 0027
	Untitled.FR12 - 0028
	Untitled.FR12 - 0029
	Untitled.FR12 - 0030
	Untitled.FR12 - 0031
	Untitled.FR12 - 0032
	Untitled.FR12 - 0033
	Untitled.FR12 - 0034
	Untitled.FR12 - 0035
	Untitled.FR12 - 0036
	Untitled.FR12 - 0037
	Untitled.FR12 - 0038
	Untitled.FR12 - 0039
	Untitled.FR12 - 0040
	Untitled.FR12 - 0041
	Untitled.FR12 - 0042
	Untitled.FR12 - 0043
	Untitled.FR12 - 0044
	Untitled.FR12 - 0045
	Untitled.FR12 - 0046
	Untitled.FR12 - 0047
	Untitled.FR12 - 0048
	Untitled.FR12 - 0049
	Untitled.FR12 - 0050
	Untitled.FR12 - 0051
	Untitled.FR12 - 0052
	Untitled.FR12 - 0053
	Untitled.FR12 - 0054
	Untitled.FR12 - 0055
	Untitled.FR12 - 0056
	Untitled.FR12 - 0057
	Untitled.FR12 - 0058
	Untitled.FR12 - 0059
	Untitled.FR12 - 0060
	Untitled.FR12 - 0061
	Untitled.FR12 - 0062
	Untitled.FR12 - 0063
	Untitled.FR12 - 0064
	Untitled.FR12 - 0065
	Untitled.FR12 - 0066
	Untitled.FR12 - 0067
	Untitled.FR12 - 0068
	Untitled.FR12 - 0069
	Untitled.FR12 - 0070
	Untitled.FR12 - 0071
	Untitled.FR12 - 0072
	Untitled.FR12 - 0073
	Untitled.FR12 - 0074
	Untitled.FR12 - 0075
	Untitled.FR12 - 0076
	Untitled.FR12 - 0077
	Untitled.FR12 - 0078
	Untitled.FR12 - 0079
	Untitled.FR12 - 0080
	Untitled.FR12 - 0081
	Untitled.FR12 - 0082
	Untitled.FR12 - 0083
	Untitled.FR12 - 0084
	Untitled.FR12 - 0085
	Untitled.FR12 - 0086
	Untitled.FR12 - 0087
	Untitled.FR12 - 0088
	Untitled.FR12 - 0089
	Untitled.FR12 - 0090
	Untitled.FR12 - 0091
	Untitled.FR12 - 0092
	Untitled.FR12 - 0093
	Untitled.FR12 - 0094
	Untitled.FR12 - 0095
	Untitled.FR12 - 0096
	Untitled.FR12 - 0097

