
T.C. 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN SOSYOLOJİSİ BİLİM DALI 

 
 

 

 

NURETTİN TOPÇU’DA ANADOLUCULUK DÜŞÜNCESİ 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Hazırlayan 

Ali GÜL 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Fazlı ARABACI 

 

 

ANKARA – 2006 



 

JÜRİ ÜYELERİNİN İMZA SAYFASI 

 

 

 

 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü’ne 

 

Ali GÜL’e ait “Nurettin Topçu’da Anadoluculuk düşüncesi“ adlı çalışma jürimiz 

tarafından Din Sosyolojisi Anabilim Dalında YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak 

kabul edilmiştir. 

 

 

 

Başkan 

Doç. Dr. Niyazi AKYÜZ 

 

 

 

 

Üye 

Doç. Dr. Fazlı ARABACI 

Danışman 

 

 

 

 

Üye 

Yrd. Doç. Dr. Kenan HAS



ÖNSÖZ 

 

 

    Bu çalışma, Tanzimat dönemiyle başlayan Türk modernleşmesi sürecinde 

gelişen milliyetçilik akımlarına tepki olarak doğan ve alternatif bir çözüm yolu 

üreten Anadoluculuk düşüncesinin, 20. asırda yetişen önemli fikir 

adamlarından Nurettin Topçu’da ne anlam ifade ettiği ve bu düşüncenin 

geçirdiği evrimi aktarma ve yorumlama çabasıdır. 

    

     Araştırma giriş kısmından sonra üç bölümden oluşmakta ve sonuç 

bölümüyle tamamlanmaktadır. Giriş kısmında araştırmanın konusu ve önemi, 

metodu ve sınırları ele alınmaktadır.  

 

     Birinci bölümde, bir kişinin fikirlerini net bir şekilde anlayabilmenin 

öncelikle o kişinin hayatının önemli dönüm noktalarını, hayatındaki 

değişimleri ve hatta yaşadığı yeri, yaptığı görevi, tahsili, ailesini ve çevresini 

net bir şekilde anlamaktan geçeceği kanaatiyle Nurettin Topçu’nun hayatının 

belli safhalarını ayrıntılı bir şekilde ele aldık. Bu esnada inceleme konumuz 

olan “Topçu’nun Anadoluculuk düşüncesi”nin oluşumunda önemli bir yer 

tutan hayatındaki merhaleleri göz önünde tutarak hem Topçu’nun hayatının 

daha iyi anlaşılmasını sağlamak, hem de tezimizin ana merkezini 

temellendirmek istedik. Yine aynı amaca yönelik olarak Topçu’nun fikir 

yapısında ve düşünce dünyasında etkili olan kişileri tezimizin kapsamına 

sadık kalarak aktarmayı hedefledik. Bunun yanında Topçu’nun eserlerinin ve 

makalelerinin neler olduğunu bu bölümde bir sistem dâhilinde sunduk.  

 

    İkinci bölümde, mütefekkirimizin düşüncelerini temellendirmek, sonraki 

bölümlerde mukayese yapabilmek ve konunun daha iyi anlaşılabilmesi için 

Anadoluculuk düşüncesinin tarihi gelişimini ve fikri temellerini sistematik bir 

şekilde ele aldık. Bunu yaparken Anadoluculuk düşüncesinin oluşumunda 

zemin hazırlayan etkenlerden Osmanlının son dönemlerinde ortaya çıkmış 



 

 

 

 

ii 

 

Osmanlıcılık, İslamcılık, Turancılık ve Batıcılık akımlarını tarafsız bir şekilde 

ele aldık. 

 

   Üçüncü bölümde Anadoluculuk düşüncesinin Nurettin Topçu’da nasıl bir 

etki uyandırdığını ve Nurettin Topçu’nun düşünce dünyasında nasıl şekil 

aldığını kapsamlı bir şekilde araştırmaya çalıştık. Aynı zamanda Nurettin 

Topçu’nun idealindeki Anadolu ve Anadolu insanına yaptığı vurguyu es 

geçmemizin bu fikrin anlaşılmasını nakıs bırakacağı kanaatiyle, Topçu’nun 

üzerinde durduğu Anadolu’nun önemli unsurlarına temas ettik. Bunu 

yaparken tezimizin kapsam ve sınırlılıklarına sadık kalarak olabildiğince 

gereksiz ayrıntılardan kaçmaya çalıştık.  

 

    Sonuç kısmıyla tamamlanan çalışmamızda aktarılan düşünce ve olayları 

ulaşabildiğimiz kaynaklar ekseninde, objektif kriterler çerçevesinde 

açıklamaya ve aktarmaya çalıştık. Bütün bunların yanında bazen de 

Topçu’nun fikirleri, orijinalliklerinin bozulmaması için aynen kendi ifadeleriyle 

verilmiştir. 

 

    Bu çalışmada, konu seçiminden son şekline ulaşıncaya kadar her 

aşamada yardımlarını esirgemeyen ve değerli zamanlarını bana ayıran 

hocam Doç.Dr. Fazlı Arabacı’ya, hayatımın her aşamasında bana yol 

gösterip ufkumu açan ve desteklerini esirgemeyen ağabeyim Ferhat Gül’e, 

bana rahat,  huzurlu bir ev ve çalışma ortamı sunan eşime teşekkür ederim. 

   

 

 Ali GÜL 

   2006 ANKARA   

 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

 

iii 

 

İÇİNDEKİLER 
 

ÖNSÖZ............................................................................................................ i 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................ iii 

KISALTMALAR............................................................................................. vii 

 

GİRİŞ 

 

1.1- ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ...................................................1 

1.2- ARAŞTIRMANIN AMACI .........................................................................1 

1.3- ARAŞTIRMANIN METODU.....................................................................3 

1.4- ARAŞTIRMANIN SINIRLARI ...................................................................5 

 

I. BÖLÜM 

NURETTİN TOPÇU’NUN HAYATI VE ESERLERİ 

 
 

1.1- HAYATI....................................................................................................6 

1.1.1- AİLESİ ..............................................................................................7 

1.1.2- ÖĞRENCİLİĞİ..................................................................................8 

1.1.3- ÖĞRETMENLİĞİ............................................................................12 

1.1.4- BASIN HAYATI...............................................................................24 

1.1.5- SİYASİ GİRİŞİMLERİ .....................................................................27 

1.1.6- KİŞİLİĞİ..........................................................................................30 

1.1.7- SON YILLARI .................................................................................37 

1.2- FİKİR DÜNYASINDA ETKİLİ OLAN KİŞİLER........................................39 

1.2.1- MAURİCE BLONDEL .....................................................................40 

1.2.2- ABDÜLAZİZ BEKKİNE ...................................................................42 

1.2.3- DİĞERLERİ ....................................................................................48 

1.2.3.1- Hüseyin  Avni Ulaş ..................................................................48 

1.2.3.2- Mehmet Akif Ersoy ..................................................................49 

1.2.3.3- Gandi ......................................................................................51 

1.2.3.4- Fatih Sultan Mehmet ...............................................................51 



 

 

 

 

iv 

 

1.2.3.5- Mevlana ..................................................................................52 

1.3- ESERLERİ.............................................................................................55 

1.3.1- KİTAPLARI .....................................................................................55 

1.3.2- MAKALELERİ .................................................................................60 

 

II. BÖLÜM 

İLK ANADOLUCULUK FİKRİNİN DOĞUŞU 

 

2.1- DÖNEMİN SİYASİ YAPISI.....................................................................82 

2.1.1- OSMANLICILIK ..............................................................................84 

2.1.2- İSLAMCILIK....................................................................................85 

2.1.3- TURANCILIK ..................................................................................88 

2.1.4- BATICILIK ......................................................................................93 

2.2- ANADOLUCULUK DÜŞÜNCESİ ...........................................................96 

2.3- MAVİ ANADOLUCULUK .....................................................................111 

 

III. BÖLÜM 

NURETTİN TOPÇU’DA ANADOLUCULUK DÜŞÜNCESİ 

 
 

3.1- NURETTİN TOPÇU'NUN İDEALİNDEKİ ANADOLU İNSANI ..............113 

3.1.1- İSYAN AHLAKI.............................................................................113 

3.1.1.1- İrade......................................................................................119 

3.1.1-2- Hürriyet .................................................................................127 

3.1.1.3- Hareket .................................................................................130 

3.1.2- AHLÂK NİZAMI ............................................................................137 

3.1.3-  VAZİFELİLERİN GÖREVİ ...........................................................142 

3.1.3.1- Muallimler..............................................................................144 

3.1.3.2- Din Adamları .........................................................................151 

3.1.3.3- Siyasetçiler............................................................................156 

3.2- NURETTİN TOPÇU’YA ANADOLUCULUK DÜŞÜNCESİNİ İLHAM 

EDENLER...................................................................................................158 



 

 

 

 

v 

 

3.2.1- HÜSEYİN AVNİ ............................................................................160 

3.2.2- REMZİ OĞUZ ARIK .....................................................................165 

3.2.3- ZİYAEDDİN FAHRİ FINDIKOĞLU................................................167 

3.2.3- ALİ FUAD BAŞGİL .......................................................................170 

3.2.5- SALAHADDİN KÖSEOĞLU .........................................................172 

3.3- NURETTİN TOPÇU’DA MİLLET VE MİLLİYETÇİLİK ..........................175 

3.4- NURETTİN TOPÇU’NUN ELEŞTİRDİĞİ AKIMLAR ............................179 

3.4.1- OSMANLICILIK ............................................................................180 

3.4.2- İSLAMCILIK..................................................................................182 

3.4.3- TURANCILIK ................................................................................183 

3.4.4- BATICILIK ....................................................................................186 

3.5- NURETTİN TOPÇU’DA TEPKİNİN YANSIMASI .................................188 

3.5.1- RÖNESANS HAREKETİ ..............................................................189 

3.5.2- MİLLİ FELSEFE ...........................................................................193 

3.5.3- ANADOLULUK KİMLİĞİ ...............................................................198 

3.5.4- İSLAM MİLLİYETÇİLİĞİ ...............................................................207 

3.5.5- MÜSLÜMAN ANADOLU SOSYALİZMİ ........................................211 

3.6- ANADOLU’NUN DİNAMİKLERİ ...........................................................220 

3.6.1- MİLLİ İRADE ................................................................................221 

3.6.2- MİLLİ DEVLET .............................................................................222 

3.6.3- MİLLİ KÜLTÜR-SANAT................................................................227 

3.6.4- MİLLİ İKTİSAT..............................................................................231 

3.6.5- KÖY-KÖYLÜ ................................................................................233 

3.7- NURETTİN TOPÇU’DA ANADOLU’NUN MEVCUT DURUMU ...........235 

3.7.1- ANADOLU’NUN MUKADDESATI VE GENÇLİK ..........................236 

3.7.2- KAPİTALİZM-SANAYİLEŞME-ŞEHİRLEŞME..............................237 

3.7.3- YABANCILAŞMA .........................................................................240 

3.8- ÇARELER............................................................................................243 

SONUÇ.......................................................................................................249 

KAYNAKÇA ...............................................................................................256 

A) ESERLER..........................................................................................256 

B) MAKALELER ....................................................................................259 



 

 

 

 

vi 

 

C) İNTERNET KAYNAKLARI ................................................................265 

ÖZET ..........................................................................................................266 

ABSTRACT ................................................................................................267 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

vii 

 

KISALTMALAR 

 

 

 

 

a.g.e. : Adı geçen eser 

a.g.m. : Adı geçen makale 

bak. : Bakınız 

c. : Cilt  

Çev. : Çeviren 

G.Ü.İ.İ.B.F. : Gazi Üniversitesi İktisadi Ve İdari Bilimler Fakültesi 

Haz. : Hazırlayan 

mad. : Maddesi 

no. : Numara  

s. : Sayfa 

U.Ü.İ.F. : Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

v.d. : Ve diğerleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

GİRİŞ 

 

 

1.1- ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ 

 

      Bu çalışma, Nurettin Topçu’nun Anadoluculuk düşüncesini konu 

edinmektedir. 19.yüzyılda Osmanlı devletinin Batı karşısında güç 

kaybetmesi, buna bağlı olarak mevcut siyasi yapısının bozulması ve toprak 

kaybetmesi neticesinde devletin bütünlüğünü korumak adına bir takım 

çarelere başvurulmuştur. Osmanlıcılık, İslamcılık ve Türkçülük eksenli bu 

çare arayışları bu büyük devletin çöküşüne engel olamamıştır. Osmanlının 

son zamanlarına denk gelen bu buhran döneminde bütün milliyetçilik 

anlayışlarına alternatif olarak pragmatik bir zorunluluk olarak, vatan eksenli 

milliyetçilik hareketi olarak, başta bir kültür hareketi iken siyasi bir 

yapılanmaya dönüşen Anadoluculuk düşüncesi ortaya atılmıştır. 

 

       Nurettin Topçu, Cumhuriyetin erken dönemlerinde ülkenin önemli 

mütefekkirleri arasında yer alır. Avrupa’da felsefe ve ahlak eğitimi alan 

Topçu, Türkiye’de uzun yıllar felsefe öğretmenliği yapmıştır. Anadoluculuk 

düşüncesini milliyetçilik anlayışları arasında en uygun tarz olarak 

benimseyen Topçu, İlk dönem Anadoluculuk düşüncesinin ana çizgisinden 

ayrılmadan fakat ona ayrı manalar katarak bu düşünceyi kendince 

Anadolu’nun tüm unsurlarıyla buluşturmayı hedeflemiştir. “Vatan” zemininde 

kendine has bir üslup geliştiren Topçu, ideal vatan ve ideal fert şablonunda 

Anadolu’yu bir bütün olarak ele almıştır.  

 

 

1.2- ARAŞTIRMANIN AMACI 

 

   Çalışmamızın amacı öncelikle fikirlerini irdeleme ve manalı sonuçlara 

ulaşma gayreti içerisinde bulunduğumuz Nurettin Topçu’nun hayatını ve 



 

 

 

 

2 

 

hayatının önemli dönüm noktalarını açıklamak, ardından yakın tarihin ana 

akımları olan Osmanlılık, İslamcılık ve Türkçülük gibi ekolleri olabildiğince 

objektif şekilde irdelemek, bu akımların Osmanlı Devleti’nin son yüzyılında ve 

Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk dönemlerinde devletin ve milletin mevcut yapısı 

üzerinde nasıl bir etki bıraktığını belirtmektir. Daha sonra düşünceleri 

kristalize ederek bu üç akıma alternatif olarak sunulan Anadoluculuk 

düşüncesini, bu düşüncenin tarihi gelişimini, ortaya çıktığı dönemdeki 

sosyolojik yapıyı, hangi düşünürler sayesinde geliştiğini ve bıraktığı kalıcı 

etkili izleri net bir şekilde ortaya koymaktır. Bu aşamadan sonra esas 

konumuz olan Nurettin Topçu’nun Anadoluculuk düşüncesini, Anadoluculuk 

düşüncesinin Nurettin Topçu’da geçirdiği evreleri ve Topçu’nun bu düşünceyi 

hangi temeller üzerine oturttuğunu, Anadolu’nun esaslarıyla nasıl 

bütünleştirdiğini ana hatlarıyla ortaya koymaktır.   

   

     Bu araştırmanın Türk modernleşmesi sürecinde, üç tarzı siyaset olarak 

beliren akımların kutuplaşmaya götüren söylemleri karşısında somut bir 

vatan fikrinin yanında daha ılımlı, geniş kitleleri çevreleyen, dini 

hassasiyetlerle birlikte ayrılıklara ve bölünmelere karşı daha mukavemetli bir 

teorik altyapı sunacağı kanaatindeyiz. İnsan dünyasını tarih ve kültür gibi 

bağlamlardan arınmış bir halde kavramanın zor olduğunu1 düşünürsek 

geçmişle sıkı bir bağ kurarak devletin ve milletin bölünmezliğini esas alan ve 

bu varlığı devam ettiren ortak bilincin oluşmasını destekleyecektir. 

      

     Bu çalışma, küreselleşme politikalarının parçalayıcı etkileri karşısında 

ülkemizin karşı karşıya olduğu problemler dikkate alındığında, Nurettin Topçu 

gibi düşünürlerin inşa ettiği fikirlerin de günümüze aktarılmasıyla ve makul bir 

eleştiri sürecinden geçirilmesiyle daha sağlam bir toplum yapısının 

oluşturulmasına katkı sağlayacaktır.          

       

 

                                                
1 Erol GÖKA: Hermenötik Üzerine, Türkiye Günlüğü Dergisi, s.22 (İstanbul, Bahar 1993), 84. 



 

 

 

 

3 

 

 

1.3- ARAŞTIRMANIN METODU 

 

     Sosyoloji dünyada olup bitenlerle ilgilidir. Dünü bilerek bugünü yakalamak 

ve değerlendirmek sosyoloji ilminin kapsamı içerisindedir. Sosyolog, peşin 

hükümlerden sıyrılarak ve zihni tembelleştirici kavram ambargosunu bertaraf 

ederek,2 olaylara objektif olarak yaklaşmalıdır. Bundan sonra olayların ortaya 

çıkışında etkili olan faktörlerin tespiti önem kazanabilir.3 Bazı kavramlar farklı 

kültürlere göre mahiyet değiştirebilmektedir.4 Sosyal ilimciler sosyal 

meseleleri, olayları ve münasebetleri itibari (yere, zamana ve toplum 

yapılarına göre) değerlendirmelere gitmek ve anlamlı bütünü sebep sonuç 

ilişkisi içinde neticelendirmek zorundadır.5 Aynı zamanda o, anlamacı 

yaklaşıma bağlı olarak olayların dışa ait formlarından mana dolu tüm ve 

bütünlere nüfuz ederek onlar arasında sebep-netice bağı kurarak sonuca 

ulaşma durumundadır.6 

 

    Tarihte olup bitenleri konu edinen literatüre dayalı sosyolojik çalışmalarda 

son dönemlerde özellikle anlamacı/yorumsamacı yaklaşım öncelenmektedir. 

Felsefi kökenleri Alman idealizmine bağlı olan ve Diltey’in sosyal bilimlere 

yönelik yöntem arayışlarıyla bilimsel alana taşınan anlama yöntemi, tarihi bir 

eylemi ya da metni yazanın yerine kendini koyarak anlama çabasını 

içermektedir.  

       

   Pratikten yani yaşanılan gelenekten kopuk bir anlama mümkün değildir.7 

Bunun için metin yorumcusunun konumu içerisinde onun yaslandığı gelenek 

temel bir nitelik taşır.8 Bir metni anlamaya çalışırken aslında (ve aynı 

zamanda) geçmiş ile şimdinin sürekli kaynaşması demek olan bir gelenek 

                                                
2 Mustafa E.ERKAL, Sosyoloji (Toplumbilimi), (İstanbul, 1995), 25.  
3
 Mustafa E.ERKAL, a.g.e., 19. 

4
 Mustafa E.ERKAL, a.g.e., 25 

5
 Mustafa E.ERKAL, a.g.e., 22. 

6
 Ünver GÜNAY: Din Sosyolojisi (İstanbul, 2000), 76. 

7
 Erol GÖKA, Abdullah TOPÇUOĞLU, Yasin AKTAY, Önce Söz Vardı (Ankara, 1995), 51. 

8
 Erol GÖKA, Abdullah TOPÇUOĞLU, Yasin AKTAY, a.g.e., 52. 



 

 

 

 

4 

 

içerisinde yaşayan varlıklar olarak kendimizi anlamamızda yeni bir bakış 

açısı kazandırır.9 

      

    Schleiermacher ve Gadamer‘de yorumsama olarak beliren bu çaba her 

hangi bir metnin anlaşılmasında “anlama dairesi” olarak nitelenen 

Gadamer’in “ufukların birleşmesi” dediği bir metnin yazarı ile okuyucusunun 

birleştiği noktaya göndermede bulunur. Ne var ki, Diltey’de bir yöntem olarak 

sunulan anlama/yorumsama, Gadamer’de yöntem olmaktan çok anlamayı 

sağlayan bir çabadır.  

 

     Biz de bu çalışmamızda Nurettin Topçu’nun eserlerini seçtiğimiz konu 

çerçevesinde belirttiğimiz amaca ulaşmak için anlamacı/yorumsamacı 

yaklaşımı benimsemiş bulunuyoruz. Sosyal bilimlerde yöntem krizinin 

yaşandığı bir dönemde böyle bir seçim mutlak bir yöntem seçimine gitmekten 

çok bizim akademik duruşumuzu ortaya koymaktadır.10   

 

   Çalışmamız boyunca yukarıda belirtilen ilkelere sadık kalarak yöntem 

kurmaya çalıştık. Çalışmanın temelini bu esaslar üzerinde şekillendirerek 

Osmanlı Devleti’nin son dönemini, Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk zamanlarını 

kapsayan bu fikir faaliyetini o günün şartları ve zamanın siyasi yapısını 

dikkate alarak değerlendirip bütüncül bir sonuca varmayı hedefledik. 

 

    Sosyoloji ancak vasıfladığı olguları karşılaştırıp açıklamalara gittiği, olaylar 

arasında sebep-netice bağı kurabildiği ve hatta kanunlara erişebildiği ölçüde 

amacına erişebilmiş sayılabilir”11 uyarınca çalışmamıza “tarihi karşılaştırma” 

metodunu kullanarak, yığın halindeki olayların gruplanması ve aralarında 

ilintiler kurulmasına yönelik bir çalışmaya yön verilmiştir. Bunun yanında din 

sosyolojisini esas alarak konumuz itibariyle siyaset sosyolojisinden de 

yararlanılmıştır.  

                                                
9
 Erol GÖKA, Abdullah TOPÇUOĞLU, Yasin AKTAY, a.g.e., 53. 

10
 Erol GÖKA, Abdullah TOPÇUOĞLU, Yasin AKTAY, a.g.e.,  

11Ünver GÜNAY: a.g.e., 74. 



 

 

 

 

5 

 

1.4- ARAŞTIRMANIN SINIRLARI 

 

   Konumuzu “Nurettin Topçu’da Anadoluculuk düşüncesi” diye 

sınırlandırmadaki amacımız, şu ana kadar Nurettin Topçu’ya dair ve 

Anadoluculuk düşüncesiyle ilgili ayrı başlıklar altında çalışmalar yapılmışsa 

da Nurettin Topçu’nun Anadoluculuk düşüncesini ayrıntılı bir şekilde ele alan 

bir çalışmanın bulunmayışıdır. Yaşadığı dönemde resmi ideolojiye yakın 

durmayan ve muhafazakâr bir kimliğe sahip bulunan Nurettin Topçu’nun 

Anadoluculuk düşüncesine yaptığı katkı ve yorumlayış biçimi 

çalışmamamızın temelini teşkil edecektir. Türk modernleşmesi çerçevesinde 

ele alınan Tanzimat dönemi düşünce akımları ve ilk dönem Anadoluculuk 

düşüncesi uzun bir çalışmaya konu olacak şekilde oldukça geniş ve 

günümüzle bağlantılı önemli bir tarihsel birikimin yükünü taşısa da biz 

çalışmamızda bu konuyu tezimizin ana temasını güçlendirecek ve 

temellendirecek şekilde genel hatlarıyla ele almayı uygun gördük. Bu şekilde 

tezimizi Nurettin Topçu’nun Anadoluculuk düşüncesi ve onun Anadolu algısı 

ile sınırlı tuttuk. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

I.BÖLÜM 

 

NURETTİN TOPÇU’NUN HAYATI VE ESERLERİ 

 

 

Bir kişinin fikirlerini net bir şekilde anlayabilmek için öncelikle o kişinin 

hayatının önemli dönüm noktalarını, hayatındaki değişimleri ve hatta yaşadığı 

yeri, yaptığı görevi, tahsili, ailesini ve çevresini net bir şekilde anlamak 

gerekir. Konumuzun daha iyi anlaşılması açısından biz de Nurettin 

Topçu’nun hayatının belli safhalarını ayrıntılı bir şekilde ele aldık. Bu esnada 

inceleme konumuz olan “Topçu’nun Anadoluculuk düşüncesi”nin oluşumunda 

önemli bir yer tutan hayatındaki merhaleleri göz önünde tutarak hem 

Topçu’nun hayatını daha iyi öğrenmek, hem de tezimizin ana merkezini 

temellendirmek istedik. Yine aynı amaca yönelik olarak Topçu’nun 

yayınlanmış kitaplarının neler olduğunu bu bölümde verdik. Hayatı boyunca 

kalemiyle mücadele etmiş bir mütefekkir olan Topçu’nun birçok gazete ve 

dergide yazıları yayınlanmıştır. Bu makalelerin neler olduğunu tespit 

edebildiğimiz kadarıyla yine bu bölümde belirtmeye çalıştık.  

 

 

1.1- HAYATI 

 

      Topçu denilince genel kanaat “anlatılamazlık”1 üzerine şekillenmiştir. 

Çünkü onun fikir dünyasındaki zenginliği, sürekli aksiyon halinde bulunan 

imanı, öğretmenliğini ibadet edercesine yapma anlayışı ve de Anadolu’ya 

içten bağlılığı O’na karşı hayranlık uyandırıyordu. Topçu’nun 66 yıllık hayat 

serüvenini incelerken belli başlıklar altında toplamayı uygun gördük. Bunları 

ailesi, öğrenimi, öğretmenlik yılları, basın hayatı, siyasi girişimleri, kişiliği, son 

yılları diye tasnif ettik. Bu şekilde bu ülke ve ülke insanı için özellikle de 

                                                
1 Ayhan YÜCEL: “Hocamız Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul, 1976), 53. 



 

 

 

 

7 

 

gençliği için önemli fikir mirası bırakmış olan vatan aşığı bir düşünürü daha iyi 

tanıtmış olabileceğimize inanıyoruz. 

 

 

1.1.1-  Ailesi 

 

    Nurettin Topçu, Osmanlı devletinin başkentinde, bu devletin en sıkıntılı 

dönemlerinden biri kabul edilen II. Meşrutiyetin ilanından bir sene sonra21909 

da dünya’ya geldi. Nurettin Topçu, baba tarafından Erzurumludur ve Ailesi 

Topçuzâdeler diye tanınır. Dedesi Osman Efendi, Erzurum'un Ruslar 

tarafından işgali sırasında Türk ordusunda topçuluk etmiş; bu lâkap oradan 

kalmıştır. Babası Topçuzâde Ahmet Efendi ailenin tek evlâdıdır. Küçük yaşta 

yetim kalır. Tahıl alım satımı yaparak aileyi geçindirmeye çalışır. Bu arada 

Erzurum'un tanınmış zenginlerinden Gülü Bey'in yardımını görür. Canlı 

hayvan ticaretine başlar. Doğu Anadolu ve bilhassa Erzurum yöresinden 

topladığı koyunları İstanbul'a götürerek işini genişletir, İstanbul'da bir 

yazıhane tutar. Zamanla Tahtakale'de bir han (Erzurum Hanı) satın alan 

Ahmet Efendi, İstanbul'a yerleşir. İlk evleri Süleymaniye Deveoğlu Yokuşu, 

Hatap Kapı sokağında bir ahşap binadır. Nurettin Topçu ve ağabeyi Hayrettin 

Topçu Süleymaniye'deki bu evde doğarlar. Topçu'nun ninesi Eğinlidir. Ahmet 

Efendi İstanbul'a yerleştikten sonra birinci hanımı vefat eder. Bu hanımdan 

olma iki oğlu da Balkan Harbinde şehit düşerler. Ahmet Efendi daha sonra 

yine Eğinli olan Kasap Hasan Ağa'nın kızı Fatma Hanım ile evlenir. Bu hanım 

Nurettin Topcu'nun validesidir.3 

      

     Harp yılları Ahmet Efendinin işlerinin bozulmasına ve iflâsına yol açar. Aile 

Süleymaniye'deki evden ayrılmış Çemberlitaş’ta, Topçu’nun vefatına kadar 

oturacağı bir ahşap eve taşınmıştır. (Daha sonra bu ev yıkılacak yeniden 

                                                
2 Mustafa KARA:”Farklı Bir Münzevi Sıra Dışı Bir Muallim Nurettin Topçu”, Hece Dergisi, 
s.109(Ankara, Ocak 2006), 148. 
3 Mustafa KUTLU:”Nurettin Topçu İçin Biyografi Denemesi”, Fikir Ve Sanatta Hareket 
Dergisi, s.112 (İstanbul, 1976),110. 
 



 

 

 

 

8 

 

Nurettin Topçu tarafından yaptırılacaktır (1970) Ahmet Efendi Çemberlitaş'ta 

kasap dükkânı işletmeye başlamış ve vefatına kadar bu işe devam etmiştir.4  

          

    Topçu dindar bir ailede yetişmişti.5 Bunun etkisi düşünce ve 

davranışlarında açık bir şekilde görülmekteydi. Bunda aile dostlarının da 

büyük etkisi vardı. Hüseyin Avni Ulaş ailenin baba dostudur.  Çemberlitaş’taki 

eve sık sık gelir gider, dolayısıyla Topçu, küçük yastan beri bu zatın etkisi 

altında kalmıştır. Yurda döndükten sonra H.Avni Ulaş'ın kızı Fethiye ile 

evlenir6. Düğün gününün akşamına İzmir Atatürk Lisesi'ne tayin emri gelir. 

İzmir’de bulunduğu yıllarda da eşinden ayrılır. Özel yaşamını öğrencilerine 

açmadığından dolayı boşanma nedeni bilinmiyor, fakat neslinin devam 

etmediğinden dolayı hayıflandığı öğrencileri tarafından nakledilir7.  

 

 

1.1.2- Öğrenciliği 

 

     Nurettin Topçu altı yaşında Bezmiâlem Valide Sultan Mektebi'nin ana 

kısmına yazılır. Burayı bitirdikten sonra Büyük Reşit Paşa Numune 

Mektebine verilir. Arkadaşı Sırrı Tüzeer, Topçu’yla arasındaki okul 

arkadaşlığını şöyle açıklıyor: 

   “Nurettin Topçu'yu Reşit Paşa Numune Mektebi'nde 

tanıdım. Üçüncü sınıfta idik. Aynı sırada otururduk. Altıncı 

sınıfa kadar beraber okuduk. Biz kitap açmazdık, onun 

elinden kitap düşmezdi. Mektebi birincilikle bitirdi. Kimseye 

sokulmazdı, benden başka arkadaşı yoktu. Reşit Paşa 

Mektebi'nin sarıklı hocası Osman Efendi bir gün babasına 

“Büyük adam olacak” deyince çok az gülen babası hayli 

mütehassis olmuştur. Bu sıralarda sakin, biraz içe dönük bir 

                                                
4 Mustafa KUTLU: a.g.m.,110–111. 
5 Emin IŞIK: “Nurettin Topçu Ve Din Adamları”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul 1976),86. 
6 Mustafa KUTLU: a.g.m.,113. 
7 Mustafa KUTLU, a.g.m.,116. 



 

 

 

 

9 

 

mizaca sahiptir. Küçük bir sandıkta kitap ve gazete biriktirme 

merakı vardır. İmlâ hocamız Nafiz Bey, bekâr ve içkiye 

müptelâ bir adamdı. Akif hayranı yalnız bir insan. Bekâr 

odasında yatar kalkar, bize Akif’in şiirlerini ezberletirdi. Biz 

hepimiz onun tesiri altında kaldık. Nurettin de onu çok 

severdi. Çocukluğundan itibaren az gülen, ciddi tavırlı biri idi. 

O yıllarda mektebin civarında Fransızların tenis oynadıkları 

bir bahçe vardı. Nurettin bu bahçede oynayanlara bakar, 

ziyadesi ile üzülürdü. Memleketin hali O’na ömür boyunca acı 

çektirdi.”8 

 

      Daha sonraki yıllarda Topçu,  Vefa idadisi'ne devam eder. Birinci sınıfta 

babasını kaybeder. Evlerinin bir katını kiraya verirler. Ağabeyi Hayrettin 

Topçu mektepten ayrılarak ailenin yükünü omuzlar. Topçu Vefa idadisi'nde 

de sınıflarını birincilikle geçer. Felsefeye bu sıralarda meyletmektedir. Son 

sınıf Haziran imtihanında Arapça hocası Sıfırcı Salih'ten kalır. Bu olay ona 

çok tesir etmiştir. Bütün yaz çalışır. Mektebi bitirir. Topçu burada arkadaşı 

Sırrı Tüzeer ile yine beraberdir ve bu okulda namaza başlarlar. Bu dönemde 

Topçu’nun Hocalarından Edip Bey, Tarihçi Memduh Bey, Celâl Ferdî, Ulûm-ı 

Diniyye hocası Şerafettin Yaltkaya en çok etki eden öğretmenleridir. Özellikle 

tarih derslerinden çok istifade etmiştir. Daha sonra Topçu’nun Sırrı Bey’le 

yolları, kendisi Avrupa’ya gidip gelinceye kadar ayrılır.”9 

 

     Liseden mezun olan Topçu, kendi kendine Avrupa imtihanlarına girer, 

kazanır (1928). Hamdi Akverdi, Vehbi Eralp, Ziya Somar gibi şahıslarla 

birlikte Fransa'ya gider. Daha önce giden Remzi Oğuz Arık, Ziyaeddin Fahri 

Fındıkoğlu, Cevdet Perin, Bedrettin Tuncer Paris'tedirler. Daha sonra bu 

şahıslarla, bilhassa Remzi Oğuz ve Zivaeddin Fahri ile görüşmeleri olmuştur. 

Topçu’nun Anadolucuk düşüncesinin başlangıcı bu şahıslardan mülhemdir. 

Topçu önce Bordo Lisesi'ne nakledilir, ilkyazı denemelerini burada kaleme 

                                                
8 Mustafa KUTLU, a.g.m.,112. 
9 Mustafa KUTLU, a.g.m.,112. 



 

 

 

 

10 

 

alır ve mensubu olduğu Sosyoloji Cemiyetine gönderir. Moris Blondel'i bu 

lisede tanır. Daha sonra mektuplaşırlar. Burada bir psikoloji sertifikası yapar. 

İki sene sonra Strazbourg'a geçer. Üniversitede felsefe tahsil eder. Ahlâk 

kurlarını tamamlar, Sanat Tarihi lisansı yapar. Yazları İstanbul'a gelip 

gitmektedir. 1931’de ağabeyi Hayrettin Topçu yanına gelir. İki sene ağabeyi 

ile beraber kalırlar. Daha sonra ağabeyi Grenobl’e gider. Topçu’nun 

Avrupa’daki hayatı okul, ev, kütüphane çerçevesi içinde geçer ve Topçu 

Fransa’daki hayatından şöyle bahseder: "Avrupa’da bekârlık çok rahattır. 

Paris’te arkadaşlık yoktur.", "Gençliğimin en keskin heyecanlarını Eks 

şehrinde yaşadım.10" Ancak hafta tatillerinde derneklerin tertip ettikleri 

toplantılara gider. Aynı toplantılar da Samet Ağaoğlu, Ömer Lütfi Barkan, 

Besim Darkot gibi zatlarda bulunmaktadırlar. Topçu bu arada Luis Masignon 

ile tanışır. Dr. Adnan Adıvar'ın Türkçe dersi verdiği Masignon'a daha sonra 

bu dersi Topçu verir. Strazbourg'da doktorasını hazırlayan Topçu, Sorbon'a 

gider, doktorasını verir.11 İsyan Ahlakı adlı eseri Fransa'da, Sorbonne 

Üniversitesi'nde yapılmış ve 1934'de (henüz soyadı kanunu çıkmadığı için)  

Nurettin Ahmet imzasıyla Paris'te yayınlanmış bir doktora tezidir: 

“Conformisme et Revolte”, yani Uysallık ve İsyan12 çalışması Paris’te yılın en 

başarılı doktora tezidir. Sorbon üniversitesi felsefe jürisi tarafından birinci 

seçilmiştir. Sorbon Üniversitesi tarihinde dereceye girerek felsefe doktorası 

veren ilk Türk öğrenci Nurettin Topçu olmuştur. Üniversitenin geleneklerine 

göre en iyi dereceyi alan öğrenciler mutlaka ödüllendirilir. Yetkili Profesör 

Nurettin Topçu’ya sorar:  

- Tebrik ediyoruz! Alacağınız ödülün hakkını size bırakıyoruz. 

- Nasıl yani? 

- Efendim, bir altın saat mi? Amerika veya Kuzey Avrupa’ya bir 

mavi yolculuk mu? Hangisini tercih ederseniz onu alacağız. Veya o 

ülkeye seyahat edeceksiniz! 

Nurettin Topçu kararlı ve emin bir şekilde cevap verir. 

                                                
10 Mehmet SILAY: “Bir Nurettin Topçu Vardı”, Türk Edebiyatı, s.141,(İstanbul, Temmuz 85), 
29. 
11 Mustafa KUTLU, a.g.m.,112-113. 
12 Nurettin TOPÇU: İsyan Ahlakı, Çev: Mustafa KÖK, Musa DOĞAN (İstanbul, 2002), 15. 



 

 

 

 

11 

 

- Hiçbiri değil! 

- O zaman ne istiyorsunuz? 

- Sorbon Üniversitesi’nin giriş ve çıkış kulelerinde yirmi dört saat 

ay-yıldızlı Türk bayrağının dalgalanmasını istiyorum! 

- Derhal bu istediğiniz yerine getirilecektir! 

    Teklife verilen cevaplara kulak misafiri olan profesörler dahi hayret ve 

hayranlık içinde kalmışlardır. Vatan ve bayrak sevgisinin gurbet illerde 

okuyan bir öğrencinin yüreğinde böylesine yüceldiği az görülmüştür.13 Her 

Türk için gurur verici bir şey...  Ama şahsiyet abidesine bakınız ki, bunu daha 

sonra yakınında bulunup arkadaşı olmuş birçok insana bile anlatmamıştır. 

Zira çok vakur bir insan olmasına rağmen, kibir, O'nun nefret ettiği şeydir. Bu 

anekdotu, kendisinin emekli olduğu İstanbul Erkek Lisesi'ni 1981 yılında 

ziyaret eden zamanın Devlet Başkanı Sayın Kenan Evren nakletmiş ve hitap 

ettiği gençlere, "Kendinize aydın örneği olarak şunu bunu değil, Nurettin 

Topçu’yu seçin!"    demiştir.14  

  

     Doktora bittikten sonra hocası kendisine “şarkta felsefe olmaz, burada kal” 

demiştir. Topçu, sosyolojinin bile olmadığı bir iklimde felsefenin hiçbir şansı 

olmayacağını ifade ediyordu.15 Fakat vatanına hizmet aşkıyla coşan bir gönül 

adamını vatandan uzak diyarlarda tutmak zor olacaktı ve nihayet bu yorucu 

öğrencilik maratonundan sonra Topçu 1934’de yurda döner. Galatasaray 

Lisesi'nde felsefe öğretmeni olarak görev alır (1935).16 

 

      Topçu’nun öğrenciliği Türkiye’de de devam eder. “Sezgiciliğin değeri” 

konulu ve H.Bergson’un düşüncelerini sergileyen düşüncelerini doçentlik tezi 

olarak İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesinde vermiştir. Ne yazık ki bu 

tezden sonra Hilmi Ziya Ülken’de dâhil olmak üzere Edebiyat Fakültesi 

                                                
13 Mehmet SILAY: “Nurettin Topçu’nun İdeali”, Hece Dergisi, s.109, (Ankara, Ocak 
2006),398–399. 
14 Mustafa KÖK:”Ölümünün On Beşinci Yılında Nurettin Topçu’yu Hatırlarken”, , Milli Kültür, 
s.14, (Ankara, Temmuz 1990), 29. 
15Ali BİRİNCİ:” Nurettin Topçu’nun Sohbetlerinden Hatırada Kalanlar”, Hece Dergisi, 
s.109(Ankara, Ocak 2006), 439. 
16 Mustafa KUTLU: a.g. m., 112. 



 

 

 

 

12 

 

otoriteleri onun zekâsından ve bilgisinden ürkmüş, “gençliğe tehlikeli fikirler 

aşılayabilir!” evhamı ile onu “eylemsiz doçent” bırakmak istemişlerdi.17 İki 

sene Hilmi Ziya Ülken'in eylemsiz doçentliğini yaptı. Bu arada girdiği 

imtihanlarda, kurulda lehte ve aleyhte verilen oyların eşitliği ile (12–12/ ve 

ikinci olarak 12 aleyhte 13 lehte, 1 çekimser,  çekimser oy aleyhe ilâve 

edilerek) üniversiteye giremedi.18 Fikirleri, ahlâkî davranışları ve üstün 

yaratıcı zekâsı, üniversitede kalmasına ve orada yükselmesine yetmedi. 

Uzaklaştırıldığı üniversiteden ve üniversiteliden asla kopmadı. Onları affetti. 

Izdıraplarını içine gömdü.19  

 

    Topçu, vicdanının sesine uyarak verilen bu karar karşısında kendini lise 

gençliğine vermiş, bir havari gibi İzmir, sonra denizli, daha sonra Vefa 

Haydarpaşa, İstanbul Erkek Liselerinde, Robert kolej ve İstanbul İmam Hatip 

okulunda 30 yıla yakın hizmette bulunmuş, bu arada makale, kitap, broşürler 

yayınlamış, seminer ve konferansları ile büyük bir gençlik kitlesine önder 

olmuştur.20   

 

 

1.1.3- Öğretmenliği 

 

     Nurettin Topçu, 1934’de Türkiye'ye döner ve Galatasaray Lisesi’nde 

felsefe hocalığına başlar21. İmtihandan geçmesi istenen altı öğrencinin adları 

kendisine teklif edilir. Nurettin Topçu bu teklife karşı “Eğer bunlar çalışkan 

talebelerse elbette geçerler” cevabını verir. Neticede talebelerin bir kısmı 

imtihanda kalırlar. Düğün gününün akşamına İzmir Atatürk Lisesi'ne tayin 

emri gelir.22  

                                                
17 Mehmet GÖKALP: “Büyük Dâva Adamı: Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 
s.112 (İstanbul ,1976),97-98. 
18 Mustafa KUTLU: a.g.m.,119–120. 
19 Ercüment KONUKMAN: “Nurettin Topçu Hocamızın Ardından”, Fikir Ve Sanatta Hareket 
Dergisi, s.112 (İstanbul 1976), 67 
20 Mehmet GÖKALP: a.g.m., 97. 
21 Afşar TİMURÇİN:”Macit Gökberk Hocamızın Ardından”, Felsefe Dünyası, s.9, (Ekim 
1993),22.  
22 Mustafa KUTLU: a.g.m., 114. 



 

 

 

 

13 

 

 

    Nurettin Topçu Hareket Dergisi'ni İzmir'de bulunduğu yıllarda yayımlamaya 

başlar. Dergi, İstanbul'da basılmaktadır. Bu arada eşinden ayrılır.23 İzmir 

Lisesi'nin tarihinde, Nurettin Topçu'nun Hocalığına kadar kimse, yüksek 

tahsilini felsefe dalında yapmadığı halde, onun hocalığı zamanında mezun 

olan talebelerinin büyük kısmı, hocalarının meslek dalında tahsil yapmağa 

talip olmuşlardı.24 Bir mütefekkir şöyle der: Öğretmenler mum gibidir, kendisi 

tükenir fakat etrafına ışık saçar. Topçu’da öyleydi adeta kendisi yoruluyordu, 

büyük külfetlere katlanıyordu fakat çevresindeki öğrencilerinin yolunu 

aydınlatıyordu. İzmir’deki günleri Topçu’nun aktif yazı hayatının başlangıcıdır. 

Burada yazdığı ve Hareket Dergisi’nde de yayınlanan “Çalgıcılar” adlı yazı 

resmi çevrelerde büyük tepki görür, bunun üzerine Topçu Denizli’ye sürgün 

edilir.25 (1939) 

 

      Topçu, 1929’larda Fransa’ya giderken ülke, yaşanılmakta olan siyasi, 

sosyal ve kültürel değişikliklerin meydana getirdiği kaosun içindedir. Bu 

dönemde Topçu, ateist değilse de, dine karşı bir ilgisi de söz konusu değildir. 

Yurda döndükten sonra da aynı durum devam eder. Denizli’ye öğretmen 

olarak sürgün edildiğinde orada mahkûm olan Bediüzzaman'ın 

mahkemelerini takip eder.26 Topçu Said Nursi ile tanışmasını şöyle anlatır: 

     "... 1944'de İstanbul'dan Denizli'ye (Muallim olarak) tayin 

edildim. İmtihan ayı olan haziranda Denizli'ye gittim, şehir 

oteline indim. Halen Ödemiş'te savcı olan Müslihuddin 

Sönmez ve ablası Seher Sönmez vasıtasıyla Bediûzzaman 

Said-i Nursi'yi tanıdım. Otelin üst katında kalıyordu. Bütün 

şehirde onun ismi dolaşıyor, herkes ondan bahsediyordu. O 

günlerde Denizli'de devam eden mahkemesi neticelenmiş ve 

                                                
23 Mustafa KUTLU: a.g.m., 115. 
24Lütfü BORNAVALI: “Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112,(İstanbul 
,1976),63. 
25 Süleyman Seyfi ÖĞÜN: Türkiye’de Cemaatçi Milliyetçilik Ve Nurettin Topçu, 
(İstanbul,1992), 46. 
26 Mehmet BATUK:”Nurettin Topçu Ve Tasavvufi Anlayışı”, İlim ve Sanat, s.20, (Temmuz-
Ağustos, 1988) ,54. 



 

 

 

 

14 

 

beraat etmişti. Beraattan sonra Şehir otelinin üst katında bir 

odaya yerleşmiş orada kalıyordu. Sıkı bir kontrol altındaydı. 

Yanına gidip gelen ziyaretçiler de aynı şekilde takip ediliyor 

ve tespit ediliyordu. Ziyaretçiler yanında çok az kalabiliyor, 

hemen çıkıyorlardı. Akşam yemeklerinde herkes çekilip 

gidiyor, otelde kimse kalmıyordu. Hatta kâtibi de yemeğe 

çıkıyordu. Ben de o sıralarda yanına çıkıyordum. Yarım saat 

kadar kalıp, ziyaret edip görüşüyordum. Din, iman. ahlâk, 

gençlik ve cemiyet meseleleriyle alâkalı konuşuyorduk….”27   

 

     Nurettin Topçu bu görüşme neticesinde bir takım arayışlar içine girmiştir. 

Kafasındaki istifhamları çözmek ve ruh dinginliğine kavuşmak için gayret 

göstermektedir. Çünkü Avrupa’da yoğun bir mistisizm ve felsefe eğitimi 

almış, bu atmosfer içinde derinden derine işlenmiş ve bu manada kendini 

ifade imkânı bulmuştur. Yurda dönünce aynı şeyi kendi kültüründe aramış ve 

bu arayış onda büyük bir hayal kırıklığına yol açmıştır. Toplumsal düzeyde 

yaşanan dinsel hayat, Topçu’nun aradığı incelmişliği sunmaktan uzaktır. 

Bunun üzerine Topçu Vefa idadisi’nden yakın arkadaşı Sırrı Tüzeer’i bulur ve 

O’na derdini açar:  

   “Sırrı, çok perişanım, hoca da, papaz da adam aldatıyorlar” 

dedi. Ben, “bizim hocaları pek tanımıyorsun,  dur bakalım” 

dedim. O sırada tayini İzmir’e çıkmıştı, gitti. Sonra oradan 

Denizli'ye verdiler. Denizli'den izinli gelişlerinden birinde 

buluştuk. Dedim ki, “bir şahıs var onun duası hürmetine 

İstanbul'a gelirsin, gidelim mi”? Çekindi,  mütereddit 

davrandı. İsrar ettim, razı oldu, gittik. Hasib Efendi'nin 

odasında sandalye yoktu, Topçu ile yere oturduk. Hoca 

Efendiye, “Dua buyursanız da İstanbul'a gelse” dedim. Hoca 

Efendi biraz daldıktan sonra  “Gelir, hem de terfi ederek gelir” 

dedi. Ben memnun olmuştum.  O bu işin olacağına ihtimal 

                                                
27 Abdulkadir BADILLI: Hece Dergisi, s.109,(Ankara, Ocak 2006),446–447. 
 



 

 

 

 

15 

 

vermiyordu. Ancak aradan çok vakit geçmeden Haydarpaşa 

Lisesi'ne geldi.  Bu hâdiseden sonra kendinde bizim yola 

doğru bir meyil başladı.  “Kafamda bir sürü problem var fakat 

kimseye güvenemiyorum.” diyordu. Küllük’te Şeref Bey  

(Müftü) ile görüştürdüm.  "Sırrı, bu benim aradığım adam 

değil” dedi. Bunun üzerine, “Seni bir yere götüreceğim ama 

titizlenmeyeceksin” dedim.  Rahmetli çok titizdi. “Yere 

oturmak,  tahta kaşık, yemek falan var dedim”. Mütereddit 

görünüyordu Sonra ben yalnız gittim. Hoca Efendi: “Kâfiri 

getir, kibirliyi getirme”  dedi. “Bu öyle değil,  altı sene felsefe 

okumuş Avrupa'da,” dedim. “Öyleyse getir” dedi. Sonunda 

razı ettim. Yolda giderken mütemadi soruyordu, hoca 

nerelidir, tahsili nedir?. Bunları sorma dedim, o sana her şeyi 

anlatır, dedim. Hoca Efendi (Abdülâziz Bekkine - Abdülâziz 

Efendi)nin Zeyrek'teki Çivicizâde Camiinin bahçesinde 

bulunan evine gittik. Yukarıda bir odası vardı. Bizi oraya aldı. 

Siz oturun, dedi gitti. Bir müddet sonra kapıyı tıklattı. Açtık, 

elinde bir tepsi, içinde patates yemeği, hamur tatlısı, tahin 

helva ve tahta kaşık. Oturduk, hoca anlatmaya başladı. 

“Oğlum biz Kazanlıyız” ve devam etti. Nurettin sorularının  

cevaplarını bir bir açıkladı.  Bir taraftan yiyoruz. Bunlar 

konuşmayı derinleştirdiler. Avrupa uleması ile bizim ulemayı 

karşılaştırıyorlar. Sonunda Hoca; “Niye felsefe okudun”, diye 

sordu. Nurettin; “hevesliydim”, dedi. Hoca: “Boşuna vakit 

geçirmişsin, neyse senin şimdi yapacağın senede on tane 

İslâm’ı bilen ve tatbik eden talebe yetiştirsen kâfi,” dedi. Uzun 

uzun konuşuyorlardı, ben felsefeden falan anlamam. Başımı 

yastığa koyup biraz kestirdim. Sabaha doğru beni kaldırdılar. 

Çıkarken Hoca Efendi; “Oğlum bu kapı sana her zaman açık, 

dilediğin zaman gelebilirsin” dedi, bizi kapıya kadar çıkardı. 

Bir kaç adım yürüdük, Topçu bana döndü; “Acaba geri 

dönsek ayıp olur mu” dedi. “Bırak” dedim, şurada sabaha ne 



 

 

 

 

16 

 

kaldı. Sonra yine gelirsin, dedim. Bu tarihten itibaren Hoca 

Efendi'ye bağlandı. Hoca Efendi'nin ona ters düşen sözleri 

üzerinde düşünür, bazen uzun müddet ziyaretine gitmez, 

daha sonra giderdi. Abdülâziz Efendi'nin vefatından sonra 

ona olan bağlılığı arttı. Dükkâna gelir bana Hoca Efendi'yi 

anlattırırdı. Elli kere anlatsam bıkmaz tekrarlatırdı. Hoca 

Efendi kendi hizmet eder, kimseyi kendine hizmet ettirmezdi. 

Topçu’da gördüğümüz bu mühim hususiyet hoca Efendi'den 

tevarüstür.”28  

 

     Topçu İstanbul’a gelir ve burada Haydarpaşa, Robert Koleji, Vefa Lisesi, 

İstanbul Erkek Lisesi ve İmam Hatip Okullarında öğretmenliğini sürdürür. 

Memlekete hizmetin lise derecesindeki okullarda da yapılabileceğini ispat 

eder. Uzun yıllar liselerde felsefe ve sosyoloji dersi hocalığı yapar. Zaman 

zaman, neticesinin müspet olmayacağını bildiği halde Üniversiteye tekrar 

dönmek üzere teşebbüslerde bulunur fakat her seferinde hüsrana uğrar.29 

 

     Topçu, öğretmenlik mesleğine çok bağlı bir insandır, o yüzden eğitim için 

ondaki bitmez tükenmez enerjiyi görüyoruz. Öğrencileri Topçu’nun sınıfta 

ders verişini, namaz içinde sure okuyan bir imamın haline benzetirler. Çünkü 

ders anlatırken âdeta mistik bir hayat yaşar ve ibadet eder gibidir. Onun 

derslerini uzunca okunmuş birer zammı sure sayarlar. Ölüm döşeğinde 

Topçu’nun şu hakikati itiraf ettiğini aktarırlar: “Kırk sene öğretmenlik yaptım, 

mabede nasıl girdimse sınıfa da öyle girdim.”30 Topçu, öğretmenlik 

mesleğinde hasbi idi, bu mesleği para için yapmadığına dair Mahir İz’in şöyle 

bir anısı vardır:  

    “İstanbul Erkek Lisesi'nin öğretmeniydi, İmam-Hatip 

Okulu'na da fazladan derse geliyordu. Fazladan geldiği 

dersler için ücret alması gerekiyordu. Maaş memuru, ücret 

                                                
28 Mustafa KUTLU: a.g.m., 115-116. 
29 Ercüment KONUKMAN: a.g.m.,, 67. 
30 Emin IŞIK: a.g.m.,86. 



 

 

 

 

17 

 

bordrolarını hazırlamış ve Nurettin Bey'e ücretlerin hazır 

olduğunu hatırlatmıştı. Fakat Nurettin Bey oralı olmamıştı. 

Maaş memuru durumu okul müdürüne bildirmiş. O zaman 

İstanbul İmam - Hatip Okulu müdürü olan rahmetli Mahir İz 

Bey de hocayı çağırıp niçin bordroları imzalamadığını 

sormuş. Topçu, “Burası din mektebi, ben buraya ibadet için 

geliyorum, ibadetten para alınır mı?” demiş. Müdür “Ne 

yapıyorsun Nurettin Bey, sen devletten zengin misin? 

İhtiyacın yoksa sen alma, okulda bu kadar fakir talebe var. 

Sen bordroyu imzala, ben o parayı alır, fakir çocuklara 

dağıtırım” demiş. Topçu da “Ben o imzayı attıktan sonra 

parayı kabul etmiş olurum. O zaman almışım veya 

dağıtmışım fark etmez.” deyince, Mahir. Bey “Pes doğrusu” 

demiş ve bu hareketin sebebini sormuş. Topçu: “Din görevi 

hasbî olmalıdır. Buradan yetişenler din adamı olacaklar. Ben 

hasbî olmalıyım ki, onlar da hasbî olsunlar.” demiş.”31  

 

         Hocalığı bütün manası ile çok ciddi ve şerefli meslek sayıyordu. Burada 

“meslek” kelimesini günlük konuşma dilinde almıyoruz. Öyle bir meslek ki 

sadece mekteple sınırlı değil, her yerde telkin, tedavi, bilgi ve ümitle var olur. 

Üniversitelerin ve cüppelerin inhisarında değildir. Bir gün bu şuurla şöyle 

demiştir: “Keşke ilk mektep hocası olsa idim.” Hocalık peygamber mesleğidir. 

Hakkı ve ona bağlı ahlâkı tavsiye edenlerin ve bunun bütün çilesine 

katlananların mesleğidir. Kanaatlerinden dolayı Üniversiteden çıkarılmak 

durumuyla karşılaşmasına rağmen hocalığa küstüğüne dair hiçbir iz yoktur. 

Bunun yerine öğretme ve aşılama zevkini bir havari gibi sürdürüyordu. Bu 

yüzden emekli olduktan sonra kolu kanadı kırılmışçasına mahzun olmuştu ve 

öğrencilerini birer sevgili gibi yâd ediyordu.32  

 

                                                
31 Emin IŞIK: a.g.m.,87-88. 
32 Muzaffer CİVELEK: “Ahlâk Dersi”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112, (İstanbul 1976), 
16. 



 

 

 

 

18 

 

       Kelimenin tam manasıyla muallimdi. O talebelerine büyüklükleri tanıtıyor, 

tahlil ve mukayeseler yapıyor, misaller veriyor, bu büyüklükleri sevdirmeye 

çalışıyordu. Bu büyüklükler nelerdi? Hemen hemen bir tema şekline de 

sözlerinde ve yazılarında işlediğini gördüğümüz bu büyüklükler; ilim, ahlâk, 

güzellik, iman, fazilet, irade ve iyilik gibi kavramlardı. Her vesileyle bu 

kavramlarla ilgili olan hakikat sevgisini, ahlâk adamını, sanatı, din hayatını 

tarif ediyor; hakikat sevgisinin giderek hakikat aşkına ve ilme, güzellik 

sevgisinin sanata; iyilik sevgisinin bir ahlâk hayatına, bunların hepsinde 

barınan Allah sevgisinin de din hayatının yaşanmasına ulaştırdığını 

anlatıyordu. Topçu, ilimdeki hakikat aşkını, sanattaki güzellik, ahlâktaki iyilik 

idealini ruhlara aşılayan ilhamdı.33 Onun felsefe’yi öğretmede ve 

sevdirmedeki hünerini Afşar Timurçin şöyle aktarıyor: 

  “Son sınıfta Nurettin Topçu'yla karşılaştık. Onun felsefe 

dersleri tam bir felsefe şöleniydi. Nurettin Bey en zor felsefe 

sorunlarını basite indirgeyerek açıklamayı çok iyi biliyordu. 

Bize şu ya da bu filozofu değil bütün bir felsefeyi sevdirdi. Bir 

felsefe öğretisini anlattıktan sonra onun eleştirisini de 

yapardı. O ders anlatırken dalga geçenler olurdu. Ben onun 

ağzından çıkanı kapmaya çalışırdım. Besbelli benim gibi 

düşünmüyordu ama iyi düşünüyordu. Kendisi gibi 

düşünmediğimi çok iyi biliyordu, gene de beni pek seviyordu. 

Bütün iyi düşünenler gibi toplumun kıyısına itildiği belliydi. Bir 

doçentin bizim okulumuzda ne işi var diye düşünürdük, 

zaman zaman kırgınlığı yüzünden okunurdu. Ben onu 

dinledikçe felsefenin karmaşık bir düşünce alanı olmadığını 

anladım. Bendeki aydınlık düşünce tutkusu sanırım biraz da 

Nurettin Topçu Bey’in etkisiyle olmuştur, oluşmuştur.”34 

 

                                                
33 Ayhan YÜCEL:a.g.m, 55–56. 
34 Afşar TİMURÇİN: “Macit Gökberk Hocamızın Ardından”, Felsefe Dünyası, s. 9, (İstanbul, 
Ekim 1993), 22. 



 

 

 

 

19 

 

     Bir gönül ve ahlâk adamı olan Topçu, ömrü boyunca inandığı fikirlerden 

ve tavırlarından taviz vermedi, "hayata uymayı değil, hayatını Hakk'a 

uydurmayı"35 amaç edindi, kalabalıktan uzak yalnız yaşadı. İlim, ahlâk, 

güzellik, iman, fazilet, irade ve iyilik Nurettin Topçu’yu anlatan kavramlardı.36 

Meslek hayatında, talebelerinden onu sevmeyen, idarecilerinden de onu 

seven pek az insan vardır.37 O, üstün zekâsı, muhakeme gücü ve hitabetiyle 

kitleleri tesiri altına alabilen müstesna bir ruh ve fikir adamıdır. Kendisini bu 

toprakların ıstırap çeken insanına adamıştı.38 Bununla ilgili Topçu’nun 

öğretmenliği sırasında o zamanın karışık dönemlerindeki bir öğretmen 

protestosuna karşı tavrını bir arkadaşı şöyle anlatır: 

      “Solcuların başlatıp Türkiye çapında tatbik ettikleri 

meşhur öğretmen boykotu sırasında, sanki böyle bir şey 

yokmuş gibi vazifesinin başına gitmiş, orada bütün talebe ve 

öğretmenleri bahçede görmüş, öğretmenlerin bir kısmının 

açıkça, bir kısmının göz kırpar tarzda birbirlerini ve talebeleri 

kışkırttıklarını tespit etmiş, hele müdürün, ağzının bir yanı ile 

talebe ve öğretmenleri derse davet ederken öbür tarafı ile 

boykotu teşvik ettiğini de görünce çok üzülmüş, talebelere 

mikrofondan hitap etmek istemiş fakat müdürün allem-kallem 

ederek atlatması üzerine doğruca sınıfına çıkmış ve hayretle, 

sadece kendi talebelerinin tam olarak derse hazır vaziyette 

beklediklerini görünce sevinmişti. Yerine geçip oturmuş, biraz 

düşünmüş ve onlara “niçin arkadaşları ve hocaları dışarıda, 

dersleri boykot ederken burada bulunduklarını” sormuş ve 

talebelerinden “kendisini dinlemek istedikleri, ders almak 

arzusunda bulundukları” cevabını almıştı. Bunun üzerine  

Topçu, “İsteyenin dışarıya çıkabileceğini, hür düşünceli 

olmak lâzım geldiğini, ancak böyle bir hareketi tercih edene 

hiç kızmayacağını, darılmayacağını, sâdece bir tek mantıkî 

                                                
35Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, Nurettin Topçu mad. (İstanbul, 1998), 370. 
36 Ayhan YÜCEL: a.g.m., 55. 
37 Lütfü BORNOVALI: a.g.m, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112, (İstanbul 1976), 63. 
38 Ercüment KONUKMAN: a.g.m., 67. 



 

 

 

 

20 

 

cümle ile dışarıya çıkmasının, boykota iştirak etmesinin 

sebebini izah etmesini isteyeceğini...” Söylemiş ve fakat 

kimsenin yerinden kalkmadığını, aksine hocalarını dinlemek 

istediklerini ifade ettiklerini görünce boykot ve grevin ahlâkî 

olmadığını, hele öğretmen gibi, mesleklerin en mukaddesini 

ifa eden bir insanın boykot yapmaya, grev yapmaya asla 

hakkı olmadığını... Uzun uzun izah etmiş ve koca 

memlekette hür düşünce çerçevesi içinde, hesaplı 

korkulardan uzak, aklın gösterdiği yolda ve ahlâkın dışına 

çıkmadan boykot ve greve iştirak etmeyen muhtemelen tek 

hoca ve tek sınıf kendisi ve sınıfı olmuştur”39.  

 

      Muallim olarak başlangıçta biraz haşin, sert ve müsamahasız bulunan 

Topçu’da, zamanla öğrencilerine karşı duyduğu derin ve gerçek sevgi 

görülebilir. Müsamaha kabul etmez görünen disiplin zihniyetinin arkasında 

talebesini seven, iç hayatına girebilen, daha mühimi bir talebe için o çok 

sıkıcı felsefe derslerini sevdirebilen bir hocadır. Memlekette tek parti devrinin 

ve mekteplerde tek kitap devrinin son yılıdır. Parti hükümetlerinin, parti 

tarihinin, parti görüşünün tek taraflı propagandasını yapan resmî sosyoloji 

kitabı yerine Nurettin Topçu'nun, birçok meselede zihinleri açan ders kitabı 

okunur. Öğrenciler Milliyetçiliğimizin eski yeni birçok bahislerini, problemlerini 

o kitaptan; fakat daha çok hocanın derslerinden öğrenirler. Buradaki ders 

kelimesiyle, müfredata çok bağlı ve programlı bir takrir sistemini değil, 

öğrencileri heyecana, bazen hülyalara sevk eden, fakat her zaman insanı alıp 

götüren ve sürükleyen büyüleyici ifade daha uygun olsa gerektir.40  

 

        Haysiyeti, vakarı, asla taviz vermeyen ciddiyeti ile derslikte dört başı 

mamur bir disiplin sağlar. Güldüğü çok az görülmüştür. Ama tebessümleri 

çok anlamlıdır. Kimi zaman bir öğrencinin olmayacak bir hatasına ya da 

                                                
39 A. Nuri YÜKSEL: “Mektep İnsan N.Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul 1976), 78–79. 
40 Orhan OKAY: “Bir İdealistin Ölümü”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 
1976), 46 



 

 

 

 

21 

 

araya sıkıştırdığı abuk sabuk bir yoruma nazik bir istihza ile gülümser, 

hocada bütünüyle sakin bir hoşgörü hâkimdir.41 Fakat hocanın bu hoşgörüsü 

yanında öğrencilerini herhangi bir uygunsuz üslup ya da harekette eleştirdiği 

durumlarda mevcuttur. Onlardan biri şöyledir: 

       “1953 senesi Vefa Lisesi edebiyat bölümü 

öğrencilerindendim. Felsefe, mantık sosyoloji en sevdiğim 

dersler arasında. Zira hocamız Nurettin Topçu... 

Bir gün sosyoloji dersinde Hoca, “Ferdin cemiyet üzerine 

tesirleri” konulu bir ev ödevi verdi. Ben de Hitler'i konu olarak 

aldım. Hoca, ödevleri tetkik etmiş, geri veriyordu. Benim 

ödeve sıra gelince, ismimi seslendi. Ayağa kalktım; bana 

hitaben: 

— Ödevinizin bir cümlesini hiç beğenmedim. “Hitler Alman 

milletinin boynuna kement geçirerek, peşinden sürüklemiş, 

yüz binlerce insanın ölümüne sebep olmuştu” (Cümlenin 

dizimi aşağı yukarı böyle idi). Devam etti: “Bir talebe, bu 

tarzda yazmamalıdır. Günlük gazetelerdeki ifadelere 

benziyor. Üslûbunuz ağırbaşlı olmalıdır. Kendinizi böyle 

alıştırmamalısınız...” 

Mahcup olmuş, hatta Hocaya kırılmıştım. Ödevimi elime 

aldığımda kırmızı kalemle o cümlenin etrafının çizilmiş 

olduğunu gördüm. O anı hiçbir zaman unutmadım. Hele 

bugün gazetelerdeki seviyesiz beyanları gördükçe Hocanın 

ne kadar haklı olduğunu daha iyi anlıyorum. Hocamız, 

öğrencilerinin skolastik bir zihniyetle yetişmesini hiçbir zaman 

istemez, kâinat karşısında kendine özgü görüşlere sahip 

olan, kafası çalışan, kendisi için hayat kaideleri yaratabilen, 

                                                
41 Talat Sait HALMAN: “Gerçek Öğretmen”, Hece Dergisi, s.109(Ankara, Ocak 2006), 385–
386. 



 

 

 

 

22 

 

fikir ve fazilet aşkına bağlı, ülkücü insanlar olarak görmek 

isterdi.42 

 

     Topçu öğretmenlik mesleğine İstanbul Erkek Lisesi’nde(1974) son 

vermiştir. Bu mesleğe sımsıkı bağlandığından dolayı âb-ı hayatını yitirmiş ve 

bir yıl sonra vefat etmiştir. Civelek onunla ilgili: “Hiçbir zaman onu “muallim” 

hüviyeti dışında görmedim. Son günlerinde hasta yatağında bile öğreten 

insandı.” diyor.43  

 

      Nurettin Topçu’nun hocalığı sadece okullarla sınırlı değildir. Topçu’nun 

fikri faaliyetlerini sürdürdüğü, kurulmasına emek verdiği ve Türkiye’de söz 

sahibi olan birçok talebenin yetiştiği Türk Kültür Ocağı, Türk Milliyetçiler 

Derneği, Milliyetçiler Derneği ve Anadolu Fikir Derneği’44 Topçu’nun sivil 

okulları arasındadır. Topçu milliyetçiler cemiyetinin manevi reisiydi.45 

Milliyetçiler Derneğinin kubbesi altında Nurettin Topçu öğrencilerinin 

bilmediklerini, üniversitede öğrenemeyeceklerini öğretti. Topçu, resmî 

alâkalar dışında kalmış, unutulmuş, unutturulmuş Türk ve İslâm ulularını, 

millet ruhunun ebedî bekleyicisi olan bu büyük ölüleri her vesile ile anar, 

talebelerine tanıtırdı.46 

 

     Tüm bunların yanında Topçu’nun bir eğitim mekânı daha göze çarpar; evi! 

Topçu kendi mekânında öğrencileriyle daha sıkı diyalog kurardı. Öğrencisi bir 

anısını anlatıyor:  

     “O günlerde arkadaşlar, Topçu’nun evinde toplanacağız 

demişlerdi ve benimde gelmemi istemişlerdi. Çemberlitaş 

Sineması’nın önünde sözleşilen saatte toplanıldı ve 

                                                
42 Fikret SEVSEN:“Anıların İçinden”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 1976), 
108. 
43 Muzaffer CİVELEK: Ahlâk Dersi, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 
1976)15. 
44 Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, Nurettin Topçu mad.(İstanbul, 1998), 369. 
45 Sıtkı EVREN: “Hocanın Andıkları” , Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 
1976), 60.  
46 Sıtkı EVREN: a.g.m. , 58. 



 

 

 

 

23 

 

Rahmetli’nin Şatır Sokak 10 numaradaki evine gidildi. 

Nurettin Topçu, Marmara’ya hâkim odasından bizi kabul etti. 

Çîni bir sobada yanan odunların çıtırtısı sessizliği bozuyordu. 

Topçu, kütüphanesinin önünde bulunan yazı masasının 

yanına bir sandalye üzerine adeta ilişmişti. Hepimizin ayrı 

ayrı hatırını sordu. Ve meseleleri ortaya atarak onların 

çözümleri hakkında düşüncelerini söyledi. Bazen de bizim bu 

meseledeki görüşümüzü öğrenmek isterdi; bize sualler 

sordu. Bu toplantıda Anadolu insanının meseleleri dile 

getiriliyor ve Anadoluculuğun ilkeleri anlatılıyordu.”47  

 

     Öğrenciler bu ziyaretlerin neticesinde Topçu’nun yanından ayrıldıklarında 

sanki zikir meclisinden, bir camiden çıkıyor gibi yunmuş, yıkanmış bir haleti 

ruhiyeye kavuştuklarını ifade ederler. Bu ziyaretlerde Topçu, öğrencilerini 

daima güler yüzle karşılar ve fakat sohbet sırasında hep ciddi ve titiz 

olurdu.48 Soruları sabırla cevaplandırır, sakin, genellikle önüne bakarak 

konuşurdu. Başkalarını incitecek bir söz söylemezdi. Huzurunda öğrencileri 

kendilerini rahat hissederlerdi. Onun evine ilk defa gelenler şaşkınlık 

yaratacak derecede hürmet ve alâka ile karşılaşıyorlardı. Dışarıdaki ya da 

derslikteki hoca ile evindeki tamamen ayrı insanlardı. Hoca’nın nazarında 

insana hürmet ve hizmet Hakk’a hizmetti. Bundan dolayı evine gelen 

misafirlerin ayağına terliklerini kendi uzatır, oda kapısına kadar validesinin 

getirdiği tepsiyi alır ve çayları kendisi dağıtırdı.49 Topçu’nun bu davranışını 

Abdülaziz Bekkine’den esinlenerek yaptığına inanıyoruz. 

 

  

 

 

 

                                                
47 Ercüment KONUKMAN: a.g.m.,, 65. 
48 Nevzat YALÇINTAŞ:”Hocamız Nurettin Topçu”, Hece Dergisi, s.109(Ankara, Ocak 2006), 
456. 
49 Ali BİRİNCİ: a.g.m.,432. 



 

 

 

 

24 

 

1.1.4-  Basın Hayatı 

 

     Nurettin Topçu denilince akla hiç şüphesiz Hareket Dergisi gelir. Topçu, 

Hareket Dergisi’ni 1939 yılından itibaren vefatına (1975) kadar aralıklarla 

çıkarmış ve fikri mücadelesini bu şekilde vermiştir. Türkiye Cumhuriyeti 

tarihinde milli şeflik rejimine açıktan eleştiri getiren ilk muhalif basın 

organıdır.50 Hareket Dergisi, Cumhuriyet döneminin modernist radikalizmine 

eleştirel yaklaşan Anadolucu bir muhalif düşünce okulu olarak kurulur. 

Nurettin Topçu, derginin merkezi figürü olarak yer alır. Dergi, radikal 

modernleşme karşısında Anadolucu muhafazakârlığın ilginç bir temsilcisi 

olur.51 Topçu, Anadolucuk düşüncesini, Hareket’in sayfaları arasında 

geliştirmiştir. Yazdıkları ile Türkiye'de bir dünya görüşü olarak İslâmî eğilimle-

rin canlılık kazanmasına çalışmıştır.  Topçu, 1939–1942 Hareket Dergi-

leri’ndeki yazılarıyla tasavvuf ve vahdet-i vücut merkezli, milliyetçi, ruhçu ve 

mistik düşünüşün felsefî temellerini araştırdı. Makine medeniyetine duyulan 

şuursuz ihtirasın insanı öz benliğinden uzaklaştırdığını vurguladı. İsyan 

ahlâkı ve irade felsefesini ortaya koymaya çalıştı. İnsan, tarih ve toprak 

unsurlarına ağırlık vererek Anadolucu grup içinde yer aldı. Bununla birlikte o, 

Gökalpçı milliyetçiliğe yönelttiği eleştiriler ve Osmanlı İslâm unsurlarına 

tanıdığı ağırlık ile kendine has bir çizgi geliştirdi. 1947–49 Hareketlerinde bu 

çerçevedeki düşüncelerinin İslâmî temellerini açıklığa kavuşturdu. Milliyetçi-

liğin İslâm'la olan bağlarını ortaya koydu ve bunların ayrılmazlığına işaret etti. 

1952–53 döneminde değişen toplum yapımızın dinî millî temellerde inşa 

edilmesi gerektiğini savundu. Batılılaşma karşısında inanç ve kültürümüzü 

savunurken, kapitalist ve komünist iki kamp arasında cemaatçi bir nizamın 

zaruretini öne sürdü. İslâm umdeleri üzerine yükselecek olan bu "yeni 

nizam"ın ahlâktan maarif davasına kadar uzanan çerçevesini çizdi. 1966–75 

döneminde ise önceki düşüncelerini daha da billurlaştırarak davasının 

                                                
50 Hamza TÜRKMEN: Hareket Dergisi, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, c.6 (İstanbul, 
2004), 715. 
51 Sadettin ELİBOL: Muhalif Bir Düşünce Okulu: Hareket Dergisi, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce, c.4 (İstanbul, 2004), 269. 



 

 

 

 

25 

 

müdafaasını yaptı.52 Hareket Dergisi’ni öğrencileri Topçu,’nun ölümünden 

sonra da çıkamaya çalışmışlar fakat birkaç sayı çıkardıktan sonra Hareket 

Dergisi’ni sonlandırıp Dergâh adında dergi çıkarmaya başlamışlardır. 

 

    Topçu, gençlerin omuzlarımızı sarsan, birçok genci kendine getiren, 

havailikten çevirip etrafındaki meselelere yönelten, yazılar yayınlıyordu. 

Hareket kaynağını kaba heyecanlardan ve yasaklardan alan bazı ideolojiler 

gibi, kalabalık okuyucu kitlesine hiçbir zaman sahip olamadı. Büyük idealler 

gibi, kendi etrafında toplananlara ebedî huzur ve haz verici ilhamını bahşetti. 

Nurettin Topçu, Hareket’teki yazılarında bazen cemiyet hâdiselerini 

değerlendiren bir sosyolog, bazen varlığın sırlarını ve bilinmeyenin kapılarını 

zorlayan bir metafizikçi, bazen Anadolu'ya hizmet aşkını teşvik eden bir 

idealist, bazen milliyetçiliğimizin temellerini tespit eden bir nazariyeci, bazen 

da plâstik sanatların kuvvetli bir yorumcusu olarak göründü.53. Bu yazılardan 

her biri, çağı ve memleketi karşısında ıstırap duyan, bir ruh, kurtuluşu Yunus 

Emre'nin temsil ettiği Anadolu Türk tasavvuf ve ahlâk hayatında bulan bir 

görüşle yazılmışlardır. Taşralı adlı kitabında topladığı hikâyelerinde bir 

"Anadolu romantizmi" yaşatmaya çalıştı. Anadolu insanının meselelerini, 

gurbet ve hasret duygularını, çeşitli çevreler tarafından nasıl istismar 

edildiğini ve ezildiğini anlattı.54  

 

     Nurettin Topçu’nun kendine has, derin, ince, güzel bir üslûbu vardır.55 

Özgür bir düşünür olmasının ötesinde, yazdığı eserlerle aynı zamanda 

inançlı ve cesur bir eylem adamıydı.56  

 

         Nurettin Topçu Hareketteki yazılarını bir takım mahlaslarla yazmıştır.   

Bunlar genellikle Nizam Ahmet ve Osman Asyalı’dır. Ahmet babasının, 

Osman ise dedesinin adıdır ve aynı zamanda kendisinin de ön adıdır.  
                                                
52 Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, Nurettin Topçu mad. (İstanbul, 1998), 369. 
53 Orhan OKAY: a.g.m.,45. 
54 Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, Nurettin Topçu mad. (İstanbul, 1998), 369. 
55 Mehmet KAPLAN:“Çağdaş Bir Mistik Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 
s.112,(İstanbul 1976), 11–12. 
56 Mehmet SILAY:”Nurettin Topçu’nun İdeali”, a.g.e., 397. 



 

 

 

 

26 

 

 

       Mehmet Sılay, başta Topçu olmak üzere arkadaşlarıyla Hareket 

Dergisi’ni çıkarma serüvenini şöyle anlatıyor: 

       “Topçu'nun her zaman evinde eski Türkçe harflerle 

yazdığı yazıyı biz Latin harfleriyle kâğıtlara döker ve koşarak 

Cağaloğlu'ndaki Ahmet Sait Matbaası’na ulaştırırdık. Fikir ve 

Sanatta Hareket Dergisi öyle çıkardı. Sistemi eleştiren sert 

yazılarından ötürü tekrar takibata uğramasın, başı belaya 

düşmesin ve sürgüne gönderilmesin diye merhum Elbistanlı 

Rahmi Eray yayınlanmadan önce O'nun son makalelerini 

gözden geçirirdi.”57 

 

      Topçu’nun kavgacı bir üslubu vardı. Ama nasıl düşünüyorsa öyle yaşıyor 

ve yaşadığı gibi de yazıyordu.58 Bundan dolayı ilmi çevrelerde sevilmiyor ve 

dışlanıyordu. Kendisinden kitabına önsöz yazmasını isteyen S.Hayri Bolay’a 

“Ben mimli bir adamım, ilim muhitinde hakkımdaki kanaatler müspet 

sayılmaz. Ben önsöz yazarsam, bu kitaba “besmele” gibi bir şey olur. O da 

bu güzel kitabın ilim muhitinde tutulmasını engeller.” demiş ve H.Ziya Ülken’e 

yönlendirmişti.59 Teslimiyetçi değil isyan ahlakı ile donanmış nesiller 

yetiştiriyordu. Milletin yarınlarına talip güçlü ve özgür şahsiyetler 

çoğalmalıydı. Kültür ocakları oluşmalıydı, ancak Kur'an terbiyesiyle 

mücehhez "Yürüyen mefkûreler" eliyle aydınlık yarınlara ulaşabilmek 

mümkün olabilirdi.60 

 

        Topçu’nun Hareket Dergisi’nden başka Bizim Türkiye, Bilgi, 

Serdengeçti, Tasvir, Yeni Bilgi, Büyük Doğu, Volkan, Komünizme Karşı 

Mücadele, Tanrıdağ, Türk Yurdu, Yeni İstiklâl, Köylünün Sesi, Ehl-İ Sünnet, 

İslâm Dünyası, Sebilüerreşad, Savaş, Tek Yol, Yaprak, İstanbul Sanat 

Edebiyat, Türk Düşüncesi, İslâm, Fetih, Gurbet, Forum, Hilâl, Düşünen 

                                                
57 Mehmet SILAY: a.g.e., 396. 
58 Mehmet SILAY: a.g.e., 396. 
59 Hayri BOLAY: “Tanıdığım Nurettin Topçu”, Hece Dergisi, s.109(Ankara, Ocak 2006), 381. 
60 Mehmet SILAY: ”Nurettin Topçu’nun İdeali”, a.g.e., 396. 



 

 

 

 

27 

 

Adam, Asrın Dini Müslümanlık, Şule, Çağrı, Tohum, Yeni İstanbul, Yağmur, 

İslâm Medeniyeti dergilerinde ve Yeni İstiklâl, Son Saat, Hür Adam, Yeşil 

Nur, Hürsöz, Havadis, Büyük Gazete, Son Havadis, Akşam(1972) 

gazetelerinde yayınlanan yazıları da mevcuttur.  

 

        Topçu, Hareket başta olmak üzere diğer dergi ve gazetelerde 

yayınlanan makalelerini sağ iken kitap halinde bir araya getirip yayınlamış 

dolayısıyla Topçu’nun önemli yazıları ve fikirleri günümüzde de kolay 

ulaşılabilir bir duruma gelmiştir. 

 

 

1.1.5- Siyasi Girişimleri 

 

       Topçu Menderes Hükümeti’ne yakın duruşuyla bilinirdi fakat hiçbir 

zaman siyasete sıcak bakmamıştır. Çünkü O’na göre siyaset sömürü 

düzeniydi ve içine girenleri öğüten çetin, aynı zamanda kirli bir çarktı. 

 

      Topçu talebe gösterilerinin en şiddetli günlerinde, hareketin, meşru hali 

ve istekleri dile getirmekten çok uzaklaştığı, anarşik olayların meşru hükümet 

ve iktidara yöneldiği günlerde Dernek adına devrin Başbakanına çektiği 

bağlılık telgrafına hemen ertesi günü çok duygulu, çok içten, gerçekleri bütün 

çıplaklığı ile dile getiren bir cevap alır. Rahmetli Menderes “Türk milletinin 

gerçek evlâtları sizlersiniz. Vatanın bütünlüğüne ve demokrasiye indirilmek 

istenen darbeyi, sizlerden aldığımız; güç ile önlemeye çalışıyoruz”61der. 

Bundan kısa bir süre sonra Menderes’in asılması gündeme gelir, Topçu bu 

durum karşısında tedirgin olur ve bunu esefle karşılar. Bir gün arkadaşı 

Mehmet Gökalp’e “Menderesi asarlar mı? diye sorar ve  “ eğer bu adamları 

asarlarsa milletin içinde kin birikir. Sevgi ölür, devlet idaresi sarsılır.” der.62 . 

Radyodan yayınlanan mesajlar arasında Topçu: “Çok önemli anlar ve günler 

yaşıyoruz. Bunları arada zapt etmelisiniz, yazmalısınız. Bu hareket Türkiye’yi 

                                                
61 Ercüment KONUKMAN: a.g.m.,, 64. 
62 Mehmet GÖKALP: a.g.m., 98-99. 



 

 

 

 

28 

 

en az yirmi yıl geriye götürecektir.”der ve bu hareketi 1908 Meşrutiyet 

hareketine benzetir63.  Korkulan olur ve Menderes haksız bir şekilde 

cezalandırılır. Bu hâdiseden sonra Rahmetli Menderes'e çekilen bağlılık 

telgrafının devrin Başbakanının özel dosyaları arasında bulunduğu ve dost 

eller tarafından ortadan kaldırıldığı haberi gelir.64 

 

     27 Mayıs’ın akabinde dernek faaliyetleri durdurulmuştur. Milliyetçiler 

arasında dağınıklık ve şaşkınlık hüküm sürer. Topçu, derhal harekete geçer 

ve ömrü boyunca siyasî kuruluşlara ve hareketlere yakınlık duymadığı halde, 

Adalet Partisi'nin kurulmasına gayret eder. İlk olarak Millet Partisi başkanı 

Osman Bölükbaşı ile Sirkecide İpek Palas'ta görüşür. Bölükbaşı'nın bu işe 

namzet olmadığı anlaşılınca başka bir yol aranır. Bu arada Ali Fuat Başgil ile 

Hoca'ya siyasete girmelerini isteyen binlerce mektup gelir. Nurettin 

Topçu’nun, Adalet Partisi'nin kuruluşunda büyük rolü ve hizmeti 

olmuştur.1961 seçimlerinde Konya'dan ısrar üzerine adaylığını koyar ve 

seçilemez. Seçilemediğine üzülmesi yerine fevkalade sevinir.65  

 

      İhtilal sonrası Milliyetçiler Derneği’nden başlayan siyasi serüveni bir 

başka açıdan Konukman şöyle aktarıyor: 

     “Parti kademeleri arasında milliyetçi gurubun 

temsilcilerinin bulunmasını şiddetle arzu ediyordu. Bu gurup 

içinde dernek içinden bir temsilcide olmalıydı. Bu kişi, 

Topçu’ya göre yaşça ve kademece bizden ileride bulunan 

Ferruh Bozbeyli olmalıydı ve öyle de oldu, 1961 seçimleri 

sonucu bizden diyebileceğimiz altmıştan fazla milletvekili 

meclise girmişti. Bunların hemen hepsi merhum Topçu’nun 

talebesi, taraftarı ve sempatizanıydı. Bu büyük dinamik 

kitlenin meclisin havasını değiştireceğine kuvvetle 

inanıyordu. Çok sevinçliydi. İhtilâl sonrası seçimlerle seçilen 

                                                
63 Mustafa KUTLU: a.g.m., 118–119. 
64 Ercüment KONUKMAN: a.g.m., 65. 
65 Mustafa KUTLU: a.g.m., 118-119. 



 

 

 

 

29 

 

millî iradenin temsilcileri, guruplar halinde hocamızı ziyaret 

ediyorlar. Ondan aldıkları güç ile kuvvet kazandıklarını ifade 

ediyorlardı. Fakat heyhat, zaman ilerledikçe, ziyaretçiler 

seyrekleşti, akıl danışmaya gelenler artık akıl vermeye 

başladılar. Aramızdan büyük umutlarla ayrılanlar, dualarla 

uğurlananlar, büyük gazeteci, büyük politikacı ve büyük 

devlet adamı olmuşlardı. İstanbul'a geldikleri zaman değil 

ziyaretine gitmek, telefon ile bile aramıyorlardı. İçlerinden 

bazıları “politikanın belirli kanunları vardır, bunlar ancak aktif 

politika içinde öğrenilebilir. Topçu ise ancak ruh ve fikir 

adamıdır. Bir aksiyon adamı değildir” diyorlardı. Hakikaten 

Hoca, hiç bir zaman ikbal devrindekilerin ilgisini çekemedi. 

Ondan feyiz alanlar, yükselenlerin büyük bir kısmı Nurettin 

Topçu'yu ancak mevkileri sarsıntıda olduğu zaman veya o 

mevkilerden düştükleri zaman tekrar aradılar. O ise, onları 

yine affetti”.66 

 

     Topçu, parti kurulurken çok ümitvardı fakat kısa zaman sonra ümitleri 

kırıldı. Bu dönemde siyasi hareket Milliyetçiler Derneği altından çıkmıştı. 

Topçu, yeterli birikime ve şuura sahip insan altyapısı olmadan derneklerin 

çoğalmasına karşıydı ama öğrencileri hoca’nın neden bahsettiğini 

anlamadan, dinlemeden Anadolu’ya yayılan birçok dernek açmışlardı. 

Dernek 1960’lardan sonra da siyasi yapıya bürünmeye başlayınca dernekteki 

dergâh havası son buldu ve ikiye bölündü. Onun özellikle “sosyalizm” ifadesi 

çok tepki çekti ve hocayı dinsizlikle itham ettiler. Bu hareket Hocanın 

yıkılmasına, çok üzülmesine sebep oldu. Topçu  bu topluluk için de artık bir 

şey yapılamayacağına inanır. Sonra çeşitli üzücü hâdiseler olur. Bir bayram 

sabahı bir İstanbul gazetesinde bütün bir sayfayı kaplayan röportajlarında 

Topçu ve yanındakilerden  «çöpten adamlar» diye bahsederler67. Bu olay 

üzerine bile pes etmeyen Topçu, yeniden dernekler aracılığı ile kültür 

                                                
66 Ercüment KONUKMAN: a.g.m., 68-69. 
67 Ercüment KONUKMAN: a.g.m., 70-71. 



 

 

 

 

30 

 

faaliyetlerine devam etti. 1962 de Aydınlar Ocağı’nın kurulmasına önderlik 

etti.68 

 

     AP’den milletvekili olup iyi ve güzel işler yaptıklarını hocalarına söyleyen 

talebelerine cevabı şu olmuştur: "Cerahat çeşmesinden daha ne kadar 

içmeye devam edeceksiniz?" 70'li yılların başlarında bu sefer İslâmî endişe 

taşıyanlar, dışı parlak, içi kof sloganlarla siyasî bir hareket başlattıkları zaman 

da yazdığı yazının başlığı şu idi: "İslâm'ı sömüren siyaset". 27 Mayıs 

darbesinin hemen ertesinde yakınlarına "Bu memlekette 50 yıl daha seviyeli 

siyaset yapılamaz" diyordu.69  

 

 

1.1.6- Kişiliği 

 

      Nurettin Topçu'nun başlıca özelliği Türkiye'de eşine az rastlanılır gerçek 

bir filozof ve ahlâkçı olmasıdır.70 Çağdaş bir “derviş”, sessiz, silâhsız, 

bağırtısız, gürültüsüz bir “mücahit”ti.71 Ömrünü her zaman büyük 

mahkemenin huzurundaymış gibi, hesap vermeye hazır, hiçbir otoritenin 

tesirinde kalmadan milletinin meseleleriyle geçirdi.72 Baş eğmeyen, 

vicdanının sesinden başka sesi dinlemeyen bir hürriyet âşığı idi.73Dış 

görünüşünde mütevazı ve kanaatkâr bir yaşayışa sahip olan Topçu, kendi iç 

âleminde başı dik, ruhu isyana hazır, maddî ve manevî her türlü tazyike kafa 

tutmağa kararlı, inancına ve idealine bütün varlığını adamış, yolunu tayin 

etmiş insanların kararlılığı içinde, doğru bildiği hedefe fütursuzca yürürdü.74 

                                                
68 Mustafa KUTLU: a.g.m., 119 
69 İsmail KARA: Şeyhefendi’nin Rüyasındaki Türkiye (İstanbul,1998),179-180. 
70 Mustafa KUTLU: a.g.m., 111. 
71 Aclan SAYILGAN:”Nurettin Topçu Bey’i Anarken”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 
s.112(İstanbul 1976),95. 
72 Ezel ELVERDİ: “Hocasız Hareket”, Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 1976), 4. 
73 Mehmet ULAŞ:” Nurettin Topçu’nun Ardından”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul 1976), 90. 
74 Ercüment KONUKMAN: a.g.m., 63. 



 

 

 

 

31 

 

İrade gücüne inanırdı; bu sebeptendir ki Gandi’ye hayrandı.75 Örnek 

karakteriyle şiddet, baskı ve zulüm nereden ve nasıl gelirse gelsin bedel 

ödeme pahasına karşı koymasını bilirdi.76 Hislerini, kanaatlerini hiçbir zaman 

saklamaz, bildiğini ve duygularını her yerde, her zaman, hatta hiç 

beklenmedik ve umulmadık şartlarda kahramanca ortaya atar, savunmaktan 

çekinmezdi. Bu tok sözlülük ve hicve kaçan ateşli hitabeti kendisinin, doçent 

olduğu hâlde Üniversiteye kadrolu olarak intisabına engel olmuştur. O, bu 

toprakların çocuğu idi ve bu toprakların insanının meselelerini çok iyi 

biliyordu. Bütün ömrü Anadolu insanının Izdıraplarını dile getirmek ile geçti. 

Çile onu olgunlaştırdı. Izdırap ona güç kattı.77 Denilebilir ki, hayatı baştan 

sona kadar fenaya, kötüye, zalime, haksızlığa, adaletsizliğe, kayıtsızlığa, 

ilgisizliğe, sevgiden ve aşktan yoksun oluşa karşı isyan ve mücadele ile 

geçmiştir.78 Büyük bir ruh dünyası vardı.79 Kendi başına bir iman âbidesi 

olan80 hocanın ahlâk anlayışının temelinde Kur’an’da ifadesini bulan hakkın 

ikamesi yatmaktaydı.81 

 

     Menfaatini mabudu yapan ve “baktın zamane uymadı, sen uy zamaneye” 

diyenlerin değil. “Âdem ol, isterse hasım olsun bütün âlem sana” diyebilen 

insanların dostuydu. 82 Nazarında insana hürmet ve hizmet Hakk’a hizmetti. 

Kendisinin ve başkalarının yaptığı nüktelere, neredeyse belli belirsiz 

tebessüm eder, sesli bir şekilde gülmezdi.83  Tek kelime lüzumsuz laf etmez, 

el öptürmez, hürmet istemez, hatta öğrencilerinin ayağa kalkmasını protesto 

edercesine, hızla yerine geçip, kâğıtları çıkarır ve tavrıyla herkesi göreve 

sevk ederdi.84 Yardımseverdi, alçakgönüllüydü ve cömertti. Bazı işçi, kapıcı 

                                                
75 Ali İhsan BALIN: “Kaybettiğimiz İdealist Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul 1976), 49 
76 Mehmet SILAY: ”Nurettin Topçu’nun İdeali”, a.g.e., 400. 
77 Ercüment KONUKMAN: a.g.m., 71. 
78 Ali İhsan BALIN: a.g.m., 49. 
79 Ercüment KONUKMAN: a.g.m., 69. 
80 Aclan SAYILGAN: a.g.m, 95. 
81 Muzaffer CİVELEK: a.g.m., 15. 
82 Ali BİRİNCİ: a.g.m.,439. 
83 Ali BİRİNCİ: a.g.m., 434. 
84 Mehmet SILAY: ”Nurettin Topçu’nun İdeali”, a.g.e.,396. 



 

 

 

 

32 

 

ve fakirleri yanında muayene ettirmek için Cerrahpaşa’ya götürürdü.85 

Öğrencilerini güler yüzle karşılar ve fakat sohbet sırasında hep ciddi ve titiz 

olurdu. Derin bir inanç duygusuna sahipti.86 Merhum Abdülaziz Efendinin 

«hizmet ehli» tabirinde ifadesini bulan; bilgili, salahiyetli, gönülden iş yapan, 

riyasız, fedakâr, çalışkan, milletini seven insanların toplumda yaygınlaşıp, 

toplumu aydınlatmasını hedef alan dilek ve çabası onu mutlu kılan bir 

özlemiydi.87  

 

     Önce süratli konuşması, çok dikkat edilince fark edilen bazı tikleri göze 

çarpar. Sonra, geniş, entelektüel bir alın, iç dünyası harikulade zengin 

insanlara mahsus ince, derin, manidar bir çehresi vardı88.  

 

      Ayhan Yücel Nurettin Topçu’yu şöyle tasvir ediyor: 

       “Bilgiliydi, kültürlüydü, kibardı, çalışkandı, cesurdu, 

mertti, duyguluydu, merhametliydi, dürüsttü, ama bu 

kelimelerle onu anlatmak da imkânsızdı. Bir haksızlık 

karşısında nasıl tahammülsüzleştiğini, olaylar karşısında 

nasıl duygulandığını, insanlara, tabiata, olaylara ne açıdan 

bakıp, nasıl fikir yürüttüğünü, tahlillerini görüp dinleyenler bu 

«anlatılmazlık» da birleşeceklerdir. Evet, O yakından görülüp 

dinlenilmeliydi: Bir «irade» bahsinde, bir «mesuliyet», bir 

«iman» konusunda konuşurken nasıl duygulanıp,  âdeta 

bütün varlığının bir «irade», bir «mesuliyet» veya bir «iman» 

kesildiğini, şahsında konuların canlanıp görülür hale 

geldiğini, dinleyenleri de bir hikmet sevgisi, bir hayranlık ve 

bir düşünce, duygu vecdi içinde heyecanlandırdığını biliriz de 

bu heyecanı ve onun kaynağını dile getirip anlatamayız. 

Şimdi bu heyecan, bu hikmet hazı, insana büyüklükleri 

öğreten, varlığının derinliklerini duyuran, insanı izzeti nefisli 

                                                
85 Mehmet SILAY: a.g.m., 400. 
86 Nevzat YALÇINTAŞ: a.g.m., 453. 
87 Ayhan YÜCEL: a.g.m.,54-55. 
88 Orhan OKAY: a.g.m, 44. 



 

 

 

 

33 

 

kılan bu sohbet, milliyetçilikte kristalleşen bir insan sevgisinin 

yayıldığı bütün konuşmalar, onun etrafında, ondan feyiz alan 

kuşaklar bırakarak gerilerde kalmıştı.”89  

 

         O, bir yüce ülkü ve ahlâk adamı ve hocası idi, bir idealistti; öyle yaşadı, 

öyle öğretti ve son günlerini dahi bu ilim ve inançlarını liselere ahlâk dersleri 

vererek, kitaplar yazarak, anlatarak geçirdi, samimiyet timsali idi, O 

söylediklerine, yazdıklarına uymayı kendi hayatında inandığı bu esasları 

uygulamayı şiar edinmişti. Samimî dindar bir kişiydi, her türlü batıl itikat ve 

düşünce ve davranışlardan arınmış bir Müslümanlıktı onun tuttuğu, 

savunduğu din, Kur’an’a göre yaşamak, Hazret-i Peygamber’i örnek almak, 

ahlâkın temeli olmalıydı. Gösterişten nefret eder, çok defa konfora ve hele 

israfa ve safahata ve lükse isyan ederdi.90 Topçu, her konuda ruhsuz, 

duygusuz, kaba ve gösterişçi hareketlere kızardı. Gösteriş, riya ve 

dalkavukluk olarak yapılan davranışlardan iğrenirdi. Riyakâr politikacı, 

dalkavuk yazar, sahtekâr tüccar, merhametsiz doktor, hilekâr esnaf, rüşvet 

alan memur, çığırtkan mevlitçi, kasıntı imam ve keramet taslayan şeyh hepsi 

aynı cinsten, aynı soydan sayılırdı. Birinin öbüründen farkı yoktu.91  

 

         Dinin ne demek olduğunu bilen, inanan ve dinî hayatı yaşayan bir 

insandı. Din onda bir irade ve disiplindi; hayat ve ahlâk disiplini. İbadetini 

büyük bir ciddiyetle ve aksatmadan yaptığı halde bir tek defa olsun onun 

namazdan bahsettiğini ve başkalarına namaz kılmayı tavsiye ettiğini işiten 

olmamıştır. O böyle bir tavsiyeyi gevezelik kabul eder, daha doğrusu dinin 

kutsallığına ve insanın vicdanına karşı tecavüz sayardı. Namazı ve ibadeti 

diline dolayanlara, hele her önüne gelene namaz tavsiye edenlere kızardı.92 

Bunlar insanın ve dinin ne olduğunu bilmeyen kaba ruhlu yobazlar ve 

saygısız insanlardı. Bu tarz davranışlara ait bir de hikâye anlatırdı: 

                                                
89 Ayhan YÜCEL: a.g.m., 53 
90 Ali İhsan BALIN: a.g.m., 48 . 
91 Emin IŞIK: a.g.m., 88. 
92 Emin IŞIK: a.g.m., 88. 



 

 

 

 

34 

 

    “İlkokula (iptidaîye) gittiğimiz zaman öteki sınıfın siyah 

sakallı bir hocası vardı. Bu zat çok disiplinci idi. Bütün sınıfa 

abdest aldırır, öğrencileri yürüyüş kolunda sıraya dizer, sonra 

da okulun karşısındaki camiye namaza götürürdü. Onun bu 

hali başta okul müdürü olmak üzere birçok öğretmenin 

takdirini kazanırdı. Aradan yıllar geçti, Cumhuriyet ilân edildi 

ve inkılâplar yapıldı. Bu öğretmenin sakalını kestiğini ve 

Kasımpaşa tarafında bir okula nakledildiğini öğrendik. Orada 

aşırı bir inkılâpçı olmuş. Okulda kendi halinde sessiz bir 

hanım öğretmen varmış. Fakat bu, o hanım öğretmenin 

namaz kıldığını öğrenmiş. “Bir öğretmen nasıl namaz kılabilir. 

Bunun yaptığı iş inkılâplara aykırıdır” diyerek, öğretmeni üst 

makamlara şikâyet etmiş. 

Topçu, bu olayı anlattıktan sonra acı bir tebessümle güler, 

«Demek ki adam namaz kıldığı zaman da dindar, değilmiş» 

derdi.” 93 

 

        Dindarlığı iddia haline getirenlerden tiksinirdi. İbadetini, ibadetlerini gizli 

yapmaya gayret ederdi.94 Derin bir dini hayatı, dervişane bir tevazuu vardı.95 

 

      Topçu, samimiyete meftundu, sevgiye inanıyordu. Bütün hayatı boyunca 

bunun için yaşadı.96 Topçu’ya, mütefekkir, dava insanı, ideal insanı 

denilebilir. Ancak o bir âşıktı; bir aşk insanıydı. Düşünmeye âşıktı, davasına 

âşıktı, milletine âşıktı, her şeyden önce Yaratanına âşıktı. Bu aşkının tek 

kaynağı inancı ve yaşadığı ıstıraptı. Yazdığı her satırda bu ıstırabın feryadını 

duymak mümkündür. O istiyordu ki hayat ıstıraptan doğma bir aşk hayatı 

olsun. Onun için ıstırapsız bir kalp baykuş yuvası gibi viranedir. Aşk Allah’la 

insan arasında tek ve gerçek ilişkidir. Allah’la insan arasında en kısa yol 

                                                
93 Emin IŞIK: a.g.m., 85. 
94 Mustafa KUTLU: a.g.m., 120. 
95 Ercüment KONUKMAN: a.g.m., 71. 
96 Emin IŞIK: a.g.m., 88. 



 

 

 

 

35 

 

budur.97 O bir âşıktı: Âşıkların aşkına âşıktı. O, âşık ruhlar arıyordu. İlme 

âşık, sanata âşık, tabiata âşık ruhlar. O biliyordu ki konusu hangisi olursa ol-

sun hepsi Allah'a götürürdü. O, Mevlâna'da, Yunus Emre'de, Hallacı 

Mansur'da, Yavuz Selim'de, Mehmet Akif de, Hüseyin Avni Ulas'ta, Remzi 

Oğuz Arık’ta, Mehmetçik’te, J. J. Rousseau'da, Dostoyevski'de, V. Hugo'da 

barınan ruha âşıktı. Sanki onun ibadeti bu ruhları tanıtıp, onlardaki 

büyüklükleri gösterip sevdirmekle tamamlanıyordu. Onlardaki, büyüklüklerin 

hayranı idi. Belki bu yüzden, küçüklüklere de o derece tahammülsüzdü.98 

Kısa vadede ve pratikte ümitsizdi, bedbindi, fakat gerçek bir müminin bütün 

ümidi ve neşesi hayatını, münasebetlerini bütünüyle kuşatmıştı. Bu 

topraklara, bu insana, bu tarihe, bu mirasa güveni ve inancı tamdı, ilmî olarak 

da bu birikimin birilerinin arzusu ve düzenlemesiyle ortadan kalkmayacağını, 

kaybolmayacağını biliyordu.99 

 

     Eşine az rastlanır hatiplerdendi, heyecanlandırıp duygulandırmaktan çok 

sözleri düşündürücü ve vicdan muhasebesine zorlayıcı idi.100 Topçu, seminer 

ve konferanslarına mutlaka ciddî bir şekilde hazırlanarak, yazılı gelirdi. 

Hazırlıksız gelenleri tenkit ederdi. Kötü alışkanlığımız alkıştan hiç hoşlanmaz, 

alkışı mukabelesiz bırakır, alkıştan yüz çevirirdi. “Eski yazımızı bilmek, lisan 

bilmek gibidir. Her milliyetçi genç sağ yazımızı öğrenmeli”101 derdi. 

 

      Nazik ve kibar insandı. Bir gün dostlarının yanından ayrıldıktan biraz 

sonra geri gelir, «Elinizi sıkmadan ayrıldım galiba» diyerek oradakilerin tek 

tek ellerini sıkıp çıkar.102  

 

     Bir su tiryakisi olan Topçu,, öğrencileriyle sohbeti su başlarında yapardı. 

Hiç kimsenin olmadığı ve akıntının en sert olduğu yerde Saray Burnu’nda 

                                                
97 Fatih GÖKDAĞ: “Mana adamı Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul 1976),106. 
98 Ayhan YÜCEL: a.g.m., 54. 
99 İsmail KARA: a.g.e., 179. 
100 Ali İhsan BALIN: a.g.m., 48. 
101 Sıtkı EVREN: a.g.m., 60 
102 Sıtkı EVREN: a.g.m., 60. 



 

 

 

 

36 

 

denize girerdi.103 Yaz aylarında öğrencileriyle toplu halde Karakulak, Hünkâr 

ve Tomruk sularına geziler düzenlerdi. Bu çeşit gezilerde bir su başına 

gitmeyi daima hoca ister, herkes kendine göre yiyecek bir şeyler getirirdi. 

Hoca ise genellikle köfte yaptırırdı ve meyvenin iyisini getirirdi. Suyun alasını 

bildiği gibi, etin ve meyvenin iyisini seçmesini becerirdi. Onun kasabı aynıydı, 

manavı aynıydı ve hatta fırıncısı aynıydı.104   

 

     Üstün zekâya, nezakete, ahde vefaya ve sağlam dini inançlara sahipti.105 

Fazilet için, namuskârlık için, şahsiyet için, ideal için, dostluk için, fedakârlık 

için ve insanlık için bir sembol istenirse, Nurettin Topçu'nun hayatı en manalı 

bir abidedir.106 Dürüst ve dosdoğru olmak esastı. Bu konuda yanlışlık 

yapanlarla ilgisini kesiyordu.107 Dostluğuna ve samimiyetine tamamıyla 

inanmadığı, kendine göre imtihandan geçmemiş bir kimsenin ikramı onu 

ürpertir, kendisini bir nevi minnet altında hisseder, o şahıs hakkında tarafsız 

tenkit serbestliğinin zedelenmiş olmasından korkardı. Bunun için de, bu çeşit 

ikramları yadırganacak bir heyecan ve sertlikle reddederdi. Aslında çok ince 

ve nezih bir yaradılışı vardı. Gerçi bir dostuna aylarca uğramadığı olurdu. 

Fakat kendisine ihtiyaç olduğunu hisseder, arkadaşlarının paylaşılacak acıları 

olduğunu öğrenirse, ziyaretlerinin arkası kesilmezdi.108 Bir ziyareti karşılıksız 

bırakmak, bir mektubun ve tebrikin cevabını ihmal etmek, randevularına 

gecikmek onun anlayışına sığmazdı.109 O, her işinde çok dakikti. 110Bu düzen 

çalışma odasına kadar yansımıştı.111 

 

    Sağlıklıydı, çünkü gösterişe kaçmayan, disiplinli, sade bir yaşayışı vardı. 

Sigara, içki kullanmazdı.112 Ömrü boyunca hasta olmadı denilebilir. Sağlığına 

                                                
103 Sıtkı EVREN: ”Nurettin Topçu’nun İdeali”, a.g.e.,397. 
104 Ercüment KONUKMAN: a.g.m,67.  
105 Ercüment KONUKMAN: a.g.m., 66. 
106 Lütfü BORNOVALI: a.g.m., 63. 
107 Nevzat YALÇINTAŞ: a.g.m., 453. 
108 Lütfü BORNOVALI: a.g.m.,62. 
109 Lütfü BORNOVALI: a.g.m.,63. 
110 Mehmet SILAY: ”Nurettin Topçu’nun İdeali”, a.g.e., 397. 
111 Nevzat YALÇINTAŞ: a.g.m., 453. 
112 Aclan SAYILGAN: a.g.m., 95. 



 

 

 

 

37 

 

çok dikkat sarf ederdi. Sabahları erken kalkardı. Eşyaya kıymet vermezdi. 

Zoraki elbise alır, zoraki yeni ayakkabı giyerdi.113 

 

     Kemaliye'yi (Eğin, annesinin memleketi) çok severdi. Yazları gider kalırdı. 

Dağlarda, su başlarında yalnız dolaşmaktan hoşlanırdı.114 Hayatını annesinin 

sevgisine adamış, onu mutlu kılabilmek için hiç bir fedakârlıktan 

kaçınmamıştı. Böylece yüce Peygamberin bu mevzudaki ilâhi emrini tam 

anlamıyla yerine getirmek ister gibi bir hâli vardı.115 

   

 

1.1.7- Son yılları 

 

     Emekli olarak, daha çok zaman bulunur düşüncesiyle, biraz kendisinin, en 

çok da öğrencilerinin gerçekleşmesini beklediği bazı eser projeleri vardı. 

1974 Kasımında yaş haddinden emekliye ayrıldı.116 Onu bu günlerde 

görenler, çok sevilen bir meslekten ayrılmanın büyük yıkıcılığının tezahürünü 

fark ediyorlardı. Bu firakın elemi fazla sürmedi, Topçu, emekliliğinden kısa bir 

süre sonra hastalandı.  Bir öğrencisi O’nu hastanede ziyarete gidince Topçu 

şöyle der:  

     “Hasta olmam sanırdım. Tam babamın yaşını geçerken 

ihtar aldım. Çocuklaştım. Güneşli bir bahar günüydü. 

Pencereden deniz ve Kadırga semtindeki evlerin kırmızı 

kiremitleri görülüyordu. Pencereden damlara bakıyordum. 

Kim bilir damların altında neler oluyor. Hayat beş on takım 

elbise, elli altmış takvimden mi ibaret? derdi. Topçu'nun 

hayatı, Türk çocuklarının kurtuluşu yoluna harcanmış bir 

hayattır. Hâle baktıkça titriyor ve soruyordu: “Çocuk denen ve 

nüsha-i kübra olan bu ilahî cevherden birtakım hırslarla yüklü 

çehreler çıkarmak hüner mi, inkılâp mı, nedir dersiniz? 

                                                
113 Mustafa KUTLU: a.g.m.,120. 
114 Mustafa KUTLU: a.g.m.,120. 
115 Ercüment KONUKMAN: a.g.m, 71. 
116 Orhan OKAY: a.g.m., 47. 



 

 

 

 

38 

 

Mezarımızda dolaşacak ayaklar acaba Allah'ın emaneti olan 

o melek adımlar mı olacak? Yoksa yoksa?”117 

 

         Son yıllarda ülke bütünlüğünü ve hatta bağımsızlığımızı dahi tehlikeye 

sokmak eğilimleri gösteren aşırı sol ve sosyalizm akımlarından çok fazla 

endişe duyar olmuştu.118 

 

     Tabiat hayranı olan Topçu, Mehmet Sılay’a şöyle diyordu: “Öleceğime 

değil şu güzel tabiattan uzaklaşacağıma acıyorum. Acaba  orası da böyle 

güzel mi?"119 

 

      Emekli olduktan sonra arkadaşı İsmail Dayı’ya müteaddit defalar “Acaba 

Bursa'daki küçük camilerden birinde bir vazife istesem, ömrümün sonuna 

kadar orada, o küçük camide kalsam kabul ederler mi?” diye sormuştur. 

Bursa'ya çekilmek idealiydi. 

 

         Nisan 1975 de hastalandı. Hastalığının teşhisinde güçlük çekildi.   

Cerrahpaşa hastanesine kaldırıldı.  Had safhaya varan sancıları üzerine 

ameliyata alındı. Netice Kanser'di. Bu ıstırap 10 Temmuz'a kadar devam etti. 

Hastalığını biliyordu, ancak bunu çevresindekilere hissettirmemeye 

çalışıyordu.120 

 

      10 Temmuz gecesi saat l2.30 civarında Hakk’ın rahmetine kavuşan 

Nurettin Topçu, Fatih Camii'nde kılınan cenaze namazından sonra, 

Kozlu'daki kabristana defnedildi. Mezarının başında sevenlerinden,  

yakınlarından, talebelerinden oluşan bir kalabalık vardı.121  

 

                                                
117 Sıtkı EVREN: a.g.m., 58. 
118 Ali İhsan BALIN: a.g.m., 50. 
119 Mehmet SILAY:”Bir Nurettin Topçu Vardı” a.g.e., 29. 
120 Mustafa KUTLU: a.g.m., 120. 
121 Mustafa KUTLU: a.g.m., 120. 



 

 

 

 

39 

 

        “Nurettin Topçu'nun ölümüyle milliyetçiler büyük bir mürşidini, Türk 

milleti de bir yirminci yüzyıl velisini kaybetti"122 Milletine borçlu olarak hayatını 

bitirenlerin rağmına o alacaklı gitti. Ama Topçu, katiyen bu zihniyette bir 

adam değildi. Hayatı boyunca hiçbir hizmetini ve vazifesini bu manada 

düşünmemişti.123 

 

      Nurettin Topçu, öğrencilerine hep şu sözü söylemişti: “Büyük ruhlar kılıç 

gibidirler. Onlar yaşarken, bu kılıç kındadır. Ölünce kınından sıyrılır, 

ruhlardaki cihadı onlar yaparlar.124 

 

 

 

1.2- FİKİR DÜNYASINDA ETKİLİ OLAN KİŞİLER 

 

 

      Buz dağları ne kadar heybetli görünse de bunun suda kalan kısmını 

görmeden bir değerlendirmede bulunmak daima aldatıcı olur. Fikirleriyle, 

duruşlarıyla, tavırlarıyla ve yaptıkları işlerle heybetli duran insanlar da 

böyledir. Onların ardındaki güçleri çözmeden o kişi ve düşüncesi hakkında 

görüş bildirmek tek başına sağlıklı netice vermeyebilir. Öyleyse büyük 

insanları araştırırken onlar hakkında net bilgiye ulaşmak için onların ardındaki 

insanların kimler olduğunu, niteliklerini ve ne derecede etkide bulunduğunu 

da ortaya koymak gerekir. Nurettin Topçu gibi önemli bir düşünürün ardındaki 

kişileri ve Topçu üzerindeki etkilerini de bu bağlamda değerlendirmek gerekir.    

 

 

 

 

 

                                                
122 Mustafa KÖK:“Ölümünün On Beşinci Yılında Nurettin Topçu’yu Hatırlarken”, Milli 
Kültür,s.14, (Temmuz,1990), 29. 
123 Emin IŞIK: a.g.m., 82. 
124 Sıtkı EVREN: a.g.m.,61. 



 

 

 

 

40 

 

1.2.1- Maurice Blondel 

 

      1861’de doğmuştur. Fransa’da önemli filozoflar arasında yer alır. Blondel 

Katolik bir filozoftur. Seküler felsefecilerden farklı olarak Katolikler, felsefe’de 

skolastik öğretilere ve tabiatıyla dine yakın dururlar. Batının ve dolayısıyla 

dünyanın içinde bulunduğu inançsızlık, maddileşme ahlâki çöküntü, dinden 

ve maneviyattan uzaklaşma buhranına, bir din mensubu olarak çözüm 

arayan bu felsefeciler, bilim, felsefe ve dinin uzlaşabileceği bir fikriyat 

oluşturma gayreti içindeydiler. Blondel, hareket felsefesi ile bir çözüm 

teklifinde bulunmuş, bilimin, ahlâkın ve metafiziğin ortak bir düğüm noktası 

olan bütüncül bir bilim kurmak istemiştir.125    

         

        Blondel’in en mühim eseri, doktora tezi olarak yazdığı “Action”dur 

[1893]. Ondan sonra 1904’de “Tarih ve Dogma”sını, Hıristiyan Felsefesi 

mecmuasında birçok makalelerini neşretti. Nihayet 1932’de “Katolik felsefesi” 

problemini çıkardı. 1934 ve 1935 senelerinde “La Penseé “ adlı büyük bir 

eserin birinci ve ikinci ciltlerini neşretti. Bu son eserinde “Action”u genişletmiş 

ve yenileştirmiştir.126 

 

    Blondel, Hareket Felsefesi’nin kurucusudur. Fransızlar 1870 harbinden 

elim bir mağlubiyetle çıktıktan sonra Blondel’in kurduğu hareket felsefesi, 

insanda başlayan hareketin gerçek yolu takip edilirse, mutlaka Allah’a 

götüreceğini müjdelemişti.127 Blondel tabiî kifayetsizliğe; insanın yalnız kendi 

kuvvetleriyle zarurî gayesine ulaşmasının imkânsız olduğuna kanidir. İnsan 

ne yaparsa onu Allah’ın lûtfu ile yapar. O halde şu iki amelî vaziyeti 

birleştirmek gerektir: Yapabildiğimiz her şeyi yapmak,   fakat aynı zamanda 

bütün yaptıklarımızın ne de olsa kifayetsiz olduğuna kani olmak.   Bu manada 

“action” bütün insan olsa gerektir. Fakat önce, onun tamamıyla “Allah 

tarafından istenmiş” olması lâzımdır. Mutlak olarak imkânsız ve mutlak olarak 

                                                
125Ali GÜNDOĞAN: Maurice Blondel mad, Felsefe Ansiklopedisi, II, (İstanbul, 2005),731. 
126 H.Z.ÜLKEN, Yirminci Asır Filozofları,  (İstanbul, 1936), 74. 
127 Nurettin TOPÇU: Kültür ve Medeniyet (İstanbul, 2004) ,46. 



 

 

 

 

41 

 

insana zarurî. İşte (surnaturel) mefhumu buradan doğuyor. İnsanın action’u 

insanı aşıyor. Ve aklının bütün cehdi onun muktedir olamadığını ve vaz-

geçemediğini görmesidir.128  

 

           M. Blondel’e göre bizi imana götürecek şey Action’dur. Action ideal ile 

reel, başka bir tabirle Allah ile insan arasında köprüdür. O bize sonsuzluk 

(namütenahilik) şuurunu verir ve bu suretle aklın hudutlarını aşarız. Şu halde 

Action, alelade umumî bir faaliyet değil,   fakat bize imanı veren geniş mistik 

bir hamledir.129 

 

       Blondel, Nurettin Topçu’nun tercih ettiği doktora hocasıdır. Topçu’daki 

mistik düşünce sistemi Blondel’den etkilenmesi neticesinde oluşmuştur. Bu 

etkilenme doğrultusunda Topçu, o dönemde etkili bir eser olan isyan ahlakı 

eserini ortaya koymuştur. Bu eserde Türkçe dersi verdiği ve Hallac-ı Mansur 

hakkında yoğun bilgi alışverişinde bulunduğu Massignon’un etkisi 

görülmektedir hatta Massıgnon Topçu’dan “Son Hallac-ı Mansur” diye 

bahseder.  

      Topçu Blondel’in hareket felsefesini şöyle özetliyor: 

     “Blondel, “Nerede yürünürse Allah oradadır; durduğumuz 

yerde o yok olmuştur” diyor. Bütün ruh ve vücuduyla hareket 

eden insan, Allah’a, yani hakikatlerin hepsine ulaşacaktır. 

Yalnız hissetmek, yalnız zekâ ile ölçmek, yalnız bedenin 

ihtirasları ile kımıldanmak Hakk’a ulaştırmaz.”130  

 

        Topçu, hocasının Paris’te kalıp eğitimine devam etmesi yönündeki 

ısrarlarına rağmen Türkiye’ye dönmüş ve bu düşünceyle yurdundaki 

hizmetine başlamıştır. Hareket felsefesinden etkilenen Topçu, Türkiye’de 

Hareket Dergisi’ni çıkarmış ve bu dergi düşünsel etki anlamında bir aksiyon 

oluşturmuştur.   

                                                
128 H.Z.ÜLKEN: a.g.e., 75. 
129 H.Z.ÜLKEN: a.g.e., 77. 
130 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 90. 



 

 

 

 

42 

 

 

         Topçu, Türkiye’ye döndüğünde Blondel ve Massıgnon gibi ruhi 

incelmişliği ve mistik yapıyı sunabilecek birini arar. Bu manada birkaç kişiyle 

tanışır fakat aradığını bulamaz. Bu arayıştan bunalan Topçu, arkadaşına iç 

sıkıntısını: “Hoca’da papaz da adam aldatıyor” diyerek dışa vurur. Aramaları 

netice verir ve gönlünü bağlayabileceği, düşüncelerini açabileceği ve zihnini 

kurcalayan sorularına cevap bulabileceği birini bulur. Bu kişi Zeyrek 

Çivicizade imamı Abdülaziz Bekkine’dir.  

 

 

1.2.2- Abdülaziz Bekkine  

 

     1895'te İstanbul'da doğdu. Ailesi Karahanlılar'dan da önce ilk Müslüman 

Türk devletini kuran İtil-Volga Bulgar Türklerinin ünlü başkenti Kazan'dan 

İstanbul'a göçmüştür.131 İlk tahsilini İstanbul'da gördükten sonra 1910'da 

ailesi tekrar Kazan'a yerleşti. 1917'de Rus İhtilâlinin vuku bulması ve 

babasının ölümü nedeniyle Buhara'ya göç etti. Kazan'da olduğu gibi 

Buhara'da da ilim tahsilini sürdürdü. 1920'li yıllarda tekrar İstanbul'a geldi ve 

burada Bayezid Medresesine girdi. Abdülaziz Bekkine'nin tasavvufa kesin 

olarak yönelmesi Bayezid Medresesindeki öğrencilik yıllarına rastlar. Sınıf 

arkadaşlarından ve yine son dönem sufîlerinden Mehmet Zahid Kotku [1897–

1980] vasıtasıyla Nakşibendîliğin Gümüşhanevî kolu şeyhlerinden Tekirdağlı 

Mustafa Feyzi Efendi [1851–1926] ile tanıştı. Bu zatın gözetiminde 

sürdürdüğü tasavvufî eğitimini 27 yaşındayken irşat icazeti alarak 

tamamladı.132 Bunun yanında Abdülaziz Bekine, Hilmi Ziya Ülken ile 

akrabaydı, teyze çocukluğuna varan bir akrabalıkları vardı.133  

 

      İmamlıkta ilk hizmeti Aksaray’da bir camide olmuştur. Bundan sonra 

sırası ile Yazıcı Baba, Kefeli ve Zeyrek Çivicizade Ümmü Gülsüm Camii’nde 

                                                
131 Ahmet ERSOY: Abdülaziz Bekine Hazretleri ( İzmir, 1992),2–4. 
132 Ahmet ERSOY:a.g.e., 5 
133 Ahmet ERSOY:a.g.e., III. 



 

 

 

 

43 

 

İmam-Hatiplik hizmetinde bulunmuştur. Zeyrek’teki bu hizmeti 13 sene kadar 

sürmüştür.134  

 

      Sade, güçlü, anlaşılır ve hikmet yüklü bir ifade tarzına sahipti. Bu yönü, 

döneminin entelektüelleri, üniversite mensupları ve gençlerle kolay iletişim 

kurmasını sağladı.135Üniversite talebesi gençlere, evinde hizmetten zevk 

duymuş, onlara himmetini esirgememiştir.136  Bir gün Abdülaziz Bekine’nin 

büyük bir iç sıkıntısıyla hayıflandığı öğrencileri tarafından şöyle aktarılır: 

    “Bir defasında, sohbet sırasında, söz döndü dolaştı genç 

nesle, üniversite talebelerine geldi. Onların irşat edilmesinin 

ehemmiyetinden, oraya atılacak tohumun verimliliğinden 

bahsetti. Bir ara Hoca  daldı gitti ve sakalını avucunun içine 

alıp çekerek ah bu sakalım, aah!.. dedi. “Ben şu devirde 

yaşadığıma ve bu makamı işgal ettiğime göre, onların 

arasına girmeli idim. Onları irşat etmeli, şüphe ve dalâlet 

bataklığından kurtarmalı idim. Yazık, yazık ki bu sakalla 

onların arasına giremem. Girebilsem dahi sözüm tesirini 

kaybeder. Yazık ki bencillik ettim. Şahsıma ait sevap 

kazanmak için sünnete uydum. Hâşâ ki sünnete uymaktan 

dolayı müteessir değilim, tövbe... Lâkin bunun sevabı bana 

aittir sadece.  Yazık ki şahsî bir sevap için umumu irşat etme, 

cemiyetin en mühim kesimini, yarının yapıtaşlarını, istikbalin 

mürşitlerini, bu an için bulundukları ve itildikleri bataklıktan 

kurtarma imkânını kaybettim. Yazık ki başlangıç hatası 

yaptım, füzeyi yanlış yerden ateşledim. Neyleyim ki artık 

sünnet terk edilemez, bu kelle gider, bu sakal kesilemez.” 

diye acı acı hayıflanmıştı. Hoca bunları anlattıktan sonra bize 

dönmüş ve “Biz, başkaları saplandıkları bataklıktan 

kurtulsunlar, büyük günahlar işlemesinler diye şahsî sevap 

                                                
134 İ.DOĞAN ve M.Cevat AKŞİT: Ramuz’el Ehadis (İstanbul, 1982),15. 
135 Ahmet ERSOY:a.g.e., 6. 
136 Ahmet ERSOY:a.g.e., 7. 



 

 

 

 

44 

 

kazanmaktan rahatça vazgeçebilmeli, hattâ gerekirse yine 

şahsımıza ait olmak üzere küçük günahlar işlemekten dahi 

çekinmemeliyiz. Başkalarına da cennet yolunu açabilmek için 

cehennemde biraz yanmayı bile göze almalıyız.” diye nasihat 

etmişti.”137  

 

       Sohbetlerinde ortaya bir soru koyar ve herkesin görüşünü belirtmesini 

ister; en son kendisi konuşur. Bu tarz bir sohbetin ilgi uyanıklığı sağladığı bir 

gerçektir. İlk haccına giderken hudut köylerini yaya geçmek ve köylerde 

gecelemek durumunda kalır. Gece kaldığı köylerde, akşamki sohbete 

doyamamış birçok kişi, sabah kendisi ayrılırlarken  “keşke sizi hiç 

tanımasaydık Hocam” demişlerdi. Konuşması kısa, manalı ve veciz olurdu. 

İsterse bir mevzuyu, zamanın en kültürlü ve münevver sayılan beş kişinin 

yanında öyle konuşurdu ki, anlattıklarını içlerinden yalnız birinin anlayacağı 

şekilde söyler,  diğer dördü ise konuşulanlardan bir şey anlamazdı. Sonra 

aynı mevzuyu bu defa öyle anlatırdı ki bu sefer sadece diğer birisi anlar geri 

kalan dördü anlamazdı.  Birisiyle konuşurken bir talebesi “o kadar dikkatle 

dinlediğim ve de “Türkçe” konuştukları halde, hangi konuda konuştuklarını 

bile anlayamadım.” demiştir.138 Sohbetlerinin doyulmazlığı da bir derecede 

kendisinin bu hitabet tarzlarından gelmektedir denilebilir. İnsan her saat 

kendisi ile beraber bulunsa gene de ona ve sohbetlerine doyamaz ve 

ayrıldıktan sonra da bir an önce yanlarına dönmek için can atardı. Sohbetler 

genellikle sualli cevaplı ve ilgi çekici olur ve katılan insan oradan maddi ve 

manevi büyük bir zevk alırdı. Bu hususta tahsilli, tahsilsiz, zengin, fakir, yaşlı, 

genç fark etmezdi.139  

   

      Deha mertebesinde bir zekâya sahiptir. Hangi meslekten, tahsil ve 

kademeden olursa olsun, onunla konuşup sohbetinde bulunan herkes, zekâ 

ve ilmine hayran kalır ve o zamana kadar böyle bir kimseye rastlamadıklarını 

                                                
137 A.Nuri YÜKSEL: a.g.m.,74. 
138 İ.DOĞAN ve M.Cevat AKŞİT: a.g.e., 16. 
139 İ.DOĞAN ve M.Cevat AKŞİT: a.g.e., 16. 



 

 

 

 

45 

 

kabul ve itiraf ederler.140 Veciz hitabeti, ince sual ve cevapları bunun açık 

işaretleridir.141 

  

     Cömertliği ise anlatılmakla bitirilemez. O zamanların 30–40 liralık imamlık 

maaşının tamamını, icabında olduğu gibi muhtaçlara yollar, babasından 

kendi hissesine düşen geliri hemşerilerine verir ve gerekirse ihtiyacı olan bir 

kimseye toplu yardımlar yapar142ve geçimini de eşinin yaptığı örgülerden 

sağlardı. Konukseverliği, 'fakr' ehli oluşu ve her düşünceden insana açık 

kapısıyla tanınırdı.143 

 

     Sohbetlerinde zaman da mevzu bahis değildi. Genellikle yatsı 

namazından sonra oturulur ve icabında sabahlanırdı da. Bir kimse dışarıdan 

sohbet odasının ışığını yanar görmüşse, gecenin hangi saatinde olursa olsun 

çekinmeden kapının zilini çalıp içeri girebilirdi.144 Gündüz demedi,  gece 

demedi, sabahlara kadar oturup, anlattı izah etti, karşısındakini ikna edip 

hidayetine ve doğru yola gelmesine vesile olmak için didindi durdu.145  

       

       Nurettin Topçu’da Hoca’ya sabaha kadar yaptıkları bir sohbet 

neticesinde bağlanmıştı ve bu bağlılık Abdülaziz Bekkine’nin vefatına kadar 

devam etmişti. Bu bağlılık Topçu’nun düşüncelerini ve davranışlarını 

tamamen değiştirmiş ve bu değişiklik Topçu’nun yazılarında kendisini 

bulmuştur. Abdülaziz Bekkine’nin en meşhur eseri Nurettin Topçu’dur 

diyebiliriz. Abdülhakim Arvasi hz. Necip Fazıl Kısakürek’te nasıl bir etki 

yapmışsa; Abdülaziz Bekkine’de Nurettin Topçu’da öyle bir etkide 

bulunmuştur. Yedi yıl Paris’te kalmış ve ağırlıklı olarak mistisizm ve felsefe 

üzerine tahsil görmüş birinin bir mutasavvıfa bağlanması zor görünüyor fakat 

Topçu din-mistisizm ilişkisini Müslüman bir sufi’nin şahsında yakalamış, 

                                                
140 İ.DOĞAN ve M.Cevat AKŞİT: a.g.e., 16. 
141 İ.DOĞAN ve M.Cevat AKŞİT: a.g.e., 16. 
142 İ.DOĞAN ve M.Cevat AKŞİT: a.g.e., 16. 
143 Ahmet ERSOY:a.g.e., 7. 
144 İ.DOĞAN ve M.Cevat AKŞİT: a.g.e., 16. 
145 Ahmet ERSOY:a.g.e.,7. 
 



 

 

 

 

46 

 

doğu-batı kültüründen yeni sentezler elde etmiş,  felsefeyi tasavvufun emrine 

vermiştir. Topçu, Abdülaziz Bekine ile aralarındaki bağı şöyle anlatıyor:  

      “Hocam, beni şüphe çukurundan alıp, iman irtifalarına 

çıkardı. Geceleri saat bire, ikiye kadar oturur, uykusu gelen, 

meselesi olmayan veya problemi halledilenler gittikten sonra 

saatlerce sohbet ederdik. Ben hep sorardım, O hep cevap 

verirdi. Şüphelerimi dağıtır, istifhamlarımı çözer, sıkıntılarımı 

giderirdi. Şu kadar senelik tahsil, bu kadar senelik okuma ve 

araştırmalarımda, felsefede, ilimde, Avrupa’da bulamadığımı 

O'nda buldum. Bu sohbetlerimiz sonunda kafamda hiçbir 

istifham kalmayınca izin alır kalkardım. Tam ayakkabımın 

birini giyip ikinciye sıra gelince kafama yeni bir soru takılırdı. 

Geri dönsem rahatsız ederim diye düşünürdüm; kalsam o 

sual kafamdan çıkıncaya kadar bana rahat vermez ve kolay 

kolay da çıkmazdı. Hocam, şeyhim, mürşidim bu hâlimi 

bilirdi. Beni tebessümle karşılar, bin kere de dönüp gelsem, 

sanki yeni oturmuşuz gibi sohbete devam eder ve 

şüphelerimi yine dağıtır, suallerimi yine cevaplandırır ve beni 

sükûnete kavuştururdu.”146 

 

     Abdülaziz Bekkine’nin hutbeleri çok orijinaldir. Topçu bunları yazmak ister 

fakat hoca hutbe esnasında bir şey yapılmaz diyerek karşı çıkardı. Bunun 

üzerine Topçu, latife yaparak dışarıda durup, pencereden sizi dinleyip 

yazsam olur mu? derdi.147 Topçu ile hoca arasında çok yakın bir ilişki vardır 

öyle ki Topçu, Abdülaziz Bekkine’nin vefaatının yaklaştığı günlerde bile 

hocasının yanında bulunur. Vefatından üç gün önce Topçu’ya  “lütfen bunlara 

söyle, hastaneye götürüp beni yormasınlar, sırada üç merdivenim kaldı.” 

demiştir.148  

 

                                                
146 A.Nuri YÜKSEL: a.g.m., 74. 
147 Ahmet ERSOY: a.g.e., VI. 
148 Ahmet ERSOY: a.g.e, 42. 



 

 

 

 

47 

 

   Abdülaziz Bekine 2 Kasım 1952 pazartesi öğle vakti vefat etti.149 Kabri 

Edirnekapı Sakız Ağacı Şehitliği’ndedir.150  

   

      Hoca’nın vefatı Nurettin Topçu’yu derinden sarsar ve hislerini Taşralı adlı 

kitabında bulunan “Yıldırımın huzurunda” adlı hikâyesi ile ortaya koyar. 

Topçu hikâyede duyduğu derin acıyı şöyle dile getirir:  

     “Ruhlarımızın önünde yürüyen o büyük varlığı kaybettim. 

Acılarım, zamanın ve kaderin kollarıyla kucaklanmayacak 

kadar engindi. Onun, bende şimdi muamma olan son 

bakışında melek masumluğu ile ilâhi bir emir birleşmiş 

gibiydi. Hicap ile ihtarın bir bakışta böyle birleştiğini ömrümde 

görmemiştim. Peygamberane sakalının üstünde 

namütenahiye kolayca dalan mavi gözler de kapandıktan 

sonra sahipsiz kalmıştım. Sanki hakikat ve aşk âleminden 

atılmış da gölgeler ve yoksul mücrimler dünyasına 

sığınmıştım. Başım bir taş ocağından alınmış iri bir parça gibi 

gövdemin üstüne yüklenmişti. Ve bir gece karanlığında ben 

bu ümitsiz baş, lüzumsuz gövde ile her tarafı kapalı bir 

arabanın içinde sürükleniyordum. Şerden ve ıstıraptan 

yapılmış bir insanlığın üstüme çöken ağırlığı altında 

bunalıyor, boğuluyordum. Ben sürünüyordum, araba 

yürüyordu. Yolumuz Bursa'ya çıkacaktı. Sabaha karşı katı 

karanlıkta arabanın dar kapısından inerek toprağa ayak 

bastım. Arza temas beni ürpertti. Toprağın küf ve nur kokulu 

havası içinde vücuduma bir ürperme geldi. Bana birçok 

melekler dokunuyorlarmış gibi ürperiyordum. Şu anda kirli ve 

yaralı derimden soyuluyor da kurtarıcı Allah eliyle, aradığım 

sevgilinin sanatıyla yeniden yaralıyormuş gibi ürperiyordum. 

Ürpertici vahye Tur’dan bir seda geldi; Hîra'dan bir nida geldi. 

Henüz karanlıkta yatan Bursa'nın minarelerinden birinde 

                                                
149 Ahmet ERSOY: a.g.e, 41. 
150 İ.DOĞAN ve M.Cevat AKŞİT: a.g.e.,15. 



 

 

 

 

48 

 

sabah ezanı okunuyordu. Dirileri kurtarıcı ölüler gibi ruhuma 

sarılan bu müjdeye şükretmek için yeryüzüne kapanmak 

ihtiyacını duyuyordum. Sevinçten ağlamaya, secdelere 

kapanmaya davetli idim….151 Sımsıkı sarıldığım varlığı terk 

etmek imkansızdı; barındığım sevdadan vazgeçmek 

imkansızdı.”152  

 

 

1.2.3- Diğerleri 

 

1.2.3.1- Hüseyin  Avni Ulaş 

 

      Hüseyin Avni Topçu’nun aile dostudur. Küçük yaştan itibaren tanıdığı bu 

kişi sık sık Topçu’nun baba evine ziyarete gelirdi. Bu yaşlarda Topçu, 

Hüseyin Avni’den etkilenmeye başlar ve şahsiyet dokusu onun şahsiyeti 

doğrultusunda oluşur. Topçu’nun gözünü budaktan esirgemeyen tavrında 

Hüseyin Avni’den etkilenmesinin de büyük payı vardır. Topçu Paris’ten 

dönüşünde Hüseyin Avni’nin kızıyla evlenir.153 

 

    Gençağazâde Hüseyin Avni 1303 (1887) senesinde Erzurum’un Künbet 

köyünde doğdu. Babası Musa Beydi. Genç yaşında tahsil için İstanbul’a 

gelerek Vefa Sultanisi’nde okudu. Sonra Mekteb-i Hukuk’u bitirerek 

avukatlığa başladı. Birinci Cihan harbi’ne iştirak ederek Kafkas cephesinde 

dört sene kaldı. Hüseyin Avni memleketin sefaletlerini ilk defa Anadolu 

çocuğuyla yan yana bulunduğu orduda öğrenmişti. Harpten sonra Erzurum’a 

döndüğü zaman Şark vilayetlerinin Ermeni faciasına korkunç bir sahne 

olduğunu gördü. Erzurum’da Maliye Hukuk müşavirliğine tayin edildikten 

sonra mebusluğa seçildi. Erzurum’da, İstiklal mücadelesinin başlangıcı olan 

tarihî kongreyi birkaç arkadaşıyla birlikte kurdu. Sonraki toplantılarına 

                                                
151 Nurettin TOPÇU: Taşralı (İstanbul, 2005), 243. 
152 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 244. 
153 Mustafa KUTLU: a.g.m., 113 



 

 

 

 

49 

 

Mustafa Kemal Paşa’nın da iştirak ettiği bu kongre, millî davanın esaslarını 

hazırlamıştır. Bu esnada Hüseyin Avni Erzurum’un köylerini dolaşarak halkın 

perişan maneviyatını diriltmeye, İstiklâl aşkını aşılamaya çalışıyordu. Bu 

esnada halkla memurların açılan arasını düzeltmek için uğraşıyordu.154  

 

     Hüseyin Avni birinci devre T.B.M.M.'nin Erzurum milletvekilidir. 

Erzurum'un bu medenî cesaret timsali büyük hatibi için "Birinci Meclis'in 

zekâsı Mustafa Kemal ise, ruhu da Hüseyin Avni Ulaş'tır.” 155 denilir. Hüseyin 

Avni öylesine bir vatan aşkına sahiptir ve davasına öylesine sadıktır ki; 

yolundan çevirmeye çalışanlara  “köprünün üstünde evladımla karımı, 

üzerlerine gaz yağı dökerek yaksalar yine millet mücadelesinden dönmem” 

diyordu.156  

        

 

1.2.3.2- Mehmet Akif Ersoy 

 

     Mehmet Akif 1873 (1290)’de İstanbul’da doğdu. Öncelikle adet üzere emir 

Buhara mahalle mektebine gitti. Sonra Fatih iptidaisini (ilkokul) daha sonra 

Fatih Merkez Rüştiye’sini bitirdi. Bu arada babasından Arapça dersi aldı.  

Baytar mektebine başladı ve birincilikle bitirdi.  1893’te baytar müfettiş 

muavini oldu ve aynı zamanda ilk neşriyatını da yayınladı. Rumeli, Arnavutluk 

ve Şam’da bulundu. Bu arada hafızlığını ve Fransızcasını geliştirdi. O 

günlerde M. Akif’in şiirleri dönemin gazete ve dergilerinde yayınlanıyordu. 25 

yaşındayken evlendi, altı çocuğu dünyaya geldi. Birçok resmi vazife de 

bulunan Akif birçok ülkede de çeşitli görevlerde bulunmuş ve bir taraftan 

Sebiürreşad Dergisini çıkarmaktaydı. Akif, Cumhuriyetin kuruluşunda 

Anadolu’da önemli yer almıştır. İstiklal Marşı onun en önemli eseridir. Yoğun 

                                                
154 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri  (İstanbul, 2001),10. 
155 Mustafa KÖK: a.g.m., 30.  
156 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri…, 28. 



 

 

 

 

50 

 

bir mücadeleyle geçen hayatın ardından Akif 27 Aralık 1936’da vefat etmiştir. 
157 

            

      Nurettin Topçu, Mehmet Akif hayranı idi. Edebiyat öğretmeni sayesinde 

Akif’i tanımış ve Safahatı yıllarca elinden bırakmamıştır.158 Topçu, Safahatı 

öğrencilerine “Akif’in isyan kitabı” diye tanıtır ve her gencin bu kitabı mutlaka 

okumasını ve ibret almasını ister.159  Kararlılığı, imanı, bükülmez bileği ile 

Nurettin Topçu’nun, Mehmet Akif’in halefi olduğu söylenebilir.160   

 

      Nurettin Topçu ile Mehmet Akif’in yüz yüze tanıştıklarına dair bir bilgi 

yoktur fakat Mehmet Akif Mısır’da iken mektuplaştıkları rivayet edilir. Mehmet 

Akif’le Topçu’nun farklı bir ilişkisini Mehmet Ulaş şöyle ifade eder: “ Bu büyük 

milli şairimizin resmi duvarda asılı olarak dururken, sanki merhum Topçu, her 

an onunla bir diyalog kurar gibidir..”161 Topçu’daki Akif sevgisi öylesine 

yoğundur ki, 1970’te “Mehmet Akif” adlı bir kitap yazmıştır. 

     Topçu, Mehmet Akif’i şöyle tasvir eder: 

      “Vakar dolu bir alın, hayâ dolu bir çehre; şiddet dolu bir 

bakış, iman dolu bir sine162, gerçek dindarlık ve insanlık 

kavramlarını kendinde birleştiren büyük idealist dünyamızı 

hislerle hurafelerden sıyırıp iradenin hayatına yükseltti. 

Milliyetçiliği, ahlâk ve fazilet davasına eşdeğeri yaptı. İnsanlık 

idealine, İslam’ın ruhundan ayrılmaz, bölünmez bir cevher 

halinde tanıttı. Bütün büyükler gibi o da zaman ve asırlar 

geçtikçe daha iyi anlaşılacaktır.”163  

 

 

                                                
157 M. Akif ERSOY: Safahat, Haz. M.Ertuğrul Düzdağ (İstanbul, 2006),23-27. 
158 Mehmet SILAY:” Nurettin Topçu’nun İdeali”, a.g.e.,398. 
159 Mehmet SILAY: “İsyan Kitabı Safahat”, Hece Dergisi, s.109(Ankara, Ocak 2006),470. 
160 D.Mehmet DOĞAN: Nurettin Topçu ve Mehmet Akif: İki Şahsiyet Tek Karakter, Hece 
Dergisi, s.109(Ankara, Ocak 2006),215. 
161 Mehmet ULAŞ: a.g.m., 91. 
162 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998),18. 
163 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 88. 



 

 

 

 

51 

 

1.2.3.3- Gandi 

 

      Topçu yine Gandi’deki isyan anlayışı ve vatan sevgisine hayran kalmıştır. 

Onun İngiliz mahkeme heyetini uzaklardan karşılamaya koşarak, onlara:  

    “Büyük Britanya hükümetinin kanunları çürümüştür. Ben 

onları bir Büyük Britanya vatandaşı sıfatıyla yok etmeye 

çalışıyorum ve ömrüm oldukça da çalışacağım. Bu, benim 

vazifem. Sizin de vazifeniz, ya bana kanunlarımızın emrettiği 

en büyük cezayı vermek veyahut da istifa edip gitmektir” diye 

yüzlerle milyon insanın mesuliyetini bağrına basması 

Topçu’da bu büyük insandan ne kadar büyük ders almak 

gerektiğini birçok yazısında vurgulamıştır.164  

 

    Topçu’ya göre Gandi ve Hüseyin Avni devlet ve ikbal sandalyelerinde 

ölmeyen kahramanlardır. Ömürlerini, başından sonuna kadar çile çekmekle 

geçirmiş millet büyükleridir.  

 

 

1.2.3.4- Fatih Sultan Mehmet 

 

      Nurettin Topçu ile Fatih’in görüşmesi ve tanışması kronolojik olarak 

imkânsızdır. Fakat Topçu’da çağ açıp kapatan o büyük sultana karşı öyle bir 

muhabbet vardır ki yazılarında onun güzel yönlerini bütün ayrıntısıyla dolu 

dolu aktarmaktadır. ”Büyük Fetih”  adlı kitabı da bu amaca yöneliktir. 

 

      Fatih'in muhteşem şahsiyeti, Ondaki engin zekâ ile birleşen kalbin 

harikasıdır. İlim ancak kalbin gösterdiği yolda muktedir olursa büyük devlet 

gerçekleşir.165 Fatih'in milliyetçiliği üç cepheli bir büyük abidedir; onun dahi 

şahsiyeti üç yönde hareketinin eseridir: Devlet adamı olarak, ilim adamı 

                                                
164 Nurettin TOPÇU: Ahlâk Nizamı, (İstanbul, 1999),23. 
165 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih, (İstanbul, 2003), 94.  



 

 

 

 

52 

 

olarak ve kalp adamı olarak.166 Fatih, o büyük kuvvetin kaynağını İslâm 

Peygamber’inde buldu. Peygamber’in Mekke'yi kılıçları kana bulaştırmadan 

fethedişini örnek aldı, tekrarladı.167 

 

             Topçu, Fatih’in İstanbul’un fethetmesinin başka bir boyutuna da şöyle 

dikkat çeker: 

       “İstanbul'un kahraman Fatihi hakkında bugüne kadar çok 

güzel sözler söylendi. Hepsinden ziyade Peygamber'in onu 

övmesi yeterdi. Ancak bu Osmanlı padişahının yaptığı, yalnız 

bir şehrin alınması mıydı? Biz buna inanmıyoruz. Olayı bu 

kadar küçültmek istemiyoruz. Bir şehrin alınmasıyla tarihte 

yeni bir devir açılmaz. Gerçekte yapılan, bir şehrin fethiyle 

beraber ruhların fethi, kalplerin fethidir. İnsanı asırlar 

inceltiyor, olgunlaştırıyor. Biz, Fatih'in şahsiyetine sinmiş 

asırlar ve onda beliren bir ilâhî ilham görüyoruz. İstanbul 

alınabilir miydi, alınamaz mıydı? En büyük mesele bu değil. 

Asıl mesele, böyle bir devlet kurulabilir miydi, kurulamaz 

mıydı?”168 

 

 

1.2.3.5- Mevlana 

 

    “Büyük mezarların üstünde büyük vatanlar vardır. Büyük ölüleri olmayan 

milletler ebedi olamazlar.”169 Mevlana, bu vatana sürekli gençlik aşısı veren 

hayat kaynağıdır. Batı ile doğu anlayışını tek potada eritip bunu hoşgörü 

ikliminde gelecek nesillere sunan ve aynı zamanda, yedi yüz yıldır bu 

coğrafyadaki milyonlarca insanın ruhuna ateş veren mistik lirizm, Türk 

romantizmini gönüllere nakşeden gönüller kahramanıdır.170 

                                                
166 Nurettin TOPÇU: a.g.e ,87. 
167 Nurettin TOPÇU: a.g.e ,94. 
168 Nurettin TOPÇU: a.g.e, 85. 
169 Nurettin TOPÇU: Mevlana ve Tasavvuf, (İstanbul, 2002),115. 
170 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,116. 



 

 

 

 

53 

 

       

     Topçu,  Mevlana’nın vahdet-i vucud anlayışını, hissederek bütün anlayış 

ve görüşlerine yansıtması ve kendinde yok olup, Allah’ta var olma  “Ene’l 

Hakk” prensibini yaşamasından dolayı O’na hayran olmuştur.171Çünkü 

burada sen ben fikri ortadan kalkar ve direk o kalır172 ve vahdet-i vücud 

yaşanan bir hal ilmi olduğundan dolayı fikirle anlatılmıyor. 173 Bunu en iyi 

anlatan da hiç şüphesiz Mevlana’dır. Bunun yanında Mevlana dinin statik 

olan kalıp tarafını değil, dinamik olan özünü tanıtır. O’nda ruhun gayesi olan 

hürriyet, kalıpları kırıp Allah’a götüren en doğru yolu kendi içinde bulmaktır. 

Kayıtlardan kurtulan tam manasıyla hür adam, O’nun aradığı ideal 

insandır.174 Hürriyet Allah’a ulaşma yarışında başarıya varmaktır ve Allah’la 

birleşen ruhun ölümü yoktur. Zira Allah ölümsüzdür.175 Topçu’nun yazılarında 

Mevlana’nın bu görüşlerinin yansımasını geniş ölçüde bulabiliriz. Ayrıca 

Topçu, gençlere Mevlana’yı tanıtmaya çalışmış, Mevlana’sını anlamayan 

gençlikten fayda gelmeyeceğini vurgulamıştır. 

 

    Nurettin Topçu, yukarıda saydığımız önemli isimlerin yanında Anadolu 

dehasını temsil eden, Türk diliyle tasavvufun en temiz ve pürüzsüz 

nağmelerini söyleyen Yunus Emre’yi176 önemle yâd eder, O’nu hak yolunda 

yürüyen din velisi177 olarak kabul eder. O’nun düşüncesinde aşkın kahramanı 

olan Fuzuli178 de önemli bir yer tutar. 

 

    Topçu, düşüncemizde rönesans açan, hür olmayan düşüncenin düşünce 

sayılmayacağını söyleyen Descartes’i de unutmaz. Her çürümüş zihniyetten, 

her skolâstikten ruhları kurtaracak olan hürriyet, aşk ve ihtirasla 

kucaklandıktan sonra, artık bu güne kadar şu veya bu şekilde, din diye 

                                                
171 Nurettin TOPÇU: a.g.e, 116. 
172 Nurettin TOPÇU: a.g.e ,132. 
173 Nurettin TOPÇU: a.g.e ,133. 
174 Nurettin TOPÇU: a.g.e ,113. 
175 Nurettin TOPÇU: a.g.e ,142. 
176 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,179. 
177 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 78. 
178 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,78. 



 

 

 

 

54 

 

milliyet adı ile bize inandırılmış, doğru düşünme yollarımız tıkandıktan sonra 

bize sunulmuş olan hatalardan kurtulma yolarını yine Deskartes’tan 

öğrenebileceğimizi de179 ifade eder.  Burada J. J. Rousseau, Dostoyevski, 

Victor Hugo da Topçu’nun düşünce örgüsünde önemlidir.180 

 

     Topçu’ya göre asıl varlığın sembolü gerçekten var olan kuvvettir. İnsan 

asıl bu kuvvetin muvakkat karargâhıdır. Kuvvetse eserde görülür. 

Beethoven’in senfonisinde kuvvet haykırır ve mutlaka açılması için 

sonsuzdaki dost kapısını sarsan feryatlardır.181 Zola’nın gözyaşları arasında 

yaşattığı dünyası, kuvvet taşır. Bunlarda barınan kuvvetlerin hepsi aynı 

kaynaktan, merhametin dünyalar ve ruhlar yaratıcı olan kaynağından 

fışkırmış insanüstü kuvvetlerdir.182 Mikelanj bütün ömrünce sanki çilesini 

doldurur gibi, varlığını tüketircesine çalışıp meydana getirdiği eserle aradığı 

dosta varlık vermek isteyen; kendi varlığını dost varlığa aktarmak isteyen 

biridir. Russo, hep sefaletlerle dolu hayatının bütün buhranları ile isyanları 

arasında bir dost aramıştı.183 Goethe, Lamartine, Bismark hatta Hitler 

Topçu’nun hayranı olduğu insanlar arasındadır.184 

 

        Bunun yanında Hallacı Mansur, Yavuz Sultan Selim, Yıldırım Beyazıt, 

Alparslan gibi büyükler Topçu’nun nazarında önemli şahıslardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                
179 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı, a.g.e.,17. 
180 Nurettin TOPÇU: Var Olmak, a.g.e., 78. 
181 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 73. 
182 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 65. 
183 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 73. 
184 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 17 



 

 

 

 

55 

 

1.3- ESERLERİ 

 

 

   Nurettin Topçu, 1934’de doktora tezinin kabülü, ardından 1939 yılında 

Hareket Dergisi’ni çıkarmasıyla birlikte düşüncelerini yazılı halde neşretme 

imkânı bulmuş, kalemiyle bu ülkede çok şeyi değiştireceğine inanmış ve fikri 

mücadelesini Hareket başta olmak üzere birçok dergi ve gazetelerde 

yayınlanan makaleleriyle yapmıştır. Aralarında ders kitabı da olmak üzere 

birçok kitap yazmış ve yayınlamıştır. Kitaplarını ve makalelerini bölümde derli 

toplu bir şekilde belirtmeye çalıştık. 

 

 

1.3.1- Kitapları 

 

1. Conformisme et Revolte- Esquisse d'une Psychologie de la Croyance 

(Nurettin Ahmed adıyla). Paris, Les Presses Modernes, 1934. 167 s.; 

Tıpkıbasım, Ankara Kültür Bakanlığı Yayınları. 1990. 192 s. Tercümesi 

için bk. İsyan Ahlâkı 

 

2. Sosyoloji; Toplumbilim: Sosyoloji adıyla İstanbul. Üçler Matbaası. 1948, 

140 İstanbul, Kutulmuş Matbaası. 1952, 144 s.: 1950. 1961. 1963. 1968. 

1971. 1973, 1975 baskıları da var; 14. bs., İstanbul. İnkılâp ve Aka 

Kitabevi. 1984. Son baskı, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2001. 198 s. 

 

 3. Psikoloji; Ruhbilim adıyla. İstanbul. Üçler Matbaası. 1949. 174 s. 1954. 

1962,1965 baskılan da var: 6. bs.1965. Son baskı. İstanbul. Dergâh 

Yayınları. 2003. 210 s. 

 

  4. İnkılâp-İrtica. Komünizme Karşı Mücadele Derneği Yayınları, 1951, 4 s. 

Komünizme karşı mücadele dergisinin 1 Nisan 1951 tarihli 17. sayısında 

ve Ehl-i sünnet;  sayı: 98, Mayıs 1951: İslâm dünyası, sayı: 16, 12 Temmuz 

1952'da yayınlanan bu broşür-yazı, daha sonra Devlet ve Demokrasi 



 

 

 

 

56 

 

kitabının 1998’de yapılan 2. baskıya girmiştir, İstanbul, Dergâh Yayınları, s. 

192–197. 

 

  5. Çanakkale, İstanbul, Komünizme Karşı Mücadele Derneği Yayınları, 1952, 

Komünizme karsı mücadele dergisinin 1 Nisan 1952 tarihli 33. sayısı ile 22 

Nisan 1952 ve 25 Nisan 1952 tarihli Hür adam'da yayınlanan bu broşür. 18 

Mart 1952 akşam Teknik Okul Talebe Birliği tarafından Eminönü 

Halkevi'nde tertip edilen Çanakkale Zaferi'ni anma toplantısındaki 

konuşmadır. Daha sonra Büyük Fetih kitabının 1998'de yapılan 3. 

baskısına girmiştir, İstanbul. Dergâh Yayınları, s. 85–90. 

 

6. Din ile Kinin Mücadelesi, Ankara. Arı Basımevi. 1952, 4 s. 22 Kasım 

1952'de gerçekleşen Malatya hadisesi üzerine Hareket dergisi yayınları 

adına yayınlanan bu broşür Devlet ve Demokrasi kitabının 1998'de 

yapılan 2. basımının eklerine alındı. İstanbul, Dergâh Yayınları, s. 209–

214. 

 

7. Felsefe. İstanbul. Kutulmuş Matbaası, 1952. 89 s.: 1959. 1964. 1968. 

1971,1973,1983 baskıları da var: 10. bs., İstanbul. İnkılâp ve Aka 

Kitabevi. 1984. Son baskı, İstanbul, Dergâh Yayınları. 2002. 132 s. 

 

 

8. Son Hadiseler ve Biz, İstanbul. Milliyetçiler Derneği Neşriyatı, 9 Ocak 

1953, 4 s.; DD/2. 

 

9. Mantık, İstanbul, 1952; İstanbul. Kutulmuş Matbaası. 1955. 79 s.: 1962. 

1966.1971, 1972, 1973 baskıları da var; 8. bs.. İstanbul, İnkılâp ve Anka 

Kitabevi. 1984. Son baskı, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2001. 95 s. 

10.Garbın İlim Zihniyeti ve Ahlâk Görüşü, İstanbul, Milliyetçiler Demeği. 1955, 

23 s.; 2. bs., İstanbul, Milliyetçiler Derneği, 1959, 24 s.: daha sonra ilk 

baskısı 1970'te yayınlanan Kültür ve Medeniyet kitabı içinde yer alacaktır. 

 



 

 

 

 

57 

 

11.Mehmet Akif (1873–1936) - 20. Ölüm Yıldönümü (Ali Nihat Tarlan'la birlik-

te Aynı yıl Milliyetçiler Derneği'nde yapılan anma toplantılarının kitaplaşmış 

hali),İstanbul. Milliyetçiler Derneği, 1957. 40 s.; ilaveli 2. bs. İstanbul. 

Milliyetçiler Derneği, 1961. 104 s. Bu baskıya Nihat Sami Banarlı, Ferruh 

Bozbeyli, Uğur Kökden ve Peyami Safa'nın yazıları da eklenmiştir (İkinci 

baskısının 50 sayfası N. Topçu'ya aittir ve bu kısım daha sonra Mart 

1970'de müstakil kitap olarak basılacak olan Mehmet Akif in ilk halini teşkil 

etmektedir). 

 

12.Şehit, İstanbul, Milliyetçiler Derneği. 1959, 15 s. Broşürün 16–32. 

sayfaları Milliyetçiler Derneği'nin faaliyetlerinin dökümüdür (Kore şehitleri 

için kaleme alınan bu broşür metni önce Komünizme Karşı Mücadele 

dergisinin 11, 12. 13 sayılarında Ocak-Şubat 1951 aylarında yayınlandı, 

daha sonra 2. baskısından itibaren Yarınki Türkiye kitabına girdi). 

 

13.Taşralı (hikâyeler). İstanbul, Kutulmuş Matbaası. 1959, 262 s.; ilaveli 2.bs, 

İstanbul. Dergâh Yayınları, 1998. 306 s. 

 

14.Türkiye'nin Maarif Davası, İstanbul. Milliyetçiler Derneği Neşriyatı, 1960, 

80 s.: ilaveli 2. bs.. İstanbul. Hareket Yayınları. 1970. 141 s.; ilaveli 3. bs.. 

İstanbul, Dergâh Yayınları. 1997. 187 s. 

 

 

15.Komünizm Karşısında Yeni Nizam. İstanbul. Milliyetçiler Derneği Neşriyatı 

1960. 83 s. 18 yazıdan oluşan eser. 2. baskısı 1970'te yapılan Ahlâk 

Nizamı'na dâhil olacaktır. 

 

16.Ahlâk Nizamı, İstanbul, Milliyetçiler Derneği. 1961. 112 s.: ilaveli 2. 

İstanbul. Hareket Yayınları. 1970, 226 s.; ilaveli 3. bs., İstanbul. Dergâh 

Yayınları, 1997. 304 s. 

 

17.Yarınki Türkiye. İstanbul. Yağmur Yayınları. 1961. 230 s.; ilaveli 2. bs. 



 

 

 

 

58 

 

İstanbul. Yağmur Yayınları. 1972. 352 s.: yeniden düzenlenmiş 3. bs., 

İstanbul, Dergâh Yayınları. 1978, 256 s.: ilaveli 4. bs.. İstanbul. Dergâh 

Yayınları, 1997. 325 s. 

 

18.Büyük Fetih. İstanbul, Milliyetçiler Derneği Neşriyatı, 1962, 59 s.; ilaveli 2. 

bs.. İstanbul. Hareket Yayınları. 1968. 74 s.: ilaveli 3. bs.. İstanbul, Dergâh 

Yayınları. 1998. 95 s. 

 

19.Var Olmak. İstanbul, Yağmur Yayınları. 1965. 94 s.: ilaveli 2. bs.. İstanbul, 

Dergâh Yayınları. 1997. 134 s. 

 

20.Varoluş Felsefesi-Egzistansiyalizm, P. Foulquie'den derleyen: Nurettin 

Topçu. İstanbul. Hareket Yayınları, 1967. 35 s.; 2. bs.. İstanbul, Hareket 

Yayınları.1973 (Bu kitapçık son düzenlemede "Hareket Felsefesi" 

makalesiyle birlikte Varoluş felsefesi-Hareket Felsefesi adıyla 

yayınlanmıştır). 

 

21.Bergson, İstanbul, Hareket Yayınları, 1968. 116 s.: 2. bs., İstanbul. 

Dergah Yayınları. 1998. 136 s. 

 

22.İradenin Davası. İstanbul. Hareket Yayınları. 1968. 78 s.; ilaveli 2. İstanbul. 

Hareket Yayınları. 1974. 85 s.: ilaveli 3. bs. Devlet ve Demokrasi ile birlikte, 

İstanbul. Dergâh Yayınları. 1998. s. 11–109. 

 

23.İslâm ve İnsan.  İstanbul,  Hareket Yayınları. 1969, 73 s.; ilaveli 2. bs. 

İstanbul. Hareket Yayınları. 1974, 92 s.; ilaveli 3. bs., Mevlâna ve 

Tasavvufla birlikte, İstanbul. Dergâh Yayınları. 1998. s. 11–109 

 

24.Devlet ve Demokrasi. İstanbul, Hareket Yayınları. 1969. 74 s.; ilaveli 2.bs. 

İradenin Davası ile birlikte. İstanbul. Dergâh Yayınları. 1998, s. 111–206. 

 

25.Kültür ve Medeniyet. İstanbul. Hareket Yayınları. 1970. 99 s.: ilaveli 



 

 

 

 

59 

 

2. bs., İstanbul. Dergâh Yayınları. 1998. 202 s. 

 

26.Mehmet Akif, İstanbul. Hareket Yayınları. 1970. 176 s.; Genişletilmiş 

2.bs.,İstanbul. Dergâh Yayınları. 1998. 95 s. 

 

27.Mevlâna ve Tasavvuf, İstanbul. Hareket Yayınları. 1974. 61 s.; ilaveli 2. 

bs., İslâm ve İnsan'la birlikte, İstanbul, Dergâh Yayınları. 1998. s. 111–171 

 

28.Ahlâk, Orta 3. Emin Işık'la beraber, İstanbul, Fatih Yayınları. 1975, 112 s.  

 

29.Ahlâk, Lise 1. İstanbul. İnkılap ve Aka Kitabevi, 1976, 79 s.; Lise 2. İstanbul 

     inkılap ve Aka Kitabevi, 1976. 79 s.: İkisi bir arada, İstanbul, Dergâh 

Yayınları. 2005. 

 

30.Milliyetçiliğin Esasları, İstanbul, Dergâh Yayınları. 1978. 279 s. (N. 

Topçu'nun vefatından sonra makalelerini yeni bir sistematiğe göre 

yayınlama düşüncesiyle ortaya çıkmış eserlerden biridir). 

 

31.Din Psikolojisi Bahisleri, Haz. A. Vahit İmamoğlu. Erzurum. 1995, 37 s. (İs-

im mecmuasında yayınlanan din psikolojisiyle ilgili makalelerin toplu neşri. 

Bu makaleler Dergâh Yayınları neşrinde İslâm ve İnsan - Mevlâna ve 

Tasavvuf kitabına ek olarak alınmıştır). 

 

32.İsyan Ahlâkı (Nurettin Topçu'nun doktora tezi Conformisme et Revolte'un 

tercümesi), Çev: Mustafa Kök-Musa Doğan, İstanbul, Dergâh Yayınları, 

1995, 228 s. (Nurettin Topçu'nun kendi tercümesi bulunduktan sonra bu 

tercüme yeniden gözden geçirilmiş ve 2. baskıdan itibaren böyle 

basılmıştır). 

 

33.Varoluş Felsefesi-Hareket Felsefesi, İstanbul. Dergâh Yayınları, 1999. 57 

s. 

 



 

 

 

 

60 

 

34.Reha (roman), İstanbul, Dergâh Yayınları. 1999. 152 s. 

 

35.Millet Mistikleri. İstanbul, Dergâh Yayınları. 2001, 111 s. 

 

36.Amerikan Mektupları-Düşünen Adam Aramızda, İstanbul. Dergâh Yayınları, 

2004, 94 s. 

 

1.3.2- Makaleleri 

      Nurettin Topçu İzmir’e sürgün edildiği yıllarda Hareket Dergisi’ni çıkarmaya 

başlamış ve bundan sonra Topçu’nun aktif yazı hayatı da başlamıştır. Hareket 

Dergisi zaman zaman kapatılmış, yayını durdurulmuştur. Bu yıllarda 

Topçu’nun yazıları inkıtaya uğramış, bu dönemlerde Topçu yazı yazmamıştır. 

Topçu sadece Hareket Dergisi’nde değil daha önce de saydığımız birçok dergi 

ve gazetelerde de yazı yazmıştır. Topçu’nun hayatı boyunca yayınladığı 

makalelerinden tespit edebildiklerimiz şunlardır.*185 

 

"Rönesans hareketleri", Hareket, I/1, Şubat 1939; Yarınki Türkiye. 

"Hareket felsefesi", Hareket, I/l. Şubat 1939; Var oluş Felsefesi. 

"Asrımızın hareket adamları", Hareket, 1/2, Mart 1939; Yarınki Türkiye. 

"Vatandaş ahlâkı", Hareket, 1/2, Mart 1939; Serdengeçti, Sayı: 19–20, Ekim-

Kasım 1952; "Hareket ahlâkı" başlığıyla, Yarınki Türkiye. 

"İçtimai sınıflar", Hareket, 1/2, Mart 1939 ve 1/3, Nisan 1939; Yarınki Türkiye; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Siyaset ve mesuliyet; Vazife adamı - Kalb adamı", Hareket. 1/3, Nisan 1939; 

Yarınki Türkiye. 

"Bizde milliyet hareketleri", Hareket, 1/3, Nisan 1939; Yarınki Türkiye; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

                                                
*Buradaki bilgiler Türkiye Makaleler Bibliyografyası ve Nurettin Topçu’nun dergi, gazete ve 
kitaplarında yer alan makalelerinden bunun yanında Dergâh Yayınlarının arşivinden 
faydalanılarak derlenmiştir. 
 



 

 

 

 

61 

 

"Namus", Hareket, 1/3, Nisan 1939; Var Olmak. 

"Şehirler", Hareket, 1/3, Nisan 1939; Yarınki Türkiye. 

"Zorba - esir medeniyetleri", Hareket, 1/4, Mayıs 1939: Yarınki Türkiye; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Çalgıcılar" (hikâye-deneme). Hareket, 1/4, Mayıs 1939; Taşralı. 

"Benliğimiz". Hareke:, 1/4. Mayıs 1939: Yarınki Türkiye. 

"Bir izah". Hareket. 1/4, Mayıs 1939 ("Hareket" imzasıyla). 

"Mabet ve tabiat". Hareket, 1/5, Haziran 1939: İradenin Davası. 

"Neslimizin tarihi", Hareket. 1/6. Ekim 1939; İradenin Davası. 

"Yemin ve şahit". Hareket. 1/6, Ekim 1939; Yarınki Türkiye. 

"Kuşlar" (şiir). Hareket, 1/7', Ekim 1939  

"Muallim". Hareket, 1/6, Ekim 1939. Türkiye’nin maarif davası. 

"İki mezar". Hareket, 1/7. Kasım 1939; Yarınki Türkiye 

"Sanatkâr". Hareket. 1/17, Kasım 1939: Var Olmak. 

"Hakikat dini", Hareket. 1/8. Aralık 1942: İradenin Davası. 

"Avrupa", Hareket. 1/9, Şubat 1943; Türk ruhu, sayı: 9. 30 Mayıs 1958; 

Yarınki Türkiye; Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Mehmet Akif. Hareket, 1/9. Şubat 1943. 

"Okulda ahlâk". Hareket, 1/10. Mart 1943; Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Hakikat düşmanı üç felsefe: Pozitivizm - Pragmatizm - Sosyolojizm", Hareket 

1/11. Nisan 1943 

"Hakikat düşmanı üç felsefe" Türk ruhu, sayı: 3,18 Nisan  

 "Pozitivizm, Pragmatizm ve Sosyolojizm", Türk ruhu, sayı: 4, 25 Nisan 1958; 

Yarınki Türkiye. 

"Orta öğretim", Hareket, 1/11, Nisan 1943; Komünizme karşı mücadele, sayı; 

15 Mart 1952 (kısmen); Türkiye’nin Maarif Davası 

"Millet ve milliyet", Hareket, 1/12, Mayıs 1943; Tanrıdağ, sayı: 1, 5 Kasım 1950 

Türk ruhu, sayı: 11, 13 Haziran 1958; Yarınki Türkiye. 

"Lise dersleri", Hareket, 1/12, Mayıs 1943 Türkiye’nin Maarif Davası. 

''Ahlâk nizamı" Hareket, II/1,Mart 1947; Son havadis, 6 Nisan 1961: Ahlak 

Nizamı;Yarınki Türkiye. 

''İradenin dâvası". Hareket, II/2, Nisan 1947: İradenin Davası. 



 

 

 

 

62 

 

"Roden'in sanatı". Hareket, II / 3, Mayıs 1947. 

'İnsanda irade". Hareket, 11/4. Haziran 1947; İradenin Davası. 

''Mukaddes kurbanlar". Hareket, II/6, Ağustos 1947: Yarınki Türkiye. 

''İlâhî resmigeçit", Hareket, II/9, Kasım 1947. 

'Mehmet Akif, Hareket, 11/10. Aralık 1947. 

"Amerikan mektupları", Hareket, II/11. Ocak 1948. II/12. Şubat 1948; 

Amerikan Mektupları. 

"Türkiye'de komünistlik", Bizim Türkiye, sayı: 1. 3 Mart 1948; Ahlak Nizamı.  

"İki sanat iki ahlâk". Bizim Türkiye, sayı: 7, 3 Mart 1948; 

 “Asrın dini Müslümanlık” 1/12-13. Nisan-Mayıs 1962: İradenin Davası. 

"Üç kanlı parti", Bizim Türkiye, sayı: 2.10 Mart 1948; Yarınki Türkiye.  

"Hüseyin Avni ve Türk demokrasisi" Bizim Türkiye, sayı: 4. 24 Mart 1948: 

Muammer Çelik (haz.). Hüseyin Avni Ulaş; Millet Mistikleri. 

"Hüseyin Avni" Hareket, II/13, Mart 1948 ve II/14, Nisan 1948; Muammer 

Çelik (haz.), Hüseyin Avni Ulaş, İstanbul 1996; Millet Mistikleri.  

"Düşman piyesi hakkında Ahlâk doçenti N.Topçu'nun fikirleri". Tasvir. 13 

Nisan 1948. 

"Siyasî partiler-I", Bizim Türkiye, sayı: 6, 17 Nisan 1948; Devlet Ve 

Demokrasi 

 "Millette irade", Hareket, II/15. Mayıs 1948; İradenin Davası.  

‘'Millet ruhu ve millî mukaddesat", Hareket. II/16,,Haziran 1948; Yarınki Türkiye;  

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

‘'Millette irade sefaletleri". Hareket, II/17. Temmuz 1948: İradenin Davası. 

 "Millette izzetinefs ve siyaset". Hareket, II/18. Ağustos 1948; İradenin Davası. 

 "Devlette irade". Hareket II/21, Kasım 1948; İradenin Davası.  

"Devlette hâkimiyet ve mesuliyet iradesi". Hareket. II/22, Aralık 1948: İradenin 

Davası. 

''Hâkimiyet ve demokrasi", Hareket, II/23. Ocak 1949; İradenin Davası. 

"Hüseyin Avni'siz bir yıl" Hareket, II/24. Ocak 1949; Muammer Çelik (haz.), 

Hüseyin Avni Ulaş; Millet Mistikleri. 

"Sanatta irade" Hareket. II/25. Mart 1949; iradenin davası. 

"Dinde irade". Hareket. II/26. Nisan 1949; İradenin Davası. 



 

 

 

 

63 

 

"Terbiyede serbestlik ve disiplin" (rapor), Bilgi, III/25. 1 Mayıs 1949. 

"İsyan ahlâkı". Hareket. II1/21. Mayıs 1949; Serdengeçti, sayı: 6. Mayıs 

1949; İradenin Davası. 

"[Eğitime dair] Nurettin Topçuoğlu'nun düşünceleri". Tasvir, 21 Temmuz 1949 

"Lise programlan". Yeni bilgi, III/28. 1 Ağustos 1949. 

"Salahaddin Köseoğlu" Büyük Doğu, sayı: 2. 21 Ekim 1949; Volkan, sayı:11, 

27 Ekim 1951; Millet Mistikleri. 

"Komünizmin mesuliyeti", Bizim Türkiye, sayı: 6, 15 Mayıs 1950; Ahlak 

Nizamı. 

"Millet ve komünizm". Komünizme karşı mücadele, sayı: 1. 1 Ağustos 1950; 

Yeni istiklâl. 7 Haziran 1961; Komünizme Karşı Yeni Nizam; "Komünizm ve 

millet" başlığıyla, Ahlak Nizam. 

"Komünizmin kaynakları", Komünizme karşı mücadele, sayı: 2,  15 

Ağustos 1950; Ahlak Nizamı. 

"Din ve komünizm", Komünizme karşı mücadele, sayı: 3, 30 Ağustos 1950: 

Ahlak Nizamı ("Komünizm ve millet" yazısının içinde). 

"İnsan ve iç gözlemi", Bizim Türkiye, sayı: 8. 15 Eylül 1950: İslam Ve İnsan. 

"Komünizm karşısında üniversitenin rolü", Komünizme karşı mücadele, sayı: 4, 

1: Eylül 1950 ve "Komünizm karşısında üniversitemiz", sayı: 5, 1 Ekim 1950; 

Ahlak Nizamı. 

"Üniversitenin mesuliyeti". Komünizme karşı mücadele, sayı: 6, 15 Ekim 

1950 ve "Üniversite meselesi", sayı: 7, 1 Kasım 1950; "Üniversitenin 

mesuliyeti" başlığıyla, Kültür Ve Medeniyet. 

"Millet ve milliyet". Tanrıdağ, sayı: 1. 5 Kasım 1950; Türk ruhu, sayı: II, 13 

Haziran 1958; Yarınki Türkiye. 

"Adam olmak, paşa olmak", Bizim Türkiye, sayı: 10, 15 Kasım 1950; Kültür 

Ve Medeniyet. 

"Sosyalizm ve şekilleri", Komünizme karşı mücadele, sayı: 8, 15 Kasım 1950; 

Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 

"Komünizm", Komünizme karşı mücadele, sayı: 9. 1 Aralık 1950; Komünizme 

Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı 



 

 

 

 

64 

 

"Komünizm ve ideal", Komünizme karşı mücadele, sayı: 10, 15 Aralık 1950; 

Yeni istiklâl, 10 Mayıs 1961; Köylünün sesi, VII/62. Temmuz 1971; 

Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 

"Şehit", Komünizme karşı mücadele, sayı: II, 1 Ocak 1951; sayı: 12, 15 Ocak 

1951: sayı: 13, 1 Şubat 1951: Yarınki Türkiye/2, 4.  

"Komünizm ve irade". Komünizme karşı mücadele, sayı: II. 10 Ocak 

1951:Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 

"Diyalektik materyalizm". Komünizme karşı mücadele, sayı: 12, 15 Ocak 1951; 

Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 

"Komünizmin tatbikatı - Bolşeviklik". Komünizme karşı mücadele, sayı: 13, 1 

Şubat 1951: "Komünizmin tatbikatı" başlığıyla. Komünizme Karşı Yeni Nizam; 

Ahlak Nizamı. 

"İnsan", Bizim Türkiye, sayı: 12. 15 Şubat 1951: İradenin Davası. 

"Komünizm ve tarihî maddecilik". Komünizme karşı mücadele, sayı: 14, 15 

Şubat 1951: Hürsöz (Erzurum). 5 Mart 1959. 

"Komünizmin dünyası". Komünizme karşı mücadele, sayı: 15. 1 Mart 1951; 

Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 

"Komünizmin akıbeti". Komünizme karşı mücadele, sayı: 16. 15 Mart 1951; 

Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 

"İnkılâp - irtica", Komünizme karşı mücadele, sayı: 17, 1 Nisan 1951; İslâm 

dünyası, sayı: 16. 12 Temmuz 1952; Hürsöz (Erzurum). 31 Mart, 1 ve 2 Nisan 

1959; Devlet Ve Demokrasi. 

"Komünizm karşısında yeni bir Nizam ideali", Komünizme karşı mücadele, 

sayı: 18, 15 Nisan 1951: Yeni istiklâl. 3 Mayıs 1961; AHLAK NİZAMI/1, 3. 

"İnkılâp - irtica". Ehl-i sünnet; sayı: 98, Mayıs 1951; Devlet Ve Demokrasi 

"Anarşizme karşı ahlâk nizâmı", Komünizme karşı mücadele, sayı: 19, 1 Mayıs 

1951: Yeni istiklâl. 6 Aralık 1962; Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı;  

Yarınki Türkiye. 

"Maddeyi idare eden ruh", Komünizme karşı mücadele, sayı: 20, 15 Mayıs 

1951; Yeni istiklâl, 1 Şubat 1961 ve 19 Nisan 1961; Sebılürreşad. XIII/320, 

Nisan 1961; Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 



 

 

 

 

65 

 

"Devlet ve şahsiyet", Komünizme karşı mücadele, sayı: 21, 1 Haziran 

1951; Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 

"Ahlâk davamız", Komünizme karşı mücadele, sayı: 21, 1 Haziran 1951; 

Ahlak Nizamı. 

"Anarşist ve hareket adamı", Savaş, sayı: 4, 8 Haziran 1951; Hareket. III/33, 

Eylül 1968; Kültür Ve Medeniyet; Yarınki Türkiye. 

"Eşitlik davası", Komünizme karşı mücadele, sayı: 22, 15 Haziran 1951; 

Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 

"'İstismarı kaldıran adalet". Komünizme karşı mücadele, sayı: 23, 15 

Temmuz" 1951; Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı; Milliyetçiliğimizin 

Esasları. 

"Aradığımız nizam", Komünizme karşı mücadele, sayı: 24, 15 Ağustos 1951 

Komünizme Karşı Yeni Nizam: Ahlak Nizamı; Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Salâhaddin Köseoğlu", Volkan, sayı: 11, 27 Ekim 1951; Millet Mistikleri. 

"Yeni nizamın ana hatları". Komünizme karşı mücadele, sayı: 27. 1 Ocak 

1952; Ahlak Nizamı. 

"Milli eğitimde ilköğretim". Komünizme karşı mücadele, sayı: 28, 15| Ocak 

1952: "İlk öğretim" başlığıyla. Ahlak Nizamı; Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Komünizme karşı dinler birleşmeli", Son saat. 17 Ocak 1952.  

"İsyan ahlâkı ve neticeleri". Son saat. 23 Ocak 1952; "İsyan ahlâkı" adıyla 

Hareket, IV/47. Kasım 1969 (kısmen); Kültür Ve Medeniyet. 

"Gazeteler" Komünizme karşı mücadele, sayı: 29, 1 Şubat 1952; Ahlak Nizamı. 

"Gazete", Komünizme karşı mücadele, sayı: 30. 15 Şubat 1952; Hürsöz 

(Erzurum), 1 ve 2 Mayıs 1959: "Gazete hasreti" ve "Yine gazete" başlıklarıyla 

iki yazı halinde. Yeni istiklâl, 8 Şubat 1961 ve 15 Şubat 1961; ayrıca Yeni 

istiklâl. 16 Eylül 1964: Ahlak Nizamı/3. 

"Yine gazete". Komünizme karşı mücadele, sayı: 31,1 Mart 1952; Hürsöz 

(Erzurum). 3 ve 4 Mayıs 1959; "Yine gazetecilik" başlığıyla. Yeni İstiklâl. 25 

Ocak 1963: Ahlak Nizamı. 

"Orta öğretim", Komünizme karşı mücadele sayı: 32, 15 Mart 1952; 

Türkiye’nin Maarif Davası. 



 

 

 

 

66 

 

"Fatih Sultan Mehmet Han konuşuyor", Komünizme karşı mücadele, yıl: 2, 

sayı: 33.1 Nisan 1952: İslâm dünyası: sayı: 3. 11 Nisan 1952: "Fatih Sultan 

Mehmet Han'ın hitabı" başlığıyla. Serdengeçti. sayı: 15-16. Mayıs-Haziran 

1952; Büyük Fetih. 

"Çanakkale", Komünizme karşı mücadele, sayı: 33. 1 Nisan 1952. Hür adam 22 

Nisan 1952 ve 25 Nisan 1952; Büyük Fetih. 

"Mektep", Komünizme karşı mücadele, sayı: 34, 15 Nisan 1952; İslâm 

dünyası, sayı: 17. 18 Temmuz 1957; Ahlak Nizamı. 

"Üniversite", Komünizme karşı mücadele, sayı: 35. 1 Mayıs 1952; Hürsöz 

(Erzurum), 28 Ocak 1959; Ahlak Nizamı. 

"Din hayatı", Komünizme karşı mücadele, sayı: 36, 15 Mayıs 1952 ve sayı: 37, 

1 Haziran 1952; Ahlak Nizamı.  

"İnkılâp-irtica". İslâm dünyası, sayı: 16. 12 Temmuz 1952; Komünizme karşı 

mücadele, Sayı: 17.; Devlet Ve Demokrasi. 

"Vatandaş ahlâkı", Serdengeçti. sayı: 19-20. Ekim-Kasım 1952: "Hareket 

ahlâkı" başlığıyla, Yarınki Türkiye. 

"Din ile kinin mücadelesi; Devlet Ve Demokrasi. 

"Mesuliyet hareketi". Hareket. III/l, Aralık 1952 ve Hareket. 1/8, Ağustos 1966; 

Yarınki Türkiye. 

"Taşralı" (hikâye), Hareket. III/l, Aralık 1952; III/2. Ocak 1953; III/3, Şubat 

1953; Taşralı 

"Fikir ve Ruh Terbiyesi Cemiyeti'nin kuruluşunu beklerken", Hareket. III/l, 

Aralık 1952 ("Hareket" imzasıyla); Devlet Ve Demokrasi. 

"Şahsiyet", Hareket. III/2, Ocak 1953; Sebilürreşad, XII/300. Aralık 1959; Türk 

yurdu. V/4, Nisan 1966 (son 5 paragraf); Yarınki Türkiye; Milliyetçiliğimizin 

Esasları. 

"Yıldırım'ın huzurunda" (hikâye). Hareket, III/2, Ocak 1953; Tek yol, sayı: 27, 

Temmuz 1973: Taşralı. 

"Din hayatı", Hareket. III/3, Şubat 1953; Ahlak Nizamı. 

"İnkılâbımız", Hareket. III/3. Şubat 1953; Devlet Ve Demokrasi. 

"Sanat ve umumi neşriyat", Hareket. III/4. Mart 1953; , Yaprak, sayı: 9, 15 

Temmuz 1963; Ahlak Nizamı. 



 

 

 

 

67 

 

"Yeryüzünün yarınki manzarası", Hareket. III/4, Mart 1953: T/2. 

"Aklın saltanatı". Hareket. 111/5. Nisan 1953; Sebilürreşad. XIII/307, Nisan 

1960; İradenin Davası. 

"Adalet dâvası", Hareket. III/5, Nisan 1953; Ahlak Nizamı; Milliyetçiliğimizin 

Esasları. 

"Mukavele ve mülkiyet". Hareket. III/6. Mayıs 1953. Ahlak Nizamı; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Tıbbiyeli" (hikâye). Hareket. IH/6, Mayıs 1953; III/7, Haziran 1953; Taşralı. 

"Geleceğin masalı 1 - Mahşer" (hikâye), Hareket. 111/6, Mayıs 1953; Taşralı. 

"İlerilik-gerilik", Hareket, III/6, Mayıs 1953; Devlet Ve Demokrasi. 

"Geleceğin masalı 2 - Büyük mahkeme" (hikâye), Hareket, III/7, Haziran 

1953; Taşralı. 

"Büyük atamız Fatih". Hareket. III/7, Haziran 1953; Büyük Fetih.  

"Maaş miras ve kazanç çeşitleri". Hareket. III/7. Haziran 1953; Ahlak Nizamı; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

 "Görünmeyen adam" (hikâye). 1953: Taşralı.  

"Nahiye müdürü" (hikâye). 1953: Taşralı. 

 "Şehid oğlu şehid" (hikâye), 1953; Taşralı. 

"Fatih Sultan Mehmet"; Büyük Fetih. 

"Millet mistiği". Sanat-Edebiyat Dergisi, sayı: 7. Mayıs; Millet Mistikleri. 

"Araboğlu" (hikâye). 1954: Taşralı. 

"Fatih'in şahsiyeti".  Sebılürreşad, IX/203, Ağustos 1955; Büyük Fetih. 

"Din ve laiklik". Türk Düşüncesi. IV/21, 1 Ağustos 1955  

"Din psikolojisi", İslâm, sayı: 1-7. Nisan-Kasım 1956: "Din psikolojisi ve 

mistisizm tasavvuf' başlığıyla, Mevlana Ve Tasavvuf.  

"Kütük" (hikâye). Ağustos 1956; Taşralı. 

"Tereke" (hikâye). Ağustos 1956: Taşralı. 

"Köy hocası" (hikâye). Ağustos 1956; Taşralı. 

"Maarif dâvamız", 13 Mayıs 1957'de; Büyük doğu, sayı: 25-32, 25 Ağustos-9 

Ekim 1959'da tefrika (8 yazı); Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Fatih ve biz", 29. 5. 1957'de Milliyetçiler Derneğı'nin Fetih toplantısında yapı-

lan konuşma; Büyük Fetih. 



 

 

 

 

68 

 

"Mektep". İslâm dünyası, sayı: 17, 18 Temmuz 1957; Ahlak Nizamı. 

"Kayan köy" (hikâye). Ağustos 1957; Taşralı. 

"Yitik" (hikâye). Ekim 1957; Taşralı. 

"Karayazı" (hikâye). Ekim 1957: Taşralı. 

"Geleceğin masalı 3 - Ebedî hayat" (hikâye), Kasım 1957; Taşralı. 

"Üniversitenin mesuliyeti". Fetih, sayı: 10. 6 Aralık 1957; Kültür Ve 

Medeniyet. 

"Mehmet Akif’in isyanı". Sebilürresad, XI/258. Aralık 1957; Mehmet Akif. 

"Fikir kuvveti", Türk ruhu, sayı: l, 15 Aralık 1957;Büyük doğu,sayı: 33, 16Ekim 

1959; Yeni istiklâl. 4 Ocak 1961; Kültür Ve Medeniyet. 

"Dinde reform". Türk düşüncesi. X/52-l, 1958; 1959; "İslâm’da reform söz 

konusu olamaz" başlığıyla, Yeni istiklâl, 11 Ekim 1963: İradenin Davası. 

"Liselerde din dersleri", Sebilürreşad. XI/264. Mart 1958; Türkiye’nin Maarif 

Davası. 

"Hakikat düşmanı üç felsefe". Türk ruhu. sayı: 3, 18 Nisan 1958 ve "Pozitivizm, 

Pragmatizm ve Sosyolojizm", Türk ruhu. sayı: 4, 25 Nisan 1958; Yarınki 

Türkiye. 

"Hüseyin Avni Ulaş". Türk ruhu. sayı: 5, 2 Mayıs 1958  

"Ebedî fetih", Gurbet, sayı: 3. 15 Mayıs 1965; Büyük Fetih. 

"Avrupa". Türk ruhu. sayı: 9. 30 Mayıs 1958 Yarınki Türkiye. 

"Millet ve milliyet". Türk ruhu. sayı: 11. 13 Haziran 1958; Yarınki Türkiye. 

"Deli" (hikâye). Ağustos 1958: Taşralı. 

"Mübarek zât" (hikâye). Eylül 1958; Taşralı. 

"Dam" (hikâye). Kasım 1958; Taşralı. 

"Hüseyin Avni Ulaş'ın şahsiyeti" Birinci Devre Erzurum Milletvekili Hüseyin 

Avni Ulaş kitabı içinde. İstanbul 1958; Muammer Çelik (haz.), Hüseyin Avni 

Ulaş: Millet Mistikleri. 

"Üniversite". Hürsöz (Erzurum). 28 Ocak 1959; Ahlak Nizamı. 

"Beklenen nizâm". Türk yurdu. 1/1. Mart 1959 Yarınki Türkiye; Kültür Ve 

Medeniyet. 

"Komünizm ve tarihî maddecilik". Hürsöz (Erzurum). 5 Mart 1959. 



 

 

 

 

69 

 

"Memuriyet hayatı" (hikâye). Büyük doğu. sayı: 2. 13 Mart 1959: Taşralı. 

"Egzistansiyalizm nedir?". Büyük doğu. sayı: 4. 27 Mart 1959. "Varoluş 

felsefesi" başlığıyla. Varoluş Felsefesi. 

"İnkılap - irtica". Hürsöz (Erzurum). 31 Mart. 1 ve 2 Nisan 1959  

"Yarınki kuvvet". Türk yurdu. 1/2. Nisan 1959; Yarınki Türkiye. 

"Son nesil". Türk yurdu. 1/3. Mayıs 1959; Yarınki Türkiye.  

"Gazete". Hürsöz (Erzurum). 1 ve 2 Mayıs 1959; Ahlak Nizamı.  

"Yine gazete". Hürsöz (Erzurum). 3 ve 4 Mayıs 1959: Ahlak Nizamı.  

"Mukadderatımızın tohumları". Türk yurdu. 1/4, Haziran 1959; Yarınki 

Türkiye. 

"İnkılâp", Büyük doğu. sayı: 19. 10 Temmuz 1959; Kültür Ve Medeniyet. 

"Yine inkılâp". Büyük doğu, sayı: 20, 17 Temmuz 1959; Kültür Ve Medeniyet. 

"Vatan haritası", Türk yurdu. 1/6. Ağustos 1959: Yarınki Türkiye. 

"Fikir kuvveti". Büyük doğu. sayı: 33. 16 Ekim 1959; Yeni istiklâl. 4 Ocak 1961; 

Kültür Ve Medeniyet. 

"Üniversite". Türk yurdu. 1/9. Aralık 1959;  Yarınki Türkiye; Kültür Ve 

Medeniyet. 

"Şahsiyet", Sebilüneşad. XII/300. Aralık 1959 Yarınki Türkiye/1, 2, 4; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Önsöz", Türkiye’nin Maarif Davası'nin önsözü; Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Önsöz", Ali İhsan Balım'ın Sıladan Mektuplar kitabına Önsöz, 1960; "Sıladan 

mektuplar" başlığıyla. Yeşil nur. 4 Mart 1960. 

"Bizde rönesans", Türk yurdu, sayı: 1/10. Ocak 1960; Hürsöz (Erzurum), 3–5 

Ağustos 1963: 

"Rönesansın temelleri" yazısının ilk beş paragrafı olarak, Yarınki Türkiye. 

"Mehmed Akif'in büyük eseri", Hilal, sayı: 12, Ocak 1960. 

"Maddî kalkınma plânı", Türk yurdu. 1/11, Şubat 1960; Yarınki Türkiye. Kültür 

Ve Medeniyet. 

"Aklın saltanatı", Sebilürreşad, XIII/ 307. Nisan 1960 {Hareket, 111/5, Nisan 

1953'te yayınlanan yazının tekrar neşri): İradenin Davası. 



 

 

 

 

70 

 

"Manevî kalkınma", Türk yurdu. II/l. Nisan 1960; Hürsöz (Erzurum), 5 Eylül 

1962; Yarınki Türkiye; Kültür Ve Medeniyet. 

"Ruh kuvveti". Havadis. 9 Mayıs 1960 . 

"Millî kültürümüz ve garplılaşma meselesi". Türk yurdu, 11/3, Haziran 1960; 

YARINKİ TÜRKİYE/l, 2, 4:Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Manevi kurtuluşun yolu", Havadis, 5 Eylül 1960. 

"Fikir kuvveti". Yeni istiklâl, 4 Ocak 1961; Kültür Ve Medeniyet/2. 

"Var olmak", Düşünen adam. l/l, 5 Ocak 1961; Hürsöz (Erzurum), 24 ve 25 

Ağustos 1962; Yeni İstiklâl, 14 Ekim 1964; Var Olmak. 

"İnanmak ve sevmek", Düşünen adam, 1/2, 12 Ocak 1961; Hürsöz (Erzurum). 

20 Ağustos 1962; Var Olmak. 

"Maddeyi idare eden ruh", Yeni istiklâl, 1 Şubat 1961 ve 19 Nisan 1961: 

Komünizme Karşı Yeni Nizam; Ahlak Nizamı. 

"Düşünmek", Düşünen adanı, 1/5, 3 Şubat 1961; Yeni istiklâl. 26 Ağustos 

1964; Var Olmak. 

"Gazete hasreti", Yeni istiklâl. 8 Şubat 1961; Ahlak Nizamı.  

"Bilmek". Düşünen adam. 1/6. 10 Şubat 1961; Var Olmak. 

"Yine gazete". Yeni istiklâl, 15 Şubat 1961; Ahlak Nizamı. 

"Gerçeği bilmek". Düşünen adam, 1/7. 17 Şubat 1961; Var Olmak. 

"Günah". Düşünen adam. 1/10. 10 Mart 1961; Var Olmak. 

"Affediliş". Düşünen adam. 1/11. 17 Mart 1961: Var Olmak. 

"Maddeyi idare eden ruh". Sebilürreşad, XIII/320. Nisan 1961: Komünizme 

Karşı Yeni Nizam: Ahlak Nizamı. 

 "Ahlâk nizamı". Son havadis. 6 Nisan 1961: Ahlak Nizamı; Yarınki Türkiye. 

"Benlik". Düşünen adam, 1/14. 7 Nisan 1961: Var Olmak. 

"Kuvvet". Düşünen adam. 1/16. 19 Nisan 1961: Var Olmak. 

"Milli birlik davasının kahramanları", Son havadis, 22 Nisan 1961. 

"Zafer". Düşünen adam, 1/17. 26 Nisan 1961: Yeni istiklâl. 13 Nisan 1966; 

"Bizim zaferimiz" başlığıyla, Büyük gazete, sayı: 29, 9 Kasım 1976; Var 

Olmak. 



 

 

 

 

71 

 

"Komünizm karşısında yeni bir nizam ideali". Yeni istiklâl. 3 Mayıs 1961;Ahlak 

Nizamı.  

"Komünizm ve ideal". Yeni istiklâl, 10 Mayıs 1961; Komünizme Karşı Yeni 

Nizam; Ahlak Nizamı. 

"Önsöz". 14 Mayıs 1961; "Ruh cephesinde Anadolu'nun kurtuluş savaşı" 

başlığıyla Yeni istiklâl. 8 Kasım 1961 (kısmen); Yarınki Türkiye. 

"Hürriyet". Düşünen adam. 1/20. 17 Mayıs 1961; Var Olmak. 

"Çile". Düşünen adam. 1/19. 19 Mayıs 1961; Var Olmak. 

"Yalan". Düşünen adam. 1/21, 24 Mayıs 1961; daha geniş hali, Yeni istiklâl, 

23. Eylül 1961: Var Olmak. 

"Millet ve komünizm". Yeni istiklâl. 7 Haziran 1961; Komünizme Karşı Yeni 

Nizam; "Komünizm ve millet" başlığıyla Ahlak Nizamı.  

"Peyami Safa"nın arkasından kimler ne dediler?". Son havadis. 17 Haziran 

1961. 

"Siyasi terbiye", Son Havadis, 8 Ekim 1961. 

"Demokrasi ahlâkı". Son havadis. 10 Ekim 1961. 

"Ruh cephesinde Anadolu'nun kurtuluş savaşı", Yeni istiklâl, 8 Kasım 1961 

Yarınki Türkiye. 

"Sanatta ve duyuşta kendimize dönmek". Yeni istiklâl, 18 Kasım 1961. 

"Gençliğin buhranları", Yeni istiklâl, 24 Kasım 1961. 

"Milliyet ve mukaddesat düşmanlarına rağmen mazimizi unutmayacağız", 

Yeni istiklâl, 1 Aralık 1961; Fetih, sayı: 59, 2 Mayıs 1964: Büyük Fetih. 

"Anadolu Türkünün seciyesi", Yeni istiklâl. 9 Aralık 1961. 

"Felsefe ve cemiyet"; Yeni istiklâl, 22 Aralık 1961, 29 Aralık 1961, 5 Ocak 

1962, 12 Ocak 1962, 19 Ocak 1962, Yarınki Türkiye. 

"Celal Hoca-İlmî ve ahlâkî şahsiyeti", Yeni istiklâl. 21 Ocak 1962, 2 Şubat 

1962, 9 Şubat 1962, 16 Şubat 1962. 

"İki dünya dâvası", Asrın dini müslümanlık, 1/11, Mart 1962: Hür söz (Erzurum), 

29 ve 30 Nisan 1962; Ahlak Nizamı. 

"Vicdan muhakemesi", Yeni istiklâl, 11 Nisan 1962. 

"Facianın mesulleri", Yeni istiklâl, 25 Nisan 1962. 



 

 

 

 

72 

 

"İki sanat iki ahlâk", Asrın dini müslümanlık, 1/12-13, Nisan-Mayıs 1962. 

"Şehit ecdadını tahkire giden kafileye açık mektup". Yeni istiklâl, 2 Mayıs 

1962. 

"Şahsiyetin ikileşmesi", Yeni istiklâl. 9 Mayıs 1962. 

"Mehmet Akif: Hayatı-Eserleri". Yeni istiklâl. 23 Mayıs 1962. 

"Sanatta samimiyetsizlik". Yeni istiklâl. 30 Mayıs 1962. 

"Fatih'in büyük mirası"; Yeni istiklâl, 6 Haziran 1962, 13 Haziran 1962, 20 

Haziran 1962, 27 Haziran 1962 (4 yazı); "Fatih'in devleti" başlığıyla, Hareket, 

1/6, Mayıs 1966 (kısmen); Büyük Fetih. 

"Eichmann'ın idamı", Yeni istiklâl, 13 Haziran 1962. 

"Komünizme karşı Hıristiyan alemiyle elele vermeliyiz". Şule, sayı: 2, Haziran 

1962; Ahlak Nizamı. 

"Mehmet Âkif-Hayatı ve eserleri", Sebilürresad. XIX/337, Haziran 1962. 

"Paskal ağlıyor", Şule, sayı: 3, Ağustos 1962. 

"İnanmak ve sevmek", Hürsöz (Erzurum), 20 Ağustos 1962; Var Olmak. 

"Var olmak", Hürsöz (Erzurum). 24 ve 25 Ağustos 1962; Var Olmak. 

"Manevî kalkınma", Hürsöz (Erzurum), 5 Eylül 1962; Yarınki Türkiye;  Kültür 

Ve Medeniyet. 

"Gümüş tül". Yeni istiklâl, 12 Eylül 1962, 

"Çocuklar'". Şule, sayı: 4, Ekim 1962; Var Olmak. 

"Izdırabın Allah'a yolu". Yeni istiklâl. 30 Ekim 1962. 

"Gözyaşları", Yeni istiklâl, 24 Ekim 1962: Var Olmak. 

"Milliyetçiliğimizin esasları". Yeni istiklâl. 7 Kasım 1962. 14 Kasım 1962. 21 

Kasım 1962. 28 Kasım 1962; Hareket. VII/73. Ocak 1972: Yarınki Türkiye; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Yunus Emre". Yeni İstanbul. 20 Kasım 1962; Mevlana Ve Tasavvuf. 

"Kendim yaptım", Şule, sayı: 5. Aralık 1962; Var Olmak. 

"Anarşizme karşı ahlâk nizâmı". Yeni istiklâl, 6 Aralık 1962; Komünizme Karşı 

Yeni Nizam; Ahlak Nizamı; İradenin Davası. 

"Milliyetçi sosyalizm". Yeni istiklâl. 12 Aralık 1962. 

"Ruhçu sosyalizm". Yeni istiklâl. 19 Aralık 1962. 



 

 

 

 

73 

 

"Milliyetçiliğimizin karşısında komünizm". Yeni istiklâl. 26 Aralık 1962; Ahlak 

Nizamı. 

"Mevlâna Celâleddin-i Rumî". Yeni İstanbul, 30 Aralık 1962. 5 Ocak 1963. 8 

Ocak 1963 ("Mevlâna" başlığı ile): Çağrı, sayı: 61, Şubat 1963: Tohum. 1/4, 

Ocak 1964 (kısmen); Mevlana Ve Tasavvuf. 

"Hürriyet kahramanı Mehmet Akif. Yeni İstiklal 2 Ocak 1963. 9 Ocak 1963, 16 

Ocak 1963; 'Hürriyet anlayışı" başlığıyla Mehmet Akif. 

"Yine gazetecilik". Yeni İstiklâl, 25 Ocak 1963; Ahlak Nizamı.  

"Cemiyeti yoğuracak ruh", Şule, sayı: 6, Şubat 1963; Yeni istiklâl, 20 Şubat 

1962; Var Olmak. 

"Mevlâna". Çağrı, sayı: 61, Şubat 1963; Mevlana Ve Tasavvuf. 

"Hz. Peygamber'in savaşları" (Muhammed Hamidullah'ın kitabı üzerine). Yeni 

istiklâl. 18 Mart 1963. 

"Hörmet", Hürsöz (Erzurum). 23 Mart 1963. 

"Hakikate giden yol", Şule, sayı: 7, Nisan 1963; Var Olmak. 

"Düşüncenin derinlikleri", Şule, sayı: 8, Temmuz 1963; Var Olmak. 

"Rahmet kapısı", Şule. sayı: 8, Temmuz 1963. Var Olmak. 

"Neslimizin âtisi", Yeni istiklâl, 10 Temmuz 1963; Yarınki Türkiye. 

"Güzel sanatlarımıza toplu bir bakış", Yaprak, sayı: 9. 15 Temmuz 1963; 

Ahlak Nizamı. 

"Bizde rönesans", Hürsöz (Erzurum), 3-5 Ağustos 1963 ;Yarınki Türkiye. 

"Boş tabut" (hikâye), Eğin, 14 Ağustos 1963  

"Dağa inen nur" (hikâye), Eğin, 3 Eylül 1963; T/2  

"Rönesansımız", Tohum, sayı: 1. Ekim 1963  

"İslâmda reform söz konusu olamaz". Yeni istiklâl, 11 Ekim 1963; İradenin 

Davası. 

"Yabancı mektepler", Yeni istiklâl, 30 Ekim 1963. 

"İnsan", Türk yurdu, III/7, Aralık 1963: Yarınki Türkiye; İslam Ve İnsan. 

"Safahat'ın felsefesi". Tohum; 1/4. 5. 6, Ocak, Şubat. Mart 1964; Mehmet Akif. 

"Mevlâna", Tohum, 1/4. Ocak 1964; Mevlana Ve Tasavvuf. 

"Damlalar". Tohum. 1/7. Nisan 1964; Var Olmak. 



 

 

 

 

74 

 

"Küçük Ağa". Tohum, 1/8, Mayıs 1964. 

"Millet ve mukaddesat düşmanlarına rağmen mazimizi unutmayacağız", Fetih, 

sayı: 59, 2 Mayıs 1964; Büyük Fetih. 

"Düşünmek", Yeni  istiklâl, 26 Ağustos 1964; Var Olmak. 

"Komünizmin kaynakları", Düşünen adam, sayı: 1, 11 Eylül 1964 ve sayı: 2, 

18 Eylül 1964; Ahlak Nizamı. 

"Gazete", Yeni istiklâl, 16 Eylül 1964; Ahlak Nizamı.  

"Yalan". Yeni istiklâl. 23 Eylül 1964; Var Olmak. 

"Var olmak", Yeni istiklâl, 14 Ekim 1964; Var Olmak. 

"Düşünen adam aranızda", Düşünen adam, sayı: 2, 18 Eylül 1964; 

Amerikan Mektupları 

‘’Komünizm ve kâinatımız". Düşünen adam. sayı: 3. 24 Eylül 1964. sayı: 4. 

Ekim 1964. sayı: 5. 9 Ekim 1964: Ahlak Nizamı. 

''Düşünen adam yolda". Düşünen adam, sayı: 4. 2 Ekim 1964; Amerikan 

Mektupları. 

‘'Düşünen adam gene yollarda". Düşünen adam. sayı: 6. 15 Ekim 1964; 

Amerikan Mektupları. 

"Düşünen adam işsizler arasında", Düşünen adam. sayı: 8, 29 Ekim 1964; 

Amerikan Mektupları. 

"AP ve Başgil meselesi", Yeni İstanbul. 26 Kasım 1964. 

''Demokrasi cenneti". Yeni İstanbul. 12 Aralık 1964; Devlet Ve Demokrasi; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Seçim hürriyeti". Yeni İstanbul. 20, Aralık 1964: Devlet Ve Demokrasi; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"'Demokraside insan şahsiyeti", Yeni İstanbul. 28 Aralık 1964; ''Demokrasi 

ahlâkı" başlığıyla, Devlet Ve Demokrasi. 

"Birkaç söz". (Sunuş). Var Olmak/l, 2. 

"Devlette kudret ve mesuliyet". Yeni İstanbul. 4 Ocak 1965: Devlet Ve 

Demokrasi; Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Siyasî partıler-II". Yeni İstanbul. 10 Ocak 1965: Devlet Ve Demokrasi;  

Milliyetçiliğimizin Esasları. 



 

 

 

 

75 

 

"Siyasî buhranımız". Yeni İstanbul, 17 Ocak 1965; Devlet Ve Demokrasi;  

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Kırkağaç hadisesi". Yeni İstanbul. 24 Ocak 1965. 

"Reform derdi". Yeni İstanbul, 31 Ocak 1965: Devlet Ve Demokrasi; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Toprak reformu", Yeni İstanbul. 7 Şubat 1965: Devlet Ve Demokrasi: 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Uçuruma götüren yollar". Türk yurdu. IV/5, Mayıs 1965 

"Fatihler ve zalimler". Tohum, 11/20. Mayıs 1965; Büyük Fetih. 

"Ebedî fetih". Gurbet, 15 Mayıs 1965; Büyük Fetih. 

"Fethin felsefesi". Türk yurdu. IV/6. Haziran 1965: Büyük Fetih. 

"Düşünceler". Gurbet, 15 Haziran 1965: Var Olmak. 

"Vatanın âtisi". Türk yurdu, IV/10, Ekim 1965; Yarınki Türkiye. 

"Kalbin emirleri". Yağmur. 1965 , Var Olmak. 

"Yunus'a dair". "Yunus Emre'de Vahdet-i Vücud" başlığıyla. Türk yurdu, V/l 

Ocak 1966; Muzaffer Civelek, Yunus Emre kitabının takdim yazısı. 1971; 

Mevlana Ve Tasavvuf. 

"Beklenen gençlik", Hareket, l/l Ocak 1966: Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Hareket felsefesi". Hareket. 1/2, Şubat 1966; Yarınki Türkiye. 

''Existenüalisme". Hareket, 1/ 2, Şubat 1966; "Önsöz" başlığıyla, Varoluş 

Felsefesi. 

"İş ahlâkı", Hareket. 1/3. Mart 1966; Yarınki Türkiye. 

"Dilimizin dolmayan çilesi", Türk yurdu, V/3, Mart 1966; Hareket, VII/81, Eylül 

1972; Kültür Ve Medeniyet. 

"Özcü felsefe", Hareket, 1/3, Mart 1966; Varoluş Felsefesi. 

"Varoluş felsefesi", Hareket, 1/4 Nisan 1966; Varoluş Felsefesi. 

"Allahsız kazanç", Hareket. 1/4. Nisan 1966; Ahlak Nizamı. 

"Şahsiyet". Türk yurdu, V/4, Nisan 1966; Yarınki Türkiye 

"Allahsız ve dinci egzistentialisme". Hareket. 1/ 5, Mayıs 1966; "Ateist 

egzistansiyalizm" başlıklarıyla ve "Hıristiyan egzistansiyalizmi": Varoluş 

Felsefesi. 

"Serbest iktisat nizâmı", Hareket. 1/5. Mayıs 1966; Devlet Ve Demokrasi. 



 

 

 

 

76 

 

"İşsizler", Hareket, 1/6, Mayıs 1966; Ahlak Nizamı. 

"Fatih'in büyük mirası", "Fatih'in devleti" başlığıyla, Hareket, 1/6, Mayıs 1966; 

Büyük Fetih. 

"Şehitler-II", Hareket. 1/7. Temmuz 1966: İradenin Davası. 

"İnkılabımız", Hareket, 1/8, Ağustos 1966; Devlet Ve Demokrasi. 

"Mesuliyet hareketi", Hareket. 1/8. Ağustos 1966; Yarınki Türkiye. 

"Hıristiyan egsistansiyalizmi"; Varoluş Felsefesi. 

"Başşehir", Hareket, 1/9. Eylül 1966; Yarınki Türkiye. 

"Zafer", Yeni istiklâl 13 Nisan 1966; Var Olmak. 

"Sosyalist cemiyet nizamı", Hareket, 1/II, Kasım 1966; Ahlak Nizamı; "Milli 

cemiyet nizamı" başlığıyla Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Teknik ve kültür", Hareket. 1/II. Kasım 1966; "Kültür ve teknik" başlığıyla, 

Kültür Ve Medeniyet. 

"Hakkın Kuvveti", Hareket. 1/12, Aralık 1966; Ahlak Nizamı. 

"Önsöz", Varoluş Felsefesi'nin Önsözü, 1967; Varoluş Felsefesi. 

"Kültür ve medeniyet", Hareket, 11/13, Ocak 1967; Kültür Ve Medeniyet. 

"İnsan ve hürriyet", Hareket.II /13, Ocak 1967; Devlet Ve Demokrasi; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Devlet iradesi", Hareket. II/14. Şubat 1967; Yarınki Türkiye; Devlet Ve 

Demokrasi. 

"İslâm ahlâkı". Hareket, II/15. Mart 1967: ''İslâm'ın yolu". Hareket, IV/39, Mart 

1969 yazısı ile birlikte, İslam Ve İnsan. 

"Cemaat ruhu". Hareket. II/16, Nisan 1967; Yarınki Türkiye. 

"Ahlak yaralarımız", Hareket, II/16. Nisan 1967; II/17, Mayıs 1967; II/18, Haziran 

1967; Ahlak Nizamı. 

"Kültür emperyalizmi karşısında Türk kültürü", Sosyalist gazetesi, 12 Nisan 

1967. 

"Başgil" Hareket, II/17, Mayıs 1967; Millet Mistikleri. 

"İslâm dâvası ve Yahudilik". Hareket. II/19, Temmuz 1967; Ahlak Nizamı. 

"Okullarımızda din ve ahlâk eğitimi", İslam medeniyeti, l/l. Ağustos 1967; 

Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Para ve yahudi", Hareket. II/20. Ağustos 1967; Ahlak Nizamı. 



 

 

 

 

77 

 

"İnsanlar ve yahudiler", Hareket. II/21. Eylül 1967; Ahlak Nizamı. 

"Anadolu'yu gördüm" (hikâye). Hareket. II/22. Ekim 1967. 

"Masonlara kırk soru". Hareket. II/23, Kasım 1967. 

"İlkokullarda ahlâk eğitimi", İslam medeniyeti. 1/4. Kasım 1967; Türkiye’nin 

Maarif Davası. 

"Önsöz". "İradenin davası" başlığıyla. Hareket. III/25. Ocak 1968: İradenin 

Davası. 

"Üniversite". Hareket. III/25, Ocak 1968: Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Ne için sosyalizm". Hareket. III/26. Şubat 1968; Ahlak Nizamı. 

"Hüseyin Avni Ulaş'ı düşünürken" Hareket. III/26. Şubat 1968; Muammer 

Çelik(haz.), Hüseyin Avni Ulaş, Millet Mistikleri. 

"İslâm ve insan". Hareket. III/27. Mart 1968: II/I. 2. 3. 

"Din görevi", Hareket. III/28. Nisan 1968; II/I. 2, 3. 

"Metafizik". Hareket, III/28. Nisan 1968; Kültür Ve Medeniyet. 

"Aşk ve metafizik". Hareket. III/28. Nisan 1968: Kültür Ve Medeniyet. 

"Din terbiyesi", Hareket. III/29, Mayıs 1968; İslam Ve İnsan. 

"Amerikan vahşeti". Hareket. III/30. Haziran 1968; Ahlak Nizamı. 

"Üniversite olayları". Hareket. III/30. Haziran 1968; Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Anadolu kültürü ve sosyalizm". Hareket. III/31, Temmuz 1968; Ahlak Nizamı;  

"Anadolu kültürü ve milliyetçilik" başlığıyla Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Türk milliyetçiliği ve komünizm". Hareket. III/32. Ağustos 1968, Ahlak Nizamı; 

"İktisadî ve içtimaî nizam" başlığıyla. Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Milli eğitim ve muhtar üniversite", Hareket. III/32. Ağustos 1968; Türkiye’nin 

Maarif Davası. 

"Milliyetçilik muamması", Hareket. III/33. Eylül 1968; Ahlak Nizamı; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Anarşist ve hareket adamı". Hareket. III/33. Eylül 1968; Kültür Ve Medeniyet; 

Milliyetçiliğimizin Esaslar; Yarınki Türkiye. 

"Müslümanlık", Hareket. III/34. Ekim 1968; II/I. 2. 3. 

"İslâm dünyasının uyanışı". Hareket, III/35, Kasım 1968; İslam Ve İnsan. 

"Mevlana'da vahdet-i vücut", Hareket. III/35. Kasım 1968; Mevlana Ve 

Tasavvuf 



 

 

 

 

78 

 

"İslâm ahlâkının esasları". Hareket III/36. Aralık 1968; İslam Ve İnsan.  

"Önsöz", Devlet Ve Demokrasi'nin Önsözü: Devlet Ve Demokrasi. 

"Önsöz", İslam Ve İnsan'in Önsözü; İslam Ve İnsan. 

"Hareket'in otuz yılı", Hareket, IV/37. Ocak 1969. 

"Düşünen insan ve İslâm", Hareket, IV/38. Şubat 1969; İslam Ve İnsan. 

"İslâmın yolu", Hareket, IV/39, Mart 1969; İslam Ve İnsan.  

"Kin ile din birleşmez", Hareket, IV/39, Mart 1969; Devlet Ve Demokrasi. 

"Demokrasi ve insan", Hareket, IV/40, Nisan 1969; "Demokraside insan 

şahsiyeti" başlığıyla, Devlet Ve Demokrasi; Millet Mistikleri. 

"Hüseyin Avni" Hareket, IV/40, Nisan 1969; Muammer Çelik (haz.), Hüseyin 

Avni Ulaş; Millet Mistikleri. 

"Remzi Oğuz'u anarken" Hareket, IV/40. Nisan 1969; Millet Mistikleri. 

"Türk İslâm harikası". Hareket, IV/41, Mayıs 1969; Yağmur, sayı: 7, 18 Haziran 

1969; Ahlak Nizamı; Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Asrın ıztırabı". Hareket. IV/42. Haziran 1969; Kültür Ve Medeniyet. 

"Yıkılış", Hareket. IV/43. Temmuz 1969; Kültür Ve Medeniyet. 

"Demokraside ferdî irade". Hareket, IV/43, Temmuz 1969; Devlet Ve 

Demokrasi; Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Ruh terbiyesi", Hareket, IV/44. Ağustos 1969; Kültür Ve Medeniyet. 

"Harcanan neslimiz", Hareket, IV/44, Ağustos 1969; Türkiye’nin Maarif 

Davası.  

"Hayatın kıymeti", Hareket, IV/45, Eylül 1969; "Hayatın mânası" başlığıyla, 

Kültür Ve Medeniyet. 

"Mukaddes azap", Hareket. IV/46, Ekim 1969: Kültür Ve Medeniyet; Türkiye. 

"İsyan ahlâkı", Hareket. IV/47, Kasım 1969; Kültür Ve Medeniyet. 

"Akif'te sanat ve cemiyet". Hareket. IV/48, Aralık 1969 

"Önsöz", Kültür Ve Medeniyet'nin önsözü; Kültür Ve Medeniyet. 

"Vatan ihaneti". Hareket, V/49. Ocak 1970; Kültür Ve Medeniyet;  

"İslâmda tasavvuf, Hareket. V/51, Mart 1970; "Tasavvuf" başlığıyla, Mevlana 

Ve Tasavvuf.  

"Millet maarifi", Hareket. V/52, Nisan 1970: Türkiye’nin Maarif Davası.  



 

 

 

 

79 

 

"Bizi yaşatan kuvvet", Hareket, V/53, Mayıs 1970: Ahlak Nizamı; 

Milliyetçiliğimizin Esasları.  

"Bahtiyar belde", Hareket, V/54. Haziran 1970; Yarınki Türkiye.  

"Din eğitimi", Hareket, V/55, Temmuz 1970; bir sonraki "Din eğitiminin 

esasları" yazısı ile birlikte ve "Din eğitimi" başlığı ile. Türkiye’nin Maarif 

Davası. 

"Din eğitiminin esasları", Hareket, V/56, Ağustos 1970; bir önceki "Din eğitimi 

yazısı ile birlikte ve ''Din eğitimi" başlığı ile, Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Toplumda din adamının görevi", Hareket, V/57, Eylül 1970; İslam Ve İnsan. 

"Kapitalizmin dünyası". Hareket, V/58. Ekim 1970; Ahlak Nizamı. 

"Sosyalizme karşı koyan kuvvetler", Hareket, V/59, Kasım 1970, Ahlak 

Nizamı. 

"Millî devlet". Hareket. V/60, Aralık 1970; Yarınki Türkiye; Milliyetçiliğimizin 

Esasları; Devlet Ve Demokrasi. 

"Muhafazakârlık ve inkılâpçılık", Hareket V/60, Aralık 1970; Yarınki Türkiye; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Meslek hayatının 50. yılı münasebetiyle Ali Nihat Tarlan" Hareket, V/50, 

Şubat 1970; Millet Mistikleri. 

"İslâmı sömüren siyaset". Hareket, VI/61-62. Ocak-Şubat 1971; İslam Ve 

İnsan. 

"Kurtuluşun yolu". Hareket, VI/64, Nisan 1971; Yarınki Türkiye; Devlet Ve 

Demokrasi. 

"Kuvvet". Hareket, VÎ/66. Haziran 1971; Kültür Ve Medeniyet. 

"İnsan", Hareket. VI/67, Temmuz 1971: Kültür Ve Medeniyet. 

"Komünizm ve ideal". Köylünün sesi, VII/62, Temmuz 1971; Ahlak Nizamı. 

"Ruh dünyası". Hareket. VI/68. Ağustos 1971; Kültür Ve Medeniyet. 

"Ruh kuvveti", Hareket, VI/69. Eylül 1971; Kültür Ve Medeniyet. 

"Kanun ve kader", Hareket, VI/70, Ekim 1971; Kültür Ve Medeniyet. 

"İnsan ve kâinat", Hareket. VI/71, Kasım 1971; İslam Ve İnsan. 

"Izdırabın mânası", Hareket. VI/72, Aralık 1971: Var Olmak. 

"Yunus'a dair", Muzaffer Civelek'in, Yunus Emre kitabının takdim yazısı.. 

Mevlana Ve Tasavvuf. 



 

 

 

 

80 

 

"Tasavvufun merhaleleri". "Tasavvufun merhaleleri ve Mevlâna" başlığıyla. 

Tahiru'l-Mevlevî'nin Şerh-i Mesnevi kitabındaki takriz, 1971; Mevlana Ve 

Tasavvuf. 

"Önsöz", Emin Işık'ın Devleti Kuran İrade kitabının Önsöz'ü, 1971. 

"Önsöz". Aziz Lahbabi. İslâm Şahsiyetçiliği, çev: İ. H. Akın (İstanbul, Yağmur 

Yayınları, 1972) kitabının takrizi. 

"Milliyetçiliğimizin esasları", Hareket, VII/73. Ocak 1972; Yarınki Türkiye; 

Milliyetçiliğimizin Esasları. 

"Hayatın değeri". Hareket, VII/74. Şubat 1972; Kültür Ve Medeniyet. 

"Ölüm sırrı". Hareket, VII/75-76. Mart-Nisan 1972: Var Olmak. 

"Aşkın halleri", Hareket. VII/77. Mayıs 1972; Var Olmak. 

‘'Millî edebiyat ve Sabahattin Ali", Hareket, VII/77, Mayıs 1972: Millet 

Mistikleri. 

"Sunuş" Mustafa Kutlu. Sabahattin AH. İstanbul 1972; Millet Mistikleri. 

"Dostluk". Hareket. VII/78, Haziran 1972, Var Olmak. 

"Dua". Hareket, VI/79, Temmuz 1972: Var Olmak. 

"Rahmet", Hareket,VII/80, Ağustos 1972: Var Olmak. 

"Dilimizin dolmayan çilesi", Hareket. VII/81. Eylül 1972 ; Kültür Ve Medeniyet. 

"Topçu: Basın millet mektebidir" (Topçu'nun Akşam'da yazı yazmasının 

gerekçelerini ifade ettiği yazı), Akşam, 8 Eylül 1972. 

"Basında", Akşam. 21 Eylül 1972. 

"Basının baskısı", Akşam. 27 Eylül 1972. 

"Toprak ve demir", Hareket. VII/82, Ekim 1972; Kültür Ve Medeniyet. 

"Millet basını". Akşam, 5 Ekim 1972; Ahlak Nizamı. 

"Üniversite", Akşam, 12 Ekim 1972. 

"Milli eğitim". Akşam, 19 Ekim 1972. 

"Millet yapısı" Akşam, 27 Ekim 1972. 

"Milliyetçilik", Akşam, 2 Kasım 1972. 

"Aydınların ihaneti", Akşam, 16 Kasım 1972. 

"Millet şûrası", Akşam. 23 Kasım 1972. 

"Siyasi partiler", Akşam, 30 Kasım 1972. 

"İnsanlığın kurtuluşu", Hareket, VII/83, Kasım 1972; Kültür Ve Medeniyet. 



 

 

 

 

81 

 

"Millet ne istiyor?", Akşam. 7 Aralık 1972. 

"Emeksiz kazançlar". Akşam, 14 Aralık 1972. 

"İslâmın içteki düşmanları". Akşam. 21 Aralık 1972. 

"İslâmın hali", Akşam, 28 Aralık 1972. 

"Harp". Hareket. VIII/85-86. Ocak-Şubat 1973: Kültür Ve Medeniyet. 

"Harp hazırlıkları", Hareket, VIII/87, Mart 1973: Kültür Ve Medeniyet. 

"Harp sonrası", Hareket. VIII/88, Nisan 1973; Kültür Ve Medeniyet. 

"Kendini bulmak". Hareket, VIII/90, Haziran 1973; Kültür Ve Medeniyet. 

"Cahit Okurer", Hareket. VIII/91. Temmuz 1973: Millet Mistikleri. 

"Yıldırım'ın huzurunda" (hikâye). Tek yol. sayı: 27, Temmuz 1973; Taşralı. 

"İnsanın sefaleti", Hareket, VIII/92, Ağustos 1973; İslam Ve İnsan. 

"Türk maarifi", Hareket, VIII/94. Ekim 1973: Türkiye’nin Maarif Davası. 

"Manevî kayıplarımız", Hareket. VIII/95, Kasım 1973; Kültür Ve Medeniyet. 

"Birkaç söz", Mevlana Ve Tasavvuf'un Önsözü; Mevlana Ve Tasavvuf. 

"Kitap hakkında", Yaşar Nuri Öztürk'ün Tarih Boyunca Tasavvufi Düşünce 

kitabının takrizi, İstanbul, 1974. 

"Mevlana'da âlem ve insan", Hareket. IX/97. Ocak 1974: "Âlem ve insan" 

başlığıyla, Mevlana Ve Tasavvuf. 

''Büyük sanayi". Hareket, IX/100. Nisan 1974; Kültür Ve Medeniyet. 

 "Bilmek ve düşünmek". Hareket. IX/101, Mayıs 1974; İslam Ve İnsan. 

 "Zulüm ve düşman". Hareket. IX/107, Kasım 1974: Var Olmak; Kültür 

Ve Medeniyet.  

"Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu". Hareket. IX/108, Aralık 1974; Millet 

Mistikleri. 

 

 

 

 

 

 

 



 

II. BÖLÜM 

 

İLK ANADOLUCULUK FİKRİNİN DOĞUŞU 

 

 

2.1- DÖNEMİN SİYASİ YAPISI 

 

 

        Milliyet, bir milletten olma, bir millet topluluğuna bağlanma iradesidir. 

Milliyetçilik ise bu iradenin ideal olarak yaşatılmasıdır.1 Milliyetçilik kendi 

ulusuna bağlılığın uluslararası ilkelere bağlılıktan ya da bireysel çıkarlardan 

daha önemli olduğunu öne süren görüş anlamına gelir.  J.J.Rousseau 

tarafından ortaya atılan bu düşünce 18. yüzyılda ağırlık kazanmıştır. Her ülke 

ve toplumda farklı özellikler kazanabilen milliyetçilik değişik biçimler 

alabilmektedir.2  

 

    Avrupa’da gelişen Rönesans ve reform hareketleri neticesinde halk 

kilisenin baskısından kurtulup özgür düşünce ve teşebbüs hürriyetine 

kavuşmuştur. Bunun neticesinde hızla gelişen Avrupa medeniyetindeki 

gelişmeler Sanayi İnkılabı(1760-1830) ile aşikar hale gelmiş ve Osmanlı’nın 

Batı karşısındaki yeri sorgulanmaya başlanmıştır. Yine bu döneme rastlayan 

Fransız İhtilali(1789-1815) neticesinde milliyetçilik hareketleri güç kazanmış, 

bu durum dönemin en büyük coğrafyaya sahip Osmanlı devletini derinden 

sarsmıştır.  

 

   Osmanlı devleti’nin, (1699) Karlofça, (1718) Pasarofça ve (1878) Berlin 

anlaşmaları ile başlayan siyasal çözülme sonucunda Batı karşısında güç 

kaybetmesi ve statüsünün gerilemesi karşısında III. Selim döneminde 

                                                
1 Nurettin TOPÇU:  Sosyoloji (İstanbul, 2001), 68. 
2 Ana Britanica: Milliyetçilik mad., c.16, (İstanbul, 1989), 102. 



 

 

 

 

83 

 

başlayıp II. Mahmut döneminde şiddetlenen birtakım yeniliklere gidilmiştir.3 

Sırf devletin çıkarı fikriyle hareket eden merkezi bürokrasi, ilerici reformlardan 

sorumluydu ve Osmanlı devletinde reform, batılılaşmaya yol açan akımın 

kaynağı haline geldi. 19.yy.da yönetici elit, merkezi bürokrasi “devlet” için en 

iyi siyasetin devletin bütünlüğünü korumak için Batı ile ittifak ve özdeşleşmek, 

batılılaşmak olduğunu ileri sürüyordu.4 Batılılaşma hareketleri silsilesinde 

özellikle de Avrupa’nın azınlıklarla ilgili meselelerde iç işlerimize karışmasını 

önlemek için devlet kanalıyla bir takım yazılı beyannameler hazırlandı. 1838 

Tanzimat Fermanı, 1856 Islahat Fermanı, 1876 ve 1908 yıllarındaki 

Meşrutiyet hareketleri bu yenilikler arasındadır.5 Bu dönemdeki bütün görüş 

ve çığırların ortak yanı Lale devrinde başlamış olan bir sorunun bu dönemde 

genel bir hale gelmesidir. Reform sorunlarının hep Batı uygarlığıyla 

karşılaşmanın doğurduğu sorunlar olduğunun kabul edilmesidir.6 Osmanlı 

toplumu, çözülme dönemi içerisinde yaşadığı çok önemli sosyo-kültürel yapı 

değişiklerine rağmen, bir ticaret ve tarım toplumu olma özelliğini ciddi 

düzeyde değiştirecek bir gelişme kaydedememiştir.7 

 

    1908 devriminin önemi, parti ayrılışlarına paralel olmayan geniş kapsamlı 

ideolojik farklılaşma dönemi açmasıdır. İnkılâbın İslamcı, Batıcı, Türkçü ya da 

İslamlaşmak, batılılaşmak, uluslaşmak yönlerinde olması etrafındaki üç 

düşünce akımı bu zaman başlamıştır. Bunun nedeni bu üç yöndeki 

düşüncenin, çağdaş uygarlık karşısında yalnız Türk Müslümanlarının 

sorunları etrafında dönmesidir. 8  

 

 

 

 

                                                
3 D.Mehmet DOĞAN: Batılılaşma İhaneti, (İstanbul,1986), 15. 
4 Halil İNALCIK: İkinci Binde Türkler, Doğu-Batı Dergisi, s.10 (İstanbul, 2000), 80. 
5 İsmail CEM: Türkiye’de Geri Kalmışlığın Tarihi (İstanbul, 1997), 229. 
6 Niyazi BERKES: Türkiye’de Çağdaşlaşma, (İstanbul, 1978), 405.,409. 
7 Erdinç YAZICI: Yirminci Yüzyılda Gelenekten Moderniteye Türk Sosyo-Kültürel Yapısında 
Gözlenen Değişmeler,  G.Ü.İ.İ.B.F., Özel Sayı (Ankara,2002), 223. 
8 Niyazi BERKES: Türkiye’de Çağdaşlaşma, (İstanbul, 1978), 404. 



 

 

 

 

84 

 

2.1.1- Osmanlıcılık 

    

    Merkeziyetçi hükümet modeli 19.yüzyıl devletinin yapısını belirler. Bu 

dönemde devlet yaptırımcı değil, teşvik edici aynı zamanda öğretici, 

propagandacı ve yön vericidir.9 Osmanlılık, Fransa’nın milliyetçilik anlayışına 

göre II. Mahmut devrinde başlamıştır. Abdülmecit devrinde geliştirilmiş, Ali ve 

Fuat paşalar zamanında en yüksek düzeye ulaşmıştı.10 Islahat Fermanı ile 

resmi bir kimlik haline dönüşen Osmanlılık tüm farklılıkların üzerine çıkarak 

siyasal birliktelik oluşturmaya çalışmıştır. II. Mahmut’un “ ben tebaamdaki din 

farkını ancak cami, havra, ve kiliselerine girdikleri zaman görmek isterim” 

sözü Osmanlılık kimliğini net bir şekilde özetlemeye yetmektedir.11 

 

   Osmanlılık denen kimlik son yüzyıla ait bir toplumsal kurumdur.12 Şarktaki 

modern uluslaşmayı ifade eder.13 Esasında Osmanlı devletinde son 

yüzyıldaki uluslaşma ve modernleşme süreci din ve mezhep aidiyeti esasına 

dayanan “mille” ifadesini “nation” anlamına kalbetmesini sağlamış14 ve devlet 

içinde bir bütünlük oluşturulmaya çalışılmıştır. 

 

    Osmanlı kimliği salt bir Müslüman kimliği olarak kalmayan, Türklüğün ağır 

bastığı bir Müslümanlıktır. Öbür Müslüman etnik guruplar bu Türklüğe dil 

olarak intibak ettikleri oranda Osmanlı-Türk olmaktadır.15 Dil burada 

milliyetçilik anlayışının şemsiyesi olarak görev yapan bir üst kimliktir. 

 

    Akçura, Osmanlılık ideolojisini olanaksız görmektedir. Çünkü Osmanlı 

halklarından, ırksal bir zemin üzerinde “Osmanlı milleti” oluşturulması akıl ve 

mantık dışı idi. Bunun yanında bir ülkenin sınırlarını korumak o ülkenin 

devamlılığı için başlı başına bir çözüm değildir. Akçura Osmanlı milleti 

                                                
9 Ekmelettin İHSANOĞLU: Osmanlı Devleti Tarihi, c.1 (İstanbul, 1999), 317. 
10Yusuf AKÇURA: Üç Tarzı Siyaset (Ankara, 1976), 7.  
11

 Yusuf AKÇURA: a.g.e., 20. 
12 İlber ORTAYLI: Osmanlı Kimliği, Cogito, s. 19 ( İstanbul, 1999), 77. 
13 İlber ORTAYLI: a.g.m., 78. 
14 İlber ORTAYLI: a.g.m., 81. 
15 İlber ORTAYLI: a.g.m., 85. 



 

 

 

 

85 

 

oluşturmanın engellerini üç fikir etrafında topluyordu.: Osmanlı halklarının 

tarihi, fiziksel bir tarihti, ruhsal değildi. Aynı halkları halde ve gelecekte 

bağlayacak ortak bir ülkü de yoktu, olamazdı. Ne Türkler, ne Müslümanlar, 

ne de Türk ve Müslüman olmayan halklar, bir Osmanlı bir Osmanlı milleti 

içinde eriyip yok olmak istemiyorlardı.16 Neticede bu düşünce Osmanlılık 

siyasetini asimilasyon tuzağı olarak addeden Gayri Müslim halk arasında 

başarılı olamamıştır. Bunun üzerine dâhili ve harici unsurlar tarafından 

benimsenmeyen Osmanlılık yerine devlet iki kimlik projesini daha kademeli 

olarak gündeme getirmiştir. 

 

 

2.1.2- İslamcılık 

 

    İslamcılık, İslam’ı inanç, düşünce, ahlak, siyaset, idare ve hukuk 

bakımından hayata hâkim kılmak, Müslümanlar arasında birlik ve 

dayanışmayı tesis ederek İslam ülkelerini batı karşısında geri kalmışlıktan 

kurtarmak amacına yönelik çözüm arayışı olarak XIX. Yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren Osmanlı aydınları tarafından dile getirilen ve tartışılan 

akımdır.17 Bu akımda anahtar kelime “hilafet”tir. 

 

    İslamcılık için İslam dünyasında “tecdit, ıslah, ittihad-ı İslam”, batıda 

“Panislamizm”, yeni araştırmalarda “modern İslamiyet, çağdaş İslam 

düşüncesi, İslam’da reformist düşünce” gibi kelimeler ve terkipler 

kullanılmaktadır.18 

 

    Bu hareket Mısır’da Cemalettin Efgani (aslen İranlıdır, 1839-1897), sadık 

talebesi Muhammed Abduh, Hindistan’da Seyit Ahmet han, Seyit Emir Ali, 

                                                
16 Yusuf AKÇURA: a.g.e, 12. 
17 İslam ansiklopedisi, İslamcılık mad. c.23 (İstanbul, 2001), 60.  
18 İsmail KARA: Türkiye’de İslamcılık (İstanbul, 1995), 9. 



 

 

 

 

86 

 

Türkiye’de Sırat-ı Müstakim, Sebilürreşad, Beyan’ul Hak,  İslam Mecmuası, 

Volkan gibi dergilerde bu kişilerin öncülüğünde ortaya çıktı ve gelişti.19 

  

    İslamcılığın ana gayesi Batı ülkeleri ile Rusya’nın işgal ettikleri Müslüman 

topraklarını, Müslümanlar arasında ihtilal ve direnme yoluyla geri almak, geri 

kalan işgal edilmemiş toprakların özgürlüğünü korumaktır.20 İslamcılık 

ideolojisinin esasını din oluşturmakla birlikte ana amacı dinsel olmayıp 

tamamen güncel ve siyasi egemenliğe sahip Osmanlı İslam geleneklerine, 

değerlerine uygun bir siyasi cemiyet yani modern siyasi anlamda bir millet 

yaratmaktır.21      

 

     Abdülhamit 1876-1882’ye kadar İslamcılık cereyanına pek önem 

vermemiştir. Fakat Osmanlıcılık ilkesinin başarılı olmadığını görünce devletin 

bütünlüğünü İslamcılık ile sağlamaya çalıştı. Mısır’ın İngiltere ve Tunus’un 

Fransa tarafından işgal edilmesi ve 1877–78 Balkan Harbi ve Osmanlı 

devletinin yok olma tehlikesiyle acilen karşılaşması ona kurtuluş yolunun 

Müslümanlar arasında kaynaşma ve dayanışma olduğunu göstermiştir. 

Abdülhamit’in ana görüşü şudur. Elde kalan Osmanlı toprakları üzerinde 

yaşayan nüfusun çoğunluğu Müslüman’dır. Hıristiyan unsurlar Osmanlı 

camiasından ayrılarak kendi devletlerini kurmuşlar ve o devletler de kendi 

din, dil ve geleneklerine göre bir yaşam kurmuşlar. O halde yapılması 

gereken Müslümanların ortak paylaştığı bir müessesse halinde getirerek 

Müslümanları birleştirmektir. Karpat’a göre “Abdülhamit, milletin varlığını, 

devletin varlığını sağlayacak unsur olarak görür ve ona göre milletin varlığı 

padişahın ve hanedanında üstündedir. Abdülhamit, Osmanlı, Müslüman, 

Türk camiasının modern bir millet haline dönüşmesine zemin hazırlamıştır.” 22 

 

                                                
19 İsmail KARA: a.g.e., 10. 
20 Kemal KARPAT: Cumhuriyet Rejiminin Tarihi Kökenleri Üzerine, Yeni Türkiye Dergisi ( 
Ankara, 1998), 220. 
21 Kemal KARPAT: a.g.e., 225. 
22 Kemal KARPAT: a.g.e., 227. 



 

 

 

 

87 

 

     Diğer bir anlayışa göre ise; İslami inanca dayalı resmi ideolojiye sahip23 

Osmanlı devlet yapısı kutsal niteliktedir ve devleti “devlet-i ebed müddet”  

yapmaya ve korumaya yönelik, hatta sebepler ne olursa olsun, zaman zaman 

bu amacı için Osmanlı hanedanının kendi mensuplarına karşı acımasız 

olabilen, “nizam-ı âlem” diye kavramlaştırdığı iç düzeni için, kendi çocuklarını 

bile feda edebilen bir anlayış hâkimdi.24 Osmanlı İmparatorluğunda İslam’ın 

devlet hâkimiyet ve kontrolünde olduğu görülür. O halde inanç olarak İslam’ı 

kuvvetle öne çıkaran Osmanlı Devleti, sıra onun kurumlaşmasına geldiğinde, 

onu devletin hâkimiyetine sokmakta tereddüt etmemiştir. Bu yüzden, Osmanlı 

devletinde her şey devlet içindir; din de devlet içindir.25 Bu düşünce Osmanlı 

devletinin bütün siyasal faaliyet ve çalışmalarında daima İslami gerekçelerle 

hareket ettiğini, daha açık bir ifadeyle, İslam’ı aynı zamanda politik bir 

enstrüman olarak kullandığını ortaya koyar.26 

 

   Çöküşün nedenlerinin de şiddetli biçimde tartışıldığı bu dönemde içlerinde 

Sait Halim Paşa’nın da bulunduğu çoğunluk şu kanaate varmıştır. a) 

dünyanın koşullarının geliştirdiği çağdaş değişiklikleri hiçe saymak, dini bu 

yeni dönemde yeni koşullar altında yeniden yorumlamaktan kaçınmak, dine 

çağdaş koşullar altında yeni anlam verememiş olmak. b) İslam dininin ve 

şeriatının, Müslümanlaşmış ulusların ulusal kültürlerini, onlar üzerinde kendi 

ümmet uygarlığı hukukunu kurmuş olmak. Bu yüzden İslam uygarlığı çağdaş 

uygarlık karşısında iflas edince bu halklar, ulusal kültürden yoksun yığınlar 

olarak kalmışlardır.27 

 

      Bu ideolojiyi tarafsız olarak değerlendirebilmek için o günün şartlarını 

genel olarak ele alıp genel kanaati oluşturmak yerindeyse de İslamcılık 

akımı’nın o günün çalkantılı döneminde kısa süreli etkisi gözükse ve başarılı 

olunsa da uzun vadede kalıcı çözüme kapı açmayacağı bilakis vatan 
                                                
23 Ahmet Yaşar OCAK: Osmanlı Resmi(Yahut İmparatorluk) İdeolojisi Meselesi, Doğu-Batı 
Düşünce Dergisi, s.29 (İstanbul, 2004), 29. 
24 Ahmet Yaşar OCAK: a.g.m., 28. 
25 Ahmet Yaşar OCAK: a.g.m., 29. 
26 Ahmet Yaşar OCAK: a.g.m., 30. 
27 Niyazi BERKES: Türkiye’de Çağdaşlaşma, (İstanbul, 1978), 408. 



 

 

 

 

88 

 

coğrafyasındaki birliktelikte din ön şartını sunarak insanlara/halka 

yaklaşmanın lokal bazda tesir edeceği fakat genel olarak birleştirici 

olmasından çok ayrıştırıcı etki yapacağı kanaatindeyiz.  

 

 

2.1.3- Turancılık  

 

    Türk yurdu anlamına gelen Turan,  Türklerin yeryüzünde yaşadıkları bütün 

ülkelerin toplamı, yani birleşik tek ve büyük Türk vatanıdır.28 Turan Türklerin 

tümünü kapsayan, Türk olmayanları dışarıda bırakan, Türklerin oturduğu ve 

Türkçenin konuşulduğu bütün ülkelerin toplamıdır.29 Turancılık ise 

yeryüzünün her tarafındaki Türkleri bir bayrak altında ve bir devlet halinde bir 

araya getirme idealidir. Bu ideali Türkçülüğün güçlü sesi Ziya Gökalp şöyle 

özetler: 

Vatan ne Türkiye’dir Türk için ne Türkistan; 

Vatan büyük ve müebbet bir ülkedir Turan!...30 

 

      Osmanlıcılık, İslamcılık akımlara tepki olarak doğan bu akım diğer 

akımların aksine ithal bir akımdır. İç tesirlerin yanında Rusya’nın yaydığı 

Panislavizm akımının zararlı etkilerine karşı, Turancılık (Pan-Turanizm) akımı 

geliştirilmiştir.31 Diğer bir görüş ile “Selanik ve Rumeli’nin kaybından sonra 

Türklerin yüzü Turan’a çevrilmiştir”32 

 

    Turancılık, önce dil, sanat, edebiyat hareketi, 1908’den sonra milliyetçilik 

hareketi, Balkan Savaşından sonra siyasi akım olarak, dernekler kurarak, 

dergiler çıkararak süratle yayıldı ve teşkilatlandı.  Türk Derneği, Türk Ocağı, 

Türk Yurdu gibi dernekler ve Genç Kalemler Dergisi bu akıma öncülük 

etmişlerdir.  
                                                
28 Yeni Türk Ansiklopedisi, Turan, c.11 (İstanbul, 1985), 4215. 
29 Ziya GÖKALP: Türkleşmek, İslamlaşmak, Çağdaşlaşmak Ve Doğru Yol (İstanbul, 1976), 
75. 
30 Ziya GÖKALP: a.ge., 75. 
31 Yeni Türk Ansiklopedisi, Turan, c.11 (İstanbul, 1985), 4211. 
32 Niyazi BERKES: a.g.e., 413. 



 

 

 

 

89 

 

 

    Turancılık fikrinin önderi Hüseyinzâde Ali Bey (Soyadı Turan, 1864-

1941)’dir. Rus okullarında okumuş, Petersburg Üniversitesini bitirdikten sonra 

Askeri Tıbbiye’yi tabip yüzbaşı olarak bitirmiştir. Aynı zamanda İttihad Ve 

Terakki’nin kurucularındandır. Bundan başka Akçuraoğlu Yusuf Bey(1879-

1935) Türkçülüğün en yaygın isimlerindendir. Üç tarzı siyaset adlı 

makalesinde İslamcılık, Osmanlıcılık, Türkçülük fikirlerinden kurtarıcı olarak 

Türkçülük olduğunu ileri sürer.33 O, Türkçülük siyasetinin Osmanlı devletinin 

siyasi hudutları ile sınırlandırılamayacağını ve dünyanın neresinde ve 

dünyanın neresinde bir Türk varsa onunla ilgilenilmesi gerektiğini belirtir.34  

Turancıların Türk birliği projesi üç aşamadan oluşmaktadır: 

a) Osmanlı bünyesindeki Türkleri birleştirmek. 

b) Türk olmayan fakat Türkleşmiş diğer Müslüman unsurların Türklüğü 

benimsemesini sağlamak. 

c) Türklüğü benimsememiş olanları Türkleştirmek.35 

 

     Turancılığı kurumsal anlamda devlet ideolojisi haline getiren Jön 

Türklerdir.36 Jön Türkler Birinci ve İkinci Meşrutiyetleri hazırlayan ve Osmanlı 

İmparatorluğunda asri ihtiyaçlara göre değişiklik yapmak isteyen ihtilalciler ya 

da inkılâpçılardır.37 Jön Türkler, istibdat olarak adlandırdıkları bu rejime son 

vermek için harekete geçmişler,38 bu itibarla ihtilalcilerdir.39 Kendilerine 

belirledikleri ilk üç hedef şunlardır. a)Padişah istibdadına son vermek. b) 

Kanuni esasiyi devreye sokmak. c) Meclisi Mebusan yani parlamentoyu aktif 

hale getirmek. 40 Bunun için Abdülhamit’in hilafetindeki gayrı meşruiyeti ispat 

etmek için İslami usullere başvurmuşlardır.41 İlerleyen süreç içerisinde Jön 

                                                
33 Niyazi BERKES: a.g.e., 421. 
34 Yusuf AKÇURA: Türkçülük, Türkçülüğün Tarihi Gelişimi (İstanbul, 1978), 24. 
35 Yusuf AKÇURA : a.g.e.,.  
36 Yeni Türk Ansiklopedisi, “Jön Türkler”, c.4 (İstanbul, 1985), 1598. 
37 Tarık Zafer TUNAYA: Türkiye’nin Siyasi Gelişime Seyri İçinde İkinci Jön Türk Hareketinin 
Fikir Esasları, İ.Ü. Hukuk Fakültesi Tahir Taner’e Armağan, (İstanbul, 1956), 167. 
38 Tarık Zafer TUNAYA: a.g.e., 168. 
39 Tarık Zafer TUNAYA: a.g.e., 171. 
40 Tarık Zafer TUNAYA: a.g.e., 175-176. 
41 Tarık Zafer TUNAYA: a.g.e., 170. 



 

 

 

 

90 

 

Türklerin fikirlerindeki genel yapı değişmeye başlamış, Turancılığı ve laik 

görüşlerinin kuvvetlenmesi Arapların Birinci Cihan Harbinde İngiltere’yi 

desteklemeye karar vermelerinde rol oynamıştır.42 

  

  Yeni Osmanlılar, Jön Türklerin nüvesini oluşturmaktadır ve ilk başta aynı 

düşünce ekseninde hareket etmekte iken daha sonra ayrılığa düşmüşlerdir.43 

Yeni Osmanlılar hilafete değil, o günün padişahına karşıdırlar. Yeni Osmanlı 

olan Ziya Paşa İslam’a bağlı Osmanlı aydınıdır. Tanzimatçıları şeriat 

kurallarını çiğnemekle suçlamıştır.44  

 

    Bir iddiaya göre masonlar bazı gayelere ulaşmak için Jön Türkleri alet 

olarak kullanmaktaydı. Bilerek ya da bilmeyerek Jön Türkler bu tuzağa 

düşmüşlerdi. Sultan Abdülhamid’in saltanatının ilk yıllarında Yahudiler 

Filistin’e göz koymuşlardı. Gerekirse burasını satın alacaklardı. Teodor Herzl 

iki defa huzura çıkmış ve kovulmuştu. İşte bu hadiseden hemen sonra içte ve 

dışta masonların tazyiki ve teşvikiyle Abdülhamid düşmanlığı sistemli bir 

şekilde yapılmaya başlandı ve hızlandı.45   

 

    Jön Türklerin hedefi hürriyet ve adaletin hâkim olduğu bir rejimde 

İmparatorluktan kopmak isteyenlerin azalacağından dolayı hürriyet aracılığı 

ile Osmanlı imparatorluğu’nun parçalanmasını durdurmaktı. Bu değişim talebi 

halkta istenilen tepkiyi vermeyince subaylara yönelmişlerdir.46 Jön Türklerin 

genelinde elit yaratma fikri hâkimdir. Garbı anlamaya çalışan, her şeyi 

okuyan ve her okuduğunu memleketine duyurmak için tercüme etmek isteyen 

bir guruptur.47 Siyasi fikirlerinde Avrupa’daki fikirlerin izleri görülür.48 Onlar 

için yaratmaktan ziyade taklit ve iktibas bahis mevzuu olmuştur. Sonuçta Jön 

                                                
42 Kemal KARPAT: Türk Demokrasi Tarihi (İstanbul, 1996), 44. 
43

 Fazlı ARABACI: Yeni Osmanlıların Dini Ve Siyasi Görüşleri, (Ankara, 2004), 89. 
44 Kemal KAHRAMAN : Aydınlar Ve Ölçüler, İlim Ve Sanat, s.14 (İstanbul, 1987), 13.  
45 Ercümend KONUKMAN: Jön Türkler Ve Acı Gerçekler, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 
s.25 (İstanbul, 1968), 22.  
46 Şerif MARDİN: Jön Türklerin Siyasi Fikirleri (İstanbul, 1983), 219. 
47 Tarık Zafer TUNAYA: a.g.e., 173. 
48 Şerif MARDİN: a.g.e., 220. 



 

 

 

 

91 

 

Türkler’in uygulamaları empirik düzeyde kaldığı için devlet ve içtihat 

programında başarılı olamamışlardır.49  

 

    Türkçülük, demokratik uygulamaları görülen bir ideoloji değildi. Demokrasi 

ifadesini en çok kullanan Yusuf Akçura bile demokrasiyi ulusçuluğu 

tamamlamada bir ölçüt olarak kullanmıştır. Çünkü stratejik açıdan önemli 

olan demokrasi değil, Avrupa’nın doğu politikası ile başa gelmekti.50 Bu 

manada bu akımı savunanlar jakoben bir zihniyete sahiptiler. 1908–1913 

arası Jön Türklerdeki milliyetçilik anlayışı belirli bir yapı olmuş ve Türklerin 

hâkim oldukları merkeziyetçi bir Osmanlı devleti meydana getirmek 

istemişlerdir. Bunu gerçekleştirmek için Hıristiyan olan Balkanlarda ve 

Müslüman azınlıklardan müteşekkil Arnavutluk ve Yakın Doğu’da baskıyla 

uygulandı. Bu Arnavutluk ve Suriye’de halkın isyanına, Balkan Harbi’nin 

çıkmasına ve toprak kaybına sebebiyet verdi. Yenilgiden ders almayan 

yönetim aynı amaca yönelik olarak Kafkasya ve Orta Asya’yı sınırlarına 

katabilmek için devleti Birinci Dünya Savaşına soktu.51 Çünkü 

vatanseverlikten “vatanı kurtarma” düşüncesinden hareket eden, toplumun 

derin sorunlarına eğilmekten çok, kısa vadede harekete yönelen ve bunu 

baskıyla hayata geçirmeye çalışan tutum hâkimdi.52  Bu tutum devletin ağır 

toprak kaybına, buna bağlı olarak yeni Osmanlıların ve Turancıların itibar 

kaybına neden oldu. 

  

    Sonuç olarak, otokratik bir modernleşme türü olan Batı-dışı Osmanlı 

modernleşmesinde gelenek ile yenilikler birbirini besleyemediği için, ülkenin 

gerçeği olan tarihi, dini, sosyal, ekonomik ve kültürel yapıları akıl ile bilim 

çerçevesinde yeniden sorgulanarak dünya gerçeklerine göre yönlendirilecek 

yerde taklidi, formel bir değişiklikle günü kurtarma operasyonlarına mahkum 

                                                
49 Tarık Zafer TUNAYA: a.g.e.,185. 
50 Süleyman Seyfi ÖĞÜN: Bir Avrupalı Gözüyle Türkçülük, Tarih Ve Toplum, s.114 
(Ankara,1993), 27. 
51 Kemal KARPAT: Türk Demokrasi Tarihi (İstanbul, 1996), 44. 
52 Şerif MARDİN:  a.g.e., 222. 



 

 

 

 

92 

 

edilmiştir.53  Bu süreç içerisinde bir yandan toplumsal kökeni olmayan batılı 

kurumların geleneksel toplumda yerleştirilmeye çalışılması, diğer yandan 

yerleştirilmeye çalışılan bu kurumların dayandığı temelleri yadsıyarak Kur’an 

ve Hadisin yanında İslam’ın ilk dönemlerine müracaatla bazı kavramları alıp, 

batılı siyasal teorilerle sentezleme girişimleri Osmanlı toplumunda ikilemlere 

yol açmıştır.54   

    

     Bu dilemmadan kurtulamayan Yeni Osmanlıların her biri farklı fikirlerin 

zihinlerinde meydana getirdiği farklı düşüncelerle Osmanlıcılıktan İslamcılığa, 

Türkçülükten Batıcılığa çeşitli fikir akımlarının öncüsü durumunda günümüze 

kadar gelen siyasi akımların öncüsü olmuşlardır.55 

 

    Meşrutiyetten sonra özellikle de Balkan Harbinden sonra Ziya Gökalp 

milliyetçiliğin nazariyecisi ve lideri olarak belirdi ve Türk aydınları arasında 

çok taraftar kazandı.56 I.Dünya Savaşı sonuna kadar, İttihad Ve Terakki 

Partisi merkez heyetinin nüfuzlu bir azası sıfatıyla, bütün nüfuz ve imkânını 

Türkçülük fikrinin gelişmesi ve yayılması için kullandı. 1913’ten sonra 

İttihadçıların Türkçülük fikrini benimseyip tatbik etmeye çalışmalarında da 

birinci derecede rolü ve tesiri olmuştur.57 Fakat Gökalp Rusya Türkçülüğü 

diye de nitelendirilen ilk dönem Türkçülüğünü İttihad ve Terakkinin Batıcı-

İslamcı-Milliyetçi karması ideolojisi haline getirmiştir.58 Bunu da şu şekilde 

özetlemiştir. Türk ulusundanım, İslam inanışındanım, Batı uygarlığındanım.59 

 

    Ziya Gökalp, Turancılığı Türkçülüğün uzak mefkuresi olarak kabul eder. 

Milyonlarca Türk’ün millet haline gelmesini Türkler için büyük bir vecd 

kaynağı olacağını söyleyen Gökalp,e göre Turan mefkuresi olmasaydı, 

                                                
53 Fazlı ARABACI: Yeni Osmanlıların Dini Ve Siyasi Görüşleri, (Ankara, 2004),198. 
54 Fazlı ARABACI: a.g.e., 202. 
55 Fazlı ARABACI: a.g.e., 202. 
56 Kemal KARPAT: Türk Demokrasi Tarihi (İstanbul, 1996), 45. 
57 Yeni Türk Ansiklopedisi, Turan, c.11 (İstanbul, 1985), 4210. 
58 Niyazi BERKES: a.g.e., 405. 
59 Ziya GÖKALP: Türkçülüğün Esasları, (İstanbul, 1978), 60. 



 

 

 

 

93 

 

Türkçülük bu kadar yayılmayacaktı.60  Türkçülüğün amacı bir Türk kültürü 

yaratmaktır. Türklerin yalnız bir kültürü olmalı ve bu da kendilerinin yarattığı 

kültür olmalı. İstanbul dili ulusal dil sayılmalı ve Avrupa uygarlığı içinde bir 

Türk uygarlığı yaratmaya çalışılmalı.61 Gökalp’e göre Ulus, bir dille konuşan 

bireylerin toplamına denilmektedir.62 

 

 

2.1.4- Batıcılık 

    

   Avrupa’nın ekonomik düzenini ve kültürünü benimseme, her bakımdan 

Avrupalılara benzemeyi ifade eden batılılaşma kavramı Osmanlı 

terminolojisinde Avrupalılaşma ve muasırlaşma deyimleriyle anlamdaştır.63  

 

    Batıcıların fikir önderleri Abdullah Cevdet, Celal Nuri, Süleyman Nazif, 

Kılıçzade Hakkı ve Ahmet Muhtar’dır.64 Bunlar genel olarak yenileşme 

meselesinde birleşiyorlardı ama din meselesinde ve Batı’nın ne dereceye 

kadar örnek olabileceği meselesinde birbirlerinden ayrılıyorlardı. Aşırı 

Batıcılar, Batı’nın gelişme seviyesine ulaşmak ve saygısını kazanıp ona 

kendimizi kabul ettirebilmek için her alanda Batı’yı örnek almak gerektiğini 

savunuyorlardı. Yapılmış reformların bazı suni neticeler verdiğini kabul 

ediyorlar ama bu gibi suni neticelerin her yenileşme hareketinde tabii olarak 

meydana geleceğine de inanıyorlardı. Bu suniliklerin halen devam etmesine 

yenileşme gayretlerinin tam gerçekleştirilmemiş olmasına yoruyorlardı. 

Batıcılara göre Türkler Avrupa’da kalsalar da, Asya’ya çekilseler de onlar için 

yenileşme kaçınılmaz bir zaruretti. Bununla beraber, Batı’dan alınacakları 

seçerek almak ve milli değerlere saygı göstererek Doğu ile Batı’yı ahenkli bir 

şekilde bağdaştırmak fikrini de savunuyorlardı. Batıcılar, birbirlerinde farklı 

derecelerde, dinciliği meslek edinmiş zevata muhalif olmakla beraber inanç 
                                                
60 Ziya GÖKALP : a.g.e., . 
61 Ziya GÖKALP: Türkleşmek, İslamlaşmak, Çağdaşlaşmak Ve Doğru Yol (İstanbul, 1976), 
75. 
62 Ziya GÖKALP: a.g.e, 77. 
63 Orhan HANÇELİOĞLU: Felsefe Ansiklopedisi Kavramlar Ve Akımlar (İstanbul, 2000), 140. 
64 Kemal KARPAT: a.g.e., 42. 



 

 

 

 

94 

 

kaynağı olarak Müslümanlığa ve onun evrensel değerlerine inanıyorlardı. 

Osmanlılığı ise, hem çeşitli milletlerden meydana gelme bir devletin birliğini 

sağlayacak ana bir prensip olarak hem de imparatorluğun temeli ve kuvvet 

kaynağı olan İslamiyeti mantıken tamamlayan bir unsur olarak kabul 

ediyorlardı. Bunun için Batıcılar, Türklerin milli özelliklerine göre 

İmparatorluğa yeni bir düzen verme düşüncesini savunan Türkçülere karşı 

vaziyet alıyorlardı. İki taraf arasında imparatorluğun gelecekteki ideolojisi 

üzerine uzun tartışmalar yapıyordu.  

 

      Batıcıların ileri sürdükleri başlıca yenileşme çaresi eğitim yolu ile halkın 

aydınlatılmasıydı. Osmanlı İmparatorluğu’nun başına gelen bütün felaketlerin 

kaynağını bilgisizlikte buluyorlardı. Bu eğitim, olaylar arasında sebep-netice 

ilgilerinin kurulmasına ve tabiatüstü fatalist izahlar yerine bunların kabul 

edilmesine yöneltilecekti. Türkçülerin “turan” idealine karşılık Batıcılar “irfan” 

idealini savunuyorlardı. Uygulanan tedbirler olarak da tek kadınlı aileyi, 

kadınların hürriyete kavuşturulmasını, batılı bir medeni kanunun kabulü ile 

şeriat mahkemeleri yerine laik mahkemenin kurulmasına, Latin alfabesinin 

kabulünü, fatalist zihniyetin yok edilmesi amacıyla tekkelerin kapatılmasını ve 

ekonomik alanda da milli bir ekonominin kurulmasını, sanayileşmeyi, yol ve 

ulaştırma araçlarının geliştirilmesini savunuyorlardı.65    

 

    Balkan savaşları ve bunun neticesinde Osmanlı devletinin büyük kayıpları, 

savaşın perde arkasında Batılı ülkelerin tahriki ve desteği, batıcılığı 

savunanları zor duruma düşürmüştür. Batılılaşma süreci içerisinde Türkiye’ye 

Avrupa(Almanya ve İtalya)’dan damızlık erkek getirme önerisini sunan 

Abdullah Cevdet66 bile böyle bir hava içinde batılılaşma yanlısı kendi 

dergisinin sayfalarında batıya isyan sesleri yükseltti.67 

 

                                                
65 Kemal KARPAT: a.g.e., 42-43. 
66 Remzi Oğuz ARIK: Tarihimizin Öğrettikleri, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.8. (Ankara, 
1943), 225.  
67 Niyazi BERKES: a.g.e., 413.  



 

 

 

 

95 

 

    Osmanlı devletinin son döneminde çıkan akımlar içinde en fazla eleştirilen 

akım Batıcılık olmuştur.  Ziya Paşa’ya göre; Batılılaşma, gerçekte bir zümre, 

burjuva hareketidir, altyapıdan yoksundur, olsa olsa bir kopukluğu 

getirecektir.68 Batı ülkeleriyle de temasların yoğunlaşması yeni gelişen 

intelijensiyada siyasal statünün ancak düvel-i muazzamdan birine dayanmak 

suretiyle sürdürülebileceği düşüncesini yerleştirmiştir ki, bu durum toplumun 

siyasal ve kültürel ekseninin yeni bir doğrultuya ya da doğrultusuzluğa 

yerleştirilmesi sonucunu doğurmuştur.69 

 

      Batı, batılılaşmayı bir sömürü düzeni olarak önermiştir.70 Bunun sonucu 

olarak, Avrupa özentisi ve batılılaşma, Osmanlı Devletini Avrupa devletleri 

tarafından sömürü devleti haline getirmiştir. Bu durum bazı alanlarda 

Osmanlı devleti lehine gözükse de Osmanlı devleti, Fransız ve İngiliz 

hegomanyasına sürüklemekten kurtulamamış ve sonuçta “Avrupa’nın hasta 

adamı” gömülmüştü.71 

 

   Asıl olarak bu akımların her biri özünde bir kültür şifresi taşımakta ve 

savunanlarda tecessüm etmektedir. Bu durum genele yayıldığında ise 

toplumda bir kimlik sorunu ve bunalımına neden olmaktadır. Türk 

modernleşmesi sürecinde bu akımların sonuçları günümüze kadar bazı 

şekillerde görülmektedir. 

 

   Her toplumda safhalar ve sıralar az çok farklılık cereyan etmiş olabilir. Türk 

toplumunda kültür ve kimlik meselesi iki merhale geçirdi ve şimdi üçüncüye 

girilmek isteniyor. “Müslüman Türk” kültürü ve kimliği, “Batılı Türk kültürü ve 

kimliği”, Şu anda “Evrensel kültüre bağlı Türkiyeli” kimliğine tabi olmak 

üzeredir. Bu üçüncü merhale gerçekte kimliksizliğin dayatılmasına doğru bir 

                                                
68 Kemal KAHRAMAN: a.g.m., 16. 
69 Ahmet DAVUTOĞLU: Türk Entelektüel Geleneğindeki Baskıcı Temayüllerin Kökeni, İlim 
Ve Sanat, s.13 (İstanbul, 1987), 18. 
70 Orhan HANÇELİOĞLU: a.g.e., 140. 
71 Bryan S. TURNER: Max Weber Ve İslam (Ankara, 1991), 178-179. 



 

 

 

 

96 

 

geçiş macerası gibi görünüyor. Bu geçişte, olabildiğince hürriyet, insan 

hakları, ideal demokrasi, laisizm, çoğulculuk gibi cazibeler bulunmaktadır.72    

 

    Kültür, kimlik ve şahsiyet ister istemez bir milliyetçi alana doğru gider 

savunma ve kendi varlığını devam ettirme mecburiyeti dosdoğru şartlarda, 

milliyetçilik daha çok sarılacak bir duygu, fikir ve ideoloji haline gelir. Bu 

meşru bir yoldur ve var oluş kanunlarına da uygundur. Yeter ki ırkçılık haline 

dönüşmesin.73 

 

 

 

2.2- ANADOLUCULUK DÜŞÜNCESİ 

 

 

     Anadoluculuk, I. Dünya savaşının son yıllarında, mevcut ideolojilerin 

Anadolu Türklerinin enerjisini boş yere harcadığı iddiasıyla ortaya çıkan ve 

Anadolu’yu esas alan görüştür.74 II. Meşrutiyetin Osmanlıcılık, İslamcılık, 

Turancılık akımlarına tepki olarak doğmuştur.  

 

       Anadoluculuğun başlatıcıları,  milliyetçilik tartışmalarının yürütüldüğü 

dönemde İslamcı Sırat-ı Müstakim Dergisinden ayrılarak 1913’te yayın 

hayatına başlayan İslam Mecmuasında yazı yazmaya başlayan Musa Kazım, 

M.Şemsettin Günaltay ve Halim Sabit gibi bazı yazarlardır. Bu dergi 

İslamcılık düşüncesinin yayın organı olan Sırat-ı Müstakim ile Türkçülük 

düşüncesinin yayın organı olan Türk Yurdu Dergisinin arasında kendine bir 

yer bulmaya çalışmaktadır. Zikredilen yazarlar da kendilerine İslamcılık-

Türkçülük karışımı bir yol tutturmuşlardı. Birinci Dünya Savaşı sonunda İslam 

milleti oluşturma düşüncesi tüm maddi dayanaklarını yitirmiştir. İslamcılıktan 

                                                
72 Yümni SEZEN: Çağdaşlaşma, Yabancılaşma Ve  Kimlik (İstanbul, 2002), 68. 
73 Yümni SEZEN: a.g.e., 69. 
7474 Türk Dili Ve Edebiyatı Ansiklopedisi, Anadoluculuk mad., c.2  (İstanbul, 1998), 135. 



 

 

 

 

97 

 

geriye sadece İslam’la takviye edilmiş bir milliyetçilik kalmıştır.75 Bu eksende 

milliyetçilik anlayışını güçlü bir zemine oturtmak isteyen aydınlar 

Anadoluculuk düşüncesini ortaya atmışlardır.76 Bu hareketin ilk tohumu 1917 

Türk Ocağı Genel kongresinde teorik içerikten yoksun, Pragmatik bir 

zorunluluk olarak Türkiyecilik şeklinde gündeme gelmiştir. Halide Edip, Büyük 

Turan idealinin gerçekleşmesinin güçlüğüne değinerek, öncelikle Anadolu’da 

faaliyet göstermek gerekliliğinde ısrar eder ve daha geniş bir Türk birliğini 

amaçlayan görüşlerin kuramsal alanda kalmaktan öteye geçemeyeceğini 

savunur. Çoğunluk tarafından eleştirilse de “Evimize bakalım” adlı 

makalesiyle bu görüşünü teyid eder. “Bugün ırklar bir faraziye, fakat milletler 

bir hakikattir…. Kendi evini imar edemeyen, kendi evini altüst bir halde 

bırakan bir adama hiçbir ev sahibi emniyet edemez… Bırakalım siyasiyat ve 

nazariyat âtinin kardeş bağlarını, faydalarını hatırlasın; fakat biz faaliyet 

sahasının kendi memleketimiz olduğuna inanalım ve bunda kendimizi de 

başkalarını da aldatmayalım.”77 Kongre üyeleri arasında görüş birliği 

sağlanamayan toplantı neticesinde düşünsel dönüşümler önemli bir eksene 

oturmuştur.78 Bundan iki yıl sonra Mülkiye sıralarında (1919) Anadolu’yu Türk 

kültürünün gerçek kaynağı gibi gören bir akım doğmuştur.79  

   

    Anadoluculuk önce kültür akımı olarak ortaya çıkmıştır. H.Ziya Ülken bu 

akımın önderlerindendir ve bu akıma “memleketçilik” adını vermiştir.80 Daha 

sonra Mehmet Halit “Türkiyecilik” ya da “Memleketçilik” gibi yavan tanımların 

amaçlarını açıklamada yetersiz kaldığını belirterek, “Anadoluculuk” deyimini 

önermektedir.81  H.Z. Ülken bu akımı Richard Warner’in “Poete et penseur” 

adlı eserine dayanarak ileri sürmüştür. Reşat Kayı ile birlikte, El yazma 

                                                
75 Mithat ATABAY: Anadoluculuk, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, c.5, (İstanbul, 2004), 
515. 
76 Hilmi Ziya ÜLKEN: Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi (İstanbul, 1979), 470 
 
78 Füsun ÜSTEL: Türk Milliyetçiliğinde Anadolu Metaforu, Tarih Ve Toplum, (Ankara, 1993), 
52. 
79 Hilmi Ziya ÜLKEN: a.g.e, 470 
80 Hilmi Ziya ÜLKEN: a.g.e, 470. 
81 Füsun ÜSTEL: a.g.m., 52. 



 

 

 

 

98 

 

şeklinde, 1918’de oniki sayı olarak Anadolu Dergisi’ni çıkarmıştır.82 Bu 

derginin hareket noktasını 1071 Malazgirt zaferinden sonra Türklerin 

Anadolu’da yepyeni bir medeniyet kurdukları düşüncesi teşkil etmektedir.83 

Bu mefkûre Anadolu Mecmuası’nda, felsefeci sosyolog H.Z.Ülken, tarihçi 

Mükrimin Halil Yınanç, Z.F.Fındıkoğlu tarafından işlendi.84 Bununla birlikte 

Haluk Nihat Anadolu masallarından Tahirle Zühre, Şah İsmail’le Gülizar ve 

Süleyman Şah’ı yazmıştır.  H.Z. Ülken, 1919’da “Anadolu’nun bugünkü 

vazifeleri” adlı bir kitap yazmış, fakat yayınlayamamıştı. Mükrimin Halil 

tarafından basılan bu kitap İslam tarihine yönelmiş olan araştırma şevkini 

Anadolu tarihine çevirmişti.85  

 

         Bu yönelmede Mükrimin Halil Yınanç’ın rolü önemlidir. Mükrimin Halil 

Anadoluculuk düşüncesini kültürel hareket olmaktan çıkararak yarı siyasal bir 

konuma getirmiştir. Böylece daha başlangıçta Anadoluculuk düşüncesi içinde 

fikir ayrılıkları baş göstermişti.  Bu aşamada Anadoluculuk düşüncesinde iki 

ayrı görüş hâkim oldu. Birincisi Anadoluculuğu doğacak kültürün kaynağı ve 

hedefi olarak gören kültürcü Anadoluculuk. İkincisi ona siyasi ve fiili bir şekil 

vermek isteyen ideolojik Anadoluculuktu.  

 

    Bu ayrılığa rağmen 1923’te Anadoluculuk düşüncesini daha sistemli bir 

şekilde ele alınmasını sağlayan Anadolu Mecmuası yayın hayatına başladı. 

Bu dergide Ahmet Refik, Rauf Yekta, Hamit Sadi, Necip Asım, Mehmet Emin 

yazı yazmaktaydı.86   

 

     Z. Fahri Fındıkoğlu, Anadolu Dergisinde pragmatizme ve Anadolu folkloru 

üzerine yazılar yazdı. Mehmet Halit Bayrı halk şairlerine dair ilk yazılarını 

yayınladı ve sonra çıkardığı Halk Gazetesi’nde bu konudaki yazılarına devam 

etti. Feridun Nafiz Uzlug, Selçuk hekimlerine dair yazılar yazdı. Necip Fazıl 

                                                
82 Hilmi Ziya ÜLKEN: a.g.e., 470. 
83 İslam Ansiklopedisi, Anadolu Mecmuası mad., c.3 (İstanbul, 1991), 144. 
84 Türk Dili Ve Edebiyatı Ansiklopedisi, Anadoluculuk mad., c.2  (İstanbul, 1998), 135. 
85 Hilmi Ziya ÜLKEN: a.g.e, 471. 
86 Hilmi Ziya ÜLKEN: a.g.e., 471. 



 

 

 

 

99 

 

ve Ahmet Hamdi Tanpınar ilk şiirlerini bu dergide neşretti. Bu akım daha 

sonra halkevlerinde kültür çalışmaları halini almış ve aynı yolda Ahmet Kutsi 

Tecer, Adnan Saygun, Selahattin Batu sahne eserleri vermişlerdir. Mükrimin 

Halil Yınanç (1898-1961) daha sonra “Anadolu’nun fethi” adlı kitabını 

yayınlayarak Anadoluculuk davasını geliştirmiştir. 87 

 

    I. Dünya Savaşı olurken Nüzhet Sabit’in Vazife Dergisinde İslamcılık, 

Osmanlıcılık ve Turancılığa karşı tepkinin izleri görülmektedir. Fakat bu net 

olarak memleketçiliğe işaret eden bir tepki değildi. Osmanlıcılarda 

Turancılığa, bir kısım Batıcılarda İslamcılığa karşı tepki de daima iki soyut 

görüşün birbiri ile savaşından ibaret kalıyordu. Memleketçiliğin bu üç 

cereyana karşı aldığı tepki tavrı, gerçek vatan fikrinin hayali bir vatan fikrine, 

somut bir fikrin soyut bir görüşe karşı tepkisi olduğu için ötekilerden çok 

farklıydı. Bu görüşün millet anlayışı tarihte sınırları çizilmiş belirli bir vatan 

anlayışına dayanıyordu. Din birliği halinde anlaşılan ümmet veya milletler 

arası dini cemaat, bir vatan teşkil etmediği gibi bir millet de değildi. Dil ailesi 

teşkil eden ırkın yaşadığı hudutsuz topraklar da bir vatan değildir ve bu 

anlamda bir ırka millet denemez. Z. F. Fındıkoğlu’na göre ise; memleketin öz 

ve sömürge kısımlarını ayırmak lazımdır. Anadolu’yu bırakıp Ural ve 

Tibetlere, tabii Anadolu ocağını bırakıp suni Türk ocağına bakmak yanlıştır.88 

 

    Memleketçi hareket Ş.Raşit Hatipoğlu önderliğinde, Ankara Ziraat 

Fakültesi profesörlerinden bir gurup tarafından çıkarılan “Dönüm dergisi” ile 

daha sağlam bir zeminde çalışmaya başlamıştır.89 1930’larda R.Oğuz Arık ve 

H.Oğuz Bekata tarafından çıkarılan Çığır Dergisi, yine R.Oğuz Arık’ın, H. 

Avni Göktürk ile çıkardığı Millet Dergilerinde romantik eğilimler taşıyan bir 

Anadoluculuk hâkimdir. II. Dünya Savaşı yıllarında Nurettin Topçu, 

Anadoluculuğu Hareket Dergisinde İslami ve mistik bir açıdan, Mümtaz 

Turhan ise 1950’den sonra pozitif ilimci görüşle Ölçü (1957) ve Yol 

                                                
87 Hilmi Ziya ÜLKEN:a.g.e., 472. 
88 Hilmi Ziya ÜLKEN:a.g.e., 473. 
89 Hilmi Ziya ÜLKEN:a.g.e., 474. 



 

 

 

 

100 

 

Dergileriyle ele almışlardır. Cahit Okurer ve Mehmet Kaplan’ı yazılarıyla bu 

akımın içinde görmek mümkündür.90 M. Şemsettin Günaltay’ın “Anadolu yok 

olmaya doğru sürüklenirken başka türlü ve farklı gayelere yönelik olan 

Türkçülüğü, bugün için zararlı, yarın için de faydasız görüyoruz. Fakat önce 

Anadolu kurtarılırsa, Türkiye kurtulur.”91 ifadesiyle ve Yahya Kemal’in vatana 

dair romantik yaklaşımlarıyla bu akımın kısmen içinde sayılabilir. 

      

    Hareket Dergisinin son yayın döneminde (1966-1975) İslamcı muhtevası 

hakim bir Anadoluculuk savunuldu. Anadolucular yanında, İslami bir görüşü 

temellendiren Nurettin Topçu, tamamen farklı bir yapıda görünür. Çeşitli farklı 

düşüncelerine rağmen Anadolucular Türk düşüncesinde bir bütünlük arz 

etmişlerdir.92 

 

    Gençliğini Cumhuriyet Döneminin kuruluş ve kurumlaşma süreciyle 

güçlenen modernleşme ikliminde yaşayan H.Z.Ülken’in “İnsani 

vatanperverlik” adlı eseri (1933) milliyetçiliğe dair önemli tespitlerde bulunur. 

Ona göre bin yıllık tarihsel süreçte oluşan Türk milleti, kurtuluş savaşıyla 

yaşama iradesini iyiden iyiye güçlendirmiş durumdadır. Ancak bu millet 

varlığı, üzerinde yaşadığı vatanda “bütünsel hümanizm”in yaratıcı olmaktan 

çok uzaktır. Ülken, bu sorunun ancak insani vatanperverlik yaklaşımıyla 

çözülebileceğini öne sürer.93 Ülken’de aşk ahlakının ifadesi olan bu tutku 

eylemleri, hem kendini feda etmeyi ve sonsuzluğu hemde iradeyi ve sahip 

olmayı temsil ederler. Gerçek düzenden ideal düzene geçiş işlevi görürler. 

Aşk ahlakını somutlaştırmış kişiler ona göre ancak “insani 

vatanperver”lerdir.94 Ülken, bütün olgu inançlarını birleştiren tek bir kavram 

olduğunu söyler: Vatan. Vatan kavramı, salt üzerinde yaşayan insanların 

“yerel ve ayırıcı inancı”nı ifade eder. Az çok gelişmiş toprağa bağlı bütün 

                                                
90 Türk Dili Ve Edebiyatı Ansiklopedisi, Anadoluculuk mad., c.2  (İstanbul, 1998), 135. 
91 M.Şemsettin GÜNALTAY: Hurafattan Hakikate (Hurafeler Ve İslam Gerçeği), Haz. Ahmet 
Gökbel (İstanbul, 1997) 
92 Türk Dili Ve Edebiyatı Ansiklopedisi, Anadoluculuk mad., c.2  (İstanbul, 1998), 135. 
93 Saadettin ELİBOL: Hilmi Ziya Ülken, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, c.5, (İstanbul, 
2004), 520. 
94 Saadettin ELİBOL: a.g.m, 523. 



 

 

 

 

101 

 

toplumların içgüdüsel gücünü simgeler. Tarihte yaşanmış vatan 

savunmalarının hepsi ideal inancından değil, olgu inancından kaynaklanan 

tepkisel hareketler olmuştur. Olgu inançları, bilinçli bir harekete 

dönüştüğünde “vatanperverlik” halini alır.95 Ülken, insani vatanperverlik 

toplumunun aşk ahlakına sahip büyük ruhlarla kurulabileceğine inanır. 

Onların yetişebilmesi için herkesin iyileştirilmiş toplumsal ortamlarda bir milli 

eğitim sürecinden geçirilmesi gereğini vurgular. Milli eğitim, bu durumda 

insanlara hem vatandaş niteliği kazandıran hem de aşk ahlakına 

ulaşabilmenin asgari koşullarını sağlayan bir yetiştirme sürecidir. İnsanlar bu 

süreçten geçtikten sonra aşk ahlakına yükselebilirler.96 

 

    Ülken, aslında Batı ve Doğu’yu insanlığın gerilme ve genişleme yayı olarak 

görür. İlkinde gerilme zekâ ve irade, diğerinde genişleme telkin ve sempati 

halinde belirmiştir. Gelecekte iki uygarlık da yetersizliklerini anlayacak; kendi 

evrenlerinde bütünsel insanı yaratarak birbirlerini tamamlayacaklardır. Bu 

tamamlayış, kelimenin gerçek anlamıyla “bütünsel hümanizmin” ifadesi 

olacaktır. İnsanlık bu iki batakta boğulmak istemiyorsa bütünsel hümanizmle 

kendini yaratmak zorundadır.97 Milliyetçi olmak için milletinin tarihini, 

coğrafyasını, tanımak ve sevmek ve milleti uğrunda çalışmak icap eder. 

Milliyetçi, milletinin mesut olmasını ve yükselmesini ister. Yani pratik 

insaniyetçiliktir, hayatının her anında milletçidir.98 

 

     Anadoluculara göre milliyetçilik bir cemiyetin bu cihan ölçüsünde şahsiyet 

kazanmasına sebep olan güçtür. Böyle bir cemiyet ise ancak millet 

bünyesine haiz olan bir cemiyetin gayesi olabilir; yani ancak millet haline 

gelmiş bir cemiyetten doğabilir.99 Milliyetçilik kitlelere eşsiz bir hareket, 

ihtiras, yardımlaşma kaynağı olmakta ve bu büyük fedakârlıkları yaptıran 

                                                
95 Saadettin ELİBOL: a.g.m, 524. 
96 Saadettin ELİBOL: a.g.m, 526. 
97 Saadettin ELİBOL: a.g.m, 526. 
98 Mehmet KAPLAN: Yeni Türk Milliyetçiliği, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.8 (İstanbul, 
1947), 3. 
99 Mümtaz TURHAN: Mükemmel İnsan Ve İdeal Cemiyet, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, 
s.5 (Ankara, 1942),133. 



 

 

 

 

102 

 

birliğin, disiplinin temelini teşkil etmektedir.100  Böylece bizim milliyetçiliğimiz; 

mensup olduğumuz millete bağlılığı, sevgiyi, ifade ettiği kadar, milletin yalnız 

bir realite değil, büyük bir zaruret olması keyfiyetini de ifade eder.101 Milliyet, 

(millet oluş) pasif bir hususiyetler ve kabiliyetler mecmuu değil; bizzat maddi, 

manevi bir yaşayış nevi, bir hayat görüşü telakkisidir.102 

 

      Anadolucular milliyetçiliği Osmanlılık, İslamcılık ve Turancılık 

görüşlerinden ayrı bir yerde tutar. Bu düşünce akımında coğrafya önemli bir 

yer tutar. Coğrafyanın milletlerin hayatı üzerindeki zorlu ve sürekli tesiri ilim 

âlemince kabul ve tetkik edilmiş bir gerçektir. Coğrafya milletlerin sanayî, 

iktisadî, ticarî, siyasî ve harsî hayatı üzerinde önemli rol oynar.  Bu 

milliyetçilik anlayışının coğrafyayı temel yapması onu hem mukaddes bir 

vatan mefhumu, hem de milli gelişmenin kaynağı olarak görmesindendir. 

Milliyetçilik coğrafya mefhumundan ayrılamaz. Oğuz Türkleri ile Anadolu 

toprağı 1071 den itibaren kaynaşmış ve onunla yekpare vücut haline 

gelmiştir.103 Coğrafya, tarih. Bu coğrafya ve tarih içinde olgunlaşan soy birliği, 

bu soy tarafından vücuda getirilmiş olan maddi ve manevi kültür, işte yeni 

Türk milliyetçiliğinin esas temelleridir.104  

 

   Anadoluculuk düşüncesinin kurucularından H.Z.Ülken, savunulan 

milliyetçiliğin altı kademeden oluştuğunu söyler : 

  “ Öncelikle millet sınırları tarih içinde çizilmiş olan bir vatana 

dayanır. Vatan coğrafi bir zemine çevrilmiş olan içtimai bir 

kanaattir. Bu bakımdan vatan yalnız siyasi bir iktidarın tayin 

ettiği sınırları değil, aynı zamanda bir kültürün birleştirdiği 

içtimai birliğin sınırlarını ifade eder.105 Milleti meydana getiren 

                                                
100 Remzi Oğuz ARIK: Milliyetçilik, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.12 (Ankara, 1943), 
382.  
101 Mümtaz TURHAN: Niçin Milliyetçiyiz, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, (Ankara, 1942), 
257.  
102 Cahid OKURER: Mücerret Milliyetçilikten Müşahhas Milliyetçiliğe, Millet İlim,Fikir,Sanat 
Mecmuası, s.14 (Ankara, 1943), 63. 
103 Mehmet KAPLAN: Yeni Türk Milliyetçiliği, …, 2. 
104 Mümtaz TURHAN: Mükemmel İnsan Ve İdeal Cemiyet…,133. 
105 Hilmi Ziya ÜLKEN: Millet, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.27 (İstanbul, 1949), 2. 



 

 

 

 

103 

 

ikinci amil nüfustur. Milleti hazırlayan üçüncü amil, etnik 

esastır.106 Dördüncü esas içtimai ırk, tabiatla insan 

arasındaki karşılıklı tesirin meydana getirdiği ve müşterek 

içtimai hayatın bir tarih boyunca insanlara kazandırdığı bazı 

antropolojik vasıflardır. Beşinci amil iktisadi şartlar. Altıncı 

şart kültürdür.107 Bunların hepsini bir arada toplayan unsur 

ise milli şuurdur.  Bu milli şuur milletleri harekete geçiren 

büyük vakalar, müdafaa, kuruluş, istiklal savaşları bu şuuru 

kuvvetlendirir.”108  

 

    Anadolu’nun batısında bir asır devam eden Haçlılar ve Bizans 

muharebeleri; Güneyde Antakya prensleriyle, Suriye sultanları, Doğuda 

Gürcülerle ve Azerbaycan Türkleriyle vuku bulan mücadeleler, Anadolu’nun 

sınırlarını vücuda getirmişler, bir merkez tesis etmişlerdir. Bu devrede 

Anadolu’daki Türkler, müstakil bir millet haline gelmişler, diğer Türklere 

nazaran çok mütekâmil bir devlet vücuda getirmişler, bir merkez tesis 

etmişler ve kuvvetli bir medeniyetin temelini atmışlardır.109  

 

    Anadoluculardan Mükrimin Halil Yınanç, özellikle Turancıların kullandığı 

Türk tarih anlayışının yanlış olduğunu vurgulamış ve tarihimizin Oğuz 

boylarının Ön Asya’da yarattığı zamanı, işleri110 kapsadığını ifade etmiştir.      

   “Türk tarihi bütün dünyanın muhtelif kıtalarında yaşayıp ve 

gelip geçen bütün Türk kollarına ait vakalardan bahisle büyük 

bir âlemşümul bir mevzu ihtiva eder. Bundan dolayı bu isim 

hassaten bizim milli tarihimizin ismi olamaz.  Bin yıllık tarihe 

ve meydana getirilmiş olan hazır bir vatana malik olan 

milletimizin diğer Türklerden ayrı ve müstakil bir devlet ve 

                                                
106 Hilmi Ziya ÜLKEN:  a.g.m., 3. 
107 Hilmi Ziya ÜLKEN: a.g.m 12. 
108 Hilmi Ziya ÜLKEN: a.g.m 13. 
109 Mükrimin Halil YINANÇ: Milli Tarihimizin Mevzuu, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi,s.28 
(İstanbul,1968), 13. 
110 Remzi Oğuz ARIK: Tarihimizin Öğrettikleri, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.8. (Ankara, 
1942), 225.  



 

 

 

 

104 

 

tarihi vardır. Bundan dolayı tarihimizin adı Anadolu Türkleri 

tarihi ya da Anadolu tarihidir. Anadolu Türkleri tarihi denilince 

milletimizin Anadolu’ya hicret ve istilasından itibaren 

zamanımıza kadar cereyan eden hadiseler hatıra gelir ve 

gerek Selçuklu hanedanı ve gerek derebeyler ve gerekse 

Osmanlı ailesi zamanında genişleme ve fetihlerin hepsini 

ihtiva eder. Rumeli’nde, Mağrip’te, Mısır’da, Yemen’de 

hülasa Anadolu Türkünün hâkim bulunduğu bütün 

memleketlerdeki vakaları kendi içine alır.” 111 

 

    Anadoluculuk büyük Türkiye davası olarak adlandırılır. Büyük Türkiye 

demek büyük toprak parçası demek değil, Anadolu üzerinde büyük Türk 

kültür ve sanatı, geniş Türk ilmi, temiz Türk ahlakı, güçlü ve bağımsız Türk 

iktisadı demektir. Anadoluculuk kitaptan hayata aktarılmış bir ideal değil, O, 

bir realitenin idealizmidir.112 Anadolu birden bire ele geçirilmemiştir. Bu 

toprakları vatan edinmek, korumak ve yaşanılır hale getirmek için, kaç nesil 

savaşmış, emek harcamış, ölümü göze almıştır. Bunları bilmek milli bir tarih 

şuuru yaratır ve fertleri bu toprağa bağlar. Tarih şuuru olmayan insanlar ne 

vatanın, ne milletin, ne kültürün değerini ve manasını anlarlar. Her şeyin bir 

tarihi olduğu gibi bu vatanında bir tarihi vardır ve onun bilincinde olmak 

gerçek milliyetçiliktir.113 

 

     Anadolucuların bu yaklaşımında Osmanlıcılık ve İslamcılığın yanında 

Turancılığa duyulan tepkinin izleri daha net görülmektedir. Anadolucu çevre 

Gökalp’in “kızıl elmacılık hülyası” ifadesi ile açıkça ortaya koyulan, hars 

kavramına karşı çıkmışlardır. Osmanlı imparatorluğu döneminde olduğu gibi 

Cumhuriyet döneminde de mevcut ve müesses bir Türk harsından söz 

                                                
111 Mükrimin Halil YINANÇ: Milli Tarihimizin İsmi, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, 
s.27(İstanbul, 1968), 10. 
112 Ezel ELVERDİ: Anadoluculuğa Dair, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.25 (İstanbul, 
1968), 18. 
113 Mehmet KAPLAN: Tarih Şuuru, Boğaziçi, s.47 (İstanbul, 1986), 4. 



 

 

 

 

105 

 

edilemeyeceğini, başka bir anlatımla Türk harsı genellemesi altında varolan 

yapının hetorejenliğini dile getirmektedir.114  

 

    Gökalp, Türkçülüğü İslam’dan evvelki Türk tarihine götürüyordu. Anadolu 

adetleri, masalları hikâyeleri değil fakat Orta Asya tarihinden bulup çıkardığı 

ve memleket için yaşayan kıymet olmayan hikâyeler, adetler ve masalları 

örnek alıyordu. Gökalp’ın Türkçülüğü, esasta siyasi aksiyondan kuvvet aldığı 

ve burjuvalaşmak isteyen Osmanlı imparatorluğuna dayandığı için gerçeği 

net görememiştir.115 Sanki millette bin yıldan beri hiçbir kaynaşma olmamış 

gibi Türkçülüğü İslamcılık ve garpçılıkla uzlaştırmaya çalışan mütefekkirler 

gözleri önündeki gerçeği göremeyerek pek uzak yerlere gitmişlerdir. Türk 

mütefekkirleri on asırda ağır ağır teşekkül eden ve imparatorluk devrinin 

buhranlı asırlarına rağmen kültür dallarında ve müdafaa harplerinde 

kuvvetlenen milli birliğin fiilen mevcut olduğunu unuttular. Onu yeniden tesise 

kalkıştılar. Milletle kavmi ve ırkı birbirine karıştırmak yüzünden bir nevi 

emperyalizm ifadesi olan Turancılık fikrini ortaya attılar.116 Hakiki milliyetçi 

realisttir. O her gün vatan ve millet realitesinin içinde yaşar, onu görür ve 

değiştirir. Turancı ise bir hayal bulutu içinde yüzer. Ona göre millet etrafını 

çeviren gerçekten ziyade hayali uzak dairededir.117 

 

    Yeni milliyetçilik (Anadoluculuk), Turancıların veya küçük yabancı 

zümrelerin anladıkları ve tatbik ettikleri manada ırkçı değildir. Bu görüş ayrı 

coğrafya şartlarının, ayrı tarihi maceranın ve yüzyıllarca süren ayrı kültür 

hayatının ayrı bir millet vücuda getirdiğine inanır. Hâlbuki Turancılık bu 

hakikati inkâr eder veya bilmezlikten gelir. Turancılık, yeni milliyetçiliğin 

aksine mekân ve zaman tanımayan bir zihniyete sahiptir. O bu hususta 

komünizmle birleşir. Çünkü komünizm coğrafya-tarih-millet realitesini kabul 

                                                
114 Füsun ÜSTEL, a.g.m., 53. 
115 Hilmi Ziya ÜLKEN: Ziya Gökalp’e Dair, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.33 (İstanbul, 
1968), 12. 
116 Hilmi Ziya ÜLKEN: Türk Milletinin Teşekkülü, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.18 
(İstanbul, 1948), 16. 
117 Mehmet KAPLAN: Yeni Türk Milliyetçiliği, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.8 (İstanbul, 
1947), 3. 



 

 

 

 

106 

 

etmez.118 Anadoluculuk düşüncesinin şekillendiricisi olan Cahid Okurer 

Turancılığın hatasını ve bu yanlışa düşmemenin yolunu açıklar: 

    “Millet oluşun her şeyden evvel kendini bulma ve bilme ile 

başlayacağı, milletin mücerret bir mefhumdan, bir 

nazariyeden ziyade bir hayat vakası oluşu bize kendi 

yolumuzu da gösteriyor. Tarih, coğrafya, iktisat, din v.s. 

sebepleri ne olursa olsun her şeyden önce bir toprak 

üzerinde, başkalarına benzemeyen maddi, manevi kendisine 

mahsus vasıfları olan bir insan kitlesi yaşıyor. Biz, kendimiz 

bu toprak üzerinde yaşıyoruz. Binaenaleyh İslamcılık, 

Osmanlıcılık kadar Anadolu’yu esas almayıp tefekkürümüzün 

sıklet merkezini Anadolu’nun dışında bırakan tarzda bir 

Turancılık da gözlerimizi kendimizden çok uzaklara çekip bizi 

kendimizden dışarı baktırmakla bizi millet olma yolundan 

ayırmaktadır. Nazariyelerin, mefhumların, mücerret 

milliyetçiliğinden hayatın, hakikatin müşahhas milliyetçiliğine; 

kendimizi tanımak için asıl millet hayatına kendimize 

gözlerimizi çevirmekle erişebiliriz.”119 

 

    Anadolucular radikal bir şekilde coğrafya ve coğrafya üzerindeki 

yaşanmışlığa vurgu yaparlar. Onlarda sınır mefhumu büyük önem arz eder, 

sınırın coğrafyanın kıymetine uygun bir şekilde ehemmiyet kazandığını ifade 

ederler.120 Asıl vatanı Anadolu121 olarak kabul eden Anadolucular vatanın bin 

seneden fazla bir zamanda onların kaynaşmasından, bir vatan üzerinde 

kültür birliğinin kurulmasından doğduğunu iddia ederler.122 Çünkü anavatan 

insanoğlunun gerçek anasıdır. Sınır bir devlet birliğinin kapladığı yeri 

çizmektedir. Bu hudut, fert ve cemiyet için, kendi varlığının devamı ve 

                                                
118 Mehmet KAPLAN: a.g.m.,3. 
119 Cahid OKURER: Mücerret Milliyetçilikten Müşahhas Milliyetçiliğe…, 64. 
120 Gârâ SARMAT: Ağrı Eteklerinde Sınır Duygusu, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.11. 
(Ankara, 1943), 361. 
121 Seyfi Kemahlı: Milletimize Yöneliş,.Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.27 (İstanbul, 
1968), 16. 
122 Hilmi Ziya ÜLKEN: Türk Milletinin Teşekkülü, ..., 16. 



 

 

 

 

107 

 

hürriyetini baltalayacak hareket ve düşünceleri ayırır. Ülkenin fizik tabiatı ve 

iklimi bir takım siyasi ve iktisadi şartlar doğurur ve halka ruhi bir takım 

hususiyetler verir.123 Milleti tarih ve coğrafya yaratır. Türk milleti bu coğrafya 

üzerinde gelişen Türk tarihinin mahsulüdür. O bu memlekete has büyük 

tabiat kuvvetlerinin ve asırlarca sürmüş olan içtimai faaliyetlerin bir 

sonucudur. Anadolu’nun toprak ve iklim şartları Orta Asya’dan gelen Oğuz 

kütlelerine yepyeni bir hüviyet vermiştir. Eskiden akıncı ve göçebe olan bu 

kütleler, bu topraklar üzerinde köy kurmuş, kasaba ve şehir tesis etmiş, 

burada bulunduğu ve muhitinden aldığı maddi ve manevi unsurlara, kendi 

dehasını da katarak kendisine has bir medeniyet vücuda getirmiştir.124 Yalnız 

bütün tarihi içinde değil; Türkmenlerin fethinden beride ilk defa asıl sınırları 

içinde bütün haline girmiş bir yurdun şuuru ile çerçevelenmiştir.125 Bu yamalı 

coğrafyayı yekpare yapmak için dokuz yüz yıldır, sınır sınır boşanan Oğuz 

boylarının kanı namına ayağa kalkmak gereklidir.126 İstiklal harbi de, bütün 

dünya Türklerinin kurtulması için Anadolu denen mücahitler yuvasının 

müstakil, kuvvetli, büyük kalmasının şart olduğunu meydana çıkarmıştır.127 

Bu kudret, onun, dünya tarihindeki yerini tutmakta, kendine düşeni anlamakta 

eşsiz bir imkânı bulduğuna da şahitlik eden yerli gerçektir.128 

 

   Vatan coğrafyasına gösterilen önem Anadolu’nun sadece onur verici 

hadiselerine ve iyi yönlerine odaklı değildir. “Bu vatanı her şeyiyle seveceğiz” 

diyen H.Avni Göktürk’te ve diğer Anadolucularda bu tümden kabulü 

görmekteyiz. Ona göre, bu memleketin dertlerine deva olabilmek için, onun 

her şeyini, bağrından kopmuş bir insan gibi ve ondan olarak, kayıtsız şartsız 

sevmek gerekir. Onu, hastalığı, sefaleti, hatta zaaflarıyla da sevmedikçe 

                                                
123 Ali Fuad Başgil: Müsbet Milliyetçilik, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.19 (İstanbul, 
1947), 5. 
124 Mehmet KAPLAN: Millet Ve Milli Şuur, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.18(Ankara, 
1947), 2. 
125  Remzi Oğuz ARIK: Bizim Milliyetçiliğimiz, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.13 (Ankara, 
1943), 30. 
126 Remzi Oğuz ARIK: Yokolası Ayrılık, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.4 (Ankara, 1942), 
159.  
127 Remzi Oğuz ARIK: Bizim Milliyetçiliğimiz, …, 29. 
128 Remzi Oğuz ARIK: Yerini Ve Vazifesini Bilen Millet, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.4 
(Ankara, 1942), 97. 



 

 

 

 

108 

 

yurdumuzu her türlü şeylerle donatmaya imkân yoktur.129 Türk soyundan 

gelmişiz. Anadolu’da doğmuşuz. Soyumuzun geçirdiği ilk yerleşme macerası 

bittikten, vatan kurulduktan, soyumuz ve adımız, sanımız artık doğuşumuz, 

yaşamımız, artık muayyen keder çerçevesine girmiştir. Saadet ve felaket, 

iyilik ve kötülük, güzellik ve çirkinlik, doğruluk ve eğrilik anlayışımız hep bu 

mahreke göre ayarlanmıştır.130 

 

    Anadolucular coğrafyaya önem verirken soy bağının önemini de inkâr 

etmezler. Onlara göre, Türk soyu her millet gibi Anadolu Türklerinde yerli, 

yabancı bazı kavimlerle karışmış olsa da bu karışma hiçbir zaman asıl 

hamuru bozacak mahiyette olmamıştır.131 Ondaki ruh toprağı temizlemekte, 

gümrahlaştırmaktadır.132  

 

    Yeni milliyetçilikte milli kültür de önemli bir yer işgal etmektedir. Fakat milli 

kültür durağan bir zeminde kazanılmamaktadır. Millet kültürünü yaratırken 

kendi şeklini kendi maddesinden çıkaracak; başka milletleri geçirdiği büyük 

tecrübelerden ibret alarak, fakat aynı alın terlerini dökerek, aynı dikenli 

yollardan geçerek kendi neticelerine ulaşacaktır. Milli kültürün yaratılması 

lazımsa kollarını sıvayarak işin içine girmek, davanın fedakârlığına 

katlanmak, duyarak ve yaşayarak bu ham maddenin şeklini yine ondan 

çıkarmak gerektir.133 

 

Türk halkı, her türlü kader oyunlarına karşı Türkçemizi böyle üstün bir 

canlılıkla bize kadar getirmişse bunun da sırrını onun büyük soyunun kudret 

ve kabiliyetinde aramak lazımdır. Bu devam, bu canlılık, aynı zamanda, 

                                                
129 H.Avni Göktürk: Bu Vatanı Her Şeyi İle Seveceğiz!, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.6 
(Ankara, 1942), 161. 
130 Remzi Oğuz ARIK: Coğrafyadan Vatana, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.2, (Ankara, 
1942), 34-35. 
131 Mehmet KAPLAN: Yeni Türk Milliyetçiliği, … 3. 
132 Cahid OKURER: Gerçek Medeniyet Ve Milliyetçilik, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.8 
(İstanbul, 1947) 4.  
133 Hilmi Ziya ÜLKEN: Kültür Ve Medeniyet, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.28 
(İstanbul, 1947),3. 



 

 

 

 

109 

 

Türkçemizin üstüne düşünenleri, hangi yolu tutmaları, hangi kaynağa 

başvurmaları gerektiğini gösteren bir çoban yıldızıdır.134   

 

     Anadoluculuk düşüncesinde köy ve köylü, üzerinde çokça durulan bir 

unsurdur. Anadolucular, Osmanlı imparatorluğu yıkıldıktan sonra ulusal 

davanın köy davası olduğunu düşünürler.  Çünkü Anadolu köy ve kasabadır. 

Anadolu’yu ayakta tutan köylü ve kasabalıdır.135  

 

    Remzi Oğuz Arık, Anadoluculuk düşüncesiyle devletin varlığına ve devlet 

politikasına muhalif olmadıklarını bilakis paralel, aynı hedefe yönelik çalışma 

yürüttüklerini söyler. “Bu vatanı yekpareliği ile ruhunda yer alan bizler; milletin 

çalışmalarını daima Türkiye’nin hayatı, ihtiyaçları bakımından düzene 

koyduk. Osmanlı imparatorluğunu kurarken metropolümüz, anavatanımız 

olan Anadolu; bugünkü Türkiye’nin kendisidir. Meriç’ten Ağrı Dağı’na, bu 

yekpare vatana kâh Türkiye, kâh Anadolu diyoruz. Türkiye Cumhuriyetiyle 

tam mutabakat halindeyiz.”136  

 

    Tanzimat devrinde Osmanlıcılık, istibdat devrinde İslamcılık, meşrutiyet 

devrinde Turancılık, Cumhuriyet Devrinde hudutları ve mahiyeti belirsiz bir 

Türkçülük, son zamanlarda ise Rus damgası taşıyan beynelmilelcilik 

cereyanı arasında bocalayan Türk milletinin bu yeni milliyetçilik anlayışında 

hakiki hüviyetinin realitesine ve idealini bulmuştur. Mahdut bir zümrenin 

kültürden nasibi olduğu devirlerde gayri muayyen veya hedefleri bu milletin 

istediğinden bambaşka fikir cereyanlarının doğması mazur görülebilir.137 

 

   Anadolucular, Anadolu’ya dair bu fikirlerin yayılması için “Anadolu 

Üniversitesi” kurulması fikrini de ortaya atmışlardır.138  

                                                
134 Remzi Oğuz ARIK, Güzel Türkçemiz, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s. 3 (Ankara, 
1942), 70. 
135 Mehmet KAPLAN: Anadolu’nun Kuvvetleri, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.19 
(İstanbul, 1947), 3. 
136 Remzi Oğuz ARIK: Rejiyonalist Kimdir?, Millet Dergisi, s.8 (İstanbul, 1942), 256. 
137 Mehmet KAPLAN: Yeni Türk Milliyetçiliği, …, 4. 
138 Mithat ATABAY: a.g.m., 529. 



 

 

 

 

110 

 

  

  1920’lerde Atatürkçülük ile Anadoluculuk bağımsızlığın kazanılması 

konusunda ortak platformda buluşmuşken, Kurtuluş Savaşı’nın silahlı 

mücadele evresinin sona ermesinden sonra izlenecek yolda ayrılmışlar, 

Atatürkçülük modernizme yönelirken Anadoluculuk gelenekçilik ve 

muhafazakâr bir çizgiye girmiştir. 139 Anadoluculuk ile Atatürk milliyetçiliği 

arasında milliyetçiliğin Anadolu’nun coğrafi gerçekliğine oturtulması dışında 

ortak bir nokta bulunmamaktadır.140 Anadolucu akımın yönetici kadrolar 

nezdinde ilgi uyandırmayışının sebepleri şunlardır: 

a) Hareketin içinde yer alan kişilerin dönemin nüfuz sahibi kişilerini 

oluşturmamaları ve buna bağlı olarak belirli bir kamuoyu 

yaratamamalarıdır. 

b) Türkiye’de toplumsal ve siyasal kurumların dönüşümüne yönelik 

önemli reformlara denk düşmesi ve özellikle de Takrir-i Sükun kanuna 

varan süreçte meydana gelen başta Şeyh Sait isyanı gibi kimi muhalif 

hareketlerin, Türk ulusal kimliğinin oluşturulması sorunundan daha 

önemli ve acil sorunlara yönelmesini zorunlu kılmasıdır. 

c) Mustafa Kemal’in reformlarının “radikal” özelliğine karşılık, 

Anadolucuların daha yavaş ve aşamalı bir dönüşümü 

amaçlamalarıdır.141 

     

     Anadoluculuk, çerçevesini Misak-ı Milli ile sınırlandırmasıyla aslında 

kolayca resmi ideoloji ile örtüşebilir gibi görünmektedir. Ancak Anadoluculuk 

hiçbir zaman resmi görüş haline gelmemiştir. Anadolucu hareket Kemalist 

milliyetçilikten ve ırkçı bir söylemle birleşen Türkçülük ve Turancılıktan farklı 

olarak vatanseverlik ve ortak tarih duyguları üzerinden gelişebilecek romantik 

öğeler taşıyan bir “toprak milliyetçiliği”ni içerdiği izlenimini vermekle beraber 

aslında Türk kimliğini son derece güçlü bir biçimde vurgulamaktadır.142 Bu 

                                                
139 Mithat ATABAY: a.g.m., 518. 
140 Mithat ATABAY: a.g.m., 531. 
141 Füsun ÜSTEL: a.g.e, 55. 
142 Seçil DEREN: Türk Siyasal Düşüncesinde Anadolu İmgesi, Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce, c.5, (İstanbul, 2004), 533. 



 

 

 

 

111 

 

bakımdan Anadoluculuk, Atatürk milliyetçiliğine de Turancılığa da alternatif 

bir ara akım olarak değerlendirilebilir.143   

 

    Anadolucu düşünce, İslam’a ılımlı yaklaşımı ile Türk kimliğinin batı ile 

uzlaştırılmaya çalışıldığı her tarihsel noktada Türk düşünce dünyasında 

yeniden canlanmaktadır.144  

 

 

 

 

 

 

2.3- MAVİ ANADOLUCULUK 

 

 

     Anadoluculuk hareketi ile aralarında herhangi bir bağ olmamakla beraber 

çok benzer bir Anadolu romantizmini savunurlar. Türk düşüncesinde 

hümanist akımı savunan Sabahattin Eyuboğlu 1956 yılında ilk kez 

yayımlanan “Bizim Anadolu” makalesinde bu fikri ortaya koymuştur.145 Laik 

Anadolucu diye de isimlendirilen Mavi Anadoluculuk, Cevat Şakir, Azra Erhat, 

Sabahattin Eyüpoğlu gibi aydınların öncülünde Hititler ve İyonya kültürüne 

kadar uzanan bir Anadolu kimliğini ön plana çıkarmıştır. 1970’lerde 

Anadoluculuğu Türkçülük ile Atatürk milliyetçiliğinin karışımı olan bir düşünce 

şekline sokma girişimi de görülmüştür. “Anadolu Türkleri milliyetçiliği” olarak 

isimlendirilen bir çalışmada dört ayrı dil gurubuna göre ayrılan (Türkçe 

konuşan Anadolu Türkleri, Ermenice konuşan Anadolulular, Rumca konuşan 

Anadolulular, Kürtçe konuşan Anadolulular) Anadolu Türklerinin Türkiye 

                                                
143 Mithat ATABAY: a.g.m., 532. 
144 Seçil DEREN: a.g.m., 540. 
145 Seçil DEREN: a.g.m., 539. 



 

 

 

 

112 

 

Cumhuriyeti ile ulusal bir şahsiyet, ulusal bir doktrin ve ulusal bir din 

kazandıkları ileri sürülür.146    

 

     Mavi Anadolucular Türk kimliğinin Batı ile olan ilişkisine yeni bir boyut 

katmışlardır. Bu defa Batı’ya uygarlığı götüren Orta Asya’dan göç eden Türk 

boyları değildir. Fakat Avrupa medeniyetinin kökeni sayılan Yunan 

Medeniyetinin beşiği Anadolu’dur. Mutlaka dâhil olunması gereken Batı 

Medeniyetinin kaynağının Yunan değil, her anlamda Anadolu’da doğup 

geliştiğini kanıtlamaya çalışmışlardır. Anadolu’da ise Türkler, Yunanlılardan 

önce vardırlar. Eyüpoğlu’na göre “öz kültür”, aynı coğrafyada belli koşullar 

altında yaşamak zorunda kalmış farklı ulusların yada ulus denmese de 

toplulukların bir arada ortaya çıkardıkları toplumsal, edebi, siyasal, ekonomik, 

vs. bileşenlerin bütünüdür. Bu anlamda bu topraklardaki her değeri Eti, 

Yunan, Roma, Bizans, Selçuklu, Osmanlı, hepsini benimsemek gereklidir.  

Mavi Anadolucuların ilk bakışta Anadolu’nun çok yönlü kültürel mirasını 

sahiplenerek ötekilik konusunda resmi kültür kadar katı olmayan bir tavra yol 

açması gerektiğini belirtir. Bu üçüncü dalga Anadoluculukta etnik tarihe karşı 

toprağın erdemi düşüncesiyle beslenen duygusal bir milliyetçiliği okumak 

mümkündür.147    

 

 

 

 

 

                                                
146 Mithat ATABAY: a.g.m., 532. 
147 Seçil DEREN: a.g.m., 540.      



III. BÖLÜM 

 

NURETTİN TOPÇU’DA ANADOLUCULUK DÜŞÜNCESİ 

 

 

3.1- NURETTİN TOPÇU'NUN İDEALİNDEKİ ANADOLU İNSANI 

 

      Nurettin Topçu, Yarınki Türkiye’nin projesini Anadoluculuk düşüncesi 

çerçevesinde şekillendirmiş, bu düşüncenin birinci basamaktaki gayesini 

Anadolu coğrafyasında yaşayan insanların tümünün ahlaklı bir toplum 

meydana getirme kriterinde buluşması olarak belirlemiştir. Cevdet Sait: “Bir 

millet kendilerinde bulunanı değiştirinceye kadar Allah onlara verdiği nimeti 

değiştirmez.”1ayetine dayanarak değişimin belli yasaları olduğunu ve Allah’ın 

koyduğu yasalar çerçevesinde Müslüman-kafir farkı gözetilmeksizin 

şekillendiğini iddia eder. “Birey, nefsinde olanı değiştirirse birtakım yönleri de 

değişebilir ve bu değişim her yanıyla süreklilik arz eder. Topluma özgü 

olgulara gelince, onların değişmesi kaçınılmazdır ve değişimden bireyde pay 

alır.”2 Buna paralel olarak Topçu, toplumda arzu edilen değişimi yakalamak 

için ideal ferdin ve bunun karşısında ideal toplumun haritasını çizer. 

Topçu’nun hedefi idealindeki “vatan”a ulaşmaktır.  

 

 

 3.1.1- İsyan Ahlakı 

 

    İnsan hayır diyebilme yeteneğine sahip olan bir varlık olarak karakterize 

edilmiştir. Bunun yanında “insanoğlu anlayan ve anlamlandıran bir varlıktır.”3 

“Kendi dünyasının sınırları içerisine kendisini hapsetmiş bulunan hayvandan 
                                                
1 Kuran-ı Kerim Ve Türkçe Açıklamalı Meali: “Enfal Suresi, 52. Ayet.”, Haz. Hayrettin 
KARAMAN v.d, (Ankara, 1992), 66. 
2 Cevdet SAİD: Bireysel Ve Toplumsal Değişmenin Yasaları, Çev. İlhan Kutluer (İstanbul, 
1994), 35. 
3 Naci KULA: Kur’an Işığında İnsan-Çevre İlişkisinin Ruh Sağlığı Açısından Önemi, 
U.Ü.İ.F.,c.9,  s.9 (Bursa, 2000), 1. 



 

 

 

 

114 

 

farklı olarak, insan, vücudunun, beyninin, fiziksel çevresinin ve doğruluğu 

uzun uzadıya düşünülüp tartışılmadan kabul gören geleneklerinin sürekli 

olarak sınırlarını genişletmek arzusunda olan bir varlıktır. Başkaldırmak ve 

isyan insanın doğasında vardır.”4 Albert Camus’ta “İnsan hayvan olmak 

istemeyen bir hayvandır” diyor. Alija İzzetbegoviç ise bu manada insanın 

zoolojik konumun reddi ile isyan halinde olduğu ve bu isyan durumunun 

bertaraf edildiği takdirde insani hayatın yok olacağını savunur.5 İsyan; “asi 

olma, ayaklanma, başkaldırma”6 anlamlarına gelir. Ahlak ise; “iyi ve güzel 

huylar”7 olarak tanımlanır. Ahlaklılık insan gibi yaşamak, insanın özündeki 

cevheri keşfetmektir.8 Siyahla beyaz gibi birbirine tamamen zıt kavramlar gibi 

görülüyor fakat Nurettin Topçu’nun düşünce dizgesinde bu kavramlar o kadar 

güzel yerlerini buluyor ki “isyan ahlakı” şeklindeki dizgede ferdi ön plana 

çıkaran, haksızlıklara karşı çıkmayı Allah’a yaklaşma vesilesi sayan, Anadolu 

toprağına en uygun davranış biçimiyle örüntülenmiş fert figürünü ortaya 

koyan düşünce biçimini canlandırıyor. Topçu, isyan ahlâkını şu şekilde ifade 

ediyor: “İradenin sonsuza ulaşmak gayesiyle her çeşit menfaat ve tutkuya, 

sonlu iyilik ve mutluluğa dahi başkaldıran sorumluluk idealidir. Bir hareket 

ancak kendinden daha üstün bir düzene yönelirse isyan adını alır.”9 Bu bir 

var oluştur ve var olmak, Allah’ın hizmetinde olmakla mümkündür.10 Fakat bu 

durum hiçbir zaman büyük kalabalığın hayranlığı ile kuşatılmamıştır. Bilakis 

ıstırabın dostudur.11  

  

     Topçu’nun hayatında Hüseyin Avni önemli bir yer teşkil eder. Hüseyin 

Avni’nin, Topçu’nun baba dostu olduğunu ve evlerine sık sık ziyarete 

geldiğini belirtmiştik. Hüseyin Avni’nin aile meclisinde ifade ettiği düşünceleri, 

tavır ve davranışları özellikle gözünü budaktan esirgemeyen üslubu 

                                                
4 Anton C. ZİJDERVELD: Soyut Toplum, Çev. Doç. Dr. Cevdet Cerit (İstanbul, 1985), 15-16. 
5 Alija İZZETBEGOVİÇ: Doğu Ve Batı Arasında İslam, Çev. Salih Şaban  (İstanbul, 1995), 
64-65. 
6 Büyük Türkçe Sözlük: İsyan mad., Haz. D.Mehmet Doğan (İstanbul, 1996), 561. 
7 Büyük Türkçe Sözlük: Ahlak mad.,Haz. D.Mehmet Doğan (İstanbul, 1996), 21. 
8 Nurettin TOPÇU:Varoluş Felsefesi, Hareket Felsefesi (İstanbul, 1999), 19. 
9 Nurettin TOPÇU: İsyan Ahlakı (İstanbul, 2002), 24. 
10 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969),63. 
11 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,19. 



 

 

 

 

115 

 

Topçu’nun dünyasında makes buluyor ve onda yeni bir şekil alıyordu. 

Fransa’da eğitim gördüğü dönemde Luis Massıgnon eşliğinde büyük isyan 

ahlakçısı Hallac-ı Mansur’u daha net tanıma imkânı buluyor. Hallac, Nurettin 

Topçu’nun düşünce dünyasında o kadar etkili oluyor ki Massıgnon onun için 

ikinci Hallac-ı Mansur demeyi uygun görüyor. Topçu, doktora tezini de aynı 

düşünce ekseninde oluşturuyor. Conformisme et Revolte”, yani Uysallık ve 

İsyan. Bu eserin Türkçe çevirisi ve baskısı da “İsyan ahlakı” ismiyle 

yayınlanmıştır. Türkiye’ye döndüğünde yaptığı sezgiciliğin değeri isimli 

doçentlik tezinde de insanı Allah’la birleştirici hamle olan isyan ahlakını ön 

plana çıkarıyordu.12  

     

     Bu düşünceyle, onun toplumda bireye sorumluluk yükleyen önemli bir 

direnç mekanizması tesis ettiğini düşünüyoruz. Topçu’daki bu eğilim,  Emile 

Durkheim’in toplumda bir kolektif bilincin varlığını savunması13 ve buna göre 

toplum içinde yaşayan insanları mekanik bir olgu olarak görmesi,14 fertleri 

belli bir otoriteye boyun eğen ve eğmesi gereken farklılıkları minimize edilmiş 

topluluk olarak görmesi,15 duygu, sezgi ve irade gibi insanın asıl özü olan 

unsurlarını inkâr ederek, aklı da sadece sosyal zaruretlerin bir sonucu kabul 

ederek ferdî ruhu bütünüyle ortadan kaldırması, onun yerine kendisinin 

Tanrılaştırdığı toplumu koyması, böylelikle fert için her türlü ideali yok 

etmesinden dolayı bir tepkinin yansıması olarak isyan ahlakı doğmuştur. Bu 

ahlâkın modeli ise, Yahudi tüccar zihniyeti ile, pragmatist Amerikan 

felsefesidir. Hakikat ile menfaati özdeşleştiren bu felsefenin ilham kaynağı da 

aslında Yahudi hâkimiyetidir.16 

      

     Aynı talihsiz anlayışı Durkheim okulunun bizdeki temsilcisi Ziya Gökalp 

savunur.17 Ziya Gökalp, toplumun ferde hâkimiyetini, "Fert yok cemiyet 

                                                
12 Nurettin TOPÇU: Bergson (İstanbul, 1998), 222. 
13 Sezgin KIZILÇELİK: Sosyoloji Teorileri(Konya,1994), 169. 
14 Sezgin KIZILÇELİK: a.g.e., 192. 
15Raymond ARON: Sosyolojik Düşüncenin Evreleri, Çev. Prof.Dr.Korkmaz Alemdar ( 
Ankara,2000), 257. 
16Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 36. 
17Hikmet Yıldırım CELKAN: Ziya Gökalp’in Eğitim Sosyolojisi (Ankara, 1990) 14. 



 

 

 

 

116 

 

vardır","Hak yok vazife vardır", "Gözlerimi kaparım, vazifemi yaparım" 

ifadeleriyle âdeta formülleştirmiştir. Oysa toplum ferde o vazifeyi, bazen 

cellâtlar eliyle de teklif edebilir. Ve aslında toplum, kendi kendini tekrar eden 

bir otomat olmaktan, bir yığın olmaktan da hayata karşı koyan isyan 

iradeleriyle kurtulur. O isyan iradelerinin sahipleri ahlâk kahramanlarıdır. 

Buradaki isyan, anlaşılmış olacağı üzere, ne devletin otoritesine karşı ferdin 

mutlak hürriyetini savunan anarşistin isyanı, ne kapitalist rejime tepki olarak 

doğsa bile bütün millî mukaddeslere düşman ve insanı başka bir esarete 

götüren Marksist isyandır. Bu, hayatla ve menfaatle barışmayan, sonra 

hükmetmek için şimdi uşak olmayan, kuvvetini âlemşümul (üniversal) 

merhamet duygusundan alan ahlâk kahramanlarının isyanıdır. Bütün 

peygamberler, veliler ve millî kahramanlar bu isyan iradesiyle gözüktüler. 

Sokrates'i Atinalı hâkimlerin karşısında ölümü pahasına alaycı üslûpla 

konuşturan bu isyan iradesiydi; Gandi'yi Hint Yarımadasını İngiliz 

sömürgesine karşı direnişe sürüklemekten kendisini yargılayan İngiliz 

mahkemesi önünde "En ağır cezanız neyse onu vermenizi istiyorum" diye 

haykırtan bu isyan iradesiydi; Peygambere İslam’ı yaymaktan vazgeçme 

tekliflerine karşı "güneşi bir elime, ayı da öbür elime verseniz gene de bu 

davadan vazgeçmem" dedirten bu isyan iradesiydi; nihayet işgal altındaki 

mecalsiz Anadolu'nun ruhu olup onu yeniden ayağa kaldıran Birinci 

Meclisteki irade bu isyan iradesiydi... Topçu'ya göre bu kabil bütün ferdî 

hareketlerde tecelli eden, Allah'ın iradesidir. Bütün bu durumlarda harekete 

geçen, kurnaz ve uzlaşımcı zekâ değil, haksızlıklara karşı isyanı şiar edinen 

bizdeki isyancı irade, ilâhî iradedir. Bu irade, idealist insanın davranışlarında 

kendini gösterir, idealist insan, "hayat ahlâkı"na değil, hakikatin ta kendisine 

bağlanır. Herkese yumuşak gelecek ve menfaate uygun söz etmek yerine, 

"Sözüm odun gibi olsun, hakikat olsun tek", der. 18 Anadoluculuk 

düşüncesine önemli katkılarda bulunmuş, vatan aşığı Namık Kemal şu 

dizelerde isyan ahlakını çok iyi özetler: 

Mahveder kendini bülbül bile hürriyet için; 

                                                
18 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972),36–41. 



 

 

 

 

117 

 

Çekilir mi bu bela âlem-i pür-mihnet için? 

 

Din için, devlet için, can çekişen millet için 

Azme hâil mi olur bu çürük ten kafesi?19 

      

     Fikir köleliğine, pısırıklığa, haksızlığa boyun eğilmesine çok kızan “Hiç 

olmazsa, Moğol askerlerine karşı, son bir gayret ve direniş olarak, 

avucundaki çakıl taşlarını atan büyük mutasavvıf, büyük âlim Şeyh 

Necmeddin Kübrâ'yı örnek alalım.” diyen, “haksızlık karşısında susan dilsiz 

şeytandır!” hadisini ruhunda duyan ve yaşayan20 Topçu, ideal isyanı şöyle 

özetler: 

     “Merhametle başlayarak ümit ve iman ile beslenen, 

Allah'ın bizde hareketi diyebileceğimiz isyandır. Ve bu 

isyanda hüsran yok, menfaat yok, kin ile kibir yoktur, İnsanın 

bir fert olan benliği sanki ebedi bir hayat kaynağında eriyip 

sönen bir ışık gibi, bu isyanda eriyip yok olmuştur. Bu isyana 

ulaşanlar ilâhî merhametle bütün âlemi birlikte kucaklayan 

aşkın iradesine sahip olan insanlardır. Merhamet emreder, 

aşk çevreyi istilâ eder; bütün sefaletleriyle birlikte ebediyet 

karşısında her an sönmede olan şu hayatın dramını 

çepçevre sarar, kucaklar. Ebedilik iradesine sahip olduğu 

halde fâniliğin azapları ile kıvranan insanın sefaletinden 

mesul olmak iradesi, merhametle aşkın kucağında böyle 

barınır. Şuurun uzanabileceği her hâdise, her hayat sefaleti 

kurtarılmak ve sonsuzluğa doğru yöneltilmek için, bu ilâhî 

mesuliyetin sahibini harekete geçirir. İnsandaki bu korkusuz; 

menfaatsiz, tazyiksiz ve benliksiz, bizdeki sahipsiz mesuliyet 

gerçekte Allah'ındır. Onunla ilâhî irade içimize girmiştir. O, 

Mansur'a "Enelhak" dedirtmişti; Akif'i "Hakkı tutar kaldırırım" 

diye haykırtan, kalbin bulduğu sebepleri aklın sebeplerine 

                                                
19 Nurettin TOPÇU: Ahlâk (İstanbul, 2005), 192. 
20 Emin IŞIK: “Nurettin Topçu Ve Din Adamları”, Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 1976),87. 



 

 

 

 

118 

 

karşı koyan odur. İnsan denen bu hüsranlarla, sefaletlerle 

yüklü benliği ilâhî Varlığın huzuruna ulaştıran da odur. Bu 

isyan, imanın eseridir, mesuliyet imanının eseri. Onun ruhtan 

fışkırması halinde insanda âdeta benlikle Allah ikiliği peyda 

oluyor ve bizde ilk olan, insanlığımızda asıl olan sefalete 

karşı Allah'ın yine bizde harekete geçtiğine şahit oluyoruz. 

Allah sanki bize karşı yine bizde hareket ediyor. Şu halde 

isyan, Allah'ın bizde hareketidir. Görünüşte insanın olan 

hareket, böylece insanla Allah'ın bir terkibi oluyor: ondaki 

muayyeniyet bizim, hürriyet Allah'ındır. Nebilerle velilerden 

başlayarak ruh dünyasının bütün kahramanları bu isyana 

sahip olanlardır.” 

 

      Bu durumda bizdeki merhamet, şer ve zulümle karşılaşınca isyan oluyor. 

Aşk, varlığına düşman bir yabancı olan nefsin huzurunda eğilmiyor, isyanı 

doğuruyor. Peygamberimizin henüz Mekke’de başlayan mücadeleleri ile 

İslâm’da kabul olunan hareket, aşkı ezmeye çalışan nefislere karşı 

yükseltilen isyandı.21 “Bir kötülük gördüğünde onu elinle düzeltmeye çalış, 

buna güç yetiremezsen dilinle önlemeye çalış buna da güç yetiremezsen 

kalbinle buğzet, bu imanın en zayıf noktasıdır.”22 hadisi isyan ahlakının 

peygamberî bir yol olduğunu ortaya koymaktadır. Yine “haksızlık karşısında 

susan dilsiz şeytandır”23 hadisi de gerekli durumlarda tepki göstermenin 

İslami bir tutum olduğunu açıklıyor. “Sizden, hayra çağıran, iyiliği emredip 

kötülükten meneden bir topluluk bulunsun.”24 mealindeki ayette yaratıcımızın 

bu husustaki emri olarak telakki edilebilir.  

 

     Topçu, isyan ahlakını fertteki sınırsız özgürlük olarak algılamaz. Bilakis 

insanın içgüdülerini insafsızca kışkırtan, iktisadi ve siyasi alanlardan 

                                                
21 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969), 64. 
22 Büyük Hadis Ansiklopedisi, Haz. İbrahim Canan, c.1 (İstanbul,1993), 229-230. 
23 Büyük Hadis Ansiklopedisi, Haz. İbrahim Canan, c.1 (İstanbul,1993), 235. 
24 Kuran-ı Kerim Ve Türkçe Açıklamalı Meali: “Ali İmran Suresi 104.Ayet”, Haz. Hayrettin 
KARAMAN v.d, (Ankara, 1992), 66. 



 

 

 

 

119 

 

başlayarak büyük bir ahlak çöküşüne yol açan liberal bireyciliğe yani menfi 

ferdiyetçiliğe karşı otoriter düzenin varlığını savunur: 

      “Tehlikenin büyüklüğü, hataların derinliği atılan adımların 

uygunsuzluğu nispetinde bugün otoriteye ihtiyacımız vardır. 

Zarifane teklifler, kuru nazariyeler ve boş sözler devrinde 

değiliz. Hayal ile kendimizi ve nesilleri çok oyaladık. Hakikat 

acıdır ve hakikatin aşısı acılığı nispetinde çetin ve 

yıpratıcıdır. Buna otorite derler.”25    

 

     İsyan ahlakı, sacayak misali bazı unsurların üzerinde şekillenir, 

sağlamlığını muhafaza eder. Bunlar isyanın olmazsa olmaz unsuru irade, 

hürriyet ve harekettir. 

 

 

3.1.1.1- İrade 

 

     İrade, istemek ve dilemektir. Bir kişinin bir işi yapabilmesi için öncelikle o 

işe niyetlenmesi, istemesi ve başlaması gerekir. “Gevşeklik göstermeyin, 

üzüntüye kapılmayın. Eğer inanmışsanız, üstün gelecek olan sizsiniz.26“ ayeti 

de niyet edip gayret göstermenin önemini ifade ediyor. ”Müslüman’ın niyeti 

amelinden daha değerlidir”27 hadisi de İslam inancına göre Müslüman’ın 

niyetinin ve iradesinin önemini ortaya koymaktadır. Müminin her hareketinde 

bulunması lâzım gelen ibadet, onun sonsuza hayranlığı ve onunla bir olmak 

isteyen iradesine bağlılığıdır.28 İnsan, iradesi ile değer kazanır. İrade, 

içimizden dışa çevrilen itici kuvvetlerle frenleyici kuvvetler arasında şuurlu bir 

denkleşmedir.29 Zamanımızın meselesi ne teknik, ne atom, ne siyaset 

meselesidir. Zamanımızın meselesi irade meselesidir.30  

                                                
25 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 176. 
26 Kuran-ı Kerim Ve Türkçe Açıklamalı Meali: “Ali İmran Suresi 139.Ayet”, Haz. Hayrettin 
KARAMAN v.d, (Ankara, 1992), 66. 
27 Büyük Hadis Ansiklopedisi, Haz. İbrahim Canan, c.16 (İstanbul,1993), 9. 
28 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969), 55. 
29 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 13. 
30 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 15. 



 

 

 

 

120 

 

 

        Var olmak; istemek ve sevmektir.”31 “Bilinmeyen kaynaktan sızarak 

bilinmeyen ideale doğru insanı sürükleyen bu varlık hareketini, kâinatın 

hayatında kısa bir an teşkil eden ömür içinde benimseyerek ona irade 

diyoruz. İnsan bu iradeden ibarettir.”32 Bu iradenin bizim dışımızdaki eserleri 

sonsuzdur ve insanlara yine insanoğullarının kâinatta harikalar yaratabileceği 

zehabını verebilecek kadar müthiştir. Medeniyetler onun eseridir.33 Gayesine 

ulaşılabilen gerçek ve tam irade, fertten başlayan, aile ile devleti yani otoriteyi 

isteyen, millet ve insanlık basamaklarından da geçerek Allah’a ulaştıran 

iradedir. 34 Topçu, din ve dindarlığın güçlü bir irade vesilesi olduğunu bu 

gücün farkında olmamanın büyük bir noksanlık olduğunu söyler: 

      “Dinin en yüksek bir irade olduğunu bilmeyenler, cami 

kapılarına serilmiş türlü dilencilerin arasından ibadete 

koşsunlar ve tespihlerinin sayısını mürşide ehemmiyetle 

soradursunlar; beride dindarın da dinsizin de gözleri önünde 

varlığımızı Allah’a ulaştırabilecek olan kuvvet yani irade, 

nefsimize karşı samimiyetin kayboluşuyla birlikte dağılıp 

gitmektedir. Onbeş yaşlarından başlayarak mektepte, sinema 

kapılarında, evdeki aile toplantılarında cinsiyet egzersizleri 

yaptırılmak suretiyle daha genç olmadan, aşkı duymadan, 

irade kasırgasına sahip olmak nedir bilmeden, bunalan 

nesillerin mesuliyeti üzerimizdedir. Vicdanlarımızdaki 

duygusuzluk bunu hazmedecek kadar derin olmasın. Neslin 

bunalışından sonra memlekette ilim hareketi beklemek, 

ilminde sonsuz bir iradeye bağlılıktan doğabileceğini 

bilmemenin eseri olan bir hatadır. Mazisiyle karakterine hiç 

inanılmayan insanların arkasından yükselen alkış tufanı da 

                                                
31 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 17. 
32 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 13.  
33 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 23.; ayrıca bak. www.herkul.org. 
34 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 14. 



 

 

 

 

121 

 

artık insanda, iradeye veda edildiğini gösteren en açık bir 

işarettir.”35 

 

    Güçlü bir irade ile başlanan görevler kolay aşılabilir engeller değil fertler 

için adeta demirden leblebi çiğnemek gibidir. Fakat başarıya ulaşmak için kişi 

bu zorlukları aşmak için gayret göstermeli, yılmamalıdır. Çünkü insan bir 

çıraktır, elem ve ıstırap onun üstadıdır. Istırap çekmedikçe insan kendini 

bilmiyor.36 İrademizin kendi varlığımızdaki en aşikâr şahidi ise ıstırap 

oluyor.37 Istırap çekmedikçe hiç bir şey bize nüfuz etmiyor. Istırap ruhun 

kendi kendisiyle karşılaşması baş başa kalmasıdır. İnsanlığın iradesi ıstırabın 

eseridir. Aşk sonsuz ıstırabımızın çocuğudur; onun kendine bir mevzu 

bulmasıdır, iradesi, ıstırabı olmayan insanın gözünde birer tahlil ile hiçe 

indirilebilen varlıklar aşk içinde mukaddesata yol olurlar ve kalbimizi, secdeye 

vardığı büyük huzura çıkarırlar. Ruhlarda aşk güneşi doğunca bütün zaaflar 

sanki yok oluyor.38 Siyasî ve sosyal hareketler, sanatlar, dinler ve felsefeler, 

insanlığın bütün büyük irade hareketleri hep ıstıraptan doğmuş ve ıstırapla 

hayat bulmuşlardır.39  

 

     Dilek, ıstırapla hamleler yaparak, daha büyük ıstırap için aşk duraklarında 

mest olup dinlenmek suretiyle bir sonsuzluğa, Allah’a doğru ilerliyor.40Istırap 

bizi kâinatta ufak bir parça olmaktan çıkararak kâinatın bütünü haline 

koyuyor, buna aşk diyoruz. Istırabımız aşkın eseri değil, aşk sonsuz 

ıstırabımızın çocuğudur.41 “Fikir ve zekânın metotları ile, ilim yoluyla aklın 

kabul etmediği nice mukaddesat aşk yolunda kalp ile Kâbe oldular. Aşkın 

ifadesi olan secde, sığınmak demektir ve aşk insanın bütün irade 

kuvvetleriyle kendinden başkasına sığınmasıdır.”42 

                                                
35 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 28. 
36 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 26. 
37 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 23. 
38 Ayhan YÜCEL: “Hocamız Nurettin Topçu”, Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 1976),56. 
39 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 26. 
40 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 29. 
41 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 28. 
42 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 29. 



 

 

 

 

122 

 

 

      Dünyalar ıstırapla kurulmuştur. Istırapta engin, eşsiz bir realite vardır. 

Hayatın sırrı ıstırap çekmektir. Güzel bedenler için zevk, güzel ruhlar için de 

ıstırap gerektir. Istırap çekmedikçe hiçbir şey bize nüfus etmiyor. İnsanlık 

yolunda onun yardımı olmaksızın bir adım bile atmak mümkün olmuyor. 

Büyük hareketler büyük ıstırapların eseridir.43 İlk Hıristiyanlığın âleme yayılan 

hamlesi Neron’un zulmünden kuvvet aldığı gibi Kurtuluş Savaşı’mızı başaran 

milli irade Anadolu’da Yunan zulmü ile ateşlendi.44  

 

    Istırap iradeyi güçlendirici bir unsurdur. İradeyi yok eden büyük bir tehlike 

mevcuttur. Bu öldürücü tehlike Osmanlı imparatorluğu’nun gerilemeye 

başlamasından sonra ortaya çıkan ve özellikle çöküşe geçmesi ve hızlı 

batılılaşma akımıyla birlikte ortaya çıkmıştır. Devlet bünyesinin zayıflaması ve 

Batı Avrupa’da başlayan XIX. y.y.nin başlarından itibaren gelişmeye 

başlayan milliyetçilik rüzgârları her milletin kendi devletine sahip olması 

gerektiği fikrini yaymış ve taraftar toplamaya başlamıştır45. Bunun yanında 

yabancılara bazı imtiyazların verilmesi yeni ideolojilerin doğmasına neden 

olmuş bu durum ise yıkılış sürecini hızlandırmış46, bu durum batılı devletlere 

şirin görünme isteğini arttırmış ve batılı olma arzularını daha da kabartmıştır.    

“Bu dönemde batının ekonomisiyle birlikte kültürü de ithal edilmektedir. 

Ancak, ancak özünde ferdiyetçilik, maceracılık, Hıristiyanlık gibi nitelikler 

taşıyan bu kültür, Türkiye’nin sosyal yapısından çok değişik bir toplum 

biçiminin ürünüdür. Tümüyle Anadolu kültürüne yabancıdır.”47 Türkiye’de 

batılılaşma hareketleri sonunda münevver(okumuş) tabaka Türk kültürüne 

büyük ölçüde yabancı kalmış,48 bu münevver gurup kör batılılaşmayı o kadar 

ileriye götürmüşlerdir ki “nasıl olup da kendimizi Avrupa’ya tanıtacağız, bizim 

de onlar gibi artık medeni(!) olduğumuzu ispat edeceğiz?” diyerek bu bozgun 

                                                
43 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 25. 
44 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 13. 
45 Fazlı ARABACI: Yeni Osmanlıların Dini Ve Sosyal Görüşleri, (Ankara, 2004),151. 
46 Kemal KARPAT: Cumhuriyet Rejiminin Tarihi Kökenleri Üzerine, Yeni Türkiye, s. 23-24,  
(yer yok, 1998), 223-224. 
47 İsmail CEM: Türkiye’de Geri Kalmışlığın Tarihi, (İstanbul, 1999), 474. 
48 Erol GÜNGÖR: Türk Kültürü Ve Milliyetçilik (İstanbul, 1999), 10. 



 

 

 

 

123 

 

psikolojisini daha da ileri götürerek kurtuluşu Avrupa’ya karşı teslim olmada 

buldular, hatta Avrupalılarla cinsi teması arttırarak kanımızı değiştirmek 

gerektiğini ortaya atanlar oldu.49 Türkiye’deki insana, aydınlanmadan 

geçmediği halde, aydınlanmanın ilk faraziyeleri öğretilmiştir. Bu insanlar aşırı 

bireyciliğin etkisiyle yalnızlığa mahkum olmuşlardır. Türkiye’de insanların 

çektiği yalnızlık iki katlı cehalet doğurur, kişi hem batılı gibi “birey”e 

dönüşemez hemde batının elden düşme, işporta malı kültürünün tasallutu 

altına girer.50 

 

       Topçu, bağnazca şekilcilikten ibaret olan batılılaşmayı ve anlamsız taklidi 

irade hastalığı olarak değerlendirir. Bu hastalığın altında insanların kendi 

kendini mahkûm etmesi demek olan “aşağılık kompleksi” yatar. Kendi öz 

değerlerine yabancılaşan kuşaklar, büyük bir özgüvensizlik duygusuna 

kapılırlar. Bunlar insandaki ruh kuvvetlerini ezer, iradeyi boğar, hareket 

enerjisini sıfıra indirir.51 Yalnız ecdat değil, yaşayanlar bile unutulur. Baba 

oğlunu, millet kahramanlarını tanımaz, ecdadın mefahiri inkâr edilir. 

Taklitçilik, milletin varlığını tepeden tırnağa kadar kavrar. Tanzimat’tan beri 

yaptığımız türlü ıslahat hareketlerinin muvaffak olmayışı, hepsinin de bizim 

için felâketlerin kaynağı olan Garb’ın taklidinden ibaret oluşu değil midir?52 

Kuvvetli iradeliler doğurur, zayıf iradeliler taklit eder.53 Bugün gençliğimizin 

yüzünden silinip de kaybolan, sonsuzluğun iradesidir.54  

 

      Topçu’nun fert iradesini ve ferdin isyanını ahlaklılık sayan özgürlüğünü 

önemsemesi, bizi onun devlet iradesini ikinci plana attığı zannına kaptırabilir. 

Oysa Topçu, devlet iradesini ve otoritesini her şeyin üzerinde tutmaktadır. O, 

otoriter düzen ile zorbalık düzenleri arasında temelli bir farklılığa işaret 

etmektedir. Otorite, ruhi manada kanun yaratan, her ferdi kucaklayan ve onu 

                                                
49 Erol GÜNGÖR: a.g.e., 65. 
50 İsmet ÖZEL: Waldo Sen Neden Burada Değilsin? (İstanbul, 1995), 103. 
51 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 221. 
52 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998),35. 
53 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998),83. 
54 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 15. 



 

 

 

 

124 

 

Allah’a götüren iradeyi kullanıcı güçtür.55 Böyle kutsal iradenin ürünü olan 

otorite sistemi daha kalıcı ve toplumsal kaosa karşı çok daha güçlü bir 

şekilde oluşturulmuş bir savunma duvarıdır.56 Otoriter düzen, zorbalık 

düzenine karşı bulunabilecek en etkili çözümdür. Otoriter esaslara dayalı 

toplumsal hayat, ustalıkla yürütüldüğü zaman, bireylerin doğalarında gizli 

olan zorbalık eğilimleri sindirilecek, tehlike haline gelmeden bertaraf 

edilecektir. Ona göre otoriter düzenin en yetkin biçimi devlettir. Zorbalık 

düzenleri, devlet iradesinin zayıflığından doğar. Bu durumda devlet 

iradesinden sıyrılan kuvvetler himayesiz bir cemiyete çullanarak onu 

heveslerine esir etmekten çekinmezler.57   

  

    Topçu, Hegel’in etkisiyle devlet iradesini toplumun üzerine koymaktadır ve 

devleti bir şahsiyet olarak değerlendirmektedir. “Devlet Allah’a doğru bir 

yoldur” denilen ve inanılan yerde devlet vardır. Devlet varlığının alâmeti olan 

otorite, mesuliyet iradesiyle birleşip milletin fertlerinin hepsinin üstüne 

yükseldiği zaman devlet yücedir, hâkimiyet mukaddestir. Devlet sahiplerinde 

mesuliyet iradesi zayıflayınca fertlerde devlete itimatsızlık başlar.58 Bu 

manada devlette varlığını tanıdığımız irade, milletin hem eseri, hem sembolü, 

hem de varlığının kefili olur.59 

 

     Sebeplilik ilkesine göre belli sebepler belli neticeleri doğurmaktadır. Devlet 

mekanizması da çok hassastır, küçük aksaklıklar devletin yapısını tümüyle 

etkileyebilir. Devlette irade yok olunca bu durum birçok yıkıcı neticeler 

doğurur. Millette iradenin sefaleti demek, millet hayatının destekleri olan 

mukaddesatın ortadan kalkması demektir.60 Millet hayatında sürünüp, 

çekilmede olan mukaddesatın yerini zevk tutmaya başlar. Duyularımıza gelip 

çarpan bütün okşayışlar minnetle karşılanır. Ruhumuzdan doğup sonsuza 

                                                
55 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 46. 
56 Gai EATON: Kalenin Kralı, Modern Dünyada İnsanın Tercih Ve Sorumluluğu, Çev. Birol 
Çetinkaya  ( İstanbul, 2000), 99. 
57 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi ( İstanbul, 1998) 149. 
58 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 53. 
59 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 46. 
60 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 33. 



 

 

 

 

125 

 

doğru yol alan idealler yerine dışımızda belirip bize gelerek duygularımızda 

ve cildimizde sönüp mahvolan zevk, mabudumuz olur. Durmadan candan, 

canandan türlü şekiller, değişik vezinler altında bahseden gençliğin zevkçilik, 

mezhebi olur.61 Her tatmin, arkasında çare bulunmaz bir pişmanlık bırakır. 

Şehvet hayatının çok kullanılmasından devasız bir keder doğurur. Saadet 

çok kere iradeye bir kudretsizlik getirir.62 Fransa yıkıldığı zaman Fransa 

Başbakanı Petain şöyle demiştir: ”Vatandaşlarım, zevk bizi mahvetti.”63  

 

      Devlet kurmayan veya devletinden vazgeçen millet uzun yaşayamaz. 

Onda millet varlığını ve millî birliğini kuran maddî ve ruhî unsurlar erir, 

ortadan kalkarak sahipsiz fertler kalır; onlar da başka devletlerin iradelerine 

bağlanırlar.64 Böyle hallerde millet avare bir sürü haline gelir. Mukaddesatın 

yaratıcısı olan ferdiyetler ortadan kalkar. Büyük bir iç sıkıntısı arasında fertler, 

herkesin toplandığı yere koşarlar, herkesin alkışladığı kâbusu alkışlarlar. 

Kuvvet ve iradenin timsali olması lâzım gelen gençler, müzelerle mabetlere 

değil, vücutlarındaki rehaveti gidermek emeliyle stadyumlara koşarlar. 

Beden, ruhun zevklerine tahammül edemez olur. Ruh ihtiyarladıkça ihtiyarlar 

ve bunar. Hayatta disiplin kalmaz. Kanunlar omuzlara yüklenen ağırlıklar 

halinde halkı bunaltır ve demokrasi ismi, sanki herkesin kendi isteklerini 

kanunlaştırabilmesi imkânlarını kendinde saklar.65  

 

    “Kısır niyetler, sadece kısır sonuçlar doğurur.”66 Topçu, iradesini yitirmiş bir 

devleti ve onda yaşayan toplumun nasıllığını yukarıdaki cümleleri özetler 

nitelikte şöyle açıklıyor: 

    “Yalnız menfaat ve saadet kıymetleri etrafında yaşayan 

cemiyet, ancak kuvvete ve her ferdinin istikbal endişelerine 

dayanan millet işte bu hale gelir. Mektepte iktidarsızlık, 

mabette riyakârlık, devlette mesuliyetsizlik ve ailede 
                                                
61 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 33. 
62 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 34. 
63 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 35. 
64 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 46. 
65 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 35. 
66 Rasim ÖZDENÖREN: Yeniden İnanmak, (İstanbul, 1999), 29. 



 

 

 

 

126 

 

itimatsızlık felâketleri birleşerek hayatı tahammül edilmez 

hale koyarlar. Hakikatte hepsinin sebebi, kalbimizdeki 

imansızlıktır. Hepimizi gerçek iradesine ulaştırıcı olan bu 

iman yolu bir kere elden gitti mi, istenildiği kadar 

meydanlarda ateşli nutuklar verilsin, salonlarda kalabalıklar 

toplansın, hiçbirinde kararan hayatımıza neşve bulunmaz. 

Hayatımız, duygusuzların asla farkında olmayacakları, 

devasız bir yeis içindeki bunaltmalarıyla bizi aşağı canlıların 

hizasına yaklaştırır. O zaman ruhsuz kalan şekillere 

başvurulur. İçi boş güzel sözler, parlak şekiller, süslü 

kıyafetler itibar kazanırlar. Amerikan hayatı ideal olur. Büyük 

adam diye yüksek koltukta oturana denir. Kibir ve haset 

hürmet bulur ve bütün bunların yanı sıra aşk unutulur, 

mukaddesat bizi Allah’a doğru götürücü yol olan mânasını 

kaybeder.”67 

 

    Sonsuzluk duygusu ve aşk ateşiyle dolu olan Anadolu çocuğunun en son 

durağı küfürle eş değer olan ümitsizliktir. Çünkü yıllardır İslam’la yoğrulmuş 

bu topraklarda eğer Türk genci sorumluluğunu, vazifesini ve tarihini biliyorsa 

ona yeni kapılar açılacak ve o, ruhlardaki fethi yeniden yapacaktır. Topçu, 

Anadolu çocuğuna irade aşılarcasına şu tavsiyelerde bulunmaktadır: 

    “Sonsuz âlemlerle dolu kâinatımızda ancak ümitsizler 

barınacak yer bulamaz. Böyle büyük bir tarih ve milletin 

çocuğu iradesine önder bulamasın; bu hal, ümitsizliğin en 

karanlık kuyusuna battığımızı göstermektedir. Kendisine 

önder arayan Müslüman Türk çocuğu, eğer kendinde irade 

kuvveti varsa, onu tarihte ve toprağının altında bulacaktır. 

Ancak Kur'ân'daki sonsuzluğu görmeyen, ummandaki 

benliğini tanımayan şaşkın hasta, önderini nerede bulsun? 

Ağlarsa da inlerse de haklıdır. Yokluk onun kendindedir. 

                                                
67 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 36. 



 

 

 

 

127 

 

İradesini felce uğratan kendindeki zehirdir. Önderi büyük 

sürünün önünde değil, her birimizin iradesinin ta içinde 

arayalım. Şefimiz aşkımızdır. Onu kalbimizde alkışlayalım. 

Bütün bir ömür dövülen kalp, en büyük ve cesur önderdir.”68  

 

 

3.1.1-2- Hürriyet 

 

     Hürriyet bir bağış değil, bir fetih. Zafer acıya katlananındır.69 Dışımızda 

hürriyet yok. Hürriyeti kendi içimizde ruh yapımızda arayacağız. Hürriyet, 

fertlerde olmadan önce rejim tarafından bağışlanabilecek bir şey değildir; o 

bir bahşiş, bir hediye değildir. İnsandaki ruhi kuvvetlerin eseridir. Gayrettir, 

hamiyettir, fedakârlıktır. O bizdeki yaşamak iradesidir.70 Hürriyet kelimesi tek 

ve basit manalı görünmesine rağmen çok ve çatal bir kelimedir.71 Sosyal bir 

kavramdır. Tek başına yaşayan bir insan için hürriyetin varlığı ve imkânı söz 

konusu olamaz.72 “Bir cemiyette hürriyet, fertlerin fikir, ilim, sanat veya 

siyaset sahasında kabiliyetlerini inkişaf ettirme imkân ve şartlarının 

bulunması demektir.”73  

     

     Fertten çıkıp cemiyete yayılacak olan hürriyet, varlığın kendisini hiçlemesi 

ve yok etmesiyle başlamaktadır. Ruhun karşısında bedenin tüketilmesidir. 

Yokluk bir iradedir ve sonsuzluğun içerisinde var oluşu sağlayacak olan 

biricik yoldur. Bu bilgiye ulaşan insan, nesnelerin dünyasında bocalayan 

dağılan varlığını önemsemez çünkü beden bir cesettir, asıl olan ve ona 

sonsuzluğun kapılarını açacak güçler ruhunda saklıdır. İnsanın gerçek 

özgürlüğü de ruhsal güçlerine sahip çıkmasında saklıdır. İnsan ayağı toprağa 

                                                
68 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 25. 
69 Cemil MERİÇ: Bu Ülke ( İstanbul, 2002), 214. 
70 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998), 78. 
71 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 74. 
72 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 43. 
73 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 45. 



 

 

 

 

128 

 

bağlı, ruhu göklerde olan, maddeye dönük kölelik ile manaya dönük özgürlük 

arasında sürekli bir gerilim yaşar. 74 Bu da insana “ıstırap” duygusu verir:  

      “İnsanla beraber merkezi her yerde bulunabilen lakin 

çevresi hiçbir yerde bulunmayan, daha doğrusu, bir 

sonsuzluğu saran ve böylelikle bizi sonsuz bir âlem içinde 

bulunduran bu ilk cevherin yani irademizin kendi varlığımızla 

en aşikâr şahidi ıstıraptır.”75 

 

    Istırap duygusunu yaşamış olan ruhlar, bundan ilahi bir neşve elde 

edeceklerdir. Ancak insan ıstırap çektikçe kendini ilahi iradeye yakın 

hissedecek,  beden kafesinden kurtulacak ve gerçek hürriyetine kavuşmuş 

olacaktır. Bu vasfa ermiş kişi Anadolu’nun ve vatanının faydası için hiçbir 

fedakârlıktan kaçınmayacaktır ve bu büyük bir aşk ile gerçekleşecektir. 

 

     Varlığımız bunlardan uzak olan tek nesneye, bize sonsuzluktan gelen 

aşkın iradesine bağlandığı zaman biz tam manasıyla hür oluyoruz. Şu halde 

aramızdan ancak aşkı tanıyanlar hürriyeti bilirler. Benlik kendi iradesiyle 

yaşadığı müddetçe esirdir; kendimizden geçmeden hür olamayız. Her 

adımda ben diyen kâbusu kendimizde taşıdıkça hürriyetin zevkini bilmez, 

dilini anlayamayız. Aşkın dolaştığı bölgede hürriyet vardır. İlimde, sanatta ve 

ahlâkta hürriyetin havası içindeyiz. Ancak ilmin, sanatın ve ahlâkın 

basamaklarıyla ruhun yükseldiği sonsuzluk âlemi, dinin dünyasıdır. Bu 

dünyada ruh tam hürriyetine kavuşur; insan mutlak, sonsuz ve sınırsız 

hürriyeti kendi içinde bulur. Bu dünya, bu âlem, bu durak hürriyetimizin son 

menzilidir.76  

 

     İnsanın hareketlerinden, dünyamızda barınan hâdiselerden bir tanesi 

vardır ki o kendiliğinden hürdür ve hür oluşunu ne insanın gücüne, ne 

değişen değer hükümlerine, ne de itibari itikatlara borçludur. Ne kuldan 

                                                
74 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 227. 
75 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 23. 
76 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998), 26. 



 

 

 

 

129 

 

yardım dilenir, ne iltifat bekler, ne de zor kullanır. Ne değişir, ne küçülür, ne 

öğünür. İnsanlık kadar eski olduğu halde, insanların pek azına nasip olan bu 

nesne aşktır. Aşkın hürriyeti, bizim insan gücümüzle alâkasızdır. Aşk 

alınmaz, verilmez, feda edilmez, tahsili yoktur. Herkes ondan bahseder, ama 

onu yaşayandan başkası bilmez. Esir ettiği insanı tam hürriyeti ve bütün 

kuvvetiyle kendine bağlar. Mecnun’dan Mansur’a kadar âşık, aşkının hür 

esiridir ve aşkını dışımızda dalgalanan ve dünyamızda barınan kuvvetlerin 

hiçbirinden almış değildir. Aşkın cevheri Allah’tan bize bir emanettir. Ruha ait 

bir sırdır. Aşktaki hürriyet onun Allah’tan gelme oluşundan, esaret ise İlâhi 

olanı karşılamasını bilen insanın idrakinden doğmadır.77  

 

    Topçu, “fikrin öz kardeşi hürriyettir78, hür olan insan dünyalardan daha 

değerlidir.”79 diyor. Gerçekten samimi olan bu hamlelerinin sonu, asıl gayesi 

Allah’ı aramaktır, bu sebepten din, bütün samimi ve hür hareketlerimizin 

gerçek gayesidir. İnsan en büyük hürriyetini Allah’ı arayışında hisseder. Hür 

hareketlerimizin Allah’a giderken ve her adımda ilâhî iradeye bağlanarak 

davranışı esnasında aileyi, cemiyeti ve devleti istemektedir.80 Ailesiz ve 

cemiyetsiz hürriyet insanı hayvanlara yaklaştırdığı gibi devlet iradesine karşı 

gelen onunla bağlarını koparan hürriyet de ilkel hale, anarşiye ve barbarlığa 

sürüklemektir. Bu hal insanın gerileyişidir:81 

    “Gerçek hürriyete kavuşmak, ilâhî emaneti elde etmekle 

kabil olmaktadır. Hürriyet ne devrin ve devletin lûtfudur, ne 

de rejim şeklidir. Ne de yalnız gayret ve cesarettir. O sade bir 

hamiyet dalgası veya bir isyan fırtınası da değildir. Bunların 

hepsi yalnız kaldıkça boş birer mahfazadır, kalıptır, şekildir, 

insan ruhunu, insana mahsus olan sefaletlerden kurtarıp da 

hürriyetine kavuşturacak olan gerçek iktidar, madde olan 

varlığın öldüğü gibi, cemiyetin hatta hesap sanatkârı aklın 

                                                
77 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 75. 
78 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 67. 
79 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 67. 
80 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi, (İstanbul, 1998), 145. 
81 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 145. 



 

 

 

 

130 

 

saltanatlarını bir nefeste silip süpürebilecek ilâhî bir emanetin 

sonsuzluğa böyle bir iştirakin, bir irtibatın eseridir. Son 

devrinde bu içsel ve ilâhî irtibata nail olan büyük hürriyet 

kahramanını dinlerken bir an olsun yaşadığımız hürriyet, 

dünyaları dolduruyor.”82 

  

    Söz, yazı ve hareket hürriyetinin bulunmadığı yerde “herkes düşüncesinde 

serbesttir” demek abes olur. Düşündüğü gibi hareket edemeyen insan, 

düşüncelerinden uzaklaşır. Bir zaman sonra düşüncelerinin keskinliği körelir. 

Böylece hareketsizlik, fikir hayatının canlılığını kaybetmesine sebep olur. 

Söz, yazı, hareket hürriyetlerinin bulunduğu cemiyette fikir hayatı, inkişaf 

etmiş olacaktır.83 Hürriyet davasının kazanılmakta olduğunun aşikâr delili, 

fertlerin fikir, ilim, sanat ve siyaset sahasında kabiliyetlerini ortaya çıkarma 

imkânına kavuşmuş olmalarıdır.84 

 

 

3.1.1.3- Hareket 

       

     Nurettin Topçu’nun dünyasında “hareket” ifadesi özel bir yere sahiptir. 

Öğrenciliğinde Fransız filozof Blondel’in “Action” hareket felsefesinden büyük 

oranda etkilenmiş, fikirlerini bu yörüngede geliştirmiştir. Topçu’nun gayreti, 

Türkiye’ye dönüşünde soyut bir kavram olan “aktion”un vatan zemininde 

hizmetle somut bir dönüşüme çevirme çabasıdır. Aslında bu 66 yıllık 

yaşamını vatanına ve ülke insanlarına vakfeden bir hareket adamının 

hayatını anlamamızda bize yardımcı olacak önemli bir şifredir.  Topçu, 

Türkiye’de hizmetin öncelikle fikir ve kültür alanından başlayarak 

gerçekleşeceğini savunarak bir dergi çıkarmayı tasarlamış bu derginin ismine 

de hareket felsefesinden esinlenerek “Hareket” adını vermiştir. Nurettin 

Topçu, Hareket Dergisi’ni İzmir’de öğretmenlik yaptığı 1939 yılında 

                                                
82 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998), 80. 
83 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 44. 
84 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 45. 



 

 

 

 

131 

 

çıkarmaya başlamış ve vefatına kadar bu dergi yayınlanmış, Anadolucu 

milliyetçiliğin mütercimi olmuştur.  

 

      Topçu’nun fikirlerinde “action felsefesi” önemli oranda etkili olmuştur. Ona 

göre, âlem, üç şeyin bütünüdür: Varlık, düşünce ve hareket. Varlık, hareket 

noktası, düşünce kılavuz, iş ve hareket ise hayatın gayesidir.85 İnsan, hareket 

ilhamını kâinattaki ahenkli ve sürekli işleyişten alır. Çünkü bütün kâinat 

çalışıyor, insan onun, çalışma ritmine bilinciyle ve hür olan iradesiyle 

uymasını bildiği zaman bir iş yapıyor demektir. Bu ortaklıkta insanın 

üstünlüğü aşikârdır. Kâinatın büyük ve aşınmaz kanunları varsa insanın da 

büyük ve usanmaz hürriyeti vardır, yaratıcılığı vardır. Kâinatla el ele veren 

insan, bu imanlı ahenkten her adımda yeni bir işin yaratıcısı oluyor. 

İmansızlık, ruhun kâinatla bağlarının koparılmasıdır.86 Bu manada iş, insanın 

kâinata içten iştirakidir.87  

     

     İnsan, sadece maddi yönü olmayıp, manevi ve ruhsal yönü bulunan bir 

varlıktır. Bundan dolayı kâinatın akışından etkilenen insan maddi yöndeki 

desteğini alır. Diğer yön olan manevi tarafını ise ruh kuvvetinden yani 

maneviyat, sonsuzluk duygusu, bir yaratıcı ve insanüstü bir güce bağlanarak 

telafi edebilir. Bu yüce güç ise Allah inancıdır. Hareket, insanla Allah'ın bir 

terkibidir.88 Topçu’ya göre bütün ahlâki davranışlarımızın hedefi, 

sonsuzluktur.89  Fertlerden doğan hareket, inananları etrafında toplayarak 

sonsuzluğa doğru yol alır.90 Hareketlerimiz ebedîliğe can atarlarken ruh ve 

içinde vücutla ıstırabı karşılıyoruz. Mukadderatımıza ait hükümleri Allah’sız 

veremeyiz. İrademizin kâinatı önünde her adımda karşılanan engellerin 

karşısında durmak iradeyi ve Allah’ı inkâr etmek demektir. İlerlemek imanla 

kabil oluyor. Yoksa esirliğe düşeriz; kâinatın, gayrın ve insiyakların esiri 

oluruz. Kâinatın ve nefsin engelleri insanların zincirleri önünde beden 
                                                
85 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 15. 
86 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 17. 
87 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 16. 
88 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004),124. 
89 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 18. 
90 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 134. 



 

 

 

 

132 

 

teneffüs ederken ruh her an ölüyor, insan kendi hareketleri içinde ölüyor. 

Durmak, hareketin ölümüdür. Hayat devam ederken hareketin ölümü ruhu 

iskelet haline koyuyor.91 Hürriyetimizin eseri olacak hareket bizi isyana 

götürecek harekettir. Bütün kuvvetini sonsuzluktan, ilâhî iradeden alan isyan, 

insanı faniliğin dar çerçevesi içinde kapalı kalmaktan kurtaran, zulmün 

yanında mesut, Hakk'ın huzurunda hareketsiz yaşatmayan isyandır.92  

    “Bizim hareketimiz, mesuliyet hareketidir; davamız 

hayatımızı hakka uydurmaktır. Bizi Allaha doğru götürecek 

olan irademizin iktidarı, isyan halinde ifadesini bulucudur: 

hayatımızın içinde hayat yokluğuna, ruhumuzda aşkın 

yokluğuna, vicdanlarımızda mesuliyetin yokluğuna isyan; 

merkezi, mihrakı, meşalesi aşk ve iman olan ve aydınlığının 

sahası içindeki nesle ilim, sanat, Ahlak ve felsefe yolları 

açacak olan yaratıcı isyan; isyanımız ruhlarda bir rönesansın 

başlangıcıdır”93 

 

     Kalbe yapılan ilk aşı, merhamet aşısıdır. Sonra, hemcinslerini sevmek ve 

sevdiği için aldatmamak, ihmal etmemek aşıları yapılır, cemaat sevgisi verilir. 

Böylece aşkın terbiyesinden sonra ferdin şahsiyeti işlenir. Her hareketinde 

kendinin olma, kendi kendine bağlı kalma aşıları verilir. Arkasından mesuliyet 

duygusu gelir ve fert bu köprü vasıtasıyla hareketlerin âlemine aktarılır.94 

Fertten doğarak sonsuzluğa doğru yol alan hareket aile, cemiyet ve insanlık 

basamaklarından geçer. Yani toplum düzenine ait hareketler ferdi 

varlığımızla Allah arasında bir köprü olur. Aile, millet ve medeniyet, sonsuzluk 

ve evrensellik temayülünü kendinde yaşatan ferdî hareketin eserleridir.95   

         

      Sonsuza bağlanan ve büyük gayeler uğruna yapılan hareket insanı büyük 

bir iflastan korur, insan ruhunun mutlak ölüm tehlikesine karşı koyar, ahlâki 

                                                
91 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 107-108. 
92 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998), 80. 
93 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 213. 
94 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 69. 
95 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 20. 



 

 

 

 

133 

 

yapımızı şekillendirir. Ahlâklılık, hareketin gerçeğine uymaktan başka bir şey 

değildir; varlığımızı, kendi gerçek hedefi olan sonsuzluğa doğru götürmesini 

bilmektir. Bu sebepten, insanın davranışlarındaki değeri ortaya koyacak olan, 

hareket ahlâkıdır.96  

 

      Sonsuzluğa adanmış hareketin toplum adına ne faydalar getireceği 

faydaların yanında gayedeki ve niyetlerdeki sapmaların neticesinde kişiyi ve 

toplumu zarara sokan bazı durumlar vardır. Hareketin bizzat kendisine gönül 

vermeyerek onun devşirilecek yemişlerini düşünmek, fayda sağlayıcı gayeyi 

gözetmek, hareketin iflâsıdır. Her harekette, en bayağı davranışlarda bile, 

sonsuzluğa götüren yolu görmeyerek onu benliğimize bağlayıcı unsuru 

bulmak ve orada karar kılmak, hareketin mutlak ölümüdür:97  

     “Sade bir harpten muzaffer çıkmak bir milletin kurtuluşu 

demek değildir. Böyle bir hareket, sonsuzluğa çevrilmiş ve 

sonsuzluğa yönelten irade ile yapılmışsa kurtuluş getirir. 

Bazen esaret ve felâket dediğimiz haller, sonsuzluk iradesine 

teslimiyeti bizde sağlayarak bize hareket ahlâkını getirici 

oldukları takdirde, kurtarıcı oluyorlar. ”Ölüden diriyi, diriden 

ölüyü” çıkaran kudret, sefaletlerimizden kurtuluşumuzu, 

bahtiyarlıklarımızdan ve en parlak emellerimizin 

gerçekleşmesinden de gerçek musibetleri ve felâketlerimizin 

devasız olanlarını çıkartabiliyor. Ancak şunu unutmayalım ki, 

felâketlerimizi kendimiz hazırlıyoruz. Harekete geçerken belli 

gayeler tasarlıyoruz ve hareketin bizzat kendisini bir vasıta 

halinde küçültüyoruz. Artık isterse davranışımız din için, 

devlet için veya ailemiz için olsun, bu, Allah’ın unutulması 

demektir. Hareketlerimize Allah’ın iştiraki burada bitmiştir. 

Hesaplarımızı bu realitelerin en mahir muhasebe projeleri 

yapmasını bilenlerden öğrenerek yaptıktan sonra, ancak 

                                                
96 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 19. 
97 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 19. 



 

 

 

 

134 

 

varacağımız muayyen gayeleri hedef tutarak yürümeye 

başlıyoruz ve etraftan mâhir bir kaptan arayıp buluyoruz.”98  

 

    Yarınki Türkiye’nin projesini hazırlayan Topçu, bu projede görev alması 

gereken hareket adamının vasfını da ortaya koyar. Ona göre hareket adamı 

sorumluluğunun farkında olan, bütün sefaletlerden mesul olmasını bilen ve 

kuvvetlerini harekete geçiren insandır. Bunun yanında amaçsız ahlaklılık ve 

ne yaptığını bilmez hareketi tasvip etmez: ”Ahlâklı adam ne kadar fedakâr 

nefisli, ne kadar kendinden geçmiş engin ruhlu olursa olsun, her şeyden önce 

hareketlerinin hangi gaye için ve kim için olduğunu bilen insandır. Biz ne için 

ve kim için çalıştığını bilen insan istiyoruz. Gözlerini kapayıp vazifesini yapan 

cemiyet gönüllüsü, köle ahlâkı yaşatan bu namuslu adam, bizim için hem bir 

şuursuz, hem de tehlikeli bir oyuncu, bir zorbaya esir ve esire zorba 

olabilir.”99 Bunlar, fertteki derunî hareket kuvvetlerini inkâr ederek sürülerin 

zorbalıkla kımıldanışına bağlanan korkak ve kuvvetsiz ruhlardır. Bunlar, 

imansız kalmış esir ruhlardır. Hareketin ahlâkî oluşu, ferdî ruhlarda kazandığı 

kıymet yüzündendir.100 Hareket adamı, ruhla kâinatın derin ve sıkı 

münasebetine, içsel bağlarla birbirlerine bağlı oluşuna inanan, eşya ile kendi 

ruhu arasındaki derin kaynaşmayı herkesçe görülür eser ve hareket yapan, 

kâinatı kendine yaklaştıran adil insandır.101 Topçu, hareket adamının diğer bir 

özelliğini şöyle tasvir eder: 

  “Anarşistin tahribinden dünyayı her an kurtaran, her an, her 

küçük hareketi ile yaratıcı olan insana ''hareket adamı" denir. 

Hareket adamı her yerde nizam yapıcıdır. Onun harekeli 

ordular alıp ülkeler tahrip etmek ve böyle zaferlere ulaşmak 

değil, insanı yaratıcı yapmaktır; her an anarşistin yıktığı ruhla 

dolu dünyamızın bir tarafına hayat katmaktır. Hareket adamı 

devlette olduğu kadar, dinde, sanatta, ilimde, hatta inzivada 

görülür ve en kuvvetlisi inzivasında kendine ve âleme hayat 

                                                
98 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 27. 
99 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 25. 
100Nurettin TOPÇU: a.g.e., 23. 
101Nurettin TOPÇU: a.g.e., 23. 



 

 

 

 

135 

 

olandır. O, meşum yalnızlıktan kurtulmuş, Allah'Iı adamdır. 

Durmadan Allah diyen sofî değil, iradesini Allah'la 

birleştirmiş, onunkini kendisininki yapmış, bahtiyar adamdır.” 

 

    Namuslu adam, ferdî hayatını, bir ömürlük hareketler serisinin tecrübe 

devresi olarak kabul eder. Çalışıp, hayatını iyi kullanan büyük insanlar gibi 

dünyaya gözlerini yumar. Türk milliyetçilerinin hareketi, mesuliyet hareketidir. 

Davamız hayata uymak değil, hayatımızı hakka uydurmaktır. Allah’a 

yaranmayı hayatının gayesi yapan insan faziletli insandır.102 

 

   “En hasta asır kendini hataya kaptıran değildir; hakikatten yüz çeviren, 

hakikati küçümseyen asırdır. Coşkun heyecanların olduğu yerde güç 

tükenmemiştir, ümit vardır henüz. Ama ya kıpırdanışlar sona ermiş, nabız 

durmuş, kalp soğumuşsa… yakın ve önüne geçilmez bir çöküşten başka ne 

umulabilir.”103 Topçu’ya göre milletin bütün felâketleri aczinin eseridir.  Ona 

yenilmez, yıkılmaz bir hareket iradesi aşılamak lazımdır.104 Hareket ahlâkının 

nesillere aşılanması ve hayat kervanını kendi istikametinde sürükleyebilmesi 

için yapılacak çalışma, hem ruhlarda aşı yapma, hem de yeni hayat nizamını 

kurma suretiyle iki başlı olacaktır. Birincisini hareket felsefesi temin eder, 

ikincisi ruhçu bir sosyalizmin çalışma plânında bulunabilir.105 Hareket 

ahlakının toplumun tüm fertlerine verilmesi gerekmektedir. Bu milleti ve o 

devleti sapasağlam ayakta tutan bir unsurdur: 

   “İnsanına hareket ahlâkını aşılayamamış bir millet, hangi 

servetle ve hangi zaferlerle çılgınlaşmış olursa olsun, 

hakikatin ve hiç şaşmak bilmeyen gerçek âkıbetlerin asla 

yanılmaz hakemliğiyle, mağlûptur, perişandır ve şaşkındır. 

Böyle bir cemiyet fertlerinin hepsi de bedbaht, hepsi de 

muzdarip oldukları gibi, kâh bir vehimden zafer ifadesi 

                                                
102 Ercüment KONUKMAN: “Nurettin Topçu Hocamızın Ardından”, Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul 1976), 64. 
103 Cemil MERİÇ: Bu Ülke ( İstanbul, 2002), 238. 
104 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998), 79. 
105 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 28. 



 

 

 

 

136 

 

çıkarırlar; kâh muzaffer olduklarına herkesten önce kendi 

hasta ve mefluç ruhlarını inandırmak için başkalarına 

saldırırlar, kırarlar, devirirler.”106 

 

   Anadolu toprağına farklı bir misyon yükleyen Topçu, Anadolu’nun bağrında 

büyük bir güç olduğunu, bizim onlardan tevarüs edilegelen kazanımlarından 

faydalandığımızı ve bizim hareket kaynağımızın diğer unsurların yanında 

ecdadımızın büyüklüğü ve kahramanlığı olduğunu ifade eder: “Ruhların 

hareketine değer vermeyenler, hareketin toprak altındaki köklerini 

görmeyenlerdir.”107 Şüphesiz ki asil ruhlu insanlar ve asil hareket sahipleri 

haleflerine onurlu ve değerli kazanımlar bırakırlar; fakat hayatın ilahi 

kanunlarına uymayan ve buna uygun davranmayan insanlar zulüm 

tohumlarından başka bir şey ekmiş olmazlar, zulmün meyvesi ise acıdır: 

    “İnsanlığı gerçek çehresiyle tanımak için, küçük görünen, 

kalabalığın alkışını toplamayan, ancak gözyaşından doğan 

eserlere bakın. İnsanlık, kaba gözlerle görünmeyen bu şuur 

hareketleriyle ilerlemiştir. Bugünkü insanlık, Ramses’in, 

Sardanapal’ın ve Cengiz’in eseri değildir. Bu insanlık, 

Konfüçyüs’ün ve Buda’nın İsa’nın ve Sokrat’ın, Hz. 

Muhammed’in ve Gandi’nin eseridir. İnsanlık, Eflâtun’un ve 

Pascal’ın, Hallac’ın ve Yunus’un eseridir. Ruhları kımıldatan 

en küçük bir hareketin hâdiseler arasında yarattığı izler 

derinden incelenirse, insanlığın en feyizli, en büyük eser ve 

hareketlerinin doğuşunda tesiri görülecektir. Ruhun kudretini 

inkâr edenler, deryanın damla ile olduğunu bilmeyenlerdir. 

Asıl mesele, damlaya hareket verebilmektir.”108  

 

 

 

                                                
106 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 27. 
107 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 23. 
108 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 22. 



 

 

 

 

137 

 

3.1.2- Ahlâk Nizamı 

 

   

       “İnsanın yaratılışından gelen ve cemiyet içinde yaşanarak kazanılan iyi 

ve güzel huylar”109 olarak tanımlanan “ahlak”, Nurettin Topçu’nun hayat ve 

düşüncesinin tamamını kuşatan bir prensiptir. Topçu, “önce kitabımızın 

kabına, meydanlarımıza ve kürsülerimize ahlâk vermekle işe 

başlamalıyız.”110 diyerek toplumsal kurtuluşun ancak ahlaki bir dirilişle 

mümkün olacağını söyler: “Nihayet bizim hukuki nizamımız ve hareket 

kaidelerini belirleyen ahlaki nizamımız vardır. Bu nizam gerçekleştiği zaman 

hürriyetimizi en kuvvetli şekilde hissederiz.”111 Nurettin Topçu’ya göre ahlak 

bir nizamdır. Toplumsal hayatta nizamın olabilmesi için disiplin vazgeçilmez 

bir ihtiyaçtır. Çünkü disiplinsiz ne millet ne bir ordu, ne bir aile ne de bir 

ticarethane idare edilebilir.112 

 

     Nurettin Topçu’daki ahlaki eğilim Fransa’da öğrenim gördüğü yıllarda 

aldığı ahlâk ve ahlâk felsefesi eğitimi, Bergson’un etkisinde kalarak yöneldiği 

mistisizm, Blondel’in refakatinde sürdürülen hal eğitimi, Abdülaziz 

Bekkine’nin etkisiyle şekillenen İslam mefkûresi Topçu’daki ahlâki düşünceyi 

şekillendirmiştir. Topçu’daki ahlak anlayışı İslam’la yoğrulmuş bir İslam 

ahlakıdır. Fakat ondaki İslam düşüncesi eksenindeki ahlak anlayışı 

dogmatizmden ve şekilcilikten uzak sorgulayıcı felsefeyi işleyiş mekanizması 

olarak kabul eden, kimsenin işine karışmama usulüne uygun ahlak anlayışı 

değil haksızlık karşısında isyan etmeyi ahlaklılık sayan bir anlayıştır. O’na 

göre “İnsanı insan yapan ve diğer hayvanlardan esaslı surette ayıran, sahip 

olduğu irade ve hürriyettir. İrademizin güvenilir bekçisi olan disiplin ve 

inzibata ise ahlâk adı verilir.”113 Ahlâk İslâm dininin özü, esası ve bizzat 

kendisidir. Müslüman olmak, İslâm ahlâkına sahip olmaktır, onu kendinde 

                                                
109 Büyük Türkçe Sözlük: Ahlâk mad. Haz. D.Mehmet Doğan (İstanbul, 1996),23. 
110 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 119. 
111 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 219. 
112 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 92. 
113 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972),152. 



 

 

 

 

138 

 

yaşatmaktır. Akıl ve hikmet gözüyle de Kuran’da en büyük ve esaslı yer 

tutan, ahlâktır. Tarihî kısım, ahlâkî esası tamamlatıcı mahiyettedir. Pek küçük 

yer tutan ahkâm ise, yine ahlâkın hareketlerimizdeki zarurî tatbikatını 

göstermektedir. Müslümanlığın huy güzelliği olduğunu söyleyen peygamber, 

İslâm davâsının veciz ifadesini ortaya koymuştur.114 Topçu, İslam ahlakının 

tasviri için sonsuzluk duygusu içinde yoğun bir ruhçu üslup izler:      

     “Bizi kendimizden geçirmek için Mikel-Angelo’nun bir 

mermerini göstermek veya Beethoven’in bir senfonisini 

dinletmek yeterdi. Hatta İskender’in bir muharebesini 

anlatmak da buna kâfidir. Lakin tarihi, Çin’in Tao dininde 

ruhla tabiatı kucaklaştıran ahlâk ideali, Spinoza’nın kemâl 

ahlâkı ile Kant’ın ödev anlayışı, Pascal’ın merhameti ile 

Bergson’un sezgisi içinde barınan ve peygamberlerin 

vahyinden fışkıran ilâhî dâvâ, Kur’an’ın kullara ulaştırdığı 

rahmet bizi öylesine kendimize getiricidir ki, biz bin bir vecd 

ile, şevk ile kavuştuğumuz bu vuslatta kendimizi fersah 

fersah geçiyor, sonsuzluğun, bizim ulaşabildiğimiz son durağı 

olan selâmet menzilinde sevinçle murada eriyoruz.”115 

 

     Topçu’nun hemen hemen tüm fikirlerinin birleştiği ortak nokta sonsuzluk 

gayesine dayalı yaratıcıya duyulan derin sevginin ürünü olarak ortaya çıkan 

aşktır. Aynı gerçek ahlak kavramı üzerine yaptığı görüşlerinde net bir şekilde 

görülür. O, ahlakımızın esasını hürmet, hizmet ve merhamet prensiplerini 

kendinde birleştiren aşk ahlâkı olarak özetler.116 Ahlak, ruhun kuvvet 

kazanmasıdır ve kuvvet ancak bedenle çarpışarak kazanılır.117 Ahlâkın 

denemesi ise, hürmetle sevginin kucağında, kâinatta sefil ve küçük bir parça 

olan varlığımızı, kurtarıcı olan bütünle birleştirir.118 Ahlâk hareketinin bizi 

başkalarına ve bütün insanlara götüren ilâhî neşvesi dinin eşiğine ulaştırır, 

                                                
114 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969), 54. 
115 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 49. 
116 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 29. 
117 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 95. 
118 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 33. 



 

 

 

 

139 

 

hatta onun sahasına sokar.  Sık sık ilâhî temasa kavuşmak, büyük sırla 

selâmlaşmak ve kucaklaşmak, insan için hayatı sonsuz ve mutlak değere 

sahip kılıcı olur.119 Bu yönüyle ahlaklılığın prensibini şu şekilde açıklar: 

    “Hayatın kıymetini anlayanın varlığı ebedilik inancı ile ve 

hareketleri sonsuzluk iradesi ile dolar. Sevgisi artar ve 

ümitsizliği yenilir. Hayatın manasını taşıyan ve onu değerli 

yapan ilâhî neşveyi spordaki, siyasetteki, devletteki ve 

ticaretteki haris hiçbir zaman bulamayacaktır. Onu, sanat 

basamağından ve ahlak ikliminden geçerek Allah'a ulaşmak 

isteyen ve bu arayışını en küçük hareketlerinde bile 

yapmasını bilen sevda muhterisi, aşk ve neşve adamı 

bulabilecektir. Güneşi fethetme sevdasını bırakıp bizzat 

kendimizdeki neşvenin kaynağını elde etmeye çalışalım.”120 

 

       Fertten topluma, devletten millete ve tarihe, ekonomik nizamdan sanata 

ve dine kadar uzanacak olan ahlakilik kurtarıcı olabilir. Anadoluculuk sanal bir 

hareket değil somut gerçeklere dayanan, Anadolu’da kaynayıp bütünleşerek 

kendimize mahsus bir şekil alan tüm unsurların kaynaşmasıdır. Şüphesiz bu 

kaynaşmanın en bariz temeli Anadolu insanındaki ahlak anlayışı ve onların 

ahlaki davranışlarıdır. Topçu, bizdeki ahlak anlayışının bir veraset sonucu 

olduğunu da şöyle açıklar: “Biz bir ahlâk tarihinin çocuklarıyız; ne ırk, ne 

iktisat endişeleri ahlâkımızı sarsamaz. Ruh ve ahlâkımızla kabre varacağız, 

onlarla ebediyete ulaşacağız.”121 Topçu, ahlak anlayışında da Anadolucu 

düşüncenin haritasını şu şekilde tasvir etmektedir: 

      “Bütün çarelere başvurmak suretiyle ulaşmak istediğimiz 

ahlâk ideali milli mukaddesatına sahip, milletini bütün 

milletlerin üstüne çıkarmayı gaye edinen, modern 

medeniyetin istediği şahsiyetler yetiştirmektir. Bu gayeye 

ulaşmak için terbiyecinin alacağı istikamet, ferdiyetçi, 

                                                
119 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 85. 
120 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 86. 
121 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969),51. 



 

 

 

 

140 

 

spritualist ve milliyetçi gidiştir. İlkokulda çocukla teker teker 

uğraşmak, onun iç hayatı ile temasa girmek, ona 

mukaddesatı örnekle aşılamak, genci iradeci bir sanat 

kültürüne fasılasız tabi tutmak ilkokuldan yüksek öğretime 

kadar terbiyecinin tutacağı yol bu olmalıdır.”122 

    

      Ahlâkî bir cemaat, hem ferde hem cemiyete üstün olan sonsuzlukta karar 

kılan bir ideale kendini iradeyle teslim eden topluluktur.123 Yarının iradesini 

yaşatan bu davranışa, idealizm adı verilir. İdealist olmayan vatan 

kurtaramaz.124 Âlemi kurtarmak, kendini kurtarmak demektir. Hakikî kurtuluş 

kurtarıştır. Kurtaran insan, dar ferdiyetinin ve onun bekçisi olan cemiyetin 

üstünde ve ötesindedir; ferdiyete ve cemiyete cihad açmıştır. Bu insana 

şahsiyet sahibi insan denilir.  Ahlaklı kişi de bu özellikleri kendinde barındıran 

insandır.125 

 

    Hareketlerimizi, ahlâki denebilmek için, mutlaka bize mefkûre olan bir 

mesuliyete bağlamak lâzımdır.126  Gençler ilimle, imanla, ahlâki ideallerin 

aşısıyla yetiştirilirse olgun şahsiyetler elde edilir. Yükseltilen ve daima 

değerlendirilen ruhî şahsiyet, mevki, makam ve para hırslarını eritir, 

küçümser, onların şer ve musibetlerinde kendini korur. Böyleleri ideal adamı, 

hak adamı, iman adamı olurlar.127 

 

   Topçu bu vatan içinde yaşayan ve bu ülkenin muasır medeniyetlerle boy 

ölçüşecek seviyeye gelmesi için potansiyel dinamik gücü yani ahlaklı adamın 

vasıflarını şöyle açıklar: 

“a) Namuslu adam, elinin ve zekâsının uzanabildiği kadar 

geniş ufuklar içinde harekete geçmeyi vazife bilir, 

hareketsizliğinin günah olduğuna inanır. 
                                                
122 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999),121-122. 
123 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004),42. 
124 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998) 
125 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 230. 
126 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 197. 
127 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 220. 



 

 

 

 

141 

 

b) Namuslu adam, çalışmayı çalışma olduğu için sever; 

eserinin meyvesini başkalarına bırakmaktan hoşlanır. 

e) Namuslu adam, hareketinin sonucu üzerinde hesaplar 

yapmadan önce düşünür, hareket eder, çalışır. 

f) Namuslu adam, sade kendi hareketinin feyzine sığınarak 

faziletle ahlâkın mutlaka muzaffer olacağına inanır. 

g) Namuslu adam, ferdî hayatını, bir ömürlük hareketler 

serisinin tecrübe devresi olarak kabul eder.”128         

 

     Bize bir lütuf gibi mutluluk bağışlayan değil, bizde mesuliyet şuuru yaratan 

insan lâzımdır. Saadet, bizdeki iradenin yarattığı içsel bir aydınlık olmalıdır. 

Bize, kin ateşi içinde kuvvetle hak kazanan değil, hakikat aşkıyla hakkını 

yaşatan insan lâzımdır. Bize, İslâm Peygamberi Hz. Muhammed gibi, “güneşi 

sağıma, ayı soluma koysanız, yine bu işten vazgeçmem!” diyen mesuliyet 

temsilcileri lâzımdır. Bize, ümmetinin günahını kendinde bulmak, kendinde 

yenmek, kendisiyle fenaya erdirmek isteyen ruh dünyasının kahramanları 

lâzımdır. Rabbin huzuruna, ancak böyle mesuliyetle yüklü, ağır ellerle çıkılır. 

Mesuliyet unutulunca hak da kaybedilir.129 

 

      Çağdaşı olan Cemil Meriç’in bu coğrafya’da kurulan Anadolu medeniyeti 

ile ilgili görüşleri de Topçu’nun fikirlerini teyid eder. “Milli kinlere yabancı. Her 

inanca hürmetkâr. İnsanı insana düşman yapan sınıflardan uzak, alan değil 

veren, istismar eden değil, imar eden. Fedakâr, maddeyi eterize eden, 

buharlaştıran bir medeniyet.”130 Topçu da bu vatan coğrafyasında yaşayan 

fertlerin meydana getireceği ideal toplumu şöyle canlandırıyordu:  

     “O zaman gaye ve emel birliği içinde aynı dili sevmiş, aynı 

imana sahip olmuş, bedeni ruhuyla anlaştırmış ve onun 

iradesiyle düzenlenmiş aynı ahenk kaidelerine sarılmış, 

toprağı kanla sulanmış, genci ihtiyarına itaatli, ferdi devletine 

                                                
128 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 153. 
129 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,  207–208. 
130 Cemil MERİÇ: Sosyoloji Notları ( İstanbul, 1997), 364. 



 

 

 

 

142 

 

minnettar, devleti halkına şefkatli, Allah hâkimiyetine hep 

birlikte teşne, bir büyük sevgiliye hep birlikte âşık, gökleri 

dua, toprağı secde kokan bu vatana hep birlikte bağlı bir 

millet.”131 

 

    Kanaatimizce Topçu, bu düşünce ve fikirleriyle Türk insanının ideal ahlakla 

donanmasında numune ve itici bir güç olacaktır.  Bize ve gelecek nesillere 

Türkiye’nin yeniden yükselişinde en büyük yardımcı olacaktır. Gönümüzde 

köklü bir problem halini alan suçluların ıslahı meselesinde Topçu, Ahlâk  

davasının hapishaneye ve hastaneye girmesi gerektiğini, muzdarip ruhları 

sahipsiz bırakmamanın gerekli olduğunu ifade eder. Çünkü suçlu her an 

suçlu ruhunu taşımaz. Onun muzdarip ve pişman anlarında kalbine uzanacak 

el, kurtarıcı olabilir. Şer, şefkatle tedavi edilir132.  

 

 

3.1.3-  Vazifelilerin Görevi 

 

 

     Anadoluculuk düşüncesi, Turancıların savunduğu tarzda sadece ırk 

bağına endeksli bir düşünce akımı değil; Anadolu’nun toprağının yanında 

milli kültür, milli sanat, dil, din ve geleneklerle yeniden buluşmayı hedefleyen, 

tarihsel kader birliğini ortaya koyan bir akımdır. Anadoluculuk düşüncesini 

sadece sınırları belli vatan ideali diye yorumlamak bu düşünceyi iğdiş etmek 

demektir. Anadoluculuk düşüncesi bu sınırları belli vatanda yaşayan 

insanların gerekli ruh olgunluğuna eriştirme bu vatan içinde toprağına, 

milletine, devletine ve dinine bağlı insanlar yetiştirmektir. Son yıllarda 

özellikle hızlı şehirleşmeyle ve sanayileşmeyle birlikte insanoğlunun yerleşim 

biçimleri, hayat tarzları, davranış kalıpları, sosyo-kültürel ve ekonomik 

değerleri, dini yaşayış ve algılayış biçimleri büyük değişim göstermiş ve 

                                                
131 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 151. 
132 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 135. 



 

 

 

 

143 

 

bundan nasibini az ya da çok tüm Dünya ülkeleri almıştır.133 Hızlı kentsel göç 

ile birlikte aile ve gençlikte büyük değişime uğramıştır.134 Bu hızlı gelişme 

“kendi benliğini unutma, farkında olmama ve benimsememe”135 diye 

açıklanan yabancılaşmayı da beraberinde getirmiştir. Gelişmekte olan 

ülkemiz bu yok edici fırtınadan ciddi anlamda etkilenmiştir. Bu asimilasyon 

karşısında durabilecek, Anadolu’yu geçmişte olduğu gibi günümüzde de 

güçlü kılacak ama önce insanımıza kim olduğunu öğretecek hareket adamları 

gerekmektedir. Bu kişilerin vasıflarını Topçu genel olarak şöyle açıklıyor: 

     “Hareket adamını binbir ifade ile binbir çehresiyle size 

takdim etmek kabildir. Ancak onun kim olduğunu söyleyelim: 

O meşum yalnızlıktan kurtulmuş Allah adamıdır. Durmadan 

Allah diyen sofi değil, iradesini Allah ile birleştirmiş 

O’nunkisini kendisininki yapmış, bahtiyar adamdır. “Hareket 

Allah ile insanın terkibidir”. Bu eser Allah varken mahvolmaz. 

Bu eser, Allah ile birlikte istediği müddetçe elinden çıkmaz. 

Elverir ki hareket adamı, hareketinden önce sahibine teslim 

olsun iradesini O’nunkine teslim etmesini bilsin.” 136 

       

       Çıkış noktasını toplumsal ve ahlaki bozulma olarak belirleyen, “Yarınki 

Türkiye” adlı eserinde yarınki Türkiye’nin haritasını çizen Topçu, vatanın 

atisini belirleme noktasında şümullü bir çerçeve çizmektedir. Bu portrede 

vatan içinde yaşayan her birey yerini almalı ve vazifesinin bilincinde olmalıdır. 

      “Cihadımız fikir ve ruh cephesinde, ahlâk ve iman 

cephesinde yapılacaktır. Mektebimiz ve devletimizle, 

hukukumuz ve ahlâkımızla, ilmimiz ve sanatımızla bizim 

benliğimizin mimarı olacak güzide ve fedakâr bir zümrenin 

mektepleşmesinin zamanı gelmiştir. Yarınki Türkiye'nin 

kurucuları, yaşama zevkini bırakıp, yaşatma aşkına gönül 

                                                
133 Vecdi BİLGİN:Sosyal Çözülme Ve Din, (Samsun, 1997), 75. 
134 Nur VERGİN: “Toplumsal Değişme Ve Türkiyede Aile”, İlim Ve Sanat Dergisi, s.14 , 
Temmuz-Ağustos, 1987, 17. 
135 Ali ŞERİATİ: Medeniyet Ve Modernizm, Çev. A.Yüksek, (İstanbul, 1984), 13. 
136 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 124. 



 

 

 

 

144 

 

verecek, sabırlı ve azimli lâkin gösterişsiz ve nümayişsiz 

çalışan ruh cephesinin maden işçileri olacaktır... Ve onların 

eseri olacak yarınki Türkiye, şu temellerin üstünde 

kurulacaktır: Anadolu'nun toprağından kaynayan bir kan, 

cemaat için harcanan emek, bin yıllık bir tarih, otoriteli bir 

devlet ve ebedî olduğuna inanmış bir ruh.”137 

 

     Anadolu’nun bu mukaddes unsurlarına bağlı olmak koşuyla bu davada 

bazı zümrelere ve fertlere diğerlerinden daha fazla sorumluluk düşmektedir. 

Topçu bu ülkenin menfaatleri adına bu kişilere sorumluluk bilinci yüklüyor ve 

bu dikenli yolda nasıl yürünmesi gerektiğini, tehlikelerin neler olduğunu 

bunun yanında mükâfatın neler olduğunu da hiç bıkmadan söylüyor. Bu 

zümreler başlıca eğitim ordusu olan muallimler, gönül yapıcı olan din 

adamları, devlet kurucu ve yaşatıcı olan siyasetçilerdir.  

 

 

 

3.1.3.1- Muallimler 

 

     Nurettin Topçu, her şeyden önce bir öğretmendi. Hayatı boyunca yüzlerce 

talebe yetiştirdi. Manevi hocası Abdülaziz Bekkine’nin tavsiyesi her sene tam 

manasıyla yetişmiş on talebe yetiştirmesiydi fakat o daha fazlasını yaptı 

çünkü ona göre “İnsan yetiştirmek ülkeler fethetmekten daha büyük 

zaferdi”138. Nurettin Topçu öğretmenlik görevini ibadet neşvesi ile yaptı. 32 yıl 

bu görevi bir havari gibi icra edip emekli olduktan sonra naif kalbi ancak 1 yıl 

bu görevden uzak kalmasına dayanabildi. Nurettin Topçu, ortaöğretim 

kurumlarında da eğitim bağlamında çok şey yapılabileceğini bizlere 

öğretiyordu. Topçu, ülke yararına çalışmayı, bu coğrafyayı Akif’in  “Verme 

dünyaları alsan da bu cennet vatanı” mısrasında ifadesini bulan sevgi ile 

vatana bağlanmayı ve Anadoluculuk davasının ana hatlarını öğrencilerine 

                                                
137 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 12. 
138 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 139. 



 

 

 

 

145 

 

aşılıyordu. O, ümit bağladığı muallimlere bu çetin yolda yardımcı olmak 

amacıyla “Türkiye’nin Maarif Davası” adlı kitabını 1960’ta hediye etti. Aynı 

zamanda “felsefe, mantık, sosyoloji, ahlak, psikoloji” gibi ders kitaplarını da o 

dönemde milli eğitimin hizmetine sundu. 

   

     Topçu, öğretmenlik mesleğine ve öğretme ameliyesine büyük önem 

veriyordu. Çünkü muallim âdemoğlunu, beşikten alarak mezara kadar 

götürüp teslim eden, dünyanın en büyük mesuliyetine sahip insandı. 

Kaderimizin hakikatinin işleyicisi, karakterimizin yapıcısı, kalbimizin çevrildiği 

her yönde kurucusu odur. Fertler gibi, nesiller de onun eseridir. Farkında 

olsun olmasın, her ferdin şahsî tarihinde muallimin izleri bulunur. 139  Muallim, 

insan olan varlığımızı alır. Ona sonsuzluk dünyası olan ruhi hayat 

istasyonlarında yol alacak kudretin ve değerlerin aşısını yapar. Hayat, var 

olanı olduğu gibi tanıtmaya kabiliyetlidir. Muallim var olması lâzım geleni 

öğretir. Realitenin üstadı bizzat kendisidir, ideallin üstadı ise muallimdir.140 

Devletleri ve medeniyetleri yapan da, yıkan da muallimlerdir. Medeniyetler 

muallimle kurulmuştur. Muallime değer verildiği, muallimin hürmet gördüğü 

ülkede insanlar mesut ve faziletlidir. Muallimin alçaltıldığı, mesleğinin hor 

görüldüğü milletler düşmüştür, alçalmıştır.141 Bizim bütün tarihimiz, muallimin 

yükseltildiği devirlerde şan ve şerefle medeniyet ve ahlâkın zirvelerine 

tırmanmış, muallimin alçaltıldığı devirlerde ise uçurumlara yuvarlanmıştır. 

Muallimin alçaltılması, onun devlet emrinde bir bende haline getirilmesiyle 

başlar.142  

 

   Nurettin Topçu’nun ileriki bölümler de üzerinde duracağımız üzere bu 

ülkenin yeniden dirilmesi, yükselmesi, eski günlerdeki gibi kuvvetli olması ve 

her çeşit otoritelerle his ve menfaat zincirlerinden kurtuluşu, hakikatlerin 

kutsal kapısını açacak olan, belli prensiplere sahip bir harekete bağlıdır bu 

hareketi Topçu “Rönesans hareketi” olarak adlandırmaktadır. Bu hareketi 

                                                
139 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 63. 
140 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 68. 
141 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 63. 
142 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 65. 



 

 

 

 

146 

 

yapma görevi öncelikle muallimden ve mektepten beklenmektedir.143 Türk 

muallimi, yarınki Türk mektebinin ve yarınki Türkiye'nin temel taşıdır.144    

       

   Muallimin mesuliyeti çok büyüktür. Muallim, yalnız ruhların sahibidir. 

Davasının ulaştırabildiği neticelere bakılırsa görülür ki, o, hakikatte bu toplum 

bireylerinin doktorudur, disiplin kurucusudur, toplum düzenin bekçisidir, 

ekonomik münasebetlerin düzenleyicisidir ve siyasî yaşayışın üstadıdır. 

Bunların hepsinden o, haberi olsa da olmasa da, mesuldür. Karakterlerdeki 

muvazenesizliğin, medenî terbiyedeki düşüklüklerin mesulü yine odur. Fertler 

kibirli ise o mesul, sabırsız ise yine o mesuldür. Kişiler bütün bunlardan 

habersiz ise, bundan da o mesuldür.145 Mesuliyetin ne olduğunu bilen 

muallim lâzımdır. Bu muallim sabrın üstadı, ilmin hakikat olduğu için hayranı 

ve ruhlara hakikat tohumlarını ektikten sonra, onlardan feyiz almanın değil 

de, onlardan mesul olmanın âşığı, hizmet ehli ve sonsuzluğa imanın sahibi 

insan olacaktır.146 Şunu da unutmamak gerekir ki; tahammülsüzlüğün, 

şikâyetin başladığı yerde muallimlik davası biter. Muallim, daima 

muvaffakiyetsizliğinin, zaaflarının sebebini arayarak kendini düzeltmeye 

çalışmalıdır.147 Topçu, muallimin toplum içindeki sorumluluğunu biraz daha 

genişletiyor: 

   “Hakikatte muallimin sahip olması lâzım gelen vazife ve 

mesuliyet, bu derecede basit ve ruh yapısı bakımından böyle 

değersiz ve iptidaî bir fonksiyondan ibaret değildir. Muallimin 

mesuliyetleri çoktur ve cemiyet hayatının her sahasına 

uzanmaktadır. Bir memlekette ticaret ve alışveriş tarzı 

bozuksa bundan muallim mesuldür. Siyaset, millî tarihin 

çizdiği yoldan ayrılmış, milletinin tarihî karakterini 

kaybetmişse, bundan mesul olan yine muallimdir. Gençlik 

avare ve davasız, aileler otoritesizse bundan da muallim 

                                                
143 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 78. 
144 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 103. 
145 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 71. 
146 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 71. 
147 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 67. 



 

 

 

 

147 

 

mesul olacaktır. Memurlar rüşvetçi, mesul makamlar iltimasçı 

iseler muallimin utanması icap eder. Din hayatı bir riya veya 

taklit merasimi haline gelerek vicdanlar sahipsiz ve sultansız 

kalmışsa bunun da mesulü muallimlerdir. Yüreklerin 

merhametsizliğinden, hislerin bayağılığından ve iradelerin 

gevşekliğinden bir mesul aranırsa; o da muallimdir. Yalnız 

kaldığımız yerde yalnızlığımızın mesulü o, imanların 

zayıfladığı devirlerde bu gevşemenin mesulü yine 

onlardır.”148  

  

    Muallimlik sanatı milletinin çocuklarına feda olmasını bilmektir. Bu 

fedakârlık, harpte kanını akıtmaktan daha değerlidir. Kılıç kahramanlığının 

devri artık geçmiştir. Milletin çocuklarına, dünyanın çocuklarına her gün 

ruhundan bir parçayı daha aşılamak, bunun için yaşamak ve bu yolda ölmek, 

bugünkü insanları ümitsiz dünyanın ve çocukları sahipsiz milletin beklediği 

kahramanlıktır.149  

 

    Nurettin Topçu’ya göre eğitim öyle ki; ruhumuzun bütün bölümlerini işleyip 

değerlendirecek nitelikte olmalıdır. Maarif, yalnız mekteplerde okutmak ve 

okuyanlara bir takım bilgiler vermek değildir. O, bir milletin bütün halinde, 

düşünme ve yaratıcılık sahasında seferber edilmesidir. Başka bir deyimle 

maarif, bir cemiyetin düşünüş tarzının, kültürünün ve ideallerinin 

cihazlanmasıdır.150  

 

    Nurettin Topçu’nun eğitim anlayışında dini-milli esaslar ağır basmaktadır. 

Ona göre bu ülkenin eğitiminde ilham kaynağı yaşadığımız topraklardaki bin 

yıllık geleneksel ve kültürel birikimiz ve ona hayat veren İslam inancının 

yoğurduğu bir temeldir.151 Milletimizin ruhî temelleri olan İslâm'da, 

Peygamber ilk muallimdi. Öğreten o, inandıran o, yürüten o idi. Devlet ve 

                                                
148 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 66. 
149 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 102. 
150 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 78. 
151 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 103. 



 

 

 

 

148 

 

mektep işlerini birleştirmiş, devleti mektep haline getirmişti. Sonraki 

devirlerde bu ikisi ayrılmakla beraber; birbirlerine sımsıkı teması muhafaza 

edilmiş ve devlet adamı, muallimin emrinde bulunduğu müddetçe cemaat 

ikbal halinde yaşamıştır. Muallim, devlet adamının bendesi olduğu zaman, 

cemaat bozulmuş, felâketler baş göstermiştir.152 

 

    Topçu muallim modeli olarak Selçuklu Sultanı Nizamül-mülk’ü örnek verir. 

Çünkü büyük bir muallim olan bu vezir, bu devletin ruh ve manasını, ahlâkını 

ve devamının şartlarını nesillere telkin edecek muallimleri, Bağdat'ta açtığı 

Nizamiye Medresesi'nde topladı. Daha sonra bu devlet binasının çatısını 

kuran Osmanlılar, muallimi baş tacı yaparak yükselmesini bildiler. Padişahlar, 

şehzadelerini muallime emanet ederler ve onların ruh yapılarını her 

bakımdan hocalarına teslim ederlerdi. Orhan'ı yetiştiren, Fatih’i cihanda 

harika bir manevî olgunluğa sahip kılan muallimlerdir. İkinci Murat, mürşidine 

teslim olmuş bir zahit, Yavuz, yalnız âlimin önünde eğilmesini bilen, ilimde 

ilâhî emri duymuş, muallimin mesuliyetlerine hürmeti bilmiş, kılıcının olduğu 

kadar ruh dünyasının da bir kahramanı idi. Dünyaya söz geçiren hükümdar, 

yalnız müftüsüne itaat ediyordu. Âlimin atının ayağından sıçrayan çamurun 

bile şeref olduğunu kabul ediyordu.153 

 

      Nurettin Topçu, Anadoluculuk davasının iskeletini oluşturur ve bu 

topraklarda yaşayan insanların yeniden özüne dönüp dirilmesini destekler, 

iman ve ümit aşılar nitelikte görüş serdeder. “Biz zaten böyleyiz, biz zaten 

adam olmayız” tarzındaki hasta ruhlu insanların ürettiği ifadelerin zihnimizden 

silinmesi gerektiğini154 bu yeniden dirilmede muallimlerin lokomotif vazifesi 

görmesi gerektiğini şu şekilde ifade eder: 

    “Vatanın atisi, ilimle faziletin yayıcısı olacak zümrenin, 

öğretmenlerin elinde bulunuyor. Kaybettiğimiz bütün 

değerleri bize yeniden kazandıracak olan onlardır. Bizim 

                                                
152 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 65. 
153 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 65. 
154 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 63. 



 

 

 

 

149 

 

kurtuluşumuz ne kaba kuvvetin, ne ağır sanayinin ve Batı 

tekniğinin daima artan gücüne teslim olmanın eseri olacaktır. 

Teknikte ilerleyiş, plânlı iktisat, demokrasi denemeleri, 

Anadolu’nun hayatî gücünü harcamaktan başka bir şey 

yapmayacaktır. Bunlar, her köşe başında birkaç milyoner 

yaratan ve halkın serbest seçim hevesini kullanma yolunda 

ruhundaki millet sevgisini eriten tedbirlerdir. Millî iradenin tam 

şuurlanıp, dışındaki ağırlıkları atamadığı bir ülkede bunlar, 

binlerce sefil insanla particilik adına kardeşi kardeşe düşman 

olan bir cemiyet yaratır. Bizi düşündürecek, bizi kendi 

ruhumuza çevirecek ve ruhlarımızı da yükseltecek mürşitlere 

muhtacız. Anadolu’nun beklenen kurtarıcısı silâhsız, 

servetsiz, hem de partisiz ve garazsız, yalnız faziletle ilmin 

havarisi olacak öğretmenlerdir. Öğretmenine teslim olmayan 

millet, esir millettir.”155  

 

    Nurettin Topçu, gelecek nesilleri milli düşünce doğrultusunda yetiştiren ve 

gelecek nesilleri büyük bir sapmadan ve mağlubiyetten kurtaracak olan 

muallimin yanında milli eğitimin verileceği mekteplerin nasıl olması gerektiğini 

de belirtiyor.   

 

   Milletin yoğrulduğu ve şekillendiği mektep, fiziki anlamda çatısı, dersliği, 

siyah tahtası ve öğretmeni olan dar bir mekân değildir. O, mektebi bütünüyle 

bir ülke olarak değerlendirir.156 Topçu, mektebin bütünüyle 

millileştirilmesinden yanadır.157 Mektep, neslin ruhundaki kuvvetli tarafları 

yaşatmasını bilmelidir. Eğer bu şuur ve idrake sahip olarak kurulmuş 

mektebimiz olursa, geçen asırlarda olduğu gibi, asrımızda da milletimizin ilim, 

                                                
155 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 281-282.  
156 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 56. 
157 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 103. 



 

 

 

 

150 

 

sanat ve felsefe sahasında büyük adamları, dâhileri yetişir, bugün bir tür 

felsefesi, Türk sanatı ve cemiyeti kazanmış bir ilim hayatımız olur.158  

       

     Topçu eğitim anlayışında olduğu gibi mektebe dair görüşlerinde de dini ve 

milli eksenli düşünür. O, mektebe dair fikirlerini şu şekilde özetler: 

    “Bu müessese, ilimle dinin bize emaneti olacaktır. Onda 

barınacak varlığımızı bütünüyle ilme teslim etmemiz lâzımdır. 

İlme teslim oluştaki hiçbir menfaat gözetmeyen hakikat aşkı 

ve sonsuz şeylerin sevgisi, dinin kaynaklarından hayat 

alacaktır. Bu mektebin çehresi gibi, düşünüş tarzı, sporu ve 

sanatı, bin yıllık tarihinin bütün çizgileriyle bütün 

terennümlerini kendinde toplayacaktır. Millî marş 

düşünülürken mehter musikisini unutmayacak;  Selçuk 

mimarisinin, seher vaktinin ışıklarını andıran ruhanî ve içten 

tebessümünü toplayacak; içerisinde, Ebu Hanife'nin hak ve 

davasına tertemiz ışıklar saçan dehasıyla Dekart'ın 

düşünceye doğru yolları gösteren metotlu zekâsını 

birleştirecektir. Bu mektep, Türk milletinin, kendi vücuduyla, 

kendi kalbi ve kendi diliyle çevrildiği kendi çocuklarının 

mektebidir. Aynı zamanda bu mektep, bütün insanlığın 

zekâsına önder olacaktır. Ve bu mektebin, çocuklarına 

göstereceği yol, hakikatlerin, Allah'ın yoludur.”159 

 

     Topçu’nun mektep meselesinde “derin yara”160 diye nitelendirdiği bir 

mesele vardır ki o da yabancı okullar sorunudur.  Ona göre mektep; millet 

kültürünün, millet ruhunun bayrağıdır. Vatan topraklarında yalnız o bayrak 

dalgalanır. Yabancı mekteplerin yayacağı kültürler, bir memlekete medeniyet 

ve irfan getirmez, belki o milletin kültürünü yara bere içinde, perişan bırakır, 

millî şahsiyetin millet kültürü ile vücut kazanmasını imkânsız kılar. Memleket 

                                                
158 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 77. 
159 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,  103-104. 
160 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 90 



 

 

 

 

151 

 

içinde yabancı mektep, millet kültürünün ağacını köklerinden tahrip eden ona 

zararlı bir bitkidir. Kendi vatanında millî kültürünün değerlerini yaşatan 

yabancı mektep, vatanın dışında misafiri olduğu milletin kültürüne karşı 

koyan menfi bir kuvvet olarak değerlendirilebilir.161  

 

 

3.1.3.2- Din Adamları 

 

     Nurettin Topçu’nun hayatını işlerken dindar bir kişiliğe sahip olduğunu 

ifade etmiştik. Fakat Topçu kendini belli eden, riya karışmış, kendine 

güvenen dindarlığı162 asla tasvip etmez ve bu tür hareketlerden tiksinir. 

Çünkü O, ibadetlerini ve dindarlığının tezahürü olan zorunlulukları gizli ve 

vecd halinde yapmayı tercih eder.163 O’na göre dinî hayat, riyanın sınırları 

dışında olmalı, samimilik dindarlıktan hiçbir zaman ayrılmamalıdır. İnsan 

samimiliği kaybettiği anda Allah’tan uzaklaşır164, aşk ve hakikatin yanıltmaz 

kılavuzu olan samimilik dindarlığın şartlarındandır.165 Ruhumuzu Allah’a 

götürecek içsel tecrübeye girip onda derinleşmek suretiyle düşünen insandan 

ibaret gerçek varlığımızın sahibi olan Allah’ı arayan ve bütün hayat emellerini 

ona bağlayan bir neslin meydana gelmesi gerekir. Topçu bu nesli insanlığı 

kurtaracak biricik ümit olarak değerlendir166   

    

    “Samimilik” Topçu’nun din algısını ve din adamlarına karşı yaklaşımını 

anlamada birçok soruyu aydınlatacak kilit kelimedir. Aşk ve hakikatlerin 

yanıltmaz kılavuzu ve kişinin Allah’a kavuşmasına167 vesile olan samimilik 

dindarlığın da şartlarındandır.168 Nurettin Topçu, din adamları ve ülkemizde 

yaşanan dindarlık hakkında birçok yazı yazmış hatta “İslam ve insan” adlı 

                                                
161 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 90 
162 Nurettin TOPÇU: Var Olmak ( İstanbul, 1999), 133. 
163 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 133. 
164 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969), 17. 
165 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 18. 
166 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 44 
167 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 17. 
168 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001), 29. 



 

 

 

 

152 

 

eserini de bu amaca yönelik olarak 1969 yılında bastırmıştır. Toplumsal 

bozulma o denli kapsamlıdır ki, kurumsal anlamda din bunun dışında 

kalamaz. Kurumsal anlamda din, mevcut bozulmanın genel karakteristiğini 

gösterir. Dinin dinamik bir güç olmaktan çıkıp, dogmatik özellikler kazanması 

bu durumun açık bir göstergesidir.169 Topçu’ya göre toplumsal kurtuluşta 

ancak ahlaki bir dirilişle sağlanabilir. Topçu bunu tesis edebilmek için “Ruhun 

aşkla tanrıya bağlanma hali”170 olan mistisizmi (tasavvufu) kullanır. Ruhi ve 

vicdani bir duyuşun mahsulü171 olan tasavvuf sorgulayıcıdır. Dogmatizmi 

reddeder. Bir düzey soyutlamalara sahiptir. Göreli olarak felsefi bir açılım 

sunar.172 Topçu’ya göre tasavvuf bir kalp eğitimidir ve dinde dogmatizmi 

reddeden bir felsefi tutumdur. Daha ileri boyutta değerlendirilirse felsefi 

düşüncenin kendisidir ve dini aktif bir güç haline bir hareket haline getiren bir 

güçtür.173 Bundan dolayı Topçu, dinin formalizmine ve dogmatizmine karşı 

savaş açar: 

     “Gayesi ruha kavuşmak olan dini hareket, yalnız ibadetler 

halinde görülen disiplinli bazı hareketlere münhasır değildir. 

O, müminin bütün hayatına yayılmıştır. Gerçek dindarın 

hareketi ibadet, sözü dua, bakışı rahmet, beraberliği 

kuvvettir. Bu hale ulaşabilme sayesinde mümkün oluyor.”174 

   

      Topçu, İslam âlemini ruhunu bütünüyle yitirmiş, bir iskelete 

benzetmesi175, aşksız ve ruhsuz din adamlarını milletin başlıca musibeti176 

olarak nitelemesi ve bunun gibi birçok görüşünden dolayı çok tepki almıştır. 

Gözünü budaktan esirgemeyen Topçu, bu meselede samimiyetsizliği 

hazmedemedi ve kalemini toplumda yer edinen gösteriş düşkünü, maddiyatçı 

                                                
169 Süleyman Seyfi ÖĞÜN: Türkiye’de Cemaatçi Milliyetçilik Ve Nurettin Topçu (İstanbul, 
1992), 69. 
170 Din Sosyolojisi Terimleri Sözlüğü, Mistisizm Mad. Haz. Mehmet Ali Kirman (İstanbul, 
2004), 153. 
171 Mahir İZ: Tasavvuf Mahiyeti, Büyükleri Ve Tarikatler (İstanbul, 1968), 17. 
172 Süleyman Seyfi ÖĞÜN, a.g.e., 69. 
173Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 166. 
174 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 302. 
175 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001), 93. 
176 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 29. 



 

 

 

 

153 

 

din adamlarını hasbi görev yapanlardan ayırmak için adeta bir budama aracı 

olarak kullandı. Aynı zamanda görevinin bilincinde olan kişileri arttırma, din 

adamlarının nasıl olması gerektiği, vazifeleri ve Anadolu topraklarında bu 

ülke için ne gibi faydalı görevler yapabileceklerinin haritasını çizdi.  

     

   Topçu, din adamı nasıl olmalıdır sorusuna cevap verir. Öncelikle din adamı 

cemaatine sevgi ve hizmet götürmeli. En ümitsiz anlarında onlara ümit ve 

teselli vermeli. Ruhlara destek olmalıdır.177 Birer merhamet abidesi 

olmalıdırlar.178 

 

     Gerçek din adamı hizmet ehli, varlığından soyulmuş ve hayat kervanının 

en sonunda yürüyen bir neferdir. Onu korkusuz yüksek makamlarda, şiddet 

ve tehdit yerlerinde aramayacağız. Din adamı kalabalıktan değil Allah’tan 

kuvvet almalıdır.179 O, dertlinin ve hastanın yanında, ümitsizlerin başucunda, 

mustarip işçinin yardımcısı, sahipsiz köylünün dostu ve emek arkadaşıdır.180 

Din adamı, cemiyet hayatının her tarafına uzanmalıdır. Öğretmen olmalı, 

hukukçu ve iktisatçı olmalıdır. Hastabakıcı ve hapishane mürebbisi olmalıdır.  

Hekimlerin arasına girmeli ve nefsini fakirlerle sefillerin hizmetine adamalıdır. 

Din görevlisi, menfaat, devlet, hırs ve emellerini mutlak surette reddeden 

hizmet aşkı ve ibadet hırsıyla dernekler ve teşekküller meydana getirmeli, 

buralarda hayat sefaletlerinin, ruh ve ahlâk yaralarının tedavisine 

çalışmalıdır.181 

 

      Din adamları, bugün ruhî hayat sahibi olmalıdırlar. Eğer böyle olursa, 

dinin olduğu gibi, dinle birlikte sistem teşkil eden kültür hayatının, sanatın, 

ahlâkın, felsefenin sahipleri olurlar. İslâm'ın ruhunu, ruhtaki cihadın ne 

                                                
177 Emin IŞIK: Nurettin Topçu Ve Din Adamları, Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul, 1976), 88. 
178 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969), 64. 
179 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 40. 
180 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,38. 
181 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 43. 



 

 

 

 

154 

 

olduğunu bilen ve kültürün bütün içinde onun anlayışına ulaşabilecek olan 

gerçek din adamları bize anlatacaktır.182  

 

      Din görevlisi ahlâkı ile halka örnek olan kimsedir, onun en başta görevi,  

insanların sefaletlerinin yanında yaşamak,  ister vücutta ister ruhta gözüksün,  

ruhu sefalete sürükleyecek olan acıların yıktığı varlıklara uzanıp onları 

yerden kaldırmaktır. Din görevlisi ruhların kurtarıcısı, ahlâk yaralarımızın 

doktorudur. Genç kalplerin iç yaralarının usanmaz tedavi edicisi, bir eli sağda 

öbür eli ile soldaki kardeşinin kalbini dinleyen, kin ile kibirden temizlenmiş, 

menfaatlerden sıyrılmış, nefsini unutmuş, kalbi ve kafasıyla Allahın bütün 

kullarının imdadına koşmak isteyen, dünya gözüyle gönülsüz, Allah gözünde 

kahraman hizmet eridir.183 

 

    Din adamı, kendini başkalarına üstün görerek onlardan ayıran bir kâbus 

değildir. Bilakis ruhların selâmeti yolunda yalnız kibrini, şöhretini ve servetini 

değil de, bütün varını harcamaya hazır bir fedakâr hareket adamıdır. Hep 

birbirlerine gayz ve itham yağdıran, maaş ve kazanç artırma maharetlerine 

sahip bezirgânlara din adamı denmez. Bunlar cemaatin başına musallat olan 

birçok belâların başında gelirler.    Din adamı, kanunlarla nizamlara musallat 

bir kara kuvvet değildir. Ruhlara nizam ve hayat aşısı yapacak doktordur. Her 

sahada mücadelesini, sevgi silâhı ile yapmasını bilen ümit ve iman kaynağı 

bir varlıktır. Ruhları kurtarıcı olan her mücadelenin ön saflarında o 

bulunacaktır. Sözü ile yazısı ile ve bizzat örnek olan hareketleri ile insanlığa 

selâmet yolunu gösterecektir.184  

     

   Nurettin Topçu, Müslüman Anadolu’yu esir bırakan, İslâm dinini sömürü 

aleti olarak kullanan kişileri vicdansız ve beyinsiz din sömürücüleri olarak 

görür.185 Yine din adamları şöyle bir hataya düştüler ki; Allah kullarının, 

yirminci asrın amansız sillesi ile solmuş yüzünü ve gözlerindeki acıyı 

                                                
182 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet, (İstanbul, 2004), 23 
183 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969), 39. 
184 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 37. 
185 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001), 49. 



 

 

 

 

155 

 

görmediler. Kul hakkını kurtarma derdine düşmediler. Allah’ın kullarını aşk ve 

merhametle değil, iddia ve tehditlerle karşıladılar. Allah adına ruhlara zulüm 

yaptılar.186 Topçu, din davasını imam ile müftünün ve mevlithanın değil, 

âlimlerle düşünürlerin işi olarak görür. Ona göre; İmam ile müftü sadece birer 

memurdur. Mevlithansa bir soyucudur.187 

    “İslam'ın özünü teşkil eden ilâhî ruhu çoktan kaybettik. Din 

adamları için dinî hayat, kaç asırdır ilâhi bir kaynağa 

bağlanmaktan çıkmış, menfaat ve hukuk sistemi haline 

gelmiştir. İslâm’ın asıl ruhu, özü ve gerçekten ilâhî cephesi, 

esrar ve karanlık içerisinde kaybolan bir nakiller sistemiyle 

örülmüş ceza hukuku olan tarafı inkişaf ettirilmiştir. Bizde 

bugün tortu halinde kalan ve mevlit sahnelerindeki 

çığırtkanların piyasasına intikal eden dinî düşünce, ilk 

çağların sihri itikatlarına Aristo mantığının eklenmesiyle 

meydana gelmiş ve öylece devam etmektedir. Membalar 

karanlık, davalar karanlık ve hayatımızla alâkası kesilmiş."188  

  

    Nurettin Topçu, acı da olsa bazı tespitlerde bulunur ve çözüm yolunu “yiğit 

düştüğü yerden kalkar” düsturunca çözülme noktasından yenileyerek aşama 

aşama tamir etme projeleri geliştirir. Bu hususta özellikle ruhsal temrinlerin 

önemli olduğunu ve bundan öte din olmadığını ısrarla yineler. Genelin aksine 

cami yaptırmakla dinin kurtarılamayacağını, ruhumuzu imar etmemiz lâzım 

geldiğini, dünyasına isyan etmeyen ruhun Allah’a teslim olamayacağını ve 

neticede camileri dolduran kalabalık halkın, kenardaki kunduralardan farkı 

olmayacağını ifade eder189. Topçu, toplumun genel durumunu ve din 

adamlarının bunun karşısındaki pozisyonunu şöyle dile getirir: 

    “Böylesine duygusuz bir insanlığı kurtaracak olanlar, 

tehditçilerle terennümcüler değildir. Bugün bunlarla yapılacak 

hiç bir şey yoktur. Gerçekte din, asrın günden güne artırdığı 

                                                
186 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969), 64. 
187 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 46. 
188 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet, (İstanbul, 2004), 23 
189 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969), 44. 



 

 

 

 

156 

 

bunca sefaletlere karşı koyacak en kuvvetli silâhtır. Ancak bu 

silâhı kullanmasını bilenler din görevlisi olabileceklerdir. 

İslâm’ın bugünkü yetim ve elemli manzarası,  böyle bir din 

adamları zümresinin yetişmemiş olmasındandır. Bu sebepten 

İslâm Dünyası gerçekten sahipsiz bulunuyor. Din adına Hac 

yolunda bile soyulanlar, âdeta beyinlere kaynar yağ dökerek, 

mesuliyet duygusundan sıyrılmış, bilgisiz ve iradesiz bir 

sömürücü zümrenin, cemaatin başını çekip karanlıklara 

sürüklediğini fark etmiyorlar.190” 

 

    Anadolu toprakları İslam’ın bu bölgede yaşayan insanlara verdiği büyük 

ruhla ve büyük din adamlarının vesilesiyle fethedildi ve Anadolu’daki milli 

birlik bu sayede tesis edildi. Topçu, günümüzde bu dirilişin tekrar 

yaşanabileceğini bunun garplılaşma belasından uzak, İslam güneşinin 

ışığında birleşen, İslam’ın ruh ve ahlak sahasındaki rönesansla 

sağlanabileceğini ifade ediyor.191  Anadolu kendi romantizmini yapacak, 

çürüyen ruhsuz kabuğu sıyırıp atacak hizmet eli eller bekliyor. Bu öncelikle 

İslam’ın kurtuluşu ile gerçekleşecektir. Ama önce İslam sözde din 

adamlarından kurtarılmalı ve ruh hayatını yaşatabilen Allah idealcileri hayat 

sahnesinde yer almalıdır192. Bu kişiler şüphesiz Anadolu’nun bağrından 

çıkmış din adamları olacaktır.  

 

 

3.1.3.3- Siyasetçiler 

 

    Nurettin Topçu, hayatı boyunca öğretmenlik görevini başarıyla yapmış, son 

yıllarında kendisindeki münzevi kişiliğin göstergesi olarak tenha bir camide 

imam olmak için iç geçirmiş193fakat “cerahat çeşmesi” 194 olarak nitelendirdiği 

                                                
190 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 40. 
191 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,  73 
192 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 74. 
193 Mustafa KUTLU:”Nurettin Topçu İçin Biyografi Denemesi”, Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul, 1976), 120. 



 

 

 

 

157 

 

siyaseti asla sevememiştir. 1961 seçimlerinde Konya vekilliği için adaylığını 

koymuş fakat kazanamamış, üzüleceği yerde bu duruma çok sevinmiştir.195   

     

      Topçu, siyaseti “Bir millet içinde kanaatlerin değil de, ruh ve vicdanların 

bölünmesi” diye tanımlıyor.196 Siyaset, olduğu gibi görünmemek, çevreye 

uyarak çevresini yok etmek, hayatın her hadisesini hakikate yabancı, ona 

düşman hale sokarak zayıflatıp esir etmek kuvvetidir.197  

 

      Nurettin Topçu, şu an uygulanan demokratik sistemin işleyişini uygun ve 

sağlıklı bulmaz. Çünkü kuvvetliler gibi zayıflar ve akıllılarla beraber deliler ve 

aptallar, namusluların yanında şerirler ve namussuzlar da kendilerini idare 

edeceklerdir. Toplumda namuslu adamların ve âlimlerin sayısından pek çok 

cahiller ve kötü ruhlu insanlar bulunduğuna göre, çoğunluğun idaresinde 

cehaletle kötülüğün hâkim olacağından şüphe edilmez.198 Bundan dolayı 

Topçu, çekirdekten çıraklıkla yetişmeyip de demokrasinin oy oyunu ile 

tesadüflerle iktidara gelen kişilerin, kuvvet ve emniyet sağlayıcı, siyasî 

karakter sahibi bir devleti yaşatıcı olamayacağını savunur.199  

 

     Fakat tüm bu olumsuz görüşlere ve bu alana sıcak bakmamasına rağmen 

siyasetin ve siyasetçinin istikbali noktasında ümitsiz değildir. Eğer uygun 

şartlarda hareket edilirse siyasetçiler de devlette otorite yaşatıcı olacak ve 

Anadolu’nun geleceğine ışık tutacak ve garantisi olacaklardır. Şüphesiz 

Anadolu’nun bu ülke için gayret eden siyasetçilere her zamankinden daha 

fazla ihtiyacı vardır.  

 

     Bu kişiler, hareketlerinde mesuliyetle otoriteyi yaşatırken her an büyük 

mahkeme huzurunda hesap verme durumunda bulunan ruh inceliğine sahip 

                                                                                                                                     
194İsmail Kara: Şeyhefendi’nin Rüyasındaki Türkiye, Kitabevi,(İstanbul, Nisan,1998),179–
180. 
195 Mustafa Kutlu: a.g.m., 118. 
196 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 73. 
197 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 93. 
198 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998), 133. 
199 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 53. 



 

 

 

 

158 

 

olmalıdır.200 Devletin kendisi ve devlet ricali bu alandaki ahlaka çok dikkat 

etmelidirler. Çünkü bizi, hepimizi devlete konma vaatleri ile oyalayıp sarhoş 

ederek seçimler bekleten particilik rejimleri değil, hakikati, sanatı, ahlâkı 

yükselterek insanlığı Allah’a doğru götürecek mesul insanların irade 

kudretine dayanan hâkimiyetler kurtarabilir.201 Ruh, ifadenin kendi sahibi ile 

birlikte gözükmesidir. Ahlâk ise mesuliyetin ifadesidir. Ferdin ahlâkını teşkil 

eden mesuliyet iradesi, devletteki hâkimiyette barınınca, bundan devletin 

ahlâkı doğar.202  

 

 

 

 

 

 

 

 

3.2- NURETTİN TOPÇU’YA ANADOLUCULUK DÜŞÜNCESİNİ İLHAM 

EDENLER 

 

 

    Nurettin Topçu’da Anadoluculuk düşüncesinin yerleşmesi ve gelişmesi 

büyük oranda Topçu’nun “Millet mistikleri” olarak isimlendirdiği abide 

şahsiyetler aracılığı ile oluşmuştur.  “Mistik”in lügat anlamı “dünya hayatından 

uzaklaşmış, kendini ilahi rızanın kazanılmasına hasretmiş kimse”203 olarak 

ifade edilir. Bunun önüne Nurettin Topçu’ya özgü önek olarak “millet” kelimesi 

geldiğinde anlam kısmen farklılaşmaktadır. “Millet Mistiği” olarak 

değerlendirdiğimizde “millet, vatan, ülke” için dünya hayatından uzaklaşan, 

dünya hayatının geçici zevklerinden sıyrılıp kendini millet ve ülke yararına 

vakfeden kişiye millet mistiği diyebiliriz. 

                                                
200 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998), 114 
201 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 132. 
202 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 20. 
203 D.Mehmet DOĞAN: Büyük Türkçe Sözlük (1996), 778 



 

 

 

 

159 

 

 

      Nurettin Topçu’ya göre, bir millet içinde onun mistiklerinin mutlaka 

bulunması gerekir. Aksi halde bu buhran, bu çürüyüş hayatımıza mutlaka 

girer ve madde ibadeti, fertlerimizi birer fetiş yaparak mukadderatımızı ona 

bağlamak gafleti kendini gösterir. Böyle devirlere imansızlık devri, idealsizlik 

devri denir. Bu devirler uzayıp giderse ruh, iskelet halinde ferdin gövdesi içine 

yıkılır, kalır.204 Onlar bir milletin kalbi olmuştu. İnsanı, insanlıktan çıkarıp 

Allaha doğru yükselten ve hamiyet denilen Kâbe’nin taşı onların kalbinde 

bulunuyordu. Bunların kendileri için ölümden beter ıstıraplarla dolu hayatları, 

milletimiz için ebedî hayatın kaynağı olmuştur. Milletimizin ruhunu onlar ya-

şatır. Mukaddesatımızın yaratıcıları onlardır. Millet ruhunun ebedî bekleyicisi 

olan bu büyük ölüler, büyük mistiklerdir.205 

 

    Topçu millet mistiklerinin özelliklerini ve kendilerine has karakterlerini genel 

olarak şöyle tasvir etmektedir.   Onlar millet realitesinden, hizmetlerine 

karşılık nimet istemez ve alkış dilenmezler. Millet hayatına durmadan eser 

vermek arzusundadırlar. Namlarına heykel diktirmezler. Onlardan bize kalan 

hatıra, huzurlarında eğilecek taştan anıtlar değil, ruhlarımızda ölmeyecek 

ayetlerdir. Zamanlarında anlaşılamayan büyük varlıkları, sanki kalabalığın 

içinde münzevi yaşar gibidir. Halk, onları bulursa ne âlâ! Onlar, kendilerini 

halka takdim edecek halde küçülmezler ve hepsi de öldükten sonra hakkiyle 

anlaşılırlar.206 

 

       Millet mistikleri, büyük mustariplerdir. Onların aşk haline gelen zevkleri, 

milletlerinin ıstırabını, mustarip yaşayışlarıyla ahenkli bir hale getirmektir. 

Onlar, ölünceye kadar aynı fikir ve kanaatin sahibidirler. Devirlerin tazyikine 

nefretle karşı gelme, o büyük asileri ekseriya darağacı, çarmıha ve çok kere 

zindan hayatına mahkûm etmiştir. Bu akıbetleri onlar, ilâhî gayenin zevkiyle 

birleştirdiler. Onlar, zaten bütün yaşayışlarını millet selâmetine feda olmaktan 

                                                
204 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye, (İstanbul, 1972), 131. 
205 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,  132. 
206 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 132. 



 

 

 

 

160 

 

ibaret bir şehitlik mertebesi kabul ederler. İkbal mevkileri, onların sade hizmet 

için ve daha yüksek şehitlik mertebesi kazanmak için, pek nadir hallerde 

görüldükleri yerdir. Çok kere sefalette halkın takdir ve alkışlarından 

uzaklarda, zulüm pençelerinde yaşarlar.207  

       

      Millet mistiğinin kim olduğu ve başlıca özellikleri bunlardan ibarettir. 

Şüphesiz ki tarihimizde yaşamış yukarıda saydığımız özellikleri kendinde 

birleştiren millet mistiği denilebilecek büyük şahsiyetler vardır fakat biz bu 

bölümde tezimizin amacına uygun olarak sadece Nurettin Topçu’nun millet 

mistiği olarak nitelendirdiği şahsiyetleri ve onların bu manada hangi davranış 

ve fikirleri halka sundukları ve hangi özelliklerinden dolayı Topçu’nun 

nazarında millet mistiği olduklarını açıklayacağız.  Peki, Nurettin Topçu 

kimleri millet mistiği olarak kabul etmişti? O büyük şahsiyetleri Anadoluculuk 

düşüncesini besleyen taraflarını da ön plana çıkararak belirttik. 

 

 

 

 

 

3.2.1- Hüseyin Avni 

 

      Anadoluculuk fikri sadece söylemle gerçekleşmiş bir düşünce değildir. Bu 

fikir sadece Nurettin Topçu’ya ait fikir de değildir. Topçu Millet Mistikleri diye 

nitelendirdiği büyük şahsiyetlerin fikirlerini mezc ederek kendi fikir ufuklarında 

değerlendiriyor ve fikirlerini bu ülke yararına kullanılacak şekilde sunuyordu. 

Netice itibari ile de bu düşüncelerin geneli ciddi bir değerlendirmeye tabi 

tutulduğunda Anadoluculuk kavramı gölgesi altında birleşiyordu. 

 

      Hüseyin Avni’nin hayatı ve O’nun Nurettin Topçu üzerinde önemli oranda 

etkisi olduğunu daha önceki bölümde söylemiştik. Burada Hüseyin Avni’nin 

                                                
207 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 133. 



 

 

 

 

161 

 

bir millet mistiği olarak bu fikir üzerindeki etkilerinin neler olduğu üzerinde 

duracağız. Çünkü Topçu’ya göre büyük ruhlar kılıç gibidirler, onlar 

yaşarlarken bu kılıç kınındadır, öldükten sonra kınından sıyrılır; ruhlardaki 

cihadı, onlar yaparlar.208 Anadolu, tam manasıyla Hüseyin Avni’nin 

ölümünden sonra uyanmaya başlayacaktır ve Anadolu’nun ruhu 

uyanacaktır.209   

 

       Hüseyin Avni, Anadoluculuk davasının, hak ve hamiyet idealinin 

muhteşem kurbanı, Anadolu’nun yüzyılların kahrı ile ezilmiş, ümitsiz, 

mukavemetsiz çocuğuna güneşten koparılmış ümit ve iman şulesi, Tanrı’dan 

emanet alınmış aşk ateşi aşılamak istiyordu.210 Büyük şehrin şımarık 

bakışlarına, gönüllere zehir akıtan ıslıklarına, yaslandığı tepe ile birlikte sırtı 

dönmüş, gözlerini mukaddes davasına inandığı Anadolu’nun kendi ruhuyla 

bir bütün teşkil eden mübarek toprağına çevirmişti.211 Her an müjdelenmiş 

gibi neşeli bir yüz, iç dünyamızı rahmetle sarıp kucaklayan bakışlar. Ebedîlik 

ve ümitler vaat eden bir ses. Cesur bir milletin bir devirde en cesur evladı 

diye tanınan bir insanda ondaki kadar nezaketle çevrili asalet görülmüş şey 

değildir. Yine o kadar cesur bir isyan adamında onun kadar insana hürmet 

tasavvur edilemez. Hayatın realitesine ulvî idealinden zerre kadar fedakârlık 

yapmayan öyle birisine aramızda artık rastlamıyoruz. Asıl kendinin olan 

varlığıyla o, şu veya bu olayların kahramanı değildir. Allah’tan aldığı emaneti 

fanilerin eline terk etmeden, beşikten mezara kadar tertemiz muhafaza eden, 

ruh dünyasının bir büyük atletidir212. Bir dakika bile yeisle baş başa kalmayı 

günah sayan bütün büyük ruhları ölüme kadar götüren tahammül ve ümit 

cihadını erkekçe ve insanca sonuna ulaştırdı.213 Hüseyin Avni, doğrudan 

doğruya milletin ruh cephesine uzandı. Ahlâkta inkılâp yapmak istiyordu.214  

 

                                                
208 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001), 47 
209 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 9. 
210 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 49. 
211 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 52. 
212 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 63. 
213 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 62. 
214 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 59. 



 

 

 

 

162 

 

     Hüseyin Avni hukuk tahsilini görmüş olmasına rağmen halktan asla 

uzaklaşmamış, halk ile beraber olmuş ve onların sıkıntılarının çözümü 

noktasında halkın mütercimi olmuştur. Milli mücadelenin başladığı dönemde 

Erzurumlu olarak H. Avni’ye büyük görev düşmüştür. Bu dönemde H.Avni 

milli mücadelenin başlangıcı olan tarihi Erzurum kongresini birkaç 

arkadaşıyla birlikte kurmuş, Erzurum’un köylerini dolaşarak halka istiklal 

aşkını aşılamaya çalışıyordu.215 H. Avni sahabe devri olarak nitelendirdiği ilk 

mecliste Erzurum mebusu olarak üç yıl hakkıyla halkı temsil etmiştir.216 Millet 

Meclisi’nde, üzerine aldığı millet mesuliyetinin verdiği cezbe ile büyük 

mistikler gibi yaratıcı kudretin kendine yakınlığını hissediyordu. Her şeyi 

yapabileceğini içinden duyuyor, Meclis’e sığmıyordu.217 Daha sonra meclis 

dışında mücadelesine devam etti. 1924 yılı sonlarında kendisinin samimi 

arkadaşlarına katılan birkaç eski muhalifleriyle ki bunların arasında Kazım 

Karabekir Paşa, Rauf Orbay ve Adnan Adıvar bulunuyordu. Terakkiperver 

Cumhuriyet Partisi’ni kurdu. Ertesi sene parti kapatıldı.218  

     

   Nurettin Topçu’nun tasvirlerinde gördüğümüz Anadolu köylüsünün büyük 

kuvvet ve manevi bütünlüğünü Hüseyin Avni’de daha net bir şekilde 

müşahede etmekteyiz. Çünkü o her zaman köylüye yakın durmuş ve milletin 

dertlerini hukuk fakültelerinde yaşayan hocalardan değil köylüden öğrendiğini 

söylemiştir.219 Hüseyin Avni, Anadolu dâva ve aşkını, Anadolu’nun 

köylüsünden öğrendi. Sonradan “Kâbe-i Millet” dediği Meclis kürsüsünden 

“ben köylüyüm!” diye iftiharla haykıracak genç, bu memleketin imansız sözde 

münevverine karşı bütün ömrünce kalbinde silinmeyen bir küskünlük 

taşıyacaktır. Milletle alakası olmayan, kalbinde millet sevgisi millet mesuliyeti 

taşımayan münevvere karşı onda sürekli bir nefret, bir gayz barınıyordu.220 

       

                                                
215 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 10. 
216 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 58. 
217 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 40. 
218 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 58. 
219 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 10. 
220 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 54. 



 

 

 

 

163 

 

      H. Avni karakter inkılâbını yapmak istiyordu. Kendi inkılâp projesinin bir 

köşesinde Anadolu köylüsünün, içinde kıvrandığı sefaletten kurtarılması 

davası barınıyor, ana dava olarak onda karakterleri yükseltmek, insanı 

insanlaştırmak, leşten ruha yükseltmek ideali yer tutuyordu.221 Anadolu’nun 

varlığının iman ve ümitten kale olduğuna inanıyordu. İmanın büyük lütfu, 

ondaki mest edici canlılık, köylü çoçuğu olduğunu düşünmesinden 

doğuyordu.222  

 

    Hüseyin Avni bu davayı anlatırken bu ülke için çok önemli tespitlerde de 

bulunuyor ve köylünün bu ülke için ne kadar önemli ve vazgeçilmez bir unsur 

olduğunu ve köylüye karşı devletin nasıl muamele etmesinin daha uygun 

olduğunu söylüyordu: 

   “ Hiç kimse iftihar etmesin, her şey köylünündür; hizmet, 

fedakârlık hep onundur. Millet bir taraftan istiklâline düşman 

olanlara karşı müdafaa ile uğraşırken, diğer taraftan en azim 

düşmanı olan cehlin içerisinde puyandır. Onu bu cehalet 

içerisinde bırakma! Fedakârlıklarını heder etme! Emekleri 

zayi olmasın. Aksi halde, hangi galip ordun olsa mağlûpsun. 

Ebediyen mağlûpsun! Onun(köylünün) doldurduğu hazineleri 

israf etmeyelim. Onun parasını da onun nef’ine sarf edelim. 

Görüyorsunuz ki; kadınlar tırnaklarıyla çalışıyor; hazineyi 

dolduruyor. Zavallılar acaba sefih doyurmak için mi veriyor? 

Menfi çalışmak için mi veriyor? Tozlar arasında çürüyen 

defterler için mi veriyor? Adaletsiz mahkemelerin kapılarında 

haftalarca tirtir titremesi için mi veriyor?”223  

 

   Hüseyin Avni’nin insanlığa hürmeti çoktu. İnsanın küçüklüğüne 

inanmıyordu. Yeryüzünde ahlâksızlığın devamlı olduğuna inanmıyordu. Sefil 

dünyamızda bir ahlâk hareketi yapılamayacağına inanmıyordu. Bilakis 

                                                
221 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 60. 
222 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 49. 
223 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001),38-39 



 

 

 

 

164 

 

kuvvetin canlandığı her yerde ahlâk mücadelesi açmak istiyordu. Hakkın ve 

ahlâkın hem daima halk ile yan yana zafere ulaştırabileceğine inanıyordu. Üç 

yıldan ibaret parlamento hayatı, ancak uzun bir ömre sığabilecek fazilet 

hamleleri ile doludur. Yalnız yabancı düşman çizmesini vatandan kovmak için 

çalışmadı. Biliyordu ki o çizmenin musibeti muvakkattır. Düşman def olur 

gider. Kendi içimizdeki düşmanı, faziletsizliği kovmak asıl gayesi idi. Düşman 

gittikten ve kendi kendimize kaldıktan sonra iç dünyamızın fazilet hareketini 

yapmak asıl davası idi.224  

      

      Halkla daima iç içe olan ve halk içinde oluşan çatışmaları suhuletle 

çözme yetisi olan Hüseyin Avni’nin Bolu isyanını bastırması psikolojik ve 

pedagojik bir tablodur. Birkaç jandarma ile beraber Ankara'dan Bolu'ya 

giderken yolda, jandarma dipçikleriyle sürülen kadın ve çocuklardan ibaret, 

bir büyük kafileye rastlar. Kim olduklarını ve nereye götürüldüklerini sorar. 

Jandarmalar bunların askerden kaçıp ormana sığınan asilerin aileleri 

olduğunu söylerler. Bu sözü duyar duymaz Hüseyin Avni şahlanır: 

"Anadolu'nun masum çocuklarıyla sahipsiz analarını dipçikle mi 

süreceksiniz? Bu masumlardan ne istiyorsunuz? Bırakın bunları” diyerek 

Meclis’ten aldığı salâhiyetle jandarmaları geri çevirir ve sürgüne giden halk 

sevinç ve minnettarlıklarından ne yapacağını şaşırır ve memleketlerine 

dönerler. Onların arkasından yoluna devam eden meclis mümessili, Bolu 

vilâyetine yaklaşırken civardaki tepelerden üzerine ateş edildiğini görür. 

Jandarmalar pusuya yatmayı teklif ederler. O, atını erlere bırakır ve bir beyaz 

mendil kaldırarak tepeden ateş edenlere doğru yaklaşmaya koyulur. 

Jandarmaların korkudan gösterdikleri telâş ve ricalara rağmen selâmetle 

ilerleyişinde muvaffak olur. Kendilerinin din kardeşi olduğunu söyleyerek 

ormandaki asilerin ateşini durdurur. Asilere yaklaşır ve önce "bir garip 

yolcuyum" diyerek onlara misafir olur. Biraz sonra istirahat ve uyku bahanesi 

ile uzanıp yattığı yere merak ve tecessüsle yaklaşan çocuklarla kadınlar bu 

adamın, biraz evvel kendilerini jandarmalardan kurtarmış olduğunu, ormanda 

                                                
224 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 57. 



 

 

 

 

165 

 

toplanan asker kaçağı babaları ile erkeklerine söyleyerek isyanı bastırmaya 

geldiğini hiç bilmedikleri bu adamın etrafında minnettar bir halka çevirirler. O 

bu sahneyi kaçınmayarak onlara vatan sevgisinin, namusunu korumanın, 

hakikî dindarlığın, Müslümanlıkta cihadın ne demek olduğunu anlatır. Bu 

nasihat nutku, jandarma önünde kaçak denen bu adamların kalplerini 

kazanmaya yeterli gelir. Sonunda kendilerini affettiğini, ertesi gün Bolu 

hükümet konağına gelerek silahla beraber namusu kuşanmalarını söyler, 

ayrılır. Ertesi gün hepsi millet emrindedir ve isyan bastırılmıştır. 

 

       Nurettin Topçu’da olduğu gibi Hüseyin Avni’de de “hürriyet” kavramı çok 

önemlidir. O’na göre her hakikatin menşei, membaı, mastarı hürriyettir.225 Ve 

vatan sevgisi ve öz yurdunda hür yaşama adına ötelere şöyle sesleniyordu: 

        “Hüseyin Avni bu sancağın uğruna, bin kere feda olsun. 

Bu milletin istiklâlinin uğruna, bayrağının şerefine yüz bin 

paşa, yüz bin Ahmet, yüz bin hoca ölsün. Yalnız bir şey 

yaşasın: o da istiklâl-i millet, hâkimiyet-i millet!”226 

 

 

 

3.2.2- Remzi Oğuz Arık 

 

    Nurettin Topçu, öğrenim için Paris’e gittiğinde227 tahsil için orada bulunan 

gençlere “Anadolu için bugün ne düşündün Türk çocuğu?”228 diyen ve 

oradaki Türklere sorumluluk duygusu aşılayan Remzi Oğuz’la tanışır.229 

Topçu’daki Anadoluculuk düşüncesinin230 yanı sıra Ruhçu ve sosyalist 

Anadolu milliyetçiliği de bu şahıs sayesinde ve O’nun etkisiyle 

şekillenmiştir.231  

                                                
225 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 37 
226 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 58 
227 Mustafa KUTLU: a.g.m., 113. 
228 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001), 75. 
229 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 69. 
230 Mustafa KUTLU: a.g.m., 113. 
231 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001),81. 



 

 

 

 

166 

 

 

      Topçu, Remzi Oğuz’u ruh dünyamızın büyükleri arasında nitelendirir232 ve 

O bu ülkeye hayat veren millet mistikleri arasındadır. O vatandan uzakta olsa 

da vatan sevdasını kalbinde taşıyan ve bu sevdayı uzak diyarlarda yaşatan 

bir mistikti. Evvelâ Garba gidişin şaşkınlığıyla yüklü olan ve Paris’in şiddetle 

sarsıcı hayat dalgası altında nefesi kesilen Türk gençlerinin yanına koşuyor, 

hepsine yardım elini uzatıyor, sevgi dolu kalbini açıyor ve daha ilk anda ona 

bir mücahit olacağını müjdeliyordu. Onu anlamayanlar, kendi insanlıklarını 

küçük görenler ona bir hülyaperest gözüyle bakıyorlardı.233 Anadolu’yu 

Paris’e götürmüş234 ve Anadolu’nun boynu bükük çocuklarına cesaret ve 

irade vermek,  en az bir Garplı kadar kendilerine güvenebileceklerini onlara 

anlatmak için, bu üstün hikmetin telkini uğrunda Paris’te çok çalıştı. 1931’de 

vatana dönerken garpta, memleketin yakın inkılâbını hazırlamak üzere 

tahsile bıraktığı gençliğe şöyle diyordu: “Anadolu çocuğu, başını Allah’a 

kaldır! Orada Anadolu’nun haritasını çizilmiş bulacaksın. Kendini o haritaya 

can vereceklerin başında bilmelisin.”235  Anadolu çocuğuna böyle cesaret 

veren Remzi Oğuz’un asla anlayamadığı iki şey vardı: küçüklük ve kibir. 

Küçüklük zillet demekti. Millet olduğunu bilen bir neslin insanı küçük olamazdı 

onun anlayışında236 ve gençlere bir şecaat abidesi olarak şöyle diyordu: 

“Çocuklar, biz yatakta değil, darağacında ölmesini bileceğiz.” ve daha da 

ötesindeki bir kararlılıkla “Ne olursa olsun, tek başıma bile bu bayrağı sonuna 

kadar omuzlarımda taşıyacağım,237 son nefese kadar didinme devam 

edecek”238 dedi. Bu hassasiyetle Remzi Oğuz sanki altı yüzyıllık acı ile 

gülümser, mahzun bir tatlılıkla derin bir iç çekmenin ardında muhatabına 

şöyle derdi: 

      “Bana bak, vazifenin kaynağı vicdandır. Sen müfettişine hesap verirsin. O 

başka mesele. Senin o vereceğin hesap kazma kürek işlerine ait olacaktır. 

                                                
232 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 68 
233 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 70. 
234 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 70. 
235 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 77. 
236 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 76. 
237 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 77. 
238 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 78. 



 

 

 

 

167 

 

(Diploma alma hususundaki gayretlerle kazma kürek işi derdi.) Ben senin 

vicdanını ve onun iskeletini kuran hareketlerini hatta hislerini kontrol etmeğe 

mecburum… kendimize dikkat etmezsek çökeriz. Elimizde kalan pek az şey. 

İçerisine düştüğün bu dünya ile kendimizi karşılaştıralım. Senin henüz 

nefsine güvenin yok… Hâlbuki dünya ile boy ölçüşmeye mecburuz. Anlıyor 

musun alâkamın sırrını? Dünya ile boy ölçüşmeye mecburuz. İster istemez 

bu medeniyete karışacağız. Hem de kendimizin kalarak. Kendimizi kaybettik 

mi müstemleke oluruz.”239  

     

       Remzi Oğuz’un bu mesele üzerine bu kadar ehemmiyet vermesinin 

ardında çok önemli bir gerçek yatmaktadır. Bugünkü düşman, Kılıç Aslan’ı 

karşılayan haçlılardan daha çok hoyrat, Hüdavendigâr’ı hançerleyen ellerden 

daha kahpedir.240  Bu yüzden Anadolu sınırları içinde yaşayan Türk çocuğu 

her zamankinden daha fazla müteyakkız bulunmalı ve bu coğrafyayı her 

zamankinden daha fazla sevmeli ve muhafazası için çaba sarf etmelidir. 

Fakat son nefesine kadar bu ülke gençliğine vatan fikri aşılaması ve bu 

uğurda gayret etmesine rağmen Onu da kahreden düşmandan ziyade 

Anadolu çocuğunun şuursuzluğu ve iradesizliği oldu.241  Ancak Remzi Oğuz 

buna rağmen Anadolu’nun esas vasfını ve  başına gelebilecek büyük 

tehlikeyi sürekli vurgulamıştır. 

 

 

3.2.3- Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu 

    

   Nurettin Topçu ile Z.F. Fındıkoğlu’nun yolu Paris’te kesişir ve oradaki Türk 

talebelerinin toplantısında tanışır ve görüşürler. Topçu’daki vatan fikrindeki 

örgü Z.F. Fındıkoğlu’ndan etkilenmesinin ürünü olarak gelişmiştir.242 

 

                                                
239 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 72. 
240 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 80. 
241 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 80. 
242 Mustafa KUTLU: a.g.m.,113. 



 

 

 

 

168 

 

     Ziyaeddin Fahri ilim hayatına girmek için Fransa'ya felsefe okumaya gitti. 

Strasburg'da bulunduğu yıllar içinde yalnız ilmin ve Avrupalılaşmanın vatanı 

kurtaracağına inandı. Avrupa'nın düzenli hayatına ve fikir hürriyetine 

hayrandı. Bu ideal düzene milletini sokacak tek çarenin en geniş manası ile 

medenileşmek olduğunu söylüyordu. İç dünyası karanlıktı, sevinemiyordu. 

Çalışmalarında gayreti takdire şayandı. Yaz tatillerini de Almanya'da 

geçirerek Almancayı öğrendi. Usanmak nedir bilmeyen bir genç mektepli gibi 

tahsilini tamamladı.243  

 

     Ziyaeddin Fahri vatana döndükten sonra Edebiyat fakültesi'nde Sosyoloji 

okuttu. İslâm ruhundan fışkıran bin yıllık tarihin çocuğunda bir gün dadaşlık 

galebe etti. Almanya'dan çıkarılan Yahudi Profesör Reichenbach bir kurul 

toplantısında Türk elemanlarının kifayetsiz olduğu, fakülteye doçent ve 

asistanların Almanya'dan getirilmesi yolunda teklifte bulundu. Milletin 

üniversitesinde bile onu küçümseyen bu saldırgan teklif Ziyaeddin Fahri’nin 

damarlarındaki kanı coşturdu. Bu iğrenç teklifi basına bildirdi ve bir gazetede 

millet gençliğine hakaret olan bu görüşü "Bundan sonra da talebe mi 

getireceğiz?" başlıklı bir yazı ile millete açıkladı. Lâkin Türk üniversitesi 

"fakültenin sırrını ifşa ettiği için"  Ziyaeddin Fahri'yi cezalandırarak fakülteden 

uzaklaştırdı. Ondan sonra Hukuk ve İktisat Fakültelerinde sosyoloji 

öğretimine devam etti.244 

 

       Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu’ndaki milliyetçilik fikri de Turancılığa bir tepki 

olarak doğmuş ve neticede Anadoluculuk çatısı altında şekil almıştır. O’na 

göre bizim bugünkü Türklüğümüz büyük ve kavmi bir Türklükten tamamen 

ayrılmış, kendi istiklâliyeti içinde kendine has bir varlık kazanmıştır. Gerçek 

adı ile Anadolu olan milli mevcudiyetin ise tarihine ve içtimaiyatına dair bir 

kelime olsun, henüz söylenmemişti.  Başlangıcı, millî vicdanın hududu içinde 

bulunmayan bir dağ tepesinde alevlenmiş serseri bir ateşe bağlanan milliyet 

hareketi Anadolu için, hakikî ve mevcut Türk varlığı için tamamen suni, 

                                                
243 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001),109. 
244 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 111. 



 

 

 

 

169 

 

tamamen geçicidir.245 Anadoluculuk fikrini benimseyenlerin başında Mükrimin 

Halil Yınanç geliyordu ve Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu da bu fikir 

doğrultusunda Anadoluculuk görüşünü benimseyen birçok aydınla aynı 

fikirde buluşuyordu fakat Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu bu aydınlar içinde 

Nurettin Topçu’nun millet mistiği olarak değerlendirdiği büyük şahsiyetler 

arasında yer almaktadır.  

 

       O millî hakikatler karşısında Turancılığın müflis bir dava olduğunu 

savunuyordu.246 O tarih ilminin bu hakikati benimsediğini, bir ırktan birçok 

milletler çıktığını, Anadolu Türklerinin de büyük Türk ırkından çıkmış başlı 

başına bir millet olduğunu anlatmıştı. Anadoluculuk davasını, ruhlarındaki 

yabancılığı duyanlar kin ve nefretle karşılamışlardır. Bunların karşısında 

ezilen temiz ruhlar da aşağılık duygusuna kapıldılar. Hâlbuki dava 

anlaşılmamıştı. Gerçekte bu bir ahlâk davası idi. Vatan ve tarih karşısında 

ödevli olduklarını kabul eden mesuliyet şuuruna sahip vicdanların 

korkmamaları lâzım geliyordu. Bu vatan toprakları üzerinde "Ben hür 

irademle senin evlâdınım. Bunu vicdanımla, ahlâkımla tarihimin içinde yer 

alarak kabul ediyorum ve buna inanıyorum" demesini bilen, diyebilen ruhlar 

elbette bu davanın içinde idiler. Bunu bir renk ve iskelet davası yapmayanlar 

karşılarındaki kafatası davasından korkmayacaklardı. Bu sonuncuya 

sığınanların, milliyetçiliği maddeye ve bedene irca etmeleri gibi, bu 

memleketten olmadıklarına inananların da madde ve kalıbın varlığını 

değerlendirmiş olmalarından şüphe edilmezdi. Her iki tarafı sapıklığa 

sürükleyen sebep, ruhun üstünlüğünü ve Anadolu milliyetçiliğinde esas ve 

maya olan İslâm'ın büyüklüğünü anlamamış olmalarıydı. Bunların karşısında 

İslâm'ın sahibi olduğunu söyleyen hoca zümresinde ise İslam'ın ruhuna sahip 

olan yoktu. Böylece dinle vatan bölünmüş, her ikisinin özü ve ruhu olan 

cevher de gömülmüştü.247 

 

                                                
245 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 108. 
246 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 108. 
247 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 109. 



 

 

 

 

170 

 

      Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu’da tıpkı Remzi Oğuz Arık’ta olduğu gibi 

ıstırabını gençlik ekseninde açığa vurmaktadır. Gerçek milliyetçilik dâvasının 

idealcisi olan gençlik zümresinin siyasî kuvvetin kin ve haset darbesi ile kısa 

zamanda sindirilmesine ve Hak yerine kuvvetin hâkim olduğu devirde fikir ve 

dâva yerinde siyasetin hâkim olmasını da tabii görüyordu.248 

 

 

3.2.3- Ali Fuad Başgil 

 

    “Çarşambalı Ali Fuad Başgil” diye bahsediyor ve “Türk milletinin irfanına 

hizmet eden bir memleket çocuğu” diye anıyor Nurettin Topçu, Ali Fuad 

Başgil’i.249 Bir davanın önderi olacakların, her şeyden önce kendi 

şahsiyetleriyle örnek vermeleri lâzımdır.250 Bu hususta Başgil en ufak bir 

nakısiyet göstermemiş, Onun hal ve hareketleri özellikle genç nesle örnek 

olmuştur. Müslüman gençliğin başına “Din ve Laiklik” konusundaki 

konuşmalarla geçmiştir. Daha sonra ilmi unvanını taşıdığı müessesede 

Müslüman diye mimlenmiştir.251 Fakat bu durum vatanın her zerresine gönül 

vermiş, hasbi görev yapan millet mistikleri için kamçılayıcı, teşvik edici ve 

motive edici rolden öteye geçmeyecektir. Başgil gibi mistikler gıdasını bir 

takım unvanlardan, rütbe ve makamlardan değil Anadolu ve Anadolu halkının 

salahiyetinden almaktalardı. Vatan sevgisinde ikinci Namık Kemal olan,  

Namık Kemal’in millette ümit ettiği feyzin eseri olan Başgil, vatan sevgisi ile 

dolup taşmaktaydı. Benliğini saran fırtına, içinde bir kıyamet halini alınca, 

fırtınalı bir günde gurbetten kendini sıyırıp, sevdiği semalardan vatanına indi. 

Yorgundu, mecalsizdi, hasta idi; lâkin sevinçli idi. Kurtulmuştu, çünkü 

sığınacak tek kucak olan mübarek vatana sığınmıştı. Vatandan başka yerde 

yaşanmayacağını söylüyor, o sevinç, o vuslat gününde kendisine yapılan 

iğrenç ithamları da affediyordu.252  

                                                
248 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 108. 
249 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 86. 
250 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 98. 
251 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 86. 
252 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 87. 



 

 

 

 

171 

 

 

       Şüphe yok ki Başgil’in ilmiyle irfanı büyüktü; memleket çapında, 

devrimizde eşsiz olarak büyüktü. Ancak onun siyaseti yerlerin dibinde, ilmi de 

yine alçaklarda bırakan asla yetişilmez, ideal, ilâhi, bir tarafı vardı ki, onun 

güneşinde hâlâ ısınıyoruz ve milletim yaşadıkça bir Başgil harikası olacak, 

ruhlarda hayret ve kuvvet kaynağı halinde kalacaktır. Bu, onun kalbidir.253 

İlim ve hikmet, hareket olacaktı; düşüncede iradeye geçiliyordu. Fikirlerinin 

kuvvet olması için Batı metotlarının dilini kullanırken Allah’ın emirlerini 

kalbinde yaşattı. Bir Müslüman hüviyeti ile devleti, demokrasiyi, hukuku ve 

millet davasını gençliğe anlattı; aldatılmış olduklarını söyledi. Nesli, hakikat 

güneşinin doğduğu tarafa yöneltti. Muhafazakâr ve bu karakteri ile milliyetçi 

zümrenin lideri olduğu Müslüman cephede anlaşılmıştı.254 61 seçimlerinde, 

hürriyetinin devlet halinde hâkimiyetini isteyen millet çoğunluğunun sonsuz 

ümitlerini şahsında bayraklaştırarak Meclis’e girecekti. Cumhurbaşkanlığı 

mücadelesine atıldı.255 Millet mesuliyetini omuzlarına yüklenmenin ilâhi görev 

olduğunu hissetti. Vaktiyle şiddet yoluyla ıslahat Köprülülerle sırf siyasî ve 

idarî alanda kurtuluş yolunu arayan Tanzimatçıların yerinde şimdi bir hukuk 

âlimi, insan ve vatandaş haklarının Anadolu toprağındaki havarîsi vardı. 

Hakkı söylemeyen dillerin ateşle mühürleneceğine inanarak millet 

mücadelesinde ön safa atıldı. Milletin kalbine girdi; otuz üç milyon Türk’ün 

vicdanında saltanat kurdu. Demokrasi yolundaki cihadının zafere 

ulaşacağından korkanlar onu tevkif ettiler. Lâkin o millet havarîsi, 

mahbesinde mütevekkil, masum ve mütevazı, kadere teslim olmuş 

beklerken, her biri hakkın bir hücceti olan yazıları, gazetelerden kesilmiş, 

Erzurum köylerinde dağdaki bir köylünün kasketinin altında veya Adana’da 

bir köylü odasının duvarında levhalanmış duruyordu.256 Bunun yanında 

Topçu, Başgil’in bu vatan için önemini şöyle ifade ediyor: 

   “İnsanlıkla siyasetin el ele vererek zafer kazanmaları tarihte 

hiç görülmediğinden Başgil, insanlığın tarihine bir insanlık 

                                                
253 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 90. 
254 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 93. 
255 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 95. 
256 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 94. 



 

 

 

 

172 

 

abidesi ilâve etmiş oldu. Siyasette kazansa idi kalbini feda 

etmiş olacaktı; bunu yapmadı. Kayser’in hakkı olan zulmü, 

Kayser’e bıraktı, kalbini kendine ayırdı. Allah’ın huzuruna o 

kalp ile gitti. Musallada bizden ona haklarımızın helâl 

edilmesi istendi. Hâlbuki bizim onda hiçbir şeyimiz yoktu. 

Onunsa 30 milyon Türk’ün üzerinde hakkı kalmıştır. Ondan 

nasıl ve nerede helâllik alacağız? Her Türk bu vebalin 

ağırlığını vicdanında duysa yerindedir. Onun gibi bir insanlık 

abidesini düşünürken siyasî şahsiyetten bahsediş utanç 

vericidir. Bu, bir büyük ruha şeytan elbisesi giydirmek gibidir; 

anlayışsızlıktır, nankörlüktür, hakarettir.”257  

      

     Son olarak milletvekili seçildiği 1965 yılı Meclisi’nde mücadele havası 

bulmadan dünyaya gözlerini kapadı.258  

 

 

 

 

3.2.5- Salahaddin Köseoğlu 

    

    Birinci Cihan harbi’nde tümen komutanı olarak Seddülbahir’de ve kolordu 

komutanı olarak Erzurum, Elâzığ, Kerkük ve Rumiye havalisinde vazife 

gördü. Mustafa Kemal’in Samsun’a hareketinden bir buçuk ay sonra Sivas’ta 

kolordu komutanı olan Refet Paşa vazifesinden alınarak yerine Miralay 

Salâhaddin getirilmişti. O, bu vazifeyi aldıktan sonra, Sivas Kongresi’nin 

toplanmasını temin etti. Babıâli hükümeti, Sivas Kongresi toplanırken, Sivas’ı 

basmak için karar vermişti. Bu karara Sivas valisiyle Salâhaddin Köseoğlu 

isyan ederek ültimatom gönderdiler. Sivas Kongresi’nin Sivas kongresinin 

                                                
257 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 90 
258 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 96. 



 

 

 

 

173 

 

selâmetini temim eden Salâhaddin Köseoğlu’dur. Kongreden sonra 

Ankara’da toplanan Millet Meclisi’ne Mersin milletvekili olarak  katıldı.259  

 

      Meclis’teki faaliyeti, başından sonuna kadar haşin bir mücadele hayatı 

oldu. Ankara’da içli dışlı düşmanla karşılaşan Meclis’in, o zaman cihanın 

gözünü kamaştırmış olan kayıtsız, şartsız demokratik havasını meydana 

getirmekte, asil ruhlu birkaç Anadolu evlâdıyla fikir ve içtihat beraberliği 

yaptı.260  

    

     Yunan ordusu Polatlı’ya kadar ilerleyip Meclis âzasından bir kısmı, 

Meclis’in Kayseri’ye naklini teklif ettikleri gün, Salahâddin Köseoğlu, uzun, 

heyecanlı ve hayat memat sahnelerini gözlerden geçirten bir celsenin sonuna 

kadar Ankara’dan ayrılmayacaklarını, ölürlerse milletle beraber, kalırlarsa da 

milletle beraber olacaklarını anlattı ve Meclis’i ağlattı. O gün, bu seslerin “ 

Yunan ordusu gelirse bizi burada bulsun! Kaçamayız arkadaşlar, lâkin 

milletle beraber ölürüz!” diye haykırdıkları gündü. Bunlar haykırdılar, 

kahraman muhalefetten bir fert bile Ankara’yı bırakmadı. O günkü celsede 

Mehmet Akif merhum,  sevgili bir dostuna “ Mağlûbuz, Mağlûbuz!”  diye 

bağıra bağıra Kayseri’ye kaçanların birini göstererek: “ işte bu adam, zafer 

kazanıldığı gün herkesten evvel buraya gelecek ve kürsüye çıkıp ‘ben 

biliyordum bu kahraman millet yenilmezdi, sana fedayım ey ulu millet!’diye, 

hiç utanmadan senden evvel haykıracaktır” demişti. Şairler, seziş hassasının 

en üstününe maliktirler. Şairin dediği aynen çıkmış; zaferin ertesi günü o 

adam kürsüde öylece bağırmıştı.261 

 

        Birinci Meclis dağıldıktan sonra Salâhaddin Köseoğlu’nun siyaset hayatı 

sona erdi. Sonra İstiklâl Mahkemesi’nde yargılanıp idam edildi.262  

 

                                                
259 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 65. 
260 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 65. 
261 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 66. 
262 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 66. 



 

 

 

 

174 

 

     Nurettin Topçu’nun Anadolucuk düşüncesini benimsemesi yukarıdaki 

etkenlerin yanında Nurettin Topçu’nun içe kapanık sakin yapısı altındaki her 

an isyana ve haksızlıklara karşı koymaya hazır duruşu263 etkenlerin en önde 

gelenidir. Asıl itibariyle Topçu’nun hayat serüveni, Anadoluculuk 

düşüncesinin onda nakış misali işlenmesini sağlamıştır.   

 

    Öncellikle Anadoluculuk düşüncesinin aktif temsilcisi olan Hüseyin Avni’nin 

Nurettin Topçu üzerinde büyük etkisi olmuştur. Hüseyin Avni, Topçu’nun 

baba dostudur ve aile meclisinde konuşulanlar Topçu’nun zihin dünyasında 

yer etmiş ve gelecek hayatındaki önemli dönüm noktalarının kodlarını 

belirleyici olmuştur. 

 

    Okul yıllarında tanıştığı imla hocası Nafiz Bey, Akif hayranı bir insandı.        

Bu hoca Topçu’nun üzerinde büyük tesir etmiş ve Topçu’da Akif hayranlığı 

başlamıştır.264 Topçu’daki Anadolu sevgisi bu sayede gelişmiştir.  

 

   Topçu öğrenim için Fransa’ya gittiğinde Anadoluculuk düşüncesinin 

temsilcileri olan ve Paris’te bu düşünceyi tebliğ eden Remzi Oğuz Arık ve 

Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu ile tanışır.265 Topçu’daki Anadoluculuk kavramı 

teknik anlamda Fransa’da bulunduğu bu yıllarda, bu kişilerle beraber yaptığı 

sohbet ve araştırmalar neticesinde yerini bulmuştur.  Fakat Topçu, bu 

aşamada sadece ilk dönem Anadolucuların savunduğu tarzda bir 

Anadoluculuk düşüncesini savunmaktadır. Topçu’da bu düşüncenin tam 

kıvama gelmesi için bir merhale daha gerekmektedir.  

 

    Fransa’da kalma ısrarlarına rağmen Türkiye’ye dönen Topçu, aldığı 

mistisizm eğitimi ile Avrupa’da gördüğü incelmişliği Türkiye’de arar.  

Nihayetinde Topçu’nun tüm fikirlerini yenilemesine sebep olan Abdülaziz 

Bekkine hazretleri ile tanışır. Bu aşamadan sonra Topçu, Anadoluculuk 

                                                
263 Mustafa KUTLU:  a.g.m., 111. 
264 Mustafa KUTLU: a.g.m., 112. 
265 Mustafa KUTLU: a.g.m., 113. 



 

 

 

 

175 

 

düşüncesini ilk dönem Anadoluculardan ayırarak bu fikrin içine İslam dinin 

yapıcı, yaşatıcı ve şekillendirici özelliğini koymuştur. Yani Anadoluculuk 

düşüncesi İslam’ın manevi havasını önceleyen mistik, ruhçu ve muhafazakar 

bir şekle bürünmüştür. 

 

   Topçu’nun bu fikri savunmasındaki diğer bir etken, Osmanlı’nın yıkılma 

sürecinde ortaya atılan, esasında yıkılış sürecini ötelemek ya da önlemeye 

yönelik üç tarzı siyaset diye adlandırılan Osmanlıcılık, İslamcılık, Turancılık 

akımlarının kısır döngü içinde kalmalarıdır. Bu kısır döngü içinde boğulmak 

istemeyen Topçu, Anadoluculuk akımının fikir örgüsünü kendine uygun 

görmüş ve bu düşünce akımını yeni bir forma kavuşturmuştur. Esasında bu 

milliyetçilik akımının geneli incelenirse Topçu’nun ülkenin kalkınması ve 

gelişmesi için çaba sarf eden bir düşünür olduğu ortaya çıkacaktır. 

 

 

 

3.3-  NURETTİN TOPÇU’DA MİLLET VE MİLLİYETÇİLİK 

 

 

     “Soy, vatan, menfaat, din, dil ve kültür bağlarıyla birbirlerine bağlanan 

insanların meydana getirdiği birliğe millet”266 adı verilmektedir. Bu bağların 

kuvvetlenmesi milleti güçlendirir, gevşemesi milleti zayıflatır. Anadolucu 

milliyetçiliği Turancı düşünceden ayıran temel kavramlardan en önemlisi 

millettir. Milli ruhu yaşatan iki kuvvet vardır: Milli birlik ve milli tarih. Tarihi 

olmayan millet yoktur ve millet kendi tarihinin yaşındadır.267 Topçu’nun diğer 

bir tanımında “millet, kökleri mazide, gövdesi halde bulunan, dalları ve 

yaprakları istikbale uzanan, geçmişte, halde ve gelecekte hatıraları, te-

mayülleri ve tasavvurlarıyla birleşmiş olan varlıktır. Maziden gelip halden 

geçerek istikbale akan bir nehir gibidir. Milleti yaşatan hayatî kuvvetler onun 

                                                
266 Nurettin TOPÇU: Ahlak (İstanbul, 2005), 189. 
267 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 190. 



 

 

 

 

176 

 

mazisinde gömülüdür. Bu kuvvetler halin hayat tarlasını suladıktan sonra yine 

kaybolmaz, toprağa gömülmezler, istikbali de onlar yaratırlar”.268  

 

     Nurettin Topçu, öncelikle millet ve milliyetçilik kavramlarını birbirinden 

ayırmaktadır. Millet bir realite iken milliyetçilik idealdir.269  Bir insanlar 

topluluğu olarak gördüğü milli varlığı, imanın gerekleri doğrultusunda 

kendisini her yeni tarihsel dönemde yeniden üretmesini sağlayan güç 

milliyetçiliktir. Milliyetçilik, millet realitesinin sonsuz hayat enerjisini ifade eder. 

İnsanın, kendisinden çıkıp tanrıya varmaya giden ruhsal yükselişinde aile 

kurumundan sonraki ikinci basamak millettir.270  Milliyetçilik Topçu’ya göre bir 

şuurdur. Bu şuurun olmadığı yerde millet gerçekliği kurumaya mahkûmdur. 

    “Millet var olmadan önce, bir zümre insanın yalnız 

istismarına yarayan ölü bir coğrafya ve henüz bir kütlenin 

şuuru olmamış bir tarih vardır. Günün birinde bu kütlede, bir 

coğrafya ve tarih çemberinin içerisinde, daha birçok değerleri 

toplayarak hepsini birlikte bir şuur ve irade haline getirici 

hamle gözükür. Bu hamle her yerde millet meydana çıkaran, 

onu yaşatıcı olan hamledir.”271  

  

      Milliyet, bizim duyuş ve inanış tarzımızı zorunlu yapan, maddî ve ruhî 

özelliklerin yoğurduğu içtimaî şahsiyetimizdir.272 Topçu, bu içtimai ruhu 

sadece ırk menşeine odaklı olarak değil külli bir anlayışla toplumun tüm 

unsurlarını kucaklayan bir yapı olarak tasavvur eder: “Milliyetçilik davası, 

sadece milletini sevmek gibi bir histen ibaret değildir; milletini sevmesini 

bilmektir. Bu, ailede ve okulda, ilimde ve ahlâkta, devlette ve sanatta ulu 

ecdadın yaşattıklarını, asrın zorunlu şekilleri altında ve zamanımızın kıyafeti 

içinde yüceltmek, devrin şekilleri içinde ecdadın ruhunu daima yükselterek 

                                                
268 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 150. 
269 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 150. 
270 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 150. 
271 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 127. 
272 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 252. 



 

 

 

 

177 

 

yaşatmak ve yabancıdan korumaktır.”273 Yapılan tüm faaliyetlerde ahlakilik 

olarak gördüğü bir şeyin neden yapıldığını bilme ve düşünme olan sorgulama 

yani felsefi kültür Topçu’nun milliyetçilik anlayışında da hâkimdir. “Milliyetçilik, 

devirlerin baskı kurma sermayesi olan siyasi söylemlerden sıyrılmalı; ilmî ve 

samimî bir iddia olmak için, her şeyden önce felsefî bir sisteme 

bağlanmalıdır. O bir itham vesikası veya zafer silahı değil, bir insan felsefesi 

ve bir dünya nizamıdır, 274  ahlâk davasıdır.”275 Topçu, milletin doğuşu’nu milli 

mücadele sonrasına bağlamaya çalışanlara karşı, kökleri mazide arar. 

Milletin iki kaynaktan doğduğunu söyler. Onun maddi yapısını teşkil eden 

Oğuzlarla, ruhunu meydana getiren İslam dini.276 Topçu bu milliyetliğin 

unsurlarını şöyle açıklar: 

   “Milliyet, en kısa ifadesiyle tarih ve toprak şuurudur. Bir 

milletin tarihi, fertlerinin elli altmış senelik ruh yapılarının 

nesilden nesile geçmesiyle asırlar içinde oluşunu 

tamamlamış, beş yüz veya bin yıllık büyük ve tam olmuş bir 

ruh yapısını meydana getirir. Millet, tarih içindeki hâdiselerin 

yoğurduğu bir varlıktır. Maziden hale doğru gelen ve bizden 

de akıp istikbale giden bir nehir gibidir. Bir milletin fertleri, 

uzvî yaşlarıyla elli altmış yaşında olsalar bile, ruhî yaşlarıyla, 

irade ve hürriyetleriyle, örfleri ve inanışlarıyla kendi 

tarihlerinin yaşındadırlar.277 Milliyetçilik, devletin temellerini 

almış, milletin tohumlarına hayat vermiş olan ataların kutsal 

emanetini sonsuzluğa giden yolda daima büyüyen 

aydınlıklara ulaştırmak, ruhların mabedinde derinleştirmek ve 

onu yabancı ellerden korumaktır. Ataların bize bıraktığı 

emaneti göklere yükseltmek, ona can, ona kan vermek, onu 

sevmek ve bütün insanlığa sevdirmektir.”278 Bir müşterek 

mefkûre halinde yaşanması gereken milliyetin menfaatlerden 
                                                
273 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih ( İstanbul, 2003), 86. 
274 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 149. 
275 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 140. 
276 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 152. 
277 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998), 38. 
278 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih ( İstanbul, 2003), 86. 



 

 

 

 

178 

 

kurtulup daha derinden, ferdî ruhların hakikatinden taşması, 

fertlerin hakikat diye bağlandıkları bir inancın temellerine 

dayanması lâzımdır.”279  

 

     Nurettin Topçu’da millet ve milliyetçilik anlayışı diğer milliyetçilik 

düşüncelerinin aksine özüne İslam’ın yaşatıcı kuvvetini koyan ve başlangıç 

tarihi olarak Türklerin Anadolu’yu yurt edinmelerinin adı olan 1071 Malazgirt 

muharebesini kabul eder. Milliyetçilik anlayışında İslam’ı merkeze alma 

düşüncesi Topçu’yu milliyetçiliği savunan diğer mütefekkirlerden ayırdığı gibi, 

Anadoluculuğu savunan mütefekkirlerden de ayıran temel husustur. Kimi 

çevreler milliyetçiliğin hiçbir şekilde İslam’la bağdaşmayacağını savunmuşlar 

ve bundan dolayı Topçu’nun, milliyetçilik davasını İslam’la bağdaştırma 

çabasını boş bir uğraş ve hatta bir saptırma faaliyeti olarak görmüşlerse 

de,280 biz bu kanının Topçu’nun fikirlerini iyi okuyamamaktan 

kaynaklandığına inanıyoruz. 

      

      Dinin tevhit (birleme) ilkesi vardır ve bu vesile ile din, türlü ırk, dil, kültür, 

renk vb. unsurları bir potada eritip, insanları birlik içinde bir araya getiren 

köprü vazifesi görmektedir. Bütün insanlar için birleştirici müşterek bir değer 

olan din fertlerin çeşitli idraklerini dengeli bir bütün haline getirir.281 Bu 

manada Topçu, toplumsal bütünleşmeyi ırkçılıkta arayanların rağmına, 

İslam’ın Türk dünyasında birleştirici etkisinin olduğunu söyler:                                                                                                                                                                                                                    

     “Türk dünyası birlik içinde kurtuluşunu ararken İslâm'ın 

birleştirici ruhuna sığınmaktan başka yol bulamayacaktır. Irk 

sade kendi varlığı ile birlik yapamaz. Maddî unsurların esaslı 

karakteri, daima bölünebilmek sonsuz parçalara 

ayırabilmektir. Ruh cevherinin temel yapısı birliktir, çokluk 

içinde birlik yaşatmaktır.  İslâm olmazdan önce Türk 

dünyasında kavgalar eksik değildi; bir hakanın ölümünden 

                                                
279 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 252. 
280 Kemal SOLAK: İslam’a Göre Millet, Milliyetçilik Ve Irkçılık (İstanbul, 1979), 189. 
281 İsmet ALTIKARDEŞ: Din Ve Sosyal Bütünleşme (İstanbul, 2004), 144-146. 



 

 

 

 

179 

 

sonra devleti oğulları arasında parça parça bölünürdü. 

Müslüman Türk'ün Allah adında birliğe ulaşma idealini güden 

devleti devamlı olmuştur.”282  

  

    Milletlerin hayat kaynakları doğrudan doğruya kültürel bir nitelik taşır. 

Topçu’ya göre her milletin kendine özgü bir hayat kaynağı vardır. Örneğin 

Almanlarda bu militarist bir kültürdür. İngiltere’de ise milli hayatın kaynağı 

iktisat, Fransa’da ise didaktik özellikler taşıyan bilgidir.283 Türklere gelince 

karşımıza İslam dini çıkmaktadır. Topçu’ya göre İslam’a geçmek suretiyle 

Türkler, bir milli toplum olabilmek için gerekli olan ideal birliği sağlamışlardır. 

Bizim milletimizin hayatî kuvvet kaynağı İslam dinidir. İslâm az zamanda 

Türklüğün hayat damarlarını doldurarak bu millet varlığının esaslı unsurlarını 

harekete geçirdi.284 Bir millet içinde ırk, vatan ve ekonomi gibi, dil, din ve dilek 

gibi maddî ve ruhî unsurların hepsinin kendine mahsus rolü bulunduğuna 

göre, millette muhafazakârlık bunların her birine derece derece bağlılıkta 

kendini gösterir. Bu unsurların her biri asrın icabına veya fertlerin keyfine 

göre budanıp hayatımızdan uzaklaştırıldığı nispette biz de milliyetten 

uzaklaşmış oluruz. Şu halde demek oluyor ki milliyet, muhafazakârlıkla 

beraberdir ve gerçek milliyetçi ister istemez muhafazakârdır.285  

 

 

              

3.4- NURETTİN TOPÇU’NUN ELEŞTİRDİĞİ AKIMLAR 

 

 

     Osmanlı toplumu batı medeniyetinin tesirlerini önce askeri yenilgilerle 

sonra doğrudan münasebetlerle hissetmeye başladı.286 Devletin güç 

kaybetmesi ve müdahalelerin artmasıyla birlikte devlet sisteminde yeni 
                                                
282 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 143. 
283 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 127. 
284 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999),152. 
285 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 178. 
286 Ahmet DAVUTOĞLU: Türk Entelektüel Geleneğindeki Baskıcı Temayüllerin Kökeni, İlim 
Ve Sanat, s.13 (İstanbul, Haziran 1987), 17. 



 

 

 

 

180 

 

arayışlara gidilmiştir. Üç tarzı siyaset tarzı olarak ulus-devlet modeli ele 

alınarak üç sorun çerçevesinde yeniliklere gidildi. Gayri-müslim gurupların 

ulus-devlet içinde bütünleştirilmesi, merkez dışında kalan Müslüman unsurlar 

için aynı bütünleşmeyi sağlayarak, devlet mevcut yapısına düzen vermek.287 

Bu durumun nihai neticesi olarak Osmanlılık, İslamcılık ve Türkçülük akımları 

ortaya çıkmıştır.  Osmanlı toplum düzeninin parçalanması sonucunda ortaya 

yeni toplumsal düzen, en temel mesele olarak yeni kimliğin inşası sorunu ile 

karşılaşılmıştır.288 Türk modernleşmesi çerçevesinde ele alınan bu gelişmeler 

tarih boyunca tanımlamalara ve tartışmalara sahne olmuştur. Nurettin 

Topçu’da bu dönemin sonlarına yetişmiş ve bu süreçle ilgili 

değerlendirmelerde bulunmuş mütefekkirlerdendir.  

 

 

3.4.1- Osmanlıcılık  

     

   Nurettin Topçu, Osmanlı devrinden, padişahlarından, halkından büyük bir 

övgüyle bahsetmiş, kendisini o gurur vesilesi tarihin evladı olarak kabul 

etmiştir. Fakat Topçu, çöküş devrinin milliyetçilik ideolojisi olan Osmanlıcılık 

düşüncesini benimsememiştir. 

   

     O, Osmanlı Devleti’nin yönetimini genel olarak tasvip etse de bir yönüyle 

Osmanlı yönetim sistemine kırgındır. Bu kırgınlık Osmanlı İmparatorluğunun 

son asırlarında İmparatorluğu yaratmış olan Anadolu’yu ana vatan olarak 

yaşatmaması, bilakis aç sömürgeleri doyuran bir ambar (İnsan ambarı, zahire 

ambarı, vergi ambarı) gibi kullanmasıdır:289 

    “Sömürge Anavatana bir şey getirmezken, Anavatan 

sömürgelerin aç gözlerini, aç midelerini doyurmak için bütün 

varlığını harcadı. Arabistan, Arnavutluk, Balkanlar, bu aç 

kıtalar asırlarca Anadolu’nun varı ile emeği ile gıdalandı. 

                                                
287 Mevlüt UYANIK: Osmanlı Islahatlarının Nihai İfadesi Olarak Üç Tarzı Siyaset Ve Türkiye 
Cumhuriyeti’ne Etkisi, Türkler Ansiklopedisi, c.4, (Ankara,2002), 793. 
288 Dr. Ergun YILDIRIM: Değişen Din Anlayışının Sosyolojisi (istanbul, 1999), 95. 
289 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 242. 



 

 

 

 

181 

 

Anadolu’nun hayatî kuvvetleri, asırlarca üç kıtanın 

bucaklarına aktı. Çalışan Anadolu çocuğunun başına inen 

yumrukları ve mütegallibe zulmünü de buna ilâve etmek 

lâzımdır. İçli dışlı savaşlar karşısında maddî kuvvetlerini 

tüketen Anadolu’nun bugün üstünde yaşayan insanlara karşı 

hasis kalmasına şaşmayalım. Sivas’ın, Kayseri’nin, 

Ankara’nın, Adana’nın, Aydın’ın ilk zaman tarihinde zengin 

medeniyetlere merkez olduklarını biliyoruz. Bugünkü cılız 

gövdeyi yiyen unsurları, onlar Anavatandan alacaklarını alıp 

ayrıldıktan ve biz kendi kendimize kaldıktan sonra asıl 

çehreleriyle tanıdık.”290 

 

      Topçu’ya göre, Osmanoğullarının siyasî yapısı, anavatan olan Anadolu 

ile üç kıtaya uzayan imparatorluğun insanını birbirinden ayırmıyordu. Aynı 

zamanda onun milliyetçilik ihtirası da kuvvetli idi. Fakat Osmanlının ihmal 

ettiği bir gerçek vardı. Anavatan dışındaki sömürge çocukları devletin 

milliyetçilik davasını kalplerindeki gayzla yaşattılar. Devlet zayıf düşünce 

onlar anavatan çocuklarından intikam davasına kalktılar:291  

    “II.Abdülhamid'in açtığı Mebusan Meclisi'nde Arap, 

Arnavut ve Rum mebuslar İmparatorluktan kopup ayrılmak 

isteğiyle yumruklarını kaldırdılar. Bu köle ihaneti Anadolu'nun 

içinde birbirlerine yabancı gözüyle bakan komşu şehirler 

halkının yaşattığı bölgecilik zihniyetini ortadan kaldıracak bir 

ders olmadı. Şehir şehir, hatta köy köy etrafındakilere 

garazkârlık duygusundan kurtulamayan halkımızın bu 

günahından, dini temsil etmekten çok uzak olan din adamları 

mesuldür. Anavatana düşmanlığını bizzat Anadolu'nun 

toprakları ve devlet teşkilâtı içinde yaşatan Anadolu'nun 

                                                
290 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 242. 
291 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999),153. 



 

 

 

 

182 

 

dışından gelme yabancı çocukları bugün milliyetçiliğe 

düşman cereyanları hazırladılar.”292  

 

  

3.4.2- İslamcılık  

 

      Nurettin Topçu’nun fikirlerinde İslam’ı merkeze alması ve özellikle 

milliyetçilik alanındaki görüşlerini İslam dini ekseninde şekillendirmesinden 

dolayı Topçu’nun İslamcılık akımını savunduğu düşünülebilir. Fakat Topçu, 

İslamcılığı hiçbir zaman savunmamış, milliyetçilik düşüncesinde İslam dininin 

yapıcı, şekillendirici ve yaşatıcı özelliği üzerinde durmuştur.  

 

     Milliyetçilik görüşlerinde “vatan, tarih, soy ve dilek” birliğine önem veren 

Topçu, İslamcıların milliyetçilik görüşlerindeki dar görüşlülüğü yani coğrafi 

faktörü, soyu ve vatanı293 bertaraf etmelerini eleştirmektedir. Ona göre, 

İslamcılar, bu memleket çocuğunu yetiştiren emek ve toprağın hakkını inkâr 

ettiler. Coğrafya ile iktisadın millet varlığının iskeleti olduğunu, İslâm’ın da 

ona hayat verici ruh olduğunu, ruhun bedenden, bedenin de ruhtan 

ayrılamayacağını düşünmediler:294  

    “Panislâmizm iddiasıyla bazı dar görüşlülerin Türk 

ülkesinde Türklükten ayrı bir İslâm hayatına tahassürleri, 

bedenden ayrı yaşayan bir ruh hasretini andırır; böyle bir şey 

mümkün değildir. Esasen bunların davası, bir hareket ve bir 

doktrin halini hiç bir zaman almamıştır; ferdî istekten öteye 

gidememiş ilim dışı bir düşünüştür.”295 

 

     Bireyselciliğe karşı çıkan Topçu, ferdin müşterek vatan zemini üzerinde 

eriyip cemiyetin ruhunu oluşturarak sonsuzluğa kanat açmasını hedeflemiştir. 

“Ferdiyetimizden, ilk çıkışta, aile, millet ve insanlık halinde cemiyeti kurması 

                                                
292 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 153. 
293 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 137. 
294 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 138. 
295 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 147. 



 

 

 

 

183 

 

istenen ve içimizden “enelhak” diye seslenen bu cevher, cemiyet denen 

büyük kervanın ruhu olmalıdır. İnsanlık, her çeşit topluluk halinde bu kafilenin 

bir parçasıdır. Hepimiz için hedef, sonsuzluğu, yani Rabbi, hakkı 

istemektir.”296  

 

 

  3.4.3- Turancılık 

 

   Türk modernleşmesi sürecinde üç tarzı siyaset diye bilinen akımlardan en 

çok ses getireni Turancılık fikriydi. Ziya Gökalp’in savunduğu bu fikir akımı 

Türk ırkını ana gaye yaparak adım atan bir milliyetçilik fikrine sahipti. Fransız 

Sosyolog Emile Durkheim’in etkisiyle onun fikirlerinden alıntı yaparak bu fikri 

besleyen Ziya Gökalp ve onun savunduğu milliyetçilik düşüncesi Nurettin 

Topçu’nun en fazla eleştiriye tabi tuttuğu kişi ve akımdır.   

 

    “Emile Durkheim’in, ferdî irade ile mesuliyet ihtirasını kökünde kurutan 

“cemiyetçilik-sociologisme” davası, Ziya Gökalp’ın beynine gizlenerek, ruhî 

iktidarından ümitsiz, yalnızlığından korkmuş, Allahın eli kendisine 

uzanabileceğinden şüpheli bir nesli kuvvetli pençesine geçirdi.”297 Z. 

Gökalp’in, “Fert yok, cemiyet var “298 diye formüllendirdiği içtimaî determinizm 

anlayışı bizdeki milliyetçilik dâvasının temeli olarak kabul edildi. Topçu’ya 

göre Turancılık, ferdî şahsiyeti inkâr ettiren, ferdin hayata ve şerre isyan edici 

şuurunu inkâr eden, cemiyet dışında irade, ahlâk ve din tanımayan, şuurun 

da, vicdanın da, kutsallığın da kaynağını cemiyet sayan, akıl, iyilik ve 

sonsuzluk cevherlerinin cemiyette saklı bulunduğunu varsayan ve cemiyetin 

ruhunu, ilâhî ruhun tâ kendisi sayan sapık bir düşüncenin ürünüdür.299 

 

   Z.Gökalp Turancılık fikrini ortaya attığında bunu ümmetçilikten milliyetçiliğe 

geçiş hareketi diye adlandırdı. Oysa bu ruhçu milliyetçilikten maddeci 

                                                
296 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 53. 
297 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 316. 
298 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 163. 
299 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 37. 



 

 

 

 

184 

 

milliyetçiliğe geçiştir. Topçu’ya göre Turancılık son asırlarda içinden 

zayıflatılan büyük millî ruhun Anadolu'nun toprağında kendi kendisini inkâr 

etmesi gibi bir sapıklıktı.300 Topçu, Turancılığı çürük bir hayal ürünü olarak 

kabul eder: 

   “Turancılar, soyu milletle karıştırıyorlardı. Hakikatte yalnız 

bir Lâtin milleti, Cermen milleti, İslâv milleti olmadığı gibi bir 

Turan milleti de olamazdı. Turandan birçok milletler ayrılmış, 

Türk kavimlerinin birçoğu da henüz millet kurmamışlardı. 

Turancılar, millet kurmamış olan soydaşlarımızla birleşerek 

aynı isimde, yani soyun adını taşıyan bir millet yapmak 

istiyorlardı. Ziya Gökalp’ın bu iddiasında siyasî sebepler olsa 

gerektir. Toprak birliği ona göre, millet yapıcı bir değer 

değildi. Gökalp, bir hukuk sistemi yaşatan ve dilek birliği 

içinde yaşayan İsviçre’nin, bir millet olduğuna nedense 

inanmıyor. Türkiye’de, Azerbaycan’da, İran, Harzem 

ülkesinde dağınık yaşayan Oğuzların tek bir millet olduklarını 

sanıyordu. En hayatî menfaat ve alâkaların,  ruhu ve 

maddeyi kuvvetlendiren ve bağlayıcı olan ve ancak bir ülke, 

bir vatan coğrafyası üstünde mümkün olan “sürekli 

münasebet” meselesi gibi en esaslı bir olayın inkârına varan 

bu görüşün gerçekle ilgisi yoktur. Eğer, bugün dağınık ya-

şayan Oğuzlar arasında bir dil, din ve dilek birliği varsa, bu 

da onların evvelce toplu yaşamış olduklarını, bir arada 

yaşayışın sevinç ve elemlerini, menfaatlerini paylaşmış 

bulunduklarını gösterir. Yoksa niçin aynı dili konuşan İn-

gilizlerle Amerikalılar bir millet değildirler? Niçin din ve 

ahlâkını, hatta biraz dilleriyle kültürlerini benimsediğimiz 

Araplarla bir millet olmadık?   Gökalp hayalci idi, gerçeği 

tanımıyordu. İnsanın yaşayışında o kadar kuvvetle hâkim 

olan vatan kıymetinin ve iktisadî değerlerin gözünde yeri 

                                                
300 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 160. 



 

 

 

 

185 

 

yoktu. Cemiyet olaylarının doğuşunda sebep olma rolünü bu 

unsurlara vermedi. Durkheim gibi, cemiyet olaylarının 

kaynadığı yerde bir takım içtimaî tasavvurlar arıyordu. Her 

hareketin böyle bir tasavvurlar zümresinden doğuşunu tabiî 

buluyor, zaruretlerin düğümünü hareketlerde aramıyordu.”301 

 

   Topçu, millet şuurunu yeniden kazanmak için, Türk ırkından yeni bir millet 

çıkaran Anadolu’nun tarihini ve toprağını gözlerden uzaklaştırarak, yerine 

mevhum bir Turan ülkesini ikame eden Turancıları, bugünkü kültür ve iman 

buhranımızın ilk mesulleri302 olarak sayar. Bu buhrandan kurtulmanın yolunu 

ise şu cümlelerde belirtir. “Bizi yaşatacak kuvvetleri kâh Turanda, kâh Paris’te 

aramaktan birkaç nesil yorgun düştü. Kendi içimizde aramanın sırası 

gelmiştir.”303    

 

   Topçu, Z.Gökalp’ın fikrilerini eleştirdikten sonra Gökalp’ın 

propagandacılığını yaptığı jön Türkleri de eleştirir.304  

    “Tanzimat’tan beri Avrupa'da "Jön Türkler" adı verilen 

materyalizmin mübeşşirleri, ilk defa ikinci Meşrutiyet 

hareketiyle hududumuzdan içeri geçtiler. Kendilerini, milletin 

kurtarıcısı gibi gösteren bu adamların neslimize 

mukaddesatımıza ve bu vatana yabancı olduklarını 

düşünmek, onların ruhumuzun düşmanları olduklarını 

anlamamız için kâfidir. Bunlar Birinci Cihan Harbi'ni 

kazanamayarak dağıldılar. Lâkin geride bıraktıkları zümre, 

eserlerini gerçekleştirmeğe devam etti. Bu eser, istiklâl 

Harbi'nden sonra, ruh cephesinin zaafından faydalanarak 

genç bir nesli peşinden sürükledi.”305  

 

                                                
301 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 138-139. 
302 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 38. 
303 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 77. 
304 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 156. 
305 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 228.229. 



 

 

 

 

186 

 

    Topçu’ya göre, Jön Türkler’in asıl gayesi de hürriyet perdesi altında 

gizlenmişti. Onlar, Anadolu’nun bir vatan oluşunu inkâr ettiren, masum 

heyecanlarla yüklü nesilleri avlamaya kabiliyetli, yaldızlı bir mefkûreyi ileri 

sürdüler. Bizim ideal arayan neslimizi içinden bozdular ve bu sihirli perdenin 

arkasından, bütün millet mukaddesatını imha edecek olan Mason davasını 

Anadolu’ya soktular.306 

    “İstikbali gören gönüller için Ayasofya'ya asıl o zaman çan 

takılmış, Yıldırımla Yavuz o zaman katledilmişti. Birinci Cihan 

Harbini kaybettikten sonra Anadolu, İstiklâl savaşına atıldı. 

Bunlar, halkın menfaat duygularını istismar ederek 

memleketin bütün damarlarına yayıldılar ve Anadolu’yu 

kalbinden vuran Haçlı zihniyetinin vârisleri oldular. Azar azar, 

gururunu besledikleri bir gençlik zümresini de ellerine 

geçirdiler.    Önce kütle halinde çetin saldırışlarla yıprattıkları 

ve böldükleri millet ruhunu sonra çete harpleriyle yer yer 

perişan etmeye koyuldular.”307 

 

 

3.4.4- Batıcılık 
 
     Topçu, çözülmenin Osmanlı’nın son dönemlerinden başlayarak batıyı körü 

körüne taklit etmekten öteye geçemeyen ıslahat hareketleriyle başladığını 

ifade eder.308 Topçu, bağnazca şekilcilikten ibaret olan batılılaşmayı ve 

anlamsız taklidi irade hastalığı olarak değerlendirir.  

 

    Topçu, gerileyişimizdeki mana ve hakikati Türk çocuklarındaki Amerikan 

yaşayış tarzının hâkimiyet kurmuş olmasına,309  Avrupalılaşma akımının genç 

ruhlara hâkim olmasına bağlar. Ruhumuza saldıran bu Avrupalılaşma iradesi, 

şuurumuzda garba imtiyazlar bağışlayarak yeni manevî kapitülasyonlar 

                                                
306 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 210. 
307 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 211. 
308 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 51-52. 
309 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 25. 



 

 

 

 

187 

 

meydana getirdi. Şahsiyetini kaybetmiş, yazılarıyla sözlerinde Frenkçe 

kelimeler kullanmaktan hoşlanan, soyunu unutmuş çocuklardan tutunuz da 

yüz binlerce elin emeğini sömürerek eline geçirdiği milyonları Batının son 

model lüks eşyasına harcayan zenginler, Avrupa hayranlarının tatbikatçıları 

oldular.”310 

 

      Topçu, millet ve millet mukaddesatı adına bir tehditten sürekli tedirginlik 

duyar. Bunu komplo teorisi, yersiz kaygı olarak değerlendirenler olsa da 

Topçu’yu zamanla haklı çıkaran bir fenomendir. Bu olgu Yahudi milleti 

varlığıdır. Ona göre, büyük sanayi Yahudi’nin elindedir ve Yahudi, 

Alparslan’ın asil çocuklarını esirler gibi pençesine takmış, o uzaktaki kıta’dan 

gizli teşkilâtla emirler ve fermanlar getirtip, bu toprağın asıl sahibi olan 

köylünün çocuğunu esir etmiştir: 311  

     “Mason teşkilatını bağrında yok edemeyen bir millet 

İstiklaline sahip sayılmaz. İsterse yedi meydan muharebesi 

kazanmış olsun, dünyamızın başlıca kaynaklarına el 

koyanlar ve her yerde milletlerin gerçek iradelerini ezerek 

sinsice saltanatlarını kuran Yahudi gücü yani gizli Yahudi 

iktidarı, her milletin kendi gerçek iktidarını yaşatacak olan 

sosyalizmin en büyük düşmanıdır.”312  

 

    Topçu’ya göre; Rusya ve Amerika kendi varlıkları milli hüviyet 

taşımadığından milli devlete düşmandır.  Topçu,  Rusya ve Amerika’nın 

dünyamızdaki büyük ve korkunç rolünün, milli devletleri devirip onların 

yerlerine milli olma niteliğini yitirmiş devletleri koyma gayreti olduğunu 

söyler.313 

 

     Bundan dolayı Topçu, batılılaşma cereyanın tahrip edici etkilerinden 

Anadolu’yu koruyabilmek için bir takım çözümler getirir:  

                                                
310 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 173. 
311 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001), 92. 
312 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 179. 
313 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 115. 



 

 

 

 

188 

 

       Hıristiyan âlemini bilecek bir İslâm idealizmine her 

zamandan daha fazla muhtacız. Bin yıllık ruh ve ahlâk 

yapımızı koruyabilmek için, her şeyden önce Amerika'dan 

gelecek her şeyi reddetmekten başka yol yoktur. Korunmak 

ancak Amerika'dan gelecek bütün zehirlere karşı koyucu 

iktidarı şuurlandırmak ile mümkün olacaktır. Amerika'nın 

varlığından uzaklarda, kendi tarih ve mukaddesatımızın 

mihveri üzerinde ele alarak tedaviye çalışmazsak ruhumuzun 

istiklâline yakın bir istikbalde veda etmemiz lâzım 

gelecektir.314 Anadolu, Amerika ve Avrupa’nın zehirli elinden 

kurtulup kendi mazisinin ruhî kuvvetlerini tekrar canlandırarak 

onu kendi iktisadî yapısının hâkimi yapmalıdır.315 

 

      Batılılaşma ile birlikte gelen Sanayileşme, hızlı şehirleşme, köylerden 

şehirlere yaşanan hızlı göçü buhran ve ahlaki erozyona sebebiyet verecek 

amil olarak telakki eden Topçu, bunun karşısında duracak en uygun çözüm 

sisteminin eşitlik ve adalet prensibine bağlı, sömürüye izin vermeyen, 

komünizmin ve kapitalizmin dışında, İslam ahlakını esas alarak, sosyal 

adalet, milliyetçilik ve maneviyatçılığa dayanan Müslüman Anadolu 

Sosyalizmi olacağını düşünür. Bununla birlikte Topçu, Devlet idealimizi 

Amerika'dan değil, Alpaslan'ın, Fatih'in ve Yavuz'un devlet anlayışından 

almamız gerektiğini ifade eder. 316 

 

       

3.5- NURETTİN TOPÇU’DA TEPKİNİN YANSIMASI 

 

 

     Osmanlı’nın son dönemlerinde ve Cumhuriyet’in ilk dönemlerinde 

şekillenen düşünce akımları karşısında muhalif bir düşünür olarak yer alan 

                                                
314 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 223. 
315 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 238. 
316 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 33. 



 

 

 

 

189 

 

Topçu, bu akımların eksikliğini de tamamlayarak Anadolu’nun tüm unsurlarını 

ele alarak yani vatan coğrafyası altında tarih, soy, din, dil ve dilek 

birlikteliklerinden müteşekkil bir milliyetçilik anlayışı geliştirmiştir.  

 

 

    3.5.1- Rönesans Hareketi       

  

    “Yeniden doğuş”317 anlamına gelen Rönesans, 14.yüzyılı yaşayan 

Avrupa’da birçok yeniliğe kapı açmış ve bu gelişmeye Rönesans ismi uygun 

görülmüştür. Nurettin Topçu, Anadolu’nun yeniden doğuşunu, güçlenişini 

“Rönesans hareketi” olarak isimlendirmiştir. Rönesans hareketi Anadoluculuk 

davasının dinamik gücü olacaktır. Bu inkılâbın kin ile fitnenin, cehaletle 

tecavüzün eseri değil, aşk ile yaratıcılığın, ilim ve sevginin eseri olacağını 

ifade etmiştir.318 Her rönesans, insanlığın yaptığı bir iman hamlesidir. Bu 

yaratıcı hamlelerin, doğuşlarının şartı ve yayılışlarının mahiyeti bakımından, 

yani hem kaynakları, hem de kendi yarattıkları ve insanlığa sundukları eser 

göz önünde tutulunca, hepsinde müşterek olan bir takım karakterler vardır. 

Bu karakterler, aklın saltanatı, hür düşünce ve aşka teslim oluştur.319 Bütün 

Rönesans hareketleri böylece dış âlemin tanınmasından kendimize dönüş, 

kâinatın fizik izahından ruhî değerler yaratılışına doğru bir harekettir. 

Rönesans hareketinin getirdiği ilim, sanat, felsefe ve hukuk bir cemiyet içinde 

doğar ve bütün insanlığın malı olur. Her Rönesans, bütün insanlığın bir 

cemiyet içinde doğuşudur. Bu doğuş, her zaman bir karanlıktan kurtuluşla 

beraberdir ve her alanda hürriyet yaratıcıdır.320    

  

     Topçu, insanlığın fert gibi, önce kendi dışındaki âlemi, sonra kendi 

benliğini tanıdığını, insanlığın her yeni doğuşunun, yani her Rönesans’ın 

kendi dışından tedarik edilen yaşatıcı kuvvetlerle kendi benliğine doğuşu 

olduğunu söyler. Bu sebepten Rönesans hareketi, büyük zekâ eserlerinin 

                                                
317 Ana Britanica: “Rönesans” mad. c. 18. (İstanbul,1989), 515.  
318 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi ( İstanbul, 1998), 201. 
319 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 83. 
320 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 75. 



 

 

 

 

190 

 

tanınmasıyla mümkündür.321 Kendi ruhunun yapıcısı olan her büyük millet, bir 

Rönesans devri geçirmiştir.322 Bizim Rönesansımızın müjdecisi, bin yıllık 

İslâm tefekkür ve ihtirasının metotlu düşünüş ve ilim zihniyetiyle birleştiği 

yerdeki aydınlıkta bulacaktır. Bizim, iktidar ve merkeziyet prensipleriyle adalet 

ve mesuliyet ideallerini elele ilerletmiş devletimiz vardır. Bizim romantizmimiz 

tohumlarını, bir taraftan dağları dile getiren aşk destanlarıyla Anadolu'nun 

halk edebiyatında, diğer taraftan ilâhî ruhu yeryüzüne vahiy aydınlığı halinde 

indiren Selçuk mimarisinde bulacaktır. Zehirli otlar elbette yolunacak, 

sapkınlıklar ve yabancılıklar bertaraf edilecektir. 323  

 

     Yarınki Türkiye’nin tasarımı olarak Topçu, Rönesans hareketi yapılacak 

muhitin fiziksel standartlarını da ülkenin mazisinden ilham alarak belirlemiştir. 

“Bir Rönesans şehri yapılmaya başlanmalıdır. Bunda esas, yine Selçuklu 

ruhu olacaktır. Onun üslûbu, tabiatla en iyi kaynaşmış, arza yakın, Anadolu 

toprağının renkleriyle yüklü yerine göre ova veya yayla üslûbu olacaktır. 

Şehirlerimiz, zevkimizin kapısı olmalıdır. Bu şehirlerin meydanlarına dikilecek 

heykellerin üslûbu, yine aynı Selçuk yapı sanatının devamı olmalıdır.324 

 

     Belirtilen bu Rönesans hareketi gücünü nereden alacaktır? Hareketin 

uzun soluklu olması ve stabil zemine oturtulabilmesi için güvenilir 

kaynaklardan beslenmesi gerekmektedir. Topçu, birinci kaynağı İslam dini 

olarak belirtmiştir. Çünkü onuncu asırda Haran’da doğan İslâm Rönesans’ı, 

ahlâkî feyzini, İslâm’ın özü halinde Hz. Muhammed’in samimi tarikatı olan 

tasavvufta verdi ve bu hareket ilk hamlesiyle İslâm dinine giren Türkmen’den, 

o asırlarda Anadolu’da bir millet yarattı. Biz bu Rönesans’ın yarattığı milletiz. 

Bu Rönesans ahlâkî değerlerini, her yerde olduğundan fazla on birinci asırda 

başlayan millî tarihimiz içinde, bu tarihin on beşinci asırda Bizans’ın 

alınmasına kadar, millî varlığımızı temsil eden asırlarında yaşattı.325 Topçu, 

                                                
321 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 73. 
322 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,  81. 
323 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998), 201.  
324 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 108. 
325 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 74. 



 

 

 

 

191 

 

bu eksende Rönesans’ın kaynaklarını daha da güçlendirerek önemli bir 

misyonu da Anadolu insanının omuzlarına yüklemektedir. 

    “Garbın, Sokrat’tan işe başlamasına karşılık biz Kur’an’dan 

işe başlamalıyız. Rönesansımızın ilk ve ana kaynağı Kur’ân 

olacaktır. Adlandırdığım üç ana dava, insanın kâinatta yeri, 

hayatın kıymeti ve akıbetimiz davası, Allahın kitabında, bizim 

için gerçekten hayrete değer bir hal tarzına ulaşmış 

bulunuyor. Üçüzlü hakikat olan ilim, sanat ve ahlâkın ondaki 

bu kökleri, ebedi yaşayacak hikmetler halindedir. Hoca, 

Kur’an’ı okuyor, lâkin bilmiyor. Ne yapsın, sadece 

ezberlemiştir. Bu ezber okuma hastalığına veda edipte, 

Hallâç’lar, Gazalî’ler ve Mevlânâ’lardan sonra, bir kere de 

yirminci asırda, Kur’an’ın bütün halinde, bir sistem olarak 

anlaşılması lâzımdır. Hallâç’lar, Gazalî’ler ve Mevlânâ’ların 

yârân sohbetine Eflatun’larla Kant’ları, Pascal’ları, 

Bergson’ları ve Blondel’leri da alarak, evvelkilerin doymak 

bilmeyen aşkını, bu sonuncuların anlayış ve metotlarıyla 

birleştirip Kur’an’ı tahlil ettikten sonra, bu tahlilin unsurlarıyla 

bir kâinat metafiziği ve insan felsefesi yapmak; işte, 

rönesansımızın ilk müjdecisi bunu yapan bahtiyar 

olacaktır.326  

 

   Topçu, hür düşünüşün, rönesans devirlerinin hayat verici havası olduğunu 

ifade eder. Bundan dolayı İslâm Rönesans’ı, ortaya koyduğu, cemaat, hikmet 

ve fazilet esasları ile cemiyette hâkim olan asillik ve kölelik gibi sınıf farklarını 

ortadan kaldırırken, diğer taraftan cehaletle taassuba bağlanmayı yok etmiş, 

haksızlıkla cehalete karşı açtığı bu cihatların yanında ve belki de hepsine 

üstün olarak nefse karşı cihat idealini âleme yaymıştır.327 

 

                                                
326 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 100-101 
327 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 85. 



 

 

 

 

192 

 

     Türk milliyetçiliği içinde rönesans yapmanın zamanı gelmiştir. Peki, bu 

hareketi kim yapacaktır? Topçu, bu hareketi bugünkü genç neslin 

yapacağına kesin olarak inanmaktadır: 

    “Bu hareketi bugünkü neslin başaracağına inanmayanlar, 

gençliği iyi tanımıyorlar. Eğer bugünkü neslin zaafları varsa, 

bunlar neslin mürebbilerine aittir. En büyük hata, gençliğe 

değer vermemekten doğuyor. Gençliğe değer vermemek iki 

şekilde gözüküyor: ya aşırı istihfaf, ya aşırı itimat şeklinde. 

Ya gençlikten yüz çeviriyoruz, ondan bir şey beklemeyerek 

küskün yaşıyoruz, ya da zekâmızın zorba kuvvetleri ile onu 

istediğimiz gibi düşündürmek, istediğimiz şeyleri ona 

inandırmak için bütün kuvvetlerimizi kullanıyoruz. Bizden 

ziyade gençliğin bilmesi faydalı olan bir hakikat varsa, o da 

genç neslin ne bir hiç olacağı, ne de geçen veya geçmede 

olan nesillerin tarihe karışan fikir menfaatlerine âlet 

olacağıdır. Bu nesil, bir Rönesans yapabilir. Çünkü bir 

Rönesans için önceden lâzım olan şartlar meydana çıkmış 

ve yaşanmıştır. Her yerde Rönesans’ın doğuşu, yeni 

medeniyetin kendine özel içtimaî ve insanî değerlerini, din, 

ahlâk, sanat mefkûrelerini meydana getirmektedir.”328 

 

    Topçu, millet kültürünün kalbi ve milletin beyni olarak gördüğü 

üniversiteden329 rönesans hareketini gerçekleştirme noktasında beklentileri 

vardır. Çünkü en buhranlı devirde rönesans, reform ve romantizmimizi birlikte 

yapmaya mecburuz. Bu vazife, bu büyük dava harekete geçirilmek için, ilk 

defa paslı zemin üzerinde onu kımıldatıcı bir kuvvete muhtaçtır. İlk hareketi 

ve ruhların hareketi için gerekli malzemeyi fert olan varlıklardan beklemek, 

hep birbirimize bakmaktan başka bir akıbete ulaştırmaz. Tam seferberlik her 

cepheden toplanan kuvvetlerin bir merkez etrafında birleşmeleriyle olur. 

Maddede olsun, ruhta olsun, dehada olsun, sevdada olsun, hak ile birleşen 

                                                
328 Nurettin TOPÇU: a.g.e.,  78-79. 
329 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 314. 



 

 

 

 

193 

 

kuvvet daima haktır. Cesaret bu kuvvetin parolası, imanımız kaynağı 

olacaktır.330   

 

      Nurettin Topçu, üniversiteyi, hukuk doktrini, dünya görüşü, millet anlayışı, 

sanat sistemi ortaya koyan, milletimizin kültürünü yoğuran, ilim, felsefe, sanat 

ve din hayatını yirminci asrın seviyesine yükseltecek olan ve millî kültürün her 

hareketine, musikisine, mimarisine, pedagojisine ve politikasına istikamet 

gösterecek olan, Anadolu’nun bağrından çıkan köy çocuklarını yarının hüner 

ve deha sahipleri olarak yetiştiren, millî eğitim sistemimizin kurucusu olan 

üniversite hayal etmektedir.331 Bunun da ancak devlet eliyle tesis edileceğini 

düşünmektedir.332 

 

    Tasvir edilen böyle bir üniversitenin Anadolu insanına ve topluma ne gibi 

faydalar sağlayacağını Topçu, şöyle açıklıyor:   

   “Bu üniversitenin önder oluşuyla biz, kopyacılıkla 

ezbercilikten ilme, en aşağı halkı eğlendiren bayağı 

teranelerden musikiye, şaşkınlıkla göreneklerden ahlâk 

anlayışına, nihayet ıstırabımızdan bir metafiziğe 

yükseleceğiz. Bunun adı rönesanstır. Bu rönesans, bir 

romantizm ile beraber doğacak, yani bugün perişan ve 

mağlûp duygularımızdan ve buna rağmen hamleye hazır 

kalbimizin çarpıntısından hayat alacaktır… Tabiatla, tarihin 

her ikisi üzerinde, dimağını işletecek olan nesil, bu 

Rönesans’ın mübeşşiri olacaktır ve onun yükleneceği 

mesuliyet yükü ağırdır.”333  

 

 

3.5.2-  Milli Felsefe  

   

                                                
330 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 304. 
331 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 304-306. 
332 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 304. 
333 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 305. 



 

 

 

 

194 

 

    Öğrenciliğinin büyük kısmını felsefe tahsili görerek geçiren ve hayatı 

boyunca filozof olma özelliğini muhafaza eden Topçu’nun felsefi temayülü 

milli görüşlerinde de kendini gösterir. Çünkü felsefe, biricik kılavuzumuz olan 

aklımızı kullanmayı öğretir334 ve insanı insan yapar.335 Bu anlayışı daha 

şümullü bir çerçevede değerlendirecek olursak felsefe milleti millet yapan 

temel unsurdur. Yani bir felsefesi olmadan ne fert bütün özellikleriyle 

mücessem oluyor; ne de millet tüm unsurlarıyla, geçmişi, hâzırı ve 

geleceğiyle kucaklaşıp bir bütün oluşturup millet özelliğini kazanabiliyor.  

 

    Felsefe, hürriyetimizin de hayat kaynağıdır. Düşünen adam hürriyetini 

anlar, hareketini doğurmuş olan sebepleri bilen insan, o sebeplerin idaresini 

kendi eline alabilmekle hürriyetini gerçekleştirir. Bizi hayat yolunda durdurup 

düşündüren felsefe, her adımda hürriyet sunmaktadır.336 Felsefe, bizdeki can 

denilen nesne cinsinden en çok bizim olan şey olduğundan başkalarından 

iğreti alınmayacak, mutlaka bizim eserimiz olacaktır.337 Felsefesi olmayan 

cemiyet, ahlâk nizamı denen, vicdanlarımızı denkleştirici selâmete 

ulaştıramaz.338 

 

     Eğer felsefesi varsa Türk çocuğunun bir dünya görüşü olacak ve bütün 

vatandaşlar bu görüşte birleşeceklerdir. Böyle bir görüş birliğini doğuracak 

felsefemiz yoksa millî birliğimizden de bahsedilemez. Türk insanının kendine 

has bir felsefesi olması gerekir. Tanzimat hareketini idare eden zihniyet ya da 

Ziya Gökalp’in Durkheim gibi bir Yahudi düşünürden adapte ettiği fikirlerle 

bizim felsefemiz yapılamaz. Çünkü onda bizim ne imanımız, ne ahlâkımız, ne 

de mukadderatımızın tohumları mevcuttur.339 Cemiyet örflerini, ahlâkını, din 

duygusunu ve dünya anlayışını kendinde birleştiren felsefesinden kuvvet ve 

ilham alır. Felsefe ise doğabilmek için cemiyette hazırlanmış bir tarih, 

çekilmiş ıstıraplar, devrilmiş iradeler, birlikte benimsenen inanışların asırlarca 
                                                
334 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 60. 
335 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 71. 
336 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 66. 
337 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 68. 
338 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 61. 
339 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 60. 



 

 

 

 

195 

 

yaşanmış saltanatı gibi hayatî unsurlar arar.340 Anadolu, bin yıllık tarihinin 

muzdarip macerası içinde felsefesinin bütün unsurlarını ortaya koymuştur. 

Kendi felsefesini yapacak çocuklarını da yine kendi bağrından çıkaracaktır.341 

 

   Topçu’ya göre Türk milletinin, kendi felsefesini gerçekleştirebilmesi için 

duygulu, iradeli, milletini olduğu gibi anlayan ve seven münevverlere ihtiyacı 

vardır. Sözde münevverlerimizin gözleri batının ufuklarından milletin kalbine 

çevrildiği gün bizimde felsefemiz yapılacaktır. Topçu, felsefemizin özeliklerini 

“tekâmülcü, ruhçu, sosyalist ve idealist” olarak belirtiyor. Ona göre “bu 

temelleri değiştirmek bizi bizden uzaklaştırır. Müslüman Anadolu’nun yanık 

toprağı üzerinde yaşayıp ta ruh yapımıza İslâm’ın dışında temel aramak, 

Anadolu’nun sefaletlerinden idealizmimize hisse çıkarmamak, normal bir 

beynin samimi düşüncesinin mahsulü olamaz. Böyle düşünmek için, bu 

memlekette bu toprağı tanıyıp sevmeden, bu milletin inandıklarına 

inanmadan, onun varlığına düşman bir irade ile yaşamış olmalıdır.342 

 

    “Bizzat kendimize karşı zalim olmak istemiyorsak kendimize bir felsefe 

ayıralım.”343 diye çağrıda bulunan Topçu, yeni hayata atılan gencin hislerini 

didik didik eden, kahvelerde ve sokak başlarında sade ölümü bekleten bir 

hareketsizlik, bir ruhsuzluk, bir ıstırapsızlık ve bir gayesizlikle bekleten şeyin 

felsefesiz yaşayış olduğunu ifade eder. Bir genç neslin ifadesindeki inceliğin, 

hareketlerindeki ruhluluğun, bakışlarındaki neşvenin kaynağı o milletin 

felsefesidir.344 Şuur ve hürriyetimizin kuvveti, vazifelerimizin genişliği 

nispetinde şahsiyetimiz kuvvetlidir.345 Özellikle Türkiye’ye ve milliyetçiliğe dair 

fikirleriyle Topçu’ya eşlik eden Erol Güngör “Bir memleketin fikir seviyesi ikiüç 

neslin hayatını da aşan çok uzun bir geleneğin eseridir.”346 diyerek bunun 

uzun soluklu bir iş olduğunu belirtmektedir. 

                                                
340 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 72. 
341 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 72. 
342 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 72. 
343 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 63. 
344 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 63. 
345 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih (İstanbul, 2003), 49. 
346 Erol GÜNGÖR: Sosyal Meseleler Ve Aydınlar (İstanbul, 1998), 298. 



 

 

 

 

196 

 

 

   Yeni nizamı hayatımızın her sahasına getirecek kuvvet Anadolu’nun 

toprağından, İslâm'ın nurundan, insanlığın beş bin yıllık hikmet ve ilminden 

ilham ve hayat alacak, Anadolu'da yeni bir kültür doğuşunu 

müjdeleyecektir.347 Anadolu insanının mazisinden kendisine miras bırakılan 

gücün farkına varması gerekmektedir:  

   “Ecdadında büyükler bulunmazsa, insan ister istemez 

küçük doğar, millet küçük yaşar. Ancak ecdatta büyüklükler 

olduğu halde insan onlardan nasipsiz kalırsa o bayağı 

insandır, ruh ve duygusunu benimsemiştir ve eğer 

ecdadındaki büyükleri çiğnerse, çiğnetirse o insan ruh 

âleminde canidir, elleri mukaddesat denen şey, fert olan 

varlığımızdan başlayarak Allah’a doğru yönelmek için, bizi 

maziye tırmandıran ve orada benliğimize ulaştıran 

basamaklardır. Mazideki ruh kuvvetlerinin fethi, kendini 

yetiştirmede olan ferdin zaferidir.”348 

 

   Tarihi iyi okumak gerekmektedir. Her yerde büyük milletler, hürriyet 

uğrunda, hakikat uğrunda şehit veren milletlerdir ve milletlerin ruh 

dünyasındaki felsefe hareketleri, büyük harplerin sonunda, büyük şehitlerin 

izlerinde doğmuştur.349 Bu iradeyi yalnız başına Türk ırkı omuzlarında taşıdı. 

Abbasîlerin önce uç beyleri, sonra muhafız kıtaları olan ve nihayet bütün 

orduyu teşkil eden Türkler, bu emaneti ellerine alıp o günden ta yirminci asrın 

ortasına kadar sanki arz üzerinde kanlarıyla sulanmadık bir karış yer 

bırakmamaya azmetmişçesine her tarafta şehitler verdiler. Malazgirt, Niğbolu, 

Kosova, Çaldıran, Ridaniye, Pilevne ve nihayet Çanakkale’de şehitler 

bıraktık.350 Mazimize biraz daha derinlemesine inmek gerekirse mefahir 

vesilesi tarihimizi ve onu âlemşümul bir ülke haline getiren değerleri Topçu 

şöyle dile getirir:  

                                                
347 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 67. 
348 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih (İstanbul, 2003), 58. 
349 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972),294. 
350 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 295. 



 

 

 

 

197 

 

    “Fatih’in, alnında Rönesanslar parıldayan simasına bakın. 

Peygamber emelini gerçekleştirmek için gemilerini dağdan 

aşıran hükümdar, kafalardan kule yaptıran Cengiz'lerin 

torunu değildir. Varna'da ve İkinci Kosova'da düşmanları 

tarumar etmek üzere Manisa’daki çilehaneden çıkıp gelen bir 

dervişin oğludur. Dünyanın en büyük zaferlerine muhteris 

Yıldırım gibi bir kumandan, kahpe düşmanı arkadan vurmaya 

tenezzül etmeyerek sonunda sekiz ay bir demir kafesin 

içerisindeki işkencelere katlanan ve kendisi gibi nice millet 

büyüklerinin dayanılmaz ıstıraplarına önder olmuş bir Türk 

büyüğüdür. Osmanlılarda millet fikri henüz doğmamış 

diyenlere sorarım: Öyleyse Hüdavendigâr'lar, Gazi Osman'lar 

nedir? Bizans bir takım avare kılıçlara mı teslim olmuştur? 

Topkapı Sarayı'nda görülen, bir tarih ve bir milletin siması 

değil midir? Bu şehrin, bir milletin şehri, belki de bir milletin 

beyni olduğunu ispat eden, cihana ilân eden yüzlerce minare 

değil midir? Her köşesinde bir devlet harikası, bir millet zaferi 

yükselen bu toprak, bu vakfen Fatih’lerin bize emanetidir. Ve 

bu toprakların üstünde yaşayan insan, eşref-i mahlûkattır. Bu 

millet, bu vatan çocuklarının insanlık sahnesinde önderi, 

büyük Peygamber'dir. Onlar seherden geceye kadar vakit 

vakit O'nu hatırlar, O'na olan sevgilerini tazeler. Ahlâkî yapısı 

insanlığa örnek olacak insanlar tarafından kurulan millî birlik, 

ulu devletimizin en kuvvetli temelini teşkil ediyordu. Altıyüz yıl 

bu millet, kendi sinesinde parça parça, fırka fırka ayrılık nedir 

bilmedi. Fatih’in anlayış ve âlicenaplık taşıran kalbi. Bizans'ın 

Rum halkını da birliğimize hayran bir bağlılıkla fethetmiştir. 

Vatan bir aile ocağı haline gelmişti.”351 

 

 

                                                
351 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih (İstanbul, 2003), 16-17. 



 

 

 

 

198 

 

3.5.3- Anadoluluk Kimliği    

  

    Türk siyasal hayatında milliyetçilik düşüncesi yoğun tartışmaların ve uzun 

yılar süren kutuplaşmaların odağı olmuştur. Türk milliyetçiliği bir dizi 

toplumsal değişimin neticesinde gerileyen statümüzü eski parlak günlerine 

kavuşturmak ya da bu standartlara ayak uydurmayı hedeflemiştir. Türkiye’de 

milliyetçi hareketin taşıyıcısı bürokrasi olmaktadır. Türk modernleşmesi 

sürecinde devlet politikası haline gelmiş milliyetçilik düşüncesi karşısında 

buna alternatif milliyetçilik görüşünü savunan fikir akımları ortaya çıkmıştır.  

    

     Nurettin Topçu, ele aldığı sorunlara özgün çözümler arayan ve vardığı 

sonuçları açık yüreklilikle paylaşan bir düşünür kimliği taşıması, biraz 

felsefenin soğuk yüzü, biraz mizacı yüzünden, topluma, yığınlara ve resmi 

ideolojiye aykırı durması sebebiyle yalnız kalmıştır. Anadoluculuk görüşü ve 

bu fikri irdeleme ve yorumlama şekliyle o, genellikle karşı tarafta durmuş ve 

ötekileşmiştir. Fakat Topçu, bu dışlanmışlığa aldırmayarak Anadolu 

çocuğuna özgüven aşılar ve Yarınki Türkiye’nin kurtuluş reçetesini 

açıklamaktan bir adım bile geri durmaz. Sürekli Anadolu’dan bir uyanış bekler 

ve bu uyanışı gerçekleştirmenin manifestosunu Anadolu topraklarında 

yapılacak ahlaklı bir isyan olarak açıklar. Bazen küçük bir hareket, asırlarca 

sonra doğacak bir inanışı hazırlar ve bir kâinat, bir isyan, bir iman, asırları 

sarsacak hareketlerin başlangıcı olabilir.352  

   

    Nurettin Topçu’da “yerleşiklik” ifadesi önemli bir manaya sahiptir. O’da 

bütün Anadolucular gibi milliyetçiliğini sağlam temellere dayandırma 

arzusundadır. Ona göre milletin ruhu ancak belirliliklerin, ortak hayat 

kurallarının sürekliliğinde gerçekleşebilir. Oysa yerleşik düzenin olmadığı 

yerde köksüzlük ve belirsizlikler hâkim olmaktadır. Bundan dolayı Topçu, milli 

coğrafyaya büyük önem vermektedir. Nurettin Topçu’daki Anadoluculuk 

düşüncesi bu bağlılığın neticesidir. Topçu, sınırları tanımlanmış bir “vatan” 

                                                
352 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 282. 



 

 

 

 

199 

 

ekseninde milliyetçiliğini temellendirme arzusundadır. Bu popülist bir anlayış 

olarak görülse de353 “vatan” saflığın ve bozulmamışlığın yeridir. Fakat Topçu: 

“Bir içtimaî fikir veya hareketin değeri, onun ruhları kurtarıcı oluşu ile 

ölçülür.”354 diyerek bu akımda faydalılık prensibini merkeze almaktadır. 

Topçu, Anadoluculuğun temeline ahlaki olgunluğu koyar. Ona göre ruh ve 

ahlâkının felsefesi yapılmayan Anadoluculuğu benimsemek dar bir görüşe 

bağlanmaktır.355 

 

     Nurettin Topçu, Turancıların savunduğu milliyetçilik anlayışını hayal 

mahsulü kabul eder. Çünkü onlar vatandan uzaklarda vatan arama hülyası 

içindedirler. Irk odaklı milliyetçiliği “kafatası” milliyetçiliği olarak kabul eden 

Topçu, Turan fikrini müflis bir dava olarak telakki eder.356 Bu düşünceye 

alternatif olarak Topçu, savunduğu milliyetçilik düşüncesinin adına  “Anadolu 

milliyetçiliği”357 der. Ondaki suyundan sarp kayalarına kadar uzanan 

muazzam Anadolu sevgisinin358, milliyetçiliğini temellendirirken Anadolu’dan 

ilham almasında payı olduğunu söyleyebiliriz. Topçu, milliyetçiliğini 

şekillendirmede sadece coğrafyayı yeterli görmez. Vatanı vatan yapan 

unsurlardan yoksun olması vatanı bir ceset, cansız bir vücut haline 

getirmektedir.359 Soy, toprak, emek unsurlarının zengin terkibi içinde din ve 

dil birlikteliği neticesinde yoğrulan millet ve onun şuuru olan devlet vatanı 

oluşturmaktadır. 

 

     Muhammet Sarıtaş, Nurettin Topçu’nun Anadoluculuk akımının içindeki 

yerine ilişkin şu tespitlerde bulunuyor: “O, Anadolu’daki Türklerin Oğuz 

boyuna mensup olduğu ve diğer Türklerle akraba olduğunu kabul etmesiyle 

Türkçülere, İslamiyeti ufkunda bir hakikat çizgisi halinde daima dikkate 

almasıyla İslamcılara yaklaşarak diğer Anadoluculardan ayrılmıştır. Bununla 

                                                
353 Süleyman Seyfi ÖĞÜN, a.g.e., 89. 
354 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998), 194. 
355 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001), 111. 
356 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 108. 
357 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 109. 
358 www.darvakit.net 
359 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 46. 



 

 

 

 

200 

 

beraber Topçu, Türkçü ve İslamcılara karşı diğer Anadolucularla ortak tavır 

alır.”360  Bunun karşısında Hüseyin Karaman, “Onun düşünceleri çeşitli 

noktalardan hem Anadoluculuk ve Türkçülük hem de İslamcılık düşüncesiyle 

paralellik göstermektedir.” diyerek Nurettin Topçu’yu tek bir düşünce akımı 

içinde tutmak yerine kendine has düşünce sistemi içinde bağımsız bir 

düşünür olarak değerlendirmek gerektiğini iddia eder.361 Biz bu düşüncenin, 

yazarın Nurettin Topçu’ya kendi düşünce örgüsü içinde bakmasından dolayı 

kaynaklandığını düşünüyoruz. 

 

    İbn-i Haldun, Mukaddimesinde dünyayı yedi iklim bölgesine ayırıp coğrafi 

şartların psikolojik ve fizyolojik olarak insan ve toplum üzerinde etkisi olup 

olmadığını araştırır. Sonuçta coğrafi faktörlerin toplumların hayatı üzerinde 

etkili olduğunu ortaya koyar.362 Nurettin Topçu’da coğrafya ve insan ilişkileri 

konusunda benzer görüşler sunmaktadır: 

  “Millî coğrafyaya vatan deniliyor. Bu, milletin dayandığı en 

esaslı realitedir. Coğrafya veya toprak denilen bu unsur, 

sanki millî vücudun belkemiğidir, iskeletidir. En yakından elle 

dokunulur tarafıdır. Vatan, ufukları, havası, manzarası, 

toprak şartları ve geçinme şeklini tayin edici bütün 

hususiyetleriyle milleti karakterlendirir. Milletin en yakın 

mülküdür. Şahsiyetimizin bir parçası olduğuna göre toprak 

millete şahsiyetini kazandırıyor. Toprak aynı zamanda ırkı 

tayin ediyor. Vatan hudutları dışında ve toprak şartlarından 

tamamen müstakil ırk diye bir şey yoktur. Irklar, belli fizyolojik 

şartlarla muayyen topraklarda meydana geliyorlar. Toprak 

şartları ırkları yaratıyor ve evvelden belirli şartlar kazanmış 

olanları yoğurup yeni ırklar meydana çıkartıyor. Yeryüzünde 

ebedî değişmez ırklar görülmüyor. Irklar evrim geçiriyorlar. 

Bu evrimi idare eden toprağın şartlarıdır. Bugün Anadolu ırkı 

                                                
360 Muhammet SARITAŞ: Nurettin Topçu’da Sosyo-Pedagojik Yapı (Ankara, 1986), 10. 
361 Hüseyin KARAMAN: Nurettin Topçu’da Ahlak Felsefesi (Ankara, 2000), 123. 
362 İbn-i HALDUN: Mukaddime, Haz. Süleyman Uludağ (İstanbul, 1982), 331. 



 

 

 

 

201 

 

ile Tibet ırkı arasında bir yakınlığın bulunmayışı 

bundandır.”363 

 

    Toprak, tarihin yaşandığı sahadır; ona vücudunu veren hayat sahasıdır. 

Toprak, insanı kendine benzetir. Üzerinde millî tarihimizin kurulduğu bu 

toprak Anadolu'ya gelen Türkmen'e, yanık yüzlü, elâ gözlü, orta boylu olan 

kendi tipini vermiştir. Onu kendine bağlayarak hareketlerini ağırlaştırmış ve 

sabırlı yapmıştır. Maddi ve ahlaki yapısıyla insan tarihinden etkilendiği kadar 

topraktan da etkilenmektedir. Toprak, insana bitkilerle eşdeğerde tesir 

oluşturmaktadır.364  

 

      Anadoluculuk düşüncesinde toprak kadar önemli diğer bir unsur milli tarih 

olgusudur. Topçu milli tarihten: “Millet vücudundaki iskeleti kaplayan uzviyet” 

olarak bahsediyor. Millî tarih de millî coğrafya gibi ve onunla beraber, 

asırlarca süren bir emeğin, bugünkü iradeyi meydana getiren bir çalışmanın, 

fedakârlıkların ve kahramanlıkların, şehitlerle mukaddes kurbanların eseridir. 

Onların büyük değeri millî tarihe hayat katmasıdır. Tarih, bir millet ruhunun 

kaynağıdır. Yalnız bir fert kendi kendine bir millet sayılamadığı gibi, mazisi 

olmayan, yalnız bir an içinde tasavvur edilen millet de kabul olunamaz.365  

 

    Nurettin Topçu, Anadolucu milliyetçilik tezinin temellerini güçlendirme 

adına Anadolu’nun tarihi kökenlerine iner. Anadolu’nun tarih kaynaklarında 

geçen en eski uygarlıklarından bu yana geçirdiği evrimleri, Anadolu ile 

Türkün keder etkileşimi, kader birliği ederek geçirdiği değişimleri, Anadolu’yu 

ve Anadolu insanını güçlü kılan unsurları tarihsel süreç içerisinde göz önüne 

serer: 

   “Yarınki insanlığa örnek olacak değerler elbette 

anlaşmazlık içinde doğamazlar, bir düzen içinde doğabilirler. 

Milliyet bu düzenin en şuurlu koruyucusudur. Dünyamızla 

                                                
363 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 31. 
364 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 49. 
365 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 32. 



 

 

 

 

202 

 

tam anlaşmamız, bize bu devre içinde bütün bir ahenkle 

yaşayabilecek bir insanlığın esaslarını tanıttı. Soy birliği, 

toprak birliği, emek birliği gibi toprağın ve topraktan fışkıran 

hayatın zaruretleri, dil birliği, dilek ve vicdan birlikleri gibi yeni 

birlikler doğurdu. Biz bu birliklerin yalnız birisine bağlanıp 

öbürlerini çiğneyerek, bundan içtimaî hakikatler çıkarmak 

isteyen ilim ve zekâ simsarlarının menfaatlerine âlet olacak 

değiliz. Belki bu birliklerin, hep birlikte millet dediğimiz arzla 

ve insanlıkla anlaşabilen bir zümreyi doğuracaklarına 

inanıyoruz. Yüzünün biçimi ve bedeninin yapısı benimkine 

benzemeyen, benim yaşadığım toprakların derdiyle 

yaşamayan ve bu topraklarda yetişmeyen, benimle birlikte bu 

topraklara ve bu tarihe emeğini ve kanını vermeyen, benim 

dilimi konuşmayan, benim inandıklarıma hiç inanmayan 

insanlarla beraber, ben bir millet olamam.”366 

       

    Topçu, vatan coğrafyasını öncül kabul ederken tümüyle ırk unsuruna sırt 

çevirmez. Aksine Turancıların yaptığı gibi onu ülkü haline getirmeleri, ırka 

endeksli milliyetçilik yaparken asıl vatanı bırakıp, başka vatanlar aramaya 

çalışmalarına tepki gösterir. Topçu: “Dünyanın neresine gitse Türk haliyle, 

karakteriyle, vakarıyla ve îmanının simasında parıldayan nuruyla 

tanınıyordu.”367 diyerek Türk ırkına Turancılardan daha çok değer verdiğini 

göstermektedir.  

 

    Anadolu’da yaşayan en eski uygarlık Etilerdir. O dönemde Türkmen 

göçebe ve tüccarken Onlar, toprağa bağlı ve çiftçiydiler. İlerlemiş bir ziraat 

tekniğine sahiptiler. Toprakla kanlarını karıştırmışlardı. Vatan kurmuşlar ve 

insanın ihtiraslarını bu topraklar üstünde eser halinde işlemiş, maddîleştirmiş, 

                                                
366 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 78. 
367 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih ( İstanbul, 2003), 13. 



 

 

 

 

203 

 

ebedîliğe gönül vermişlerdi.368 Topçu, Anadolu’daki Türk tarihinin ve Anadolu 

milliyetçiliğinin başlangıcını 1071 Malazgirt Muharebesi olarak kabul eder.369 

 

   Topçu’yu diğer Anadolucu milliyetçilerden ayıran en önemli fark 

Anadolu’nun tarihi kökenlerinde İslam’ın varlığını ve bunun Anadolu’yu ve 

Anadolu Türkünü değiştiren önemli bir etken olarak kabul etmesidir.  

Doğunun tarihini, uzun bir talan tarihi sayan370 Topçu, Anadolu’daki önemli 

değişimin mihenk taşı olarak İslam dininin yapıcı ve yaşatıcı unsurunu kabul 

eder:  

“Anadolu, tarihi çemberini kapatırken, yeni bir ses, yeni bir 

ruh içinde, birden yeniden canlanıverdi. Bu ses, İslâm’ın sesi, 

bu ruh İslâm’ın ruhu idi. Bir yanda binlerce yıllık medeniyetin 

enkazı üstünde yorgun duran bir eski tarih var, öbür yanda o 

zamana kadar kıt'alar arasında eşya naklettiği halde şimdi 

İslâm’ın ruhunu Anadolu’ya nakledip ona aşılayarak bu 

yorgun vücudu ayaklandıran Türkmenin eli görünüyor. Uzun 

ve sürekli göçlerle Anadolu’ya gelip yerleşen Türkmen, bu 

ülkede yeni hayatın mihverini kurucu oldu. Onun bizzat 

kendinden, Orta Asya’nın değerlerinden getirdiği şey, belki 

sadece cesaretle cengâverlik, felâketleri kendinde yenebilme 

meziyetlerinden ibaretti. Hakikatte, yeni doğan dünyanın 

oluşunu şu şemanın içinde görüyoruz: Anadolu’nun eskiyen 

medeniyetlerini, İslâm ruhu yeni bir hayatla canlandırıyor.”371   

 

   İslam dini Anadolu’ya hayat vermeden önce Türk’e hayat vermiş; akıl, 

hikmet ve imanın mükemmel sentezi olan Türk-İslam harikasını yaratmıştır: 

   “Atını aslanca süren, kılıcını mertlikte kullanan, kalbi 

şefkatle dolu, canlı, neşeli bir ırk, Şamanlık denen sihirbaz 

ibadetinin dar ve ruhsuz kalıbında cevherini işleyemezdi. 

                                                
368 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 118. 
369 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 155. 
370 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972),240. 
371 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 119 



 

 

 

 

204 

 

Ona sonsuzluğa açılan ümit kapıları, ebedîliğe susayan 

iman, kendinden geçirici aşk ummanı lâzımdı. Türk bu 

ummanı İslâm’da buldu, İslâm dininde Türk asıl kendini 

buldu; kendi cevherini belirtecek hayat unsurunu buldu.”372* 

  

   Türkmenler, Anadolu’da medeniyetler kurmuş olan Etilerin çocuklarıyla 

kaynaşmışlar, onların tekniklerini temsil etmişlerdir. Orta Asya’da yaşayan 

Türkmen, göçebe iken bir toprak üzerinde durmuş, köy kurmuş, tüccar iken 

çiftçi olmuştur. İslâm dini Anadolu’daki özelliğini, bu çiftçi ve toprağa bağlı 

yaşayan halkın esaslı karakterinden aldı, buradaki maddî unsurların 

muayyeniyetine büründü. İslâm dini,  Anadolu köylüsünün ruhunda başka bir 

üslup kazandı.373 Türkmenin eliyle Anadolu İslâmlaştırılmış ve bu ülkede yeni 

bir medeniyet doğmuştur.374 Bundan dolayı Topçu, milliyetçiliğini Anadolu’da 

ilk medeniyetlerin yaşadığı devirlerden değilde, Anadolu’ya Türk unsuru 

tarafından İslâm ruhunun saçıldığı devirlerden başlamıştır. İslam Anadolu’da 

parçalanmışlığın yerine siyasi istikrarı ve birleşmeyi sağlamıştır.375 

 

     Topçu, Anadolu insanının, Asya Türkmeninden ya da Arap milletinden çok 

farklı olduğunu düşünmektedir. Çünkü toprağa bağlı Anadolu insanı, sürekli 

bir hakikatin sorumluluğunu taşımaktadır. Sonsuzluğa yönelen hareketin en 

yüksek değerleri bu insanın yaşayışında bulunabilir. Bu insan, ana vatanı 

olmayan, dünün ve yarının hesabı kendisinden sorulmadığı yerlerde macera 

arayan ve yağmacılıkla yaşayan, zorba yabancı değildir. Bu insan, kendi 

babası, eşi ve çocukları gibi yükünü omuzlarına aldığı mukaddes toprakların 

üstündeki acılarla alnı kırışan, bu ıstırabın yarattığı hikmetle gözleri 

olgunlaşan ebedî vatan sahibi insandır. O, kutsal toprağa her gün daha 

kuvvetlenen bağlarla yaklaştıkça Allah’a yaklaştığını duyan çiftçi insandır.376 

                                                
372 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999),143. 
* Bu konuyla ilgili Nurettin Topçu’nun “Türk-İslam Harikası” adlı makalesinde (Hareket 
Dergisi, s.41, Mayıs 1969.) daha ayrıntılı bilgi verilmektedir. 
373 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 140. 
374 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 118. 
375 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 240. 
376 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 141. 



 

 

 

 

205 

 

 

     Bütün Anadolucularda olduğu gibi Nurettin Topçu da bu düşünce 

platformunda köy ve köylüyü ayrı bir yere koyar. Çünkü köylü Anadolu’da 

iktisadın temellerini kurmuş olan Etilerden yerleşik hayata dair tekniği alıp 

kendi kültürüyle harmanlayıp uyguladıktan sonra kendine yani ülkesine mal 

etmiştir. Bu insan milli benliğimize ait değerleri yaratmış ve asırlar içinde 

tekâmül ettirmiştir. Bundan dolayı Anadolu’nun mimarı köylüdür.377  

 

     Anadoluculuk düşüncesinde asıl yapıcı unsurlardan sonra en önemli esas 

kırsal hayatın ülküleştirilmesidir. Topçu, Anadolu insanının ancak el emeği ile 

topraktan ziraat yoluyla kazanarak ahlaklı olabileceği ve kalabileceğini belirtir. 

Bu nedenle toprağa bağlı iktisadi yapılanma Anadolu’yu bozulmaktan 

koruyucu güç olacaktır. 

 

    Tarih, milletleri yapar ve yaşatır. Milletler tarihinin yaşına sahip içtimaî 

şahsiyetlerdir. Tarihini kendinden koparınca millet yıkılır ve ölür. Bizim 

milletimiz Anadolu'nun dokuz yüzyıllık tarihinin yarattığı bütün olaylarının, 

inançlarının ve mefahirinin, ahlâkının, sanatının çocuğudur.378 Anadolu 

topraklarının her karışı çekilen ıstırabın, emek ve dilek birliklerinin ürünüdür:  

    “Bizim milliyetçiliğimizin şuuru, daha ilk istilâlarla başladı. 

Moğollarla Haçlılara karşı Anadolu Türk kalesinin 

muhafızlığını yapan Selçuklular bu şuura ilk ışığını verdikleri 

gibi, Anadolu'daki beylikleri birleştirerek millî birlik kurmak 

davasını, daha başlangıcından itibaren programlaştıran 

Osmanoğulları da bütün şuura sahip milliyetçi 

büyüklerimizdir. Yıldırım Bayezid'de tamamlanacakken hain 

Timur tarafından darbelenen millî birliğimizi tekrar kurmaya 

muvaffak olan Fatih Sultan Mehmet ve Türk-İslâm zincirini 

içinden parçalamaya çalışanları tepeleyerek kültürümüzün 

kaynakları olan İslâmî iktidarı Oğuz çocuklarına devreden 

                                                
377 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 120. 
378 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 146. 



 

 

 

 

206 

 

Yavuz Selim, milliyetçilik davamızın asıl kahramanlarıdır. 

Osmanoğulları altı asırda Yunus'lar ve Sinan'lar, Fuzulî'ler ve 

Akif'ler verdiler. Müslüman Türk'ün cihan tarihinde pek 

muteber bir sanatı, insanlığa örnek bir ahlâkı meydana geldi. 

Saadet ve fazilet semalarında uçan Türkler, bu yüksekliğe 

ancak İslâm’ın kanadıyla yükseldiler. Dokuz yüz yıl İslâm, 

Türkün ruhu oldu.”379  

 

     Topçu, millet fertlerinin ruhlarının gerçek yaşını, geçmişte asırlarca 

beraber yaşayışın neticesi olan kader birliktelinin belirlediğini söyler: “Bir Türk 

ferdi, biyolojik bakımdan yirmi, otuz kırk veya yetmiş, seksen, doksan 

yaşında olabilir. Fakat ruhî bakımdan o, bin yaşındadır. Türkün tarihi kadar 

eskidir. Ancak bu bin yıllık şuura sahip olmak lâzımdır. Şahsiyetimiz, yüzlerce 

yıllık ruh yaşımızın şuurundan ibaret bir sentezdir. İnsan denen şahsiyet, 

köklerini maziye salmış bir ağaç gibidir. Kökler yüzyılların derinliğine 

gömülürse, şahsiyet büyüktür. Bin yılları aşarsa şahsiyet harikadır” 380 

   Topçu, mazisinden habersiz olan ya da gözlerini kapayıp geçmişindeki 

mefahir vesilesi olaylara ilgisiz kalan fert ve milletin durumundan endişe 

etmektedir: 

    “Kökler kırk, elli yıllık olunca şahsiyet hastadır, buhran 

geçirmektedir ve tedaviye muhtaçtır. Kurtarıcı el 

beklemektedir, öyle bir el ki, bu ağacı yüzlerce yıllık mazinin 

sağlam, ruh ve hayat dolu topraklarına gömsün. Şahsiyet, 

mutlak manada bütün maziyi, mazi olaylarının muhteşem 

sentezini kaybettiği zaman, işte bu insanları tımarhane 

kliniklerinde buluyoruz. Hafızasız fert olmadığı gibi, hafızasız 

millet de olmaz. Mazide bir milleti kurmuş olan ve millet 

hafızasının bütün servetini teşkil eden yaratıcı kuvvetler elde 

tutuldukça o millet kendi şahsiyetine bürünmüştür. Ancak o 

millet, ruhen istiklâline sahip sayılır. Mazinin bu ulvî mirasına 

                                                
379 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 147. 
380 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 161. 



 

 

 

 

207 

 

mukaddesat denir. Büyük milletler muhteşem mazilerinin 

sahibi oldukları için, daima büyüktür.”381 

 

    Topçu, milliyetçiliğimizin dayandığı esasları şöyle özetler: 382 

1- Millet dini, onun ahlâkını, örflerini ve kalbini yoğurmuş, Türk-İslâm 

medeniyetine yön ve kaynak olmuş İslâm dinidir. 

2- Büyük vatan Anadolu toprağıdır. 

3- Soyumuz, Oğuz çocuklarının, Anadolu'nun dokuz yüz yıllık tarihi içinde bu 

topraklarda kaynaşmalarla eriyip aslını kaybetmeyen Türk soyudur. 

4- Dilimiz bu ülkede yüzyıllar boyunca devam edegelen tarihî olgunlaşma 

içinde varlık kazanan müşahhas ve zengin Türk dilidir. 

5- Devlet, büyük çoğunluğu köylü olan kitlenin iradesini yaşatan merkeziyetçi, 

otoriteli ve mesuliyetli devlettir. 

6- İktisadî sistemimiz, halkın bütün içtimaî ihtiyaçlarını karşılayan ve her ferdi 

iş ahlakıyla seferber eden asrın geçer deyimiyle ruhçu sosyalist sistemdir. 

 

 

3.5.4- İslam Milliyetçiliği 

 

     Nurettin Topçu’nun milliyetçilik görüşleri dizgesinde yukarıdaki başlık 

şaşırtıcı ve çelişkili bulunabilir. Topçu’nun İslam’a endeksli milliyetçiliği 

reddettiğini ve eleştirdiğini daha önce söylemiştik. Topçu, İslam milliyetçiliğini, 

“İslamcılık” düşüncesi gibi milliyetçiliği savunurken tüm Müslümanların aynı 

milletten olduğunu söyleyen anlayış değil; bir binadaki harç misali bir milleti 

millet yapan tüm unsurları birleştirip bir arada tutan bir güç olarak 

değerlendirir. Onunki hoyrat ve kaba bir şovenizmin yerine, kaynağını önce 

insana, sonra İslam’a dayayan spritüalist bir milliyetçiliktir383. 

 

                                                
381 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 160-161. 
382 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 156-157. 
383 Orhan OKAY: Bir İdealistin Ölümü, Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 1976), 46. 



 

 

 

 

208 

 

     Milliyetçiliği maddeci ve ruhçu diye tasnif eden Topçu, Turancılığı maddeci 

milliyetçilik olarak kabul eder. Ziya Gökalp, Turancılığı ümmetçilikten 

milliyetçiliğe geçiş diye adlandırır. Fakat o ruhçu milliyetçilikten maddeci 

milliyetçiliğe geçiş yapmıştır. İslam’ın birleştirici ruhundan uzak olan maddeci 

milliyetçiliğin yapısı gereği birlik yapamayacağını söyleyen Topçu: “Irk sade 

kendi varlığı ile birlik yapamaz. Maddi unsurların esaslı karakteri, daima 

bölünebilmek, sonsuz parçalara ayrılabilmektir. Ruh cevherinin temel yapısı 

birliktir, çokluk içinde birlik yaşatmaktır.384 Bundan dolayı Topçu, 

makineleşmeyi, hızlı şehirleşme ve kente göçü maddileşme ve özden kopuş 

olarak değerlendirir. Bu nedenle Anadoluculuk düşüncesini şekillendirme 

sürecinde kentte bu düşünceye yönelik steril ortam 

bulunmadığından/kurulamadığından Topçu, kır/köy’ün bozulmamış 

ortamında bu fikrin daha fazla neşvü nema bulacağını savunmakta ve 

görüşlerinde derin bir Anadolu köylüsü sevgisi yatmaktadır.385 Kır-kent 

bağlamında yapılan zorunlu tercihle birlikte düşünceler, arka planda 

romantikleşirken; yapılması gerekenler de altın çağa ertelenerek 

ütopyalaşmıştır. 

 

    Topçu, milletin iki kaynaktan doğduğunu söyler: ”Onun maddi yapısını 

teşkil eden Oğuzlarla, ruhunu meydana getiren İslam dini.”386 Bunların 

birbirinden ayrılamayacağını eğer ayrılırsa ortada ölü bir ceset kalacağını 

düşünmektedir. Ona göre: “Bizim milletimizin hayati kuvvet kaynağı İslam 

dinidir.“387 İslam dini tarihi kökenlerimizde derinden etki yapmıştır. Türkün 

Müslüman olması, maddî hayattan ruhî hayata geçişi diye 

vasıflandırılabilir:388 

      “Biz Anadolu'nun coğrafyasında İslâm’ın ruhunu yücelten 

ve toprağın çehresine İslâm’ın ruh ve karakterini sindiren 

ruhçu bir milliyetçilik davasına bağlanıyoruz. Milletimizin 

                                                
384 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999),145 
385 www.ata.boun.edu.tr 
386 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999),152. 
387 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 152. 
388 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 302. 



 

 

 

 

209 

 

hayat anlayışı, ahlâkı ve gelenekleri asırlar içinde İslâm’ın 

uzvu ile kaynaştı ve ondan ayrılmaz oldu. Turancılar, 

Anadolu'da bugünkü ruhumuzu kazanmadan önce Orta 

Asya'da bağlandığımız geleneklere ve soy esasına dayanan 

bir milliyetçilik iddiasını yaşatıyorlar ve Anadoluculuğun 

gerçekçi ve ruhçu milliyetçiliğine maddeci ve ütopist bir 

milliyetçiliğe karşı koyuyorlar. Onların dışında, hiçbir esasa 

dayanmayarak milliyetçi olduklarını ileri sürenlerin bu 

iddiaları ise, manasını bilmedikleri yabancı dilden bir kelimeyi 

kullananların halinden ileri gitmemektedir.”389  

 

     Anadolu’nun kapısını Malazgirt’te açarak bahtiyar İslâm beldesi yapan 

kuvvet, Haçlıların, Müslümanlarınkine kat kat üstün kuvvetlerle hoyrat ve 

kaba kuvvetlerle Bizans'tan Kudüs'e kadar uzanan bir vahşet şeridi halinde 

tekrar tekrar saldırmalarına390 karşı bu ülkeyi sapasağlam tutan kuvvet,  

Anadolu’nun kendi halkına kutsal vatan olan toprağına saçılan bu ahlâk aşkı,  

burayı yeni bir medeniyet içinde tekrar canlandırmıştır.  Topçu, bu cevherin 

kaynağını şu şekilde açıklıyor: 

     “Millet var olmadan önce, bir zümre insanın yalnız 

istismarına yarayan ölü bir coğrafya ve henüz bir kütlenin 

şuuru olmamış bir tarih vardır. Bir insan kütlesi, böyle bir 

coğrafya ve tarihten yapılmış bir kaderin içine gömülü 

yaşamaktadır.   Günün birinde bu kütlede, bir coğrafya ve 

tarih çemberinin içerisinde, daha birçok değerleri toplayarak 

hepsini birlikte bir şuur ve irade haline getirici hamle gözükür.     

Biz bu kuvvet iradesini, fertte var olmak iradesinin karşılığı 

olan bu yapıcı aşkı, İslâm dininden, onun âleme yayılma 

idealinden aldık. Millî tarihimizi bu topraklara eken, bütün 

gazilerin kılıçlarının kabzasında kazılı “ALLAH” adı ve millet 

şehitlerimizin son nefesinde yazılı “ŞEHADET KELİMESİ” idi. 

                                                
389 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 158-159. 
390 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih ( İstanbul, 2003), 93. 



 

 

 

 

210 

 

Hepsi, kâfirlere karşı cihat açtılar ve harp sancaklarının 

gölgesinde iki rekât namaz kılarak gaza meydanına atıldılar. 

Esir ettiği düşmanının hayat ve hürriyetini bağışlayan 

Alpaslan’dan tutun da, Mısır seferinden dönüşte âlimin atının 

ayağından kendi üstüne sıçrayan çamur parçasını varlığına 

şeref sayan Yavuz Selim'e kadar milletimizin velisi olan bütün 

büyük ruhlar, Allah davasıyla savaştılar ve âleme Allah emri 

saçtılar. Onların muvaffakiyetlerinin sırrını, kılıçlarının 

kabzasıyla kalplerinin içine kazılı olan bu kelimede aramak 

lâzımdır. Millet hayatını kurucu olan bu hamle, ister dil ve kül-

türden, ister ırktan, ister ekonomi hırsından, isterse dinden 

gelsin, zümreyi kendi kapalı dairesiyle kuşatıp sıkı bir birlik 

sistemi kurmak suretiyle, zümrenin o zamana kadar sade 

istismar ederek üzerinde barındığı coğrafyaya, onu insanla 

birleştirici bir ruh verir, insanların benliğiyle kaynaştırır; o 

coğrafyanın üstünde, onun zarurî eseri halinde ırkı yaratır ve 

yine onun kendisine özel ekonomisini meydana koymak 

suretiyle, coğrafyayı milletin asla ayrılmaz parçası haline 

getirir. Adetâ coğrafya yani vatan, millet fertlerinin müşterek 

ruhunu kendinde taşır. Yine bu coğrafya üstünde bir kader 

beraberliği, saadet ve felâket ortaklığı demek olan tarih, 

millet hayatını kurucu olan ilk hamlenin yüzyıllar içindeki 

hareketleriyle meydana gelir.”391  

 

     Topçu’ya göre Kur’an, Türk-İslâm ruhunu parçalanmaz bir bütün halinde 

birleştirilmiştir.392 Kur’an’ın, zulmün karşısında sabrı, kinin karşısında affı 

koyan, ölümü ümit ile karşılayan, sonu olan varlığımızı sonsuzluğun yolcusu 

yapan ve Allah’ı insanda tanıyan, insan anlayışı… İslâm idealizmi, Asya'nın 

                                                
391 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 127-128. 
392 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998), 64. 



 

 

 

 

211 

 

putperest realizmine galebe çaldı. Topçu, bu durumu İslâm 

spirtualizmi(ruhçuluğu) olarak tanımlar.393 

 

      İslam özünü milliyetin unsurlarıyla birleştirme düşüncesi, Turancılarla 

Anadolucuların arasındaki en temel farkı teşkil etmektedir. “Anadolucular, 

gerçek milliyetçiliğimizi bin yıllık tarihimizden çıkararak onun kalbine İslâm’ı 

koydular. Turancıların maddeci ütopizminin ve altı okluların kaba maddeci 

realizmine karşılık Anadoluculuğun getirdiği ruhçu idealizm, coğrafyanın 

gerçeğinde ebedîliğe göz koyan ruhların selâmet davasını yaşatıyordu. 

Evvelkiler gibi o bir inkâr davası da değildi. Belki bin yıllık tarihin ruhundan 

sızan ilhamın mahsulü olmuştu. Gönülleri Cengiz Han'a değil Yıldırım Han'a, 

vicdanları boşluğa değil ebedîliğe götürüyordu. Bu ruhçu milliyetçiliğin 

temellerini Melikşah'ın ve Mevlâna'nın, Yunus'larla Yavuz'ların kurduğu kabul 

edilmelidir.”394 

 

 

  3.5.5-  Müslüman Anadolu Sosyalizmi   

 

     Nurettin Topçu'nun en çok şimşekleri üzerine çeken görüşü, milliyetçiliğe 

içtimaî bir muhteva vermesidir. N. Topçu, İslâmiyet’in temel prensipleri, İslâm 

peygamberi ve ilk İslâm halifelerinin vücut verdikleri içtimaî nizam ve nihayet 

Osmanlı devletinin iktisadî sınıfların teşekkülüne imkân vermeyen cemiyet 

nizamından çıkarak, İslâmî bir toplumun iktisadî nizamını cemaatçilik veya 

günün geçerli deyimi ile sosyalizm olarak nitelendirdi.395 Topçu, bu toplumsal 

görüşündeki sosyalizm ibaresinden dolayı çeşitli çevrelerce eleştirilmiştir. 

Hatta kimi kişiler “Biz müslümanız elhamdülillah, biz sosyalist değiliz” 

diyorlardı.396 Bunun sebebi meselenin yeterince anlaşılmamasına ve 

kelimeye duyulan husumete bağlanabilir. Oysa Topçu’nun 1950’den itibaren 

                                                
393 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih ( İstanbul, 2003), 45. 
394 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 157. 
395 D.Mehmet DOĞAN: Türk Düşüncesinde Nurettin Topçu’nun Yeri, Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul 1976), 8. 
396 A. Nuri YÜKSEL: “Mektep İnsan N.Topçu”, Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 1976), 70. 



 

 

 

 

212 

 

ileriye sürdüğü fikirlerinde bir değişiklik olmamıştır. Eskiden söylediklerini 

daha değişik biçimler ve yazılarda tekrar etmiş, ileriye götürmüştür.397 Bu 

yanlış anlaşılma Topçu’nun kurucuları arasında olduğu Aydınlar Ocağından 

ayrılmasına sebep olmuştur.398  

  

     Topçu, bir taraftan anti-kapitalist ve anti-komünist bir düşünce sistemini 

savunurken, öte taraftan “sosyalizm” kavramını fikir dünyasında önemli bir 

yere sahip kılmıştır. Topçu,“İslam sosyalizmi”, Anadolu İslam sosyalizmi”, 

“Müslüman Anadolu sosyalizmi”, ”İslam’ın ruhçu sosyalizmi” gibi 

kavramlaştırmaları soğuk harbin kavramlar savaşı döneminde bulunduğu yer 

itibariyle cesaretle kullanmıştır.   

 

    “Sosyalizm, 19. asırda doğan ve büyük sanayi işçilerinin yaşama 

şartlarıyla refah vasıtalarında cemiyetin diğer fertleriyle eşitlik temini için 

ortaya konulmuş olan ekonomik doktrinlerin umumi adıdır.”399 Topçu 

sosyalizmi ikiye ayırır: 19.yüzyıldan önceki bölüşmeci sosyalizm ve 19. 

yüzyıldan sonraki modern sosyalizmdir. 400  Topçu, kendinde ifadesini bulan 

sosyalizm kavramının içini birinci gurup sosyolojiden ilham alarak 

doldurmuştur.  Topçu’nun hedefi bütün kurumlarıyla birlikte nasıl bir devlet ve 

toplum düzeni kurması gerektiğiydi. 

 

    Topçu’nun bu tezini anlayabilmek için, onun çalışmalarında ortaya 

koyduğu bakış açısından ve kullandığı kendine has terminolojiden hareket 

etmek gereklidir. Ancak o zaman Topçu’daki “Sosyalizm” ifadesi gerçek 

anlamını bulacaktır.  

 

    Sosyalizm teriminin komünistler tarafından kullanılması, bu sistemin 

doğrudan doğruya komünizm ile karıştırılmasına sebep olmuştur. Geri 

                                                
397 Mustafa KUTLU:”Nurettin Topçu İçin Biyografi Denemesi”, Hareket Dergisi, s.112 
(İstanbul, 1976), 119. 
398 Süleyman Seyfi ÖĞÜN: a.g.e., 171. 
399 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 231. 
400 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 231. 



 

 

 

 

213 

 

memleketlerde cahil tabakalar sosyalizm deyince komünizmi anlıyor ve 

bilgisizliklerinin kurbanı olarak, kendi haklarında müdafaa davasını düşman 

bir dava ile karıştırıyorlar.401 Bu manada Şeriati, “Batı, sosyalizmi kendi 

menfaatleri doğrultusunda şekillendirmiştir”402 diyerek sosyalizm üzerindeki 

kara bulutları dağıtmaya çalışmıştır.  Bu bilgisizliğin ancak milli eğitim ile 

çözülebileceğini ifade eden Topçu, sosyalizm ifadesinden kastının ne 

olduğunu net olarak açıklamaktadır: 

   “Her şeyden önce bu topraklarda büyük devlet olarak 

yaşayabiliriz. Müslüman Türk’ün devlet telâkkisi, Müslüman 

Anadolu’nun sosyalizmidir. Bu kelimeden gocunan Türk 

çocuklarının bu hali, saflıkla bilgisizlikten başka bir şey 

değildir. Müslüman Anadolu’nun sosyalizmi demek, İslam’ın 

ruh ve ahlâkına sahip olacak Anadolu’nun insanını ve bütün 

hayat kuvvetlerini, ferdi menfaatlerle ihtirasların sınırları 

dışına çıkarıp bir ilâhi bölgede, tam iktidarı ile sağlam 

iradenin disiplini altına, millet selâmeti yolunda toplulukla 

seferber etmek demektir.”403 

 

    Topçu’nun savunduğu sosyalizm, Marksist anlamda, katı materyalizmi 

savunan bir sosyalizm değildir. O, “ruhi varlığı ve ferdi iradeyi reddeden, 

eşitlik adına insan hürriyetlerini harcayan, milletin hayat kaynaklarını bertaraf 

eden, kini kinle yok etmeye çalışan, ilkel anlamda eşitlik güden, hasta ruhlara 

hitap etmektedir.”404 Topçu’nun sosyalizmi İslam’la birleştirmedeki amacı 

İslam iktisadının tam ve anlaşılır bir tarifini yapmaktan ibarettir.405 Ertan 

Yülek, Topçu’nun bu tezi savunmasındaki başka bir gerekçeyi şöyle açıklıyor: 

“1963 sonunda Milliyetçiler Derneğinde ciddi ayrışma oldu. Nurettin Topçu 

                                                
401 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 180. 
402 Ali ŞERİATİ: Allahperest Sosyalist, Haz. Ertuğrul Cesur, İslamiyât, c.5, s.2 (Ankara, 
2002), 73. 
403 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 25. 
404 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 240. 
405 Ali BİRİNCİ:” Nurettin Topçu’nun Sohbetlerinden Hatırada Kalanlar”, Hece Dergisi, 
s.109(Ankara, Ocak 2006), 441. 



 

 

 

 

214 

 

merhum bütün gençlerin sola meyil ettiğini görünce o gençlere sahip 

olabilmek için “İslam sosyalizmi” tezini ortaya attı.“406  

 

     Ondaki sosyalizm düşüncesi insanı merkeze alan, onu yaşadığı toplum 

içinde anlamlandıran milliyetçilik ve dindaşlıkla barışık yani “maddeyi idare 

eden ruh” olarak hümanist sosyalizme yakın bir sosyalizmdir.407 Müslüman 

Anadolu sosyalizminin genel esasları, komünizmin ve kapitalizmin dışında, 

ahlakı esas alarak, sosyal adalet, milliyetçilik ve maneviyatçılığa 

dayanmaktadır.408 Sınıf farklılıklarından boyunduruğundan kurtulmak ve 

toplumsal adaleti sağlamak ancak sınıfsız, eşitlikçi bir birliktelikle 

mümkündür.409 

 

    Topçu, sosyalizm görüşünde “Bizim sosyalizmimiz İslâm'ın ta kendisidir.” 

diyerek  dini merkeze alır.410 Bu dâva, İslâm’ın özünde barınan hak davasıdır. 

Sosyalizm, çiğnenmesi halinde Allah'ın da affetmeyeceğini bildirdiği kul 

hakkının müdafaasıdır.411 

    “Dâvamız, İslâm ahlâkına dayanan bir cemiyet düzeni 

kurmaktır. Her tarafı hürmetsizlikle tarumar edilen bir 

cemaate hürmet, her uzvu haksızlıkla yaralanan bir hayata 

hakkaniyet, her hareketi hemcinsine zulüm olan bir insanlığın 

kalbine sevgi ve merhamet doldurmak istiyoruz. Bütün 

bunları yaparken, varlığımızı her taraftan çeviren hırslara 

menfaatler gibi içteki düşmanlarla kökleri dışarıda bulunan 

içimize sokulmuş düşmanları yenmenin yalnız iman ve iktidar 

ile mümkün olacağına inanmaktayız.”412 

 

                                                
406 Ertan YÜLEK: Bir İdeal Adamı, Bir Derviş, Bir Kâhin: Nurettin Topçu, Hece Dergisi, 
s.109(Ankara, Ocak 2006), 459. 
407 Lütfü ŞAHSUVAROĞLU: Nurettin Topçu (Ankara, 2002), 63. 
408 Erkan PERŞEMBE: Nurettin Topçu’da Müslüman Anadolu Sosyalizmi, İslamiyât, c.5, s.2 
(Ankara, 2002), 95. 
409 Ali ŞERİATİ: a.g.e., 72. 
410 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 174. 
411 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 180. 
412 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 174. 



 

 

 

 

215 

 

   Topçu’nun, İslam’ı iktisat sistemi içinde yapıcı ve şekillendirici unsur olarak 

görmesi, Max Weber’in bir dinin o ülkenin ve fertlerinin ekonomik tercihleri ve 

başarısı noktasında etkili olduğu413 teziyle benzerlik göstermektedir. Weber’in 

bu tezindeki doğruluk Nurettin Topçu’yu desteklemektedir.      

  

    Sosyalizm, İnsanları ferdiyetçilikten kurtarmak için414 nefsimizin müdafaası 

için değil de Allah’ın emri ve insanlığın hak davası olarak415 kirli yüzlerin, 

hayâ bilmez bakışların sızıntısı olan hırs ve haset çamuru ile tertemiz toprağı 

kirlenmekten koruyacak elleri yeryüzüne hâkim kılmak için416 gereklidir. 

Kimsesizlerin, zavallıların acılarından ilham alan bu feryadın bir adı İslam’ın 

merhamet ahlâkı, öbür adı ruhçu sosyalist ahlakıdır.417   

 

   Topçu, öncelikle, insanı nefsine esir eden cehennemi kuvvetlerin en belalısı 

olan para sevgisinden diğerkâmlık sevgisine insanları irca etmek gerektiğini, 

bunun için de ferdi hırsların sonsuzluğunu köstekleyici, insana ruhi varlığıyla 

baş başa dost yaşama imkânını veren bir cemiyet nizamının kurulması lâzım 

geldiğini belirtir. Fakirlerden ve esirler gibi yaşayan insanlardan önce 

hırslarına esir olan zenginlerle sefihlere acımasını bilenler, İslâm 

sosyalizminin kurucusu olacak olanlardır.418 Sosyalizm düşüncesini hayata 

geçirmenin gereklerini Topçu şöyle açılıyor: 

    “Her tarafı yaralı bir millet vücudunun parlak görünüşlerine 

aldanmayarak onun tedavisine el uzatmak için, sosyalizmin 

milliyetçi ve ruhçu şeklinin en iyi çare olduğuna inanıyoruz. 

Bunca parlak şekillerin altında biz pekiyi görüyoruz ki, bu 

vatanda toprak sahipsiz, gençlik sahipsiz, insan sahipsizdir. 

Oyunu kullanan, lâkin kendi okuttuğu evlâdı kendi dilinden 

anlamayan, Batı'nın bütün lüks vasıtalarını kullanan, lâkin 

kullandığı sermaye kendinin olmayan, kendi ekmeği ile 
                                                
413 Max WEBER: Protestan Ahlâkı Ve Kapitalizmin Ruhu (Ankara, 1997), 35. 
414 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 173. 
415 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 179. 
416 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 173. 
417 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998), 62. 
418 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999),189. 



 

 

 

 

216 

 

beslediği basını yine kendi mukaddesatına kıvılcımlar ve 

salyalar sıçratan, din adamı, büyücüsü ve üfürükçüsü ile 

elele veren, münevveri, halkının dilini koparmaya hevesli bir 

milletin perişan talihini tersine çevirip parlatacak olan, olsa 

olsa Anadolu'nun bütün ruhu ile bağlanabileceği İslâm 

Sosyalizmi'dir.”419  

   Topçu, Müslüman Anadolu sosyalizminin İktisadî esaslarını, milletimizin 

inançlarıyla örfleri, ahlâkı ve tarihinin ortaya koyduğu bütün değerlerle 

sınırlanmış, mukaddes toprağa kazma vurmaktan usanmayan kolları kalbe 

bağlayan kuvvet, tarihe, mukaddesata ve hürriyetimizi boğmayan makul ve 

mutedil bir eşitliğe dayanacak hak sistemi420 olarak tanımlamıştır. Diğer 

ifadeyle hedef, cemaatin ruhunu kurtarmak, iktisadî hayatımıza sağlam 

temeller aramaktır.421 

 

   Topçu, öncelikle hakla elele veren bir iktidardan mülhem422devletçi bir 

yapıya sahip iktisat sistemini savunmaktadır.423 Bu sistem otoriteli ve 

merkeziyetçi, yani sıkı devlet kontrolü altında iş gören, kendi bünyemize 

uygun,424 otoriteye dayanan milliyetçi425 özelliklere sahip olacaktır. Çünkü 

devletin müdahale etmediği bir toplumda adaletsizlik, çeşitli biçimleriyle 

sömürü ve çarpıklık olarak ortaya çıkar.426 

 

   Adalet dinin iktizasıdır ve sosyal barış için de adalet şarttır.427 Topçu, temeli 

adalet ve eşitliğe dayanan sosyalizmi gerçekleştirebilmenin temel şartını, 

çoğunluğu çiftçi olan Anadolu köylüsünü, toprağa bağlı insanını, toprağın 

sahibi, hâkimi yapmak ve alın terinin meyvesi olan mülküne değer vererek, 

                                                
419 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 169. 
420 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 112. 
421 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 156. 
422 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 174. 
423 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 155. 
424 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 111. 
425 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998), 122. 
426 Fazlur RAHMAN: a.g.e., 145. 
427 Prof.Dr. Mehmet ŞEKER: İslam’da Sosyal Dayanışma Müesseseleri (Ankara, 2000), 52. 



 

 

 

 

217 

 

üretimi sosyalleştirici bir çalışma nizamı sağlamayı amaçlamaktadır.428 

Çünkü köylünün kuvveti, şahsiyeti, ruhu toprakla bir bütündür ve toprakla 

yaşar. Toprağın, çalışan eller arasında eşitlikle bölünmesi de zarurettir429. 

Aksi halde köylü, şahsiyetsiz, kudretsiz, ümitsiz, mesuliyetsiz olacaktır. 

Köylüsünün toprak karşısındaki yokluk denen felaketine lâkayt bir devlet, bu 

haliyle kendi bünyesinde anarşizme hayat verici olur.430  Bu dengesizliği 

gidermek milliyetçiliğin ruhuna en uygun tarzdır.431 

 

     Topçu, bütün vatandaşları iş sahibi yapmayı, işsiz insan bırakmamayı, 

devletin vazifesi sayar. Ona göre, mülk sahibi olmayan fert, hür şahsiyetiyle 

işinin sahibi olamaz. Bu sebepten, işçinin herhangi bir nispette fabrikanın 

kazancına ortak edilmesi lazımdır. 432 

 

   Topçu’ya göre, çalışmanın sahibi olan çiftçiye, muhtaç olduğu kadar toprak 

mülkiyeti verilmelidir.433 Topçu, toprağı ikiye ayırmayı tasarlar. Bir kısmı tam 

manasıyla devletleştirilmeli ve büyük üretim sahası olmalı, diğer kısmı 

eşitlikle köylüler arasında bölünmelidir. Birincisi devletin büyük istihsalini 

sağlar; ikincisi ise köylünün şahsiyet, hürriyet ve refahının teminatı olur.434 

 

     Topçu’nun iktisadi görüşlerinde emek önemli bir yere sahiptir. Köylünün 

emeğini değerli kılacak ve Yarınki Türkiye'nin kalkınmasını, ahlâk nizamı 

içinde sağlayacak sistemi Topçu, kooperatifçiliğe dayanan devlet sosyalizmi 

olarak belirler.435 Devlet iktisat projesini dikkat ve disiplinle tatbik ederse, 

Anadolu köylüsü, toprağın olduğu gibi fabrikanın da sahibi haline gelecektir. 

Üretimi ve tüketimi de denetleme görevini yüklenen kooperatifçilik emek ile 

                                                
428 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 68. 
429 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 309. 
430 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 35. 
431 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998), 178. 
432 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 45. 
433 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 45. 
434 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998), 179. 
435 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 108. 



 

 

 

 

218 

 

sermaye arasındaki çelişkileri sona erdirecek çalışana karşılığını hakça 

verecektir. 

     “Devlet programı,  devlet teşebbüsü ve devlet kontrolüne 

dayanan; devletin ortak işleteceği mahallî kooperatiflerin 

sermayesini kullanan, köylünün emeği ile çalışan, kârına 

köylüyü ortak yapan sosyalist sistem.436 Anadolu halkı, her 

tarafı ecdadının kanlarıyla beslenen bu topraklarda, ırgat 

halinde çalışmaktan, ağaların ve vicdansız bir tüccar sınıfının 

esiri olmaktan kurtularak, insanlık içinde iktisadî istiklâlinin 

gerçek zaferini kazanmış olacaktır. Emek ve alın teri 

harcayan insanlığına karşı borcunu ödeyerek içtimaî adalet 

davasını da kazanacaktır. Hem de bu davayı kendine kalkan 

gibi kullanarak, insanlığın ruhunu, habis bir ameliyatla çıkarıp 

atan komünizm belâsından millet bünyesini ancak, bu şekilde 

kurtarabiliriz.”437  

 

      Topçu, anti-komünist bir düşünceye sahiptir. İslam Sosyalizmi tezini 

materyalist sosyalizmin önüne geçmek için savunmuştur.438 Komünizmin 

zehirli tırnaklarından korunmak için, kendisinin bütün gelenekleriyle millî 

hususiyetlerini bünyesinde birleştirmiş bulunan ruhçu ve milliyetçi sosyalizm 

olacaktır.439 Topçu bir gün komünizm ile ilgili kendisine sorulan soruya: 

“komünizm yanlış ve gayr-i tabii bir ideolojidir, dünyayı ifsat etmiştir. İşçileri, 

yoksuları, istismar etmiştir, milyonlarca insan katledilmiştir. İnsanın insani 

taraflarını görmemiştir, yaratanını tanımamaktadır. Gençliği yanlış yere 

sürüklemiştir, bir müddet sonra intihar edecektir.440  

 

  Topçu, Köylünün büyük şehirlere göç etmesini arzu etmez. Büyük şehirlere 

yığılmayı önlemek için fertleri bulunduğu yerde istihdam edecek 

                                                
436 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 155. 
437 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 108. 
438 Ali BİRİNCİ: a.g.m., 441. 
439 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 111. 
440 Ertan YÜLEK: a.g.m., 459. 



 

 

 

 

219 

 

yapılanmaların teşekkül edilmesini tavsiye eder. Çünkü şehirler 

dejenerasyonun, özden kopuşun ve çirkin yüzlü batı medeniyetinin adresidir. 

“Şehirleri insanlara, sert ve çekici kokularla büyüleyici karanlık bir zindan 

yapan batı medeniyeti, binlerce esirin emeği ile dünyanın çocuklarını 

eğlendirici oyuncaklar hazırlayan büyük bir zulüm cihazıdır. İnsana saygının 

azaldığı devrimizde alış-veriş münasebeti de bir zulüm münasebeti haline 

gelmektedir.”441 

 

        Topçu, millet ve millet mukaddesatı adına bir tehditten sürekli tedirginlik 

duyar. Bunu komplo teorisi, yersiz kaygı olarak değerlendirenler olsa da 

Topçu’yu zamanla haklı çıkaran bir fenomendir. Bu olgu Yahudi milleti 

varlığıdır. Ona göre, büyük sanayi Yahudi’nin elindedir ve Yahudi, 

Alparslan’ın asil çocuklarını esirler gibi pençesine takmış, o uzaktaki kıta’dan 

gizli teşkilâtla emirler ve fermanlar getirtip, bu toprağın asıl sahibi olan 

köylünün çocuğunu esir etmiştir: 442  

 

     Bunun karşısında, kurtuluş ancak, ruhları Allah yolculuğunda selâmete 

ulaştıracak, ruhçu ve İslamcı bir sosyalizmin eseri olabilir. Bu zafere 

ulaşmanın şartı ve çaresi ise, hakkın ve vicdanın katili olan hürriyetleri yok 

ederek onun yerinde çalışanların, düşünenlerin, sevenlerin ve acıyanların 

haklarıyla hürriyetlerini yaşatabilmektir.443 Bu da Topçu’nun tasarladığı 

bahtiyar beldeyi oluşturacaktır: 

     “Biz bedenin zalim hazlarıyla çılgınlaşarak gülen yüzler 

istemiyoruz. Onlar kendi naraları arasında mazlumların 

boğulan feryadını hazırlıyorlar. Bize mazlumların, hakkı ile 

vicdanına birlikte kavuşmuş sevinci ve zalimlerin de 

ruhlarındaki kirlerden temizlenerek güzelleşen yüzlerinin 

neşesi lâzımdır. Sevinçle merhametin, aşk ile saadetin 

birleştiği yüzlerdeki vakar ve necabet, bahtiyar beldenin 

                                                
441 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 49. 
442 Nurettin TOPÇU: Millet Mistikleri (İstanbul, 2001), 92. 
443 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972),341. 



 

 

 

 

220 

 

insan yüzlerinde parıldayan bayrağıdır. Hilekâr ve habis 

ruhların çirkef bakışını ondaki saadet alâmeti sayan 

zulümlere hayran gönüller kendi içlerini yoklasınlar. Orada 

gerçek saadet ve kendine yeterli tatmin yerine muradına 

ermiş kin ile kızgın haset fırtınasından başka bir şey 

bulmayacaklardır. Huzur içinde durulmuş, kaderine minnetle 

gülümseyerek Allah'a çevrilmiş bakışlar, aradığımız bahtiyar 

beldenin ilâhî manzarasıdır. Her ferdinin, başkalarının 

lokmasındaki bolluğa bakarak Allah'ına şükrettiği bir belde, 

saadetle fazileti birlikte sunarak, insanları Allah'a 

yaklaştırabilir.”444  

 

 

 

    3.6- ANADOLU’NUN DİNAMİKLERİ 

     

 

   Tarihimiz ahlak abidesi şeklinde karşımızda duruyor. Dilimizden 

kültürümüze, felsefemizden iktisadımıza kadar tüm tarihimiz onur vesilesi. 

Türk’ün kılıcı ülkeler fethederken, Türk’ün zekâsı da kelimeler fethediyordu. 

Ülkeler ne kadar bizimse kelimelerde bizimdi.445 Fakat tarihi ve bu vatan 

üzerinde yaşanmışlığı gençliğe aktarmamak, cemiyeti bildirmemek vatan 

ihaneti ile eşdeğerdi. Nurettin Topçu, Anadoluculuk davasını sağlam temeller 

üzerine oturtma arzusundadır. Bundan dolayı Anadolu eksenli milliyetçilik 

anlayışında Anadolu’nun tarihinden günümüze süzülerek gelen gerçeklerini 

ve bunun hale uyarlamasını aktarmayı vazife addetmektedir. 

 

 

 

 

                                                
444 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 342. 
445 Cemil MERİÇ: Jurnal, (İstanbul, 1997), 70. 



 

 

 

 

221 

 

3.6.1- Milli İrade 

 

     İrade: “bir şeyi yapmak ya da yapmamak konusunda karar verebilme ve 

bu kararı yürütebilme, isteme, dileme”446 anlamlarına gelir. Milli irade deyince 

bu etraflı bir mana kazanmaktadır. Tüm halkın, vatandaşın ve tek tek 

bireylerin aynı milli mefkûre doğrultusunda fikir ve gönül birliği yapmalarıdır.  

    

     Millette irade, coğrafya ve tarihten meydana gelerek millet vücuduna, 

kendine özel hareket verir, onun sonsuz cilveye sahip hareketlerini yaratır. 

İrade, milletin ruhunu teşkil eder.447 Bir iradesi olan millet olmadan önce 

vatan ölü bir coğrafyadan ibaretti. Burada yaşayan insanların ortak şuuru, 

din, dil, dilek ve çile birlikleri bir irade ve vatan oluşturdu. Topçu’ya göre milli 

iradenin hayat kaynağı tarih şuurudur. Millet de fert gibidir. Çocukluğu ve 

gençliği, erginliği ve kemali vardır. Yaşadıkça olgunlaşır.448  

 

    Milli iradeyi tarih tesis eder; fakat daha önce belirttiğimiz gibi tarihimiz 

İslam dininin hayatımıza girmesiyle birlikte yeni bir şekil almış ve bizim 

gerçek tarihimiz olmuştur. İslam dini Türk milletinin ruhunu yoğurmuş, onun 

ordusuna, iktisadi yapısına ve maarifine kendi hayati kuvvetini yaymıştır. 

Bundan dolayı Türklüğün yapısından İslam’ı ayırmak mümkün değildir.449 

Görüyoruz ki esasında milli iradenin esas yapıcısı İslam dini olmaktadır. Bu 

minvalde Topçu, önemli bir tehlikeye dikkat çekmektedir. “Mukadderimizle 

alakamızı kestiğimiz anda, bir nevi içten çürüme demek olan soysuzlaşma 

başlar. Biz mukadderimizle alâkamızı kesince, başkaları bizim 

mukadderatımızı idare edici olur.”450 

 

    Bu yabacılaşmayla ilgili milletimizin mevcut halinden Topçu şu şekilde söz 

etmektedir: 
                                                
446 Büyük Türkçe Sözlük: İrade Mad. Haz. D.Mehmet Doğan (İstanbul, 1996), 550. 
447 Mehmet SILAY: “Bir Nurettin Topçu Vardı”, Türk Edebiyatı, s.141,(İstanbul, Temmuz 85), 
29. 
448 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 130. 
449 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 152. 
450 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 73. 



 

 

 

 

222 

 

    “Batı'nın ilim ve irfanını alacak yerde, madde ve cinsiyet 

hayatında yaşattığı cazibeye çabucak teslim olduk. Ruhu ve 

dimağı olan münevverin eliyle batıya uzanacak yerde, 

midesiyle derisinin hazlarını yaşatan halkın eliyle uzandık. 

Esasen taklit kötü ve tehlikeli bir yenileşme usulüdür; benliği 

kaybettiricidir. İnkılâbımızın aşısını yine kendi mazimizden 

almamız lâzımdı. Mazide bizi yükseltmiş olan temeller 

yıkıldığı için çöküyoruz. Bizzat bu temelleri sağlamlaştırmakla 

işe başlamalıyız. Bir milletin varlığı yabancı temeller üstüne 

kurulamaz.”451 

 

 

 

3.6.2-  Milli Devlet 

 

    Topçu, devleti “muayyen topraklar üzerinde hâkimiyetle yaşayan insanların 

meydana getirdiği manevî birlik” olarak tanımlar.452 Devlet kavramını üç 

unsur meydana getirir.  

1- Birlik halinde bir halk kütlesi yani millet. 

2- Vatan toprağı. 

3- İdare edici iktidar.453 

      Devlet iktidarı itaatten meydana gelir. “Bu itaatin mutlak olduğu yerde 

devlet kuvvetlidir. İtaatin gevşediği yerde devlet zayıftır.”454 Fert kendisini 

ancak bir devlet iradesinde tamamlanmış hisseder. Fertten çıkarak 

sonsuzluğa doğru ilerleyen ferdi irade, yeryüzünde devlet iradesiyle 

tamamlanıyor. Bundan dolayı Topçu, devlet otoritesinin her şeyden ve 

herkesten kuvvetli olmasının gerektiğini ifade eder.455 Fakat bu şuur sadece 

                                                
451 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998),47. 
452 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 46. 
453 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998),149. 
454 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 149. 
455 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye, (İstanbul, 1972), 326. 



 

 

 

 

223 

 

kendini bilmekten ibaret değildir. Bu bir iradedir, hâkimiyet şekli altında 

gözükür. Devlet, esas itibariyle bu hâkimiyet iradesinin ta kendisidir.456 

   

    Topçu, devleti yüceltirken devlet içindeki milleti önemsiz kabul etmez. Ona 

göre: “Vatana hayat veren millettir, devlet ise onun ruhudur. Devlet milletin 

şuurudur.”457 Devlete temel özelliklerini veren milli iradedir. Hegel:”Devlet, 

ilahi iradenin, yeryüzünde gözükmesidir.”der. Bu manada devlette varlığını 

tanıdığımız irade, milletin hem eseri, hem sembolü, hem de varlığın kefili 

olur”.458  

 

    Devletin temelinde kültür olmalıdır. Bu kültürün kaynağı ise insanlık sevgisi 

ve ebedilik ihtirası; ebedilik yolunda yürüyen ruhlara hürmettir. En iyi devlet 

idaresi “Hareketlerinde mesuliyetle otoriteyi yaşatırken her an büyük 

mahkeme huzurunda hesap verme durumunda bulunan büyük ruhları 

işbaşına getirmeye ve bu ferdi değerlerin hareketlerini engelleyecek yıkıcı 

kuvvetleri önlemeye en kabiliyetli iradedir.459 Topçu’nun savunduğu devletin 

ana hatları, mesul, otoriter, insan sevgisine dayalı, ferdi kabiliyetleri geliştirici 

özelliklere sahiptir. 

 

    Millî devlet, milletin yüzyıllara gömülü iradesini dış tesirlerden koruyarak 

yaşatan devlettir.460 Öncelikle merkeziyetçi olacak bu milli devlet461 

kurtuluşun habercisi olacaktır.462 Mazimize bağlı bu devletin genel şeklini 

Topçu şu şekilde tarif etmektedir: 

    “Bir milletin devlet bünyesi de mazisindeki geleneksel 

devletin yapısını teşkil eden esasları taşımalıdır. Yoksa 

kendinin olmaz ve yıkılmaya mahkûmdur. İslâm'ın sosyal 

esaslarına bağlı, otoriteli ve şahsî mesuliyet temeline dayalı 

                                                
456 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 47.  
457 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 48. 
458 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 46. 
459 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998), 114. 
460 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 116. 
461 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih ( İstanbul, 2003), 14. 
462 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998), 116. 



 

 

 

 

224 

 

devlet bizim geleneksel devletimizdir. Bunlar Türk devletinin 

karakterleridir. Devlet idealimizi Amerika'dan değil, 

Alpaslan'ın, Fatih'in ve Yavuz'un devlet anlayışından 

almamız lâzımdır. Zamanın evrimiyle devrin şartları içinde 

benimsemesi zorunlu olan sadece şekildir. Devrimizden 

devletin yalnız şeklini almalıyız. Devletin ruh ve zihniyeti 

bütünüyle bizim kendi mazimizden alınacaktır. Ancak 

böylelikle büyük devlet olacağız. Garbı taklitte ne kadar 

ilerlersek o kadar batağa saplanır ve daima küçülürüz. Bütün 

kımıldanışlar boşuna; bunsuz inkılâplar bizi budamaktan 

başka şeye yaramayacaktır.”463 

 

     Topçu’nun düşüncelerinin genelinde milliyetçilik ve sosyalizm düşüncesi 

hâkim olmaktadır. Onun düşüncelerinde milliyetçilikle sosyalizm adeta 

aynileşmiştir. Her ikisi birden Anadolu toprağında İslam nizamını yeniden 

hâkim kılma davasını ifade etmiştir. Topçu, milli devlet düşüncesini bu 

yöndeki fikriyle şekillendirmiştir. Bizim devlette örnek üstatlarımız Hz. 

Ömer’ler ve Yavuz Selim’lerdir. Bu örneklerin getireceği devlet, millî devlettir. 

Milliyetçilik, bize onların kutsal emanetidir.464 Topçu, devleti İslam’ın yapıcı 

unsuru etrafında şekillendirse de o, teokratik bir devlete karşıdır.  

 

     “Yahudilerin yetmiş yıllık babil esareti, insanlığın ebedi kalacak çilesinin 

başlangıcı olmuştur. Bu esaretin kıyamete kadar intikamını almaya söz veren 

vicdanı azapsız kavim, madde dünyasında olduğu kadar ruh ve düşünce 

dünyasında da insanlığa yapabileceği bütün zulmü yapıyor.”465 Yahudi 

kavmini bu şekilde tanıtan Topçu, milli devlet projesini savunurken, milli 

devlet politikasını kendisine şiar edinmiş Yahudi milletine karşı ültimatom 

vermektedir. “Dünyanın hiçbir tarafında milli devlet bırakmamaya kararlı olan 

Yahudi yumruğu mason teşekkülleri halinde ve zehirleyici bir kasırga gibi 

                                                
463 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 33. 
464 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 31. 
465 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 205. 



 

 

 

 

225 

 

dünyayı dolaşıyor. İnsanlık bu büyük belaya karşı birlik halinde teşkilatlanıp 

da seferber olmazsa, yarını karanlıktır. Devlet yolunda kurtuluş, ancak milli 

devlet davası ile gerçekleşebilir.”466  

 

     Diğer taraftan Topçu, milli devleti güçlendirme adına bir başka tehlikeyi 

ifşa etmektedir.  Rusya ve Amerika kendi varlıkları milli hüviyet 

taşımadığından milli devlete düşmandır.  Topçu,  Rusya ve Amerika’nın 

dünyamızdaki büyük ve korkunç rolünün, milli devletleri devirip onların 

yerlerine milli olma niteliğini yitirmiş devletleri koyma gayreti olduğunu 

söyler.467  

 

       Milli devlette öncelikle aşk, iman ve ahlak, fertlerde fedakârlık, bayrağa, 

istiklale, hürriyete nefislerini feda etme isteği bulunmalıdır.468 Böylece Allah’a 

yol açılmış, devlet, fertlerle Allah arasında bir köprü vazifesi üstlenmiştir.469 

        Milli devlet; 

- Milletin yüzyıllara gömülü iradesini dış tesirlerden koruyarak yaşatan 

devlettir. Çünkü milli devlet gücünü yüzlerce yıllık, bazen bin yıllık alın 

terinden ve Hak uğrunda dökülen kılıç kanından hayat alır. Yüzlerce 

yıllık fedakârlıklarla millet için verilen kurbanların ruhlarından sızan 

vasiyetlerin fermanına bağlanır. 

- Şahsi menfaat arzularını köstekler. Halkı çok çalıştırır ve emeğinin 

büyük payını alıkoyarak bütünün selâmeti için kullanır, milletini milleti 

için çalıştırır ve yaşatır. 

- Siyaset plânı başka devletlerle yarışmak değil, ne pahasına olursa 

olsun, bu emellerin memleket hayatına ahtapot gibi uzanan köklerini 

kazıyıp atmaktır. Bundan dolayı Topçu, yabancı okullara ve ortak 

pazara karşıdır. Milli devlet, iradesini mesuliyetiyle birleştirir ve 

halkının fakir çocuğunu yetiştirir. 

- Jandarmayı değil, kanunu hâkim kılar. Gençliğinin çete haline 

                                                
466 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi (İstanbul, 1998),116. 
467 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 115. 
468 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 47. 
469 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 48. 



 

 

 

 

226 

 

gelmesine bir gün bile imkân ve fırsat vermez,  fikir ve irfan ordusunu 

anarşist sürüler halinde dolaştıran huzursuzluğa göz yummaz. 

- Gazetelerini her gün başka bir ideale satılan karakter katilleri halinde 

yaşatmaz. Millî devletin radyosu, heveslerin ve yabancı millet 

zevklerinin oyuncağı değildir, millî terbiye gayesine bağlı millet 

mektebidir. Halk onda kendi benliğini bulur, ondan disiplin ve cemiyet 

düzenini öğrenir, kendi ruh ve sanatını da ondan dinler. 

- Millî devletin çocuğu, para ile değil, millete verdiği taahhütle okur ve 

millet hizmetine verdiği söz ile okulun kapısından girer. Almanya'ya 

işçi ve Amerika'ya doktor gönderen, bu faciayı hoş gören devlet, millî 

devlet değildir. 

- Fertlerinin büyük binalar yapmasıyla değil, halk için büyük ve 

mükemmel yolların açılmasıyla öğünen devlettir. Şehirlerinde dolaşan 

otomobillerin sayısını değil, yollarda yürüyenlerin huzurunu artırmak 

millî devletin görevidir. Millî devlet, şehirlerini tertemiz yaparak 

hastalıklarından koruyabilen devlettir. 

- Millî devlet, dinini ve dilini kutsal kurumlar halinde koruyabilen devlettir. 

Mesleğinin adını ve her yapısının alnını yabancı dilden kelimelerle 

kirleten insanlar, millî devletin vatandaşları olamazlar. Millî devletin 

çarşıları ile salonlarında yabancı sesler ve yabancı renklerle şekiller 

barınmaz. 

- Kitabında ve mektebinde kendi dilinin yabancı dillere üstünlüğünü 

yaşatabilen devlettir. Millî kültürü teknik bilgisinden çok yükseklerde 

tutan mektebin devletidir. İlmi yumruğa ve ahlâkı dipçiğe hâkim kılan 

devlettir. Kanun kuvvetini her kuvvetin üstünde yaşatabilen devlettir. 

- Mahkemesinde, mektebinde, hastanesinde ve pazaryerinde zengin ile 

fakir ayrılığını kaldırmış olan devlettir. Zira zenginle fakir ayırımı bir 

millet içinde iki milletin ayrılmasıdır. Millî devlet bunu tanımaz, bu 

sefalete göz yummaz. 

- Millî devlet, milletin tabanından değil, beyninden hayat alan devlettir. 

Paranın ve kalabalığın değil, hakkın ve aşkın devletidir. Millî devlet 

teknikten önce insanı yetiştiren, insana önem veren devlettir. O, 



 

 

 

 

227 

 

temelinde iktisat devleti değil, ahlâk devletidir. 

- Millî devlet, sefaletimizin değil, düşüncemize inen ilâhî ilham ile aşkın 

varlık vereceği devlettir. Onun bu topraklarda temelini atacak olanlar, 

Amerikan yardımları ile değil, Osman Gazi'nin vasiyetiyle işe 

başlayacaklardır.470 

 

 

 

 

 

3.6.3-  Milli Kültür-Sanat 

 

     Kültür, “bir milletin bütün fertlerinin sahip olduğu, hadiseleri karşılayan 

duyuş şekilleriyle, bütün tarihi içinde meydana getirdiği değer 

hükümleridir.”471 Bu değer hükümleri, ilim, felsefe, sanat ve din tarafından 

yaşatılmaktadır. İnsanı kâinatın merkezi yapan bütün meseleleri bunlar 

paylaşmışlardır ve her cemiyet, her millet bunları kendi ruh kabiliyeti ile kendi 

iradesiyle yoğurmuş, birbirine kendi karakterini vermiştir. Kültür, onu yaratmış 

olan milletin malıdır.472 Kültür başkalıklarındaki bu özellikleri doğuran, her 

milletin kendi tarihî kaderidir.473 Kültür, fertlerin eseridir; âlimin, sanatkârın, 

filozofun ferdî çalışmaları ile meydana getirilir. Fertlerden enerji ister, fertler 

tarafından aşk içinde beslenir. Hazır bulunmaz, dışarıdan alınmaz, bizim 

çocuğumuzdur.474 

 

   Topçu kültür ve sanatı Anadoluculuk düşüncesi çerçevesinde vatan 

mefhumunu, Anadolu tarihini ve İslam dinini göz önüne alarak 

değerlendirmiştir. Ona göre,  kültürün, “Müslüman Türk’ün ruhunu 

                                                
470 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye, (İstanbul, 1972), 321–324. 
471 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 16. 
472 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 16. 
473 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 168. 
474 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 162 



 

 

 

 

228 

 

aksettirecek nağmeleri yaratması lâzımdır.”475 Mazisinden ilham alamayan ve 

kültürünü yoğuracak kuvvete sahip olmayan millet, insanlığın büyük 

hareketlerine de uzanamaz.476 Topçu milli kültürümüzün temellerini şöyle 

ifade eder: 

    “Millî kültürümüzü ırkımızın, tarihimizin mayasıyla 

yoğurmaya, dinimizin ruhuyla doldurmaya ve vatan 

topraklarında beslemeye mecburuz. Anadolu'nun 

topraklarından kan, İslâm’dan ruh ve Türkün tarihinden hayat 

almayan Türk kültürü olmaz. Kültür taklit edilmez, nakledil-

mez, kopya edilmez, medeniyet âletleri gibi satın alınmaz, 

kaçak eşya gibi gümrükten kaçırılmaz. Bu dava, milletimizin 

bütün şahsiyeti davasıdır. Bu şahsiyet, bir felsefî sistem 

içerisinde yoğrulur, millet hayatının her alanında feyiz ve 

hayat kaynakları arar. Millî kültürümüzün örgüsünden başka 

bir şey olmayan şahsiyetimiz ancak kendi irademizin eseri 

olmalıdır.477 

 

     Topçu, her sahada milli sanatımızın var olması için önce felsefesini 

yapmanın gerekli olduğunu düşünür.  Fikrin mahsulü olmayan, hem de 

sistem halinde bütün görüşün eseri olmayan hiçbir ruh hareketi yoktur. Güzel 

sanatlarımızın beşiği bu felsefe olacaktır. Felsefe ise inanan ruhların güneşli 

bahçesidir.478  

 

    Felsefeden sonraki aşama sanat iradesidir. Sanat iradesinin kaynağı olan 

iman, ruhumuzun normal ve cesaretli ilerleyişinde geçilmesi zaruri olan bir 

safhadır. Bir fert veya bir nesil, ruh enerjisi bol olduğu zaman sanat eserleri 

ortaya koyar. Çürümüş ve çökmüş fertlerle nesiller, sanat eseri yerine 

                                                
475 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 108. 
476 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 164. 
477 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 168. 
478 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 90. 



 

 

 

 

229 

 

cinsiyet veya vehim(hallucination) eserleri, fantezi veya espri eseri ortaya 

koyarlar.479  

 

       Bizim Kuran’dan alacağımız metafizik ve idealist ilhamda Anadolu 

folklorunun bahçelerinden toplayacağımız realite demetleri birleşerek edebî 

rönesansımızın kapısını açacaktır.480 Çünkü bunlarda toprağımızın renkleri 

ve tarihimizin tabloları var. Biz fırça ile onları çizmeden önce, onlar vatanla 

tarihi yaratan kader tarafından yapılmışlardı.481 

 

    Güzel sanatlar, millet ağacının çiçekleri veya millet vücudunun nefesleridir. 

Bu nefesler, millî ruhun ifade vasıtalarıdır. Musiki ve edebiyat olsun, plâstik 

sanatlar olsun, hepsi de milletin coğrafyasına kök salmış bulunur ve milletin 

tarihinden hayat ve ilham alırlar. Memleketimizin ufuklarını anlatmayan resim 

sanatı veya millî kahramanlarımızı dile getirmeyen veya bu dilde, bu üslûpta 

yazılamayan şiir bizce sevilmez. Biz gelişigüzel bir ıstırap çeşnisi öğrenmek 

meraklısı değiliz; belki kendi ıstırabımızı dile getiren sanatkâr istiyoruz. Hiçbir 

memlekette kopyacı sanat muvaffak olmamıştır. Servet-i Fünun’un zaafı 

bundandır.482 

 

    Her şeyde olduğu gibi sanatta da sonsuzluğu amaç edinen Topçu, ilahi 

iradeyi sanat eserinde ayrılmaz bir parça olarak görmektedir. “Peygamberin 

vahyinde, sanatkârın eserinde ebedilik saltanat kurmuş duruyor. Kur'an, bir 

hayatın vahiyden doğan eseridir. O, Allahın eseri olduğu gibi, Mikelanj'in 

ebediyete ses veren heykelleri, Beethoven’in ebediyeti çıldırtan senfonileri de 

Allahın eseridirler. Bunlar Allaha götürücüdürler.”483 Topçu, dinle kültürü küll 

olarak değerlendirir: 

    “Din de millî kültürün esaslı bir kısmıdır. Milletin malı 

olmasa bile, milletin kuruluşunun esaslı kaynağı olmuştur. 

                                                
479 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 62. 
480 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 106. 
481 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 166. 
482 Nurettin TOPÇU: İradenin Davası (İstanbul, 1998), 32. 
483 Orhan OKAY: Bir İdealistin Ölümü, Hareket Dergisi, s.112 (İstanbul 1976), 44. 



 

 

 

 

230 

 

Büyük dinler, milletlerin kuruluşundan önce var olarak, bu 

kuruluşu hazırladılar. Milletlere, ruhun temel yapısında 

bulunan ahlâk ve inanışları, ideallerinin kaynağını verdiler. 

Bugün Fransız ve İtalyan milliyetini Katolik inancından, Türk'ü 

Müslümanlıktan ayırmak imkânsızdır. Bu suni ve zoraki bir 

tasavvur olur. Denemelerin muvaffakiyetsizliği de 

meydandadır. Çünkü İslâm, yalnız secde halinde değil, 

secdeye eğilen başımızdadır. Yalnız camide değil, ezan 

sesleriyle dolan evlerimizdedir. Yalnız Kuran’da değil, onunla 

nurlanan yüzlerimizdedir. Onu imhaya çalışanlar, bilmelidirler 

ki bu ev yıkılmaz, bu baş koparılmaz, bu yüz yüzlerimizden 

çalınmaz.”484 

 

    Mimarimizi, ”barbar sitilinden uzak bir incelikte, mihrabındaki aydınlıları 

kapısına aksettiren ve bütünüyle bir secdeyi düşündüren veya duaya açılmış 

bir eli andıran ruhla tabiatı serin bir huzur içinde birleştirmiş olan Selçuk 

mimarisidir.”485 diye tanımlayan Topçu, Türk kültürünün halktaki bilinç 

ölçüsünü Türk çocuklarının isimsiz ecdadın toprak altındaki kemiklerini 

anıtlaştırabilmesi486 olarak belirtmiştir.  

 

    “Gerek edebiyat ve gerek musiki sahasında pek zengin ve kuvvetli olan 

halkiyatımızdan(folklor) hareket ederek Divan Edebiyatının çerçevesi dışında 

kalan Fuzûlî’den Âkif’e kadar, Yunuslardan ve Mevlânâ’lardan da hayat 

alarak, Kuran’dan gelen ilhâmın ışıkları ile dopdolu olan bu halk sanatının 

ruhundan fışkıran romantizmimizi yapacağız. Bir psikolojik roman ve bir 

realist hikâye sanatını, Anadolu’nun muzdarip ruhundan çıkaramazsak ortaya 

koyacağımız sanat, sadece kopyadan ibaret bir iskelet olur.”487 Bunun 

yanında Topçu’nun musikimizin kaynağını betimleyen ifadeleri Anadoluculuk 

düşüncesinin sanatsal veçhini aydınlatmaktadır: 

                                                
484 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 17-18. 
485 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 108. 
486 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 24. 
487 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 106. 



 

 

 

 

231 

 

   “On birinci asırda başlayan Anadolu’ya ilk Türk 

akıncılarının ümit dolu neşideleri, asırlar arasında Haçlıların 

ve Moğolların darbeleri altında nispeten boğuklaşmış, matem 

teraneleriyle ağırlaşmış olacaktı. Türkün büyük ruhu ile 

İslâm’ın içe çevrilen mistik feryadı birleşecek, işte bizim 

Beethoven’imiz bu seslerin sentezini yaratacaktı. Bu sentezi 

düşünürken, Türkün konuşma ahengini de unutmamak 

lâzımdır. Hattâ yürüyüşlerimizin şiddetli veya soğukkanlı, 

ağırca oluşları bile, ruhun nefes alması diyebileceğim musiki 

üzerinde tesir yapıcıdır. Konuşmamıza bakarak millî 

musikimizin sert nağmelerle yüklü olmayacağı tahmin 

edilebilir. Yürüyüşümüze bakarak Türk musikisinin 

melodisinde süratli akış bulunmayacağını kestirebiliriz. Bütün 

bunlar, sanatı yaratan millî hayat kaynaklarıdır.”488 

  

 

      3.6.4-Milli İktisat 

 

     Günümüzde alışık olduğumuz “Yerli sermayenin gururu”, “ Yüzde yüz yerli 

sermaye” gibi sloganlar vardır. Hatta yerli üretimi geliştirme ve tüketme adına 

resmi kanallarla desteklenen “yerli malı haftası” gibi etkinlikler organize 

edilmektedir. Bunun dışında sivil toplum örgütleri tarafından düzenlenen çoğu 

zaman tepkinin neticesi olarak ithal mallarını tüketmemeye yönelik 

protestolar gözükmektedir. Fakat bu tür aktiviteler gelişmekte olan, önemli 

ürünlerde ve miktarlarda dışa bağımlı olan ülkemizde kalıcı izli etkiler 

bırakamamakta palyatif ideal olmaktan öteye gidememektedir. 

 

     Nurettin Topçu’ya göre milli iktisat milli hayatı tehdit eden kalkınma 

süreçlerinin mümkün olduğu kadar son sınırına kadar geri çekilmesi, “milletin 

başına bela olan” iktisadi yapılanmaların mümkün olduğu kadar denetim 

                                                
488 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 166. 



 

 

 

 

232 

 

altına alınmasını ve iktisadı ahlak ile sınırlandırmak ve onu ahlaka tabi kılmak 

ister.489 

 

     Nurettin Topçu’ya göre devletin ekonomik başarısı İslam ekonomisi ile 

gerçekleşebilir. Bu da ahlaki bir sistemi doğurmaktadır. Aynı amaca yönelik 

olarak Fazlurrahman, İslam’ın amacını “etkin bir gelişme sağlayabilmesi ve 

kendi kişiliğini ifade edebilmesi için her ferdin, içinde azami hünerlerini ortaya 

koyabileceği şartların yaratılması”490 diye tanımlayarak Topçu’nun fikriyle 

paralellik gösterir. 

  

      Topçu, serbest iktisat rejimine karşıdır. Serbest iktisat sistemini, devrini 

geçirmiş, kaidesiz, kanunsuz iktisat ve tarihe karışmış bir macera olarak 

değerlendirir. Buna karşılık, imparatorluk devrinin iktisadî yapısından ayrı ve 

büyük sanayi devrinin bütün zaruretlerini karşılayacak, milletimizi maddî 

hayat bakımından yirminci asrın refah seviyesine ulaştıracak bir iktisadî 

yapının kurulmasının gerekli olduğunu söyler.491 Büyük sermaye sahiplerinin 

Anadolu köylüsünü sömürmesine ve onları daha yoksul bırakmasına karşı 

çıkan Topçu, çözümü milli iktisat sisteminde bulmaktadır:  

    “Anadolu'nun toprağına kulak veriniz! Birçoklarının sağır 

zannettiği o topraktan, sırtına indirilen kazma seslerine boğuk 

cevaplar işiteceksiniz. Bu halk, vaktiyle bu topraklarda bir 

cennet hayatına hazırlanmış olan Oğuz çocukları, şimdi 

yanındaki mezarlıktan daha matemli köylerin kovuklarında 

inlemektedir. Dünyanın Allah'a en yakın ruh davasının sahibi 

ve Allah'ın en fedakâr kulları olan bu bedbahtların, kim için ve 

ne için olduğunu bilmedikleri bir üretim uğrunda kazma 

vurmaktan kurtarılmaları lâzımdır. Sürüp giden iktisadî 

buhrandan, maddî hayat alanındaki bu müzmin musibetten 

milletimi kurtaracak sistem, millî bir iktisat sistemidir. 

                                                
489 Nurettin Topçu: Milliyetçiliğimizin Esasları ( İstanbul, 1978), 61. 
490 Fazlur RAHMAN: İslam’ın İktisat İlkeleri, Çev: Ali Rıza Gül, İslamiyat, c.5, s.2 (Ankara 
2002), 139. 
491 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 154. 



 

 

 

 

233 

 

Namuslu adam ideali, ancak böyle bir nizamın hayat 

ufuklarında yükseltilecektir. Böyle bir sistemde üretim, yalnız 

bugünkü ihtiyaçlarını karşılamak için değildir. Belki cemaatin 

millet olarak yarınki varlığını ideal olan gayeye ulaştırmak için 

yapılır. Millî ve ahlâkî bir iktisatta iş, spekülâsyon mevzuu 

olmaktan çıkar, ahlâkî karakter kazanır. Umumî menfaat 

prensibi iktisadî olduğu kadar ahlâkî bir prensiptir.”492 

 

 

 

 

3.6.5- Köy-Köylü 

 

Anadoluculuk düşüncesinin temel konularından biri köy ve köycülüktür.493 Bu 

akımın temsilcileri Türkçülüğü köycülükle birlikte ele almışlardır.494 Bunun asıl 

nedeni ulusal bünye içinde ekonomik ve ruhsal yönden kişisel bilinç ve 

iradeye sahip yurttaşların yetişmesi için en elverişli yer köydür.495 

 

    Topçu da Anadoluculuk ekolünü savunanlar gibi köy ve köylüye önem 

verir. Topçu, toprak ve iktisat kavramlarını birlikte değerlendirir. Bundan 

dolayı Anadolu’nun temel yapı taşını köylü olarak belirler. Aynı zamanda 

iktisadın dinamik gücünü de köylü oluşturur: 

     “Tabiatla sürekli bir kaynaşma içinde yaşayan, ruhunu 

tabiatlaştıran ve tabiatı ruhlaştıran bu insanın iş ahlâkı 

Anadolu’da, İslâm’ın başka yerlerde veremediği tabiat 

metafiziğini yaratmış, onu halk destanlarıyla beslemiştir. 

Kendi haline bırakılan Anadolu insanının, böyle bir din ve 

tabiat metafiziği içinde kendi kendisini yetiştiren insan 
                                                
492 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 155. 
493 Mithat ATABAY: Anadoluculuk, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, c.5 (İstanbul, 2004), 
517. 
494 Füsun ÜSTEL: Türk Milliyetçiliğinde Anadolu Metaforu, Tarih Ve Toplum, 
s.109.(Ankara,1993), 54. 
495 Mithat ATABAY: a.g.e., 518. 



 

 

 

 

234 

 

olduğunu unutmayalım. Köylünün şehir adamına 

üstünlüğünü burada görüyoruz. Kendini yetiştiren insanla 

heveslerinin ve ihtiraslarının peşinden sürüklenen insanı, 

Anadolu dediğimiz bu âlem karşı karşıya görmüş ve pek 

ibretli dersler almıştır. Büyük şehirlerdeki mağaza mankenleri 

gibi veya bir fabrika makineleri gibi hedefi başkaları 

tarafından çizilmiş işlere âlet almak için yetiştirilen bu 

memleketin sözde münevveri karşısında Anadolu köylüsünü, 

tabiat ve hakikat güneşi önünde kendiliğinden olgunlaşan bir 

kudret harikası halinde görüyoruz. Kendi içinden olgunlaşan 

insan, ruhlu bir medeniyet kurucu olur. Bir içtimaî zümrenin 

kendi iradesinin zaman içinde yarattığı deha, ebedî olmaya 

namzettir. Böyle bir dehanın örneğini, Anadolu köylüsünün 

hikmet yaratıcı kabiliyetinde buluyoruz.“496 

  

    Nurettin Topçu’nun düşünce dünyasının temel özellikleri “ahlak” ortak 

paydasında buluşmuştur.497 Bundan dolayı çiftçi/köylü varlığına ahlakilik ve 

bozulmamışlık prensibiyle yaklaşmıştır. Çünkü köylü, bir yandan sadeliğe ve 

samimiliğe vurgun yaşamış, öbür yandan, varını kumarla biriktirmeyen, hakikî 

sahip hüviyeti yaşatmış ve bu hüviyetini sabırlı ve nasibine razı oluş 

değerleriyle ayakta tutmuştur. Çiftçi, ilk üretici olduğu için değil, siyasetsiz ve 

kumarsız üretici, yani ahlâkına sahip olduğu için önünde eğilmeye lâyıktır. Bu 

sebepten onun bize örnek olması lâzımdır.498  

 

    Topçu, köylünün modernliğin ve büyük sanayinin dişlileri arasında 

öğütülmemesi için “Her memlekette, hayata temel sayılan çalışmanın sahibi 

olan çiftçiye, muhtaç olduğu kadar toprak mülkiyeti verilmelidir.”499 diyerek, 

bir çözüm önerisi getirir.  

                                                
496 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 125. 
497 Mehmet SARITAŞ: Nurettin Topçu, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, c.4 (İstanbul, 
2004), 261. 
498 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 126. 
499 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 45. 



 

 

 

 

235 

 

 

     Topçu, günümüzde köy çocuğunun ecdadının geleneklerinden koparak, 

büyük şehrin yeniliklerine meftun olmasını,500 hürmet ve itaat esaslarının 

kaybolmuş olmasını bir yıkım olarak değerlendirir.501 Çünkü Topçu, köy ve 

Anadolu köylüsünü Anadolu’nun iman ve ahlakla örülmüş kalesi olarak 

telakki eder. O, köylerdeki menfi değişmeyi teessürle şöyle aktarır: 

     “Köylerde süratle artan nüfus, civar şehirlere ve daha çok 

iki büyük şehre akmaktadır. Bu vatanın varlığının özünü 

teşkil eden köyler günden güne boşalmakta ve böylelikle köy 

kendi manasından sıyrılmaktadır. Anadolu’nun gittikçe 

arıklaşan toprağı gibi manevî hayatının da kuvveti 

çekilmektedir. Birer birer yok olan gelenekler, yerlerini 

doldurmak için uzak ülkelerden imdat umuyorlar. Düğünlerde 

eski türküler, eski havalar unutuluyor. Alkol, ırkımı tehdit 

eden korkunç kuvvettir. Büyük şehirlerin batıdan aldığı zehirli 

hava, bütün Anadolu’ya azar azar sinme tehlikesindedir. 

Radyonun ve her çeşit yayım vasıtalarının müşterek 

gayretleri ile İngilizce, Fransızca ve Rumca şarkılar köy 

gençliğinin kalbine sokuluyor.”502 

 

 

 

3.7- NURETTİN TOPÇU’DA ANADOLU’NUN MEVCUT DURUMU 

 

   

     Modernizm, insana dünya hayatını vaat etti, ama gezegeni cehenneme 

çevirdi.503 Topçu’nun çıkış noktası toplumsal ve ahlaki bozulma üzerine 

odaklanmıştır.  Yeniden yükselişin çöküş sebeplerini bilmekten geçtiğini ifade 

eden Topçu, bizim çöküşümüzün batıya hayran kalmakla gerçekleştiği yani 

                                                
500 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 272. 
501 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 275. 
502 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 272. 
503 Ali BULAÇ: Din Ve Modernizm, (İstanbul, 1995), 28. 



 

 

 

 

236 

 

körü körüne taklit, modernite ve sanayileşmeyle beraber meydana geldiğini 

söyler. Bu noktadaki eleştirilerinde aşırıya gittiği izlenimi bıraksa da onun 

gayesi Anadolu’daki yanlışların dost eliyle düzeltilmesidir.  

 

 

3.7.1- Anadolu’nun Mukaddesatı Ve Gençlik 

    

    Bin yıllık tarihine kuvvetle dayanan milletin son bir buçuk asırlık Islahat 

hareketleri neticesinde bizim olmayan bir vücut, bizim olan bir ruhun yerine 

geçti ve bizim ruhumuzu, bize düşman bir vücut kemirdi ve bizi bugünkü 

uçuruma sürükledi.504 Topçu’ya göre “mazisi olmayan ümitsizdir, kuvvetsizdir, 

sevgisizdir. Mazisi olmayan nesil, ümitlere ceberûtu, sevgiye kindarlığı karşı 

koymak ister, yıkar ve yıkılır.”505 Bundan dolayı, hayat sahnemiz sıskadır, 

günümüz ruhları doyurucu değildir.506 Bin yıllık tarihi olan bir millet ne 

olduğunu, nereden geldiğini ve nereye gideceğini şaşırmış haldedir; daha 

doğrusu şüpheli eller tarafından şaşırtılmaktadır. Bugün kendine 

gelemeyecek kadar şaşkına dönmüş, ikiz ruhlu bir neslin mukadderatının 

mesulleriyiz.507 

 

    Topçu, milleti, devleti oluşturmada ve oradan Allah’a ulaşmadaki silsilenin 

en başına aileyi koymaktadır. Ona göre aile, anne baba ve çocuklardan 

oluşan hedefsiz insan kitlesi değildir. “Bir memleketin gençliği, aşkın 

irşatlarıyla Allah’a kadar götüren yolu kalp âleminde aramıyorsa, o 

memlekette ilk aşkın beşiği olan aile mektebi yok demektir. İstediği kadar 

evliler olsun, analar ve babalar aile kuramamışlardır. O memleket gençliği 

kaybedilmiştir.”508  

 

                                                
504 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 162. 
505 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih ( İstanbul, 2003), 73. 
506 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 110. 
507 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 64. 
508 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998),51. 



 

 

 

 

237 

 

    Topçu, Yarınki Türkiye’nin ahlak abidesi olacak ve Anadolu’nun 

canlanmasına önderlik edecek potansiyel gücü yani gençliğin mevcut 

durumundan memnun değildir. Bugün gençlik, batının bütün düşüklüklerine 

meftun, Hakk'a hizmet sevdasıyla benliğinden geçerek iddiasız itaate gönül 

vermesini bilmeyen, benlik gururlarıyla hoyratlaşmıştır.509 Beden sporları ile 

beden zevkleri, ruh sporları ile ruhun zaferine son verilmiştir.510 

    

    Yeni neslin dinî hayatı, ahlâkı ile beraber yetim ve yoksul kalmıştır.511 

Topçu’ya göre gençler, felsefî bir görüş sahibi olmadıklarından dine veda 

ettiler ve ruhtaki varlığa sahip olabilmek emeliyle, dünya menfaatlerini temsil 

eden ve her biri bir şâkînin elinde mukaddesleştirilen putlara tapındılar.512  

 

    Tasavvuf eğitimi ile mistik ruh dinginliğine kavuşan, ruhu maddenin 

üzerinde tutmayı başaran Topçu, günümüzde insanların para kazanma 

hırslarını sömürü düzeni olarak ifadelendirir:    

    “Millet yüzyılların ruhu ile dolu mazisiyle, dil ve edebiyatı 

ile örfleri ve ahlâkı ile bütün yaşatıcı kuvvetleri ile ortadan 

çekiliyor. Bugün mahzun kalan vatan toprağında soluk 

soluğa daha çok kazanma yarışı yapan bir kalabalık 

barınıyor. Türk kültürü yabancı kültürlerin kucağında ruhunu 

teslim ederken çok kazanmaktan başka bir şey düşünmeyen 

haris eller yabancı sermayelere açılmış, çalışan bilekler 

yabancı memleket fabrikalarının himayesine sığınmıştır.513 

 

 

3.7.2-  Kapitalizm-Sanayileşme-Şehirleşme 

 

                                                
509 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 26. 
510 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 62. 
511 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999),29. 
512 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 80-81. 
513 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 79. 



 

 

 

 

238 

 

    Topçu, sanayileşmeye karşıdır. Çünkü sanayileşme büyük şehirlere göçe 

sebebiyet verdiği gibi halkta kapitalizm ruhunun uyanmasını sağlar. Bunun 

sonucu olarak Topçu’nun “altın çağ”a özgü olarak gördüğü emek-iman ilişkisi 

şehirlerde yaşanan yeni ticari ilişkilerde bozulmuş, bunun yerini şeytani 

hünerlere dayalı kazanç yolları yani sömürüye dayalı alış-veriş ortaya çıkmış 

olur.  

    “Bugünün iktisadi şartları içinde, insanlığın manevi varlığı 

iflasa doğru gitmektedir. Sanatkâr, bir tablo üzerinde 

senelerce çalışamıyor; hekim, hikmetini kazançsız 

neşredemiyor. Kur’an bile para ile okunur. Dilencinin 

muayyen piyasaları var. Bir fırıldak çeviren, bir kâşif kadar 

kazanıyor. Eline bir şey geçiren pazara atılıyor. Bir şoförün 

eline, üç müdür maaşı geçiyor ve kazandığı nispette sefahat 

ve sefahat sahalarını çoğaltıyor, suçluluk sayısı cemiyette 

artıyor. Bu hercü merci, halledip cemiyeti sükûn ve selâmete 

götürecek tek çare, kazanç ve ticaret hayatının her 

sahasında, şekillerinde, gayelerinde ve kullandığı 

vasıtalarda, ona tatbik edilecek vergi sistemlerinde ve 

neticelerinin ayarlanmasında devletin, cemiyetin ahlâkî ve 

manevî varlığına en uygun nizamı getirici sistemleri tatbik 

etmesidir.”514 

 

     Topçu’ya göre rekabet hürriyeti esasında dayanan modern kapitalizm 

hemcinsini çiğneyip geçen, insanlığı patronlarla, esirler halinde ikiye bölen bir 

büyük musibet ve devrimizin afetidir.515 Günümüzde iş ahlakı büyük kazanç 

hünerleriyle boğulmuştur.516   

 

   Makineleşmeyi Allah rızasına giden yolda engel olarak gören Topçu, 

asrımızın çocuğunun, nefsinin yanında büyük sanayi canavarına da esir 

                                                
514 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 103. 
515 Nurettin TOPÇU: Devlet Ve Demokrasi ( İstanbul, 1998), 146. 
516 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 128. 



 

 

 

 

239 

 

düştüğünü517ve makine ile maddenin millet ruhuna saldırarak boğduklarını ve 

millet romantizmi yok ettiğini söyler.518 Çünkü para kendisine dokunan 

karakter yapısını yakıcı bir ateştir. Girdiği gönülde fazilet ve gerçek sevgi 

bırakmaz.519  

   “Zulmümüze bir de kin karıştırdığımızın farkında değiliz. 

Daha dün cami avlusundaki çınarda gölgelenirken, elli sene 

içinde ne olduğunu bilmediğimiz bir büyük sanayi asrının 

ateşten bir sel gibi baskınına uğradık: Örf gitti, kuvvet gitti, 

aile gitti, idrak gitti; ümitler hep gitti; hâlâ karanlıkta 

bekliyoruz.“520 

 

   Batılılaşmaya karşı olan Topçu, Anadolu köylüsünün Batı’nın âlemi 

sömürge yapmasını seven insafsız himayesine düşmemesi için büyük 

sanayinin damla damla ve dikkatle alınmasını ve bu şekilde insanı makineye 

esir etmekten korunabileceğini ifade eder.521 Bununla beraber Anadolu 

insanını batı medeniyetine karşı uyarmayı ihmal etmez: 

   “Hele bu son asırda sefalet içinde kıvranırken batının 

rüyası içinde geçen yıllar, Anadolu’nun insanını tek kurtarıcı 

olarak batı tekniğinin zaferine inandırmış bulunuyor. Büyük 

sanayinin bir an evvel istilâsını bekliyor. Zavallı düşünemiyor 

ki bu istilâ Yunan ordusunun istilâsından bin beter 

olacaktır.522 Şehirleri insanlara, sert ve çekici kokularla 

büyüleyici karanlık bir zindan yapan batı medeniyeti, binlerce 

esirin emeği ile dünyanın çocuklarını eğlendirici oyuncaklar 

hazırlayan büyük bir zulüm cihazıdır.”523 

 

 

                                                
517 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 101. 
518 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 31. 
519 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 139. 
520 Nurettin TOPÇU: Mehmet Akif (İstanbul, 1998), 11. 
521 Nurettin TOPÇU: Milliyetçiliğimizin Esasları ( İstanbul, 1978), 204. 
522 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 273. 
523 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 49. 



 

 

 

 

240 

 

3.7.3-  Yabancılaşma 

 

   Topçu, yabancılaşmamızın temelini felsefemizin olmayışına, imanımızı 

kaybetmemize ve her sahada tatminsiz taklitçiliğimize bağlar.524 Bunun 

müsebbibi ise günahsız gönülleri her gün zehirleyen yayınlar, gazeteler ve 

radyolarla televizyonlardır.525 

 

    Kurtuluşun millet içinde meydana gelecek, bize şahsiyet ve hayat getirecek 

olan, bizi imansızlıktan kurtararak kendi ilmimize, kendi ahlâk ve sanatımıza, 

bir kelime ile kendi şahsiyetimize kavuşturacak, büyük bir metafizikle 

gerçekleşeceğini belirten Topçu, çözülmenin Osmanlı’nın son dönemlerinden 

başlayarak batıyı körü körüne taklit etmekten öteye geçemeyen ıslahat 

hareketleriyle başladığını ifade eder.526 Kısakürek ise aynı fikri savunarak 

“Büyük buhranımız hesapsız kitapsız batıya hayran kalmak, dünyayı ve 

nefsini müşahede altına almamak hastalığının yekpareleştiği bir bütündür.”527 

demiştir. 

  

    “İnsanın özünden, ürününden, doğal ve toplumsal çevresinden koparak 

onların egemenliği altına girmesi”528 olarak tanımlanan yabancılaşmanın 

bizdeki tarihi kökenleri uzun zamandan beri içimize sinen Haçlı zihniyetine ve 

Rus çarlığının sinsi planlarına dayanmaktadır.529 Bu zihniyet bu dönemde 

nesillerde çok tehlikeli olan bir aşağılık duygusu yaratmıştır:  

    “Anadolu çocuğu kendisinin olan, kendi varlığına hayat 

vermiş olan her şeyden tiksinir gibi kaçıyor, âdeta kendinden 

ve benliğinden uzaklaşmak istiyor. Bin yıllık millî bir şahsiyeti 

felce uğratınca, fertlerde irade zayıflaması tabiî netice olur. 

Bugün Anadolu çocukları, kendi benliklerine sahip kılacak 

cesareti kaybetmiş durumdadırlar. Bu, içtimaî yapıda 
                                                
524 Nurettin TOPÇU: iradenin davası (İstanbul, 1998), 80. 
525 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 48. 
526 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 51-52. 
527 Necip Fazıl KISAKÜREK: İdeolojya Özgüsü (İstanbul, 1968), 52. 
528 Nabi AVCI: Kitle Kültürü Enformatik Cehalet (Ankara, 1990), 58. 
529 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 148. 



 

 

 

 

241 

 

görülen, tam manasıyla bir irade hastalığıdır. Hayata sirayet 

eden irade hastalığı, bir aşağılık duygusuna teslim ediyor. 

Yeni Haçlılar,  yalnız bizden olmayan şeyleri,  bütün yabancı 

unsurları millî bünyemize aşılamak suretiyle Türk-İslâm 

kalesini içinden yıkıyorlar. Yabancı okul, azar azar millî 

okulların yerini tutuyor. Yabancı kelimeler yavaş yavaş millî 

dilimizi istilâ ediyorlar. Yabancı örfler, güzel ve şerefli 

mazimizi hafızalardan silip süpürmededir.   Yenilik adı altında 

yeni Haçlılar, Rus Çarlığının yeni mirasçılarının uşaklarıyla 

elele vererek millet olan varlığımızı bir iptidaî cemiyet haline 

getirmeye çalışıyorlar.530  

 

    Topçu, tüm bunların karşısında Anadolu insanına evrensel nitelikte öğüt 

vermektedir: 

   “Tam manasıyla cehennemi bir devrin henüz eşiğinde 

duruyoruz. Büyük üretimin lütuflarıyla insanlık, ağlarken 

susup oyalanması için eline türlü türlü oyuncaklar verilen 

çocuklara benziyor. Ama bunlar ateşten yapılmış 

oyuncaklardır. Kendileriyle oynayan çocuklardan başka bir 

şey olmayan bu zavallı insanlığı mutlaka yakacaklardır. 

Tekniğin hükümdarı olan demir tehlikeli bir cevherdir. Ona 

fazla yüklenmeğe gelmez. İnsan demire ne kadar yüklenirse, 

o da aynı şiddetle insana yüklenir. Biz ondan zayıfız. O 

ateşle birleşince yeryüzünü cehenneme çevirir. Atom bize bir 

sır verdi: En yüksek enerjinin kaynağı, en büyük felâketlerin 

de kaynağıdır. Kâinattan ancak hakkımız olanı isteyelim. 

Ondaki imkânların hepsini kendimize esirgemek istemeyelim. 

Yılanın zehri, şifa olabildiği gibi ve ondan ziyade, ölümünde 

sebebidir. Tabiattan sadece onda sürünen bedenimizin 

ihtiyaçlarını karşılayacak kadarını alalım. Bu manada asıl 

                                                
530 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 148-149. 



 

 

 

 

242 

 

kâinatın tükenmez hazine olduğunu bilelim. Sonsuzluk 

kervanına katılacak olan bu kanatsız gövde değildir, Allah 

yolcusu olduğunu bilmesi lazım gelen ruhtur.“531 

 

     Bu menfi gelişmelerle birlikte Topçu, Milliyetçilik davasını tehlikede 

görerek bu mukaddes davanın yani vatan davasının muhafazası için el birliği 

ve idrak birliği yapma çağrısı yapar.532 Batılılaşma cereyanının etkisiyle 

pozitivist akımın görüşü doğrultusunda hareket eden Gökalp’e ve Turancılara 

vatan coğrafyasında yaşanan tüm bu olumsuzlukları görmeyip ırka endeksli 

milliyetçilik yaparak hayal dünyasında gezmelerini eleştirir.533   Topçu’daki 

dokuzuncu köye kovulma pahasına yaptığı Anadolu’nun mevcut durumuyla 

ilgili eleştiriler, ondaki Anadolu sevgisi ve bağlılığından kaynaklanmaktadır. 

Topçu, hazırdaki Anadolu’nun durumunu şöyle özetler: 

    “Bugün biz, hali mazisine garazkâr, gençliği ihtiyarlığına, 

şehirlisi köylüsüne yabancı; cahili münevveriyle alâkasız,  

serveti sefaletini sömüren,  kuvvetlisi mazlumuna saldıran; 

kuvveti huzurunu, kültürü imanını kemiren, bedenî ruhuna 

musibet olan; anadilinin katili, milletinin tarihine iftira 

yağdıran, particiliği düşmanlık haline koyan; çocuklarının 

hayat sahası olmayan, şehirlerindeki halkın insan şekli ve 

haysiyetiyle üzerinde yürüyecek yolu bile bulunmayan; 

dilencisi yüzsüz, zengini merhametsiz, kuvvetlisi insafsız, 

genci itaatsiz, hayatı kaidesiz, zamanı ölçüsüz olan ve hep 

tezatlar içinde bocalayan bir cemiyetin fertleriyiz. 

Felâketinden bari bir hikmet ve felsefe olsun çıkarmayan bir 

insan topluluğuyuz.”534 

 

 

 

                                                
531 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 193-194. 
532 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih ( İstanbul, 2003), 18. 
533 Nurettin TOPÇU: Büyük Fetih ( İstanbul, 2003), 17. 
534 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 158. 



 

 

 

 

243 

 

3.8- ÇARELER 

 

 

      “Yiğit düştüğü yerden kalkar” düsturunca Topçu, bir önceki bölümde 

kimilerine göre acımasızca denebilecek düzeyde eleştirdiği Anadolu’nun 

mevcut çözülme ve anomi durumunu, tedavi etmeye yönelik görüşler ve 

çareler sunmuştur. Çünkü sebepler bulunduktan sonra dertlerin tedavisi 

mümkün olacaktır. Zira hastalığın sebebi ortaya koyulmadan tedavisine 

imkân yoktur.535 Onda Anadoluculuk davası ferdi, ailesi, milleti, devleti ve tüm 

sosyolojik kurumlarıyla ahlaklı bir toplum oluşturmaya yöneliktir.  Bunun için 

yapılması gereken bin yıllık tarihi birikimin yanı sıra, vatan coğrafyasındaki 

yaşanmışlığın tecrübesini günümüze uyarlayıp ortak tarih, vatan, dil, soy ve 

dilek birlikteliğini hissetmektir. Bu yolda ümitsizliği lügatinden silen Topçu, bu 

gayenin mutlaka muzaffer olacağını söyler. “Tane, sabırla başak verdi. 

Güneş, aydınlığın yoludur. Bütünüyle âlem olan bu aydınlıkta ümidin tanesini 

serperek bekleyelim; zafer mutlaka bizimdir.”536 

 

    Topçu, çözülmenin karşısında ilk önce hürmet, hizmet ve merhamet 

prensiplerini kendinde birleştiren aşk ahlâkını gençlere vermemiz ve ilmin, 

sanatın, ahlâkın ve hepsinin gayesinde aşkın âşıkları olmayı ideal edinecek 

bir nesil yetiştirmenin gerekliliğini ifade eder. Bu işi başardığımız anda, hasta 

bir kinden başka bir kudret taşımayan komünizm eriyerek kaybolacaktır. 

Ahlâkı dinden ayırmak mümkün olmadığına göre, İslâm’ı dosdoğru ve 

derinliğine tanıtabilecek yeni kültür kurumlarına ihtiyaç vardır.537 Aşkımızı 

yeni bir hayat ile çiçeklendirerek cesaretle harekete geçmezsek kendimizin 

cellâdı olacağız. Kurtuluşun yolu, bütün hareketlerimize serpilen aşkın, 

isyana da konan ibadetin, son nefesimizi ebedîlik kasidesi ile besteleyecek 

ümidin yoludur.538 

 

                                                
535 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 28. 
536 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 102. 
537 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul,1999), 29. 
538 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 95. 



 

 

 

 

244 

 

    Gençliğe aşk ahlakı verdikten sonra yapılacak iş ona bizim kâinatımızın, 

Türk dünyasının bütün değerleriyle toplu bir halde görünüşü olacak olan, ulu 

tarihimizin harpleri, zaferleri, sefaletleri, isyanları, sevinçleri, secdeleri, 

mezarları, harabeleri ve saltanatlarıyla nesi varsa, neleri varolmuşsa 

hepsinden sızan iradenin bir terkip içinde birleşmesinden meydana gelecek 

olan felsefeyi vermek gereklidir.539 

 

    Aşk ahlakını ve milli felsefe bilincini verdikten sonra vazife, gençlere vatan 

ve millete hizmet hakkını arayabilmek için, hayati, şahsi, menfaatlerini 

çiğneyebilen bir iradeye sahip olmasını tavsiye etmek ve bu iradenin aşısını 

yapmaya çalışmak, şöhret ve servete göz dikmenin sefaletini, bu sefaletten 

korunmanın saadetini ve büyüklüğünü, örnek olarak onlara göstermektir.540 

Bize hayat sunacak ruh, ecdat mezarlarından yükselen ruhanî kokuların, 

cihat meydanlarından yükselen sevdaların, arz üzerinde ilâhî gülşenler teşkil 

eden düşünceleri dolaştıktan sonra, kalbimize dolduracağı iksir olacaktır.541  

   “Bir ümitsizlikten uyuşmuş gönülleri bin şevk ile açacak. 

Mantıkla ilhamı yanyana yaşatacak. Kalp ile Kur’an’ı 

birleştirecek. Hayatın süreksiz ve kesiksiz bir ibadet aşkı 

olduğunu hareketlerimizin bir iman ve heyecan yarışı 

olduğunu, asrın soluk benizli, ümitsiz ve inanmaya takatsiz 

çocuğuna öğretecek. Bizi kurtaracak ruh, bu sonsuzluğun 

sevgisine susamış olan ruhtur.”542 

  

    Bugün Türk çocuğunun üzerinde her zamankinden fazla ağır bir 

mesuliyet vardır. Bu mesuliyet bin yıllık tarihin sonucudur: 

   “Tarih, gözlerimizin önüne bütün bir mesuliyet manzarası 

sermektedir. Bir milletin hayatı, bir medeniyetin eserleri, 

gelecek nesillerin mesuliyetli ellerine emanet ediliyor. 

Ecdadın hatasından da mesul olan biziz. Tarihe, bir kader 

                                                
539 Nurettin TOPÇU: Kültür Ve Medeniyet (İstanbul, 2004), 22. 
540 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 127. 
541 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 102. 
542 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 102. 



 

 

 

 

245 

 

gibi vâris olmak demek, geçen nesillerin iyi ve fena bütün 

hareketlerinin mesuliyetini omuzlarına yüklenmek demektir. 

Kendi mukadderatını kendi ellerine alamayan millet, 

kaybolmaya mahkûmdur. Toprağın ve tarihin bize yüklediği, 

maddede ve ruhta gelenek haline gelmiş bin bir mesuliyet 

omuzlarımızda ağırlaşıyor. Bu sorumluluğu başkalarının 

omzuna aktarmak, vatanı ve tarihi feda etmektir. Gelecek 

bunun için bizimdir. Onu varlığımızdan atmak kabil değildir. 

Her alanda aile, iktisat, ilim, sanat, ahlâk ve din alanında 

kendimizin olanı kendi omuzlarımıza yüklenmenin zamanı 

gelmiştir. Gerçek vatandaş, bir vatanın tarihiyle beraber 

bütün mesuliyetini üzerine almak iradesini yaşatan insandır.” 

 

   Gençliğe aşk ahlakı, felsefe ve sorumluluk bilinci aşılamanın yolu maariften 

geçer. “Her millet ister iktisadi veya içtimai bakımdan geri kalmış olsun, ister 

sanayi ve teknik itibariyle en ileri merhaleye ermiş olsun, mali kudreti 

nispetinde her şeye tercihen ilme, ilim kudretine, ilim müesseselerine, ilmi 

araştırma müesseselerine muazzam meblağlar ayırmalıdır.”543 

 

     Uzviyetten ilme, ilimden felsefeye, felsefeden sanata ve ahlâka ve nihayet 

dine yükselmek, hasta, hemde şaşkın bir nesli Allah’a götüren yolda yeniden 

canlandırmak maarif işidir ve bir neslin kurtuluşunu ancak maarifinin 

yükselmesinde aramak lâzımdır.544 Fakat bu süreç isteyen bir durumdur ve 

terbiye, tahammül işidir.545 

     “Vatanın atisi, ilimle faziletin yayıcısı olarak zümrenin, 

öğretmenlerin elinde bulunuyor. Kaybettiğimiz bütün 

değerleri bize yeniden kazandıracak olan onlardır. Bizim 

kurtuluşumuz ne kaba kuvvetin, ne ağır sanayinin ve Batı 

tekniğinin daima artan gücüne teslim olmanın eseri olacaktır. 

                                                
543 Mümtaz TURHAN: Garplılaşmanın Neresindeyiz (İstanbul, 1967), 53. 
544 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 26. 
545 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 22. 



 

 

 

 

246 

 

Teknikte ilerleyiş, plânlı iktisat, demokrasi denemeleri, 

Anadolu’nun hayatî gücünü harcamaktan başka bir şey 

yapmayacaktır. Bunlar, her köşe başında birkaç milyoner 

yaratan ve halkın serbest seçim hevesini kullanma yolunda 

ruhundaki millet sevgisini eriten tedbirlerdir. Millî iradenin tam 

şuurlanıp dışındaki ağırlıkları atamadığı bir ülkede bunlar, 

binlerce sefil insanla particilik adına kardeşi kardeşe düşman 

olan bir cemiyet yaratır. Bizi düşündürecek, bizi kendi 

ruhumuza çevirecek ve ruhlarımızı da yükseltecek mürşitlere 

muhtacız. Anadolu’nun beklenen kurtarıcısı silâhsız, 

servetsiz, hem de partisiz ve garazsız, yalnız faziletle ilmin 

havarisi olacak öğretmenlerdir. Öğretmenine teslim olmayan 

millet, esir millettir.”546 

 

    Topçu’ya göre millet kültürünün ağacını dikecek ve millet ruhuna hayat 

getirecek nesiller, inanışla sevgi mabedinin mihrabında önce tövbe etmeli, 

sonra da inanmayı ve sevmeyi öğrenmelidirler.547 Çünkü zaferin yolu 

gönüllerdir, sonsuzluğa götürücü gönüller. Bir gönül, binlerce kılıcın 

fethedemeyeceği bir millet kalbini fetheder. Asıl zafer onundur.548 “Gel, kinleri 

uzak bir kenara atalım. Muhabbet bağına tohumları ile gidelim. Dikenleri 

budayalım ve mukaddes toprağa ümit suyunu durmadan karıştıralım.”549 

diyen Topçu, uzlaşma adına şu tavsiyede bulunur: “Birbirlerine düşman olan 

iki insanın ellerindeki silahlarını alarak birer buket veriniz; telkin yapın ve 

alışkanlık aşılayınız. Ondan sonra güler yüzle birbirlerine buket takdim 

etmekten hoşlanacaklar ve kendi selametlerini bu harekette arayacaklardır. 

Telkin ve alışkanlık bunlar bizim sanatımız.”550 

 

                                                
546 Nurettin TOPÇU: Türkiye’nin Maarif Davası (İstanbul, 1998), 281-282. 
547 Nurettin TOPÇU: Var Olmak (İstanbul, 1999), 23. 
548 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 106. 
549 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 107. 
550 Nurettin TOPÇU: a.g.e., 28. 



 

 

 

 

247 

 

   İslam insana, bireye ve topluma hayat veren, gelecekte de insana rehberlik 

edecek bir düşüncedir.551 Ruhumuzu yeniden kazanarak ahlâk üstüne bir 

medeniyet kurmak istiyorsak, yine İslâm ahlâkını benimsemeliyiz.552 diyen 

Topçu, bizi zaaflarımızdan sıyıracak bir milliyet ideali düşünürken 

Allahsızlıkta şifa ummamız, garplılaşmada hüner görmememiz; ruh ve 

vücudumuzla minnetle bağlandığımız bir toprak ve bir tarihe teslim olmamız 

gerektiği konusunda gençliği uyarır.553 Ona göre bu merhale tasavvufla aşılır: 

     Hakikatte o, insan ilmidir. Âlemden sıyrılarak kendi ruhuna 

çevrilen insanın içsel hayat demesi ve Allah yolundaki 

atletizmidir. Tasavvuf insan hakikatlerinin kapısıdır. Kur’an’ı 

anlayan ve gerçek imanın yolu olarak onu bizzat yaşayanlar 

mutasavvıflardır. İslâm’ın uyanış çağı, bilhassa makinenin 

insan ruhunu boğduğu asrımızda eşyadan ve maddeden 

ruha yani insana dönüşün sırrını sunacak olan tasavvufun 

ahlâk dünyamızda zaferi ile açılacaktır.554 

 

    Nevi şahsına münhasır bir sosyalizm anlayışını savunan Topçu’nun 

idealindeki gençlik aynı zamanda eşitlik idealini gerçekleştirmek için 

vicdanlarda ve sosyal yapıda kendisine vazife ve mesuliyet hissesi ayırmış 

olan gençliktir.555  

 

   Musibet müesseseleşince, önüne geçmek kabil olmaz. Maddi sahada 

kullandığımız kuvvetlerin hepsi menfaat ve ihtiraslarımızı hareket 

geçirdiklerinden, bunların müesseseleşmelerinden mümkün olduğu kadar 

kaçınmalıyız. Mesela tarihimizde Yeniçeri ocağı başlangıcında bize zafer 

kazandırdı. Fakat sonunda milletten istedi, devleti yıkmadan kendi 

                                                
551 Ali ŞERİATİ: İslam Sosyolojisi Üzerine (İstanbul, 1980), 49. 
552 Nurettin TOPÇU: Yarınki Türkiye (İstanbul,1972), 240. 
553 TOPÇU: a.g.e., 306. 
554 Nurettin TOPÇU: İslam Ve İnsan (İstanbul, 1969),27. 
555 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 35. 



 

 

 

 

248 

 

yıkılmadı.556 Topçu, bununla birlikte Anadolu insanın geleceği ile ilgili önemli 

bir soruna dair çözüm arayışı içindedir: 

   “Toprak ve mukaddesat dostu olmayan bir proleter 

sınıfının, hayatımızı istilâsından korkalım. Yarınki Türkiye'yi, 

bir madde cehennemi yapmaktan çekiniyorsak, bugünden, 

büyük nüfuslu şehirlerin etrafını, büyük fabrikaların 

bacalarıyla süslemeye özenmemeliyiz. Onun yerine, köylüye 

evinde çalışma imkânını veren el tezgâhlarıyla, kasabalıyı 

küçük şehirleri terke mecbur etmeyen imalâthaneleri 

çoğaltmalıyız. Fabrika istihsali, mümkün olduğu kadar, bu 

imalâthanelere dağıtılmalıdır. Yani, fabrikalar, imalâthaneler 

halinde parçalanmalıdır. Bunun mümkün olmadığı işletmeler, 

istihsal bölgelerinde açılmalı ve mahdut bir saha üzerinde 

toplanmayarak yurdun her tarafına dağıtılmış olmalıdır. Esas 

dava, Anadolu'nun insanını, birinci derecede toprağa 

bağlamak, sanayi sahasında çalışan elleri de, hiçbir yerde, 

fabrikaya muhtaç duruma sokmamak olmalıdır. Anadolu, 

sinesinden şüphesiz ki, pek çok makine sesleri çıkarsa bile, 

hiçbir zaman bir makine memleketi olmamalıdır.”557 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
556 Nurettin TOPÇU:  a.g.e., 94-95. 
557 Nurettin TOPÇU: Ahlak Nizamı (İstanbul, 1999), 108. 



 

 

 

 

249 

 

SONUÇ 

 

 

    Bu çalışmada Nurettin Topçu’nun Anadoluculuk düşüncesi üzerine 

serdettiği fikirlerinden müteşekkil bulgulardan önce Anadoluculuk 

düşüncesinin tarihi kökenlerine indik. Osmanlıcılık, İslamcılık ve Turancılık 

akımlarının başarısız olması üzerine yeni bir arayış içinde olan Osmanlı 

aydınları, mütareke yıllarında, Türk Ocağı bünyesinde bu akımlara tepkinin 

neticesinde, pragmatik bir zorunluluk olarak Türkiyecilik şeklinde bir fikir 

gündeme getirmişlerdir. Bu fikir 1919 yılında memleketçilik adıyla gerçek 

hüviyetine kavuşmuştur. Daha sonra yavan kaçan bu isim Anadoluculuk 

olarak değiştirilmiştir. H.Z.Ülken, Anadolu Mecmuası ve Anadolu’nun 

bugünkü vazifeleri adlı kitabı ile bu akımın tanınmasını sağlamış ve 

Anadoluculuk düşüncesi kültürel temellere oturtulan bir hareket olarak 

şekillenmiştir. Anadoluculuk düşüncesi dönemin düşünürlerinden Mükrimin 

Halil Yınanç tarafından kültürel bir hareket olmaktan çıkarak yarı siyasal bir 

yapıya bürünmüştür. Bu durum ayrılığa neden olsa da genel tarihsel süreç 

içerisinde Anadolucuların bir bütünlük arz ettiği görülmüştür.  

 

     H.Z.Ülken ve M.H.Yınanç’ın yanında Z.F.Fındıkoğlu, Remzi Oğuz Arık, 

Reşat Kayı, Ahmet Refik, Rauf Yekta, Hamit Sadi, Necip Asım, Mehmet 

Emin, Feridun Nafiz Uzlug, Necip Fazıl, Ahmet Hamdi Tanpınar, Ahmet Kutsi 

Tecer, Adnan Saygun, Selahattin Batu, Ş.Raşit Hatipoğlu, H.Oğuz Bekata, H. 

Avni Göktürk, Mümtaz Turhan, Cahit Okurer kısmen M. Şemsettin Günaltay 

ve Yahya Kemal’in fikirleriyle bu akımın içinde olduğu ve Anadoluculuk 

düşüncesinin yayın organlarının başta Anadolu mecmuası(1918) olmak 

üzere, Anadolu Dergisi(1923), Millet dergisi, Hareket Dergisi, Dönüm Dergisi, 

Ölçü Dergisi, Yol Dergisi, Kadro Dergisi, Çığır Dergisi olduğu tespit edilmiştir. 

     

   Anadolucuların görüşlerindeki ana vurgu vatan kavramı üzerinedir. Vatan 

kavramı, salt üzerinde yaşayan insanların “yerel ve ayırıcı inancı”nı ifade 

eder. Osmanlılarda vatan Osmanlı devletinin sınırları içindeki yerleri, 



 

 

 

 

250 

 

İslamcılıkta Müslüman unsurların ağırlığında olan yerleri, Turancılıkta Türk 

olan ve Türk dili konuşulan bütün ülkeleri ifade ederken Anadoluculuk 

düşüncesi, sınırları çizilmiş Anadolu coğrafyasını merkeze alan bir milliyetçilik 

anlayışını ifade etmektedir. Anadoluculara göre Anadolu’nun yurt edinilme 

tarihi 1071 Malazgirt muharebesidir. Bu tarihten itibaren Türkler’in, Haçlılar ve 

Bizans muharebeleri; Güneyde Antakya prensleriyle, Suriye sultanları, 

Doğuda Gürcülerle ve Azerbaycan Türkleriyle vuku bulan mücadeleleri, 

Anadolu’nun sınırlarını vücuda getirmiş, bir merkez tesis etmişlerdir. Bu 

devrede Anadolu’daki Türkler, müstakil bir millet haline gelmişler, diğer 

Türklere nazaran çok mütekâmil bir devlet vücuda getirmişler, bir merkez 

tesis etmişler ve kuvvetli bir medeniyetin temelini atmışlardır. Bu yüzden 

vatan Anadoluculara göre uzaklarda değil içinde yaşanılan Anadolu 

topraklarıdır.  

 

    O güne kadar gelen tarihin adı ve kapsamına da yenilik getiren 

Anadolucular, “Türk tarihi” ifadesi’nin bizim dışımızda devlet kurmuş olan 

Türk devletlerini de kapsayacağından dolayı tarihimizin isminin “Anadolu 

Türkleri Tarihi” ya da “Anadolu tarihi” diye yeniden adlandırdıkları 

görülmüştür. 

 

     Yeni milliyetçilik diye de tanımlanan Anadoluculuk, milliyetçiliği sadece 

vatan ve coğrafya kavramına hasretmez. Onlara göre vatan, coğrafya-tarih-

millet realitesinin birleşiminden meydana gelmiştir. Türk ırkı Anadolu 

coğrafyasında tamamen farklı bir hal almış kaynaşmış ve onunla yekpare 

vücut haline gelmiş, bu coğrafya ve tarih içinde olgunlaşan soy birliği, bu soy 

tarafından vücuda getirilmiş olan maddi ve manevi kültürü meydana 

getirmiştir. 

 

    Nurettin Topçu, 1909 yılında İstanbul’da doğmuş, ilk, orta ve lise tahsilini 

burada tamamladıktan sonra Paris, Sorbon Üniversitesi’nde “Conformisme et 

Revolte”(isyan ahlakı) adlı tez ile felsefe doktorası yapmış önemli 

mütefekkirlerimiz arasındadır. Türkiye’ye döndükten sonra uzun yıllar felsefe 



 

 

 

 

251 

 

öğretmenliği yapan Topçu, “sezgiciliğin değeri” adlı doçentlik teziyle 

H.Z.Ülken’in eylemsiz doçentliğini de yapmıştır. 

 

       Nurettin Topçu’nun Anadoluculuk düşüncesini benimsemesinde öncelikle 

aile meclisinde Hüseyin Avni’nin yaptığı konuşmalar etkili olmuştur. 

Topçu’daki Anadoluculuk kavramı teknik anlamda Fransa’da bulunduğu 

öğrencilik yıllarında, R.O.Arık ve Z.F.Fındıkoğlu ile yaptığı sohbet ve 

araştırmalar neticesinde yerini bulmuştur. Fakat Anadoluculuk düşüncesi 

Nurettin Topçu’nun düşünce âleminde farklı bir şekil almıştır. Bunda en 

önemli dönüm noktası Topçu’nun, Abdülaziz Bekkine ile tanışması olmuştur. 

Bu aşamadan sonra Topçu, tasavvuf ve vahdet-i vücut merkezli, milliyetçi, 

ruhçu ve mistik düşünüşün felsefî temellerini araştırdı ve Anadoluculuk 

düşüncesiyle bunları kaynaştırarak Anadoluculuk düşüncesine farklı bir 

muhteva kazandırdı. Ülkesinde kendi fikirleriyle özgülleştirdiği Anadoluculuk 

düşüncesini yayma zemini bulmak için girişimlerde bulundu. İlk olarak bu 

amaca yönelik olarak Topçu, Hareket Dergisi’ni, Cumhuriyet döneminin 

modernist radikalizmine eleştirel yaklaşan Anadolucu bir muhalif düşünce 

okulu olarak kurdu. Nurettin Topçu, derginin merkezi figürü olarak yer aldı. 

Radikal modernleşme karşısında Anadolucu muhafazakârlığın ilginç bir 

temsilcisi oldu. Bu vesileyle Anadoluculuk düşüncesiyle beraber Türkiye'de 

bir dünya görüşü olarak İslâmî eğilimlerin canlılık kazanmasına çalıştığı 

görülmüştür. 

 

    Nurettin Topçu, ilk dönem Anadolucuların fikri esaslarını benimsemekle 

birlikte bir farklılık olarak düşüncenin çerçevesini genişletmiştir. Onun 

milliyetçilik anlayışı, sınırları belli Anadolu coğrafyası içinde vatan-din-dilek-

soy ve kader birliğinin kuşattığı yurt idealidir. Bundan dolayı Ziya Gökap’in: 

“Vatan ne Türkiye’dir Türk için ne Türkistan; Vatan büyük ve müebbet bir 

ülkedir Turan!...” dizesinde manasını bulan, hars kavramına karşı çıkmıştır. 

Osmanlı imparatorluğu döneminde olduğu gibi Cumhuriyet döneminde de 

mevcut ve müesses bir Türk harsından söz edilemeyeceğini, başka bir 

anlatımla Türk harsı genellemesi altında varolan yapının hetorejenliğini dile 



 

 

 

 

252 

 

getirmektedir. Topçu, Turancılık akımının Anadoluculuk düşüncesinin tezleri 

karşısında çürüdüğünü iddia eder.  

 

   Nurettin Topçu’da “yerleşiklik” ifadesi önemli bir manaya sahiptir. O’da 

bütün Anadolucular gibi milliyetçiliğini sağlam temellere dayandırma 

arzusundadır. Ona göre milletin ruhu ancak belirliliklerin, ortak hayat 

kurallarının sürekliliğinde gerçekleşebilir. Oysa yerleşik düzenin olmadığı 

yerde köksüzlük ve belirsizlikler hâkim olmaktadır. Bundan dolayı Topçu, milli 

coğrafyaya büyük önem vermektedir. Topçu, toprağa salt olarak bakıldığında 

ölü bir nesne olduğunu ifade eder. Bir milletin varlığıyla birlikte bin yıllık 

geçmiş birikimin yanı sıra, vatan coğrafyasındaki yaşanmışlığın tecrübesini 

ifade eden ortak tarih, vatan, dil, soy ve dilek birlikteliğini hissetmektedir. 

Coğrafyanın üstünde, onun zarurî eseri halinde ırkı yaratır ve yine onun 

kendisine özel ekonomisini meydana koymak suretiyle, coğrafyayı milletin 

asla ayrılmaz parçası haline getirir. Vatan, millet fertlerinin müşterek ruhunu 

kendinde taşır.  

 

     Bu coğrafya üstünde bir kader beraberliği, saadet ve felâket ortaklığı 

demek olan tarih, millet hayatını kurucu olan ilk hamlenin yüzyıllar içindeki 

hareketleriyle meydana getirilir. Topçu,  tarihi bir millet ruhunun kaynağı 

olarak kabul eder.  Millet olmak için bir tarihinin olması gerektiğini vurgulayan 

Topçu, milletin ve fertlerin şahsiyetini mazinin büyüklüğü ve derinliği ile 

dengeleyerek ihtiyacımız olan gücü olabildiğince mazinin derinliklerinden 

almamızı tavsiye eder. Genel olarak Topçu’nun görüşlerinde tarihten aldığı 

enerjiyi günümüzle birleştirmeyi hedeflediği görülür.  

 

     Göçmen olan Türkmen 1071’de Anadolu’ya girişiyle Etilerden yerleşik 

hayatın kültürünü alıp kendi kültürüyle birleştirerek yeni bir kültür geliştirdi. 

Bunun yanında Anadolu toprağı ve İslâm dini,  Anadolu köylüsünün ruhunda 

başka bir üslup kazandı. Türkmen’in eliyle Anadolu İslâmlaştırılmış ve bu 

ülkede yeni bir medeniyet doğmuştur. Bundan dolayı Topçu, milliyetçiliğini 

Anadolu’da ilk medeniyetlerin yaşadığı devirlerden değil de, Anadolu’ya Türk 



 

 

 

 

253 

 

unsuru tarafından İslâm ruhunun saçıldığı devirlerden başlamıştır. Topçu, 

İslam’ın Anadolu’da parçalanmışlığın yerine siyasi istikrarı ve birleşmeyi 

sağladığını tespit etmiştir.     

 

    Topçu, Anadoluculuk düşüncesinde çıkış noktasını toplumsal ve ahlaki 

bozulma olarak belirler. Ona göre, ruh ve ahlâkının felsefesi yapılmayan 

Anadoluculuğu benimsemek dar bir görüşe bağlanmaktır. Bundan dolayı 

Anadoluculuk davası ferdi, ailesi, milleti, devleti ve tüm sosyolojik 

kurumlarıyla ahlaklı bir toplum oluşturmaya yöneliktir.  Topçu, bahtiyar belde 

olarak adlandırdığı ahlaklı toplumunun özelliklerini milli mukaddesatına sahip, 

milletini bütün milletlerin üstüne çıkarmayı gaye edinen, modern medeniyetin 

istediği şahsiyet özelliklerine sahip, aynı dili sevmiş, aynı imana sahip olmuş, 

bedenini ruhuyla ve onun iradesiyle düzenlemiş aynı ahenk kaidelerine 

sarılmış, toprağı kanla sulanmış, genci ihtiyarına itaatli, ferdi devletine 

minnettar, devleti halkına şefkatli, Allah hâkimiyetine hep birlikte teşne, bir 

büyük sevgiliye hep birlikte âşık, gökleri dua, toprağı secde kokan bu vatana 

hep birlikte bağlı bir millet olarak belirlemiştir. Bununda İslam’ın ruh ve ahlak 

sahasındaki rönesansla sağlanabileceğini ifade etmiştir. 

 

       Topçu, köyü ulusal bünye içinde ekonomik ve ruhsal yönden kişisel bilinç 

ve iradeye sahip yurttaşların yetişmesi için en elverişli yer olarak belirtir.  

Bundan dolayı köyü Anadoluculuk düşüncesinin yeşereceği steril ortam 

olarak düşünür. Köylü de bozulmamış yapısından dolayı ideal toplumun yapı 

taşını teşkil etmektedir. Batılılaşma ile birlikte gelen Sanayileşme, hızlı 

şehirleşme, köylerden şehirlere yaşanan hızlı göçü buhran ve ahlaki 

erozyana sebebiyet verecek amil olarak telakki eden Topçu, bunun 

karşısında duracak en uygun çözüm sisteminin eşitlik ve adalet prensibine 

bağlı, sömürüye izin vermeyen, komünizmin ve kapitalizmin dışında, İslam 

ahlakını esas alarak, sosyal adalet, milliyetçilik ve maneviyatçılığa dayanan 

Müslüman Anadolu Sosyalizmi olacağını düşünür. 

 



 

 

 

 

254 

 

    Topçu, Anadoluculuk düşüncesini temellendirebilmek, uygulama alanı 

oluşturup faydalı hale getirebilmek için bu görüşü Anadolu’nun tüm 

unsurlarıyla bütünleştirmiş ve gereken kavramsal enstrümanları kullanmaktan 

kaçınmamıştır. O öncelikle Anadoluluk kimliğine bağlı olmak kaydıyla İslam’ı 

yaşatıcı unsur olarak almış bir milli felsefe ve milli irade oluşturduktan sonra 

bir Rönesans hareketiyle hedefe ulaşılabileceğini ifade etmiştir. Bunun için bir 

Ahlak Nizamının gerekli olduğunu düşünen Topçu, millet mistiklerinin 

önderliğinde, isyan ahlakını benimsemiş hür düşünceli insanlarla 

oluşturulacak toplumda ekonomiden sanata, milli özelliklerin bütünleşiminde 

bütünüyle milli özellikler kazanmış devlet Anadoluculuğun özlemidir. 

 

     Topçu’nun Anadoluculuk düşüncesini savunmasındaki amacı siyasal alan 

oluşturma ya da devlet içinde özerk bir yapılanma değil milleten devlette, 

fertten aileye kadar tümüyle ahlaki toplum özelliklerine ulaşma gayretidir. 

Topçu, bu hedefi insanların bin yıllık tarihi geçmişe sahip Anadolu’nun 

birikiminden destek alarak gerçekleştirebileceğini düşünür.  

 

      Topçu, Anadoluculuğun temellerini şu şekilde özetler: Millet dini İslâm; 

Büyük vatan Anadolu toprağı; Soyumuz, Oğuz çocuklarının, Anadolu'nun bin 

yıllık tarihi içinde bu topraklarda kaynaşmalarla eriyip aslını kaybetmeyen 

Türk soyu; Dilimiz müşahhas ve zengin Türk dili; Devlet büyük çoğunluğu 

köylü olan kitlenin iradesini yaşatan merkeziyetçi, otoriteli ve mesuliyetli 

devlet; İktisadî sistemimiz, ruhçu sosyalist sistemdir 

 

     Anadoluculuk, çerçevesini Misak-ı Milli ile sınırlandırmasıyla aslında 

kolayca resmi ideoloji ile örtüşebilir gibi görünmektedir. Ancak Anadoluculuk 

hiçbir zaman resmi görüş haline gelmemiştir. Çünkü resmi ideoloji 

modernizme yönelirken, Anadoluculuk Nurettin Topçu’da gelenekçi ve 

muhafazakâr bir çizgiye girmiştir. Bu bakımdan Anadoluculuk, Atatürk 

milliyetçiliğine de Turancılığa da alternatif bir ara akım olarak 

değerlendirilebilir.  

 



 

 

 

 

255 

 

    Nurettin Topçu’da Anadoluculuk düşüncesi, İslam’ı merkeze alan 

yaklaşımı, sınırları belli bir vatan platformunda, etnik ve hümanist vurgusunun 

ardında kalan niteliği ile Türk kimliğinin batı ile uzlaştırılmaya çalışıldığı her 

tarihsel noktada Türk düşünce dünyasında yeniden canlanmaktadır. Bu 

bakımından yeni çalışmalarla üzerinde düşünülüp günümüzle 

ilişkilendirilmeye değer bir nitelik taşımaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

256 

 

KAYNAKÇA 

 

 

A) Eserler 

 

AKÇURA, Yusuf. Üç Tarzı Siyaset, Ankara, 1976. 

----------------------. Türkçülük, Türkçülüğün Tarihi Gelişimi, İstanbul, 1978. 

ALTIKARDEŞ,Yrd.Doç.Dr.İsmet. Din Ve Sosyal Bütünleşme, İstanbul, 2004. 

ARABACI, Doç.Dr. Fazlı. Yeni Osmanlıların Dini Ve Sosyal Görüşleri, 

Ankara, 2004. 

ARIK, Remzi Oğuz. Coğrafyadan Vatana, İstanbul, 1969. 

ARON, Prof.Dr.Raymond. Sosyolojik Düşüncenin Evreleri, Çev. 

Prof.Dr.Korkmaz Alemdar, Ankara, 2000. 

AVCI, Nabi. Kitle Kültürü Enformatik Cehalet, Ankara, 1990.  

BERKES, Niyazi. Türkiye’de Çağdaşlaşma, İstanbul, 1978. 

BİLGİN, Vecdi. Sosyal Çözülme Ve Din, Samsun, 1997. 

BULAÇ, Ali. Din Ve Modernizm, İstanbul, 1995. 

CELKAN, Doç.Dr. Hikmet Yıldırım. Ziya Gökalp’in Eğitim Sosyolojisi, Ankara, 

1990. 

CEM, İsmail. Türkiye’de Geri Kalmışlığın Tarihi, İstanbul, 1999. 

DOĞAN, D.Mehmet: Batılılaşma İhaneti, İstanbul,1986. 

DOĞAN İ. ve AKŞİT, M.Cevat. Ramuz’el Ehadis, İstanbul, 1982. 

EATON, Gai. Kalenin Kralı, Modern Dünyada İnsanın Tercih Ve 

Sorumluluğu, Çev. Birol Çetinkaya, İstanbul, 2000. 

ERKAL, Prof.Dr.Mustafa E., Sosyoloji (Toplumbilimi), İstanbul, 1995. 

ERSOY, Ahmet. Abdülaziz Bekine Hazretleri, İzmir, 1992. 

ERSOY, M. Akif. Safahat, Haz. M.Ertuğrul Düzdağ, İstanbul, 2006. 

GÖKA, E.; TOPÇUOĞLU, A.; AKTAY,Y.. Önce Söz Vardı, Ankara, 1995. 

GÖKALP, Ziya. Türkçülüğün Esasları, İstanbul, 1978. 

--------------------. Türkleşmek, İslamlaşmak, Çağdaşlaşmak Ve Doğru Yol, 

İstanbul, 1976. 



 

 

 

 

257 

 

GÜNALTAY, M.Şemsettin. Hurafattan Hakikate (Hurafeler Ve İslam Gerçeği), 

Haz. Ahmet Gökbel, İstanbul, 1997. 

GÜNAY, Ünver, Din Sosyolojisi, İstanbul, 2000. 

GÜNGÖR, Erol. Türk Kültürü Ve Milliyetçilik, İstanbul, 1999. 

---------------------. Sosyal Meseleler Ve Aydınlar, İstanbul, 1998. 

HALDUN, İbn-i. Mukaddime, Haz. Süleyman Uludağ, İstanbul, 1982. 

HANÇELİOĞLU, Orhan. Felsefe Ansiklopedisi Kavramlar Ve Akımlar, 

İstanbul, 2000. 

İZ, Mahir. Tasavvuf Mahiyeti, Büyükleri Ve Tarikatler, İstanbul, 1968. 

KARA, İsmail. Türkiye’de İslamcılık, İstanbul, 1995. 

------------------. Şeyhefendi’nin Rüyasındaki Türkiye, İstanbul, 1998. 

KARAMAN, Hüseyin. Nurettin Topçu’da Ahlak Felsefesi, Ankara, 2000. 

KARPAT, Kemal. Türk Demokrasi Tarihi, İstanbul, 1996. 

KISAKÜREK, Necip Fazıl. İdeolocya Örgüsü, İstanbul, 1968. 

KIZILÇELİK, Sezgin. Sosyoloji Teorileri, Konya,1994. 

KİRMAN, Mehmet Ali. Din Sosyolojisi Terimleri Sözlüğü, İstanbul, 2004. 

Kuran-ı Kerim Ve Türkçe Açıklamalı Meali: Çev. Hayrettin KARAMAN, v.d., 

Ankara, 1992. 

MARDİN, Şerif. Jön Türklerin Siyasi Fikirleri, İstanbul, 1983. 

MERİÇ, Cemil. Sosyoloji Notları, İstanbul, 1997. 

-------------------. Bu Ülke, İstanbul,2002. 

-------------------. Jurnal, İstanbul, 1997. 

İHSANOĞLU, Ekmelettin. Osmanlı Devleti Tarihi, c.1, İstanbul, 1999. 

İZZETBEGOVİÇ, Alija. Doğu Ve Batı Arasında İslam, Çev. Salih Şaban, 

İstanbul, 1995. 

ÖĞÜN, Süleyman Seyfi. Türkiye’de Cemaatçi Milliyetçilik Ve Nurettin Topçu, 

İstanbul,1992. 

ÖZDENÖREN, Rasim. Yeniden İnanmak, İstanbul, 1999. 

ÖZEL, İsmet. Waldo Sen Neden Burada Değilsin?, İstanbul, 1995. 

SAİD, Cevdet. Bireysel Ve Toplumsal Değişmenin Yasaları, Çev. İlhan 

Kutluer, İstanbul, 1994. 



 

 

 

 

258 

 

SARITAŞ, Muhammet. Nurettin Topçu’da Sosyo-Pedagojik Yapı, Ankara, 

1986. 

SOLAK, Kemal. İslam’a Göre Millet, Milliyetçilik Ve Irkçılık, İstanbul, 1979. 

SUNAR, İlkay. Düşün Ve Toplum, Ankara, 1999. 

ŞAHSUVAROĞLU, Lütfü. Nurettin Topçu, Ankara, 2002. 

SEZEN, Yümni. Çağdaşlaşma, Yabancılaşma Ve  Kimlik, İstanbul, 2002. 

ŞEKER, Prof.Dr. Mehmet. İslam’da Sosyal Dayanışma Müesseseleri, 

Ankara, 2000. 

ŞERİATİ, Ali. İslam Sosyolojisi Üzerine, İstanbul, 1980. 

-----------------. Medeniyet Ve Modernizm, Çev. A.Yüksek, İstanbul, 1984. 

TOPÇU, Nurettin. Ahlâk Nizamı, İstanbul, 1999  

-----------------------. Ahlak, İstanbul, 2005. 

-----------------------. Bergson, İstanbul, 1998. 

-----------------------. Büyük Fetih, İstanbul, 2003 

-----------------------. Devlet Ve Demokrasi, İstanbul, 1998. 

-----------------------. İradenin Davası, İstanbul, 1998. 

-----------------------. İslam Ve İnsan, İstanbul, 1969 

-----------------------. İsyan Ahlakı, Çev. Mustafa KÖK, Musa DOĞAN, İstanbul, 

2002. 

-----------------------.  Kültür ve Medeniyet, İstanbul, 2004. 

-----------------------.  Mehmet Akif, İstanbul, 1998. 

-----------------------.  Mevlana ve Tasavvuf, İstanbul, 2002. 

-----------------------.  Millet Mistikleri, İstanbul, 2001. 

-----------------------.  Milliyetçiliğimizin Esasları, İstanbul, 1978. 

-----------------------.  Sosyoloji, İstanbul, 2001. 

-----------------------.  Taşralı, İstanbul, 2005. 

-----------------------. Türkiye’nin Maarif Davası, İstanbul, 1998. 

-----------------------.  Yarınki Türkiye, İstanbul,1972. 

-----------------------.  Var Olmak, İstanbul, 1999. 

-----------------------.  Varoluş Felsefesi, Hareket Felsefesi, İstanbul, 1999. 

TURHAN, Mümtaz. Garplılaşmanın Neresindeyiz, İstanbul, 1967. 

TURNER, S. Bryan. Max Weber Ve İslam, Ankara, 1991. 



 

 

 

 

259 

 

ÜLKEN, Hilmi Ziya. Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, İstanbul, 1979. 

-------------------------. Yirminci Asır Filozofları, İstanbul, 1936. 

WEBER, Max. Protestan Ahlâkı Ve Kapitalizmin Ruhu, Ankara, 1997. 

YILDIRIM, Dr. Ergun. Değişen Din Anlayışının Sosyolojisi, İstanbul,1999., 

ZİJDERVELD, C. Anton. Soyut Toplum, Çev. Doç. Dr. Cevdet Cerit, İstanbul, 

1985. 

 

 

B) Makaleler 

 

Ana Britanica, “Rönesans”, “Milliyetçilik”18.,İstanbul,1989.  

ARIK, Remzi Oğuz, “Rejiyonalist Kimdir?”, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, 

8, Ankara, 1942. 

--------------------------,“Milletçilik”, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası,12, Ankara, 

1943. 

--------------------------,“Tarihimizin Öğrettikleri”, Millet İlim,Fikir,Sanat 

Mecmuası,8, Ankara, 1942. 
--------------------------------------,“Bizim Milliyetçiliğimiz”, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, 

13, Ankara, 1943. 

--------------------------,”Coğrafyadan Vatana”, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, 

2, Ankara, 1942. 

-------------------------,“Yokolası Ayrılık”, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, 4, 

Ankara, 1942. 

-------------------------,“Yerini Ve Vazifesini Bilen Millet”, Millet İlim,Fikir,Sanat 

Mecmuası,4, Ankara,1942. 

-------------------------, “Güzel Türkçemiz”, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, 3, 

Ankara, 1942. 

ATABAY, Mithat, “Anadoluculuk”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, c.5, 

İstanbul, 2004. 

BADILLI, Abdulkadir, “İsimsiz”, Hece Dergisi,109, Ankara, Ocak 2006. 

BALIN, Ali İhsan, “Kaybettiğimiz İdealist Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket 

Dergisi,112, İstanbul, 1976. 



 

 

 

 

260 

 

BATUK, Mehmet, ”Nurettin Topçu Ve Tasavvufi Anlayışı”, İlim ve Sanat, 20, 

Temmuz-Ağustos, 1988. 

BAŞGİL, Ali Fuad, “Müsbet Milliyetçilik”, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat 

Dergisi,19, İstanbul, 1947. 

BİRİNCİ, Ali, ” Nurettin Topçu’nun Sohbetlerinden Hatırada Kalanlar”, Hece 

Dergisi, 109,Ankara, Ocak 2006. 

BOLAY, S. Hayri, “Tanıdığım Nurettin Topçu”, Hece Dergisi, 109, Ankara, 

Ocak 2006. 

BORNAVALI, Lütfü, “Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 112, 

İstanbul, 1976. 

Büyük Hadis Ansiklopedisi, Haz. İbrahim Canan, c.1;16, İstanbul,1993.   

Büyük Türkçe Sözlük, “İsyan”; “Ahlâk”, “Mistik”, Haz. D.Mehmet Doğan, 

İstanbul, 1996. 

CİVELEK, Muzaffer, “Ahlâk Dersi”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi,112, 

İstanbul, 1976. 

DAVUTOĞLU, Ahmet, “Türk Entelektüel Geleneğindeki Baskıcı Temayüllerin 

Kökeni”, İlim Ve Sanat, 13, İstanbul, Haziran 1987. 

DEREN, Seçil, “Türk Siyasal Düşüncesinde Anadolu İmgesi”, Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, c.5, İstanbul, 2004. 

DOĞAN, D.Mehmet, “Türk Düşüncesinde Nurettin Topçu’nun Yeri”, Fikir Ve 

Sanatta Hareket Dergisi, 112, İstanbul, 1976. 

--------------------------, “Nurettin Topçu ve Mehmet Akif: İki Şahsiyet Tek 

Karakter”, Hece Dergisi, 109, Ankara, Ocak 2006. 

ELİBOL, Saadettin, “Hilmi Ziya Ülken”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

c.5, İstanbul, 2004. 

-------------------------, “Muhalif Bir Düşünce Okulu: Hareket Dergisi”, Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce, c.4, İstanbul, 2004. 

ELVERDİ, Ezel, “Anadoluculuğa Dair, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 25, 

İstanbul, 1968. 

---------------------, “Hocasız Hareket”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 112, 

İstanbul, 1976. 



 

 

 

 

261 

 

EVREN, Sıtkı, “Hocanın Andıkları” , Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 112, 

İstanbul, 1976. 

Felsefe Ansiklopedisi, “Maurice Blondel”, II, İstanbul, 2005. 

GÖKA, Erol: Hermenötik Üzerine, Türkiye Günlüğü Dergisi, s.22, İstanbul, 

Bahar 1993. 

GÖKALP, Mehmet, “Büyük Dâva Adamı: Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta 

Hareket Dergisi, 112, İstanbul, 1976. 

GÖKDAĞ, Fatih, “Mana adamı Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket 

Dergisi, 112, İstanbul, 1976. 

GÖKTÜRK, H.Avni, “Bu Vatanı Her Şeyi İle Seveceğiz!”, Millet İlim, Fikir, 

Sanat Mecmuası, 6,  Ankara, 1942. 

HALMAN, Talat Sait, “Gerçek Öğretmen”, Hece Dergisi, 109, Ankara, Ocak 

2006. 

IŞIK, Emin, “Nurettin Topçu Ve Din Adamları”, Fikir Ve Sanatta Hareket 

Dergisi, 112, İstanbul, 1976. 

İNALCIK, Halil, “İkinci Binde Türkler”, Doğu-Batı Dergisi, 10, İstanbul, 2000. 

İslam Ansiklopedisi,  “Anadolu Mecmuası” ; “İslamcılık”, c.3 ; 23, Türkiye 

Diyanet Vakfı, İstanbul, 2001.  

KAHRAMAN, Kemal, “Aydınlar Ve Ölçüler”, İlim Ve Sanat, 14, İstanbul, 1987.  

KAPLAN, Mehmet, “Çağdaş Bir Mistik Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta 

Hareket Dergisi, 112, İstanbul, 1976. 

------------------------, “Yeni Türk Milliyetçiliği”, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat 

Dergisi, 8, İstanbul, 1947. 

------------------------, Millet Ve Milli Şuur, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, 18, 

Ankara, 1947. 

------------------------, “Anadolu’nun Kuvvetleri”, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat 

Dergisi, 19, İstanbul, 1947. 

------------------------, “Tarih Şuuru”, Boğaziçi, s.47, İstanbul, 1986. 

KARA, Mustafa, ”Farklı Bir Münzevi Sıra Dışı Bir Muallim Nurettin Topçu”, 

Hece Dergisi,109, Ankara, Ocak 2006. 

KARPAT, Kemal, “Cumhuriyet Rejiminin Tarihi Kökenleri Üzerine”, Yeni 

Türkiye, 23-24, Ankara,1998. 



 

 

 

 

262 

 

KEMAHLI, Seyfi, “Milletimize Yöneliş”, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, 27, 

İstanbul, 1968. 

KONUKMAN, Ercümend, “Jön Türkler Ve Acı Gerçekler”, Fikir Ve Sanatta 

Hareket Dergisi, 25, İstanbul, 1968.  

---------------------------------, “Nurettin Topçu Hocamızın Ardından”, Fikir Ve 

Sanatta Hareket Dergisi, 112, İstanbul, 1976. 

KÖK, Mustafa, ”Ölümünün On Beşinci Yılında Nurettin Topçu’yu Hatırlarken”, 

Milli Kültür,14, Ankara, Temmuz 1990. 

KULA,Yrd.Doç.Dr. Naci, “Kur’an Işığında İnsan-Çevre İlişkisinin Ruh Sağlığı 

Açısından Önemi”, U.Ü.İ.F., 9, Bursa, 2000. 

KUTLU, Mustafa, ”Nurettin Topçu İçin Biyografi Denemesi”, Fikir Ve Sanatta 

Hareket Dergisi,112,  İstanbul, 1976. 

OCAK, Ahmet Yaşar, “Osmanlı Resmi(Yahut İmparatorluk) İdeolojisi 

Meselesi”, Doğu-Batı Düşünce Dergisi, 29, İstanbul, 2004. 

OKAY, Orhan, “Bir İdealistin Ölümü”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 112, 

İstanbul, 1976. 

OKURER, Cahid, “Mücerret Milliyetçilikten Müşahhas Milliyetçiliğe”, Millet 

İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, s.14, Ankara,1943. 

-----------------------, “Gerçek Medeniyet Ve Milliyetçilik”, Hareket Fikir-Ahlak-

Sanat Dergisi, 8, İstanbul, 1947.  

ORTAYLI, İlber, “Osmanlı Kimliği”, Cogito, 19, İstanbul, 1999. 

ÖĞÜN, Süleyman Seyfi, “Bir Avrupalı Gözüyle Türkçülük”, Tarih Ve Toplum, 

114, Ankara,1993. 

PERŞEMBE, Erkan, “Nurettin Topçu’da Müslüman Anadolu Sosyalizmi”, 

İslamiyât, c.5, s.2, Ankara, 2002. 

RAHMAN, Fazlur, “İslam’ın İktisat İlkeleri”,  Çev. Ali Rıza Gül, İslamiyât, c.5, 

s.2, Ankara, 2002. 

SARITAŞ, Mehmet, “Nurettin Topçu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

c.4, İstanbul, 2004. 

SARMAT, Gârâ, “Ağrı Eteklerinde Sınır Duygusu”, Millet İlim,Fikir,Sanat 

Mecmuası, 11, Ankara, 1943. 



 

 

 

 

263 

 

SAYILGAN, Aclan, ”Nurettin Topçu Bey’i Anarken”, Fikir Ve Sanatta Hareket 

Dergisi, 112, İstanbul, 1976. 

SEVSEN, Fikret, “Anıların İçinden”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi,112, 

İstanbul, 1976. 

SILAY, Mehmet, “Bir Nurettin Topçu Vardı”, Türk Edebiyatı, 141,İstanbul, 

Temmuz 1985. 

----------------------, “İsyan Kitabı Safahat”, Hece Dergisi, 109, Ankara, Ocak 

2006. 

----------------------, “Nurettin Topçu’nun İdeali”, Hece Dergisi, 109,Ankara, 

Ocak 2006. 

ŞERİATİ, Ali, “ Allahperest Sosyalist”, Haz. Ertuğrul Cesur, İslamiyât, c.5, s.2, 

Ankara, 2002. 

TİMURÇİN, Afşar, ”Macit Gökberk Hocamızın Ardından”, Felsefe Dünyası, 9, 

Ekim 1993. 

TUNAYA, Tarık Zafer, “Türkiye’nin Siyasi Gelişime Seyri İçinde İkinci Jön 

Türk Hareketinin Fikir Esasları, İ.Ü. Hukuk Fakültesi Tahir Taner’e Armağan”, 

İstanbul, 1956. 

TURHAN, Mümtaz, “Niçin Milliyetçiyiz”, Millet İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, 9, 

Ankara, 1942.  

-------------------------, “Mükemmel İnsan Ve İdeal Cemiyet”, Millet 

İlim,Fikir,Sanat Mecmuası, 5, Ankara, 1942. 

Türk Dili Ve Edebiyatı Ansiklopedisi, “Anadoluculuk”;“Nurettin Topçu”, 2;6, 

İstanbul, 1998. 

TÜRKMEN, Hamza, “Hareket Dergisi”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 

c.6, İstanbul, 2004. 

ULAŞ, Mehmet, “Nurettin Topçu’nun Ardından”, Fikir Ve Sanatta Hareket 

Dergisi, 112, İstanbul, 1976. 

UYANIK, Mevlüt, “Osmanlı Islahatlarının Nihai İfadesi Olarak Üç Tarzı 

Siyaset Ve Türkiye Cumhuriyeti’ne Etkisi”, Türkler Ansiklopedisi, c.4, 

Ankara,2002. 

ÜLKEN, Hilmi Ziya, “Millet”, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, s.27,İstanbul, 

1949. 



 

 

 

 

264 

 

-------------------------, “Ziya Gökalp’e Dair”, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, 

33, İstanbul, 1968. 

-------------------------, “Türk Milletinin Teşekkülü”, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat 

Dergisi, 18, İstanbul, 1948. 

-------------------------, “Kültür Ve Medeniyet”, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat Dergisi, 

28, İstanbul, 1947. 

ÜSTEL, Füsun, “Türk Milliyetçiliğinde Anadolu Metaforu”, Tarih Ve 

Toplum,109.,Ankara,1993. 

VERGİN, Doç.Dr. Nur, “Toplumsal Değişme Ve Türkiye’de Aile”, İlim Ve 

Sanat Dergisi, 14, İstanbul, 1987. 

YALÇINTAŞ, Nevzat, ”Hocamız Nurettin Topçu”, Hece Dergisi, 109, Ankara, 

Ocak 2006. 

YAZICI, Erdinç, Yirminci Yüzyılda Gelenekten Moderniteye Türk Sosyo-

Kültürel Yapısında Gözlenen Değişmeler,  G.Ü.İ.İ.B.F., Özel Sayı, 

Ankara,2002. 

Yeni Türk Ansiklopedisi, “Turan”; “Jön Türkler”, c.11,İstanbul, 1985. 

YINANÇ, Mükrimin Halil, “Milli Tarihimizin Mevzuu”, Hareket Fikir-Ahlak-

Sanat Dergisi, 28, İstanbul,1968. 

----------------------------------, “Milli Tarihimizin Adı”, Hareket Fikir-Ahlak-Sanat 

Dergisi, 27, İstanbul, 1968. 

YÜCEL, Ayhan, “Hocamız Nurettin Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket Dergisi, 

112, İstanbul, 1976. 

YÜKSEL, A. Nuri, “Mektep İnsan N.Topçu”, Fikir Ve Sanatta Hareket 

Dergisi,112, İstanbul, 1976. 

YÜLEK, Ertan, “Bir İdeal Adamı, Bir Derviş, Bir Kâhin: Nurettin Topçu”, Hece 

Dergisi, 109, Ankara, Ocak 2006. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

265 

 

 

C) İnternet Kaynakları 

 

www.ata.boun.edu.tr 

www.darvakit.net 

www.herkul.org 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

266 

 

ÖZET 

 

     Tük düşünce yapısında en önemli devre hiç şüphesiz geride bıraktığımız 

iki yüzyılı içerisine alan tarihsel süreçtir.  Bu süreç devlet bütünlüğünü 

koruyarak sınıf atlama ve mevcut kimliği muhafaza etme çabasıdır. Bu süreci 

ve süreçte etkili olan kişileri tanımak günümüzle yakından alakalı olan bu 

süreci anlamamızı kolaylaştıracaktır. 

 

     Osmanlı devletinin son dönemlerinde ortaya atılan fikirler ve çıkan akımlar 

günümüze kadar gelen siyasi yapılanmaların temelini oluşturur. Anadoluculuk 

düşüncesi de bu dönemde Osmanlıcılık, İslamcılık ve Turancılık fikirlerinin 

kaotik çıkmazlarında boğulmak istemeyen bir grup Osmanlı aydını tarafından 

mütareke yıllarında ortaya atılan bir fikirdir. Anadoluculuk düşüncesi, sınırları 

belirli bir vatan coğrafyasında oluşan soy, din, dil, tarih ve kader birliğinden 

müteşekkil olan bir milliyetçilik tezini savunur. 

 

   Nurettin Topçu, Cumhuriyetin erken dönemlerinden itibaren düşünce 

dünyasında yerini alan önemli aydınlarımızdandır. O, Anadoluculuk 

düşüncesini benimsemekle beraber bu düşüncenin çerçevesini genişletmiştir. 

Nurettin Topçu’da Anadoluculuk düşüncesi, Anadolu’nun tüm unsurlarını 

kapsayan, geçmişle gelecek arasında güçlü bir rabıta kuran ve güçlü ahlaki 

eğilimlere sahip bir yapının yanında tasavvuf ve vahdet-i vücut merkezli, 

milliyetçi, ruhçu ve mistik düşünce etrafında, İslam eksenli, muhafazakâr ve 

gelenekçi milliyetçiliğe dönüşmüştür.  

 

      Bu çalışma boyunca; Anadoluculuk düşüncesinin tarihi kökenleri, Nurettin 

Topçu’nun hayatı, eserleri, etkilendiği şahıslar ve döneminin fikir 

akımlarından nasıl etkilendiği, Anadoluculuk düşüncesinin Nurettin Topçu’da 

geçirdiği evreler ve düşüncenin uygulama alanları incelendi. Sonuç kısmıyla 

tamamlanan bu çalışma yakın geçmişe ışık tutacak ve Anadolu’ya farklı bir 

pencereden bakılmasını sağlayacaktır. 

 



 

 

 

 

267 

 

ABSTRACT 

 

      The most importent period in the Turkish thought is the last two centuries. 

This period is an effort about protecting of state's integrity and idetity. İt is 

importent to know this period  and the people who are very effective at that 

period in order to understand the period that is connected with today.  

    

     The ideas that are put forward on the last period of  the Ottoman Empire 

cunstruct today'political cunstruction. The idea of Anatolianizm were put 

forward by thinkers who do not want to disappear in the confusion of 

İslamizm, Ottomanizm and Nationalizm. The idea of Anatolianizm includes 

native country that has the  obvios borders unity of race, language religion, 

history and destiny. 

    

      Nurettin Topçu was very importent thinker from the early days of Republic 

at the miliue  of thought. He accepted anatolianizm and improved  

this thougt as well. According to Nurettin Topçu  Anatolianizm include all 

element of Anatolia and esteblish very strong relation between past and 

future, emphasize on ethical velue. At the other hand this idea turned into 

conservative nationalizm with sufizm wahdati wucud and spiritualizm.  

  

      Througout this essay the root of Anatolianizm and the life of Nurettin 

Topçu, his works, the people who Nurettin Topçu was impressed, 

Anatolianizm in the mind of Nurettin Topçu  were investigated. This work will 

lighten the past provide different view point  about Anatolia. 

 

 


