
HANDBUCH DER PHILOSOPHIE

ÄSTHETIK
VON

ALFRED BAEUMLER

VERLAG VON R.OLDENBOURG . MÜNCHEN







ÄSTHETIK

VON 

ALFRED BAEUMLER





ERSTER ABSCHNITT: DIE IDEE DES SCHÖNEN.

I. TEIL.

I. PLATON.
Die ästhetische Reflexion hat sich nicht an der Erscheinung der 

Kunst, sondern an der Erscheinung des Schönen entzündet; das ist das 
erste und folgenschwerste Ereignis der Geschichte der Ästhetik. In den 
Schriften Platons liegt die Gründungsurkunde dieser Wissenschaft ver­
borgen, um nicht zu sagen versteckt. Dahinter aber dämmert, der Inter­
pretation kaum mehr zugänglich, das Gedankengebirge des Pythagoris- 
mus.

Platon ist der Lehrer der Schönheit für Jahrtausende geworden 
durch das Symposion und den Phaidros. Weder durch Beobachtung 

io schöner Formen in der Natur noch durch kritische Betrachtung vor­
liegender Kunstformen ist er es geworden — er wurde es durch seine 
Begeisterung für die Schönheit, die eins war mit seinem pädagogischen 
Eros. In den genannten „schönsten“ Dialogen Platons geht der Begriff 
des Eros mit dem Begriff des Schönen eine Ehe ein, deren philosophischer 
Zauber der Bezauberung des Autors durch die lebendige Schönheit der 
athenischen Jünglinge entspricht. Das unbestimmte, aber intensive Licht, 
von dem hier die Begriffe Schönheit und Liebe umgeben sind, hat eine 
ungeheure Wirkung ausgeübt. Es war zwar nicht möglich, das Problem 
weiterzudenken, denn es war kein „Problem“ da; aber es blieb übrig, die 

20 Stimmung und die Worte wieder und wieder aufsteigen zu lassen — un­
zählige Male ist es geschehen.

In der Politeia wird Platon wider Willen zum Entdecker der Kunst. 
Er „entdeckt“ sie, indem er sie (als „Nachahmung“) radikal in Frage 
stellt. Die Philosophie der Kunst hat also den seltsamsten Anfang: sie be­
ginnt mit der Bestreitung ihres Gegenstandes. Das Buch, das ihre Grün­
dungsurkunde enthält, hat die staatlich-kriegerische Erziehung des Jüng­
lings zum Hauptthema; es stellt zugleich die schärfste Kampfschrift dar, 
die jemals von einem Philosophen gegen die Kunst verfaßt worden ist. 
Man muß diesen Tatbestand in seiner ganzen Schroffheit anerkennen, 

30 nicht aber versuchen* die Kunst unter Berufung auf Platons eigene dich­
terische Begabung oder sonst auf irgendeine Weise für sein System zu 
retten. Völlig hoffnungslos ist der Versuch, aus zerstreuten Anmerkungen 
Platons über das Schöne und die Kunst ein ästhetisches System machen 
zu wollen. Vielmehr ist festzustellen: der Grieche Platon begründet die 

c i»



4 ÄSTHETIK C

Ästhetik, ohne es zu beabsichtigen, so wie die Griechen das große Volk 
der Kunst wurden, ohne daß sie die „Kunst“ 1 wollten. Nichts wäre ihnen 
ja unverständlicher gewesen als die Kalokagathie des klassischen Ideals1).

Der dritte Einsatz erfolgt in den Schriften der Spätzeit. Im Philebos 
und im Sophistes wird die Weise angeschlagen, die in den Nomoi zur 
Durchführung gelangt: nicht mehr „das Schöne“ ist das Thema, nicht, 
mehr die „Nachahmung“ 1 , sondern die Kunst; diese aber als heilige 
Kunst — Grundlage eines der Entwicklung entrjickten, auf die uralten 
Maßnormen gegründeten Staatswesens.

a) Symposiion.
Agathon feiert den Eros als den schönsten der Götter: er ist zuerst 10 

der schönste, weil er der jüngste der Götter ist, zart und geschmeidig 
von Gestalt (ϋγρός το είδος). Krieg ist immer zwischen Eros und Form­
losigkeit (όσχημοαύνη γάρ και ’Έρωτι ηρός άλλήλονς άεϊ πόλεμος. Conv. 
196 a). Sokrates widerlegt Agathon: wäre Eros schön, wie jener sagt, 
so würde er nicht dem Schönen nachlaufen; er ist Sehnsucht nach dem 
Schönen, vielmehr nach der Zeugung im Schönen. Denn nach dem Häß­
lichen gibt es keine Sehnsucht. Agathon habe ja richtig gesagt, den 
Göttern sei das Dasein durch den Eros zum Schönen geordnet; zum Häß­
lichen nämlich gibt es keinen Eros (Conv. 201 a).

Mit der Scheidung von schön (καλόν) und häßlich (αίσχρόν) beginnt. 20 
die platonische Ästhetik. Man darf diese Scheidung nicht modern, „künst­
lerisch“ 1 interpretieren. Schön und gut sind für den Griechen dasselbe. 
Schön ist die Gesundheit, schön ist das Leben, das sich erfüllt, schön ist 
das Maß und alles in sich Vollendete. Der Grieche verwendet also 
das Wort „schön“ in eben jenem weiten Sinne, wie wir es heute noch 
verwenden. Anscheinend stand dieser Begriff für ihn in einer Urbeziehung 
zu der Vorstellung des Lebendigen. „Das Lebendige ist schön“ 1 — das 
ist der erste Grundsatz der hellenischen Ästhetik. Seine kräftigste 
Formulierung findet er im Hippias maior (288 e), wo ausgesprochen 
wird, daß auch das schönst gearbeitete Gefäß neben einer Stute, einem 30 
Mädchen und allen ändern schönen Dingen keinen Anspruch auf die 
Beurteilung als schön erheben könne. Wenn Goethe am Meeresstrande 
bei Venedig, Seeschnecken und Taschenkrebse bewundernd, ausruft: 
„Was ist doch ein Lebendiges für ein köstliches, herrliches Ding! Wie ab­
gemessen zu seinem Zustande, wie wahr, wie seiend!“ — so umschreibt 
er den Begriff χαλόν.

Diese gemeinhellenische Anschauung ist eine Voraussetzung für Platons Lehre 
vom Eros. (Das Folgende nach Conv. 206 c bis 212 a.) Der unwiderstehliche Trieb 
des Lebendigen nach Zeugung ergreift Tiere und Menschen mit gleicher Macht, wenn 

x) χαλοχκγα&ία ist nicht ein ethisch-ästhetischer, sondern ein ethisch-politischer 
Begriff. Vgl. F. Jüthner, Kalokagathia. In: Charisteria. Festschrift für A. Rzach. 
1930. S. 99— 119.



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — I. PLATON 5

der Zustand der Reife eingetreten ist. Wunsch nach Unsterblichkeit ist es, der sie 
antreibt, in Gemeinschaft mit dem ändern zu zeugen. Zwei Arten der Unsterblichkeit 
gibt es: die einen, Tiere und Menschen, zeugen im Schönen nach dem Leibe, andere 
zeugen im Schönen nach der Seele. Denn der Leib strebt nach Unsterblichkeit wie die 
Seele. Indem es ein Junges hervorbringt und anstatt des Alten zurückläßt, erhält 
sich das Sterbliche, und damit nimmt es selber an der Unsterblichkeit teil. Die Ehr­
furcht vor der Unsterblichkeit bewirkt es, daß jedes Wesen von Natur das von ihm 
Entsprossene ehrt. — Während hier die Erhaltung im Wechsel und durch den Wechsel 
geschieht, erhält das Göttliche sich dadurch, daß es in jeder Beziehung in alle Ewigkeit 

10 dasselbe bleibt. Diesem Schönen entspricht eine andere Gemeinschaft als die der 
Leiber. Liebender und Geliebter leben da viel inniger zusammen als selbst Eltern mit 
leiblichen Kindern; sie sind durch eine festere Freundschaft miteinander verknüpft, 
da schönere und unsterblichere Kinder zwischen ihnen stehen.

An dieser Stelle (Conv. 209 c ff.), wo Platon den pädagogischen Eros malt, und 
schon das Programm der Politeia entwirft, bricht in der Liebeslehre der Gedanke des 
höchsten Agons durch. Die Freundschaft ist die Geburtsstätte unsterblichen Ruhmes. 
Nur als ein Werk von Freunden kann der Grieche sich den Staat denken, und einzig 
und allein hervorgehend aus dem Wettkampf um die höchste Gestalt des Staates kann 
Platon sich den eigenen Ruhm vorstellen. Das beweisen die Worte, die die Brücke 

20 schlagen vom Symposion zur Politeia: „Und jeder würde sich lieber solche Kinder 
geboren sehen als die menschlichen, wenn er auf Homer schaut und Hesiod und die 
anderen großen Dichter, sie beneidend, daß sie solche Kinder zurücklassen, die ihnen 
unsterblichen Ruhm und Gedächtnis bereiten, da sie ja selbst so sind; und wenn du 
willst wie Lykurgos Kinder zurückließ in Lakedämon, zu Rettern von Lakedämon und, 
um es zu sagen, von Hellas“ (Conv. 209 c f.).

Nun erst erfolgt die dem Gastmahl eigentümliche Wendung ins Über­
schwengliche (210 a ff.). Unvermittelt tritt neben den Politiker und Er­
zieher Platon der Liebende in einem tief geheimnisvollen schwärmeri­
schen Sinne. Der wahrhaft Liebende, so ist der Gedankengang, kann nicht 

30 einen schönen Leib lieben ohne zu erkennen, daß die Schönheit in irgend­
einem Leibe der in ändern Leibern verschwistert ist, und daß es unsinnig 
wäre, die Schönheit in allen Leibern nicht für ein und dasselbe zu halten. 
Damit ist die „hohe See“ des Schönen erreichIt: von den schönen Leibern 
zur schönen Lebensführung, von dieser zu schönen Erkenntnissen führt 
der Weg, und erst zuletzt gelangt der, der der höchsten Schau, der ober­
sten Weihe teilhaftig wurde, zur Schau der Schönheiitt. Nur dem, der 
das Schöne selbst (αύτο το χαλάν) zu schauen vermag, wird das Leben 
wahrhaft lebenswert. In berauschten Worten kündet der Entrückte von 
diesem Schönen als einem „mit sich selbst für sich selbst ewig einge- 

40 staltigem Sein44 {αύτο κ«ι> 5 αότό με&αύτοΰ μονοειδές άεϊ ον Conv. 2 1 1 b). 
Das Sein enthüllt sich zuletzt als das Schöne,) von dem alles einzelne 
Schöne abstammt, und wie das Sein eines ist, und nicht werdend, so ist 
auch dieses Schöne „zuerst ewig seiend und weder werdend noch ver­
gehend, weder wachsend noch abnehmend, weiter nicht hierin schön 
hierin häßlich, und nicht bald ja bald nein, auch nicht in dieser Beziehung 
schön in jener häßlich, auch nicht dort schön dort häßlich, wie für die 
einen schön die ändern häßlich44.



6 ÄSTHETIK C

b) Politei■a.
Platons Werk über den Staat, vom pädagogischen Eros hervorge­

bracht, Ausdruck und Sinnbild der Manneshöhe des Lebens, ist nicht 
nur ein „ISystem“1 , sondern ein Moment im Dasein und Leben Athens 
selber.

Die erste zusammenhängende Unterredung über die Kunst, die im 
zweiten Buche der Politeia beginnt, und im dritten endet, erreicht in 
ihrem Schlußabschnitt das mit Behutsamkeit bis dahin aufgesparte Wort 
von der „Kal okagathie“ (Resp. 401 e ff.). Nur ein Jüngling, das ist der 
Sinn des abschließenden Gedankens, der von frühester Jugend an das 
Schöne in seine Seele aufgenommen hat und sich immer damit nährt, wird 10 
ein Kaloskagathos werden. Das ist der Zweck der musischen Erziehung 
(μουσική τροφι/): im Verein mit der gymnastischen soll sie die kriegerische 
(muthafte) und philosophische Anlage des jungen Mannes so lange ent­
wickeln, bis beide in der gehörigen Übereinstimmung sind (Resp. 411 e).

Was bedeutet es nun aber: das Schöne in die Seele aufnehmen? 
(Resp. 401 e) Gewiß nicht: sich ästhetisch verhalten, obwohl Platon 
(typischer Fall!) in der oben angeführten Stelle (Resp. 402 a) schon den 
Begriff des „Geschmacks“ ‘ streift: der Jüngling wird richtig lieben und 
hassen, ohne zunächst den Grund angeben zu können — der Geschmack 
ist eine Beurteilungskraft der Seele, die der Überlegung oder Unter- 20 
suchung vorhergeht, sagte das ästhetische 18. Jahrhundert. Wenn viel­
mehr Platon für seine Wächter den Einfluß der Musik fordert, so tut er 
es nicht, weil er „d I ie Kunst“ 1 für ein Bildungsgut hält, sondern deshalb, 
weil er die Musik für ein notwendiges Mittel der Aufzucht hält in dem 
nämlichen Sinne wie eine angemessene Kost. Genau so wie der recht Er­
zogene sich syrakusischer Schmausereien, attischen Backwerks und ko­
rinthischer Mädchen enthalten wird, genau so wird er eine Musik ab­
lehnen, die sich in allen Harmonien und Rhythmen ergeht, mag sie im 
übrigen noch so seelenerhebend oder seelenerweiternd sein; ja, gerade die 
seelenerhebende und -erweiternde Wirkung der Musik und der Dichtung; 30 
ist es, derenthalben Platon seine kritische Untersuchung vornimmt. Aus­
druck und Teilnahme um des Ausdrucks und der Teilnahme willen wer­
den von ihm völlig verneint. Ausgedrückt werden kann vieles; es gibt 
aber nur eine richtige Haltung (εύσχΐ]μοσύνη Resp. 401 a; 404 d f.). 
Wie die Einfachheit der Gymnastik Gesundheit im Leibe, so erzeugt die 
Einfachheit der Musik Besonnenheit in der Seele (Resp. 404 E). Weder 
die Selbständigkeit der Form, noch die Fülle des Gehalts steht in Frage, 
sondern lediglich die Angemessenheit der Wirkung für einen bestimmten 
politisch-pädagogischen Zweck. Es gibt nur eine richtige Musik für den 
Politen wie es nur eine richtige Ernährung für ihn gibt. Soweit Musik 40 
und Dichtkunst einen Sinn haben, sind sie auf eines bezogen: auf die 
Haltung des kriegerischen Mannes. Als „Kämpfer im höchsten Wett-



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — I. PLATON 7

kampf“ sind die Wächter nach Platon zu definieren (ά&ληταϊ ot äv- 
δρες τον μεγίστου άγωνος Resp. 403 e).

Daraus folgt die strenge Ausschließung aller erregenden, süßen, schwelgerischen 
und klagenden Tonarten von selbst. Denn diesen Harmonien und Rhythmen ent­
spricht im Leben notwendig die Haltungslosigkeit (άσχημοσύνη Resp. 401a). Die 
musikalischen Weisen sind von der staatlichen Ordnung des Lebens unabtrennbar. 
„Ni rgends werden die Tonweisen verändert, ohne daß die wichtigsten Gesetze des Staates 
Schaden litten.“ (Ονάαμον γάρ κινούνται μουσικής τρόποι ανεν πολιτικών νόμων τών 
μεγίστων Resp. 424 c.) Zwei Tonarten lediglich müssen da sein: eine kriegerische, 

t0 die dem Geiste der männlichen Schlachtordnung entspricht, der kühnen Tat und dem 
mutigen Ertragen, und eine leichtere, friedliche, die aus der freien Regsamkeit der 
Seele hervorkommt, und geeignet ist, Gebet, Überredung oder Belehrung zu unter­
stützen (Resp. 399 a ff.).

Nach moderner Ansicht spiegelt die Kunst das Leben in seiner unübersehbaren 
Mannigfaltigkeit gereinigt wieder. Für Platon gibt es keine Mannigfaltigkeit, keinen 
wechselnden Ausdruck, keine Individualität, — aber auch keine in sich ruhende ästhe­
tische Gestalt. Und dennoch hat er als erster von der Kunst mit unerhörter Sach­
kenntnis gehandelt. Er spottet über den Wahnsinn — des Dichters — und gibt da­
mit zugleich die höchste Schilderung der dichterischen Phantasie (Ion 533 ff. Ygl. 

20 Phaedr. 245 a), wo die μανία feierlich anerkannt wird. Soviel über diesen Wider­
spruch auch geschrieben wurde, eines scheint bisher übersehen: daß Platon zu der 
Kunst nicht ein theoretisches Verhältnis hat wie Aristoteles, sondern ein praktisches; 
daß er, mit ändern Worten, als Politiker und Pädagog an das Problem der Kunst heran­
getreten ist. Im positiven wie im negativen Sinne ist die Kunst für ihn ein politisches 
Phänomen. Nicht allein der „Intellekt ualismus“ ‘ des Dialektikers verbannt die Kunst 
aus seiner politischen Gemeinschaft, sondern ebenso die Leidenschaft des Staats­
gründers und Erziehers. Wir werfen die Frage hier nicht auf, was früher sei, der Denker 
Platon oder der Politiker. Es genügt, anzuerkennen, daß man das Problem auch von 
der Seite des Handelnden her sehen muß.

30 Es ist überliefert, daß Platon seine eigenen Dichtungen vernichtet hat, als er sich 
Sokrates zuwandte. Die geschichtliche Erscheinung seiner Philosophie ist durch die 
attische Tragödie überhaupt erst möglich geworden. Nichts lag näher, als daß Platon 
der größte Lobredner wurde, den die Kirnst jemals gehabt hat. Warum ist er es auf 
seiner Manneshöhe nicht geworden, er, der für diese Aufgabe so sehr bestimmt war, 
daß er es selbst wider seinen Willen geworden ist ? Er hätte ja auch (wie es später seine 
Ausleger getan haben) als reiner Theoretiker die Kunst unter irgendwelchen Kautelen 
in sein System hereinnehmen können. Warum hat er sie bekäm pft?

Für eine rein „theoretische“ Interpretation der Politeia wird es stets 
etwas Auffallendes behalten, daß Sokrates, nachdem schon alles gesagt 

40 ist, noch einmal auf die scheinbar längst erledigte Dichtkunst zurück­
kommt. Wohl ist ein gedanklicher Fortschritt insofern festzustellen, als 
die Begriffsbestimmung und Bewertung der nachahmenden Tätigkeit erst 
mit der notwendigen Schärfe erfolgen kann, nachdem die Ideenlehre 
entwickelt ist. Warum hat aber Platon zwei ausführliche Abschnitte 
unterhalb und oberhalb des Gipfels der Ideenlehre der Dichtkunst ge­
widmet ? Die Komposition des Ganzen ist dadurch bestimmt. Der Hin­
weis auf Platons Intefesse für die Kunst scheint mir für diese Anord­
nung nicht zu genügen.

In der Politeia haben wir die Darstellung eines Agons vor uns: des 
50 Wettkampfes zwischen dem Philosophen und dem Dichter, zwischen



8 ÄSTHETIK C

Platon und Homer. Das Werk erfüllt so die Forderung, die es durch 
seine eigene Definition des Wächters an den Mann stellt. Die beständige 
Bezugnahme auf den Dichter, und insbesondere die Kompositionseigen­
tümlichkeit des 10. Buches erklärt sich daraus; es liegt da weder eine 
Wiederholung noch eine Erweiterung vor, sondern eine Erfüllung: Aus­
trag des großartigsten musischen Agons des Altertums. Im Angesicht 
der besten Jünglinge Athens ringt Platon mit dem größten der Dichter. 
Homer, der Dichter, der zugleich mit Hesiod den Hellenen ihre Götter 
gegeben hatte, dem ganz Griechenland seine Bildung verdankte, dessen 
Werke man in die Hand nahm, um zu lernen, wie man sein Leben ein- 10 
richten müsse (Resp. 606 e) — dieser Dichter mußte der Todfeind eines 
jeden sein, der den Griechen ein neues Gesetz des Lebens verkünden 
wollte. Es kann nicht zwei Herren der Erziehung geben; wenn Platon 
herrscht, kann Homer nicht herrschen. Die Poesie ist ja nicht ohne Ein­
fluß auf das Leben, sie ist eine pädagogisch-politische Macht. Wie ver­
hält es sich nun in dieser Hinsicht mit Homer ? In der Öffentlichkeit, 
sagt Platon, ist er nicht als Erzieher aufgetreten; kann man nun von 
ihm sagen, daß er noch zu seinen Lebzeiten für die Erziehung einiger 
maßgebend gewesen sei, die ihn auf Grund des Umgangs mit ihm ver­
ehrten und den später Lebenden einen Lebensweg, den man homerisch 20 
nennen kann, übergaben, so wie Pythagoras in besonderer Weise als Er­
zieher verehrt wurde, und wie seine Schüler auch jetzt noch unter allen 
anderen Menschen dadurch auffallen, daß sie ihre Lebensordnung aus­
drücklich pythagoreisch nennen (Resp. 600 a f.). Ist Homer also ein Er­
zieher, ein Staatsgründer ? Welchen Staat hat er gegründeIt! Buntheit, 
Ordnungslosigkeit, Entfesselung aller Leidenschaften ist die Folge seiner 
wahllos nachahmenden Kunst. Ein Staat, der in der rechten Ordnung 
ist, würde sich selbst widersprechen, wenn er den nachahmenden Dichter 
innerhalb seiner Grenzen duldete, denn dieser läßt ja in den Seelen eine 
schlechte Staatsverfassung (y.axij πολιτεία Resp. 605 b) zur Geltung 30 
kommen. Die „gute“ ‘ Politeia Platons steht also gegen die „schlechte“ 
Politeia Homers. Gut aber ist diejenige, die nicht auf Nachahmungen, 
sondern auf die Wahrheit die Erziehung der Jünglinge gründet. Zwischen 
Wahrheit und Unwahrheit kann es keinen Ausgleich, keine Versöhnung 
geben. Eine Macht nur kann die Stadt beherrschen. Wer vernähme nicht 
den Oberton höchsten Triumphes in den Worten, mit denen Sokrates 
den unbedingten Sieg der Dialektik über die Poesie verkündet ? (Resp. 
398 a f.)

Zwischen Philosophie und Dichtkunst, sagt Sokrates offen bekennend 
auf der Gipfelhöhe des Sieges am Schlüsse der Unterredung, besteht eine 40 
„alte Feindschaft“ (ηαλαιά όιαφορά Resp. 607 b). Nun ist, nach Platons 
Willen, der Streit geschlichtet. Die erste Hälfte des zehnten Buches ist 
erfüllt vom Glanz des vollkommensten Triumphes: nicht etwa nur an 
zweiter Stelle steht der Dichter als nachahmender Künstler in bezug auf



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — I. PLATON 9

Wirklichkeit und Wahrheit seiner Gebilde, er muß sich mit der dritten 
Stelle begnügen. Ein Gedankengang von unerbittlicher Logik weist ihm 
den Platz im Dunkel an. Die erste Stelle gebührt den Ideen, die zweite 
den Gegenständen, die nach ihnen gefertigt sind, erst die dritte gehört 
den Kunstwerken und Dichtungen, die die Welt der Gegenstände nach­
ahmen. Gegenüber der zwiefach unselbständigen Existenz des Kunstge­
bildes gewinnt selbst das dem Werden und der Zeit überantwortete Gebilde 
der Natur oder des Handwerks einen Schein von Solidität. Nur das über­
zeitliche, sich selber gleich Bleibende ist wahrhaft; was in der Zeit ent- 

10 steht und vergeht, hat nur ein abgeleitetes Sein. Fern von aller Wahrheit 
aber sind die Erzeugnisse einer Nachahmungskunst, die nur deshalb alles 
machen kann, weil sie eben nicht volle, ganze Gegenstände schafft, 
sondern lediglich den Dingen einzelne Züge entnimmt, wobei selbst 
dieses wenige den Charakter eines Schattenbildes hat (Resp. 598 b).

Wie die griechische Kunst mit dem geometrischen Stil einsetzt, der nicht nachahmt, 
sondern teilt und zumißt, so beginnt die griechische Ästhetik — nachdem fast alle 
großen Möglichkeiten der Kunst erfüllt sind — mit Platons Vernichtungskrieg gegen 
die mimetischen Künste. Bevor die entscheidende Frage gestellt wird, was Nach­
ahmung (μίμησις) denn eigentlich sei, läßt Platon seinen Sokrates noch einmal ver- 

20 sichern, welche Gefühle der Liebe und Ehrfurcht er von Jugend auf für Homer, den 
großen Lehrer der Tragödiendichter gehegt habe. „Aber die Wahrheit muß mehr 
gelten als die Menschen“ (Resp. 595 c). So durch die Anrufung der WahIrheit gedeckt, 
eröffnet der Dialektiker die Untersuchung gegen die Dichter. Ein Kunstgriff ist es, 
daß diese Untersuchung mit der Malerei anfängt. Platons Teilnahme für die bildende 
Kirnst läßt sich mit seinem leidenschaftlichen Interesse für die Dichtkunst nicht ver­
gleichen. Der Maler wird in der Politeia nur eingeführt, damit der Angriff über den 
Terminus des „Mächens“ (Herstellens) (ποιεϊν Resp. 596 c) hinweg um so sicherer und 
vernichtender vorgetragen werden kann.

Auf die eine ursprünglich seiende Idee des Bettes oder des Tisches richtet seinen 
30 Blick der W erk er (άημιουργός), der ein Bett oder einen Tisch anfertigen will (Resp. 

596 b). Wie weit ist er getrennt von dem, der als S chöpfer (φυτουργός Resp. 597 d) 
die Ideen hervorbringt, vom Gotte! Aber wenn der Werker auch niemals eine Idee 
hervorzubringen vermag, so ist er doch ein redlicher Mann, und wohl zu unterscheiden 
von jenen Wundermännern und Tausendkünstlern, von denen jeder einzelne alles das 
machen zu können vorgibt, was ein Werker kraft seines Wissens und Könnens jeweils 
in seinem Fache hervorbringt. Der mimetische Tausendkünstler gleicht in dieser Hin­
sicht dem Sophisten, der sich auch auf alles versteht, was zwischen Himmel und Erde 
vorkommt (vgl. Gorg. 456). Mit dem Worte „Sophist“ (Resp. 596 c) setzt Platon seinen 
Wettkampf mit dem Dichter in Beziehung zu dem Agon mit seinen philosophischen 

40 Gegnern. Es handelt sich beide Male um den gleichen Irrtum : Sophisten und nach­
ahmende Künstler bleiben an den Erscheinungen haften, ohne zum Sein und zur 
Wahrheit durchzudringen. Sie begnügen sich damit, durch das billige Mittel eines 
Spiegels alles noch einmal hervorzuzaubern — aber es ist unwahr, was sie machen, 
es ist scheinbildlich, nicht urbildlich (φαινόμενα, ον μέντοι oma γέ που τ>ΐ άληϋ·εί$ 
Resp. 596 e). So entsteht jene Klimax: Maler - Werker - Gott, bei welcher dem Künstler 
der unterste Platz in der JReihe der Demiurgen zufällt (Resp. 597 bff.). Auf dieser Stufe 
steht mit allen ändern Nachahmern auch der Tragödiendichter, „an dritter Stelle 
abwärts vom Herrscher und der Wahrheit“ 1 (τρίτος τις από βαοιλέως y.ai τής άληϋ-είας 
Resp. 597 e). Ist ein kläglicherer Beruf denkbar als dieses Herstellen von Schatten- 

50 bildern? (εΐάώΐων δημιουργία Resp. 599 a). Würde derjenige, der in den Werken sich



10 ÄSTHETIK C

äußern kann, sich nicht lieber hierauf verlegen, statt auf das bloße Nachahmen? 
Würde er nicht lieber der Gepriesene sein wollen als der Preisende ? {μάλλον ο έγχω- 
μιαζόμΐνος ή ό εγχωμιάζων Resp. ib. b).

Damit ist der Höhepunkt erreicht: der Dichter bekommt den tödlichen Hieb. 
Wenn Homer es wagt, nachbildend von den größten und edelsten Dingen zu reden, von 
Kampf und Kriegskunst, von Staatsgründung und Erziehung, so muß man also zu ihm 
reden: „Lieber Homer, bist Du da, wo es um Wahrheit und Tüchtigkeit sich handelt, 
nicht der Dritte abwärts, ein Verfertiger von Schattenbildern, als den wir den nach­
ahmenden Künstler erkannt haben, sondern vielmehr der zweite und daher imstande 
zu erkennen, welche Einrichtungen den Menschen besser oder schlechter machen zu 10 
Hause und im Staate, so sage uns doch: welcher Staat ist durch Dich besser eingerichtet 
worden, wie durch Lykurg Lakedaimon und durch viele andere so manche große und 
kleine Staaten ? Dich aber, welche Stadt nennt Dich denn als Urheber guter Gesetze 
und als ihren Wohltäter?“

Es wäre genauerer Untersuchung würdig, welche Stellen der homerischen Gedichte 
durch Platon „ausgestrichen“ 1 werden. Vor allem scheinen es solche Stellen zu sein, die 
auf den „pelasgischen“ Hintergrund der Homerischen Welt hinweisen. Besonders deut­
lich ist in dieser Hinsicht der Anfang des dritten Buches der Politeia, wo die volkstüm­
lichen Vorstellungen vom Hades und vom Totenkult abgelehnt werden. Platons Kampf 
gegen Homer ist in jedem Falle ein vielschichtiges Phänomen. Zu oberst kämpft der 20 
Staatsgründer gegen den Staatsgründer, sodann der Mann des geometrischen Stils gegen 
den Mann der Nachahmung, gleichzeitig der Repräsentant der arischen Erobererrasse 
gegen die Reste des vorindogermanischen Volksglaubens im ionischen Epos — das alles 
zusammengefaßt im Kampf des Dialektikers gegen den Dichter. (Nebenbei sei bemerkt, 
daß bei einer Gesamtdarstellung Platons Kampf gegen die Tragödiendichter, zu denen 
er selbst einmal gehörte, nicht weniger wichtig erscheinen würde als sein Kampf gegen 
Homer. Aber Homer ist ja auch der „Anführer“ der Tragiker.)

Die „Vi ! elen44, denen die Verse Homers und der übrigen Dichter an­
genehm im Ohre klingen, stehen im Gegensatz zu den Knaben und 
Männern, die die Freiheit meinen und die Knechtschaft mehr fürchten 30 
sollen als den Tod (Resp. 387 b). Diesem Unterschied zwischen den 
Vielen und den Freiheitsliebenden entspricht der Unterschied zwischen 
denen, die schöne Farben, Formen und Klänge bewundern, die überall 
hinlaufen, wo etwas „gemacht44wird, und denen, die die Wahrheit lieben. 
Jene gleichen Träumenden, die Schatten bewundern; diese allein führen 
ein Leben ohne Täuschung. Die Gegenüberstellung des Dichters und des 
Dialektikers ist gegründet in dem Unterschied des Vielen und des Einen, 
der Jw« und des ΰντως Uv. Wie das wahre Wissen sich auf das Seiende 
bezieht, nicht auf das, was uns als einzelne Dinge umgibt, so bezieht 
sich die wahre Liebe zum Schönen nicht auf Klänge, Formen und Farben, 40 
sondern auf „das Schöne selbst44. In dieser Gegenüberstellung der 
„schönen Dinge44 und der „Schönheit selbst44 (καλά πράγματα und αντο 
rd κάλλος) erreicht der platonische Gedankengang seinen Höhepunkt 
(Resp. 476 a ff.). Die Philosophen allein vermögen das immer Gleich­
bleibende zu erfassen; die ändern schweifen im All der Dinge herum wie 
die Musiker im All der Harmonien und die nachahmenden Künstler im 
All der Formen und Leidenschaften (vgl. Resp. 484 b).



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — 1. PLATON 11

c) Nomoi.
Nichts fällt dem modernen Menschen schwerer als sich des ästheti­

schen Formalismus zu entschlagen. Man kann sich kaum noch in eine 
Denkweise versetzen, der eine Entgegensetzung von Inhalt und Form 
gänzlich fremd ist. Und doch ist diese Denkweise nicht etwa „primitiv“, 
sondern sie ist die der ältesten Kultur.

Wenn wir von Maß und Symmetrie reden, so haben wir dabei die 
Vorstellung von formalen Beziehungen zwischen „Dingen“, abstrakten 
Zahlen oder Strecken. Der Begriff Symmetrie ist gar zu der Bedeutung 
„gegenbildliche Gleichheit“ verengert. Die Begriffe Maß und Symmetrie 

to jedoch, die ältesten und ehrwürdigsten, die die Philosophie hat, sind 
nicht von einem formalen Denken erzeugt, sondern entstammen einem 
reinen Gehaltsdenken, das wir auch ein Denken in Symbolen nennen 
können. Es ist diesem Denken eigentümlich, daß es das Weltall und den 
Menschen einem „Dritten“ unterstellt, das nichts Äußerliches und 
Fremdes gegen sie ist, sondern ihr Gemeinsames und Wesentliches. Dieses 
Dritte ist das Maß, nicht als Form, sondern als Gehalt; nicht als abstrak­
tes Gesetz, sondern als konkrete Seinsbestimmung.

Der Begriff der Maßnorm enthält eine Ästhetik, die weder „Schön- 
heits“lehre noch „Kunst“lehre ist — auch diese Sphären sind noch nicht 

20 auseinandergetreten — sondern schlechthin Ästhetik der Ordnung. 
Die Künste, die der Mensch erfindet und ausübt, welcher Art sie immer 
sein mögen, können nie einen anderen Inhalt und eine andere Form haben 
als das Maß, das dem Ganzen innewohnt, in das er geboren ist. Zwei 
„Künste“ sind es vornehmlich, die von der kosmischen Ordnung Zeugnis 
ablegen: die Musik (zu der stets der Reigentanz mit gehört) und die Bau­
kunst. Sie sind die ältesten, die kosmischen Künste. Mit ihnen beginnt 
die Geschichte der Kunst. Nicht mit den Höhlenmalereien der Jäger­
völker beginnt sie — denn das sind nicht gewollte Hervorbringungen, in 
denen ein Lebenszustand sich darstellt — sie fängt da an, wo die rhyth- 

30 mische Ordnung des Lebens sich in die Rhythmik eines gewollten Werkes 
umsetzt. Rhythmisch ist das Leben von Anbeginn; nur der Mensch aber 
vermag den Rhythmus des All in selbstgeschaffenen Ordnungen darzu­
stellen. Die früheste dieser Darstellungen ist der heilige Tanz nach heili­
ger Musik. — Auf die Erstgeborenen der ewigen Maßnorm, Musik und 
Tanz, folgt die Baukunst, die in einem tieferen Sinne „gefrorene Musik“ 
ist als das geistreiche Wort meint.

Dem Zuge der ältesten Kunst folgt die älteste Ästhetik. Da die Kunst 
nicht ein Produkt der „Entwicklung“, nicht ein Erzeugnis der Not ist, 
sondern menschliche Darstellung der göttlichen Ordnung des All, er- 

40 scheint es nicht verwunderlich, daß von Anbeginn die Einsicht ^fco^icc) 
mit ihr verbunden ist. Von Pythagoras zu Vitruv, von da über das Mittel- 
alter zur Renaissance und zur Gegenwart, schwingt sich der Bogen einer



12 ÄSTHETIK C

Ästhetik der Maßnorm. — Es würde uns schwer fallen, diesen Bogen 
zu rekonstruieren, wenn nicht gerade in der Mitte ein wichtiges Stück 
erhalten geblieben wäre. Dieses Stück finden wir in Platons Spätschriften.

Da, wo Platon sich zum letzten Male über sein geliebtestes Thema, die Erziehung, 
äußert, im siebten Buche der Nomoi, sagt der Gesprächsführer aus Athen, alles Vorher­
gehende zusammenfassend: „Eine Abweichung von den staatlich festgesetzten heiligen 
Gesängen und von der gesamten Tanzweise unserer Jugend soll sich in Sangesweise 
und Tanzbewegung niemand erlauben, ebensowenig wde eine Zuwiderhandlung gegen 
irgendein anderes Gesetz“ (Legg. 800 a). Wir kennen den Gedanken, er liegt schon der 
Politeia zugrunde, ist dort aber zurückgedrängt durch die Polemik gegen den nach- 
ahmenden Künstler. Nun ist der fröhliche Lärm des Wettkampfes verhallt, in der Stille 
treten die ewigen Linien des Seins herrschend hervor. So wird denn auch der ursprüng­
liche Sinn des Wortes Nomos sichtbar. Mag denn, heißt es in der nämlichen Rede des 
Atheners kurz vorher, „diese seltsame Einrichtung als beschlossene Sache gelten, 
nämlich daß die Gesänge zu Gesetzen erhoben sind, und es mag uns dabei das Beispiel 
der Alten leiten, welche dem von der Kithara begleiteten Gesang diesen Namen gaben, 
so daß auch sie vielleicht schon unserer eben gekennzeichneten Auffassung nicht fern 
standen, wenn sie auch wie im Schlafe oder auch wie ein nur halb Wachender nur eine 
traumartige Ahnung davon hatten“. („dedoy&io per dy, cpapex, zo dzonov zovzo, vöpovs 
rd; wddi ij/Mtv yeyovevai, xal xa&dnfo ol nakaoi i6zt 7ifoi xi&atnpdiav ovzvo nwf, Mi 20 
ioixex, Mvo/Liaoav, dioze zay' dv ovd* txdivoi TiavrdnaGi y dv dyeGZMZsg elev zov viv keyo- 
u&ov“ etc. (Legg. 799 e. — Auf dieselbe Überlieferung weist eine Frage in den „Pro­
blemen“ der aristotelischen Schule hin: „¿hd zi vopoi xalotwai ovg ddovciv.“ Probl. 
XIX, 28).

Platon, der Politiker und Ästhetiker der ewigen Maßnorm taucht wahrscheinlich 
in die nämliche Überlieferung zurück, aus der auch Pythagoras kam. Daß in den Nomoi 
der Umkreis der griechischen Geschichte überschritten wird, daß hier wiederholt 
Ägypten als Bewahrerin der alten Normen genannt wird, ist kein Zufall. Der uralten 
Kultur der Chinesen liegt der nämliche Gedanke des Nomos zugrunde. Durch E. M. von 
Hornbostl wird er folgendermaßen dargestellt: „Seit ältester Zeit waren in China die 30 
Panpfeifenrohre geheiligte Maßnormen (Lü = Norm). Das Musikamt ist ein Teil des 
Ministeriums der Li, der Gesetze, die ,im großen All wurzeln4, ,durch die die alten 
Herrscher das Tao des Himmels in Empfang nehmen konnten4, deren Befolgung 
oberste Pflicht ist und das einzige Mittel, mit dem Weltlauf in Übereinstimmung zu 
bleiben. Zur Zeit der Äquinoktien, wenn Jang und Jin sich die Wage halten, werden 
alle Maße nachgeprüft. Jede neue Dynastie sucht die richtigen Maße der Urzeit wieder 
herzustellen, in der Überzeugung, daß nur der Verlust oder die Nichtachtung der 
Normen den Sturz ihrer Vorgänger verschuldet haben könne. Grundlage des Systems 
ist das Rohr von 1 Fuß Länge, das den Grundton gibt. Von ihm ausgehend gibt man den 
folgenden Rohren abwechselnd 2/s und */3 der Länge des vorhergehenden Rohres. Das 40 
System ist also eine metrische Quinten-Quartenkette . . . Die Töne, im Wechsel von 
Weiblich und Männlich einander erzeugend, folgen dem kosmischen Gesetz. Dieses, und 
nicht musikalische Absicht, ist in den absoluten Tonhöhen verwirklicht: die Lü sind 
im Einklang mit den Phasen der kosmischen Zeitläufe, die Melodie der Kultmusik wird 
auf die Tonhöhe des Monats transponiert.“ (Die Maßnorm als kulturgeschichtliches 
Forschungsmittel. Festschrift für P. W. Schmidt. 1928, S. 304f.)

Alle Eigentümlichkeiten des hier geschilderten Systems finden sich 
auch bei Platon.

1. Es gibt keine Trennung zwischen Inhalt und Form: Form ist In­
halt, Inhalt Form. 2. Das System ist unveränderlich. Jeder Wechsel be- 50 
deutet eine Verletzung des Lebensgesetzes. Daraus folgt eine ungeheure



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — I. PLATON 13

Strenge; die Normierung ist genau und muß aufs Genaueste eingehalten 
werden. 3. Das System ist metrisch. Das Grundmaß erscheint sowohl als 
„Qualität“ wie als „Quantität“ , als Ton, wie als Strecke oder Zahl. 
4. Welt und Mensch: Die Grundvorstellung ist die einer metrischen Welt­
harmonie, zu der der Mensch sich in das richtige Verhältnis zu setzen hat. 
5. Mann und Weib: Die Trennung der Geschlechter reicht in das Wesen 
des Seins hinab und findet in zwei verschiedenen Tongeschlechtern ihren 
Ausdruck.

Aus den alten Gesängen und Tänzen, sagt der Athener der Nomoi, sollen 
für den Staat die geeignetsten ausgewählt werden. Dabei wird es sich als 
notwendig erweisen, die für das weibliche und das männliche Geschlecht 
sich eignenden Gesänge nach einer bestimmten Norm zu unterscheiden, 
und ihnen die entsprechenden Harmonien und Rhythmen zuzuordnen, 
denn Harmonie und Rhythmus müssen mit der Sache selbst in Überein­
stimmung sein. Der Unterschied aber ist folgendermaßen zu bezeichnen: 
das Erhabene und auf die Tapferkeit Hinweisende ist als männliche Art 
anzuerkennen, der Zug zum Geordneten dagegen und zum Besonnenen 
als mehr dem weiblichen Geschlecht angemessen (μεγαλόπρεπες — κόσ- 
μιην και σώψρον. Legg. 802 e). — Hier ist der Ursprung der Begriffe 
Anmut und Würde. Auf diese Stelle bezieht sich Cicero, wenn er von 
venustas und dignitas spricht. Aus dieser Unterscheidung schöpft Vitruv 
das Einteilungsprinzip der Säulenordnungen des griechischen Tempels.

Die Politeia hatte das ästhetische Problem nicht zur Entfaltung 
kommen lassen. Die scheinbildenden Künste waren in den Vorder­
grund gerückt, die Musik dagegen, für das Altertum weitaus die wich­
tigste Kunst (Legg. 669 b), war wohl zur Grundlage des Erziehungs­
werkes gemacht, in der Theorie jedoch nicht berücksichtigt worden. Dem 
völlig entsprechend wurden in der Politeia die „pythagoreischen Be­
griffe“ , wie wir sie nennen können, Harmonie und Maß, zwar voraus­
gesetzt, aber sie blieben verdeckt. Es ist als ob die Sonne des Kampftages 
die Sternenlichter abgeblendet hätte. Nun, da die Sonne sinkt, tauchen 
sie auf. Am Schlüsse des Philebos stellt Sokrates fest: „Jetzt also hat uns 
das Wesen des Guten seine Zuflucht gefunden bei der Natur des Schönen. 
Denn richtiges Maß und angemessenes Verhältnis (Symmetrie) werden 
offenbar überall zu Schönheit und Tugend.“4 (Nüv öJ xaTantyeuYtv fai> 
?) τοϋ άγα&οϋ δύναμις εις τήν τοϋ καλοϋ ψύΰιν. μετριότης γάρ καί συμ- 
μετρία κάλλος δήπον και άρετί} πανταχοϋ ξνμβαίνει γίγνεσθαι. Phil. 64 e.) 
Schönheit, Symmetrie und Wahrheit treten jetzt nebeneinander. Diese 
„Schönheit“ ist offenbar nicht mehr die des Symposion, diese „Wahr­
heit“ offenbar nicht mehr die der Politeia. In der Symmetrie finden sie 
ihre Ausgleichung — eih Schritt noch, und sie finden sich in der Zahl 
(Timaios!).

Im Philebos wird das Verhältnis der subjektiven Lust zur Ordnung 
der Dinge untersucht und das Ergebnis ist, „daß die Lust nicht das erste



14 ÄSTHETIK C

und auch nicht das zweite Besitztum sei, sondern daß das erste in dem 
Gebiete des Maßes und des Maßvollen und Angemessenen und alles 
dessen liegt, das, wie man annehmen muß, der Natur des Ewigen teil­
haftig ist“ (Phil. 66 a). Nur eine vorläufige Bestimmung also ist es, 
wenn vorher gesagt wird: der Schönheit jener regelmäßigen Körper, die 
nicht bezüglich schön, sondern immerdar und für sich schön sind, ent­
sprächen auch eigentümliche Gefühle der Lust, die keine Ähnlichkeit 
mit dem Sinnenkitzel hätten (Phil. 51 c). Es kommt Platon nicht darauf 
an, diese Gefühle festzustellen, sondern vielmehr darauf, auszusprechen, 
daß angesichts der ewigen Harmonie die subjektiven Gefühle ohne Be- 10 
deutung und selbst im besten Falle an die letzte Stelle der Werttafel zu 
setzen sind.

Es gehört zu dem diesen Dingen unangemessenen formalistischen Denken, wenn 
man in einer solchen Philebosstelle nur einen Hinweis auf die Mathematik sieht, nicht 
einen Hinweis auf das Wesen des Seins. Es ist wohl erlaubt, auch an die Mathematik 
dabei zu denken, nur darf man eben ihre Gebilde dabei nicht formalistisch, sondern man 
muß sie ontologisch auffassen.

Die unmittelbare Weiterführung des Problems, das in der Politeia nicht gelöst wer­
den konnte, enthält der Dialog Sophistes. Hier erfolgt im Zuge des Gesprächs eine Ein­
teilung der bilderzeugenden Kunst (εϊάωλοποιιχή τέχνη). Zwei Arten der Nachahmungs- 20 
kunst müsse man unterscheiden: die erste ist die abbildende (είχκστιχή), die zweite die 
scheinbildende Kunst (φανταστική). Das Wesen der ersteren besteht darin, daß die 
Symmetrien des Vorbilds {παράάειγμα) nach Länge, Breite und Tiefe beibehalten wer­
den, und daß außerdem noch jedem Teil die ihm zukommenden natürlichen Farben 
gegeben werden (Sopli. 235d f.) Tun das denn nicht alle Nachahmenden? frägt Theai- 
tetos ? Nein, ist die Antwort, bei einem Kunstwerk von großer Höhe würden in diesem 
Falle die oberen Teile zu klein, die unteren zu groß erscheinen, weil wir die letzteren 
aus der Nähe, die ersteren aus größerer Ferne sehen. Man gibt daher den Bildern nicht 
die tatsächlichen Symmetrien, sondern diejenigen, welche schön zu sein scheinen1). Mag 
immerhin diese Unterscheidung nur nebenbei erfolgen, so wird doch deutlich, daß das 30 
ästhetische Problem neu in Sicht genommen ist.

Die Strahlen der Altersphilosophie Platons sammeln sich im Timaios 
und werden von da in die Jahrtausende reflektiert. Im Timaios wird die 
Schönheit der regelmäßigen Körper gepriesen, die als eine ewige zu ver­
stehen ist, nicht als eine dem Subjekt nur erscheinende (Tim. 53 b). Wie 
die Zauberformel des Pythagorismus klingt der Satz: „Alles Gute ist 
schön, und was schön ist, das entbehrt nicht des richtigen Maßes.“6 
(„Παν Sij το άγα&ον καλόν, το δέ καλον ούκ αμετρον.“ 1 Tim. 87 c.) Häß­
lich (αισχροί^) dagegen ist, was des Maßes entbehrt (vgl. Soph. 228 a).

Die gedankliche Durchführung des Pythagorismus im Gebiete des 40 
ästhetischen wie des pädagogischen Problems enthalten die „Nomoi“ . 
Grundbegriff des hierher gehörigen Teils dieses Werkes ist der Begriff 
der Ordnung (r«S*c).  Mit der Erinnerung an die Götterfeste, denen der 
Musenführer Apoll und Dionysos beiwohnen, setzt die Untersuchung ein.

*) J. A. Jolles weist zu dieser Stelle auf Vitruvs Begriff des commodus aspectus hin 
(s. Vitruvs Ästhetik. 1906, S. 70).



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — I. PLATON 15

Es gebe kein junges Geschöpf, das seinen Körper oder seine Stimme auch 
nur einen Augenblick in Ruhe zu lassen vermöge. Der Chorreigen, der 
die Feste begleitet, ist dieser Regsamkeit angemessen; er verrichtet zu­
gleich das erste Werk der Erziehung. Wohl erzogen ist, wer sich auf den 
Chortanz versteht, unerzogen, wer sich daraufnicht versteht (Legg. 654 a).

Dieser einfache Gedanke steht vor einem unendlichen Hintergrund. 
Nur der Mensch hat Empfindung für Ordnung und Unordnung in den 
Bewegungen, wofür wir die Worte Rhythmus und Harmonie gebrauchen. 
Denn nur dem Menschen sind die Götter zu Chorgenossen gegeben (Legg.

10 653 e). Man könnte diesen Gedanken den Grundgedanken einer Ästhetik 
der Urzeit nennen. Das Entscheidende ist, daß hier der Mensch mit aller 
Bestimmtheit allen übrigen Wesen entgegengesetzt wird: nicht weil er 
Naturwesen ist, sondern weil er mit den Göttern befreundet ist, hat 
er Sinn für Harmonie und Rhythmus der Bewegung. Maß und Ordnung 
sind göttlichen Ursprungs — das ist der erste Satz der platonisch-pytha­
goreischen Ästhetik. — Daß Form und Inhalt grundsätzlich nicht ge­
trennt werden können, ist der zweite. Wenn wir sagen „er singt schön44- 
(καλώς) und „er tanzt schön44, so wollen wir damit zugleich auch sagen,, 
daß er Schönes (καλά) singt und Schönes tanzt (Legg. 654bf.). Man

20 kann nicht schön singen und schön tanzen, ohne daß der Inhalt dessen, 
was gesungen und getanzt wird, schön wäre. Haltung oder Sang des 
Tapferen ist schön, des Feigen häßlich. Es gilt daher allgemein der Satz: 
Haltung und Sang sind schön, wenn sie Ausdruck der Tüchtigkeit (άρετή) 
der Seele oder des Körpers sind, sei es unmittelbar oder durch Abbildun­
gen; für die Schlechtigkeit gilt das Gegenteil (Legg. 655 b).

Zusammenge I faßIt: der Chor ist ein auf τά'ξις beruhendes Kunstwerk, 
das die ungebundene Jugend zur τά'ξις zu erziehen vermag. (Formulie­
rung von Jolles, Vitruvs Ästhetik, S. 53.) Die Zentrierung der Unter­
suchung auf den Begriff der τά'ξις schließt den Sturz der Ideenlehre in

30 sich. Unter Voraussetzung des Maßbegriffes kann zwischen Urbild und 
Abbild kein metaphysischer Unterschied mehr sein; an die Stelle der 
Abbildlichkeit ist eine (symbolische) „Darstellung44 getreten. Der Seins- 
unterschied zwischen Urbild und Abbild ist aufgehoben, denn das System 
der Maßnorm schließt eine derartige Rangordnung aus. Auch im Kunst­
werk vermag die ewige Ordnung „nachgeahmt44 d. h. dargestellt zu wer­
den. Dies alles schließen die Worte ein: „sei es unmittelbar, sei es durch 
Abbildung44 (ειτε αντης είτε τίνος εϊκόνος 655 b).

In der Politeia fällt einmal die Wendung: das Bild der guten Seinsverfassung (ccyicttov 
dxovct ή&ονς Resp. 401 b) müßten die Dichter ihren Gedichten einbilden. Die Nomoi 

40 haben denselben Gedanken, aber sie gehen weit über die Politeia hinaus, indem 
sie das B ild (als Darstellung der Ordnung) gänzlich von dem Fluche der Ideen­
lehre lösen. Am Maß haben die Dinge nicht in einem größeren oder geringeren Ab - 
stand „teil“ 1 , sondern sie stellen es (symbolisch) dar oder nicht. Der Seinsgrad des 
..nachahmenden“ Kunstwerks in diesem Sinne ist um nichts geringer als der alles, 
übrigen Seins.



16 ÄSTHETIK C

Nicht langsam und untersuchend, sondern rasch und diktatorisch wird Legg. 655 dff. 
die Hauptfrage beantwortet. Platon steht vor der Vielheit der Anlagen, Gewohnheiten, 
Charaktere, Schicksale. Ist aus diesem Menschlichen heraus eine entsprechende Viel­
heit der Rhythmen und Harmonien zuzulassen? Wir kennen die Antwort schon aus der 
Politeia, sie erfolgt jetzt nur noch eindringlicher, entschiedener: der rechte Gesetzgeber 
wird die Dichter durch Überredung oder, wenn es ihm dadurch nicht gelingt, durch 
Zwang dahin bringen, bei schönen und löblichen Worten mit Rhythmen und Harmonien 
nur die Bewegungen und Weisen besonnener, tapferer und auch sonst tüchtiger Männer 
darzustellen (Legg. 660 a).

Das ist der Zweck der Nomoi: durch Gesetzes Spruch und -Kraft 10 
die Ordnung unter den Menschen aufrechtzuerhalten. Im Notfall müssen 
die Menschen gezwungen werden, in der Ordnung zu sein. Unter der Vor­
aussetzung der Maßnorm fehlt diesem Gedanken jeder vergewaltigende 
Charakter. Vielheit ist Irrung, die Ordnung und die Wahrheit ist nur 
eine. Der rechte Gesetzgeber vergewaltigt nicht, sondern baut auf dem 
Grunde ungeschriebener Gesetze (vgl. Legg. 793 a ff.). Das ist der Grund, 
auf dem die Ägypter ihr Staatswesen errichtet haben. Und nur die Lake- 
dämonier haben außer ihnen verstanden, worauf es ankommt: Nicht in 
Neuerungen, im Umsturz der Weisen des Gesanges und des Lebens liegt 
das Heil, sondern in der Bewahrung dessen, was den ewigen Ordnungen 20 
entspricht und niemals sich wandeln kann. Daher es bei den Ägyptern 
keinem Maler oder sonst einem Künstler erlaubt ist, seine Erfindungs­
kraft auf irgend etwas anderes zu richten als auf das der heimischen Sitte 
Entsprechende. Dort sind die vor zehntausend Jahren gearbeiteten Ge­
mälde und Statuen weder irgendwie schöner noch häßlicher als die, die 
heute angefertigt werden (Legg. 656 d f.).

In diesem Zusammenhänge kehrt auch das Problem des Gefühls, das wir aus dem 
Philebos kennen, wieder. Für die Beurteilung der musischen Kunst ist das Gefühl der 
Lust wesentlich, das sie erregt (Legg. 658 e f.). Aber nicht die Lust dieses oder jenes 
soll maßgebend sein, sondern nur die des Erzogensten und Tüchtigsten. Besonnenheit 30 
und Tapferkeit sind die obersten Richter über die Kunst: das ist Platons letztes Wort zur 
praktischen Ästhetik. Seine Ästhetik ist von Anfang an Gehaltsästhetik gewesen — jetzt 
empfängt sie die letzte Formulierung. Nicht das Gefühl ist entscheidend, sondern das 
richtige Gefühl; dieses aber ist bestimmt durch den richtigen Gehalt. Richtig ist das­
jenige Gefühl, das mit der Ordnung in Einklang ist. Der Ästhetiker und der Pädagoge 
Platon kämpfen einen und denselben Kampf gegen die Gefühle, die der Ordnung wider­
sprechen. Insofern liegt die Spitze des gesamten Gedankengangs, negativ formuliert, in 
der Wendung des Kleinias: daß alle Neuerungen auf „ataktische Gefühle“ zurückzu­
führen seien (caaxrca ^dovai 660 b). Darunter ist nicht, wie Apelt übersetzt, „zuchtlose 
Genußsucht“ zu verstehen, sondern jedes der Tägig widerstrebende Gefühl. 40

Die Untersuchung über das Gefühl gipfelt daher in dem Nachweis, daß nicht das 
bloße Lustgefühl und die bloße Meinung für die Beurteilung der musischen Kunst maß­
gebend sein können. Dieser Nachweis ist verknüpft mit der Wiederaufnahme des Be­
griffs der nachahmenden Künste (rt/vai elxaonxai xai fitfiijuxai. 667 d ff.). Das Ge­
fühl ist abhängig, so können wir sagen. Nicht die Freude macht das Gleiche gleich 
und das Symmetrische symmetrisch, sondern dieses ist in Wirklichkeit so (vgl.Legg. 
667 ef.). Für die Beurteilung ist also letzten Endes doch nicht das Gefühl maßgebend, 
sondern die Sache. Wahre Kunst muß man diejenige nennen, die die Ähnlichkeit in



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — II. PLOTIN 17

der Nachahm ung des Schönen erreicht, (...εκ I ε ! ίνην την εχονααν την ομοιότητα τω 
τον χαλοϋ μιμήματι. Legg. 668 b.)

Für das ästhetische Problem bedeutet diese Formulierung Höhepunkt und Abschluß. 
Als Nachahmung des Schönen ist die Mimesis der höchsten Würde teilhaftig geworden. 
Die Ästhetik der Maßnorm hat sich gegen die Ideenlehre restlos durchgesetzt.

Im siebten Buche wird der ästhetische und pädagogische Gedankengang fortgesetzt, 
ohne daß es zu neuen Ergebnissen käme. In einer anderen Beziehung aber fällt hier das 
letzte Wort. Noch einmal taucht Platon in die Stimmung und in den Ton der agonalen 
„Pol I iteia“ zurück. Die Tragödiendichter treten auf und fragen: „Liebe Fremdlinge, 

10 dürfen wir Eure Stadt und Euer Gebiet betreten? Und dürfen wir unsere Dichtung bei 
Euch einführen und zur Darstellung bringen, oder wie denkt Ihr es damit zu halten ?“ 
(Legg. 817 af.) „Ihr hochgeschätzten Fremdlinge“ , lautet die Antwort, „wir sind selber 
Dichter einer Tragödie und sogar womöglich der schönsten und besten. Unser ganzes 
Staatswesen ist seinem Aufbau nach nichts anderes als eine Nachahmung des schönsten 
und besten Lebens und gerade dies ist unserer Meinung nach die einzig wahre Tragödie. 
Ihr also seid Dichter, wir aber nicht minder, und zwar für das nämliche Gebiet, also 
Nebenbuhler und Wettkämpfer um den Preis des schönsten Dramas, und eine solche 
Leistung kann, wenn unsere Hoffnung uns nicht trügt, nur einer den Forderungen der 
Wahrheit entsprechenden Gesetzgebung gelingen.“

20 Platon ist derselbe geblieben, und doch kehrt der Aspekt nunmehr sich um. In der 
Politeia hat er den Begriff der Nachahmung benutzt, um seinen Begriff der Erziehung 
und des Staates gegen die „schlechte Politeia“ ‘ Homers zum Siege zu bringen. In der 
Weisheit seines Alters aber greift er den Begriff der Nachahmung auf, um eben damit 
seinen Staat zu charakterisieren: dieser Staat ist das höchste Kunstwerk, aber nur in 
dem Sinne „Kunstwerk“ , wie die von den Göttern geordnete Welt ein Kunstwerk ist.

Litera1ttuJrr. Zur Ästhetik des Altertum s überhaupt: Eduard Müller, 
Geschichte der Theorie der Kunst bei den Alten. I, 1834. II, 1837. Julius Walter, 
Die Geschichte der Ästhetik im Altertum, 1893. K. Borinski, Die Antike in Poetik 
und Kunsttheorie. I. Mittelalter, Renaissance, Barock. 1914. II. Vom Ausgang des 

30 klassischen Altertums bis auf Gottsched und W. von Humboldt. E. P anofsky, 
„Idea“ . 1924.

Zu Platon : Übersetzung des Symposions nach K. Hildebrandt. Übersetzung des 
Philebos, Sophistes, Timaios und der Nomoi nach 0. Apelt.

II. PLOTIN.

Am Ausgange ihrer kraftvollsten Zeit, im fünften Jahrhundert, hatten 
die Griechen Epen und Tragödien, Tempel und Statuen, Bilder und Ge­
dichte in Fülle, aber inmitten reichsten künstlerischen Lebens empfanden 
sie nicht das Bedürfnis nach ästhetischer Reflexion. Trotz einer üppig 
weiterblühenden künstlerischen Tätigkeit tritt diese Reflexion auch in 
den folgenden Jahrhunderten nicht ein. Die Philosophie steigt auf, Mathe- 

40 matik und Naturwissenschaften entfalten sich, es gibt eine Geschichts­
schreibung und eine Rhetorik, eine Poetik unh eine Theorie der Musik 
— die Wissenschaft der Ästhetik aber bleibt in der Gestalt, wie sie von 
Platon zurückgelassen war. Erst bei Plotin tritt sie als integrierender 
Bestandteil eines gescfilossenen Systems auf. Plotin ist der erste Syste­
matiker, der Abhandlungen über das Schöne schreIibt: ττερϊ τοϋ χαΚον, 
περί τοϋ νοητού κάλλους, und insofern ist er der erste „Ästhetiker“ . Die 
Ästhetik (wie sie bisher verstanden wurde) ist eine Tochter des Hellenis­

Handb. d. Phil. I. C 2



IS ÄSTHETIK C

mus; sie ist der Abendstern der philosophischen Systematik. Dieselbe 
Stellung, die Plotin am Ausgang der antiken Philosophie zukommt, 
nimmt Hegel am Ende der Epoche der christlichen Philosophie ein.

Auf der Schwelle des Hellenismus steht Platon, an seinem Ausgang 
Plotin. Dazwischen liegen 500 Jahre. Plotin verhält sich zu dem plato­
nischen Athen etwa wie Leibniz zu der Zeit der Staufer. Es ist längst er­
kannt, wie wenig Plotin mit dem echten Platon zu tun hat, wie oft in 
späterer Zeit Plotin gemeint war, wenn man sich auf Platon berief. Wie 
tief in Wahrheit der Gegensatz ist, wird auf keinem Gebiete deutlicher 
als auf dem ästhetischen. Die ganze Philosophie und Pädagogik der 10 
τά'ξις, die unentwickelt in der Politeia, entwickelt in den Nomoi vorliegt, 
bleibt dem „Neuplatonisinus“1 fremd. Nicht von ungefähr beginnt die 
Abhandlung περϊ τον καλοϋ mit der Abweisung des Begriffs der Sym­
metrie (vgl. unten S.20f.). Die Schönheit besteht nicht in der Symmetrie, 
sondern vielmehr in dem, was an der Symmetrie „hervorleuchtet“ , und 
eben das ist das Liebenswerte. (<ϊίό xal ένταϋ&α φατέον μάλλον το 
κάλλος το έηϊ τΐ] συμμετρία έπιλαμπύμενον η τι\ν συμμετρίαν είναι και 
τοϋτο είναι το Εράσμιον. Enn. VI. 7, 22.) Mit diesem Satze bekämpft 
Plotin nicht eine fremde Meinung, sondern grenzt er seine Welt gegen 
eine andere Welt ab. Nichts macht den „Subjekti vi smus“ der neuplato- 20 
nischen Philosophie so schlagend deutlich wie diese Abkehr von der 
objektiven Maßnorm. Fragen wir, woher die unbestimmte Ausdrucks­
weise, das Flimmernde eines Satzes wie des eben angeführten stamme, 
dann werden wir auf das platonische Symposion zurückverwiesen. 
Plotins Philosophie: das heißt einige Begriffe Platons, verbunden mit 
den Hauptbegriffen des Aristoteles, zusammengeschmolzen durch einen 
fremden, innig-glühenden Hauch des Lebens in einem dem Griechentum 
unbekannten Geiste.

Der wissenschaftlichen Tendenz der aristotelischen Kunstlehre: Erkenntnis des 
Seienden, soweit es unter der Form des Gemachten existiert, steht Plotin verständnislos 30 
gegenüber. Aber da der Grundunterscheidung von fldog (μορφή) und ν/.η der Gedanke 
der Gestaltung immanent ist, fällt Plotin, gleichsam ohne daß er es will, die ästhetische 
Provinz zu. Der „Geist“1 als gestaltendes Prinzip, das Gestaltete als das Schöne — damit 
ist die Eroberung geschehen.

Die Verknüpfung platonischer und aristotelischer Begriffe zu einer neuen Einheit 
ist gerade auf ästhetischem Gebiet durch Plotin nicht als erstem vorgenommen 
worden. Schon Cicero hat die platonische Idee mit der aristotelischen Vorstellung der 
zweckmäßigen Tätigkeit verbunden und so ein Bild des Künstlers entwerfen können, 
das für die Geschichte der Ästhetik nicht ohne Bedeutung gewesen ist. Im Orator 
(2, 7 ff.) schildert Cicero den Redner, wie er sein sollte, die vollkommene Beredsamkeit: 40 
immer ist das Urbild „noch schöner“ 1 (pulchrius) als das Abbild. Selbst über die Bild­
werke des Pheidias hinaus können wir uns noch schönere denken; und als dieser Künstler 
den Zeus und die Athene schuf, da hat er nicht bloß nachgebildet — „in seinem Geiste 
vielmehr hatte er das Bild einer alles überragenden Schönheit, das er fest im Auge hielt, 
während er nachbildend Kopf und Hand bewegte ...“ (sed ipsius in mente insidebat 
species pulchritudinis eximia quaedam, quam intuens in eaque defixus ad illius simi- 
litudinem artem et manum dirigebat).



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — II. PLOTIN 19

Hier tritt Platon zum ersten Male in der Literatur mit der ganzen Wucht seiner 
Autorität als Zeuge für eine ästhetische Theorie auf. Es ist der Platon der Ideenlehre; 
der Platon der Nomoi ist vergessen.

Unter dem Einfluß des Aristoteles rückt das Problem der Gestaltung in den Vorder­
grund; unter dem Einflüsse Platons wird dieses Problem „metaphysisch“ (oder theo­
logisch) interpretiert. Plotin gibt das Beispiel für die folgenden Jahrhunderte, wie man 
auf dem Wege über die Gestalt ins Gestaltlose fliehen kann, wie Nihilismus und Ästhetik 
zu verbinden sind. „S o laßt uns fliehen in die geliebte Heimat“ , heißt es gegen Ende der 
Abhandlung über das Schöne. „Und worin besteht diese Flucht und wie geht sie vor 

10 sich? Wir werden aufs Meer hinauseilen wie Odysseus von der Zauberin Kirke oder 
von Kalypso, wie Homer sagt, und deutet damit, meine ich an : er wars nicht zufrieden 
zu bleiben, obgleich er die Lust hatte die man mit Augen sieht, und der Fülle wahr­
nehmbarer Schönheit genoß. Dort nämlich ist unser Vaterland, von wo wir gekommen 
sind und dort ist unser Vater“ ‘ (Enn. I. 6, 8).

a) G eis t und Form .
In dem Hellenen Platon hatte sich eine unerhörte Gestaltungskraft 

auf die Wirklichkeit des Staates geworfen. In Aristoteles hatte eine an­
dersartige Gestaltungskraft die begonnene Eroberung des wissenschaft­
lichen Kosmos zu Ende geführt. Jetzt, am Ende der Philosophie des 
Altertums, am Eingang zur hellenistischen Scholastik, handelt es sich 

20 nicht mehr um Eroberung: die Philosophie ist ein Mittel zur Heimführung 
der Seelen geworden. Erst durch Plotin wird Platon endgültig zum 
Theologen gemacht. Selbst auf dem Höhepunkte der Ideenlehre, in der 
Politeia, reicht Platons Blick vom Ewigen und Unveränderlichen herab 
bis zu den Gesetzen der Erziehung und des Staates. Plotins Schati da­
gegen ist einzig auf das „Eine“ gerichtet. Die Polis mit ihren Gesetzen, 
mit ihren Jünglingen und Männern ist versunken, einsam gibt der Ein­
zelne sich der Anschauung ewiger Gestaltung und Umgestaltung hin. 
Unsichtbar, bedeutungslos sind die Formen menschlichen Zusammen­
lebens geworden, im Dunkel der Welt leuchtet das Licht des Guten 

30 allein, und da und dort aufglänzend antwortet ihm das, was ihm ver­
wandt ist.

Ein persönliches Verhältnis zur Kunst hat Plotin, im Gegensatz zu Platon, nicht. 
Sein nach innen gewandter Geist empfindet den Leib als ein Hemmnis. Als sein Schüler 
Amelios ihn bittet, einem Maler zu sitzen, wehrt er ab: man solle nicht ein Schattenbild 
des Schattenbilds den nachfolgenden Zeiten als etwas Sehenswürdiges hinterlassen 
(Porphyr., Vita Plotini, Anfang). Dabei fehlt jede pathetische Stellungnahme gegen den 
„Leib“ 1 . Seine Haltung ist nicht die des Kampfes, sondern der Flucht. (Wichtig für seine 
Einstellung zur Sinnlichkeit ist seine Auseinandersetzung mit den Gnostikern. Enn. II; 
9.) Die sinnliche Erscheinung wird nicht für böse erklärt, sondern nur für unzulänglich. 

40 Der plotinische Kosmos kennt weder Anspannung noch Streit, in ihm vollzieht sich 
alles mühelos, still und ohne Gewalt. Die Gestalt „bemächtigt“ 1 sich zwar des Stoffes, 
aber dieses Bemächtigen ist kein Prägen, sondern ein Geschehen. Niemals kann die 
Forderung auftreten, es „sblle“ eine Bemächtigung stattfinden, denn in dieser Welt 
gibt es kein Sollen. Die Kraft zum Gestalten ist in der Seele, die darum die gestaltende 
heißt (ψνχή μορφοϋσα. Enn. I ; 6, 6). Wenn die göttliche Seele etwas „anrührt“ , so be­
wältigt sie es und macht es schön. Die Bewältigung ist also vorzustellen wie das Berührt­
werden durch einen sanften Hauch.

C 2*



20 ÄSTHETIK C

Einen Imperativ zur Gestaltung der Materie gibt es nicht; alles ist wie es ist. Für 
die Seele dagegen gibt es den heiligen Befehl der Reinigung, d. h. des Rückgangs zur 
höchsten Form. Das innere Auge, das zu schauen beginnt, wenn das äußere sich schließt, 
vermag den vollen Glanz der Schönheit nicht sogleich zu erblicken. „So muß man die 
Seele gewöhnen, zuerst muß sie die schönen Tätigkeiten sehen, dann die schönen Werke, 
nicht welche die Künste schaffen, sondern die Männer, die man edel nennt; und dann 
blick auf die Seele derer, die diese schönen Werke tun.“ Die Annäherung an diese höchste 
Schönheit, die Schönheit der Seele, vollzieht sich in der Weise des Abtuns aller 
Materie. Plotin wählt hier ein Gleichnis aus der Tätigkeit des Bildhauers. Das bedeutet 
jedoch nicht, daß seine Mystik einen ästhetischen Sinn hat, sondern vielmehr, daß seine 
Ästhetik mystisch zu verstehen ist. „Kehre ein zu Dir selbst und sieh Dich an; und wenn 10 
Du siehst, daß Du noch nicht schön bist, so tu wie der Bildhauer, ... meißle auch Du 
fort, was unnütz, und richte was krumm ist, das Dunkle reinige und mach es hell und 
laß nicht ab an Deinem Bild zu handwerken bis Dir hervorstrahlt der göttliche Glanz der 
Tugend.. •“ Bist Du, fährt Plotin fort, zuletzt nur Du und allein mit Dir selbst zusammen 
und hemmt Dich nichts mehr, eins zu werden, sondern bist „ganz und gar reines, wahres 
Licht, nicht durch Größe gemessen, nicht durch Gestalt umzirkt in engen Grenzen, auch 
nicht durch Unendlichkeit zu einer Größe aufgetrieben, sondern gänzlich unmeßbar, 
größer als jedes Maß und erhaben über jedes Wieviel“ — dann bist Du selber Sehkraft, 
dann schreite hinauf, Du brauchst keine Weisung mehr, blicke unverwandt, denn allein 
ein solches Auge schaut die große Schönheit. Ist das Auge ungereinigt oder schwach, 20 
so sieht es das ganz Helle nicht. Das Sehende muß dem Gesehenen verwandt und ähn­
lich gemacht werden: „Kein Auge kann die Sonne sehen, das nicht sonnenhaft gewor­
den ist; so sieht auch keine Seele das Schöne, welche nicht schön geworden ist.“ (Enn.
I. 6, 9; zu dem Begriff des „Wegnehmens“ vgl. Borinski I, S. 169f.)

Die Abhandlung über das Schöne beginnt im Tone ruhigster Unter­
suchung mit der Frage, was das Schöne, das sich im Bereich des Gesichtes, 
des Gehörs, der Handlungen, Wissenschaften und Tugenden finde, 
eigentlich sei. Fast allgemein werde gesagt, daß ein Wohlverhältnis 
der Teile zueinander auch zum Ganzen ((JVfjtperQia rwv ^eQ&v ngbc 
&HitXa xal tcqoq to fikov) und zusätzlich eine schöne Färbung die sicht- 30 
bare Schönheit ausmache; schön sein bedeute für die sichtbaren Dinge 
und überhaupt für alles andere, symmetrisch sein, Maß in sich zu haben. 
Demnach könne es nur ein zusammengesetztes Schönes geben, ein ein­
faches Schönes nicht. Ferner könnte das Ganze schön sein, seine ein­
zelnen Teile aber brauchten es nicht zu sein, sondern wären es nur, 
sofern sie zur Schönheit des Ganzen beitrügen. Wenn aber das Ganze 
schön ist, müssen es auch die Teile sein, denn ein Schönes kann nicht aus 
häßlichen Bestandteilen zusammengesetzt sein. Nach der Lehre von der 
Symmetrie wären das Licht der Sonne und die Farben, da sie einfach 
sind, vom Schönsein ausgeschlossen; und ebenso das Gold und das 40 
Funkeln der Nacht. Dasselbe Antlitz kann aber doch, ohne daß sich 
die Symmetrie seiner Teile ändert, bald schön erscheinen, bald nicht. 
Also muß das Schöne als etwas angesehen werden, das zum Symmetri­
schen erst hinzutritt; das Symmetrische muß seine Schönheit erst durch 
ein anderes erhalten. Das Zueinanderstimmen macht es nicht: auch 
falsche Lehrsätze können zueinander stimmen. Die Tugend hinwiederum 
ist eine Schönheit der Seele, aber in welchem Sinne sollte sie symmetrisch



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — II. PLOTIN 21

sein ? Auch wenn die Seele mehrere Teile hat, können sie nicht als Größen 
und nicht als Zahlen symmetrisch sein, denn nach welcher Proportion 
sollte die Zusammensetzung stattfinden ? Und worin sollte gar die Schön­
heit des Geistes bestehen, wenn er für sich allein ist ? (Enn. I, 6, 1.) — 
Das sind die grundlegenden Erwägungen, mit denen Plotin seinen 
Angriff auf die pythagoreisch-platonische Lehre von der Symmetrie 
und der Zahl unternimmt. Der Nerv des Gedankenganges liegt offenbar 
in dem Nachweis, daß das Schöne nur einfach sein könne. Das Beispiel 
des Lichtes ist höchst charakterist isch: während das pythagoreische 

10 Denken vom Weltbau und von der Musik ausging, knüpft Plotin an die 
erregende Lichterscheinung an. Im übrigen war die Hervorhebung der 
Einfachheit des Schönen für ihn als den Denker des „Ei nen“ eine selbst­
verständliche Forderung. Andernfalls hätte ja dem höchsten Einen das 
Prädikat der Schönheit abgesprochen werden müssen. Aus der Ver­
geistigungstendenz seiner Philosophie erfolgt mit Notwendigkeit der 
Angriff auf die uralte Metaphysik der Symmetrie, die schon der Ideen­
lehre Platons Widerstand geleistet hatte.

Die Art, wie dieser Angriff geführt wird, ist für die Folgezeit von 
beispielhafter Bedeutung. Um die Symmetrie als Weltgesetz zu ent- 

20 thronen, muß man sie zuvor formalliisierren]. Sind Form und Inhalt 
einmal getrennt, so ist das Spiel gewonnen, weil dann nur noch ein for­
maler Ordnungsbegriff zu bekämpfen ist. Indem Plotin den formalen Be­
griff des „Symmetrischen“ von dem ungeteilten Phänomen abspaltet, 
behält er einen nicht mehr zu quantitierenden, rein qualitativen, ein­
fachen „Gehalt“ übrig, der nun für das eigentlich Schöne gilt. Dieser 
Gehalt muß überall anwesend sein, wo etwas schön genannt werden soll, 
so wie ein Körper nur dann golden genannt werden kann, wenn er über­
all von Gold ist. Von nun an gibt es eine neue Art von „Gehaltsästhe- 
tik“1 : der „geistige“ Gehalt, unabhängig von der Form ist entdeckt. 

30 (Über das Verhältnis dieser Schönheitstheorie zum Theodizeeproblem 
siehe unten S. 30 ff.)

Der schöne Gehalt wird von der Seele unmittelbar wahrgenommen 
und beurteilt. „Es gibt nämlich etwas Schönes, das schon beim ersten 
Blick wahrgenommen wird, das vernimmt die Seele gewissermaßen und 
spricht es aus; indem sie es erkennt, billigt sie es, und fügt sich ihm so­
zusagen; wenn ihr Blick dagegen auf das Häßliche trifft, so wendet sie 
sich um, weigert sich ihm und lehnt es ab, denn es stimmt nicht zu ihr 
und ist ihr fremd“1 (Enn. I. 6, 2).

Das Schöne ist also eine einfache Qualität, die von der Seele kraft 
40 ihrer Verwandtschaft uhmittelbar wahrgenommen wird. Damit ist die 

Frage nach der Erkenntnis des Schönen aufgeworfen. Plotin sagt, 
daß das Schöne durch ein entsprechendes Vermögen in der Seele erkannt 
wird, das im Verein mit der übrigen Seele urteilt. Vielleicht aber, setzt



22 ÄSTHETIK C

er hinzu, entscheidet auch die Seele allein, indem sie das Schöne nach 
der Idee abmißt, die bei ihr wohnt (Enn. I. 6, 3).

Die Seele wird erfreut und erschüttert, wenn sie die Spur dessen ge­
wahr wird, was ihr verwandt ist. Schönheit erscheint da, wo das ur­
sprünglich Formlose an der Form teilnimmt (μετοχή είδους). Was nicht 
teil am Logos und an der Formtendenz hat, ist schlechthin häß­
lich. Häßlich ist aber auch, was von der Gestalt und dem Begriff nicht ganz 
bewältigt wurde (μ/η κρατη&έν ύπό μορφής/.ai λόγου), weil die Materie 
eine gänzlich der Formtendenz entsprechende Gestaltung nicht zuließ.

Was immer in der wahrnehmbaren Welt an Form vorhanden ist, 10 
stammt aus der Seele und damit aus dem Geiste. Für das, was natur­
widrig ist, gibt es im Geistigen keine Idee, so wie es ja auch in den Künsten 
keine Form dessen gibt, was kunstwidrig ist. Eine Fußlähmung, die von 
Geburt an da ist, beruht darauf, daß die Bildekraft die Materie nicht 
bewältigen konnte; eine Lähmung durch Unfall dagegen beruht auf 
einer Beschädigung der vorbildlichen Form (Enn. Y. 9, 10).

Das Gegenteil des Schönen ist das Häßliche. Es wird definiert als 
eine fremde Beimischung in der Seele, als eine Hinwendung zum Kör­
perlichen und zum Stoffe (Enn. I. 6, 5). Wahrhaftes Sein hat nur, was 
Form hat; das wahrhaft Seiende ist auch das Schöne, das nicht wahr- 20 
haft Seiende das Häßliche. Zugleich ist jenes das Gute, dieses das Böse 
(Enn. I. 6, 6). „Wo das Schöne nachläßt, bekommt auch das Sein einen 
Mangel. Darum ist auch das Sein begehrenswert, weil es dasselbe ist 
wie das Schöne, und das Schöne liebenswert, weil es das Sein ist“1 (Enn. 
V. 8, 9).

b) Kunst und Natur.
In der Abhandlung über die geistige Schönheit wendet sich Plotin 

zwar nicht eigentlich dem Schaffen des Künstlers zu, beginnt aber die 
Darlegung seiner Gedanken mit einem Beispiel, das seine „idealistische“ 1 
Lehre vom Künstler und der Kunst völlig deutlich macht. Denken wir 
uns, sagt er, zwei Marmorblöcke, von denen der eine aller Gliederung; 30 
bar und unbearbeitet ist, der andere von der Kunst bewältigt und zum 
Bilde eines Gottes gestaltet. Der von der Kunst geschaffene erscheint 
schön, nicht weil er ein Stein ist — sonst wäre der andere gleichfalls 
schön — sondern kraft der schönen Form, welche die Kunst ihm ein­
gebildet hat (παρά τοϋ είδους 8 ενήκεν ή τέχνη V. 8, 1). „Diese Form 
trug nicht der Stoff in sich, sondern sie war, und zwar noch ehe sie in 
den Stein kam, im Geiste des Bildhauers, und in ihm, nicht sofern er 
Augen und Hände hatte, sondern sofern er an der Kunst teil hatte. In 
der Kunst also war diese Schönheit viel höher. Denn es ging nicht diese 
in den Marmorblock ein, sondern indem sie bleibt, eine von ihr aus- 40 
gehende geringere; und auch letztere blieb (als solche) nicht rein in ihm 
und gehorchte dem Willen des Bildners nur insoweit als der Stein der



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — II. PLOTIN 23

Kunst nachgab.“ Die Kunst ist also in einem höheren und wahreren 
Sinne schön, weil sie (und nicht das Werk) im Besitz der Schönheit ist 
(μειζόνως και άλη&εστέρως καλή έστι το κάλλος αχούσα το τέχνης. V. 8, 1). 
Denn alles sich Ausbreitende gibt etwas von seinem Wesen auf, die Kraft 
von der Kraft, so auch die Schönheit von der Schönhe it; j e d e s 
schöpferische Prinzip ist für sich stärker als das, was es 
schafft: καί το πρώτον ποιοϋν παν κα& αύτο κρεΐττον είναι δεϊ τον 
ποιονμένον (ib.).

Plotin ist sich bewußt, in dieser Lehre die Platonische Mimesistheorie mit ihrer
10 Herabsetzung der künstlerischen Tätigkeit überwunden zu haben. „Die Künste fügen, 

da sie im Besitze der Schönheit sind, allem Mangelhaften etwas hinzu, wie denn auch 
Pheidias den Zeus nicht nach etwas Wahrnehmbarem gebildet hat, sondern so wie Zeus 
aussehen würde, wenn er einmal vor uns erscheinen wollte“ (V. 8, 1).

Der Wert der einzelnen Künste hängt also nun nicht mehr von ihrem Verhältnis 
zum erscheinenden Vorbild ab, sondern von ihrem größeren oder geringeren Abstand 
zu der nicht erscheinenden Idee (Gestalt). Und zwar nimmt Plotin an, daß die im engeren 
Sinne nachahmenden Künste (Malerei, Plastik, Tanzkunst und Pantomimik), die ein 
Sinnliches zum Vorbild haben, nur über den „Logos“ des Menschen auf das Reich 
der übersinnlichen Gestalten zurückgeführt werden können. Die Musik dagegen, welche 

20 alle ihre Gedanken auf Harmonie und Rhythmus richtet, entspricht der Musik in der 
Sphäre des reinen Geistes.

Man würde die plotinische Lehre gänzlich verzeichnen, wenn man ihr irgendeine 
Bevorzugung des „Künstlers“ im modernen Sinne zuschriebe. Was wir künstlerische 
Tätigkeit nennen, ist hier in eine viel umfassendere Tätigkeit eingegliedert, die nach 
ihrem Range mit der Erzeugungskraft der Natur nicht zu vergleichen ist. Um das 
Verhältnis zwischen Natur und Kunst bestimmen zu können, müssen wir Plotins 
Begriff der schaffenden Macht heranziehen. Das Schaffende ist eines, das Geschaffene 
vieles. Die ruhende Weisheit (φοόνηοις) der Welt darf nicht verwechselt werden mit dem 
menschlichen Suchen nach Weisheit, das einem Mangel entspringt. Wer noch überlegen 

30 muß, gleicht einem Kitharaspieler, der sich erst übt; beherrscht er sein Instrument, so 
hat er nicht mehr nötig zu überlegen. So verhält es sich mit der höchsten schaffenden 
Macht: sie sucht nicht die Weisheit, sondern sie ist in ihrem Besitz, und deshalb ruht sie. 
(Ihr Schaffen ist daher ein Schauen. Enn. IV. 4, 12.) Die Natur aber iet ein Abbild 
(η’άαλμα) der Weisheit. Sie schafft ohne zu wissen. Ohne Wahl und Vorsatz gibt sie 
das, was sie hat, dem Stoffe weiter (Enn. IV, 4, 13).

Die Natur ist wegen ihres unmittelbaren Verhältnisses zur schaffenden Kraft 
„schöner“ als die Kunst. Das Leben hat den Vorrang vor der Symmetrie. „Ein häß­
licheres Lebendiges ist immer noch schöner als eine schöne Statue.“ 1 Warum? Weil es 
erstrebenswerter ist; dies aber deswegen, weil es Seele hat; diese hinwiederum empfängt 

40 Licht und Schönheit von dem Guten (VI. 7, 22). Es gibt eine Klimax der Gcstalthaftig- 
keit, wobei dem Lebendigen der Vorrang zukommt vor dem Toten, auch wenn dieses 
der Symmetrie teilhaftig ist. Diese Klimax läßt sich vorstellen nach Analogie der „Licht­
metaphysik“ des Plotin, wonach der Geist, das Leben, die Liebe, die Schönheit die 
Stelle des höchsten, unzugänglichen Lichtes einnimmt, von wo sich die Gestalthaftigkeit 
(Seelenhaftigkeit) mehr und mehr abnehmend zum Dunkel der Gestaltlosigkeit herab­
senkt. Das gedankliche Konstruktionsprinzip bleibt immer das gleiche. Die Schönheit 
der Farbe entsteht dadurch, daß das Dunkel im Stoffe bewältigt wird, durch die An­
wesenheit des unkörperlichen Lichtes. Daher ist auch das Feuer als solches vor den 
ändern Körpern schön. Es leuchtet und glänzt, wie es der Gestalt zukommt. „Bei den 

50 Tönen sind es unsinnliche Harmonien, welche die sinnlichen hervorbringen; sie lassen 
die Seele des Schönen inne werden, indem sie ihr an einem ändern das ihr Gleiche 
zeigen“‘ (I. 6, 3).



24: ÄSTHETIK C

c) Die schöne Seele.
Plotins Ästhetik kann auf die Formel gebracht werden: Quell der 

Schönheit ist die schöne Seele. Der Philosoph der Seele hat auch den 
Begriff der schönen Seele (die Wortzusammenstellung selbst ist in dieser 
Form noch nicht da) von Platon übernommen. Der inneren Schönheit, 
der Schönheit der Seele wenden wir uns zu, wenn wir uns der äußeren 
zuwenden. Gegenstand der Liebe der Seele ist immer nur die Seele 
selbst. „Nicht Gestalt, nicht Farbe, nicht irgendeine Größe, sondern die 
Seele, selbst farblos, in sich tragend die farblose Selbstbeherrschung 
und den Glanz der anderen Tugenden: in euch selbst wahrzunehmen 
oder beim ändern zu schauen, Großherzigkeit, gerechten Sinn, lautere 10 
Selbstzucht, die Tapferkeit mit ihrem ernsten Antlitz, Würde und Züch­
tigkeit, welche sich in einem ruhigen, von keiner Wallung und keiner 
Leidenschaft erregten Seelenzustand ausbreiten, und über all diesem 
leuchtend den Geist, den gottgleichen“ 1 (I. 6, 5).

Das System Plotins beruht auf dem Prinzip der Seinsverdoppelung. 
Das hervorgebrachte Sein wird aus einem hervorbringenden verstanden 
und abgeleitet. Alles Äußere gründet in einem Inneren, jede äußere Form 
setzt eine schöpferische „i nnere Form“ ‘ voraus. Insofern ist der Begriff der 
inneren Form (zd evöov είδος) der höchste Begriff der plotinischen 
Ästhetik. Die innere Form ist das Prinzip der inneren Schönheit, die 20 
übrig bleibt nach Abstraktion der äußeren. Das Haus, das der Baumeister 
errichtet hat, ist schön, weil es mit der inneren Form, mit der Idee des 
Hauses in seinem Geiste übereinstimmt. Es ist „eine Sichtbarwerdung 
des Unteilbaren in der Vielheit“ ■ (I. 6, 3).

In dem schwebenden Charakter des ästhetischen Grundbegriffs tldog findet der 
schwebende Charakter der PlotinIischen Philosophie seinen Ausdruck, eldog ist überall 
da gleichbedeutend mit idict, wo die Distanz zwischen dem gestalterzeugenden Prinzip 
und dem Stoffe betont werden soll. An anderen Stellen dagegen ist eldog mit μορφή 
identisch: das Gestaltete. Diese Vieldeutigkeit und Unfaßbarkeit des Hauptbegriffs ent­
spricht der Unfaßbarkeit des neuplatonischen Begriffs der Schönheit. Es gibt hier keine 30 
in eigener Maßhaftigkeit ruhende Gestalt. Alle Form ist nur ein „Abglanz“ der höchsten 
Form. Wir haben versucht, diesen Sachverhalt an manchen Stellen durch Übersetzung 
von fldog mit „Formtendenz“ zum Ausdruck zu bringen.

Aufhebung der in eigener Symmetrie und damit in der Symmetrie des All ruhenden 
Seinsgestalt — das ist, geschichtlich betrachtet, die folgenreichste Tat Plotins. Für 
das Verständnis seiner Ästhetik ist vor allem der Satz wichtig, daß der Erzeugende 
stärker ist als das Erzeugte (oben S. 23). Die Form geht vom Geiste aus wie der Licht­
strahl von der Sonne, sie überkommt die Materie; an ein eigentliches Schaffen und Be­
wegen ist dabei nicht zu denken. Was sich hier ereignet, ist nicht eine Dynamisierung 
des Reiches der Gestalten, sondern lediglich die Zurückziehung des formenden Prinzips 40 
aus der Erscheinungswelt. Die Seele macht schön, sagt Plotin. Aber das Prinzip der 
Seele, so muß vom Standort der Maßästhetik geantwortet werden, entseelt. Dieses 
Prinzip nimmt den Dingen das innewohnende Maß, es macht ihre „Symmetrie“ zu etwas 
Geliehenem. Für die Weltansicht Plotins ist die Auffassung kennzeichnend, daß die Form 
einen Machtverlsut erleide, wenn sie in den Stoff übergehe. Denn daraus folgt, daß 
wahre Macht nur im Stofflosen ist. Das ist die „ideale“ Formel für die Entwertung 
jeder erscheinenden Form.



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — II. PLOTIN 25

Die Schönheit der Seele, die innere Form ist das Entstehungsprinzip der erscheinen­
den Schönheit, der äußeren Form. Die Schönheit „ist“ 1 also zweimal: zuerst in der 
Seele, sodann in der Materie. Im vovg ist das αρχέτυπον zu allem Gestalteten (Enn. V.
9, 9). „Was nun wie Formen in dem sinnlich Wahrnehmbaren ist, das stammt von dort; 
was aber nicht (geformt) ist, nicht“ (ib. 9, 10 und 11).

In diesen Sätzen aus der Abhandlung über die geistige Schönheit tritt das Prinzip 
der Seinsverdoppelung mit unübertrefflicher Klarheit heraus. Es wird zugleich deutlich, 
daß für Philosophie und Wissenschaft nichts dabei gewonnen wird, wenn man die 
erscheinende Schönheit auf die Schönheit der Seele zurückführt. Der systematischen 

10 Feststellung einer leerlaufenden „Seinsverdoppelung“ 1 entspricht genau die Stellung, 
die Plotin in der Geschichte der philosophischen Begriffe einnimmt: er hat den Begriff­
schatz selber nicht vermehrt, sondern lediglich den vorhandenen benutzt, um damit 
eine neue Seelenstimmung darzustellen; er hat nicht ein neues Stück Welt erobert, 
sondern die vorhandene Welt in einer neuen seelischen Beleuchtung gezeigt.

Die Idee ist bei Plotin zum höchsten Gut geworden, und der wichtigste 
Ausdruck dieser Umwandlung ist das Hervortreten der Vorstellung der 
Schönheiitt. „Schönheit“ ist der Ausdruck dafür, daß das Sein liebens­
wert ist. Die weltgeschichtliche Bedeutung Plotins beruht darin, daß 
er als erster, wenn auch mit geliehenen Mitteln, ein erotisches Verhält- 

20 nis des Menschen zum Sein formuliert hat.
Liebenswert ist nicht die erscheinende Gestalt, sondern das, wovon 

die Gestalt hervorgebracht wird; liebenswert ist nicht das erscheinende 
Sein, sondern das wahre Sein, das alle Erscheinenden am Leben erhält. 
Liebenswert ist die Macht, die alles, was ist, als Seiendes erhält. Wahrheit, 
Schönheit, Güte und Sein sind dasselbe. Es gibt nichts anderes, was er­
strebenswert wäre als dieses höchste Gut. — Welche Sorgfalt hatte 
Platon darauf verwendet, das Gefühl der Lust in seinem Bezirk zu iso­
lieren und von da fernzuhalten, wo es die Erkenntnis des Seins gilt! 
Ließ er es aber zu, dann trug er Sorge, daß die „symmetrische“1 Struktur 

30 des Seins um so deutlicher sichtbar wurde (vgl. oben S. 14 f.). In dieser 
Unterscheidung bewährt der leidenschaftliche Mann sich als Grieche. 
Durch Plotin wird diese Unterscheidung aufgehoben, und „Schönheit“ ’ 
ist dafür der Ausdruck. Schönheit und leidenschaftliche Liebe gehören 
zusammen: nicht in dem naiven Sinne, wie es der griechische Mythus 
von Aphrodite meint, sondern in einem erhaben-schwärmerischen Sinne. 
Zum Höchsten, zur Ideenwelt, so ist gemeint, muß der Mensch sich nicht 
nur mit dem Kopfe, sondern mit dem Herzen verhalten. Das Reich 
der Ideen ist nicht ein Reich kalt angestaunter Wesenheiten, sondern 
eine mit dem Herzen erfaßte geistige Welt. Zu ihr sich erheben ist 

40 Seligkeit. „Erhebung“ 1 aus dem Staube des Erdenlebens, des „Alltags“ , 
das ist die Wirkung aller echten Betrachtung der Ideen. Schönheit ist 
der Ausdruck für diesen „erhebenden“ ‘ Charakter der geistigen Welt. 
In Plotins Philosophie wurzelt die moderne Philosophie der Schönheit 
mit ihrer ganzen Sentimentalität und mit ihrer ganzen Unfruchtbarkeit.

Plotins Ästhetik ist eine Ästhetik des höchsten Gutes. Daraus folgt 
von selbst, daß sie „Gehaltsästhetik“ ist. Von der Ästhetik der Symmetrie



26 ÄSTHETIK C

ist diese neue Gehaltsästhetik durch die schwärmerische Verneinung der 
Erscheinungswelt geschieden, methodisch ausgedrückt, durch die Ver­
doppelung des Seins und der Form. Zu der erscheinenden Symmetrie 
sollen wir uns noch eine andere denken, aus der jene nur „hervorleuchtet“ 
(vgl. oben S. 18). Eine mögliche Folge dieser Lehre ist, daß nun alle 
Erscheinungen auf die hervorleuchtende Schönheit hin gesucht und ge­
prüft werden, daß aus jeder Gestalt der Schluß auf das höchste Gestal­
tende gezogen wird. Plotin hat den Denk-Typus der Theodizee ge­
schaffen, und als Schöpfer dieses Denktypus ist er nebenbei der Schöpfer 
der Ästhetik als universaler Schönheitslehre geworden. Die erscheinende 10 
Schönheit ist Zeuge der Anwesenheit des höchsten Gutes in der Welt. 
In der Folgezeit sehen wir überall da, wo der Gedanke des höchsten 
Gutes und der Theodizee hervortritt, zugleich die ästhetische Welt­
ansicht auftreten. Damit ist jedesmal der Standpunkt der Gehalts­
ästhetik und die unbedingte Bevorzugung der Naturschönheit vor allem, 
was Menschen künstlich hervorgebracht haben, verbunden. Wenn die 
höchste Schönheit im Geiste ist, der Geist aber aus den Schöpfungen 
der Natur unmittelbar hervorleuchtet, vor allem aus der lebendigen 
Seele — dann tritt das von Menschen Gemachte notwendig zurück. So 
sehen wir bei Plotin die Schönheit der Natur auf Kosten der Schönheit, 20 
welcher die Kunst fähig ist, erhoben, wir finden als erstes Beispiel für das 
Schöne das natürliche Licht genannt und werden bei allen Denkern der 
Theodizee (mit Ausnahme Hegels) den Hymnus auf die Natur wieder 
finden.

Die Philosophie des Schönen weist uns scheinbar den Weg zum 
Prinzip der Gestaltung. Wenn man Plotins Worte über die innere Form 
und über das Schaffen des Bildhauers liest, könnte man in dieser Meinung 
bestärkt werden. Allein Plotin ist zum Ästhetiker des künstlerischen 
Schaffens nur durch ein Mißverständnis der Späteren geworden. Schon 
die wirkliche Naturform ist ihm gleichgültig, noch gleichgültiger ist ihm 30 
die künstlerische Form. Seine Kunstlehre entsteht lediglich durch eine 
Steigerung der Begriffe „Hervorbringen“ und „Schaffen“. Steigerung 
ins Übersinnliche ist ja überhaupt das Prinzip der Schwärmerei, durch 
Steigerung wird jedoch keine Erkenntnis gewonnen; Grenzverwischungen 
können „erhebend“ wirken, aber gewiß nicht erhellend. Plotins Weg 
von der Gestalt zum Prinzip alles Gestalteten, von der äußeren Er­
scheinung zur inneren Form, dieser Weg „nach innen“, zur Seele, dieser 
Weg der Vergeistigung eines angeblich „Äußeren“ — er ist nichts anderes 
als ein zartes Mittel der Herabsetzung, das ein aus der Erscheinungswelt 
flüchtender Geist erfindet. Die schöne Erscheinung wird entgrenzt, 40 
damit der Geist grenzenlos schön sein kann. Für den asketischen Menschen 
ist der Weg der Entgrenzung ein heiliger Weg. In Wissenschaft und Phi­
losophie dagegen ist dieser Weg zwar leicht und mit erbaulicher Wirkung 
zu gehen, aber wissenschaftlich und philosophisch erweist er sich als



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — III. AUGUSTINUS 27

ein unfruchtbarer Irrweg. Am ersichtlichsten wird das angesichts der 
Zweideutigkeit, . die mit einer Schönheitslehre im Sinne des Neu­
platonismus notwendig verbunden ist. Das System Plotins läßt die sinn­
liche Erscheinung am Schönen „teilnehmen“ ■ . Sie ist zwar nur ein Ab­
glanz der geistigen Schönheit — aber immerhin ein Abglanz. Auf diesem 
Gedanken beruht jene Zwiegesichtigkeit der Philosophie des Schönen, 
die ihr bis heute verblieben ist. Man kann mit diesem Gedanken alles 
rechtfertigen und alles verurteilen. Die Erscheinung ist anerkannt, aber 
sie ist auch wieder nicht anerkannt, denn sie ist ja nur ein Widerschein 

10 von etwas, das dort, und nicht „jetzt“1 und „hier“ ‘ ist.
Literattu1rt. Enneades Ploti I ni ' . Rec. H. F. Müllerl, 1878; II, 1880. περί τοϊ· 

xukov (1,6) und V, 9 in der Übersetzung von R. H arder; das übrige nach H. F. 
Müller. H. F. M üller, Zur Geschichte des Begriffs „schöne Seele“ . German.-roman. 
Monatsschrift. 7. Bd. 1915. Plotini Über de pulcritudine. Ed. F. Creuzer. 1814. (Mit 
ausführlichem, wertvollen Anmerkungsteil.) Franz Koch, Goethe und Plotin, 1925.

III. AUGUSTINUS.
Bei seiner Durcharbeitung der frühchristlichen Literatur gelangte 

Overbeck zu der Einsicht, daß es zu einer lebensfähigen christlichen 
Literatur nur in den Formen der schon vorhandenen gekommen ist (F. 
Overbeck an F. Nietzsche, 31. I. 1882). Der neue Gehalt hat sich keines- 

20 wegs neue Formen ausgebildet, er hat lediglich die vorhandenen in 
Dienst genommen. „Das Christentum sublimiert alle Dinge“ , hatte Over­
beck schon früher einmal an Nietzsche geschrieben, „aber im Grunde 
bleibt es damit beim alten“ ! (7. IV. 1879). Dieses „im Grunde“1 ist paradox, 
denn „im Grunde“ hat sich alles geändert — nur die Form nicht. Für 
den, der geschichtlich denkt, sind die Formen freilich nichts geringes, und 
die Abhängigkeit der christlichen Frühzeit, ja darüber hinaus des ganzen 
Mittelalters von dem antiken Formen- und Gedankengut ist eine des 
Nachdenkens würdige Erscheinung.

Was für die literarischen Formen gilt, gilt in gleichem Maße für die 
30 philosophischen Begriffe. Die platonische Ideenlehre war schon durch 

Plotin einem ihr fremden Geiste dienstbar gemacht worden. Das Ver­
hältnis des Menschen zur geistigen Welt war als ein affektives, als ein 
Verhältnis der Sehnsucht und der Liebe bestimmt worden; das Losungs­
wort „zurück“1 , die Parole zur Flucht hatte sich damit verbunden. Beides 
konnte christlich interpretiert werden. Ebenso bot sich der christlichen 
Interpretation von selber die wichtigste Änderung an, die Plotin am 
Begriff der Idee vorgenommen hatte. Die Urbilder der Dinge erschienen 
jetzt nämlich nicht mehr als selbständige Wesenheiten oder Mächte, son­
dern als Gedanken de3 vovg. Der Platoniker unter den Vätern der Kirche, 

40 Augustinus, hatte also, wie der geschichtliche Betrachter sagen könnte, 
„nur“ 1 den νοϋς der Neuplatoniker durch den persönlichen Gott der 
Christen zu „ersetzen“ ‘ , und eine christliche Ideenlehre war da. Von nun



28 ÄSTHETIK C

an wohnen die Ideen im Intellekt Gottes, sie sind Gedanken des all­
mächtigen Schöpfers, die Urbilder seiner Schöpfung, die, während alles 
nach ihnen Geformte entsteht und vergeht, selber ewig und unverändert 
bleiben. Dieses „Inur“ 1 ist ebenso paradox wie Overbecks „im Grunde“1. 
Denn in der Wirklichkeit — nicht des gedanklichen Zusammenhanges, 
der allerdings auch eine „Wirklichkeit“ 1 ist, sondern hinsichtlich der ein­
zelnen Menschen, die diese neue Fassung des Begriffs der Idee Vornahmen, 
ist nichts mehr dasselbe geblieben. Was in logischer Hinsicht als kleine 
Änderung erscheinen kann, bedeutet in bezug auf die Menschen den Sturz 
einer Welt. Mit aller wünschenswerten Schärfe ist das in unserem Ge- 10 
biete zu erkennen. Augustinus hat die Schule der römischen Rhetorik 
durchgemacht; er hat als Rhetor, wie er selbst erzählt, eine (verloren 
gegangene) Schrift „Vom Schönen und Füglichen“ 1 verfaßt (de pulchro 
et apto). Betrachten wir seine Äußerungen über das Schöne in den 
späteren Schriften, so finden wir sie in völliger Übereinstimmung mit 
der antiken Tradition. Zweifellos ist Augustinus selber als Mensch gegen­
über die Schönheit von höchster Empfindlichkeit gewesen. Trotzdem 
gibt jeder Satz von ihm Kunde von einem neuen Verhältnis zur Natur 
und zur Kunst.

a) Pulchriitudo.

Im 4. Buche (c. 13) der Bekenntnisse frägt Augustinus: „Was ist 20 
schön, und was ist die Schönheit ? Was ist es, was uns anzieht, und uns 
zu Freunden der Dinge macht, die wir lieben ? Sie würden uns nicht an 
sich ziehen, wenn sie nicht Reiz (decus) und Gestalt hätten. Und ich 
beobachtete und sah, daß es bei den Körpern etwas gibt, was gleich­
sam ein Ganzes ausmacht und deshalb schön ist, etwas anderes aber, 
was sie deshalb reizend macht (decere), weil es sich einem ändern fügt, so 
wie ein Körperteil sich der Einheit fügt, zu der er gehört, oder wie der 
Schuh dem Fuße, u. dgl.“ ' Die Unterscheidung des pulchrum und des 
apturn in diesem Sinne ist in der griechischen Ästhetik und in der rö­
mischen Rhetorik traditionell. 30

Im 10. Buche (c. 34), wenn Augustinus von dem Schönen spricht, 
das die Menschen hervorbringen, werden von ihm ganz in platonischer 
Weise die schönen Dinge, das mannigfaltige Schöne (pulchra) der einen 
Schönheit (pulchritudo), entgegengesetzt, die ihr Ursprung ist. In eben 
diesen platonisierenden Satz fällt mitten hinein — es ist dies Kompo­
sitionsprinzip der Konfessionen — ein Wort, das die ganze antike Schön­
heitsmetaphysik in die Luft sprengt. „Denn es kommt ja das mannig­
faltige Schöne, welches durch die Seelen in kunstreiche Hände überge­
leitet wird, von jener Schönheit, die über den Seelen ist, und zu der Tag 
und Nacht meine Seele seufzt.“ (Quoniam pulchra traiecta per animas in 40 
manus artificiosas ab illa pulchritudine veniunt quae super animas est, 
cui suspirat anima mea die ac nocte.) Die plötzliche Wendung zu der



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — III. AUGUSTINUS 29

eigenen bekümmerten Seele und ihrem Verhältnis zu Gott ist das 
Überraschende. Die Tag und Nacht seufzende Seele kann bei der Schön­
heit nicht verweilen. Der furchtbare Ernst des Gottesverhältnisses 
schließt jedes Verhältnis zum erscheinenden Schönen aus: an diesem 
allerrealsten Verhältnis zerschellen alle übrigen. Augustinus verhält sich 
der gesamten Kunst gegenüber ebenso als „Realist“ 1 wie Platon sich 
gegenüber den mimetischen Künsten verhielt. Sein Realismus ist radikal, 
er entfernt und entwertet alles, was die bekümmerte Seele von ihrem aus­
schließlichen Verhältnis zu Gott ablenken könnte. Wenn die Menschen 

10 sich Kunstwerken zuwenden, so wenden sie sich nach außen, dem zu, 
was sie schaffen, und verlassen in ihrem Inneren den, der sie geschaffen 
hat. Und ebenso wenn sie sich den Schönheiten der Natur überlassen. 
„E s lieben die Augen, sagt Augustinus, schöne Gestalten in mannig­
facher Abwechslung, sie lieben glänzende und anmutige Farben. Aber 
meine Seele soll sich davon nicht fesseln lassen, sie soll an den gefesselt 
bleiben, der das alles geschaffen hat. . . Schmeichelnd dringt das Licht, 
die Königin der Farben, das sich über alles Sichtbare ergießt, an uns 
heran, auch wenn wir, mit anderem beschäftigt, es nicht beachten; und 
wenn es plötzlich schwindet, bleibt ein Verlangen nach ihm zurück, und 

20 wenn es lange fort ist, verdüstert sich unser Gemüt.“ 1 So schildert Augu­
stinus die natürliche Schönheit des Lichts, deren ja auch Plotin besondere 
Erwähnung getan. Nun aber der plötzliche Einsatz: „,0 Licht, das Tobias 
sah, als er mit geschlossenen Augen den Sohn auf den Weg des Lebens 
wies“ 1 usw. „Das ist das wahre Licht, das eines ist, und eins sind alle, die 
es sehen und lieben. Jenes körperliche Licht dagegen würzt den blinden 
Liebhabern der Welt das Leben mit anreizender aber gefährlicher Süßig­
keit.“ ‘

Auf den Gegensatz von „außen“ ! und „innen“ ‘ ist das ganze Denken 
der frühchristlichen Zeit abgestellt, und die Kunst fällt zusammen mit 

30 der Natur, in den Abgrund der Fleischlichkeit. Paulinus von Nola lehnt 
es ab, ein Bild von sich und seiner Gemahlin anfertigen zu lassen, denn 
den homo coelestis kann man nicht nachbilden, den homo terrenus aber 
soll man nicht nachbilden (Panofsky, Idea, S. 71; vgl. oben S. 19).

b) Numerus.
Die überragende Stellung, die Augustinus als Mittler zwischen Alter­

tum und Mittelalter auch in der Geschichte des ästhetischen Problems 
einnimmt, wäre aus den angezogenen Äußerungen allein nicht zu er­
klären. Die Wendung nach innen, die Wendung gegen das „Fl eisch“1 ist 
ja allen frühchristlichen Schriftstellern eigen. Sie wirkte notwendig zer­
störend. Augustinus dagegen hat nicht nur zerstörend, sondern auch 

40 erhaltend und aufbauend gewirkt. Überall sonst hat der Begründer der 
lateinischen Kirche dem Denken der Folgezeit die härtesten, grausamsten 
Fragen vorweggenommen — auf ästhetischem Gebiet hat er sich kon-



30 ÄSTHETIK C

servativ verhalten und einen der größten und wichtigsten Gedanken des 
Altertums bewahrt. Der Gedanke, den der Neuplatonismus ausgestoßen 
hatte und vernichtet zu haben meinte, der Gedanke der Symmetrie 
oder des den Dingen innewohnenden Maßes, wird von Augustin auf­
genommen und mit der christlich-neuplatonischen Metaphysik vereinigt. 
Dadurch rückt Augustinus neben Platon in die Reihe der Vermittler 
des pythagoreischen Gedankensystems, dessen Hauptbegriff die Zahl, das 
Maß, der Rhythmus (numerus) ist. Sein Gedankenbau ist der letzte 
des Altertums: die, freilich widerspruchsvolle, Synthese von Pythagoras 
(Platon) und Plotin. 10

Die platonische Seinsverdoppelung war im neuplatonischen System dem Inhalt der 
Lehre nach dadurch beseitigt worden, daß die Materie als das Dunkle und Gestaltlose 
dem gestaltenden Licht gegenüber als ein Nichtseiendes μη bv erschien. Diesem Monismus 
der Theorie widersprach die Praxis der Flucht, durch welche die Realität dessen, wovor 
man floh, praktisch bestätigt wurde. Die Materie, die theoretisch ein μη or war, kon­
stituierte praktisch die nicht ganz belanglose Welt des „Äußeren“ , der sich hinzugeben 
ein Abfall vom „Geiste“ , im christlichen Neuplatonismus von Gott war. Scheinbar wird 
durch den Anschluß Augustins an die pythagoreische Überlieferung diese Lage noch 
verwickelter, da nun zu der vorhandenen, aber theoretisch geleugneten Seinsverdoppe- 
lung noch der Gedanke der universalen Ordnung hinzukommt, der dem neuplatonischen 20 
Denken widerspricht. Gerade der Gedanke der Ordnung aber bot Augustin die Möglich­
keit, seinen Monismus, den Monismus des Schöpfergottes zum Ausdruck zu bringen. 
Gott hat alles nach Zahl, Maß und Gewicht geordnet, die Welt, als Schöpfung Gottes, 
ist schön, die Natur ein einziger großer Lobgesang des Schöpfers. Das ließ sich aus 
Römer 1, 20 herausholen, während eine Rechtfertigung der Kunst als eines Menschen­
werkes angesichts Apostelgesch. 17, 29 nicht möglich war. Wenn die Vorstellung der 
Einheit und Allmacht des Schöpfers mit solcher Unbedingtheit festgehalten wurde, 
wie es durch Augustin geschah, dann war es möglich, die pythagoreische Welt, als die 
Welt Gottes in das neue christliche System einzubeziehen. An die Stelle der Seins- 
verdoppelung des Platonismus trat nun der Gegensatz von Gott und Welt: diesem 30 
Dualismus gegenüber aber war eine zwiefache Rechnungsablegung möglich. Als „Äuße­
res“ war die Welt ein μη or, als „Schöpfung“ 1 war sie ein unbeflecktes Werk der ewigen 
Weisheit.

Plotinisch hätte die Schönheit der Natur völlig unbestimmt als ein „Hindurch­
leuchten“ der geistigen Schönheit bezeichnet werden müssen. Aber wenn wir das plotini- 
sche Motiv des Hervorblitzens bei Augustinus wiederfinden, so hat es einen neuen Sinn. 
Wenn der menschliche Geist über sich selbst hinaussteigt, dann blitzt ihm aus dem 
inneren Wohnsitze die ewige Urzahl, die göttliche Weisheit selbst entgegen (K. Esch­
weiler, Die ästhetischen Elemente in der Religionsphilosophie des hl. Augustin. 1909, 
S. 47). Der vom Neuplatonismus ausgeschiedene Begriff der Symmetrie tritt wieder in 40 
die Schönheitslehre ein und wird der neuen, der christlichen Theodizee dienstbar. Fs 
liegt ein ganzes Programm der Ästhetik in den Worten der Augustinischen Schrift De 
ordine: „Erde und Himmel schauend nimmt er nichts mit Lust wahr als die Schönheit, 
und in der Schönheit die Gestalten, in den Gestalten aber die Abmessungen, und in den 
Abmessungen das Woh lverhältnis.“ („... terram coelumque collustrans sensit nihil aliud 
quam pulchritudinem sibi placere. et in pulchritudine figuras, in figuris dimensiones, 
in dimensionibus numeros.“ Eschweiler, S. 12 A. 1.) Plotin war von der sichtbaren 
Schönheit aufgestiegen zu dem Einen als der Quelle der Schönheit. Augustinus geht 
von der Vorstellung der höchsten Schönheit weiter zum Begriff der Schönheit, von da 
zum Begriff der Gestalt, von da zum Begriff der Abgemessenheit, von da zum Begriff 50 
des Wohlverhältnisses (Rhythmus) Er geht, geführt vom Begriff der Ordnung, den



c I. TEIL — ERSTER ABSCHNITT — III. AUGUSTINUS 31

Weg zurück zur Erscheinung. Allein wegen dieser Tat muß Augustinus zu den einfluß­
reichsten Gestaltern in der Geschichte der ästhetischen Wissenschaft gerechnet werden1).

Eine viel beachtete Definition Augustins (nach Cic. Tusc. 4, 31) lautet: Omnis 
enim corporis pulchritudo est partium congruentia cum quadam coloris suavitate. (de civ. 
dei 22, 19). Als Merkmale der Schönheit werden von ihm ferner aufgezählt: unitas, 
aequalitas, similtudo, convenientia (proportio), ordo. Er gebraucht wiederholt den Satz, 
daß die zusammengesetzte Schönheit als Ganzes schöner sei als im Teile (Eschweiler* 
S. 11). Gewiß ist das Allgemeingut der griechischen Ästhetik gewesen, aber es war 
durch den Neuplatonismus zerstört worden. Wir verdanken die Erhaltung des Maß- 

10 gedankens der ungewöhnlichen ästhetischen Begabung Augustins und seiner Erziehung 
durch die römische Rhetorik.

c) Summum bonum. Theodiizee.
Daß Augustinus das „ I Maß“ 1 der Welt vornehmlich in der Form des 

Rhythmus (numerus) findet, entspricht dem Dynamismus seines Wesens 
und Denkens, dem die Vorstellung einer ruhenden Substanz fremd ist. 
Sein ist bewegendes und bewegtes Leben. Gott ist wohl die unwandel­
bare Wahrheit (veritas incummutabilis), aber keine ruhende Wahrheit 
und kein ruhendes Sein, sondern lebendige Wahrheit und wahre Leben-

20 digkeit. Da jede Steigerung des Seins (Lebens) zugleich eine Steigerung 
der Vollkommenheit und der Seligkeit ist, denn Leben ist Vollkommen­
heit und Seligkeit, so fallen in Gott Sein und Wahrheit, Vollkommen­
heit und Seligkeit in höchster Steigerung zusammen. Unter diesem 
Gesichtspunkt heißt Gott das höchste Gut (summum bonum). Nach 
Wahrheit streben, sich Gott zuwenden, heißt zugleich nach Leben und 
Seligkeit verlangen. Das Verhältnis der Seele zu Gott als dem summum 
bonum ist das des Genusses, wobei „genießen“ soviel bedeutet wie um 
seiner selbst willen lieben, und von „gebrauchen“ ‘ zu unterscheiden ist 
(vgl. J. Bernhart, Augustinus. Ein Lesebuch. 1922, S. 144).

30 Wenn nun Formschwäche Seinsschwäche ist, und Formmangel Seins- 
mangel, Formsteigerung dagegen Seinssteigerung — dann ist Schönheit 
ein notwendiger Ausdruck der Stärke des Seins, dann ist Gott, das ens 
realissimum, wie man später sagte, auch die höchste Schönheit. „Du mein 
Vater, Du mein höchstes Gut, Du Schönheit über alle Schönheiten“* 
spricht Augustinus in den Konfessionen (Mi Pater summe bone, pulchri- 
tudo pulchrorum omnium. Conf. III, 6). Und an einer anderen Stelle: 
„Spät habe ich Dich geliebt, Du alte und neue Schönheit, spät habe ich 
Dich geliebt“ (Conf. X, 27). Unter diesem Gesichtswinkel ist „Schön- 
heit“6 ein Wort für die Vereinigung von Wahrheit, Vollkommenheit und

40 höchstem Lustgefühl im höchsten Sein. Sollte es nur ein Zufall sein, daß 
in der Beschreibung, die Augustinus von der Entrückung der Seele zu

!) Natürlich finden sich in Augustins Werken auch Stellen, die die neuplatonische 
Schönheitslehre mit ihrer Verdoppelung der Schönheit durchschimmern lassen. So 
Conf. X , 6, wo dem Licht und Klang und Duft der Natur eine Art Licht und Klang 
und Duft gegenübergestellt wird, die Gottes und des inneren Menschen ist. Oder wenn 
numeri carnales und numeri spirituales unterschieden werden. (Eschweiler, S. 13 A. 2.)



32 ÄSTHETIK C

Gott gibt, anscheinend zuerst jene Wendung auftaucht, die später bei 
Dante und in der Renaissance das Irrationale des Schönheitserlebnisses 
bezeichnet ? Als ein „ich weiß nicht was“ wird da die Schönheit ge­
schildert. Augustinus aber beschreibt als eine Erfahrung, daß er manch­
mal in einen fremdartigen Zustand versetzt werde und darin eine unnenn­
bare Süßigkeit empfinde (,,. . . du schickst mich in einen fremdartigen 
Zustand und in ich weiß nicht welche Süßigkeit. . .“ — ad nescio quam 
dulcedinem. Conf. X, 40).

Augustinus kennt die Schönheit als Gestalt, als Rhythmus und als 
summum bonum. Damit ist jedoch seine Ästhetik, die alles umfaßt, 10 
was das Altertum über das Schöne gedacht hat, noch nicht erschöpft. 
Die Vorstellung vom summum bonum als der Schönheit über alle Schön­
heiten, die emotionale Fassung des Wahrheitsbegrifls, das Hervortreten 
der Begriffe Liebe, Seligkeit, Licht — dies alles weist darauf hin, daß 
die letzten Impulse des Denkens Augustins doch immer wieder mit dem 
Neuplatonismus sich treffen. Besonders deutlich wird das angesichts 
des Gedankens der Theodizee. Im Plotinischen System war dieser 
Gedanke ohne Widerspruch möglich; Augustinus jedoch hatte den Nu- 
merusbegriff aufgenommen, er konnte nicht zugleich eine allgemeine 
Seinsordnung behaupten und sie leugnen, wie er es tun mußte, wenn er 20 
relativ unproportionierte, relativ rhythmuslose (innumerose) Teile der 
Schöpfung zuließ. Was soll unter einem Relativ-Rhythmischen vorgestellt 
werden ? Der Theodizeegedanke und der numerus- Gedanke schließen sich 
gegenseitig aus: entweder ist das Sein in sich selbst geordnet — oder es 
bedarf für gewisse Teile einer „Rechtfertigung“.

Das Ganze im Sinne Plotins ist nicht eine in Zahlenverhältnissen sich aussprechende 
Ordnung, sondern eine Symphonie aus verschiedenen Seinsintensitäten. Jeder Intensi­
tätsgrad entspricht einem gewissen Grade von Schönheit, da ja Sein nur hat, was Form 
hat. Das „Ganze“ ist hier also eine Harmonie stärkerer und schwächerer Schönheiten. 
Das einzelne Schöne ist sowohl schön als häßlich: das erstere soweit die Formtendenz 30 
gesiegt hat, das letztere soweit die Materie herrscht. Ohne Einschränkung schön ist 
ja nur der Geist. Bei der neuplatonischen Theodizee handelt es sich um die Vertei­
digung des Minderschönen, um die Rechtfertigung der schwächeren Seinsrolle. Der 
Theodizeegedanke ist hier vom Formgedanken unabtrennbar. Nichts, was überhaupt 
ist, ist schlecht an sich, sondern ist es nur im Vergleich mit dem Vollkommeneren. Im 
ganzen betrachtet, an seinem Orte ist es (relativ) gut (Enn. III. 2, 17). Das „Ganze“ 
im Sinne Plotins ist nicht ein Ordnungsganzes wie der pythagoreische Kosmos, son­
dern ein Ganzes der relativen Teilhabe. Nach der symmetrischen Anschauung da­
gegen gibt es in der Musik wie im Bau der Welt keine häßlichen, auch keine 
relativ häßlichen Stellen. Alles ist nm- durch seine Abgemessenheit unter sich und 40 
im Ganzen schön, aber es ist doch alles gleichmäßig schön. Dieses „Ganze“ ist 
kein malerisches Ganzes, das aus Licht und Schatten zusammengesetzt ist, und in dem 
der Schatten ebenso notwendig ist wie das Licht, sondern es ist ein substanzielles 
Ganzes, in dem alles die gleiche notwendige Beziehung zum „Ganzen“ hat.

Bei Augustinus hat der Theodizeegedanke einen anderen Sinn: wir kennen Gottes 
Pläne nicht, wir vermögen sein Werk nicht zu übersehen. Was uns als schärfster Mißton 
erklingt, kann von ihm her gesehen den Sinn unendlicher Schönheit in sich tragen. Mit 
der Vorstellung der Sünde und des Bösen zieht eine Antithetik in das Denken ein, die



C I. TEIL — ERST. ABSCHN. — IV.MITTELALTER U. RENAISSANCE 33

t tin völlig unbekannt ist. „Dem, der unterlegen ist, gefällt der Wettkampf nichtmehr, 
iE.d doch wäre dieser nicht schön, wenn es jenem nicht häßlich erginge.“4 (Nulli autem 
rvno ludi agonistici placent, sed tarnen cum ejus dedecore decori sunt. Eschweiler, S. 53 
\ 3.) Die ästhetische Dialektik, die hier zum Vorschein kommt, nimmt die grausamste 
- : rm an, sobald der Gedanke der Prädestination ins Spiel kommt. Die Zulassung des 
Ξ ien durch Gott wird, von hier aus gesehen, zu einem gleichsam ästhetisch zu lösenden 
Problem: selbst die Erschaffung der Bösen (Engel oder Menschen) hat im „Gedicht“ 
des Ganzen einen Sinn. (... atque ita ordinem saeculorum tamquam pulcherrimum carmen 
;: quibusdam quasi antithetis honestaret. Eschweiler, S. 51 A. 1.) Auch das Gleichnis vom 
Gemälde mit seinen schwarzen Stellen kehrt wieder (ib. A. 2), ja der Tod wird mit den 
Piusen in einer Deklamation verglichen (Eschweiler, S. 52 A. 3 u. 4). — Mit alledem ist 
der antike Kosmosgedanke und der pythagoreische Symmetriebegriff nicht vereinbar.

IV. MITTELALTER UND RENAISSANCE.

Der Unbekannte des 5. nachchristlichen Jahrhunderts, der unter dem 
wirkungsvollen Namen Dionysius Areopagita das neuplatonische System 
auf wenige einfache Formeln brachte und so dem Mittelalter überlieferte, 
hat die Geschichte der Ästhetik nachhaltig beeinflußt. Durch ihn vor­
nehmlich geht der neuplatonische Begriff des Schönen auf die folgenden 
Jahrhunderte über. Die Ästhetik des Mittelalters hat zwei Hauptquellen: 
neben Aristoteles, der die Kunstlehre bestimmt, hat es Augustinus und 
Dionysius für die Schönheitslehre. Kunstlehre und Schönheitslehre gehen 
völlig getrennt nebeneinander her (vgl. unten S. 65 f.). Eine „Kunst­
schönheit“ gibt es für das ganze Mittelalter nicht. Das Prädikat der 
Schönheit kommt lediglich Gott und seiner Schöpfung zu. Man denkt 
wie schon Chrysostomos dachte: „Wer verachtet nicht alle Schöpfungen 
der Kunst, wenn er in der Stille des Herzens früh die aufgehende Sonne 
bewundert . . (A. v. Humboldt, Kosmos II, S. 30). Wenn man im
9. Jahrhundert die sieben schönsten Dinge der Welt aufzählt, so nennt 
man das Himmelsgewölbe, Sonne und Mond, einen grünenden Frucht­
garten, das Meer, den Chor der Gläubigen und Gerechten und den 
rex pacificus. (F. von Bezold, Das Fortleben der antiken Götter im 
mittelalterlichen Humanismus. 1922. S. 35.)

Zwischen dem kleinasiatisch-afrikanisch-römischen Frühchristentum 
und dem hohen Mittelalter liegen 900 Jahre Geschichte. Auf der Höhe 
der Scholastik, in den Werken des Thomas von Aquino leuchtet, von 
einem reinen Spiegel zurückgeworfen, fast wieder etwas von hellenischem 
Schönheitsgefühl auf: so gewaltig ist der Umschwung der Dinge. „Der 
Herr selbst, heißt es bei Clemens von Alexandria, war seiner äußeren 
Gestalt nach ohne alle Schönheit.“ Thomas dagegen schreibt: „Not­
wendigerweise wird alles, was gut und edel im Geschaffenen ist, in Gott 
aufs beste und edelste sein müssen“ (vgl. M. Dvorak, Kunstgeschichte 
als Geistesgeschichte. 1924, S. 70 f.). Dort die alte Entgegensetzung von 
„innen“ und „außen“ , Seele und Fleisch, hier die aufs feinste ausge­
arbeitete Vorstellung einer Ordnung aller Werte, die in Gott gegründet 

Handb. d. Phil. I. C 3



34 ÄSTHETIK C

ist. Es scheint nicht unmöglich, das ganze theologisch-philosophische 
System des Thomas von Aquino unter dem Gesichtspunkt der Schönheit 
darzustellen. Denn alles ist gut, d. h. auf Gott hingeordnet. Aus dieser 
universalen Ordnung strömt ein Glanz, der als Freude Gottes gedeutet 
werden kann: Gott freut sich schlechthin aller Dinge, weil jedes mit 
seinem Wesen in tatsächlicher Übereinstimmung steht (Zit. a. a. O., 
S. 95). Nicht mehr leuchtet fremder Glanz erschreckend in die verfallene 
Welt {saeculum) — die Welt liegt vielmehr als geordnete Schöpfung im 
Lichte der Gnade.

a) Bonaventura und Ulrich von Straßburg.
Bonaventura verknüpft die neuplatonische Lichtmetaphysik mit 10 

dem Gegensatz von Sünde und Gnade. Die Dinge ordnen sich ent­
sprechend ihrer Gottebenbildlichkeit. Im Menschen, dem das Licht des 
Verstandes gegeben ist, ist die Ebenbildlichkeit am größten; durch 
die Gnade wird dieses Licht noch gesteigert. Das göttliche Licht ist 
die Grund- und Urform aller Dinge. „Nichts ist ohne das Licht, weil 
es Form ist, die Form aber das Sein gibt.“ (E. Lutz, die Ästhetik 
Bonaventuras. Festgabe für Clemens Baeumker, 1913, S. 209.) Der Gnade 
steht die Sünde gegenüber wie dem geschaffenen Lichte die Materie. 
Grund der Schönheit ist also die Form oder das Licht; diese beiden sind 
die Schönheit selber. Das Wahre, das Gute und das Schöne sind iden- 20 
tisch, jedoch ist das Gute als solches Gegenstand des appetitiven Ver­
mögens; schön ist es in Beziehung zur vis cognoscitiva (ib. S. 209f.).

Wie Bonaventura, so schöpfen Albert der Große, sein Schüler Ulrich von Straß­
burg und schließlich Thomas von Aquino aus der Abhandlung des Pseudo-Dionysius 
über die göttlichen Namen. Von Albert dem Großen stammt der für die Ästhetik des 
Mittelalters grundlegende Kommentar zu dieser Schrift (opusculum de bono et pulchro). 
Pseudo-Dionysius spricht von concinnitas und nitor (evagpovia xai aykuia), die beide 
dem Lichte gleichen, weil sie der höchsten Lichtquelle entspringen. Wie alles Gute 
aus der Gutheit Gottes, so entspringt alles Weise aus seiner Weisheit und alles Schöne 
aus seiner Schönheit. In der Teilnahme an seinem Wesen hält Gott alles zusammen 30 
durch die Liebe zu seiner eigenen Schönheit. (Nach M. Grabmann, Sitz.-Ber. der Bayer. 
Akad. d. Wiss. 1926, S. 60). Die Schönheit wird im Anschluß hieran von Ulrich von 
Straßburg als consonantia cum claritate definiert. „Wie das körperliche Licht die Ur­
sache der Schönheit aller Farben ist, so ist die luxformalis, das in den Formen leuch­
tende Licht, die Schönheit aller Formen“ (ib. S. 58 f.). — Ich sehe hierin einen Ver­
such, den bei Augustinus stehen gebliebenen Widerspruch zwischen dem universalen 
Ordnungsgedanken (consonantia) und der Lichtmetaphysik (claritas) aufzuheben. Die 
Symmetrie (consonantia) wird mit der claritas in einen notwendigen Zusammenhang 
gebracht. Das Licht der Form strahlt nur über ein solches Formiertes, das zu ihr in 
Proportion steht (ib. S. 35). Das Formlicht schwebt nur über den Dingen, die in ge- 40 
höriger Proportion sind.

b) Thomas von Aquino.
Durch Thomas wird der in Alberts Kommentar vollzogene Aus­

gleich zwischen dem Symmetrie-Gedanken und der Lichtmetaphysik mit



C I. TEIL — ERST. ABSCHN. — IV. MITTELALTER U. RENAISSANCE 35

dem Aristotelismus verschmolzen. Zum Begriff des Schönen gehören 
claritas und debita proportio. Proportioniertheit der Teile ist das Kenn­
zeichen der körperlichen Schönheit. (Pulchrum autem respicit virrt cognos- 
citivam: pulchra enirn dicuntur, quae visa placent. Unde pulchrum in debita 
proportione consistit, quia sensus delectatur in rebus debite proportionatis, 
sicut in sibi similibus. Nach Baumgartner in Überwegs Grundriß. II. 
1915, S. 503.) Obwohl es sich hier um die Schönheit der Erscheinungen 
handelt, ist die moderne Vorstellung einer bloß phänomenalen Schönheit 
fernzuhalten. Es handelt sich, dem antiken Maßbegriff entsprechend, 

io durchaus um ein objektives Schönsein. „Das sinnliche Wahrnehmungs­
vermögen ist hier nur eingeschaltet als Vermittlungsglied zwischen dem 
proportionierten Gegenstand und dem Menschen, der die Schönheit des 
Gegenstandes erkennt“ (H. Brinkmann, Zu Wesen und Form mittelalter­
licher Dichtung. 1928, S. 5).

Das Gute und das Schöne sind eins. Was gut ist, wird um seiner 
selbst willen angestrebt; was schön ist, muß erst der Form nach, die 
es gemäß dem Urbilde in Gottes Intellekt besitzt, erkannt werden, 
welche Erkenntnis sich durch Auge und Ohr vollzieht. Nur die eigent­
lichen Sinne der Erkenntnis (qui maxime cognoscitivi sunt), Gesicht und 

20 Gehör, kommen hier in Betracht: nur Gesehenes und Gehörtes kann schön 
genannt werden, nicht aber, was wir schmecken und riechen. Schön ist, 
was in der erkennenden Auffassung selbst gefällt (. . . pulchrum autem id, 
cuius ipsa apprehensio placet. Nach Baumgartner S. 502 f.).

In welcher Weise schließlich noch in der Summa Theologiae die Begriffe inte- 
gritas sive perfectio hinzugefügt und mit der Lehre vom Sohn und vom Vater ver­
bunden werden, gehört nicht mehr zu unserem Thema.

Max Dvorak hat versucht, einen Zusammenhang zwischen der Ästhetik der Hoch­
scholastik und der neuen Kunst der Gotik zu konstruieren (Kunstgeschichte als Geistes­
geschichte, S. 102 und passim). Ich halte weder eine subjektive noch eine objektive 

30 (unbewußte) Übereinstimmung für möglich. Es fehlt dazu an den Voraussetzungen: 
an einer selbständigen ästhetischen Reaktion und einer selbständigen ästhetischen Re­
flexion. Was schon innerhalb der Antike nicht gelingt, ästhetische Reflexion und Wandel 
der Stile in Übereinstimmung zu setzen, da die wichtigsten Gedankenmotive unverändert 
sich erhalten, das gelingt auch nicht im Mittelalter. Wohl prägt sich der gewaltige Um­
sturz, der im 13. Jahrhundert sich ereignet, auch in den Formen des Denkens aus, ebenso 
wie im Stil der gleichzeitigen Kunst. Aber nicht die ästhetischen Begriffe muß man be­
trachten, wenn man diesen Parallelismus erkennen will. Man muß sich an die meta­
physischen Zentralbegriffe wenden. In der ästhetischen Reflexion bleibt die antike 
Überlieferung vorherrschend. Eine Entsprechung zwischen der ästhetischen Theor ie 

40 und dem Stil der Kunst läßt sich erst von Alberti an feststellen.

c) Dante.

Dem Gehalt seines Werkes nach gehört Dante zum Mittelalter; dem 
Stile nach, in dem er diesen Gehalt ausprägt, ist er der erste Mensch 
einer neuen Zeit (vgl. unten S. 67 f.).

C 3*



36 ÄSTHETIK C

Die Metaphysik des Lichtes und der höchsten Liebe, die Ästhetik 
des summum bonum (wenn dieser Ausdruck erlaubt sein soll) ist in der 
göttlichen Komödie überall vorausgesetzt.

La divina bontä, che da se sperne 
Ogni livore, ardendo in se scintilla 
Si, che dispiega le bellezze eterne.

(Parad. VII, 64 ff.)

Luce intellettual piena d'arndre, 
Amor di vero ben pien di letizia, 
Letizia che trascende ogni dolzore. 10

(Parad. XXX , 40 ff.)

Wenn Dante in den theoretischen Schriften das ästhetische Problem 
streift, dann äußert er sich in Übereinstimmung mit der Scholastik. Aber 
er tut es nicht, ohne einen persönlichen Zusatz zu machen. Von der Seele 
sprechend sagt er, daß sie durch körperliche Organe handle, und dann 
richtig handle, wenn der Körper in allen seinen Teilen richtig und ange­
messen gebaut ist. „Und wenn er richtig und angemessen gebaut ist, 
dann ist er schön im Ganzen und in den Teilen; die gehörige Ordnung 
unserer Glieder erregt eine Lust von ich weiß nicht was für einer wunder­
baren Harmonie . . (E quando egli e bene ordinato e disposto, allora e 20
bello per tutto e per le parti; che Vordine debito delle nostre membra rende 
un piacere di non so che armonia mirabile . . . Convivio, c. 25).

d) Ficino. Lomazzo.
Nichts kann die Kontinuität zwischen Mittelalter und Renaissance 

in bezug auf die Lehre vom Schönen deutlicher machen als die Tatsache, 
daß noch Marsiglio Ficino einen Kommentar zu der Schrift des Dionysius 
über die göttlichen Namen verfaßt hat. Es will so gar nicht zu der her­
kömmlichen Auffassung der Renaissance passen, daß Ficino darin „mittel- 
alterlicher“‘ denkt als das Hochmittelalter, daß sein Begriff der Schönheit 
spiritualistischer, körperfeindlicher ist als der der Hochscholastik. Der 
Grund dafür ist einfach: Ficino ist extremer Neuplatoniker, die Hoch- 30 
scholastik dagegen steht unter dem Einfluß des Aristoteles. Der Aristote­
lismus aber erzieht zur Achtung der Sinnenwelt. , . . : i

Die Hochscholastik ist zu einer Ästhetik lediglich insoweit gekommen, 
als sie neuplatonisches Gedankengut aufgenommen hat. Von Aristoteles 
aus war für sie eine Ästhetik nicht zu gewinnen, weil es die Kunst (im 
engeren Sinne) als eigenes Seinsgebiet für den theoretischen Menschen 
des Mittelalters nicht gab. Zudem war die einzige Aristotelesstelle (Met. 
XII, 3; s. unten S. 51), die eine Anregung hätte geben können, durch 
Alberts Kommentar, der χαλήν durch bonum wiedergab, zugedeckt worden. 
(Nach Grabmann a. a. O. S. 31 f.). Die Feststellung Grabmanns, daß die 40



c I. TEIL — ERST. ABSCHN. — IV. MITTELALTER U. RENAISSANCE 37

späteren Aristoteles-Erklärer nominalistischer Richtung sich über die 
Schönheit geistiger und körperlicher Art wenig oder überhaupt nicht ge­
äußert haben (a. a. 0. S. 21) ist von geistesgeschichtlicher Tragweite. Sie 
bestätigt unsere These, daß die Gegenbewegung zur Metaphysik der 
Schönheit von Aristoteles ausgeht. Der „Nominalismus“ aber, der auch 
-im Ende des Mittelalters eine Ästhetik nicht hervorbringen konnte, weil 
üe Kunst noch immer nicht „Gegenstand“1 war, hat erst im 19. Jahr­
hundert die Ästhetik des Stilbegriffs erzeugt.

Die Gründung der Academia Platonica in Florenz (1470) durch Cosimo de’ Medici ist 
- i für die Geschichte der Ästhetik von nicht geringer Bedeutung. Ohne diese Gründung 

und die Werke, die aus ihr hervorgingen, wäre die alte Schönheitsmetaphysik unter dem 
neuen Ansturm des Aristotelismus im 16. Jahrhundert vielleicht begraben worden, und 
die Kunsttheorie hätte allein das Feld behauptet.

Gemistos Plethon und Marsiglio Ficino, die führenden Geister der „Akademie“ , 
sagen Platon, aber meinen Plotin, durch den nach ihrer Ansicht die Weisheit des Pytha­
goras und des Platon uns erst enthüllt worden sei. Ficino übersetzt Plotin ins Lateinische 
(Florenz 1492): mit dieser Tat beginnt jene Nachexistenz des Neuplatonismus, die in 
der Ästhetik der deutschen Klassik und in dem philosophischen System Hegels ihren 
späten Höhepunkt erreicht.

Die Bedeutung der Kommentare Ficinos zum Symposion, zum Phaidros und zu 
den Enneaden für die Geschichte der Schönheitstheorie ist von Panofsky erschlossen 
worden. (Zum folgenden: „Idea“ S. 28ff.) Es ist, dem Charakter des Neuplatonismus 
entsprechend, mehr ein priesterlicher als ein philosophischer Geist, der durch die 
florentinische „Akademie“ weht. Die Ideen sind als die „wahren Substanzen“ 1 dem 
Geiste Gottes immanent; die irdischen Dinge sind nur ihre Abbilder. Erkenntnis ist dem 
Menschen lediglich dadurch möglich geworden, daß seine Seele von ihrer überirdischen 
Präexistenz her Eindrücke der Ideen bewahrt, gleichsam Funken des göttlichen Urlichts, 
die beinahe erloschen sind, aber durch Lehre wieder zum Leuchten gebracht werden 
können. Der ästhetische Zug des neuplatonischen Systems macht sich geltend, wenn 

30 Ficino für diese Theorie des Erkennens vor allem auf die Erkenntnis des Schönen ver­
weist. Die dem Geiste eingeprägte Idee des Schönen setzt uns in Stand, das sichtbare 
Schöne zu erkennen und zu beurteilen. Was wir in dieser Erkenntnis genießen, der 
Triumph des tldog über die Materie, ist letztlich ein Sieg der göttlichen Vernunft. Daß 
die Schönheit wiederum als „ । Strahl“ vom Angesicht Gottes bezeichnet wird, ist selbst­
verständlich.

Ficino schließt sich an Plotin nicht nur der allgemeinen Stimmung nach aufs engste 
an, sondern auch in den Einzelheiten. Die Herrschaft der Form über die Materie wird 
von ihm auf die Formel gebracht: imperium formae super subiectum (Panofsky, Idea, 
S. 94). Da subiectum (-υποκείμενον) soviel wie Stoff (Materie) bedeutet, so ist dies die 

40 erste Formulierung der späteren klassischen Schönheits- und Kunsttheorie innerhalb 
der Neuzeit.

Im Symposionkommentar widerlegt Ficino in engstem Anschluß an Plotin die 
Meinung, daß die Schönheit in der Wohlordnung aller Teile bestehe. Die Vorstellung von 
dem einfachen, qualitativen Wesen der Schönheit, die allein der Lichtmetaphysik völlig 
entspricht, scheint hier die überlieferten Elemente der antiken Maßästhetik wieder aus­
schalten zu wollen. Allein der Plotiniker der Renaissance ist nicht gesonnen, die Maß­
ästhetik preiszugeben. Er ersinnt zur Rettung der Proportion eine Art „Schematismus“ : 
zwischen die unkörperliche Schönheit der Idee und die Schönheit der Körper schieben 
sich Mittelglieder ein (preparazioni incorporali), deren Charakteristik zu ermöglichen 
die Maßästhetik gut genug ist. Ziel der Untersuchung ist der Nachweis, daß die Schön- 

50 heit ein Geschenk von oben ist. Die der Schönheit eigentümlichen Maßbestimmungen



38 ÄSTHETIK C

werden zwar anerkannt, aber nur um als Beweismittel für den unkörperlichen Charakter 
der Schönheit zu figurieren. Vergleicht man diese neue Unterordnung des maßästheti­
schen Elementes mit der koordinierenden Einordnung desselben Elements in der 
Epoche der Hochscholastik, so läßt sich ein fanatischer Zug in jener nicht verkennen. 
Hier präludiert schon die Theologie einer Kirche, die nicht mehr die „katholische“, 
germanisch-romanische Kirche des Mittelalters ist. Die Theologie der Gegenreformation 
kündigt sich an. Man ist kaum überrascht, Ficino als wichtigste Quelle des Theoretikers 
der Kunst der Gegenreformation, des Manierismus, wiederzufinden. (Der Nachweis der 
Abhängigkeit Lomazzos von Ficino wurde durch Panofsky erbracht. Idea, S. 52 ff.)

Die Tendenz dieser neuen, gleichsam nicht mehr*naiven Metaphysik des Schönen 10 
geht dahin, die Symmetrie von einem höchsten Prinzip, d. h. von Gott abzuleiten. 
Charakteristischerweise äußert sich der neue Geist nicht sowohl positiv in einer neuen 
Bestimmung der Schönheit als vielmehr negativ in einer neuen Akzentuierung des neu­
platonischen Begriffs der Häßlichkeit. Für den aristotelisch-scholastisch eingestellten 
Zuccaro (vgl. unten S. 78f.) ist die Materie ein „durchaus geeignetes und willfähriges 
Substrat der Idee“, sei es der menschlichen des Künstlers oder der göttlichen. Bei den 
neuplatonischen Theoretikern des Manierismus dagegen erscheint die Materie als ein 
widerstandleistendes Prinzip des Bösen und Häßlichen. „Die prava disposizione della 
materia ist es nunmehr, die die Fehler oder Irrtümer der natürlichen Erscheinung ver­
ursacht, und dem Künstler wird nun die Aufgabe, als ein ,Verwalter der göttlichen 20 
Gnade4, wie es bei einem dieser Autoren geradezu heißt, die Naturdinge auf ihren 
ursprünglichen, von ihrem ewigen Schöpfer beabsichtigten Zustand zurückzuführen“ 
(Panofsky, Idea, S. 53).

Die Theologisierung des Schönheitsbegriffs äußert sich zugleich in der Form einer 
Theologisierung des Künstlerberufs. Die Tätigkeit des Künstlers wird als ein Kampf 
gegen die „Materie“ gedeutet — der Künstler wird ein Kollege des Priesters. Er hat 
gewissermaßen die Materie zu beschwören, und aus ihr das Urbild wieder herauszu­
zaubern, das sie aufgenommen hat, und gleichsam nur widerwillig wieder hergibt. 
Formal liegt die nämliche Synthese vor zwischen dem Begriff der Kunst und dem Begriff 
der Schönheit, die auf einer anderen Ebene von Zuccaro und Bellori vollbracht wird 30 
(vgl. unten S. 83). Die Idee der Schönheit, die jahrhundertelang im wesentlichen un­
abhängig von der Theorie der Kunst geblieben war, wird nun zum Hauptinhalt der 
Kunstlehre. G. P. Lomazzo vollbringt die Synthese (Trattato dell’ arte della pit- 
tura, scoltura et architettura. 1585. Idea del Tempio della pittura. 1590). Vorsichtig 
und mit weiser Zurückhaltung hatte in der Frührenaissance Alberti den Begriff der 
Schönheit in eine Beziehung zur Kunst gesetzt. Jetzt wird durch Lomazzo in letzter 
Konsequenz des Neuplatonismus die Kunst von der Idee der Schönheit verschlungen. 
„Ficino, sagt Panofsky, hatte sich in seinen Schriften wohl um die Schönheit, nicht 
aber um die Kunst gekümmert, und die Kunsttheorie hatte sich bisher nicht um Ficino 
gekümmert — nun aber stehen wir vor der geistesgeschichtlich denkwürdigen Tatsache, 40 
daß die mystisch-pneumatologische Schönheitslehre des Florentiner Neuplatonismus, 
nach dem Verlauf eines vollen Jahrhunderts, als manieristische Kunstmetaphysik 
wiederaufersteht“ (Idea, S. 55). Diese Tatsache ist weniger auffallend als Panofsky 
anzunehmen scheint. Die Annäherung und Abstoßung zwischen Schönheitsmetaphysik 
und Kunsttheorie ist -vielmehr das geheime Gesetz, das der Ästhetik als Geistesge­
schichte in der Vergangenheit zugrunde liegt.

e) Bruno.
Nicht der Geist der Renaissance schlechthin, wohl aber der der neu­

platonischen Richtung innerhalb der italienischen Renaissance verdichtet 
sich in der Person und in der Wirkung Giordano Brunos. Die Stellung 
dieses Mannes zwischen Mittelalter und Neuzeit, zwischen der florenti- 50



C I. TEIL — ERST. ABSCHN. — IV. MITTELALTER U. RENAISSANCE 39

nischen Akademie, ihrem Plotinismus und Kabbalismus auf der einen 
Seite, der Natur ansicht der Neuzeit und dem wiedererweckten Aristote- 
lismus auf der andern ist eine höchst bedeutende. Weit über sein Jahr­
hundert hinaus wirkt Bruno auf den deutschen Idealismus ein. Den stärk­
sten Einfluß hat er als ästhetischer Denker ausgeübt.

Das im Mittelalter nicht vorhandene Problem der „schönen“ Kunst 
wird im 14. Jahrhundert wenigstens gesehen. Die Ästhetiker der Re­
naissance denken freilich noch nicht daran, die Kunst als eine bloße Ver­
wirklichung der Schönheit aufzufassen. Sie bleiben bei der Vorstellung 

io einer gewissen Beziehung zwischen Kunst und Schönheit stehen, und 
darin liegt ihre Weisheit. In der der Renaissance folgenden Epoche wird 
das abgemessene Verhältnis zwischen beiden gelöst, die Schönheit wirft 
sich zum Herren der Kunst auf. Diese wird zunächst, bei den Ästhetikern 
des Manierismus, zur demütigen Dienerin der Schönheit; bei Giordano 
Bruno dagegen tritt die künstlerische Tätigkeit, universal aufgefaßt, in 
den Mittelpunkt, empfängt jedoch allen Sinn und Gehalt durch den 
Schönheitsbegriff. Bruno führt die im Neuplatonismus angelegte Mög­
lichkeit durch, die Metaphysik des Einen und Schönen von dem aristo­
telischen Begriff der Tvoirjaic, aus zu interpretieren.

20 Bruno ist der Philosoph des „Lebens“ im Sinne Plotins, d. h. der 
Philosoph der Seele und des Geistes. Er läßt jedoch das „Eine“ in die 
Welt sich ergießen und zur Weltseele aufschwellen. (Geschichtlich be­
trachtet ein Wiedererwachen des von Plotin überwundenen stoischen 
Immanenzgedankens.) Wie sehr er dabei Neuplatoniker bleibt, ist aus 
seiner Stellung zum Begriff der Symmetrie zu erkennen. Die uralte Lehre 
von der Maßnorm wird von ihm einmal als dem Orpheus zugehörig er­
wähnt, der die universale Vernunft (T intelletto universale) das „Weltauge“ 
nenne, „weil sie alle Dinge der Natur innen und außen sieht, damit alles 
nicht nur innerlich, sondern auch äußerlich sich in der ihm eigentümlichen 

30 Symmetrie erzeuge und erhalte“ (De la causa, 2. Dial. Op. it. I, S. 174).
Plotin, heißt es weiter, nenne sie den Vater oder den ersten Erzeuger. 
Von Bruno selbst aber werde sie der „innere Künstler“ (artefice interno) 
genannt. — Wir sollen uns den inneren Künstler also wohl zugleich als 
äußeren Künstler vorstellen. Dieser Forderung entspricht jedoch die 
Durchführung des Gedankens nicht. Ganz wie bei Plotin tritt die innere 
Formkraft beherrschend hervor. Um Festigkeit und Bestand zu haben, 
heißt es im Vorwort der Eroici furori, müssen alle Dinge des Universums 
Gewicht, Zahl, Ordnung und Maß haben, damit sie mit Gerechtigkeit 
und Vernunft verwaltet und regiert werden können (Op. it. II, S. 290). 

40 Das Universum unterliegt dem Gesetz der Adrastea (eine plotinische 
Wendung), und nur diejenigen vermögen der „geistigen Sonne“ sich 
zu nahen, die mit der göttlichen inneren Harmonie und der Symmetrie 
der Gesetze, die allen Dingen innewohnt, sich in Einklang setzen (ib. 
S. 334). Daß dies lediglich eine rhetorische Einfügung des Begriffs der



ÄSTHETIK Cio

Symmetrie in dasjenige System bedeutet, das ihm seinen eigentlichen 
Wert genommen hat, wird durch die Fortführung klar erwiesen. Alle 
heroisch und nicht bloß animalisch Liebenden haben die Gottheit zum 
Gegenstand (ihrer Liebe), streben zur göttlichen Schönheit, die sich zu­
nächst den Seelen mitteilt und in ihnen widerstrahlt (risplende); von ihnen 
aus, besser durch sie teilt sie sich erst den Körpern mit. Daher kommt es, 
daß das richtige Gefühl (Γ affetto ben formato) die körperliche Schönheit 
nur so weit liebt, als sie Anzeichen (indice) der Schönheit des Geistes ist. 
„Es ist immer eine gewisse Geistigkeit, die wir in ihm erblicken, was uns 
am Körper anzieht; ihr Name aber ist Schönheit. Diese besteht nicht in 10 
größeren oder geringeren Abmessungen, nicht in bestimmten Farben 
oder Formen, sondern in einer gewissen Harmonie und in einem Zu­
sammenklang der Glieder und der Farben.“1 (Anzi quello che n’innamora 
del corpo, e una certa spiritualitä, che veggiamo in esso, la qual si chiama 
bellezza; la qual non consiste nelle dimensioni maggiori o minori, non nelli 
determinati colori o forme, ma in certa armonia e consonanza de membri 
e colori. ib. S. 336.) Es werde dies bewiesen durch die Verwandtschaft 
des Geistes mit den schärfer und durchdringender wahrnehmenden Sinnes­
organen.

Wir sehen hier denselben Versuch unternommen, den wir bei Ficino fanden. Es 20 
handelt sich darum, unter Festhaltung des plotinischen Begriffs der „inneren Form“ 
der äußeren Form eine gewisse Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Dieser Versuch muß 
an der unausweichlichen Dialektik des einmal angenommenen Gegensatzes von „außen“ 
lind „innen“ immer wieder scheitern. Seinen terminologischen Ausdruck findet dieses 
Scheitern in der Ersetzung des klaren Symmetriebegriffs durch die gänzlich unbestimmt 
bleibenden Begriffe armonia und consonanza.

Die Vermischung platonischer und aristotelischer Begriffe, diefürden Neuplatonismus 
so charakteristisch ist, hat vielleicht niemals einen bündigeren Ausdruck gefunden als 
in den Worten Brunos: die Form verbindet sich mit der Materie des Universums in der 
Weise, „daß die Natur des Körpers, die an sich nicht schön ist, soweit sie vermag an der 30 
Schönheit teilnimmt, insofern es ja keine Schönheit gibt, die nicht in einem gewissen 
Ansehen (specie) oder einer Form bestünde, und keine Form, die nicht von der Seele 
hervorgebracht wäre“ . Und zwar tragen die Formen aller Dinge die Form der Seele 
an sich, alle Dinge sind also beseelt (animato). (De la causa, 2. Dial. I, S. 179.) Daraus 
folgt, obwohl es nicht ausgesprochen wird, daß auch alle Dinge in irgendeinem Grade 
schön sind. — Das aristotelische Prinzip der Form wird mit dem platonischen Prinzip 
der Idee verbunden, und daraus entsteht der ästhetische Idealismus. Der Geist (spirito) 
ist die wahre Wirklichkeit (atto) und die wahre Form aller Dinge; die Seele (anima) ist 
der Materie vorgesetzt und herrscht (signoreggia) in dem Zusammengesetzten, sie be­
wirkt die Verbindung und den Bestand der Teile (ib. S. 183). Wir haben also, so faßt 40 
Bruno zusammen, ein inneres Formprinzip (principio intrinseco formale), das ewig und 
für sich bestehend ist. Nur Sophisten halten die Substanz für vergänglich, weil sie fälsch­
lich Substanz nennen, was aus der Zusammensetzung hervorgeht. Aber das ist nur ein 
Akzidens, das sich in nichts auflöst. Sie sagen, das sei wahrhaft der Mensch, was aus der 
Zusammensetzung hervorgeht, das sei wahrhaft die Seele, was entweder die Vollkom­
menheit oder die Energie (Entelechie) des lebenden Körpers ist, oder gar nur eine Sache, 
die aus einer bestimmten Symmetrie (certa simmetria) der Leibesbeschaffenheit (com- 
plessione) und der Glieder hervorgeht (ib. S. 184).



C I. TEIL — ERST. ABSCHN. — IV. MITTELALTER U. RENAISSANCE 41

Alles wird auf die Entgegensetzung einer unfaßbaren Seele und eines 
beseelten Gefüges zugespitzt. D aß die Seele kein Maß hat, dieser 
Grundgedanke alles entgrenzenden Denkens erfährt am Schlüsse des 
Dialogs eine geistreiche Formulierung. Welt, Seele und Gottheit sind 
ganz gegenwärtig im ganzen und in jedem Teil. Dies hat man sich nicht 
körperlich und räumlich (corporalmente e dimensionalmente) vorzustellen, 
sondern in der Weise, wie eine Stimme ganz in einem ganzen Zimmer ist 
(tutta in tutta una stanza) und in jedem Teil desselben, denn man versteht 
sie überall ganz. So werden die Worte, die ich jetzt spreche, ganz von 

10 allen verstanden — das Wortspiel mit tutto und tutti geht unübersetzbar 
weiter — auch wenn tausend anwesend wären; und wenn meine Stimme 
die ganze Welt erreichen könnte, wäre sie als ganze für das Ganze da 
(ib. S. 189). — Mag die geheimnisvolle Gegenwart des Lautes immerhin 
schon von Plotin zu dem Nachweis verwendet worden sein, daß die Seele 
ein Ganzes in sich selbst ist und doch zugleich in vielen erscheint (Enn. 
VI, 4, 12) — die Art, wie der Gedanke hier durch Bruno verwendet wird, 
zeigt eine Zuspitzung an. Das Vorgefühl von der Auflösung jeder auch 
nur phänomenal-symmetrischen sichtbaren Gestalt durch Manierismus 
und Hochbarock, die Ahnung der großen Jahrhunderte der Musik, die 

20 im Anzuge sind, scheint in dieser Zuspitzung enthalten. Nichts kann dem 
klaren körperlichen Gegenwartsbewußtsein und dem Maßgefühl der Re­
naissance mehr widersprechen als dieser Schluß des Dialogs mit seiner 
intensiven Vergegenwärtigung der geheimnisvollen Allgegenwart des kör­
perlosen Tons.

Das Universum ist eins, unendlich, unbeweglich; es bewegt sich nicht 
von Ort zu Ort (localmente), weil es nichts außer sich hat, wohin es sich 
begeben könnte, da es eben alles ist. Es kann nicht kleiner oder größer 
werden, denn es ist unendlich; dem Unendlichen kann weder etwas hin­
zugefügt, noch kann von ihm etwas weggenommen werden, denn das 

30 Unendliche hat nicht Teile, deren Verhältnis zueinander bestimmt wer­
den könnte (per cid che lo infinito non ha parti proporzionabili. 5. Dial. I., 
S. 239). — Das formzersprengende Denken erre icht in diesen Sätzen den 
Höhepunkt. Sie sind der Inbegriff der „Philosophie“ eines mehr litera­
risch als philosophisch gerichteten Mannes. Hier zum ersten Male finden 
wir den modernen Typus des Priesters ohne Kirche rein ausgebildet. 
Philosophie, von der Theologie inspiriert, der Begriff des „unendlichen“ 
Lebens und des „absoluten“ ' Geistes: es ist das Vorspiel des deutschen 
Idealismus und der modernen Lebensphilosophie. Was der geniale Literat 
Bruno vorträgt, ist echte Philosophie des Lebens: nie kann das Unend- 

40 liche von einer Form ^ ingefangen und gehalten werden, es ist Einheit 
schlechthin, es hat keine vergleichbaren Teile. Von der Renaissance war 
die Schönheit in die „Vergleichlichkeit“ gesetzt worden (Dürer). An der 
Schwelle des Barock sieht Bruno das Wesen der Schönheit in der Unver- 
gleichlichkeit.



42 ÄSTHETIK C

Ein Schriftsteller, der den Begriff des Einen, des Unendlichen, der 
Seele, der inneren Form verstanden hatte, muß im 16. Jahrhundert not­
wendig zum Verkünder des Genies werden. Unmittelbaren Anlaß gibt 
der neue Aristotelismus: die „Poetik“ wird übersetzt und kommentiert, 
Scaligers Poetik ist 1561 erschienen. „D a gibt es Regulisten (regolisti) 
der Poesie, heißt es im ersten Dialog der Eroici furori, die mit Mühe und 
Not gerade noch Homer als Dichter durchlassen, von denen aber ein 
Virgil, Ovid, Martial, Hesiod, Lucrez und noch viele andere unter die 
Zahl der Reimschmiede (versificatori) versetzt werden, weil sie sie alle 
an den Regeln der aristotelischen Poetik messen.“1 Diese „Bestien“ 1 über- 10 
sehen ganz die Einzigartigkeit und Unvergleichlichkeit des „heroischen“ 1 
Dichters. Homer war in seiner (angeborenen) Art (nel suo geno) nicht ein 
Dichter, der von Regeln abgehangen hätte, er ist vielmehr die Ursache 
der Regeln (e causa delle regele); Regeln mögen für jene gut sein, die sich 
mehr geeignet fühlen nachzuahmen als zu erfinden. Sie sind auch nur 
von einem gesammelt worden, der nicht selber Dichter von irgendeinem 
Charakter (sorte) war, sondern es nur verstanden hat, die Regeln dieses 
einen Charakters (nämlich des homerischen) zu sammeln, zum Gebrauch 
für einen, der nicht ein anderer Dichter werden wollte, sondern einer wie 
Homer; der nicht der eigenen Muse folgte, sondern als Affe der Muse 20 
eines ändern (scimia de la musa altrui) auftrat (II, S. 310).

Das Schimpfwort des Mittelalters für den Künstler war, er sei der Affe der Natur 
(vgl. unten S. 61). Die ausgehende Renaissance, die den Künstler in seinem Stolze ge­
sehen hat, prägt das neue Schimpfwort vom „Affen der Muse eines ändern“ . Klarer und 
entschiedener ist das Verhältnis des Genies zu den Regeln auch später nicht geschildert 
worden. (Freilich sagt Bruno kaum etwas, das nicht auch schon der Verfasser von 
Tifoi vipovg gewußt hätte.) Scaliger, der den Poeten einen „anderen Gott“ (alter deus) 
nennt, ist von ganz anderen Voraussetzungen her zu einer ähnlichen Begriffsbestim­
mung des Künstlers gelangt.

Nicht zufällig erreicht das entgrenzende Denken in der Erfassung der Eigenart des 30 
Genius einen Höhepunkt: „Du schließest ganz richtig, daß die Poesie nicht von den 
Regeln geboren wird, es sei denn in Hinsicht auf nebensächliche Äußerlichkeiten. Viel­
mehr leiten sich die Regeln von der Poesie ab: und deshalb gibt es ebensoviele Gattungen 
und Arten (geni e specie) wahrer Regeln, als es Gattungen und Arten wahrer Poeten 
gibt.“ „Woran werden dann aber die wahren Poeten erkannt ?“ frägt der Mitunterredner. 
„Am Gesang der Verse; außerdem daran, daß dieser Gesang uns entzückt oder belehrt, 
oder belehrt und entzückt zugleich“1 (II, S. 310 f.).

In dem Gegensatz Poet-Versificator tritt noch einmal der Gegensatz zwischen der 
„inneren Form“ und den „Proportionen“ vor uns hin. Die Ebene der grundsätzlichen 
Entscheidungen freilich ist jetzt verlassen. Die neue Erkenntnis trägt empirisch-psycho- 40 
logischen Charakter; es läuft lediglich auf eine Rechtfertigung der Mannigfaltigkeit 
menschlicher Anlagen und Begabungen hinaus. Die abschließende Formel ist, daß es 
ebensoviele Arten Dichter gibt und geben kann, als es gibt und geben kann menschliche 
Weisen zu empfinden und zu erfinden“ (che sono e possono essere tante sorte de poeti. 
quante possono essere e sono moniere de sentimenli ed invenzioni umane. II, S. 311).

Litera1tuar. Zur „Lichtmetaphysik“ im Mittelalter: Cl.Baeumkeri, Witelo.1908. 
S. 357—514. M. Grab mann, Des Ulrich Engelberti von Straßburg O. Pr. (f 1277) Ab­
handlung Depulchro. Sitz.-Ber.München, Phil.-hist.Kl. 1926. 5.Abhdl. H. Janitschek,



C I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — I. ARISTOTELES 43

Die Kunstlehre Dantes und Giottos Kunst. 1892. E. Panofsky, „Idea“, 1924. 
K. Borinski, s. oben S. 17. Julius Schlosser, Die Kunsttheorie. 1924. Über 
Lomazzos Trattato dell’ arte della pittura, scultura et archittetura (1585) vgl. 
K. Birch-Hirschfeld, Die Lehre von der Malerei. G. Bruno. Opere italiane. 
Her. v. Gentile. 1907f.

ZWEITER ABSCHNITT: DER BEGRIFF DER KUNST.

I. ARISTOTELES.
Nicht eine Lehre von der Schönheit, sondern eine Lehre von der 

Kunst hat Aristoteles begründet. Dieser Kunstlehre ist nicht das glän­
zende Schicksal der platonischen Schönheitsmetaphysik beschieden ge­
wesen. Es liegt in der Natur der aristotelischen Fragestellung, daß sie 

to weniger leicht zugänglich ist, daß sie vor allem von den Schwärmern 
nicht verstanden werden kann, die sich Platon, der daran unschuldig 
ist, so gern angehängt haben. Es fehlt der Kunstlehre der begeisterte 
¿Madoc. Nicht weil sie „nüchtern“ wäre: richtig behandelt führt sie wie 
jede philosophische Wissenschaft zur Erkenntnis des Seins.

Aristoteles hat nicht nur eine allgemeine Lehre vom Sein und eine 
Lehre vom Handeln ausgebildet, sondern auch eine Lehre von der Kunst, 
das Wort im umfassendsten Sinne genommen. Über der äußerlichen, 
dem Inhalt der Lehrschriften folgenden Einteilung in Physik, Meta­
physik, Ethik und Logik hat man die von Aristoteles an gewichtigen 

20 Stellen selbst erwähnte und gut begründete Einteilung der Wissenschaf­
ten in praktische, poietische und theoretische (¿mtrTfjfwj noaxTix^, noiij- 
11X7/. ¿Ieooq^tixti) mit Unrecht zurückgesetzt (Met. V, 2; 1026; in anderer 
Reihenfolge Top. VIII, 1, 156). Für die poietische Wissenschaft sind nur 
die Grundlinien bei Aristoteles gezogen. Die Intention ist erkennbar, 
die Ausführung fehlt. Auch machen sich die Lücken der Überlieferung 
hier schmerzlich fühlbar. Trotzdem ist die Wirkung der Philosophie der 
noiijGic eine gewaltige gewesen. Durch die Jahrhunderte hindurch zieht 
sich die Spur dieser Philosophie, die in ihrer Einheitlichkeit weniger leicht 
erkennbar ist als die Metaphysik des Schönen, ihrer Bedeutung für das 

30 wissenschaftliche Erkennen nach jedoch jene überragt.
Zu warnen ist vor dem tausendmal vergeblich wiederholten Versuch, die aristote­

lische Kunstlehre im engeren Sinne aus den Resten der Poetik zu gewinnen. Nur wenn 
verstanden ist, was Kunst überhaupt bei Aristoteles bedeutet, kann versucht werden, 
die erhaltenen Ausführungen über die Dichtkunst zu deuten. Für die Kunstphilosophie 
des Aristoteles grundlegend sind die Physik, die Metaphysik, die Politik und die Rheto­
rik. Dabei ist die Politik von besonderer Wichtigkeit, besonders in ihrem ersten, dritten 
und achten Buche.

Es muß ferner auf die Verfehltheit des Unternehmens ausdrücklich aufmerksam 
gemacht werden, die bei Aristoteles fehlende Abgrenzung zwischen der Kunst überhaupt 

40 und dem, was spätere Zeiten „schöne Kunst“ genannt haben, also zwischen der Kunst 
im weiteren und im engeren Sinne, dadurch zu erschleichen, daß man die spätere Lehre 
einfach für aristotelisch ausgibt. Für eine solche Unterschiebung fehlt auch die kleinste



44 ÄSTHETIK C

Stütze in der aristotelischen Terminologie. (Dieser Nachweis wurde erbracht durch das 
Buch von A. Döring: Die Kunstlehre des Aristoteles. 1876.) Es verrät sich in der Er­
findung einer aristotelischen „schönen Kunst“ die der Geschichte des ästhetischen 
Problems gänzlich unangemessene Vorstellung, daß die Ästhetik uns schon aus dem 
Altertum lediglich als eine „Phi l osophie des Schönen“ überliefert sei, während doch 
kein anderer als Aristoteles der Inaugurator einer mächtigen Gegenströmung ist.

Im höchsten Grade unwahrscheinlich ist es, daß sich unter den verloren gegangenen 
Schriften des Aristoteles auch eine Untersuchung über das Schöne befunden habe. 
Denn Aristoteles hat wohl die Natur, die Seele, den Staat, das menschliche Handeln, 
die Formen der Rede und des Denkens, der Dichtkunst und des Seins überhaupt unter- 10 
sucht, niemals aber hat er „das Logische“ oder „das Seelische“ oder „das Politische“ 
zum Gegenstand einer Untersuchung gemacht. Ebensowenig hätte das mit „dem 
Schönen“ geschehen können, dessen Begriff für die platonische Philosophie so bezeich­
nend ist. Die Stelle des Systems, an welcher man eine Lehre vom Schönen suchen zu 
müssen glaubt, ist durch den Begriff Kunst schon besetzt. Wie es nicht möglich ist. mit 
der Methode des Aristoteles den Begriff „des Schönen“ zu denken, so ist es nicht mög­
lich, dem Begriff der Kunst in Platons System eine Stelle der Art zu geben, wie es in 
der oben angeführten Einteilung durch Aristoteles geschieht. Die „metaphysische“ 
Unterscheidung zwischen den οντα und dem όντως ον verschlingt alle anderen möglichen 
Unterscheidungen. Im Bereiche des όντως ον gibt es keine Seinsunterschiede, im Bereiche 20 
der οντα lohnt es sich nicht, welche zu machen. Weder aus Platons noch aus Plotins 
Schule ist eine Poetik oder eine Kunsttheorie hervorgegangen. Unter der Perspektive 
der Philosophie des Schönen bezöge sich eine solche Theorie nur auf ein „Äußeres“ . Das 
Äußere aber erscheint hier als belanglos und zufällig. Nur wenn man es nicht mit dem 
Makel der Zufälligkeit behaftet sieht, kann man es einer Theorie für würdig und fähig 
erachten.

Der Verlauf kann also nicht in der Weise vorgestellt werden: Platon hat die Idee 
des Schönen entdeckt, Aristoteles hat sich, künstlerisch weniger begabt und seiner 
„empirischen“ 1 Richtung entsprechend, für die Metaphysik des Schönen nicht inter­
essiert, oder aber es ist eine Abhandlung von ihm darüber verloren gegangen. Erst durch 30 
Plotin sei dann die Philosophie des Schönen fest gegründet worden, und seitdem sei 
die Ästhetik dagegen gesichert, in positivistische und naturalistische Lehren zu ver­
fallen. Durch die neuplatonische Philosophie sei der schöpferische Geist des Künstlers, 
die belebende Seele in ihr Recht eingesetzt worden. So wenig wie der Baum zugleich 
Blüten und Früchte trage, ebensowenig, meint F. Koch im Sinne der bisherigen Auf­
fassung, dürfe man von Plotin die Bestimmung des „Technischen“ der inneren Form 
verlangen (F. Koch, Goethe und Plotin. 1925, S. 139).

Diesem Schema: neuplatonische Innerlichkeit auf der einen Seite, Äußerlichkeit 
einer formalen Kunsttheorie auf der ändern liegt nichts anderes als die neuplatonische 
Philosophie selbst zugrunde. Es ist jedoch nicht fruchtbar, mit Wertunterscheidungen 40 
wie „innerlich“ und „äußerlich“ zu definieren. Plotin ist kein „innerlicherer“ Kunst­
philosoph als Aristoteles, sondern Aristoteles ist ein wissenschaftlicher Philosoph, 
Plotin aber ist ein Lehrer der Erlösung. Nicht um verschiedene psychologische Ver­
haltungsweisen handelt es sich hier, sondern um philosophische Methoden. Der Gegen­
satz eines entgrenzenden und eines formanalytischen Denkens, wie er uns in unübertreff­
licher Anschaulichkeit in Plotin und in Aristoteles entgegentritt, hat durch zwei Jahr­
tausende hindurch seine Aktualität nicht verloren. — Weder im Altertum noch in der 
neueren Zeit hat sich neuplatonisches Denken jemals der Kunsttheorie zugewendet. 
Theorie der Kunst ist eben etwas anderes als Bestimmung der zur inneren Form ge­
hörigen Technik. In der Trennung von „Technik“ und „innerer Form“ liegt schon eine 50 
Theorie, und zwar diejenige Theorie der Kunst, die der Metaphysik des „Schönen“ ent­
spricht. In eben dieser Theorie liegt die schwerste aller Gefahren für eine Erkenntnis 
der Kunst verborgen: sie ist es, die mit Notwendigkeit dahin führt, daß auf dem Wege 
der „Vergeistigung“ und „Verinnerlichung“ 1 das wirkliche Kunstwerk in seelenhafte



c I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — I. ARISTOTELES 45

Form und technische Erscheinung auseinander gerissen wird. Hierauf ist die Unfrucht­
barkeit aller neuplatonischen Begriffe in bezug auf die Kunsterkenntnis gegründet. 
Niemals hat ein Platoniker sich den Formen des Kunstwerks und dem Problem der 
Kunstgeschichte zugewendet; und wenn Goethe und Schiller aus ihrer neuplatonischen 
Gedankenwelt heraus sich einmal dem wirklichen Kunstwerk zuwandten, dann vergaßen 
sie ihre metaphysischen Formeln und griffen zum Aristoteles.

Zwischen der Metaphysik des Schönen und der Theorie der Kunst be­
steht ein Antagonismus, der in die Tiefe des philosophischen Problems 
überhaupt hinabreicht. Es ist vollkommen richtig, wenn ein neuerer

10 Ästhetiker sagt: jemand könnte ein vollständiges System der Ästhetik 
aufstellen, ohne von dem Dasein einer Dichtkunst, einer Musik, einer 
Malerei zu wissen (M. Dessoir, Ästhetik und Allgemeine Kunstwissen­
schaft, 2. Aufl. 1923, S. 591). Der Neuplatonismus hat das Ästhetische 
verselbständigt und eben dadurch den kunstwissenschaftlichen Positivis­
mus überhaupt erst in die Philosophie gebracht. Indem an dem einen 
Pol die innere Form sich bildet, bildet an dem ändern sich die reine 
„Technik“ 1 . Unzulässig ist es, diese Vorstellung der „äußeren Form“ ‘ nun 
denjenigen zu unterstellen, die in der Metaphysik des „Schönen“6 nicht 
die Lösung des ästhetischen Problems zu erkennen vermögen.

20 Die überlieferte Ansicht von der ausschließlichen Bedeutung Platons 
für die Geschichte des ästhetischen Problems ist um so unvernünftiger, 
als gerade die „platonisierende“ 1 Philosophie Plotins den wichtigen Ge­
danken der Form (είδος) Aristoteles entnommen hat. Plotin setzt die Be­
griffe είδος (μορφή) und ΰλη dem heißen Klima der Ideenlehre aus und 
gewinnt so aus aristotelischen Gedankenkeimen ein dem griechischen 
Genius widersprechendes System, das durch die Mystik, mit dem es die 
Begriffe der Form und der Formung umgab, auf die Phantasie der christ­
lichen Jahrtausende einzuwirken vermochte. Stimmungselemente konnte 
Plotin den platonischen Schriften entlehnen, die konstruktiven Begriffe

30 entnahm er dem Aristoteles. Und nur deshalb konnte er sie so verwenden, 
wie er es getan hat, weil sie von ihrem Ursprung her zu einem Verständ­
nis des Seins als Gestalt gehören. Daß Aristoteles der erste große 
Denker des Organismus ist, mag nicht ohne Zusammenhang mit der Tat­
sache sein, daß seine Grundbegriffe είδος und ϋλη heißen. Es ist denkbar, 
sein System als eine Philosophie der Gestaltung und Umgestaltung alles 
Seienden zu entwickeln. Wenn es je eine „ästhetische“1 Erklärung der 
Welt gegeben hat, dann ist es diese, wobei freilich das Wort „ästhetisch“ 
in einem anderen als im gewohnten Sinne zu verstehen ist, weder „m eta- 
physisch“ noch formalistisch, sondern ontologisch.

x) Man könnte die Frage aufwerfen, mit welchem Rechte wir das W ort „Ästhetik“ 1 
noch über den vorliegenden * Beitrag setzen dürfen. Allein dieser Begriff hat ebenso eine 
engere und eine weitere Bedeutung wie etwa der Begriff Metaphysik. Wie Metaphysik 
prima philosophia bedeuten kann, aber auch „Metaphysik“ 1 , so kann Ästhetik die „Lehre 
vom Schönen“ bedeuten, aber auch die prima philosophia in Hinsicht auf die Erschei­
nung der Kunst.



46 ÄSTHETIK C

Die Welt, die die Begriffe des Aristoteles erschließen, breitet sich im 
Lichte aus, ist eine Welt des Tages und der Formenbestimmtheit. Der­
selbe Denker, der den Begriff der Idee kritisiert, dem die Vorstellung 
einer Schönheit an sich völlig fernbleibt, prägt das Wort είδος in einen 
Terminus um, den die Philosophie seitdem nicht mehr entbehren kann 
— vor allem nicht die Theorie des Schönen, wenn sie sich auf das ihr von 
ihrem Ursprung her fremde Gebiet der Kunst begibt.

Das εΐ&ος ist bei Aristoteles seinsbegründend im Gebiete der Natur wie in dem der 
Kunst. Überall, wo ein Unbestimmtes zu „Etwas“ wird in bezug auf ein Ordnendes, 
Gestaltendes, ist νλη, und εϊάος ist das, in bezug worauf es eine νλη gibt. Was die künst- 10 
lichen Dinge von allen ändern unterscheidet, ist der Umstand, daß ihr εϊάος nicht in 
ihnen selbst liegt. Das Kunstwerk ist dadurch von allen Naturgebilden getrennt, daß 
seinem Dasein ein Bild (Entwurf) in der Seele eines Hervorbringenden vorhergeht (άπο 
τέχνης γίγνεται, οσων το εϊάος έν iij ψιχ>]· Met. VI, 7, 1032a)1). Diese Definition der 
Kunst bezieht sich auf alles, was hervorgebracht wird, auf die Kochkunst und die Heil­
kunst so gut wie auf die Baukunst und die übrigen Künste. Das Prinzip des Hervor­
bringens im Hervorbringenden ist dabei entweder die Vernunft, oder die Geschicklich­
keit, oder irgendein Vermögen (Met. V, 1). Das Hervorbringende und das Hervorge­
brachte sind gleichartig (όμοειό'ές Met. VI, 7, 1032 a). In dieser Hinsicht ist kein Unter­
schied zwischen den Hervorbringungen der Natur und denen der Kunst. Der Unterschied 20 
besteht ledigUch darin, daß bei der Kunst das εϊ&ος sowohl wie die materielle Ursache 
der Bewegung in einem ändern ist. Auf das materielle Bewegende weist das Wort ποιεϊν 
hin (Met. VI, 7, 1032b). Es bezieht sich also auf die Arbeit, die Kunstfertigkeit und Ge­
schicklichkeit. — Was von Natur oder durch Notwendigkeit geschieht, hat sein Prinzip 
in sich selbst; was aber durch Kunst geschieht, kann sein oder auch nicht sein, da 
sein Prinzip in einem ändern liegt (Eth. Nie. VI, 4).

a) JIoίησις — Τέχνη.
Einen Gegensatz wie den des Hervorbringenden (bnoi&v) und des 

Hervorgebrachten (ro nοιούμενον Eth. Nie. VI, 4a) finden wir im Gebiete 
des Handelns nicht. Das Handeln (πράττειν) kehrt wieder in sich zurück, 
das Hervorbringen (ηοιεΐν) hinterläßt ein selbständig Seiendes. Beim 30 
Handeln liegt das Ziel in der Tätigkeit des Handelnden selbst, beim Her­
vorbringen aber liegt es im Hervorgebrachten (Eth. Nie. VI, 5, 1140). 
Beim Handeln ist daher für die Beurteilung die Beschaffenheit des 
Handelnden ausschlaggebend, beim Hervorbringen kommt es für die 
Beurteilung allein auf die Güte des Hervorgebrachten an (Eth. Nie. II, 
3, 1105).

Es ist zu unterscheiden zwischen dem, was κατά ψύαιν und dem, was 
y.aia τέχνην geschieht. Τέχνη bedeutet nicht nur Kunstübung, sondern 
auch das, worauf eine ausgebildete Kunstübung sich gründet, nämlich 
Theorie. Das entsprechende lateinische Wort ars bedeutet gleichsfalls Lehre, 40 
Wissenschaft. Als „Kunst“ im umfassenden Sinne des Wortes, also mit Ein­
schluß der Leistung wird τέχνη von Aristoteles definiert als „Verfassung,

x) »V y<*(> τέχνη άρχή xai είό'ας τον γιγνομένον, άλλ' έν έτέρω." De an. gen. II, 1, 734; 
vgl. ib. II, 4, 740. Ferner Met. XI, 3, 1070).



c I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — I. ARISTOTELES 47

10

20

30

40

die mit Überlegung und Einsicht etwas bewirkt“ 1 (έ'&ς τις μετά λόγον 
άλη&οϋς ποιητική. Eth. Nie. VI, 4 1140a; hiezu Döring a. a. O., S. 49 f.). 
— Es scheint, daß Aristoteles auch Hervorbringungen, die der Forderung 
des μετά λόγον άλψ‘}οϋς nicht entsprechen, die z. B. dem Herkommen oder 
dem bloßen Instinkt ihr Dasein verdanken, anerkannt hat. Döring sieht 
das wohl mit Recht darin begründet, daß es bei der Kunst auf die Güte 
des Werkes ankomme und daß Überlegung und Einsicht nur so weit 
wichtig sind, als durch sie das objektive Resultat bedingt ist (Döring 
a. a. O., S. 72 f.). Jedoch erhebt sich das poietische Denken mit Not­
wendigkeit zur Theorie, genau so wie sich das praktische Denken in der 
Ethik, Ökonomik und Politik zu einer Theorie seiner selbst entfaltet. 
Hat der Arzt einmal festgestellt, daß dieses oder jenes Mittel in einer 
bestimmten Krankheit geholfen hat, so geht er zu dem Satze fort, daß 
es allen hilft. Aus derartigen induktiv gewonnenen allgemeinen Sätzen 
entwickelt sich ein System von Regeln, und damit ist die Theorie fertig 
(Döring a. a. 0., S. 77). Alle diese Regeln sind streng auf einen einzigen 
Gesichtspunkt, den des Zwecks der betreffenden Kunst bezogen. Aristo­
teles hat uns in seiner Rhetorik ein Beispiel für eine methodische Kunst­
lehre hinterlassen. Wir haben an der Rhetorik, so sagt Döring mit Recht, 
„wen igstens ein Beispiel einer Kunstlehre im aristotelischen Sinne, das 
sich also den Theorien des ethischen Handelns in Ethik und Politik für 
das Gebiet der Kunst würdig zur Seite stellt“ 1 (a. a. 0 ., S. 78). Und nicht 
mit Unrecht weist Döring an der gleichen Stelle darauf hin, welches Ver­
dienst dem Aristoteles wegen der Zeitigung des Begriffs „Kunstl eh I re“ 
zukommt. Alle die zahlreichen, in die modernen Sprachen übergegangenen 
Wörter auf -ik bringen uns dieses Verdienst in Erinnerung.

Mit der Bedeutung der τέχνη als Kunstlehre hängt es zusammen, daß „sozusagen 
für alle Künste“1 ein Unterschied gemacht werden kann zwischen dem Handwerker 
(δημιουργός) und dem Künstler (αρχιτεκτονικός). Außerdem gibt es noch solche, die 
sich in bezug auf Kunstlehren theoretisch vollkommen ausgebildet haben (πεπαιδευ- 
μένος περί την τέχνην. Pol. III, 11, 1282 a). Der höchste Grad der Erfahrenheit in der 
Kunst, wie er durch Pheidias und Polyklet erreicht wurde, heißt Weisheit (σοφία, αρετή 
τέχνης. Eth. Nie. VI, 7, 1141 a). Es gibt Künste, die für den Menschen notwendig sind 
(τέχναι πρός ταναγκαΐα ovaat) und andere, die zwar nicht notwendig sind, aber zur 
Unterhaltung dienen (πρύς διαγωγήν ονοαι. Met. I, 1. 981 b). Die einen sind für den 
Gebrauch (Nutzen), die anderen für das Vergnügen; die einen sind zweckbestimmt, die 
ändern zweckfrei. Die Erfinder der letzteren werden, weil ihre Erfindungen nicht dem 
Nutzen dienen, für „weiser“ gehalten (ib.), nehmen also einen höheren Rang ein. Dieser 
Wertung entspricht die spätere Einteilung der Künste in niedrige („mechanische“ ) 
und höhere („freie“1).

Vergnügen gewinnt der Mensch aus geschickten Nachahmungen. Es liegt also nahe, 
im Prinzip der Nachahmung das gesuchte Kriterium zur Unterscheidung der Kunst 
im engeren Sinne von der Kunst überhaupt zu suchen, und die Künste in nützliche 
und unterhaltende, d. h. nachahmende, einzuteilen. Das wäre jedoch nichts als ein 
Mißverständnis, wie die Untersuchung des Begriffs Nachahmung erweist.



48 Ästhetik c

b) Mi¡¿q ai g.

Die Kunst setzt entweder ins Werk, was die Natur nicht zu vollbringen 
vermag, oder aber sie ahmt der Natur nach (8Xcog ^ t^vij zä ¡icv etti- 
teXeI & ^ yvüig ddvvctzEl äTTEQyäaaa&ai^Tct öS piftEizca. Phys. II, 8, 199 a). 
Diesem grundlegenden Satze gibt Döring die Auslegung: „Es ist die Rede 
von dem vollständig gleichartigen Resultate des Natur-und Kunstwirkens 
wegen des bei beiden maßgebenden Zweckes. Wenn das Haus von Natur 
entstände, so würde es ebenso werden wie j^tzt durch die Kunst. Und 
umgekehrt würden die Erzeugnisse der Natur, wenn sie auch durch 
Kunst hervorgebracht werden könnten, ganz ebenso ausfallen wie jetzt 
von Natur.“ Mit dem Worte fufiElff&cu soll also auf die immanente 10 
Zweckmäßigkeit der Natur hingewiesen werden (Döring a. a. 0., S. 82). 
Der gewöhnliche Irrtum besteht darin, daß man den Begriff Nachahmung 
hauptsächlich nach der Poetik interpretiert, während ihm doch eine all­
gemeine Bedeutung zukommt, und die Poetik nur von dem allgemeinen 
Begriff der Nachahmung aus interpretiert werden kann. Nachahmen 
heißt „es machen wie“ (Döring, S. 146). Im Deutschen drücken wir diese 
Bedeutung durch die Verbindung des Zeitwortes nachahmen mit dem 
Dativ aus: der Natur nachahmen. Sagen wir dagegen nachahmen und 
setzen den Akkusativ, so liegt die Bedeutung des bloßen Nachmachens 
(Kopierens) nahe. Angesichts des aristotelischen Begriffs der lebendigen 20 
Natur haben wir keinen Anlaß, dem Begriffe Nachahmung, wo immer er 
bei ihm auftaucht, eine positivistische Deutung zu geben. Denn „Natur“ 
ist für Aristoteles nicht ein Inbegriff vorhandener Dinge — mit einem 
späteren Worte natura natur ata — sondern yi'tjic, schaffende Natur, 
natura naturans (vgl. hiezu Döring, S. 149 Anm.).

Was haben wir dann aber unter Nachahmung im ästhetischen Sinne 
bei Aristoteles zu verstehen ? Ich glaube mit Döring, daß man bei der 
Beantwortung dieser Frage von der wichtigen Stelle im 5. Kapitel des 
8. Buches der Politik auszugehen hat. Hier werden die Sinne danach 
eingeteilt, ob sie fähig sind, ein Bild des Charakteristischen (öiAoimpa 30 
zolc ^Etrtr) wahrzunehmen. „Es ergibt sich also, daß in einem Teil der 
wahrnehmbaren Dinge das Charakteristische kein Bild aufweist, wie z. B. 
in den Tast- und Geschmackseindrücken; wohl aber in den Gesichtsein­
drücken“ (Pol. VIII, 1340 a). Plastiker und Maler sind nicht bloße Ko­
pisten der Wirklichkeit — auch dem Tragiker schreibt ja Aristoteles 
nicht die Nachahmung von vorhandenen Charakteren, sondern die Nach­
ahmung von Handlungen zu — sondern vielmehr Nachahmer der mensch­
lichen Natur, wie sie sich in seelischen Bewegungen (Affekten) äußert. 
Das Prinzip der Nachahmung setzt dem Künstler das Ziel, durch Nach­
ahmung von Tönen, Formen und Farben die Erregung von Affekten 40 
zu erreichen. Wohl ist auch das eine „Nachahmung“ — aber einen Ge­
genstand muß ja die Kunst schließlich haben. Ausschlaggebend ist, wie



c I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — I. ARISTOTELES 49

man diesen Gegenstand bestimmt. Wird er als tote, „positive“ Erschei­
nung verstanden, dann ist das Prinzip der Nachahmung tötend; hat er 
dagegen die Weite und Tiefe des menschlichen Lebens, so wird es schwer 
sein, ein richtigeres Prinzip der Kunst zu finden.

Der Mensch unterscheidet sich u. a. dadurch von den anderen Lebewesen, daß ihm 
der Nachahmungstrieb von Kindheit an angeboren ist und er zur Nachahmung be­
sonders geschickt ist. Auch die Freude über Nachahmungen ist Menschen angeboren. 
Dinge, die wir in der Wirklichkeit mit Unbehagen sehen, betrachten wir mit Freude, 
wenn sie uns in einem besonders gelungenen Abbilde (tlxior) entgegentreten. Diese 
Freude geht auf das Vergnügen am Lernen zurück. Kennt man den nachgeahmten Gegen­
stand nicht, so bleibt die Freude an der Ausführung, der Farbengebung oder etwas der­
artigem übrig (Poetik c. 6). — Gewiß, das ist nüchtern geredet, aber vielleicht nicht so 
nüchtern, wie es in unserer durchrationalisierten Sprache klingt. Und es enthält auch 
schon die Feststellung in sich, die einige hundert Jahre später bei Plutarch folgender­
maßen lautet: „Das nämlich, was dem Wesen nach häßlich ist, kann unmöglich schön 
werden; die Nachahmung aber findet Beifall, wenn sie eine Sache, sie mag schön oder 
häßlich sein, aufs Ähnlichste vorstellt“ (Plutarch de audiendis poetis c. 3). Unverkenn­
bar neigt das Wort /m/u^gi? hier nach dem Begriff Darstellung hin. Mit „nachahmender 
Darstellung“ wird es nicht mit Unrecht in der berühmten aristotelischen Definition der 

-’ Tragödie übersetzt: „Tragödie ist die nachahmende Darstellung einer ernsten und in 
sich geschlossenen, Größe besitzenden Handlung, in verschönter Sprache ... von han­
delnden Personen vorgeführt und nicht durch einen Bericht, welche durch Mitleid und 
Furcht die Reinigung von derartigen Gemütsbewegungen bewirkt“ (Poetik c. 6).

Von einer Nachahmung des Schönen spricht Aristoteles nicht. Da­
gegen erwähnt er einmal das Verfahren der Maler, das hier und dort 
verstreut Vorhandene in eins zu vereinigen (Pol. III, 11, 1281 b). Die 
Lehre von der Wahl der Teile scheint zur hellenischen Popularästhetik, 
zu den ¿'SwTeoixoi Myoi (Eth. Nic. VI, 4, 1140 a) gehört zu haben. Sie 
taucht schon in dem Gespräch auf, das von Sokrates mit dem Maler 

so Parrhasios bei Xenophon geführt wird (Mem. III, 10) ganz wie aus dem 
Munde der Leute genommen. Nicht selten trifft man die Ansicht, daß 
mit dieser Vorstellung eines aus wählenden und durch die Vereinigung 
etwas Neues hervorbringenden Verfahrens der Horizont des Nach­
ahmungsbegriffs in der Richtung des „Ideals“ überschritten werde. Jene 
im Altertum zirkulierende, unendlich oft wiederholte Erzählung von dem 
Maler Zeuxis, der die fünf schönsten Jungfrauen seiner Vaterstadt Kroton 
versammelt habe, um aus ihren Einzelschönheiten seine Helena zu bilden 
(Cie. de inv. II, 1) ist jedoch nicht Ausdruck einer idealistischen Kunst­
auffassung, sondern gerade des Naturalismus. Denn der Sinn ist ja: nur 

40 in der Natur können die schönsten Einzelheiten gefunden werden. Diese 
naturalistische Lehre ist deshalb so trostlos, weil sie den Künstler an 
eine bestimmte empirische Erscheinung bindet, an die vor aller Augen 
liegende Natur, an das Vorhandene, an das er auch noch als Auswählen- 
der gefesselt bleibt. Dem aufgegriffenen Gedanken von der Auswahl der 
Teile setzt Aristoteles in derselben Politik den tieferen und richtigeren 
Gedanken einer eigenen Gesetzlichkeit technischer Zusammenhänge ent­
gegen: „Kein Maler würde es zulassen, sagt er, daß das Tier auf seinem

Handb. d. Phil. I. C 4



50 ÄSTHETIK C

Bilde einen die Wohlabgemessenheit (avMAtrQia) überschreitenden Fuß 
hätte, wenn er auch gleich von besonderer Schönheit wäre, und kein 
Schiffsbauer würde solches an dem Heck oder sonst einem Teile des Schiffes 
dulden, und ebenso wenig würde ein Dirigent eine Stimme, die an Stärke 
und Schönheit den ganzen Chor überträfe, im Chore mitsingen lassen“ 
(Pol. III, 13 b, 1284, übers, von Rolfes). In solchen Einsichten bewährt sich 
die Kraft des aristotelischen Grundgedankens von der Selbständigkeit 
künstlerischen Hervorbringens. Denn hier ist doch wohl nichts anderes 
gesagt, als daß die Einheit des hervorgebrachten Ganzen ausschlaggebend 
ist, nicht die Schönheit der Teile. io

c) Tö x a köv.
Der Begriff „schön“ ist als ästhetischer Leitbegriff Aristoteles unbe­

kannt. Er verwendet diesen Begriff so, wie es im griechischen Alltags­
leben üblich war. Schön ist vor allem das Natürliche und Lebendige, 
das seinem Zustand angemessen ist. An einen Vergleich der Gebilde der 
Kunst mit den Gebilden der Natur unter dem Gesichtspunkt der Schön­
heit wird nicht gedacht, wie ja überhaupt die Kluft zwischen Natur und 
Kunst und die Beziehung beider über diese Kluft hinweg dem Altertum 
fremd ist. Wenn Aristoteles das Zeichnen unter die kindlichen Beschäf­
tigungen aufzunehmen empfiehlt, weil es zur besseren Beurteilung von 20 
Werken der Kunst verhelfe (Pol. VIII, 2, 1338 a), so denkt er nicht an 
Bilder und Statuen, sondern an technische Gebilde. Er empfiehlt also 
das technische, nicht das künstlerische Zeichnen. Und wenn er unmittel­
bar danach dem Zeichnen nachzurühmen hat, daß es den Blick für die 
„schönen Körper“ schärfe, so ist gemeint: wer zeichnen kann, der wird 
sich über die Ordnung und Wohlabgemessenheit der Körper, in denen 
sich ihre Vollkommenheit äußert, keiner Täuschung hingeben. Wenn 
von der Musik die Rede ist, die Aristoteles mit besonderer Aufmerksam­
keit und Liebe behandelt, heißt es: man solle sie in der Jugend treiben, 
damit man in späteren Jahren, wenn man sie nicht mehr übt, die Fähig- 30 
keit habe, das Gute vom Schlechten zu unterscheiden (t« xaZA xqivw. 
Pol. VIII, 6, 1340b). Das klingt nun schon ganz nach „Bildung des Ge­
schmacks“, aber es kann nicht so gemeint sein, weil die Voraussetzung, 
die Vorstellung nämlich eines für sich bestehenden, Anforderungen an 
den Geschmack stellenden „Kunstschönen“ gänzlich fehlt. Schön ist, 
wie in der Rhetorik definiert wird, was, weil man es um seiner selbst 
willen wählen kann, lobenswert ist, oder was, weil es gut ist, deshalb an­
genehm ist, eben weil es gut ist (Rhet. I, 9, 1366).

Die strenge, ausschließliche Beziehung der Musik auf die Haltung des Lebens, wie 
wir sie bei Platon finden, finden wir bei Aristoteles freilich nicht mehr. Rhythmen und ^ 
Harmonien gleichen der wahren Natur des Zornes, der Milde, der Tapferkeit und dem, 
was ihnen entgegengesetzt ist: indem wir hören wechselt die Stimmung (pFraß<xkko[Aev 
”P' 'PW1' ¿yooMptvoi loiovTWT. Pol. VIII, 5, 1340 a). Für die Erziehung zieht Aristoteles 
daraus dieselben Folgerungen wie Platon. Die dorische Weise, maßvoll und fest, die dem



c I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — I. ARISTOTELES 51

^.^nnlichen Charakter gemäß ist, hat den Vorzug (Pol. VIII, 7, 1342 b). Doch macht 
Vriitoteles schon die Unterscheidung zwischen einem ethisch-pädagogischen und einem 
^-•hetischen Verhältnis zur Musik. Zur Erziehung eignen sich die haltungsvollen Weisen, 
für das bloße Anhören (ηρός ακρόασιν) dessen, was andere spielen, kommen die erregen- 
irn und berauschenden Tonarten in Betracht (Pol. VIII, 7, 1342 a).

Nirgends ist hier vom Schönen in bezug auf die Kunst im modernen Sinne die 
Rede. Auch in der Poetik findet sich nicht eine einzige Stelle, in der etwa „die Dar­
stellung des Schönen“ 1 als Zweck der Dichtkunst erklärt würde. (Hierüber Döring a. a. O., 
S. 93 ff.) Die einzige Stelle, im siebten Kapitel der Poetik, die den Begriff des Schönen 

Dl positiv verwendet, gibt die uns bekannte gemeingriechische Vorstellung vom Schönen 
-•'ieder: ob es sich an einem Lebewesen oder sonst an einem aus Teilen bestehenden 
Dinge findet, so besteht es in Größe und Ordnung (τό καλόν tv μεγέ&ει και τάξει έατίν. 
^ gl. Rhet. I, 5, 1361). Schön ist, so können wir allgemein sagen, was in seiner Ordnung 
ist. Schön ist das Gute, das Geziemende, das Ehrenhafte. Bei einem Lebewesen be­
zeichnen wir das dem Leben Entgegengesetzte als häßlich (αίοχρόν) bei einem Kunst­
gebilde, z. B. bei einem Hause, nennen wir es schlecht (μοχ&ηρόν. Top. I, 15, 106 a). — 
Wie weit der Begriff des Schönen von Ar istoteles gefaßt wird, zeigt eine Stelle der Meta­
physik, an der gesagt ist: das Schöne und das Gute unterscheiden sich dadurch, daß 
jenes nur in Handlungen, dieses auch an unbewegten Dingen erscheint. Die Haupt­
merkmale der Schönheit sind: Ordnung, Wohlabgemessenheit und Begrenzung (τάξις, 
ανμμετρία, τύ ώρισμενον), und sie finden sich in hervorragendem Maße an der mathe­
matischen Wissenschaft (Met. XII, 3, 1078 b). Die Mathematik hat es nämlich (nach 
Met. V, 1, 1026 a) mit dem Unbewegten am Körperlichen zu tun.

Es sind nur Fragmente, die von der Kunstphilosophie des Aristoteles 
übrig sind. (Für eine vollständige Darstellung wären vor allem die seiner 
Schule entstammenden „Probl emata“ , besonders deren 19. Abschnitt her­
anzuziehen.) Die Bedeutung seines Eingreifens ist fast besser aus der 
Tradition zu entnehmen als aus den erhaltenen Äußerungen. Die spätere 
Lehre von der Rednerkunst und die Theorie der Musik sind durch Ari-

30 stoteles mittelbar oder unmittelbar bestimmt. Im Geiste seines dem 
Werk zugewandten Denkens lag es, die Erkenntnis alles Werkens und 
Schaffens anzuregen und zu beeinflussen. Das Werk ist ihm ein Seiendes, 
das Seiende zu erkennen ist die Aufgabe der Philosophie. Späteren 
Zeiten blieb es Vorbehalten, das was ist als ein bloß Vorhandenes zu ver­
stehen. Aristoteles sieht in dem, was durch Kunst ist, eine Art des Sei­
enden, nicht des Vorhandenen. Seine Philosophie versucht nicht, den 
feurigen Mittelpunkt des Lebens zu schauen, sie kennt die gestaltende 
Kraft nur in bezug auf das, was durch sie gestaltet wird.

Die Wohltat, die Aristoteles in der Geschichte der Philosophie über- 
40 haupt bedeutet, ist gerade im Bezirk des ästhetischen Problems nicht 

gering. Niemals hätte, auch nicht in der entferntesten Überlieferung, von 
einem an Aristoteles geschultem Geiste das Wort von dem „Raffael ohne 
Hände“ 1 geprägt werden können. Denn seiner Kunstlehre liegt der große 
Gedanke von der Einheit des Schaffensvorgangs zugrunde. Hier gibt 
es kein „Inneres“ und. *kein „Äußeres“ ‘ , sondern Materie, Arbeit und 
Form. Die Form ist nicht als etwas Höheres da und wird sodann 
„materialisiert“ ‘ , sondern der ungeteilte Vorgang ist ins Auge gefaßt. 
Ohne das Werk, in welchem er sich vollendet, wäre er sinnlos. Denn die

C 4*



52 ÄSTHETIK C

Erbauung (eines Hauses), um zuletzt noch das aristotelische Lieblings­
beispiel zur Geltung kommen zu lassen, „ist in dem Erbauten und ge­
schieht und ist zugleich mit dem Hause“ (7/ yäg olxoöö^oi^ kv tw 
oixodo^ov^vß, xal d^a yiyvtTat xal hart ry oixia. Met. VIII, 8, 1050a. 
übers, von Rolfes).

II. RHETORIK.
Die Bedeutung, die der rhetorischen Traidition für die Geschichte des 

ästhetischen Problems zukommt, ist viel zu wenig bekannt und unter­
sucht, als daß hierüber etwas Genügendes vorgebracht werden könnte. 
Sichtbar wird sogleich, daß Aristoteles hier wie in der Musiktheorie die 
Führung hat. Indem er in seiner Rhetorik die Arten des sprachlichen io 
Ausdrucks als Mittel rednerischer Beeinflussung gliedert und im Zu­
sammenhänge unter allgemeinen Gesichtspunkten behandelt, legt er den 
Grund zu einem Verständnis sprachlicher Äußerungen unter anderen als 
rein grammatischen oder logischen Gesichtspunkten. Viel mehr als seine 
Poetik gab seine Rhetorik den Nachfolgenden das erste durchgeführte 
Beispiel einer Formanalyse.

a) Genera dicendi.

Von besonderer Bedeutung für die Ästhetik sind jene Unterscheidun­
gen, die in den Rhetorenschulen unter den Namen der verschiedenen 
X&eic, d. h. der Weisen des sprachlichen Ausdrucks weitergegeben wur­
den. Ausgangspunkt sind dabei die Kapitel 2—7 des dritten Buchs der 20 
aristotelischen Rhetorik. Von dem Schüler des Aristoteles Theophrast gab 
es eine Schrift über die vier guten Ausdrucksweisen (dgerai t^q l^eeoc), 
die zu rekonstruieren uns leider nicht mehr möglich ist. Wir wissen nicht, 
ob Theophrast die Stilarten als Normen verstanden haben wollte, oder 
ob er sie, was mich wahrscheinlicher dünkt, aus den Eigentümlichkeiten 
der drei größten griechischen Prosaiker abgeleitet hat.1) In jedem Falle 
ist hier der erste Versuch unternommen, Geformtes nach Merkmalen 
theoretisch zu gliedern. Es ist der erste Ansatz zu einer Stilkunde mehr 
denn zu einer Stillehre. Die Praxis der Stilerkenntnis wird erobert, ohne 
daß man den Begriff des Stils selber hätte. Ohne Zweifel war diese früheste 30 
Erkenntnis von Typen der Gestaltung nur auf aristotelischem Schulboden 
möglich.

Für die Rekonstruktion der genera dicendi steht in erster Linie Ciceros Orator 
(c. 23ff., 75—99) zur Verfügung. Cicero unterscheidet drei genera: das tenue (den 
schlichten Stil), das medium (den mittleren Stil) und das grave oder ornatum (den hohen

!) Kroll zu Ciceros Orator (1913) S. 78. Kroll gebraucht in diesem Zusammenhänge 
die Wendung: „wie die ästhetische Kritik immer hinter der schriftstellerischen Pro­
duktion nachhinkt....“ Es ist weder Sache der Poetik noch der Rhetorik, Normen 
apriori aufzustellen. Darum hinken jedoch beide niemandem nach, insofern es ja keinen 
Sinn hat zu sagen, daß der Erkennende dem zu Erkennenden nachhinke.



c I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — II. RHETORIK 53

Stil). (Vgl. unten S. 57.) Der vollkommene Redner soll alle drei Gattungen beherrschen. 
Auf den Einwand, daß es einen solchen Redner noch nicht gegeben habe, wird von ihm 
unter Berufung auf Platon erwidert, daß wir eine Sache im Geiste (animo) haben 
können, auch wenn wir sie nicht sehen (Or. c. 29, 101). Aus dieser Wendung geht hervor, 
daß Cicero sich zwar das platonische Pathos hat aneignen können, daß er aber von dem, 
was in der Schule des Aristoteles Erkenntnis hieß, keine Vorstellung hatte. Um so mehr 
ist es zu bedauern, daß die Schrift des Theophrast verlorengegangen ist.

Wie die Philologie hat die literarische Kritik im Altertum einen hohen Stand er­
reicht. Von dem Betrieb, aus welchem die rhetorische Stilkritik hervorkam, entwirft 

!0 uns Hans von Arnim ein Bild (Leben und Werke des Dio von Prusa. 1898, S. 134ff.; 
S. 153 ff.). In dem von der Politik abgeschlossenen hellenistischen Griechenland ist die 
ruhmvolle Vergangenheit der einzige Gegenstand des geistigen Lebens. Da die Inhalte 
fehlen, kann Neues nicht geschaffen werden. So wirft sich die Formbegabung auf das 
Ziel, das von den Vorfahren Geleistete zu verstehen. Eine besondere Gattung bilden 
die Reden, die Menschen, Tiere, Natur- oder Kunstgegenstände loben oder tadeln. Die 
Synkrisis (ανγκρισις) gehört zu den Lieblingsformen der sophistischen Rhetorik. Es 
handelt sich darum, alle rühmenswerten Eigenschaften eines Gegenstandes aufzufinden 
und ins beste Licht zu rücken, und sodann die Vorzüge zweier Gegenstände gegen­
einander abzuwiegen. Plutarch hat eine Synkrisis über Aristophanes und Menander 

20 geschrieben, Dion eine Synkrisis der drei Philoktete. Die besonderen Fachmänner für 
ästhetische Kritik werden geradezu κριτικοί genannt.

b) ΤΙ ερϊ νψονς.

Das antike Meisterwerk der stilkritischen Betrachtung — nicht mehr 
und nicht weniger — ist die (nach Kaibels Vermutung) im ausgehenden
1. Jahrhundert n. Chr. entstandene und zum größten Teil erhaltene Ab­
handlung „Über den erhabenen Stil“ (περί ΰψονς). Der Verfasser des 
höchst persönlichen Werkes fragt nach den Kunstmitteln, auf denen die 
Wirkung des „Hohen“ in der Poesie und Rhetorik beruht. Er gibt nicht 
Rezepte zum besten, die jeder befolgen kann, seine Absicht ist vielmehr, 
„dem begabten Schüler den Weg zu zeigen, auf dem er unter gewissen 

30 Voraussetzungen durch eindringendes Studium die Höhe der antiken 
Vorbilder erreichen könne: er soll lernen und denken, sich versenken und 
sich versuchen, er soll das Erhabene empfinden und erleben, er soll be­
greifen, daß nur das erhaben wirkt, was aus der eigenen erregten Seele 
hervorquillt, daß nur das ein berechtigter Stil ist, der mit dem inneren 
Menschen identisch ist“1 (G. Kaibel, Hermes. 1899, S. 117).

Es wäre freilich falsch, aus der Voranstellung der „Größe der Seele“ 
(μεγαλοψυχία) zu schließen, daß die Ästhetik des Verfassers darin be­
stehe, den großen Stil einfach auf den großen Menschen zurückzuführen. 
Die Natur wird von ihm vorausgesetzt;i es ist selbstverständlich, daß 

40 eine kleinliche Sklavenseele sich nicht groß auszudrücken vermag. Der 
große Stil ist Widerhall einer großen Seele (ΰψυς μεγαλοφροβννης άπηχημα. 
Abschn. 9). Aber nicht S^ele und Natur sind der Gegenstand der Schrift, 
sondern die Kunst ist es. Es werden Formen verglichen und analysiert, 
nicht aber wird Psychologie der subjektiven „Natur“ getrieben. Die Ge­
fahr aller subjektiv-psychologischen Betrachtung besteht in ästhetischen



54 ÄSTHETIK C

Fragen darin, daß das Problem schon im Mutterleibe erstickt; durch die 
Antwort: Genie! erscheint es gelöst, bevor es überhaupt recht gestellt 
wird. Die Gefahr der objektiv-formalen Behandlung liegt umgekehrt 
darin, daß das ästhetische Problem sich in die Frage nach einem Rezept 
für Herstellung von Kunstwerken verschiebt. Diese beiden Gefahren sind 
jedoch nicht von gleichem Rang. Die erstere ist tödlich; im zweiten 
Falle dagegen tritt immer noch ein Problem hervor: die Frage nach den 
Grenzen der Lehrbarkeit der Kunst:. Über den methodischen Vor- io 
zug der objektiv-formalen Methode kann kein Zweifel sein. Hierauf be­
ruht die Bedeutung der rhetorischen Theorie für die Entwicklung des 
ästhetischen Problems.

Die Frage nach der Lehrbarkeit der Kunst gehört zum eisernen Bestände der 
rhetorischen Theorie. Von dem Verfasser der Abhandlung περί vxpovg ward sie gleich 
im Anfang aufgeworfen. Gibt es denn überhaupt eine Lehre (ιέχνη) vom großen Stil, 
da doch viele meinen, daß diese Dinge sich niemals auf Regeln zurückführen ließen ? 
Was eine große Natur hat, sagen sie, muß geboren werden, und kann nicht gelehrt wer­
den. (γεννάται τα μεγαλοφυή, και ον όϊό'ακτά παραγίνεται.) Die Werke der Natur „ , ver­
kümmern“ unter dem Einfluß der Regeln. Aber die Natur, wendet der Verfasser mit 20 
Entschiedenheit dagegen ein, geht keineswegs ohne Methodik zu Werke; sie ist wohl 
immer das ursprüngliche Prinzip des Entstehens, die Entscheidung jedoch im einzelnen 
Falle ist Sache der Methode, ohne welche auch das Genie unsicher ist (Abschn. 2). 
Solche Worte haben doppeltes Gewicht, wenn sie von einem Manne ausgesprochen wer­
den, der überall das lebendigste Verständnis für das Wesen des Genies beweist.1) In einem 
glänzenden Exkurs über das Verhältnis von Genie und Regel sagt z. B. der Verfasser, 
daß große Geister eben wegen ihrer Größe manchmal straucheln, während die kleinen 
immer sicher vor dem Fall sind (Abschn. 33). Gerade weil er das Genie kennt, hält er 
eine Lehre der Kunst, eine Überlieferung für notwendig. Er weiß, daß auch das größte 
Genie nicht allein in der Welt ist. Vor dem Auge der Lebenden müssen immer die Schrift- 30 
steller und Dichter der Vorzeit als gegenwärtige Vorbilder stehen, und niemand soll da­
vor zurückscheuen, in jedem einzelnen Falle zu fragen, was jene hier getan hätten 
(Abschn. 13). Im Geiste eines Griechen nimmt dieser Vorgang notwendig die Weise 
eines Agons an. Die gute Eris leitet diesen Kampf: „Schön ist und höchsten Ruhmes 
wert dieser Wettkampf und Kranz, bei dem auch das Zurückbleiben hinter den Vor­
gängern nicht ohne Ehre ist“ (π. νψονς. Abschn. 13).

Für den Griechen ist der große Vorgänger als ein Einzelner da, mit 
den in Wettkampf zu treten ehrenvoll ist — eine Vorstellung, die hervor­
ragend geeignet ist, das Verhältnis zur Vergangenheit lebendig zu er­
halten. Beim Römer, dem die Vorstellung des Wettkampfes als Lebens- 40 
prinzip männlichen Daseins fehlt, wird die mit jeder Nachahmung ge­
formter Muster verknüpfte Gefahr des Traditionalismus akut. Wenn 
Quintilian von der imitatio spricht, so hat das einen ändern Sinn als 
bei dem Verfasser der Abhandlung vom großen Stil: jener hat den Unter­
schied von Nacheiferung (ζη?.ος) und Nachahmung (μίμηύις) immer vor 
Augen, der Lateiner denkt nicht so sehr an die Menschen (als Natur) 
als an die einmal geprägte Form, den Stil. Nachahmung hat die Literatur

J) Einzelne Analysen des Verfassers von περί vxpovg sind heute noch unübertroffen; 
so Abschn. 10 (Sappho), Abschn. 16 (Demosthenes) u. a.



c I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — II. RHETORIK 55

Roms groß gemacht, der Tradition verdankt sie die Einprägsamkeit und 
Überlieferbarkeit ihrer großen Muster. Durch das Prinzip der Schulung, 
das ihr von Anbeginn zugrunde lag, ist die lateinische Literatur zur Stil­
schule der Völker geworden. Nicht zufällig enthält Quintilians Buch 
über den Redner neben der ersten Formulierung des Stilbegriffs in der 
Kunst auch die erste Bestimmung des Verhältnisses zwischen Lehrer 
und Schüler, die erste Theorie der Schulpädagogik. Wenn wir die prak­
tische Pädagogik der Griechen suchen, so finden wir sie in einem Werke, 
das nichts als die Lebensläufe großer Einzelner erzählt, in Plutarchs 

10 Parallelen. Der agonale Grieche sieht den Mann, der Römer sieht das 
Werk, und damit zugleich das Lehrbare und Anzueignende. Wohl kann 
diese römische Schätzung der einmal geprägten Form ins Kleinliche 
ausarten, sie kann zur Verschulung führen; aber es liegt darin doch ein 
großes Prinzip. Einen außerordentlich günstigen Boden gibt diese Schät­
zung in jedem Falle für die Erkenntnis künstlerischer Dinge ab. Auch 
in Griechenland konnte sich ja ein fester Stil des Lebens und der Kunst 
nur durch Lehre und Überlieferung, nur durch immanente Auseinander­
setzung innerhalb eines Taten- und Werkzusammenhanges bilden.

Die lateinische Rhetorik gewinnt unter diesen Gesichtspunkten eine 
20 besondere Bedeutung: was in der Geschichte der Künste sich gleichsam 

unterirdisch und schweigend vollzieht, die Auseinandersetzung mit der 
Tradition der Formen, ist von den Rednern zum ersten Male in das Licht 
des Bewußtseins gerückt worden. Der große Theoretiker der Tradition 
und des Stils ist Quintilian, dessen Bedeutung für die Geschichte der 
Ästhetik sowohl wie für die Geschichte der Pädagogik kaum überschätzt 
werden kann.

c) Quintil I i i an.

Quintilian verehrt in jeder Hinsicht Cicero als seinen Meister; in der 
Theorie jedoch geht er weit über ihn hinaus. In dem Grundsatz zwar: 
die Kunst ist ein zuverlässigerer Führer als die Natur (ars est dux certior 

30 quam natura. Cic., de fin. bon. IV; 4, 10) stimmt er mit ihm überein.
Der Begriff der artes aber wird von ihm neu bestimmt. Cicero trennt die 
Kunst des Redners von der Wissenschaft: Wissenschaft gibt es nur von 
den Dingen, die gewußt werden, des Redners Tätigkeit beruht aufbloßen 
Meinungen (Cic., de or. II, c. 7). Das ist ein Nachklang der aristotelischen 
Trennung einer Logik der Wahrheit von der rednerischen Logik der 
Wahrscheinlichkeit. Quintilian wendet dagegen ein, daß der Redner 
zwar nur sage, was wahrscheinlich sei, er wisse aber, daß es nur wahr­
scheinlich sei. Und überdies befolge der Redner auch eine bestimmte 
Methode. Wie alle Künste besteht die Rednerkunst in Einsicht und 

40 Ausübung (inspectio et exercitatio). „Eine Kunst besteht darin, daß der, 
der gelernt hat, es besser macht als der, der nicht gelernt hat“ 1 (Quint. II; 
17, 39 und 42). Im Anschluß daran wirft Quintilian die Frage auf, welcher



56 ÄSTHETIK c

Kunst die Rhetorik angehöre. In der Antwort unterscheidet er Künste, 
die ganz auf Einsicht (inspectio) ohne irgendeine Ausübung (actio) ge­
gründet sind (ΐ/εωρετική), wie die Astrologie, ferner solche, die in der Aus­
übung sich erfüllen (πρακτική), wie die Tanzkunst, und schließlich solche, 
die durch die Vollkommenheit eines vor Augen gestellten Werkes ihr 
Ziel erreichen (ποιητική), wie die Malerei. Die Rhetorik gehört zur zweiten 
Gattung, das heißt sie hat ihre Gestalt in agendo (Quint. II; 18, 1 f.).

In dieser Einteilung rücken Wissenschaft und Kunst unter einem 
Gesichtspunkt zusammen. Die Unterscheidung von Künsten der Hand­
lung und Künsten der Werkvollendung scheint aufAristoxenos zurück- 10 
zugehen, der zwischen musischen und apotelestischen Künsten (Musik, 
Poesie, Orchestik — Architektur, Malerei, Plastik) unterschieden haben 
soll. (Nach R. Westphal. Die Musik des griechischen Altertums. 1883. 
S. 12 f.) Die Poesie ist dabei mit Musik und Orchestik verbunden zu 
denken. — Das Prinzip der Einteilung in Künste der Bewegung und 
Künste der Ruhe könnte der Gegensatz von Zeit und Raum heißen. 
Bei den „musischen“ Künsten ist der agierende Mensch selber das Werk. 
Insoferne darf hier an Nietzsches Unterscheidung von dionysischer und 
apollinischer Kunst erinnert werden. (Vgl. Geb. d. Trag. 1: „Der Mensch 
ist nicht mehr Künstler, er ist Kunstwerk geworden . . .“) 20

Kunst, Künstler und Werk werden von Quintilian theoretisch sorg­
fältig geschieden (II; 14, 5. X; 1, 1). Das Werk der Redekunst und des 
Redners ist die Rede (oratio). Es gibt jedoch eine Unterscheidung, die 
für alle drei gilt, und das ist die des Stils (genus dicendi oder orationis). 
Nicht nur dem Erscheinungsbild (species) nach unterscheiden sich artes, 
artifices und opera, sondern auch dem Stil nach, so wie sich etruskische 
Statuen von griechischen, asianische Redner von attischen unterscheiden 
(X; 1, l).

Das 10. Kapitel im 12. Buche der Institutio oratoria ist in der Geschichte der 
Ästhetik epochemachend, weil es eine vielgelcsene konkrete Stillehre enthält. (Etwas 30 
Ähnliches gaben Dionysios von Halikarnaß und Demetrios der Phalereer.) Der außer­
ordentliche Satz, mit welchem Quintilian seine Darstellung einleitet, blickt vorwärts 
bis zu Montesquieu und Winckelmann. „Alle diese Stilarten, von denen ich rede, haben 
ebenso wie ihre eigenen Urheber auch ihre eigenen Liebhaber, und darum gibt es noch 
keinen vollkommenen Redner und vielleicht auch keine vollkommene Kunst, nicht 
allein, weil das eine da, das andere dort hervorragender ist, sondern auch, weil nicht 
eine und dieselbe Form allen gefallen hat, teils wegen der Verschiedenheit der zeitlichen 
und örtlichen Verhältnisse, teils weil jeder seinen eigenen Geschmack und seine eigene 
Richtung hat.“ 1 (Suos autem haec operum genera, quae dico, ut auctores sic etiam amatores 
habent; atque ideo nondum est perfectus orator ac nescio an ars ulla, non solum quia 40 
aliud in alio magis eminent, sed quod non una Omnibus forma placuit, partim conditione 
vel temporum vel locorum, partim iudicio cuiusque atque proposito. XII; 10, 2 f.)

Der Begriff des Geschmacks ist innerhalb des rhetorischen Schulbetriebs schon zu 
Ciceros Zeit völlig ausgebildet. „Di nge der Kunst und Wissenschaft werden von allen 
durch einen verborgenen Sinn ohne alle künstlerische oder wissenschaftliche Methodik 
auf richtig oder falsch hin beurteilt.“6 (Omnes enim tacito quodam sensu sine ulla arte 
aut ratione, quae sint in artibus ac rationibus recta ac prava diiudicant. Cic. de or. III,



c I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — III. KUNSTTHEORIE 57

: 50.) Quintilian spricht von dem Empfinden eines bestimmten Urteilvermögens (über 
das Witzige), das dem Gaumen verwandt ist (... quod sentitur latente iudicio, velut 
p।zlato ... VI; 3, 19). Im Altertum geht man aber nicht zu einer Lehre vom Gefühl oder 
vom ästhetischen Urteil weiter, sondern verharrt in der Sphäre des Gebildes. Nicht eine 
Theorie des Geschmacks, sondern eine Stillehre ist der theoretische Ausdruck der Ent­
deckung des „Geschmacks“ .

Im 10. Kap. des 12. Buches spricht Quintilian zunächst von Gemälden, sodann 
von Statuen. Der Überblick, den er über die traditionellen Kunsturteile der Antike 
ribt, ist geschichtlich von größter Bedeutung (XII; 10, 7 ff.). Nachdem Quintilian die 

H species, das heißt die individuellen Ausdrucksweisen einer Anzahl Redner beurteilt, 
•’erner vom attischen, asianischen und rhodischen Stil gesprochen hat, gibt er die Lehre 
von den drei Gattungen der Poesie und Redekunst wieder (XII; 10, 58 ff.). Der große 
Stil (άό'ρόν, grande atque robustum) soll bewegen und erschüttern, der einfache Stil 
(Ιοχνόν, subtile) soll berichten und belehren, der dritte, mittlere zwischen beiden (medium, 
(Ιν&ηρόν, flor idum) soll die Zuhörer beschwichtigen und ergötzen. Dem großen Stil ent­
spricht gravitas, dem einfachen Stil acumen, dem mittleren Stil lenitas.

Es fehlt der rhetorischen Stillehre eben das, wodurch sie erst zu einem historisch - 
kritischen Erkenntnismittel werden könnte: die Rücksicht auf die Zeit. Die Wichtigkeit 
der angeborenen Natur ist von Quintilian anerkannt, von der Wichtigkeit der Zeit hat 

N er keine Vorstellung. In dieser Hinsicht bleibt er bei der ungefähren Unterscheidung 
von früher und später im Sinne von roh und verfeinert stehen. Für individuelle Stil­
unterschiede ist der Sinn da, für Zeitstile nicht. Schließlich sind die genera dicendi doch 
nur Ausdrucksweisen, die dem zu Gebote stehen, der sie zu benutzen weiß. Darum darf 
man aber doch die Kunst der Unterscheidung, die sich hier äußert, nicht gering schätzen. 
Die genera dicendi sind Stile, das heißt: nicht metaphysische Wesenheiten, sondern 
menschlich-geschichtliche Verhaltungsweisen. Die allgemeine Technik des sprachlichen 
Ausdrucks wird durch die Stilunterscheidung partikularisiert; dadurch wird aber 
eine Annäherung an die Erscheinungen der G eschichte möglich.

LiteratIu1rr. W. Kroll, M. Tullii Ciceronis Orator. 1913. H. R abe, De Theo- 
30 phrasti libris περί λέξεως. 1890. J. S troux , De Theophrasti virtutibus dicendi. 1912.

Περί I vxpo νς: Übersetzung von H. F.Müller. (Die Schrift über das Erhabene 1911.)

III. KUNSTTHEORIE,

a) Polykl I etI. Aristoxeno]s.
Wenn die Kunst im engeren Sinne zur Kunst überhaupt (τέχνη) ge­

hört, dann folgt daraus von selbst, daß ihr Theorie nicht fremd ist. Die 
Art von „Einsicht“ , die der Kunst im engeren Sinne entspricht, ist im 
Altertum und auch später nicht näher bestimmt worden. Eine Kunst­
theorie im modernen Sinne, d. h. eine Theorie, die die Kunst zum Gegen­
stände hat, war den Alten unbekannt. Aber früh schon haben sie versucht, 
den Maßgehalt eines Kunstwerks in theoretischer Form zu fassen. Musik 
und Baukunst scheinen die ersten Künste gewesen zu sein, für die es 

40 eine „Lehre“ gab. Die Höhe der Musiktheorie in Aristoxenos läßt auf 
eine vorausgehende lange Überlieferung schließen. Unter den Tempel­
baumeistern scheint ei schon sehr frühe Sitte gewesen zu sein, daß jeder 
seinen Tempel theoretisch, und d. h. wohl hauptsächlich den Maßen 
nach beschrieb (H. Brunn, Gesch. d. griech. Künstler II. S. 342ff.; vgl. 
Otto Stein, Die Architekturtheoretiker der it. Renaiss. 1914. S. 4 f.).



5R ÄSTHETIK C

Für die Poesie war die Lage eine ganz andere: die herrschende Vor­
stellung von der Hilfe der Musen und der Einwirkung des Gottes 
(μανία) ließen Theorie und Norm nicht zu. Wir, die wir gewohnt sind 
von „der“ ‘ Kunst und „dem“ 1 Künstler zu reden, können uns nur schwer 
noch vorstellen, daß es eine einheitliche „Kunst“1 , die die Poesie, die 
Architektur, die Malerei und die Musik umfaßte, für die Alten nicht gab. 
Die Alten dachten nicht subjektiv, vom Erlebnis „des“ Künstlers aus, 
sondern objektiv vom Werk und seiner Entstehung her. Die Dichtkunst 
hatte für sie mit den übrigen Künsten keinen Zusammenhang, denn was 
hätte der Maler mit Apoll und den Musen zu tun gehabt ? Ja der un- 10 
ästhetische Realismus ging so weit, daß man die Bildnerei in Erz von der 
Bearbeitung des Marmors streng trennte. Es gibt keine „Plastik“ 1 , es gibt 
nur Männer, die sowohl Erz wie Marmor bearbeiten können. Diese ob­
jektive, werkliche Anschauungsweise geht durch das ganze Altertum.

Die erste kunsttheoretische Schrift, von der wenigstens noch der 
Name erhalten ist, stammt von einem Erzgießer. Polyklets „Kanon“ war 
eine Schrift von den Proportionen der menschlichen Gestalt. Im dritten 
Buche des Vitruvschen Werkes über die Architektur ist uns wohl ein 
Teil daraus erhalten. Erstaunlich, unbegreiflich fast, mit welcher Sieg- 
haftigkeit dieses kümmerliche Fragment antiker Maßästhetik durch die 20 
Jahrhunderte leuchtet. Den Künstlern der Renaissance erschienen die 
wenigen Sätze Vitruvs als Inbegriff der τέχνη des Altertums.

Der größte Musiktheoretiker des Altertums, Aristoxenos von Tarent, 
ist aus der Schule des Aristoteles hervorgegangen. Zwei Momente sind 
in seiner Lehre zu unterscheiden: die allgemeine musikalische Theorie 
und die Lehre von den drei Stilarten der Melopoiie (τρόποι μελοποιίας). 
Die Lehre von den drei Stilen begegnet in ihrenAnsätzen schon bei Platon, 
auch hat ein Mitglied der Akademie, Heraclides Ponticus, über Musik ge­
schrieben. Aber erst auf der von Aristoteles gegebenen Grundlage einer 
Einteilung der Tonarten (άρμονίαι ή&ικαί, ττραχτιχαί und iv&ovoia- 30 
(Ττιχαί. Pol. VIII, 17, 1341 b) konnte die Stilcharakteristik systematisch 
durchgeführt werden. Die drei Stile sind: der diastaltische Tropos, dem 
die Tragödie entspricht (heroisch), der systaltische Tropos, für den Liebes­
gefühl und Klage kennzeichnend sind, und zwischen ihnen stehend der 
hesychastische Tropos als Sinnbild des Gleichgewichts der Seele. Ihm 
entspricht die Chorlyrik und das Epos (H. Abert, Die Lehre vom Ethos 
in der griech. Musik. 1899, S. 66 ff.).

b) Urteil. ’Έκφραόις.
Da dem Griechen alles andere denn ein ästhetisches Verhalten im 

modernen Sinne nachgesagt werden kann, ist nichts verwunderlicher als 
die Tatsache, daß unter ihnen soviele Kunstwerke geschaffen worden 40 
sind. Es setzt das eine hohe Schätzung der Kunst voraus, ohne daß wir 
doch in den überlieferten Kunstansichten etwas dieser Praxis Entspre-



C I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — III. KUNSTTHEORIE 59

chendes fänden. Eine Geschichte der Schätzung der Kunst im Altertum 
wäre höchst wünschenswert. Die erste Aufgabe müßte sein, auf breiter 
Denkmälergrundlage das Verhältnis der Kunst zum Mythus zu unter­
suchen. Sodann würde die Ästhetik der Künstler zu erschließen sein; 
und schließlich wäre auch noch die griechische Popularästhetik zu er­
mitteln. Ohne Zuhilfenahme „jener großen Grundkraft alles griechischen 
Lebens, des Agon“ ‘ , der hier als Wetteifer der Städte auftritt, ein nicht 
minder vollkommenes Gebilde zu erhalten als anderswo schon vorhanden 
ist (Jakob Burckhardt in seinem Vortrag über die Griechen und ihre 

10 Künstler; Vorträge, 4. Aufl. 1919. S. 166), wird das Phänomen der grie­
chischen Kunst niemals zu erklären sein.

Das erste, was uns heute auffällt, ist die verschiedene Bewertung der einzelnen 
Künste. Die technisch vollkommensten Werke (τεχνιν.ώτατα) sind nach Aristoteles 
diejenigen, bei denen der Zufall den geringsten Einfluß ausgeübt hat; die banausischesten 
diejenigen, bei deren Herstellung der Körper zum schlechten verändert wird (Pol. I,
4, 12591259).ioSchon dieaZusammenstellungiedieser1 beideni Gesichtspunkteaistf auffällig. 
Verachtung der körperlichen Arbeit hat ihren tieferen Grund, sie ist nicht etwa ihrerseits 
wieder „ästhetisch“ zu erklären. Vor allem die Plastiker werden von dieser Verachtung 
betroffen, die Maler erscheinen von Anfang an höher gestellt. (Diese Bewertung hat sich 

'20 bis in die Renaissance erhalten und steht noch im Hintergründe der paragone-Literatur, 
d. h. jenes bis zur Erschöpfung geführten Streites darüber, ob der Malerei oder der 
Plastik der Vorrang gebühre.) Mir erscheint die Verachtung des Bildners, vor allem des 
Bildners in Metall, im Vergleich mit dem Maler durch das „Fernbleiben von der Feuer­
esse“ , durch die vornehmere Technik des letzteren genügend begründet. Man darf nur 
dabei nicht allein an die mit der schweren Arbeit verbundene Deformation des Körpers 
denken, sondern muß diese selbst wiederum symbolisch verstehen. Die Bildnerei in 
Erz gehört zu dem Nibelungengewerbe der vorindogermanischen Mittelmeervölker. Die 
aus dem Norden in den ägäischen Raum einbrechende Erobererrasse findet eine hohe 
technische Zivilisation vor, die sie sich zwar aneignet, der sie sich aber geistig nicht 

30 unterwirft. Die mitgebrachten kriegerischen Wertungen bleiben bis zuletzt erhalten: 
die Verachtung der körperlichen Arbeit und des Erwerbs. Die höhere Schätzung des 
Malers ist zu verstehen, wenn man annimmt, daß dessen Kunst als eine heimische und 
mitgebrachte angesehen wurde. In der Tat konnte ja die Malerei als eine Tochter der 
Zeichnung betrachtet werden. Man erzählte sich, nach Burckhardts glücklicher Be­
merkung, von den Malern Anekdoten, von den Bildhauern nicht. Wohl deshalb, weil 
man die Maler zur guten Gesellschaft rechnete, von einem Bildhauer aber voraussetzte, 
daß er aus der vorindogermanischen Bevölkerung stamme, die von den Eroberern zwar 
nicht vernichtet, aber doch verachtet wurde. Kunstfertigkeit fiel also mit „Häßlichkeit“ , 
d. h. Unterlegenheit in bezug auf die Rasse zusammen. Die Erzbildnerei ist dabei nur 

40 ein Beispiel für die Kunstfertigkeiten der Zivilisation überhaupt. In der mythischen 
Gestalt Hephaists findet das seinen Ausdruck: der Meister aller Künste ist häßlich und 
dient den Göttern zum Gelächter — aber er ist doch mit echt hellenischem Gerechtig­
keitsgefühl unter die Götter aufgenommen.

Auf das Kunsturteil der Griechen scheint der agonale Stil ihres Lebens nicht ohne 
Einfluß gewesen zu sein. Die Frage, wer „।der beste“ in einer Kunstgattung gewesen, war 
ihnen selbstverständlich. In dem Gespräch, das Sokrates bei Xenophon mit Aristodemos 
führt, werden wegen ihrer ^Weisheit“ 1 (συψίκ) folgende Künstler am höchsten gestellt: 
wegen seiner epischen Dichtungen, sagt Aristodemos, bewundere ich am meisten den 
Homer, wegen seiner Dithyramben den Melanippides, wegen seiner Tragödien den So- 

50 phokles, in der Bildhauerkunst den Polyklet und in der Malerei den Zeuxis (Mem. I, 4, 3). 
Man hüte sich jedoch, in solche Äußerungen unser modernes Kunsturteil hineinzudeuten.



60 ÄSTHETIK C

Mit echt hellenischer Unbefangenheit bringt Plutarch noch mitten in der Spätzeit die 
bleibende griechische Ansicht von der Künstlerschaft zur Geltung. Kein Jüngling von 
guten Gaben, sagt er zu Anfang im Leben des Perikies, hat je, wenn er den Zeus des 
Pheidias oder die Hera des Polyklet sah, darum ein Pheidias oder ein Polyklet zu werden 
begehrt. Ja Plutarch nennt in diesem Zusammenhange auch noch die Dichter Philetas, 
Anakreon und Archilochos, jedoch (nach Burckhardts Bemerkung) keinen Tragiker. 
Wenn ein Werk durch seine Schönheit uns erfreut, so muß der Urheber darum nicht 
Achtung verdienen; oft genug geschieht es, daß wir ein Werk bewundern und seinen 
Meister verachten (Perikies c. I, 2). Fast die gleiche Wendung über Pheidias und Poly- 
klet findet sich in Lukians Schriftchen „Der Traum“ , “die uns tiefer als alle anderen 10 
Zeugnisse in die Urteilsweise antiker Menschen blicken läßt.

Neben den kunsttheoretischen Schriften von der Art des Polykleti- 
schen „ I Kanon“ ‘ und der Musiklehre des Aristoxenos oder der Literatur 
der Grammatiker, Rhetoren und Kritiker, gibt es in hellenistischer Zeit 
auch noch Schriften anderer Art über die Kunst. Zu ihnen gehört Plu­
tarchs Abhandlung über die Frage, wie Jünglinge die Dichter lesen sollen. 
Darin wird gesagt, daß man den Werken der Dichter sehr verschiedenes 
entnehmen könne, so wie auf den Wiesen die Bienen den Blumen, die 
Ziegen dem Stengel, das Schwein der Wurzel und andere Tiere dem Samen 
oder der Frucht nachgehen. Die einen lassen nichts aus, was den Mythus 20 
betrifft, andere achten vor allem auf das, was neu ist, wieder andere 
haben nur die Schönheit der Ausdrucksweise im Auge. Und schließlich 
gibt es solche, die lesen, um sich in der Rechtschaffenheit zu bestärken 
(de aud. poet. c. 11). Der letztere, der ethisch-pädagogische Gesichts­
punkt darf wohl als der am höchsten geachtete angesehen werden. Er 
entspricht der naiven, auf den Gehalt gerichteten Auffassung des Griechen. 
In derselben Schrift Plutarchs findet sich die charakteristische Anekdote: 
als Timotheus eine Artemis auf die Bühne bringt, die wie eine Mänade 
rast, ruft ihm einer zu: So eine Tochter müßtest Du bekommen!

Ganz und gar dem Inhalt zugewendet ist die Literatur jener Kunstkenner und 30 
-liebhaber, die uns Beschreibungen (έχφράσεις) von Werken der bildenden Kunst hinter­
lassen haben. Wir besitzen von den beiden Philostraten Beschreibungen von (wirklichen) 
Gemälden, die noch Goethe entzückten. Kallistratos wandte das Verfahren auch auf 
Statuen an. Dabei handelt es sich weder um Kunstkritik im allgemeinen, noch gar um 
Stilkritik. Vielmehr bezieht sich das Interesse am Formalen bei der Ekphrasis nicht auf 
den Gegenstand, sondern auf die rednerische Form der Beschreibung selbst. Es handelt 
sich also um eine Übertragung von einer Kunst in die andere. Ein gutes Beispiel für diese 
Art steht in der Schrift ..Zeuxis“1 von Lukian.

c) Vitruv.
Neben Quintilians System des Unterrichts in der Rednerkunst steht 

als einziges vollständig (wenigstens leidlich) erhaltenes Werk des Alter- 40 
tums über die Kunst das Buch des Vitruv. Zweifellos hat der Römer 
eine umfangreiche griechische Fachliteratur, die heute verloren ist, vor 
sich gehabt. Der universale Charakter seiner Theorie, der in sechs Grund­
begriffen Ausdruck findet, beruht darauf, daß der Oberbegriff nicht die 
Kunst als menschlich-geschichtliche Erscheinung,sondern die Schönheitist.



c I. TEIL — ZWEITER A BSCIINITT — III. KUNSTTHEORIE 61

Die Begriffe der Rhetorik beziehen sich auf eine Welt geschichtlicher 
Formen, und führen zur Klassifikation solcher Formen. Die Begriffe 
λ :truvs dagegen stammen aus einer Sphäre, in welcher der Mensch nicht 
i-i persönlich Wollender und Gestaltender, sondern lediglich als Natur- 
«esen, gebunden an den Einklang des Alls erscheint. Daher die Strenge 
der Vitruvianischen Maßbestimmungen: sie sind ursprünglich sakraler 
Natur. Der Tempel ist nicht ein Erzeugnis einzelner Menschen oder 
^ ölker, sondern ein Abbild ewiger Ordnung. So wie die Begriffe der Rhe­
torik eine ursprüngliche Verwandtschaft mit der geschichtlichen Welt 

•i haben, so sind die Maßbegriffe Vitruvs ursprünglich und wesentlich 
geschieht? feindlich.

Die Kunsttheorie geht von der gegebenen Natur, die Schönheits­
theorie vom erfindenden Menschen aus. Welche methodische Konsequen­
zen das hat, erkennen wir aus Vitruvs Verhalten zum Problem des Stils. 
In der Erscheinung der drei Tempelordnungen hatte er ein geschicht­
liches Material vor sich, das wohl zur Entdeckung des Stilbegriffs hätte 
einladen können. Innerhalb der Rhetorik hatte der Stilbegriff einen festen 
Platz gefunden; in der Theorie der Architektur fand er keine Stelle. Die 
Einteilung Vitruvs ist zweigliederig, nicht drei-(oder fünf-)gliederig, wie 

20 Walter richtig bemerkt hat (Gesch. d. Asth. i. Alt., S. 807). Der strengen 
Form des dorischen Tempels stellt Vitruv die zierlicheren, schlankeren 
und geschmückteren Formen der ionischen und der korinthischen Ord­
nung entgegen. Dieser Zweiteilung gegenüber kommt die zu erwartende 
Dreiteilung nicht auf. Wenn aber Vitruv der geschichtlichen Mannig­
faltigkeit zum Trotz an der Zweiteilung festhält, so hat das seinen tiefen 
Sinn. Mit der Lehre von der Weltordnung ist die Unterscheidung einer 
männlichen und einer weiblichen Potenz verknüpft. Indem Vitruv von 
den kosmischen Potenzen des Männlichen und des Weiblichen aus­
geht, charakterisiert er nicht einen geschichtlich vorliegenden Stil als 

30 männlich oder weiblich — sonst hätte ihn nichts abhalten können, auch 
noch eine Bezeichnung für den dritten der vorhandenen Stile zu finden 
— sondern konstruiert er das Wesen der drei Ordnungen nach Maßgabe 
der Weltordnung. Es gibt eine Bauweise, die dem Manne, und eine Bau­
weise, die dem Weibe entspricht, eine Bauart der Würde und eine Bau­
art der Anmut. Schon von Platon werden zwei Arten der Schönheit, die 
dem männlichen und dem weiblichen Charakter entsprechen, unter­
schieden (oben S. 13). Cicero führt einmal diese Unterscheidung wie eine 
allgemein bekannte und geläufige an: „ । Es gibt aber zwei Arten der Schön­
heit, in der einen finden wir Anmut, in der ändern Würde; die Anmut 

40 müssen wir für weiblich halten, die Würde für männlich.“ ‘ (Cum autem 
pulchritudinis duo genera sint, quorum in altero venustas sit, in altero digni- 
tas: venustatem muliebrem ducere debemus, dignitatem virilem, de off. I, c. 36.)

Im dritten Buche der Schrift De oratore bewundert Cicero die Verbindung von Nütz­
lichkeit auf der einen Seite, von Anmut und Würde auf der ändern in den Werken der



62 ÄSTHETIK C

Natur. Die Verfassung der Welt, sagt er, ist zur Sicherheit und zum Heil aller so ge­
troffen, daß der Himmel rund, die Erde aber in der Mitte gelegen ist, daß die Sonne 
ihren Umlaufhält, sich dem winterlichen Zeichen nähert, um auf der ändern Seite wieder 
aufzusteigen usf. Nicht die kleinste Änderung an dieser Ordnung ist möglich, ohne daß 
alles auseinanderfällt. Jedes Lebewesen, jeder Baum, aber auch jedes Kunstgebilde wie 
z. B. ein Schiff zeigt dieselbe Vereinigung von Zweckmäßigkeit und Schönheit. Am 
Tempel erkennen wir sie am besten. „Die Säulen halten den Bau des Tempels und die 
Halle aufrecht, und doch ist ihr Nutzen nicht größer als ihre Würde. Den bekannten 
Giebel des Kapitols und der übrigen Tempel hat nicht die Anmut, sondern die Not­
wendigkeit hervorgebracht. Denn indem berücksichtigt wurde, wie zu beiden Seiten der 10 
Regen abfließen kann, schloß sich an den Zweck des Hauses die Würde des Giebels an. 
Und wenn der Tempel im Himmel stände, wo es keinen Regen gibt, er würde ohne den 
Giebel die Würde nicht haben, die ihm eigen ist“ 1 (De oratore III; 46, 180).

Das ist nicht rednerische Übertreibung, sondern echter pythagoreischer Platonismus.
Es gibt keinen Unterschied zwischen Zweckmäßigkeit und Schönheit, im Wesen der 
Dinge sind beide eins. Die Maße des Tempels sind im Himmel gegründet; der Tempel ist 
schön, weil seine Maße ein Abbild der absoluten Maße sind. Daher die Strenge der Norm. 
Naturgewächs und Kunstgebilde gelten dieser Ordnung und Schönheit gegenüber gleich. 
Sie sind nur, insofern sie an dieser Schönheit teilhaben oder sie nachahmen.

Treffend weist Walter darauf hin, daß Vitruv nicht daran denkt, die 20 
griechischen Baustile aus dem Verhältnisse von Stütze und Last ge­
schichtlich abzuleiten, daß er vielmehr nur das „Gesetz der Formen“ 
im Auge hat, und seine Auffassung eine anschaulich-mathematische, 
nicht eine dynamisch-praktische ist (Gesch. d. Ästh., S. 801; 803). Das 
ist jedoch weder Willkür noch Beschränktheit eines Einzelnen, sondern 
es ist die Konsequenz der antiken Grundauffassung von der Baukunst.

Sechs Kategorien werden von Vitruv aufgezählt: ordinatio (τά'ξις), 
dispositio, eurhythmia, symmetria, decor, distributio. Proportio (zur Defi­
nition der ordinatio gehörend) ist die richtige Maßbestimmung der einzelnen 
Teile eines Bauwerks auf Grund einer Maßeinheit, die Symmetrie be- 30 
trifft das Verhältnis der Glieder zum Ganzen, und die Eurhythmiie 
bezieht sich auf das Verhältnis zum Auge. — Die Angemessenheit der 
Größenverhältnisse der Glieder eines Bauwerks im einzelnen (ordinatio) 
beruht auf der Quantität. Unter Quantität ist die Wahl der Maßeinheit 
aus einem der Glieder des Werkes selbst zu verstehen. Beim Tempel 
wird die Maßeinheit dem Grundriß (der Frontbreite) entnommen. Die 
richtige Maßbestimmung der jedesmaligen Glieder und der Gesamtge­
stalt eines Werkes auf Grund der gewählten Maßeinheit (modulus, rata 
pars) heißt proportio (άναλογία). (Nach Jolles, Vitruvs Ästh. 1906.
S. 9ff.). 40

Die Begriffe symmetria und eurhythmia sind die ästhetisch entscheiden­
den: Symmetrie ist die inhaltlich bestimmte proportio, d. h. ein Maßver­
hältnis von bestimmtem Charakter. Aus der proportio entsteht die Sym­
metrie; nicht jede proportio aber führt zur Symmetrie, vielmehr muß, wie 
Jolles formuliert, die proportio zur Symmetrie „herausgearbeitet“ wer­
den. Die Definition der Symmetrie lautet: „Symmetrie ist der sich aus 
den Gliedern des Bauwerkes selbst ergebende Einklang, d. h. es soll auf



c I. TEIL — ZWEITER ABSCHNITT — III.KUNSTTHEORIE 63

^rund des modulus (rata pars) eine Responsion zwischen den Einzelteilen 
zud der Gesamterscheinung vorhanden sein.“1 (Item symmetria est ex 
ipsius operis membris conveniens consensus ex partibusque separatis ad 
- niversae figurae speciem ratae partis responsus.) (Vitruv, de arch. ed. 
Rose, S. 12.)

Entscheidend an dieser Definition ist, daß durch sie die Beziehung 
zwischen den Einzelteilen und der Gesamterscheinung bestimmt wird, 
_md zwar als consensus (Einklang). Es bleibt nun noch die Frage zu be­
antworten, welche Maßverhältnisse richtig berechnete Proportionen 

M ?chön machen, oder welche Maßverhältnisse den „Ei nklang“ ‘ aus sich 
hervorgehen lassen. Solche Verhältnisse können mit Zahlen ausgedrückt 
werden. Die Schönheit eines Bauwerks beruht also auf passenden Zahlen. 
Entnommen werden diese Zahlen den Verhältnissen der menschlichen 
Glieder. Die Natur hat den menschlichen Körper nach bestimmten Ver­
hältnissen gebaut, ihnen entsprechend müssen die Tempel der Götter 
errichtet werden. „Wenn die Natur also den menschlichen Körper so 
zusammengesetzt hat, daß seine Glieder in den Maßverhältnissen der 
Gesamtgestalt entsprechen, scheinen die Alten recht gehabt zu haben, 
indem sie auch bei der Ausführung der Bauwerke ein genaues Maßver­
hältnis zwischen den einzelnen Gliedern und der Erscheinung des Ganzen 
(universa figurae species) beobachteten“ (ib. S. 66). Man mißt nach Finger- 
und Handbreite, nach Fuß und Elle. Verteilt aber sind diese Maße auf 
eine „Vollkommenheitszahl“ (τέλειος, numerus perfectus). Nicht zufällig 
erscheint an dieser Stelle der Name Platon: Vitruv ist mitten in der 
pythagoreisch-platonischen Zahlenspekulation.

Von der älteren Forschung sind solche Stellen entweder ignoriert oder 
falsch gedeutet worden, wenn man sie nicht kurzweg als „Mystik“ abtat. 
So spricht Jolles von Vitruvs „Zahlenästhetik“ , wodurch der Eindruck 
erweckt wird, als ob es sich um formale Spielereien handle, während hier 

30 doch eine Metaphysik zum Vorschein kommt, in welcher eine bestimmte 
Anschauung vom Weltall und vom Menschen sowie von ihrem Verhält­
nis zueinander in Zahlen formuliert wird (Platon, Tim. 31 f.). Vitruvs 
Lehre darf von ihrem mythischen Hintergründe nicht gelöst werden; das 
Mythische war seiner Zeit ebenso selbstverständlich wie uns heute das 
Ästhetische ist.1) Nicht eine Formalästhetik, sondern eine Gehaltsästhetik

2) Der Mythus tritt bei Vitruv allerorten mit voller Unbefangenheit auf. Charakte­
ristisch ist die hübsche Erzählung von der Entstehung der dorischen Tempelordnung, 
die als erste dagewesen sei. Der älteste Tempel in der Stadt Argos, den Dorus der Juno 
erbaute, hatte zufällig diese Form. Nachdem man auf Befehl des delphischen Apoll in 
Kleinasien Kolonien gegründet und die Karer und Leleger vertrieben hatte, baute man 
dort Tempel, und zwar zuerst * dem panionischen Apoll. Als man die Säulen anbringen 
wollte, aber für diese keine symmetriae hatte, maß man den Abdruck eines männ­
lichen Fußes und legte diesen auf die Höhe des Mannes an. Man fand, daß der Fuß 
ein Sechstel der männlichen Höhe beträgt. „So repräsentiert seitdem die dorische 
Säule das Verhältnis, die Kraft und die Schönheit des männlichen Körpers bei einem



64 ÄSTHETIK C

verbirgt sich in den Kategorien Vitruvs. Die schönen Proportionen sind 
nicht von einem Künstler ersonnen, und unterliegen daher auch nicht 
dem Wechsel des Geschmacks. Sie sind die heilige, ewige Gesetzmäßigkeit 
der Natur, des „Baus“ der Welt selbst, und deshalb sind sie schön. 
Vitruvs Schönheitslehre ist durchaus nicht auf die Baukunst oder auch 
nur auf die Kunst überhaupt beschränkt. Alles Wohlgeordnete ist schön, 
sei es das Weltall, der Staat, der menschliche Leib, die Haushaltung, eine 
Tragödie oder eine Statue (vgl. Jolles, S. 99). Dem Kunstwerk kommt 
nur insofern eine Sonderstellung zu, als es für das Auge oder das Ohr 
des Menschen berechnet ist. Hier tritt eine neue Gesetzmäßigkeit ins 10 
Spiel, die zum Unterschied von jener kosmischen die optische und audi­
tive genannt werden könnte. Hierauf bezieht sich der Begriff der Eurhyth­
mie. „Eurhythmia ist das schöne Aussehen, d. h. die Glieder sollen in 
ihrer Zusammensetzung einen in den Maßen richtigen Anblick gewähren.“ 
(Eurhythmia est venusta species commodusque in compositionibus membro­
rum aspectus. De arch. S. 12.)

Symmetrie bezieht sich auf die Schönheit an sich, Eurhythmie auf 
die Schönheit für unser Auge. Daß die Symmetrie erblickt wird, ist 
an sich gleichgültig; da sie auf Zahlen beruht, kann sie auch gehört oder 
auf andere Weise erkannt werden. Für den Künstler ist es freilich nicht 20 
gleichgültig, daß die Werke der Baukunst sich dem Auge darbieten. Es 
entsteht für ihn die Frage, ob und wieweit er den Bedürfnissen des Auges 
entgegenkommen soll. Hier sind zwei Richtungen möglich. Die eine lehnt 
es ab, eurhythmisch zu arbeiten. So arbeiteten die Ägypter und die älteren 
griechischen Künstler streng symmetrisch (Jolles, S. 100). Diodor erzählt 
(I, 98) von einer Statue, deren eine Hälfte auf Samos, deren andere in 
Ephesos gearbeitet wurde; als man die Teile aneinanderfügte stimmten 
sie so zusammen, als ob die ganze Statue von einem Einzelnen ausge­
arbeitet worden sei (Jolles, S. 91). Besser als durch diese Geschichte 
kann die kanonische, jede Rücksicht auf den subjektiven Anblick bei- 30 
seite setzende Art nicht gekennzeichnet werden. — Die andere Richtung 
ist nicht kanonisch, sondern mimetisch, d.h. hier werden die schönen 
Verhältnisse nicht dargestellt, wie sie an sich sind, sondern man versucht 
diejenigen Verhältnisse „nachzuahmen“ , die unserem Auge schön er­
scheinen. Würde z. B. die Höhe der Säulen auch symmetrisch richtig 
berechnet sein, so würde der Anblick trotzdem ins Unschöne fallen, weil 
das menschliche Auge nicht immer das richtig Berechnete und an sich 
Schöne als solches wahrnimmt. An Stellen, wo das Auge täuscht, muß 
die Symmetrie so lange gemildert („temperiert“) werden, bis auch der 
Eindruck der Symmetrie entsteht (Jolles, S. 28). Das, worin das Auge 40

Gebäude.“ (Ita dorica columna virilis corporis proportionem et firmitatem et venustatem 
in aedificiis praestare coepit.) — Bei der ionischen Säule wurde das Verhältnis eines 
Frauenfußes zu der Höhe des weiblichen Wuchses genommen. Man fand, daß dieses Ver­
hältnis 1 : 8 war (De arch. S. 84 ff.).



C I.TEIL — ZWEIT. ABSCHN. — IV. MITTELALTER U. RENAISSANCE 65

sich täuscht, muß durch Berechnung ausgeglichen werden, sagt Vitruv. 
(Ergo quod oculus fallit, ratiocinatione est exaequandum. De arch. S. 74.) 
„Denn das Auge verlangt Schönheit, und wird sein Wohlgefallen nicht 
durch Proportion und Hinzufügungen zu den Maßeinheiten erschmeichelt, 
so daß das, was fehlt, durch Temperation verstärkt wird, so wird dem 
Beschauer ein leerer und unschöner Anblick geboten.“ 1 (Venustatem enim 
persequitur visus, cuius si non blandimur voluptati proportione et modulo­
rum adiectionibus, uti quod fallit temperatione adaugeatur, vastus et inve- 
nustus conspicientibus remittetur aspectus. ib. S. 75.)

10 Diese Rücksicht auf die Gesetzlichkeit des Auges erscheint uns heute 
selbstverständlich, dem Altertum war sie es nicht. Für die Alten besteht 
zwischen Symmetrie und Eurhythmie ein ungeheurer Unterschied. In 
unserer Sprache müßten wir sagen: die Symmetrie ist Ausdruck der 
ewigen Gesetzmäßigkeit, die Eurhythmie ahmt lediglich nach, was kraft 
der subjektiven Gesetzlichkeit unseres Sehorgans an einer bestimmten 
Stelle des Kunstwerks gewünscht wird. Auch die dadurch bedingten 
Modifikationen der Symmetrie suchen freilich nichts anderes als diese 
selbst zur Geltung zu bringen. Für das antike Denken in seiner Strenge 
ist das aber schon zu viel. Wahr ist nur das nach den Gesetzen der Sym- 

SO metrie Konstruierte; alles andere ist ein der Wahrheit ähnlicher Schein. 
Die griechische Kunst ist zuletzt den Weg der Eurhythmie gegangen; 
Platon hat sich mit Entschiedenheit auf die Seite der älteren „symmetri­
schen“ 1 Kunst gestellt.

Liter:aittujrr. J. O verb eck , Die antiken Schriftquellen zur Geschichte der 
bildenden Künste bei den Griechen. 1868. C. R ob ert, Die Kunsturteile des Plinius. 
In: Philologische Märchen. 1886. S. 28— 82. A. Kalk mann, Die Quellen der Kunst­
geschichte des Plinius. 1898. Th. Birt, Laienurteil über bildende Kunst bei den Alten 
1902. J. A. Jolles, Vitruvs Ästhetik. 1906. Die übrige Literatur siehe oben S. 17.

IV. MITTELALTER UND RENAISSANCE,

a) Mittelalter .
Die Vorstellung von der Kunst, wie sie sich im Hellenismus ausgebildet 

30 hatte, ist dem Mittelalter völlig fremd. Eine selbständige Reflexion über 
die Kunst im engeren Sinne, und wäre es in der schlichtesten Form, 
kommt bei den Scholastikern nicht vor. Zwar ist dieVorstellung des künst­
lerischen Schaffens seit Plotin nichts Unbekanntes mehr, sie trägt jedoch 
nicht die Kraft in sich, das ästhetische Problem sichtbar zu machen. 
Wenn gelegentlich das Schaffen Gottes mit dem eines Künstlers ver­
glichen wird, dann geschieht es nicht, um der Kunst eine Ehre zu er­
weisen, sondern vielmehr „um dadurch das Verständnis für das Wesen 
und Wirken des göttlichen Geistes zu erleichtern, oder, in selteneren 
Fällen, die Auflösung anderer theologischer Fragen möglich zu machen“ ‘ 

40 (Panofsky, Idea, S. 20). Thomas von Aquino redet hin und wieder von 
Hnndb. d. Phil. I. C 5



66 ÄSTHETIK C

dem Baumeister, der die Form des Hauses in seinem Geiste vorher ent­
wirft, die gleichsam die Idee des im Stoffe zu verwirklichenden Hauses 
ist (vgl. Panofsky, S. 85). Aber das ist immer nur eine Weitergabe aristo­
telischen Gutes. Das Problem der Kunst im engeren Sinne, das schon 
bei Aristoteles geringe Beachtung gefunden hatte, existierte nicht für 
eine Zeit, welcher überdies die Poetik des Meisters noch unerschlossen war.

Artifex ist im Mittelalter der Urheber jedes „künstlichen“ Werkes, der 
die Form des Werkes vorher in seinem Geiste entwirft. Der Künstler 
ist nicht Schöpfer, sondern Verwirklicher einer Idee, Handwerker. Das 
künstlerische Leben und die Kunstübung entspricht durchaus dieser An- 10 
schauung: der Künstler tritt nicht als Einzelner auf, sondern als Glied 
einer Körperschaft, die im Besitze der Kunstlehre sowohl wie des Rechtes 
der Kunstausübung ist. Es wäre falsch, diese Form des künstlerischen 
Lebens als „primitiv“ anzusehen; sie ist vollgültig wie jede andere, das 
beweisen die Werke. Kommt man aus dem mediterranen Umkreis, so 
fällt zuerst das Fehlen der schriftlich niedergelegten Theorie auf. Ein 
Kanon des Polyklet oder eine Literatur gleich derjenigen, aus welcher 
Vitruv schöpfte, ist hier nicht denkbar. Das ist kein Mangel, sondern die 
natürliche Folge des korporativen Prinzips der germanischen Völker: 
an der Stelle der Theorie steht die Hütten- und Meisterüberlieferung; 20 
die geschlossene Werkstatt, das Meister-Gesellenverhältnis (das natürlich 
auch im Süden nicht fehlt) leistet hier schlechthin alles. Möglich ist diese 
handwerkliche Art nur bei einer Kunst, die ganz Dienst ist, die ganz vom 
Auftraggeber abhängt. Aber auch zu Dürers Zeiten noch schließt der 
Künstler mit dem Besteller einen Vertrag ab genau wie ein Handwerker.

Das Fehlen jeglicher Kunstlehre wird ganz deutlich, wenn man die artes ins Auge 
faßt. Der antiken Tradition entsprechend unterscheidet man die artes liberales von den 
artes mechanicae. Zu jenen gehören Grammatik (Literatur), Rhetorik, Dialektik (Philo­
sophie), Arithmetik, Geometrie, Astronomie, Musiktheorie, zu diesen lanificium, arrna- 
tura, navigatio, agricultura, venatio, medicina, theatrica. Die freien Künste sind lediglich 30 
theoretischer Art, nur sie sind des freien Mannes, nach dem sie genannt werden, würdig. 
Die mechanischen Künste sind rein praktisch ohne theoretische Grundlage. An der 
Stelle der Theorie steht die handwerkliche Überlieferung. Eine Ausnahme macht die 
Medizin: ihre Grundlage liegt in der Physik, daher der Name physicus für den Arzt 
(Schlosser, Kunsttheorie S. 66). Die sieben freien Künste wurden mit den sieben 
Planeten verglichen, die mechanischen Künste waren wenig geachtet. Von der Theologie 
werden sie als „unecht geboren“ bezeichnet. Ihr Name wird mit einer echt mittelalter­
lichen Etymologie von moecha (Ehebrecherin) abgeleitet (Borinski I, S. 89). Der herr­
schende Gedanke dabei ist der von der unbedingten Überlegenheit der Natur als Gottes 
erster Schöpfung über alle künstlichen Veranstaltungen des Menschen. „Nur die Natur 40 
schafft wirklich. Der Mensch ist darauf angewiesen, in seinem Werke die Natur künst­
lich (mechanice) nachzuahmen. Sein Werk ist daher unecht, ,unwirklich1: adulterinum.“ 
Borinski sieht hierin eine eigentümliche Verbindung des aristotelischen Satzes, daß die 
Kunst der Natur nachahme so weit es ihr möglich sei mit der Vorstellung von Adams 
Fluch.

Was wir heute die Künste nennen, findet weder unter den artes liberales noch unter 
den artes mechanicae eine Stelle. In der „steinernen Enzyklopädie“ am Campanile zu 
Florenz erscheinen sie einmal im Gefolge der mechanicae (Schlosser S. 66). Philosophisch



C I.TEIL — ZWEIT. ABSCHN. — IV. MITTELALTERU. RENAISSANCE 67 

aber bleibt ihre Stellung gänzlich unbestimmt. Es ist die Leistung der folgenden Jahr­
hunderte, ihnen, dem Wandel des Stils entsprechend, eine Stellung in der geistigen 
Welt des Menschen zu geben. Rein intellektuell betrachtet wäre „nichts näher gelegen“ 1 
als den Künsten einen Platz unter den artes liberales anzuweisen, wo sich die Redner­
kunst unangefochten behauptete. Aber die Macht der Tradition und die tief begründete 
Ansicht von der handwerklichen Natur des Künstlers erweist sich als stärker. Vermöge 
des theoretischen Charakters seiner „Kunst“ 1 genießt der Humanist, der Dichter­
philolog und Schönredner im späteren Mittelalter hohe Ehren. Die Poesie wurde ja 
schon im Altertum für vornehmer gehalten als alle ändern Künste. Erst nachdem der 

10 bildende Künstler in der Renaissance in Beziehung zur Theorie getreten war, ist eine 
Gleichstellung zwischen dem Dichter und Maler, dem Plastiker und Baumeister möglich 
geworden. Nicht die Vorstellung von der Schöpferkraft des Künstlers ist es, die den 
Prozeß in Gang bringt, sondern die Vorstellung, daß die Tätigkeit des Künstlers etwas 
mit den artes liberales zu tun habe.

b) Dante.
Wie die Schwelle der antiken Ästhetik die rätselhafte Gestalt Platons 

hütet, so hütet die Schwelle der neueren Ästhetik Dantes verschlossener 
Geist. An einer Stelle der göttlichen Komödie ist von einem Metallfälscher 
als von einem „guten Affen der Natur“ 1 die Rede (Inf. XXIX, 139). Das 
ist ein Nachklang der mittelalterlichen Auffassung vom Künstler als 

20 einem bloßen Nachäffer der Natur, als einem Verfertiger „unechter“ 1 
Werke. Die Natur, so lesen wir im XI. Gesang des Inferno (99 ff.), hat 
ihren Ursprung im göttlichen Verstände und in göttlicher Kunst (dal 
divino intelletto e da sua arte), die Kunst dagegen ist nur gleichsam ein 
Enkel Gottes (a Dio quasi e nipote). Daß die Natur hoch über aller Kunst 
sei, daß sie erstgeboren sei, ist dem Theologen Dante selbstverständlich. 
Im Purgatorio wird als Beispiel für die von der Natur überwundene 
Kunst der Marmor Polyklets genannt (X, 32 f.).

Ganz anders klingt es, wenn Dante den manchmal abgelenkten Weg 
der Kreatur zum höchsten Licht mit dem künstlerischen Formwillen 

30 (intenzion delV arte) vergle ! ich i t: wie die Seele so erreicht auch dieser Wille 
der „tauben“1 Materie wegen nicht immer das Ziel der Form (Parad. I, 
127 ff.). Der philosophische Gehalt des Gleichnisses weist auf Dantes 
aristotelisch-thomistische Welt- und Himmelsanschauung hin; die Art 
jedoch, wie hier der Künstler hervortritt, läßt uns aufhorchen. Der wirk­
liche Dante schimmert an solchen Stellen durch, der selbstbewußte Künst­
ler, der formende Geist. Was Dante lehrt, ist das Mittelalter; er selber 
ist nicht mehr Mittelalter. Er ist der erste Mensch, der unsere Sprache 
spricht. Der Ghibelline, der leidenschaftliche Patriot, der große Einsame 
inmitten der Gemeinschaftswelt des Mittelalters, er, und nicht Petrarca, 

40 der melancholische Poet, ist der erste „moderne Mensch“s . Der Lyriker 
und Redner Petrarca ist sehr stolz auf das, was er schreibt, aber das 
bedeutet bei ihm, daß es ihm gelungen sei, die Musen aus der Verbannung 
zurückzurufen. Es ist höchst bezeichnend für die selbstbewußte und doch 
wiederum so zeitlich gebundene Art dieses Mannes, wie er das Nichtvor-

C 5*



68 ÄSTHETIK C

kommen der Poesie unter den artes liberales erklärt: sie sei über allen 
und umfasse sie alle (Borinski I, S. 119). Dante hat diese Sorgen nicht, er 
fühlt sich als Kunstschöpfer. Seine neue menschliche Existenzform drückt 
sich vollkommen in seinem Verhältnis zum Werke aus. Er ist der ver­
körperte Begriff eines neuen Stils, sein Künstlerbewußtsein stellt sich 
als Stilbewußtsein dar. Kein antiker, kein mittelalterlicher Künstler 
ist ihm hierin gleich. Das ist nicht mehr der demütige Werkkünstler des 
Mittelalters ohne Namen, der hinter seinen! Werk zurücktritt. Mit dem 
Stolze eines Mannes, der Ungeschautes geschaut und in Worten ausge­
prägt hat, tritt Dante vor sein Volk und vor die Nachwelt. Welch un- 10 
mittelalterlicher Klang tönt an unser Ohr, wenn wir den Dichter im 
Inferno (I, 86 f.) zu Virgil sagen hören:

Tu^e’ solo colui, da cui io tolsi 
Lo bello stile, che m'ha fatto onore.

Ruhm zu erwerben durch die Kunst, durch den Stil — das ist nicht 
christlich gedacht. Eine neue Lebenshaltung findet hier ihren Ausdruck: 
„Iauf weltlichem Wege zum Ewigen zu gelangen“ 1 (Borinski I, S. 103). 
Das dürfen wir erschließen aus den Worten, die Dante im Höllenschlunde 
(XV, 84 f.) an seinen ehemaligen Lehrer, den Rhetor Brunetto Latini 
richtet. M’ insegnavate come Vuom s'eterna., 20
Der Dichter, der für die Nachwelt schafft, der ein ewiges Werk hervor­
bringt, macht sich selbst zur ewigen Gestalt.

Das Licht der höchsten Liebe zu schildern versagt auch der mächtig­
sten irdischen Phantasie die Kraft (Parad. XXXIII, 142) — so spricht 
der Dante, der den Gehalt des christlichen Mittelalters in seinem Gedicht 
verewigt. Diesem Gehalt entspräche ein Werk ohne Namen. Indem aber 
Dante dieses Werk hervorbringt, als aktiver Mensch, als Schöpfer 
eines neuen Stils, der für alle Nachkommenden ein Gegenstand der Be­
wunderung sein wird, tritt er als Einzelner hervor. Über seinem Werke 
steht unsichtbar: ich hab’s gewagt! Petrarca, der gebildete Mann, ist 30 
stolz auf seine „Schreibart“ ‘ ; Dante, der Künstler, schafft sein Werk, 
indem er herrisch dem Stoffe der Gegenwart seinen Stil aufprägt.

c) Albertti.
Zwei Ereignisse bestimmen das Schicksal der Ästhetik in der Epoche 

der Renaissance und des Barock. Das eine ist die Wiederentdeckung des 
Vitruv im zweiten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts, das andere die Text­
rekonstruktion der aristotelischen Poetik (Pazzis lateinische Übersetzung 
1536). Aus dem Werke Vitruvs schöpft Alberti sein Werk über die Bau­
kunst (ebenfalls in 10 Büchern, zuerst gedruckt 1485); Aristoteles aber 
wird durch J. C. Scaliger (1561) zum Gesetzgeber der poetischen Theorie. 
Noch Lessings Kampf gegen die französische Tragödie ist zugleich ein 40 
Kampf gegen den Aristotelismus Scaligers.



C I. TEIL — ZWEIT. ABSCHN. — IV.MITTELALTER U. RENAISSANCE 69

Der Unterschied zwischen Vitruvs und Albertis Theorie entspricht 
dem Unterschied zwischen der antiken Kunst und der Kunst der Re­
naissance. Den Hintergrund des Buches von Vitruv bildet der Mythus 
und die pythagoreisch-platonische Metaphysik. So löst sich auch das 
antike Kunstwerk mit seiner herrlichen Formenbestimmtheit vom Hinter­
gründe des Mythus los. Albertis Buch ist hintergrundslos. Es ist ebenso 
einfach, gegenwärtig und klar wie die italienische Architektur der Epoche, 
die uns das Bauwerk als Kubus mit einer Fassade zu sehen gelehrt hat. 
Der Tempel ist, obwohl er einen bestimmten Stil hat. zugleich ein Orga- 

10 nismus mit der Unergründlichkeit des Lebendigen. Das Bauwerk Albertis 
ist nicht mehr allseitig und unergründlich, es ist ein dem Betrachter zu­
gekehrtes Schauwerk, es ist als Ganzes „Fassade“ .

Es wird kein Zufall sein, daß in eben dem Lande, das die herrscherliche Künstler­
schaft Dantes gesehen hat, der Grund zur modernen Kunsttheorie gelegt wird. Was 
jeden Betrachter, der von den hellenistischen und mittelalterlichen Schönheitslehren 
herkommt, wie mit einem Schlage berührt, ist die selbstbewußte Kühnheit, der Realis­
mus, mit dem Alberti die Tätigkeit des Künstlers in den Mittelpunkt der Theorie 
rückt. Man hört manchmal die Ansicht aussprechen, der moderne Begriff des Künstlers 
stamme aus der Renaissance. Das ist ein Irrtum: die Renaissance hat wohl den artifex 

20 als Typus neben den Dichter, den Gelehrten, den Staatsmann geste llt; aber dieser 
artifex ist viel eher ein Ingenieur als ein Künstler in unserem Sinne. Nach Alberti ist 
die Kunst des Malers und des Architekten auf die W issenschaft, nämlich auf Mathe­
matik gegründet. Darin liegt der Bruch mit dem Mittelalter: der Künstler ist nun kein 
Handwerker mehr, der aus der Werkstattüberlieferung und der praktischen Erfahrung 
eines Meisters schöpft, sondern er ist ein selbständiger Unternehmer, dessen Leitsterne 
der eigene Verstand und die wissenschaftliche Theorie sind. „Die Hand des Werkmannes 
dient dem Architekten nur als Werkzeug“ ' (Albertis Vorrede zum Werk über die Bau­
kunst). Durch diese (humanistische) Begründung auf die Wissenschaft kommt jener 
scharf rationale Zug in Albertis Theorie, der diese geschichtlich zu etwas schlechthin 

30 Neuem macht.
In seiner Abhandlung über die Malerei (1435) entwickelt Alberti 

die Lehre von der Sehpyramide. Die Definition der Malerei lautet: „Die 
Malerei wird also nichts anderes sein als die auf einer Fläche mittels 
Linien und Farben zustande gebrachte künstliche Darstellung eines Quer­
schnitts der Sehpyramide gemäß einer bestimmten Entfernung, einem 
bestimmten Augenpunkte und einer bestimmten Beleuchtung.“1 (L. B. 
Albertis kleinere kunsttheoretische Schriften, übers, von H. Janitschek, 
1877, S. 68 ff.) Das überwältigend Neue an dieser Erklärung ist die me­
thodische Einstellung, aus der sie hervorkommt. Nicht mehr der Gegen- 

40 stand, nicht mehr die Schönheit, nicht mehr der allgemeine Begriff der 
künstlichen Hervorbringung überhaupt ist der Ausgangspunkt, sondern 
das spezifische Verfahren des Malens selbst. Nüchtern und sachlich be­
schreibt Alberti die malerische Technik, nicht ihren handwerklichen 
Zügen, sondern ihrem Wesen nach. Hier handelt es sich um etwas ganz 
anderes als um einen Kanon im Sinne der antiken Ästhetik. Die „Regel“1 
bezieht sich nicht auf gegebene Proportionen, sondern auf ein vom Be­
wußtsein geleitetes und kontrolliertes Tun.



70 ÄSTHETIK C

Die Arbeit der bildenden Künstler wird von Alberti allgemein so be­
stimmt: sie rücken aus den durch die Natur geschaffenen Körpern die 
Abbilder in das Werk hinaus, das sie hervorbringen. (Artes eorum, qui 
ex corporibus a natura procreatis effigies et simulacra suum in opus promere 
aggrediuntur. . . Janitschek, S. 169.) Dies geschieht durch ein Abnehmen 
oder Hinzufügen an irgendeinem gegebenen Stoffe. Wenn in Wachs oder 
Ton gearbeitet wird, bringt man das Werk durch Hinzugeben wie durch 
Wegnehmen zustande; andere nehmen nur weg, wie die Steinbildhauer. 
Die Maler hingegen haben eine eigene Technik (proprio artificio enituntur, 
ib. S. 171). In diesem Zusammenhange gibt Alberti vom Verfahren des IC 
Marmorbildhauers die klassisch gewordene Beschre ! ibung: er fördere durch 
Wegschlagen des Überflüssigen die im Block vorhandene und verborgene 
menschliche Figur an Licht. (Alii solum detrahentes veluti qui superflua 
discutiendo quaesitam hominis figuram intra marmoris glebam inditam 
atque absconditam producunt in lucem.)

Von der nämlichen nüchternen Präzision ist die Definition des Archi­
tekten als eines planenden Bewegers von Lasten und eines Zusammen­
fügers von Körpern (Über die Baukunst, Vorrede). Bis zu Alberti gehen 
Kunsttheorie und Schönheitslehre nebeneinander her. Es wird wohl der 
Versuch gemacht, den Künstler als Schauenden der Schönheit in das 20 
System der Metaphysik des Schönen einzugliedern (Plotin). Dabei büßt 
er jedoch seine Selbständigkeit ein, da hier ja der Kunst überhaupt eine 
Selbständigkeit nicht zukommt. Alberti vermag als erster, da für ihn 
die Selbständigkeit der künstlerischen Tätigkeit Voraussetzung ist, den 
Begriff der Schönheit ohne zerstörende Wirkung mit dem der Kunst 
zu verbinden. Darauf beruht seine geschichtliche Bedeutung. Alberti 
befindet sich Plotin gleichsam gegenüber — mit dem bezeichnenden 
Unterschiede, daß dieser am Ende, jener am Anfänge einer langen Ent­
wicklungsperiode steht.

Der Vorgang darf nicht so vorgestellt werden, als hätte Alberti den alten Begriff 30 
der Schönheit einfach übernommen. Zwischen dem Mittelalter und dem Quattrocento 
liegt die Eroberung der „Wi rklichkeit“1 durch die Kunst. Wenn Alberti von der Schön­
heit spricht, so hat er nicht mehr die höchste Schönheit vor Augen, die eins ist mit dem 
Liebenswerten und Guten, sondern er denkt an die Schönheit der Erscheinungen. 
Er ist Naturalist, so wie die Kunst des Quattrocento naturalistisch ist verglichen mit 
der des Mittelalters. Der Maler, den er schildert, ist ein scharfer Beobachter der Natur 
(Janitschek, S. 149f.). Diejenigen, die sich auf ihren erfinderischen Geist (ingegnio) ver­
lassen ohne ein Vorbild in der Natur zu haben, dem sie mit den Augen oder mit dem 
Verstände genau folgen (senza avere essemplo alcuno dalla natura quäle con occhi o mente 
seguano) lernen niemals richtig malen, sondern gewöhnen sich nur an ihre Irrtümer. 40 
„Es flieht die erfahrungslosen Geister jene Idee der Schönheiten, welche kaum die 
Wohlerfahrensten zu erkennen vermögen.“ 1 (Fuggie V ingegni non periti quella idea delle 
bellezze, quäle i beni exercitatissimi appena discernono. Janitschek, S. 151.)

An zwei Stellen des Werkes über die Baukunst wird von Alberti 
die Schönheit definiert. Im zweiten Kapitel des 6. Buches heißt es: 
Schönheit ist eine bestimmte mit Berechnung verknüpfte Symmetrie



C I. TEIL — ZWEIT. ABSCHN. — IV. MITTELALTER U. RENAISSANCE 71

(concinnitas) aller Teile in dem Ganzen, wozu sie gehören, so zwar, daß 
man nichts hinzufügen noch wegnehmen noch verändern kann, ohne sie 
mißbilligenswert zu machen. (. . . ut sit pulchritudo quidem certa cum 
ratione concinnitas universarum partium in eo cuius sint: ita ut addi aut 
diminui aut immutari possit nihil, quin improhabilius reddatur.)1) — Von 
den Grundsätzen (praecepta) der Schönheit und des Schmuckes wird ge­
sagt, daß sie der Philosophie entlehnt und an die Eigenart der vorliegen­
den Kunst angepaßt seien (VI. Buch, 3. Kapitel, Ende).

Die ausführliche Darlegung seiner Schönheitslehre gibt Alberti im 
to 5. Kapitel des 9. Buches der Baukunst. Durch Vereinigung von numerus, 

fini tio und collocatio entsteht die Symmetrie (concinnitas). Auf die Sym­
metrie stimmt nun Alberti einen wahren Hymnus an. Das ganze Leben 
und Denken des Menschen umfaßt sie, die ganze Natur durchzieht sie. 
Allem, was die Natur hervorbringt, wird nach dem Gesetze der Symmetrie 
sein Maß gesetzt. Die Natur kennt kein höheres Streben, als daß alles, 
was sie erzeugt, vollkommen vollendet sei (absolute perfecta). Ohne Sym­
metrie würde sie dieses Ziel niemals erreichen. „Schönheit ist eine ge­
wisse Übereinstimmung und ein Zusammenklingen der Teile eines Ganzen, 
zu dem sie gehören, nach einer bestimmten Messung (numerus, fini tio, 

20 collocatio), die so ausgeführt wird, wie es die Symmetrie, d. h. das voll­
kommenste und erste Gesetz der Natur erfordert.“ 1 (. . . ita uti concinnitas 
hoc est absoluta primariaque ratio naturae postularit.)

Der Kunsttheorie Albertis stehen diese Sätze geraden Wegs entgegen. 
Hier wird eine absolute, vorfindbare Schönheit der Natur vorausgesetzt; 
die Kunst gerät gänzlich in Abhängigkeit von dieser Schönheit und damit 
von der Natur. Der vorher so aktive Künstler erscheint nun als Nach­
ahmer: schon unsere Vorfahren hätten nicht mit Unrecht erklärt, daß 
sie der Natur als der Künstlerin der schönsten Gestalten nachahmten 
(naturam optimam formarum artificem sibi fore imitandam indixere). So- 

30 bald die Natur als Künstlerin auftritt, muß der Künstler an Bedeutung 
verlieren. Die Spannung zwischen dem Albertischen Begriff der Schön­
heit und seinem Begriff der Kunst liegt vor Augen.

Für das Verhältnis zu Vitruv ist der Vergleich des Tempels mit dem Organismus 
bezeichnend: „Wie bei einem Lebewesen Kopf, Fuß und jedes andere Glied zu den 
übrigen Gliedern und zum ganzen übrigen Körper in Beziehung steht: so sind auch bei 
einem Bauwerke und insbesondere bei einem Tempel alle Teile des Körpers so zu ge­
stalten, daß sie untereinander sich alle entsprechen, so daß man mit jedem beliebigen 
einzelnen Teil alle anderen genau messen kann“ (VII, 5). Von außen gesehen ist die 
Übereinstimmung Albertis mit Vitruv vollkommen. Aber gerade die wichtigste Unter- 

40 scheidung, die zwischen Symmetrie und Eurhythmie fehlt. Darin liegt der ganze 
Gegensatz zwischen Renaissance und Antike. Die Theorie der Schönheit ist da — der 
mythische Hintergrund, aus dem sie hervorgeht, nicht mehr. Der spekulative Teil des 
Albertischen Werkes ist eine humanistische Kulisse.

x) Ich habe concinnitas durch „Symmetrie“ wiedergegeben. Alberti gebraucht das 
griechische Wort nicht: offenbar aus Abneigung gegen die Griechen. Er zieht das ihm 
durch die römisch-rhetorische Tradition (Cicero) nahegelegte Wor ' t concinnitas vor.



72 ÄSTHETIK C

Die Verbindung des ästhetischen Problems mit einer kosmologisch-anthropologischen 
Zahlenspekulation ist nichts Zufälliges, sondern folgt mit Notwendigkeit aus der Eigen­
art der antiken Metaphysik des Schönen. Aber so wenig die Humanisten schreiben wie 
Cicero und Virgil, so wenig ist die antike Kosmologie in der Renaissance wirklich lebendig 
geworden. Unter der Herrschaft des christlichen Gottesbegriffs vermögen die antiken 
Kosmosvorstellungen nur ein Scheindasein zu führen. Das Wirklichkeitsgefühl, das 
in der kosmologischen Spekulation der Alten lebt, gibt auch den Kunstwerken der 
Antike die eigentümliche Wucht des Seins. Sieht man ein Bauwerk der Renaissance 
nach einem antiken, so steht man plötzlich einer losgelösten, abstrakten Existenz gegen­
über. Der Realitätsgrad ist nicht derselbe, das Werk ist nicht in die kosmische Sym- 10 
metrie eingebettet, sondern es erscheint in bezug auf den Beschauer und sein Auge. 
Die antiken Baukünstler haben wohl auch auf das Auge Bedacht genommen; es ist 
jedoch ein Unterschied, ob das Kunstwerk durch die Rücksicht auf das Auge — oder 
durch die Vorsicht des Auges — konstituiert ist, oder ob die durch das Auge bedingten 
Veränderungen nur als „Temperaturen“ der kosmischen Symmetrie verstanden werden.

Mit der subjektiven Kunst beginnt auch die subjektive Ästhetik. Die Entdeckung 
der Sehpyramide und die dadurch möglich gewordene Definition der Malerei als Dar­
stellung der Natur in bezug auf ein Subjekt ist ein symbolisches Ereignis. Die Welt 
erscheint nun nicht mehr als ein Wesen aus eigener Lebensvollmacht — die Formeln 
hierfür spricht man nur den Alten nach — sondern sie existiert nur bezogen auf ein 20 
Subjekt. Dieses Subjekt ist noch keineswegs das einsam schöpferische „Genie“, es ist 
ein technisch konstruierendes Subjekt. Aber es ist der Beziehungspunkt, auf den 
hin die Welt existiert.Der grundlegende Terminus „Natur“, der jetzt entsteht, bezeichnet 
die Welt in ihrer Relation zu den Sinnen des Menschen. Zwischen die Schönheitslehre 
der Antike und die Schönheitslehre der Renaissance schiebt sich der Begriff der uns 
umgebenden, auf unsere Sinne bezogenen Welt. Damit wird die Welt zur sinnlichen 
Welt, d. h. zur „Natur“. In der Antike ist diese Beziehung sekundär; mit der Ent­
deckung des „Menschen“ in der Renaissance wird sie primär.

Der „Subjektivismus“ der Renaissance ist ein nüchterner, sachlicher Subjektivis­
mus, der verknüpft ist mit stärkster Werkgesinnung. In künstlerischer Hinsicht ist er 30 
charakterisiert durch die Entdeckung des Auges als des Vermittlers zwischen der Welt 
und dem Ich.

Für Alberti ist es selbstverständlich, daß das Kunstwerk für das Auge oder das Ohr 
da ist, und daß sich sein Dasein hierin erschöpft. Das Augenpathos der Renaissance 
wird schon von ihm erlebt und ausgesprochen. Die Augen vor allem, sagt er, begehren 
von Natur nach Schönheit und Symmetrie, und zeigen sich in diesem Punkt sehr eigen­
sinnig und empfindlich. (Et sunt praesertim oculi natura praecupidi pulchritudinis atque 
concinnitatis: et in ea re sese praestant morosos et admodum difficiles. IX, 8.) Oftmals 
können sie gar nicht sagen, was sie beleidigt (quidnam sit quod offendat nequeunt 
explicare), es sei denn, daß (vom Gegenstände) ihre unbedingte Gier, Schönes zu schauen, 40 
nicht erfüllt wird. In den Formen und Gestalten der Gebäude liegt eine natürliche 
Erhabenheit und Vollendung, die unser Inneres erregt und sich sofort bemerkbar macht 
(quod animum excitât e vestigioque sentiatur. IX, 8). Alberti gibt zu erkennen, daß 
er den Vorgang der ästhetischen Kontemplation erfahren und in sich beobachtet 
hat. Was es sei, wodurch das Gefallen hervorgerufen wird, will er nicht untersuchen. 
Das Urteil über die Schönheit wird jedenfalls nicht durch bloße Vermutung bewirkt, 
sondern durch eine angeborene innere Einsicht. (Ut vero de pulchritudine judices non 
opinio, verum animis innata quaedam ratio efficiet. IX, 5.) Was Schönheit ist, können wir 
vielleicht innerlich besser verstehen, als in Worten ausdrücken. (Sed pulchritudo atque 
ornamentum per se quid sit quidve inter se différant fortassis animo apertius intelligemus 50 
quam verbis explicari a me possit. VI, 2.)

Der nämliche Künstler, der die halb mathematische Abhandlung über 
die Malerei schreibt, gibt zugleich dem Wissen um den irrationalen



C I. TEIL —ZWEIT.ABSCHN. — IV.MITTELALTER U. RENAISSANCE 73

Charakter des ästhetischen Gegenstandes Ausdruck. Seltsame Vereini­
gung von Rationalität und Geheimnis! Wir kennen sie gut — sie ist 
modern. Bei Alberti tritt sie zum ersten Male auf; in der Kunst und in 
der Philosophie des Barock findet sie ihren monumentalen Ausdruck 
ILeibnIiz!) Der erste rationale Künstler entdeckt das Geheimnis der 
ästhetischen Wirkung. Damit erst erreicht der Subjektivismus der Re­
naissance seine Tiefe. Gleichzeitig rückt aber auch das Problematische 
der neuen Kunst- und Schönheitslehre ans Licht. Die geheimnisvoll ge­
wordene „Schönheit44 wird vom Künstler angestrebtt. Der Künstler 

H will nicht mehr die in den Dingen verborgene Maßnorm nur befreien — 
oder er will es nur in der Theorie, nicht aber in der Praxis — er will die 
Schönheit durch seine Aktivität hervorbriingen. So liegt der scheinbar 
so geschlossenen Kunstgestalt der Renaissance eine doppelte Bewegung 
zugrunde: zur Schönheit vermag sich der Mensch nur aufnehmend, passiv 
zu verhalten, das Schöne läßt sich nur erleben, wie es von Plotin vorbild­
lich beschrieben wird. Für die Renaissance ist der Künstler jedoch ein 
Hervorbringender. Er ist nicht mehr der demütige Werkmeister des 
Mittelalters, sondern der Genosse des stolzen Humanisten.

Dadurch kommt ein tiefer Zwiespalt in das Wesen des neuen Künstler- 
20 typus. Zwischen der Metaphysik der Schönheit, die einem anderen Welt­

bild entsprungen ist, und dem neuen Begriff der künstlerischen Aktivität 
besteht ein Widerspruch. Die Aktivität ist das neu errungene kostbare 
Gut; aber die Lehre vom Schönen, der schon als Erbe der Alten die 
höchste Weihe zukommt, soll nicht preisgegeben werden. Als Lösung 
dieses Widerspruchs steht die Kunst der Renaissance mit ihrer Ver­
menschlichung (Relativierung) der Schönheit vor uns. Systematisch 
formuliert: die Renaissance erfindet den Stil der SchönheiitL. In diesem 
Ausdruck ist das Entgegengesetzte vereinigt: das Wort Stil deutet auf 
die künstlerische Aktivität, das Wort Schönheit auf die passive Haltung 

30 des Menschen gegenüber der in der Welt enthaltenen Maßnorm. Durch die 
in der Renaissance vorgenommene Synthese wird die Norm in ein Er­
gebnis des künstlerischen Wollens und Tuns verwandelt, die kosmische 
Normschönheit wird zur „Kunstschönheit44. Die Kunstschönheit ist, als 
Stil wie als Theorie, eine Entdeckung der Renaissance. Darin prägt sich 
die eigentümliche Zwischenstellung dieses Zeitalters aus, das dem Mittel­
alter nicht mehr, der neuen Zeit noch nicht zugerechnet werden kann. Bis 
ins 19. Jahrhundert hat sich die abendländische Welt mit dem neuge­
schaffenen Begriff der Kunstschönheit auseinanderzusetzen gehabt.

d) Dürer. Leonardo.
Mit höchster Präzision wird diese Spannung von Dürer in der Wid- 

40 mung seiner Proportionslehre an Willibald Pirckheimer zum Ausdruck 
gebracht. „ , So es aber sein rechte Maß hat, kann das von Niemand ge­
tadelt werden, ob es auch ganz schlecht gemacht ist44 (Lange und Fuhse,



74 ÄSTHETIK C

Dürers sehriftl. Nachlaß S. 208). Der Satz ist deshalb so bedeutungs­
voll, weil Dürer sonst mit nicht geringerem Nachdruck als Alberti die 
Aktivität des Künstlers betont. Aber die „Maße“ 1 stehen noch höher als 
alles, was der Künstler von sich aus vermag. Der Dürerische Begriff des 
Maßes ist der Vitruvs und Albertis: die schönsten Dinge sind die „ver- 
gleichlichen“ ' (Vergleichung, comparatio = concinnitas). Die Messung hat 
Sinn nur innerhalb eines Ganzen; Symmetrie (concinnitas) bezieht sich 
auf das Verhältnis der Teile zum Ganzen.

x) Ein „verständiger geübter Künstner“ vereinigt Gewalt und Kunst, d. b. ηοίηαις 
und τέχνη. Hiezu vgl. Beenken, Wolfflin-Festschrift. 1924, S. 184ff. Beenken lehnt 
die idealistische Deutung dieser Stelle durch Panofsky mit Recht ab. Einen Beweis für 
Dürers „Unsicherheit“ kann ich in seiner Kunsttheorie jedoch nicht finden: das Neben­
einander des „Maß-“ 1 Gesichtspunktes und des „Gewalt“ -Gesichtspunktes ist vielmehr 
der Kern der Renaissancetheorie.

2) „Reißen“ in Dürers Sprache: mit Linien arbeiten. Also: wer die Schönheit aus
der Natur herauszuzeichnen vermag, der hat sie.

Dürer kennt wohl die „wundersame Gabe“ , die da macht, daß einer 
„sein großen Gwalt und Kunst“ in etwas zeigen kann, was er mit der 10 
Feder in einem halben Tag“ 1 auf ein halben Bogen Papiers reißt oder mit 
seim Eiselein in ein klein Hölzlein versticht“ , während ein anderer ein 
ganzes Jahr lang mit höchstem Fleiße vergeblich arbeitet (Lange und 
Fuhse S. 221). Aber von irgendeiner „Spontaneität“ ■ des Künstlers will 
er nichts wissen.1) „Je genäuer und geleicher“ 1 ein Bild dem Menschen 
ähnlich gemacht wird, desto besser fällt das Werk aus (Lange und 
Fuhse S. 351). Wie der Honig aus viel Blumen zusammengetragen wird, 
so wird von vielen schönen Dingen das Gute gesammelt (Lange und 
Fuhse S. 300). Denn „Meister“ 1 ist die Natur und der Menschen Wahn 
ist Irrsal (Lange und Fuhse S. 351). „Dann Dein Vermügen ist kraftlas 20 
gegen Gottes Geschöff“ (Lange und Fuhse S. 227). „Geh nit von der 
Natur in Dein Gutgedunken, daß du wollest meinen das Besser von dir 
selbst zu finden; dann du wirdest verführt. Dann wahrhaftig steckt 
die Kunst in der Natur, wer sie heraus kann reißen, der hat sie“ ‘ 2) 
(Lange und Fuhse S. 226). Das bedeutet nicht, daß ein „wohlgeübter 
Künstner“ 1 zu einem jeden neuen Werke muß „l I ebendige Bilder ab­
machen“ . Er stellt vielmehr das dar, was er lange Zeit „von außen 
hineingesammlet“ ‘ hat. Auf diese Weise wird „der versammlet heimlich 
Schatz des Herzen offenbar durch das Werk und die neue Creatur, die 
Einer in seinem Herzen schöpft in der Gestalt eins Dings“6 (Lange und 30 
Fuhse S. 227). Wenn Dürer in den Entwürfen in seinem Malerbuche sagt, 
daß ein guter Maler „inwendig voller Figur“1 sei, so denkt er nicht an den 
Künstler als an den Urheber dieses Schönen — das wäre ihm „ein neu 
erdichtte Maß“ (Lange und Fuhse S. 351) —, sondern an den Schatz 
von Vorstellungen, den der rechte Maler der Natur entnommen hat und 
in sich trägt.



C I. TEIL — Z WEIT. A BS CHN. — IV. MI TT EL ALT ER U. RENA ISSA NCE 75

Wie Alberti so deutet aucb Dürer auf das Unerklärliche der Schönheit hin. „IDie 
Schönheit, was das ist, das weiß ich nit, wiewol sie viel Dingen anhangt“ 1 (Lange und 
Fuhse S. 303). „Ni emands weiß das dann Gott, die Schon zu urteilen“ 1 (Lange und 
Fuhse S. 290). Es gibt mancherlei Schönheit und mancherlei Ursachen des Schönen. 
Jeder soll sich hüten, sich selber zu viel zu glauben. „Dann ein Jedlicher macht 
geren ihm geleich, was ihm wolgefällt“ (Lange und Fuhse S. 229). In dieser Form 
warnt Dürer noch einmal vor der Willkür und den Zufällen der Subjektivität. Sein 
Schönheitsbegriff ist nüchtern inhaltlich-natürlich. „Der Nütz ist ein Theil der Schön­
heit. Dorum was im Menschen unnütz ist, das ist nit schön“ ‘ (Lange und Fuhse S. 304). 

10 — Zum Schlüsse sei noch daraufhingewiesen, daß der Name Vitruvs („Fitrufius“ ■ ) von 
Dürer besonders oft und mit besonderer Liebe und Verehrung genannt wird.

Für den heutigen Betrachter scheint ein Widerspruch zu bestehen zwischen der bis 
ins kleinste individualisierenden Kunst Albrecht Dürers („d ' ie allerkleinsten Runzelein 
und Ertlein nit ausgelassen“ ' , Lange und Fuhse S. 224) und der Anlage des Malerbuches» 
das vom Maß des Menschen, des Pferdes, der Gebäude, von der Perspektive, von Licht 
und Schatten und zuletzt von den Farben handeln sollte (Lange und Fuhse S. 280f.). Wir 
meinen, das wissenschaftliche Streben zum Allgemeinen hätte mit dem künstlerischen 
Streben zum Individuellen in einen schmerzlichen Zwiespalt geraten müssen. Es ist jedoch 
nicht die geringste Spur von einem Gefühl solchen Zwiespalts in Dürer zu finden. Was 

•20 er als darstellender Künstler mit Bewußtsein anstrebt, ist, das Richtige aus der Natur 
herauszureißen. Im übrigen mag das Dargestellte seine Besonderheit bewahren. Man 
könnte sagen, daß im Begriff des Maßes sich das Allgemeine und Besondere begegnen. 
Die Freude, die Dürer an allem hat, was eine Theorie des Wirklichen enthält, am 
Vitruv, am Euklid, an der Perspektive ist ursprünglich und echt. Er fühlt sich als 
Darstellender in seinem Verhältnis zur Natur dem wissenschaftlich Erkennenden im 
tiefsten verwandt. Dieser bruchlose Übergang von der Kunst zur Wissenschaft und von 
der Wissenschaft zur Kunst ist von Alberti an das Kennzeichen der Renaissance. Die 
•wundersame Synthese folgt nicht aus dem angeblichen Ideal eines Universalmenschen, 
sondern ist eine notwendige Folge des universalen Begriffs der N atur, den die auf das 

30 Mittelalter folgende Epoche hat.

Die vollkommenste Darstellung der Renaissance-Synthese ist Leo­
nardo da Vinci, der Naturforscher und Maler, der Theoretiker und 
Ingenieur. Bei ihm erscheint das antiplatonische Element der Früh­
renaissance auf die Spitze getrieben: „Wenn schon die Dinge angezweifelt 
werden, die wir durch die Sinne erfahren, wieviel trügerischer müssen die 
Dinge sein, die gegen die Sinneserfahrung sind, wie das Wesen Gottes 
und der Seele, über die doch ohne Ende disputiert und gestritten wird 
und bei denen es wirklich zutrifft, daß jederzeit, wo Vernunftgründe 
fehlen, Geschrei an ihre Stelle tritt, was bei sicheren Dingen doch nicht 

40 Vorkommen kann“ ‘ (Ludwig, I. S. 68). Einzig der Wirklichkeit zugewendet 
und dem geheimen Gesetz der Bildung und Umbildung ihrer Gestalten 
nachspürend ruht das Auge dieses gewaltigen Geistes forschend auf der 
Welt der Erscheinungen. Die Malerei ist für ihn eine Naturwissenschaft: 
so wie die Wissenschaft von der Natur diese gleichsam noch einmal auf­
baut, so erscheint ihm auch die Malerei als nichts anderes als eine 
„zweite Natur“ 1 . ·

Leonardos Ästhetik ist ein HymInus auf das Auge. Die Malerei ist die edelste der 
„Wissenschaften“ , weil sie die Wissenschaft des Auges ist, des Fensters unseres Körpers 
„durch welches hin die Seele nach der Schönheit der Welt ausschaut und sie genießt.“ 1 ·



76 ÄSTHETIK G

■(Ludwig, I. S. 57.) In gänzlich unhumanistischer Weise wird die Dichtkunst tief unter 
die Malerei gesetzt, die man mit Unrecht aus der Zahl der freien Künste ausgestoßen 
habe, (ib.) Die Malerei ist ein stummes Gedicht (poesia muta), ein Gedicht eine blinde 
Malerei (pittura cieca); aber der Blinde ist in höherem Grade Krüppel als der Stumme! 
(Ludwig, I. S. 31, vgl. S. 37.) Die Schönheit der Welt besteht aus „Licht, Finsternis, 
Farbe, Körper, Figur, Ort und Lage, Entfernung, Nähe, Bewegung und Ruhe.“ 
(Ludwig, I. S. 37.) „0 wunderbare Sache, Ungreifbares greifbar aussehen zu lassen, 
Flaches erhaben, etwas Nahes entfernt.“ (Ludwig, S. 101.) Die Malerei ist Philosophie 
(der Natur), da sie wie diese von der Bewegung der Körper handelt. Ihr Grundgesetz 
lautet: „Der Gegenstand, der sich vom Auge entfernt, verliert an Größe und Farbe 10 
so viel, als er an Entfernung gewinnt.“ (Ludwig, I. S. 15.)

Weder der Gegenstand noch das Ziel der Malerei ist für Leonardo die „Schönheit“ . 
(In dieser Hinsicht irrtümlich J. Wolff, L. da Y. als Ästhetiker. 1901 S. 61 f.). Gegen­
stand und Ziel der Malerei ist die Natur, und nur insoferne die Schönheit eine Schön­
heit der Werke der Natur ist, hat sie in den Gedanken Leonardos eine Stelle. Wenn 
er von „göt I t licher Schönheit“ , „göt tlichen Proportionen“1, „harmonischer Proportio­
nalität der Teile, die das Ganze ausmachen“1 redet (Ludwig, I. S. 60, 42, 40), so redet 
er gleichwohl nicht von „der“ Schönheit, sondern von erscheinenden Schönheiten. 
Gott ist für ihn nur in der Schöpfung zu finden. Der Künstler, der die Natur darstellt, 
ist der Enkel Gottes, und daher mit Gott verwandt. (Ludwig, I. S. 35, 19.) 20

Die Harmonie proportionierter Glieder, welche die Natur mit allen ihren Kräften 
nicht zu erhalten vermöchte, wird durch die Malerei im Leben erhalten und aufbewahrt. 
(Ludwig, I. S. 60.) Darin besteht die Überlegenheit der Malerei über die Musik, daß 
sie den „hinfälligen Reizen der Sterblichen“ Dauer verleihen kann. (Ludwig, I. S. 59.) 
Uns erscheint das als eine geringe Leistung. Wir beurteilen den Künstler nach dem 
Umfang und der Tiefe seiner „Persönlichkeit“ . Im 16. Jahrhundert ist man aber noch 
nicht durch den subjektiven Geniebegriff der neueren Zeit verweichlicht. Leonardo 
begnügt sich damit, die Vorstellung des malerischen Schaffens zu durchdenken. Wie 
alle starken Naturen und Zeiten träumt er nicht von neuen Inhalten (der Inhalt ver­
steht sich von selbst), sondern sinnt auf Form . Daß der Mensch den Inhalt „Natur“ 30 
nachschaffend bew ahren kann, ist das Wunder. Nicht die Erfindung unerhörter 
Gegenstände macht das Wesen des Malers aus, sondern daß er Herr darüber ist, Schön­
heiten, die ihn zur Liebe bewegen, ins Dasein zu rufen (έ signore di generarle). Alles, 
was ist, sei es zum Erschrecken, zum Lachen oder zum Erbarmen, Talgrund oder 
Gipfel, Einöde oder bewohnte Gegend — er ist der Gebieter (egli n’d Signore). Was 
es im Weltall gibt, hat er zuerst im Geiste und dann in den Händen, „und diese sind 
von solcher Vorzüglichkeit, daß sie in gleichen Zeiten eine wohl proportionIierte Har­
monie, in einen einzigen Blick zusammengedrängt, hervorbringen, wie es die wirklichen 
Dinge tun.“1 (Ludwig, I. S. 18.)

Die Kraft und das Geheimnis des Künstlers liegt also im Machen. 40 
Hinter Leonardos Ästhetik steht eine Philosophie der Produktivität. Die 
wahren Geisteswissenschaften sind für ihn diejenigen, die sich in einem 
Werke vollenden. Sie sind zuerst im Geiste dessen, der sie voraussieht; 
zu ihrer "Vollendung jedoch können sie ohne Handverrichtung nicht ge­
langen. (La quäle e prima nella mente del suo speculatore e non puö per­
venire alla sua perfettione senza la manuale operatione. Ludwig, I. S. 70ff.) 
Es gibt hier keine Entgegensetzung von innen und außen, von Kopf und 
Hand, Theorie und Praxis, τέχνη und ποίησις gehören zusammen: was 
Licht und Finsternis, Bewegung und Ruhe sind, wird mit dem Geiste 
allein begriffen ohne Handverrichtung (solo colla mente si comprendono 50



C I. TEIL — ZWEIT. ABSCHN. — IV. MITTELALTER U. RENAISSANCE 77 

senza opera manuale); aus dieser „Wissenschaft der Malerei44 wird die 
Betätigung geboren (nasce poi Voperatione), die sehr viel vornehmer ist 
als bloße Kontemplation und Spekulation.

In Hinsicht auf die Kunsttheorie steht der wissenschaftliche Forscher 
Leonardo dem Neuplatoniker Michelangelo gerade gegenüber. Die Tätig­
keit des Bildhauers wird von Michelangelo rein plotinisch aufgefaßt. (Die 
Mystik des „Wegnehmens44, vgl. oben S. 20.) Leonardo ist wie Dürer 
frei von aller Schwärmerei. Die Tätigkeit des Malers ist die höchste, weil 
sie der höchsten Tätigkeit gleicht. Er hätte niemals sagen können wie 

to Michelangelo: „Man malt mit dem Geiste und nicht mit der Hand . . .‘4 
(Vgl. oben S. 69.)

e) Vasari.

Die Renaissance ist naturalistisch und nicht idealistisch gesonnen. 
Ist nicht auch Michelangelo trotz seinem Platonismus als Künstler ein 
Naturalist ? Wenn auf dem Scheitelpunkte der Renaissance Vasari ein 
allgemeines dictum über die Kunst Vorbringen will, dann sagt er mit 
dem Tone überzeugender Selbstverständlichkeit: „Ich weiß, daß unsere 
Kunst ganz und gar und in erster Linie Nachahmung der Natur ist“6 (W. 
v. Obernitz, Vasaris allg. Kunstanschauungen. 1897, S. 7). Es ist durch­
aus die Kunst und der Künstler, mit dem es der erste erfolgreiche Ge- 

20 schichtschreiber der bildenden Künste zu tun hat, nicht die Schönheit 
und nicht die Idee. Gleichwohl meldet sich bei Vasari schon etwas Neues. 
Unbefangen nennt er einmal die Natur die Mutter der Kunst, während 
ein andermal die Erfindung (invenzione) diesen Ehrentitel erhält. Ihr 
steht die Zeichnung (disegno) als „Vater“ 1 gegenüber (v. Obernitz, S. 9). 
Man darf diese Erfindung jedoch nicht in moderner Weise auf das eigent­
lich Künstlerische beziehen, es ist vielmehr die Erfindung des Gegen­
standes der Darstellung gemeint (Schlosser, S. 285 ff.). Panofsky hat ge­
zeigt, in welcher Form die „Idee“ bei Vasari wieder auftaucht, nunmehr 
als Ausdruck dessen, was der Platoniker durch sie verneint: der Erfah- 

30 rung. Aus der Kenntnis der Wirklichkeit entspringt nun die Idee (Pa­
nofsky, S. 33 f.). In dieser Vorstellung erreicht der Naturalismus der 
Renaissance seinen Höhepunkt: die Idee wird zum (erreichbaren) „Ideal“ .

Doch Vasari ist nicht als Theoretiker, sondern als Schöpfer der neueren 
Kunstgeschichtschreibung bedeutend. Der tiefe Gegensatz, in dem die 
neue Epoche zum Mittelalter steht, wird nirgends deutlicher als in dem 
Unternehmen seiner Vite de’ piü eccellenti architetti, pittori et scultori 
italiani (1550), dieser „Ahnentafel und Ruhmesgalerie“ ‘ (Heidrich, Bei­
träge zur Gesch. und Theorie der Kunstgesch. 1917, S. 10) der neuen 
Kunst. Es ist nicht 'eine unerhörte Konzeption vom Wesen der Kunst 

40 oder des Künstlers, die Vasari die Feder führt, es ist lediglich das Selbst­
bewußtsein eines Standes, der den der gefeierten Humanisten in der 
öffentlichen Geltung abgelöst hat. Der Begriff des Künstlerruhms in



78 ÄSTHETIK C

Verbindung mit einem handfesten Pragmatismus hat das erfolgreiche 
Werk hervorgebracht, das als Typus erst durch Winckelmanns Leistung 
überwunden wurde. Vasari schreibt die Geschichte der Künstler, nicht 
der Kunst. Er geht darauf aus, ein möglichst lebendiges Bild der einzelnen 
Individualitäten zu entwerfen, wobei er auch die unverbürgteste Anek­
dote nicht verschmäht. Im Grunde freilich sind alle seine Gestalten 
nur „Modifikationen des idealen Künstlertypus, wie er ihm und seiner 
Zeit vorschwebt“ (Heidrich, Beitr. S. 17 f.).

Damit ist die geschichtliche Bedeutung der Leistung Vasaris freilich 
noch nicht erschöpft. Diese Bedeutung geht weit über das hinaus, was 10 
der Urheber wollte. Sein Prinzip ist fruchtbar: indem er nicht nur den 
Künstler darstellt, sondern sich auch als kritischer Kenner verhält, der 
stets das Werk im Auge hat, wird er von selbst zur Erkenntnis von Werk­
zusammenhängen fortgeführt. Das Werkstattwort maniera, das wir wohl 
besser mit „Mache“ 1 als mit „IStil“ übersetzen, weist mit Nachdruck auf 
das Reich der πυίησις hin; Schlosser vermutet, daß der berühmte stil­
charakterisierende Ausdruck des terribile, der vor allem auf Michelangelo 
angewendet wurde, aus dem alten rhetorischen δεινόν abgeleitet sei 
(Schlosser, S. 286). Wahrscheinlich ist auch das geschichtsphilosophische 
Schema, das Vasari, freilich nur äußerlich, an seinen Stoff heranbringt, 20 
dem Bereich der literarischen Stilkritik entnommen, die längst eine gol­
dene, silberne und eherne Latinität unterschieden hatte (Schlosser, 
S. 277 f.). Die Übertragung des Schemas jedoch auf die bildenden Künste 
ist wohl Vasaris persönliches Eigentum (A. Philippi, Der Begriff der 
Renaissance, 1912, S. 51 ff.).

Die Anwendung des Wortes rinascita auf den Stilcha ! rIakter der im 13. Jahr­
hundert wiedergeborenen Kunst kennt Vasari nicht. Aber er hat schon eine klare Vor­
stellung von der Aufeinanderfolge der moniere. In der ersten Auflage seines Werkes 
findet sich das bemerkenswerte Wort, er wolle der Aufeinanderfolge der Macharten 
mehr Aufmerksamkeit zuwenden als der Chronologie der Tatsachen (osservare Vordine 30 
delle moniere piii che del tempo, Philippi, S. 60).

f) Zuccaro.

Verhältnismäßig rasch wird die Sicherheit der Hochrenaissance ab­
gelöst von der Unruhe des Hochbarocks. Dazwischen liegt eine Epoche 
gegenreformatorischer Anspannungen, die in der Kunstgeschichte unter 
dem nicht sehr glücklichen Namen des Manierismus auftritt (vgl. oben 
S. 38). Der Kunsttheoretiker des Manierismus ist F. Zuccaro, dessen 
Werk ,,L’ idea de’ pittori, scultori et architetti“ ‘ 1607 erschien. Der Ma­
nierismus — Greco ist seine charakteristischste Erscheinung — wendet 
sich von dem ab, was die Renaissance unter der „Natur“ verstanden 
hatte; er verachtet die Forderungen, die von der naturalistischen Schön- 40 
heitslehre an die „Ri ! chtigkeit“ der Darstellung erhoben werden. Im 
Innern leuchtet das Licht, und was der Künstler schafft, ist im Innern



C I. TEIL — ZWEIT.ABSCHN. — IV.MITTELALTER U. RENAISSANCE 79

erzeugt. Baukunst, Skulptur und Malerei realisieren nur, was im Geiste 
des Künstlers entspringt: den disegno, die Zeichnung. Die Vorzeichnung 
des Innern geht der realen Zeichnung vorauf. Disegno interno ist Zucca- 
ros Hauptbegriff. „I I nnen“1 und „außen“1 treten gänzlich auseinander 
(disegno und pittural).

Das Problem, das damit auftaucht: wie es dem Geiste möglich ist sich eine derartige 
,4nnereYorStellung“1 zu bilden, bezeichnet Panofsky (vgl. auch Guhl-Rosenberg, Künstler­
briefe. 1880. II. S. 4ff.) als Problem des künstlerischen Schaffens, und er meint, daß es hier 
zum ersten Male gestellt werde (Idea, S. 45 f.). Die „Zeit“ habe dieses Problem hervor- 

*0 gebracht. Hiebei wird von ihm die nicht-platonische Tradition übersehen oder unter­
schätzt. Das Problem des künstlerischen Schaffens überhaupt ist schon von Aristoteles 
gestellt. Es ist dem Mittelalter bekannt, und es tritt jetzt nur mit einer freilich eigen­
tümlichen Zuspitzung auf das Gebiet der Kunsttheorie im engeren Sinne über. Wenn 
Zuccaro mit dem Begriffsapparat der Hochscholastik an das Problem des künstlerischen 
Schaffens herantritt, so bewegt er sich durchaus in den Bahnen der aristotelischen 
Überlieferung, die stets lebenskräftiger war als die platonische und sich nur weniger 
bemerkbar gemacht hat, weil das Problem der Kunst niemals so stark die Aufmerksam­
keit auf sich zu ziehen vermochte, wie das Problem des Schönen. — In einem anderen 
Sinne ist es in der Tat „die Zeit“ gewesen, die das alte aristotelische Gedankengut in 

20 neue Bewegung brachte. Es ist die Zeit, in der das Mittelalter durch die eifervolle Tätig­
keit der Gegenreformatoren wieder belebt wird, die Zeit einer neuen Scholastik und 
einer wichtigen, universalen Ordensgründung. Der Jesuitenorden übernimmt die 
Führung. Gebilde von höchster Künstlichkeit, Phantastik und Berechnung wunderlich 
vereinigend, treten auf. Die Analogie zu der Kunst des Manierismus, in der gleichfalls 
ein mystischer Spiritualismus mit virtuoser und raffinierter Beherrschung aller Effekte 
verbunden erscheint, liegt zutage. Leidenschaft (Phantasie) und kalter, verständiger 
Wille sind vereint am Werke. Entscheidend ist die Entwertung der Sinnlichkeit: mit 
Hilfe der Phantasie werden die Sinne unter die Botmäßigkeit des Willens gebracht.

Aristoteles hatte gelehrt und Thomas von Aquino hatte es wiederholt, daß im Geiste 
30 des Künstlers vorgebildet ist, was in seinem Werke erscheint. Diese schlichte Theorie 

wird von Zuccaro zu einem phantastischen Begriffsystem ausgebaut. Im Grunde ent­
steht dieses System durch eine maßlose Übersteigerung des überkommenen Begriffs 
der künstlerischen Tätigkeit, durch eine Theologisierung der νιοίησις. Diese Theologi- 
sierung findet ihren Ausdruck in der Umdeutung des Wortes disegno interno, das von 
Zuccaro ausgelegt wird als segno di dio in noi. Zwischen dem Verfahren des Menschen, 
der ein Kunstwerk hervorbringt und dem Verfahren der Natur, die Wirkliches schafft, be­
steht Übereinstimmung. Die Natur ist für den Künstler nachahmbar, weil auch sie bei 
ihren Produktionen einem intellektiven Prinzip folgt (Panofsky, Idea, S. 48 ff.). Das 
wesentliche Ziel der künstlerischen Darstellung bleibt zwar die Nachahmung der Wirk- 

40 lichkeit, aber die Natur im Künstler, die Sinne, werden völlig entmächtigt. Die Sinne 
werden nur von oben zu Hilfe gerufen, die Idee setzt, vermittels der Einbildungskraft, 
die sinnliche Wahrnehmung erst in Tätigkeit (Panofsky, Idea, S. 50).

Das bleibende Ergebnis dieser theologischen Variation des gesunden aristotelischen 
Gedankens von der präexistenten Idee im Geiste des Künstlers war jene Trennung 
zwischen einem ,Inneren“ und einem „Äußeren“ der Kunst, die bis heute ihren ver­
hängnisvollen Einfluß auszuüben nicht nachläßt. Bezeichnenderweise ist Zuccaro auch 
als „der älteste offizielle Vertreter des Akademiewesens auf dem Gebiete der bildenden 
Künste“ merkwürdig und wichtig (Schlosser, S. 346). Die Entstehung der Künstler­
akademien im Zeitalter des Manierismus (Italien ist das Ursprungsland) mag kein 

50 Zufall sein: wenn „I nneres“1 und „Äußeres“ auseinandertreten, dann kann das „Äußere“ 1 
eine Angelegenheit der Organisation werden.



80 ÄSTHETIK C

g) J. C. Scaliger.

Die Poetik hatte durch die Jahrhunderte hindurch brach gelegen. 
Horazens Epistel an die Pisonen mit ihren eleganten Prägungen und hand­
werklichen Winken scheint alle Bedürfnisse befriedigt zu haben. Auch 
das Verswerk des virgilbegeisterten Bischofs Hieronymus Vida (1520) 
gibt kaum mehr als eine selbständige Nachdichtung der Horazischen Ars 
poetica. „Da erschien im Jahre 1561 die Schrift „Poeti ces libri septem44 
von Julius Cäsar Scaliger. Dieses Buch bildet in der Geschichte der 
Ästhetik einen tiefen Einschnitt. Es brachte den Pseudo-Aristotelismus 
für Jahrhunderte zur Alleinherrschaft. Gleich einem gewaltigen Hohl­
spiegel sucht es alle Lichtstrahlen der ästhetischen Wissenschaft, über- 10 
haupt alles, was mit derselben nur irgendwie in Verbindung steht, so­
weit es die lateinische antikisierende Poesie betrifft, in sich aufzufangen44 
(E. Brinkschulte, J. C. Scaligers kunsttheoretische Anschauungen, 1914, 
S. 101). Scaliger, ebenso wie Vida ein glühender Verehrer Virgils, ist 
der Ahnherr der romanisierenden Barockpoetik. Aristoteles, den er, ein 
Sprachkundiger von hohen Gaben im Urtext liest, wird von ihm zum 
ewigen Diktator der Kunst und der Kunsttheorie erhoben.

Als Aristoteliker hat Scaliger es nicht mit dem „Schönen44, sondern 
mit der Kunst, hier mit der Poesie zu tun. Eine Idee oder ein Schönes 
an sich kennt er nicht, idea bedeutet bei ihm Stoff. Die Auswahl ist 20 
sein wichtigstes Prinzip. Das dem Horaz entlehnte docere cum iucunditate 
(Scaligers Poet. Ed. sec. 1581. S. 902) wird daneben nachdrücklich vor­
getragen. Der Dichter ist für Scaliger ein im höchsten Grade aktiver 
Mensch. In der Natur kommt das Vollkommene nur örtlich und zeitlich 
gehemmt vor, die Künstler haben die Aufgabe es zu vereinigen (e multis 
in unum opus suum transferunt. Poet. S. 285). Das bedeutet nicht, 
fügen wir hinzu, den Künstler zu einem bloßen Werkzeuge machen. 
Der Platoniker verlegt alle Aktivität in die Idee, und macht dadurch 
den Künstler zum bloßen Werkzeug. Auf dem Boden des Aristotelismus 30 
dagegen erhält der Künstler die Aufgabe, es besser zu machen als die 
Natur, ihre in den Dingen vorhandene, aber verdunkelte Gesetzmäßig­
keit rein und unentstellt an den Tag zu legen. Scaliger ist der erste be­
wußte Theoretiker des von der Frührenaissance intendierten Klassizis­
mus. Die Dichter sollen die Natur besser kennen als sie sich selber kennt, 
sie sollen die Normen, denen die Natur folgt, so gut beherrschen, daß sie 
mehr als ihre Gesetzgeber denn als ihre Nachahmer erscheinen. (Ita ut 
non a natura didicisse, sed cum ea certasse, aut potius illi dare leges 
videantur. Poetik; ib.) Sie stellen die Dinge dar, nicht wie sie der zu­
fälligen Erscheinung nach, sondern wie sie ihren Seinsprinzipien nach 40 
(ipsis naturae normis) sind. Die klassizistische Poetik und Kunstlehre 
Frankreichs ist eine Ausführung und Weiterbildung der Gedanken 
Scaligers. Boileau sagt: Rien n'est beau que le vrai, das ist Scaliger. Und



C I. TEIL — ZWEIT. ABSCHN. — IV. MITTELALTER U. RENAISSANCE 81

wenn Bouhours vom Dichter das Wesen der Dinge gewahrt wissen will, 
wenn er verlangt, daß der Dichter die essence des choses niemals zerstören 
dürfe, auch nicht um seinen Stoff zu erheben oder zu verschönern (vgl. 
Baeumler, Kants Kritik der Urteilskraft, S. 35, Anm. 5) so bekennt er 
sich zu dem nämlichen Geiste. Die letzte Formel dieses Geistes wird sein, 
daß der Künstler die „schöne Natur“ nachzuahmen habe (Batteux). 
Eben das ist von Scaliger gemeint, wenn er definiert: die Poesie gibt mit 
Worten die Dinge wieder, nicht wie sie sind, sondern vielmehr wie sie 
wären und wie sie sein könnten und sollten. — Imitatio ist nicht nur das 
Prinzip der Poesie sondern auch der Bildhauerei und Malerei. Sachlich­
keit ist Scaligers höchster Gesichtspunkt. Seine Kritik ist niemals formal, 
sondern auf den Gegenstand (Stoff) gerichtet.1) Das hängt gewiß auch 
mit der Berufseinstellung Scaligers (er war Arzt) zusammen.

Durch Nachahmung macht der Dichter sich zu einem anderen Gott. 
„Denn von dem, was der Werkmeister aller Dinge geschaffen hat, sind 
die übrigen Wissenschaften gleichsam Darsteller; da aber die poetische 
Wissenschaft das Bild von allem, was ist und nicht ist, mit größerer 
Richtigkeit darstellt, so scheint, daß sie nicht wie andere Wissenschaften 
wie ein Schauspieler nur wiedergibt, sondern als ein anderer Gott schafft, 

20 daher ihr der mit ihm gemeinsame Name nicht durch menschliche Über­
einkunft, sondern von der Vorsehung der Natur gegeben zu sein scheint. 
(. . . videtur sane res ipsas, non ut aliae [scientiae], quasi histrio, narrare. 
sed velut alter deus condere... Poet. S. 6). Nicht Abschilderer der Wirklich­
keit ist der Dichter, sondern Schöpfer einer „anderen Natur“. Scaliger ver­
steht das Wort poeta also im eigentlichen und ursprünglichen Sinne. Die 
Ableitung von fingere weist er zurück: der Dichter hat seinen Namen 
nicht vom Erdichten, wie man gewöhnlich meint, sondern vom Machen: 
poetae igitur nomen non a fingendo, ut putarunt, quia fictis uteretur: sed 
initio a facienda versum ductum est (Poet. ib.).

30 Im 16. Jahrhundert kommt es auf, Aristoteles mit der Vernunft gleichzusetzen 
(Borinski I, S. 222). Scaliger setzt Virgil mit der Natur gleich („Virgil unsere zweite 
Natur“). Diese Gleichsetzung ist dann möglich und sinnvoll, wenn die Vorstellung zu­
grunde liegt, wie es hier der Fall ist: die in der Natur enthaltene Gesetzmäßigkeit ist 
von Virgil mit solcher Treue dargestellt worden, daß zwischen den beiden Prinzipien 
„Nachahmung der Natur“ und „Nachahmung Virgils“ kein Widerspruch bestehen kann.

Wie Quintilian teilt Scaliger die Künste in zwei Gruppen: die Werke der einen 
sind nur, indem sie gemacht werden, die der andern, nachdem sie gemacht worden 
sind. Ein Tempel z. B. „ist“ noch nicht, solange er sich im Bau befindet. Dagegen 
besteht ein Gesang, ein Tanz, ein Ringkampf nur in der Ausführung. (Poet. S. 206; 

40 vgl. oben S. 55f.) — Der Hauptbegriff der antiken Maßästhetik (ßvpptjTQia^ conveni- 
entia) wird von Scaliger erwähnt und zur Wortkunst in Beziehung gesetzt. Die con~ 
venientia ist die „Ursache“ der Schönheit. (Poet. S. 446.) Jedoch ist das bloßer Nach­
hall a Cicero und Vitruv, zu den ästhetischen Grundbegriffen gehört die convenientia 
für Scaliger nicht.

T) Er tadelt es, daß Homer den Zephyr in falscher Richtung wehen läßt. Von den 
Häfen, die von Homer und Virgil geschildert werden, zieht er den des letzteren vor, 
weil er praktischer für die Schiffe sei (Brinkschulte S. 19).



82 ÄSTHETIK C

h) Bellori.

Die Kunsttheorie der Renaissance und des Barock erreicht im 
16. Jahrhundert ihren Höhepunkt in der Poetik Scaligers, im 17. in der 
Lehre G. P. Belloris. So groß der zeitliche Abstand, der Unterschied im 
Ton wie in der Bildung der beiden Männer sein mag — in bezug auf 
Wirkung kommt ihnen die gleiche Bedeutung zu. Aus dem Riesen­
schatten, den sie noch auf das 18. Jahrhundert werfen, tritt die deut­
sche literarische Kritik und die deutsche Kunstgeschichtsschreibung 
ans Licht. Wie Lessing sich zu Scaliger verhält, so etwa verhält Winckel­
mann sich zu Bellori.

Bibliothekar der Königin Christine von Schweden, Freund Poussins, intimster 10 
Feind seines Zeitgenossen Bernini, von Amts wegen Antiquario di Roma nimmt Bellori, 
äußerlich glänzender freilich, fast genau die europäische Stellung ein, die später in seinem 
Rom für wenige Jahre dem Schustersohn aus der Altmark Winckelmann zuwachsen 
sollte. Durch Bellori wird Raffael zum Wertmaßstab des Klassizismus. Mit einer Be­
schreibung der eben für Dresden erworbenen Madonna Sistina schmückt Winckelmann 
seine erste, das 18. Jahrhundert revolutionierende Schrift. Im Jahre 1664 hält Bellori 
vor der Accademia di S. Luca in Rom jene grundlegende Vorlesung über die Kunst, die 
er dann unter dem Titel ,,L’ idea della pittura, scultura ed architettura“ seinem Werke 
„Le vite de’ pittori scultori et architetti moderni“ (1672) vorangestellt hat. Es ist eine 
„Programmschrift“ (Schlosser, S. 417). Sie geht aus der Empfindung hervor, daß die 20 
Zeit zerrissen ist und eines Führers bedarf. Nicht von der Gipfelhöhe des Erreichten, 
sondern aus der Tiefe des Wellentales ertönt die Stimme des klassizistischen Mahners. 
Der Klassizismus kommt aus dem Gefühl eines Stilabfalls hervor. Wie man in der 
Renaissance das Wort „Gotik“ benützte, um die vorhergehende Epoche in die Acht 
zu erklären, so wird jetzt, freilich nicht mehr in jener sieghaften Stimmung, der Begriff 
„Barock“ zu dem die vorhergehende Epoche charakterisierenden Schmähwort. Der 
Klassizismus hat die Erklärung eines Verfalls der Kunst in der eigenen Zeit zur Voraus- 
setzung. Indem Bellori als erster das Stichwort ausgibt von der corruzione del! etä nostra, 
wird er zum Ahnherrn aller klassizistischen Bestrebungen bis herab auf unsere Zeit. 
Das Bewußtsein, einer falschen Richtung, einer falschen maniera gegenüberzustehen, 30 
ruft den Wunsch nach Begründung des richtigen Stils wach. Klassizismus bedeutet 
Reflexion auf das richtige Vorbild.

In der Wirklichkeit sind es zwei Richtungen gewesen, denen Bellori sich entgegen­
stellte: die eine sah er in Manier erstarrt, die andere einem krassen Naturalismus preis­
gegeben. Gegen Borromini und Bernini auf der einen Seite, gegen Caravaggio auf der 
andern: das ist die taktische Situation. Die praktische Lösung wird darin gesucht, 
daß man die Kunst der Griechen, und zwar jetzt zum erstenmal (Schlosser, S. 457), 
zum Maßstab erhebt, und kraft jenes schon bei Vasari ausgebildeten Schemas die Kunst 
der neueren Zeit (Raffael) zu ihr in Beziehung setzt. Damit ist eine Tradition geschaffen, 
die für Winckelmanns Rückgewinnung des griechischen Originals aus der Überschätzung 40 
der römischen Tradition eine nicht zu übersehende Voraussetzung bildet (vgl. Schlosser, 
S. 458). — Die theoretische Lösung ist in dieser Situation schon vorgezeichnet. Es galt 
zu erweisen, sagt Panofsky, daß weder die Manieristen, noch diejenigen, die sich mit 
dem Namen der Naturalisten berühmten, im Rechte seien, daß vielmehr „das wahre 
Heil der Kunst in einer rechten Mitte zwischen diesen beiden in gleicher Weise ver­
werflichen Extremen gesucht werden müsse — in jener rechten Mitte, als deren unfehl­
baren Maßstab man selbstverständlich die Antike, als eine nicht ,naturalistische4, aber 
gerade in ihrer Beschränkung auf eine ,gereinigte4 oder ,veredelte4 Wirklichkeit recht 
eigentlich ,natürliche4 Kunst zu verehren gelernt hatte“ (Panofsky, Idea, S. 59).



C I. TEIL — ZWEIT. ABSCHN. — IV. MITTELALTER U. RENAISSANCE 83

Die Aufgabe des Künstlers ist, in Nachahmung des höchsten Künstlers eine Vor­
stellung der Schönheit an sich in seinem Geiste zu hegen, und nach dieser Vorstellung 
die Natur zu verbessern. Die künstlerische Idee aber entstammt der sinnlichen E r- 
fahrung. Durch Auswahl aus den natürlichen Schönheiten der Natur ist die Idee 
der Natur überlegen, sie ist die Wirklichkeit in reiner Gestalt. „Ent sprungen aus der 
Natur überwindet sie ihren Ursprung und macht sich zum Vorbild der Kunst“ (originata 
dalla natura supera Γ origine efassi originale dclV arte. Panofsky, Idea, S. 60). — Dieser 
Satz ist die epigrammatische Formulierung des Klassizismus. Das Wort Manier emp­
fängt nunmehr den Sinn: aus einer willkürlich angenommenen Gewohnheit ohne Natur- 

19 vorbild zu arbeiten. Zugleich aber erhält die Arbeit nach dem bloßen Naturmodell den 
Stempel des Verächtlichen. Es ist möglich geworden, die nachzuahmende Natur von der 
„gemeinen Natur“ 1 zu unterscheiden (Panofsky, Idea, S. 62).

In jeder Hinsicht bedeutet Bellori die Vollendung und den Abschluß 
der ästhetischen Bestrebungen der Renaissance. Nicht zuletzt darum 
(was Panofsky nicht hervorgehoben hat), weil jetzt erst die Idee und 
der Begriff des Schönen systematisch in die Kunsttheorie aufgenommen 
ist. Was Alberti begonnen hat, ist nunmehr durchgeführt; die beiden 
durch die Jahrhunderte hindurch getrennt verlaufenden Linien, die 
noch in Scaligers Poetik vermieden, sich zu berühren (da Scaliger 

20 von der Schönheit nicht redet), sind durch Bellori vereinigt. Von da 
rührt die außerordentliche Wirkung seiner Abhandlung: eine einfachere 
Lösung, eine vollkommenere Synthese war nicht denkbar. Es gab kein 
Problem mehr, keinen Streit mehr zwischen Schönheit und Kunst, 
zwischen Platon und Aristoteles: die Nachahmung der richtig verstande­
nen Schönheit der Natur mußte mit innerer Notwendigkeit die höchste 
Schönheit der Kunst hervorbringen. Das ist das Geheimnis des Klassizis­
mus. Dadurch daß Bellori den Begriff der Schönheit auf die Kunst über­
trug, was durch den reif gewordenen Begriff der „Nachahmung“ möglich 
geworden war, konnte er zum Gesetzgeber der Kunst werden. Er sprach 

30 zum ausübenden Künstler, aber er sprach nicht von der Kunst, sondern 
von der Schönheit. Seine Abhandlung ist nicht zufällig zuerst als Aka­
demierede aufgetreten: er wäre würdig, der geistige Vater aller Kunst­
akademien zu heißen.

Für die Geltung der Kunst und des Künstlers ist Belloris Synthese 
von entscheidender Bedeutung. Jetzt erst ist die Kunst in den Sternen 
begründet und der Natur in jeder Weise überlegen. Bellori zitiert 
Stellen aus Dichtern, in denen die höchste Schönheit eines lebendigen 
Wesens durch den Vergleich mit einem Gemälde oder einer Bildsäule 
ausgedrückt wird, und er bestreitet zuletzt, daß Helena, als natürliches 

40 Weib, schön genug gewesen sein könne, um den Gegenstand eines zehn­
jährigen Krieges zu bilden. Der Trojanische Krieg sei in Wahrheit nicht 
wegen der unvollkommenen Schönheit eines wirklichen Weibes, sondern 
wegen der vollkommenen Schönheit einer Statue, die Paris nach Troja 
entführt habe, ausgebrochen und durchgehalten worden. — Überblickt 
man die lange Auseinandersetzung, die sich um das Problem Natur und 
Kunst herum durch die Jahrhunderte zieht, dann wird man diese Ge-



84: ÄSTHETIK C

schichte des Akademieredners Bellori gewiß immer als die reizendste 
Formulierung einer wohldurchdachten Lösung empfinden.

Der Prozeß, der sich in Bellori vollendet, wird von Panofsky von seinem 
platonischen Standpunkt her auf die glückliche Formel gebracht „Aus­
gestaltung der Idee zum Ideal“ (Idea, S. 62). Dabei ist unter dem Worte 
„Ideal“ das zu verstehen, was klassizistische Künstler und Ästhetiker 
bis heute darunter verstehen: die in der Natur selbst vorhandene, vom 
Künstler jedoch aus dem eigenen Inneren wieder zu gewinnende und jede 
vereinzelte Naturerscheinung übertreffende Schönheit. Durch den Klas­
sizismus wird die Ideenlehre zur gesetzgebenden Ästhetik umgebildet, io 
sagt Panofsky; der Klassik geht nicht sowohl eine normative Philosophie 
über die Kunst parallel, als vielmehr eine konstruktive Theorie für die 
Kunst; dem Manierismus aber keins von beiden, sondern eine spekulative 
Kunst-Metaphysik. Aus der geschichtlichen Stellung der klassizistischen 
Praxis und Theorie zwischen Metaphysik (Manierismus) und Empirismus 
(Naturalismus) erklärt sich ihr eigentümlicher, zugleich invektiver und 
normativer Charakter (Panofsky, Idea, S. 62 f.).

Die geschichtliche Bedeutung Beiloris ist mit dem Stichwort „Klassi­
zismus“ freilich noch nicht genügend gekennzeichnet. Die Sache will noch 
von der andern Seite her gesehen sein. Jene Akademierede bildet nur 20 
die Einleitung zu einem Werk, das von wirklichen Künstlern Italiens 
handelt. In Bellori spricht nicht ein Philosoph, sondern ein Kenner, 
Kritiker und Antiquar. Recht betrachtet ist seine Theorie von der Kunst 
des Schönen doch nur eine schwungvolle Fassade. Dahinter aber finden 
wir einen recht soliden Bau kunstgeschichtlicher Erkenntnis aufgerichtet, 
einer Erkenntnis, die gewiß nicht aus der „Idee“ der Kunst abgeleitet 
wurde, sondern auf gründlichen Studien der lokalen Malerschulen Italiens 
aufgebaut ist. Bellori hat nicht nur die spekulative Linie zu Ende ge­
führt, sondern auch die kunstkritische und kunsthistorische. Nach 
Schlossers Urteil (S. 455) ist er es, der die Scheidung in „Schulen“ recht 30 
eigentlich in der Kunstgeschichte heimisch gemacht hat. Mit dieser 
Leistung rückt Bellori fast unmittelbar an die Schwelle der Stilkritik 
heran — geschichtlich verbunden mit dem „Römer“ Winckelmann.

Literatur. Vitruvii de architectura libri decem. Ed. V. Rose et H. Müller- 
Strübing. 1867. (Übersetzungen daraus nach Jolies). W. Sackur, Vitruv und die 
Poliorketiker. 1925. A. Dyroff, Zur allgemeinen Kunstlehre des hl. Thomas. In: Bei­
träge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Suppl.-Band II, 1923,S. 197—219. 
E. Panofsky, „Idea“. 1924. Julius Schlosser, Die Kunsttheorie. 1924. K. Borinski, 
s. oben S. 17. A. Dresdner, Die Kunstkritik. Ihre Entstehung und Theorie. I. Die 
Entstehung der Kunstkritik. 1915. Guhl-Rosenberg, Künstlerbriefe. 1880. Otto 40 
Stein, Die Architekturtheoretiker der ital. Renaissance. 1914. Dürers schriftlicher 
Nachlaß. Her. v. Lange u. Fuhse. 1893. Leonardo da Vinci, Das Buch von der 
Malerei. Her., übers, u. erl. von H. Ludwig. 1882. K. Borinski, Die Rätsel Michel­
angelos. 1908.



c NACHWORT 85

NACHWORT.
Mitten in der Arbeit an der Fortsetzung ist der Verfasser vor Aufgaben gestellt 

worden, die ihm die Möglichkeit nahmen, das Werk zu Ende zu führen. Es bleibt ihm 
vorerst nichts übrig, als durch Festlegung einiger Punkte die Grundlinien der geplanten 
Fortsetzung anzudeuten.

Es ist im ersten Teil an der Geschichte der ästhetischen Grund­
begriffe bis zum 17. Jahrhundert gezeigt worden, daß von Platons 
Grundlegung an Schönheitsmetaphysik und Kunsttheorie sich abstoßend 
oder sich vereinigend nebeneinander herlaufen, und daß hierin das „ , ge­
heime Gesetz“ 1 der gesamten Entwicklung zu suchen sei (vgl. oben 

10 S. 35). In dem „ästhetischen“ ! 18. Jahrhundert kommen beide Tendenzen 
auf den Höhepunkt. An seiner Schwelle steht der Neuplatonismus 
Shaftesburys. Was Ficino für die Renaissance, Bruno für den Barock, 
das ist Shaftesbury für das 18. Jahrhundert. „Das schön Machende, 
nicht das schön Gemachte ist das wirklich Schöne.“ (Shaftesbury, 
Characteristics. Her. von Robertson. 1900. II. S. 50.) Der konsequente 
Platonismus wird immer daran erkannt, daß das selbständige Sein des 
schönen oder künstlerischen Gebildes verneint wird. Wenn es eine 
„erste Schönheit“ 1 gibt, von der alles andere nur ein „Schatten“ ist, 
dann bleibt für die proportionierte Erscheinung lediglich ein Schein 

20 von Wirklichkeit übrig. Der Unterschied zwischen Natur und Kunst 
wird unbedeutend, die Natur erhält jedoch den Vorrang vor allem 
Gemachten. Durch den Künstler hindurch wirkt die höchste Schönheit, 
und der Hervorbringende ist, wie der Betrachtende, nur durch den 
„Sinn für die inneren Maße“ 1 (the sense of imvard numbers, Charac­
teristics. I, S. 217) auf sie bezogen. Die Natur in ihrer Einheit ist das 
Urbild aller künstlerischen Schönheit; die Einheit des Kunstwerks ist 
also nach Analogie der Einheit des Kosmos zu bestimmen. Shaftesbury 
übersetzt den uralten Gedanken der Maßnorm, der „Symmetrie“1 in die 
subjektive Sprache des 18. Jahrhunderts. Der echte Geschmack ist auf 

30 die ewigen Normen bezogen. Es gibt eine Erziehung des Geschmacks, 
eine Bildung zur „schönen Seele“ . Das Wort von der „schönen Seele“ 1 , 
das bei Shaftesbury nicht vorkommt, aber seine ganze Philosophie 
zusammenfaßt, erscheint in einem Beitrag Wielands zu Sulzers Theorie 
der schönen Künste, Artikel „Naivetät“ 1 . (Allgemeine Theorie. Neue 
vermehr. Aufl. III. 1793, S. 503.) Herder übersetzt den NaturhymInus 
aus Shaftesburys Hauptwerk (den „Moralisten“) und trägt in seiner 
Ästhetik den Gedanken von dem unbedingten Vorrang der Naturschön­
heit weiter.

Handb. d. Phil. I. C 6



86 ÄSTHETIK C

Mit Shaftesbury wirkt Leibniz in der nämlichen Richtung auf das 
Jahrhundert ein. Die Begriffe der Vollkommenheit, der Harmonie und 
der Schönheit werden so zu Zentralbegriffen des 18. Jahrhunderts, die 
Ästhetik der Natur rückt unter Vernachlässigung der Philosophie der 
Kunst in den Mittelpunkt der Spekulation.

Gleichzeitig befördern Leibniz und Shaftesbury gemeinsam den Über­
gang zur subjektiv-psychologischen Behandlung des ästhetischen 
Problems. In der Schule von Leibniz vollzieht sich der Übergang zum 
Subjekt über den Begriff der Monade als einer vorstellenden Kraft. 
(Hierzu: Robert Sommer, Grundzüge einer Geschichte der deutschen 10 
Psychologie und Ästhetik. 1892.) Die Ästhetik des 18. Jahrhunderts 
führt daher in Deutschland mit innerer Notwendigkeit nicht zu einer 
Theorie der Kunst, sondern zu einer Theorie des hervorbringenden 
ästhetischen Vermögens, d. h. zur Lehre vom Genie. Die tiefste Wir­
kung übt Kants Kritik der Urteilskraft durch den Satz über das 
Genie aus: „Genie ist das Talent (Naturgabe), welches der Kunst die 
Regel gibt.“ (Kr. d. U. § 46.) Mit seinem Jahrhundert erteilt Kant 
der Naturschönheit den Vorzug vor der Kunstschönheit. (Kr. d. U. 
§ 42.) Ob es sinnvoll ist, die Schönheit der Natur und der Kunst unter 
einen Oberbegriff zu bringen, wird nicht gefragt. Es war kein Zufall. 20 
daß der Naturliebhaber Goethe sich durch die Behandlung der Kunst 
in der Kritik der Urteilskraft angesprochen fühlte.

Der Geniebegriff und der Naturbegriff gehören also zusammen. Die 
Genielehre steht nicht in Verbindung mit der Theorie der 
Kunst. Voltaire, der den rhetorischen Stilbegriff hat, verhält sich 
dem Geniebegriff gegenüber ablehnend, und gibt seinem Philosophi­
schen Wörterbuch lediglich einen kurzen Artikel gegen den Begriff 
des Schönen mit. Er ist der Gegenspieler zu Shaftesbury, er bleibt bis 
in die letzten Konsequenzen hinein der Schüler des großen 17. Jahr­
hunderts. Im Artikel „Natur“ seines Wörterbuchs legt er der Natur die 30 
Worte in den Mund: „Ich werde Natur genannt, aber ich bin ganz 
Kunst.“ Noch schärfer heißt es im 26. Dialog der Philosophischen Dia­
loge und Unterhaltungen: es gibt keine Natur, alles ist Kunst. Der senti­
mentale Platonismus hebt die Natur auf, um die Natur als Gegenstand 
eines unbestimmten Enthusiasmus zu feiern. Der Klassiker betrachtet 
auch noch die Natur als überlegte Leistung eines Souveräns, und damit 
als angemessenes Vorbild seiner eigenen wohlüberlegten Aktivität.

Der Kampf gegen die poetische Regel, der von den „Kunstrichtern“ 
in der Schweiz und in Deutschland geführt wird, ist nicht der Kampf 
einer besser belehrten Vernunft gegen „rationalistische“ Beschränktheit, 40 
sondern es ist der Kampf des englischen Naturbegriffs gegen den fran­
zösischen Kunstbegriff. Zwei Stile ringen miteinander, Shakespeare gegen 
Corneille; in der Theorie aber steht „die Natur“ gegen „die Regel“, das 
Genie gegen den bloßen Nachahmer, d. h. gegen die Stiltradition. Im



c NACHWORT 87

10

20

30

40

Sturm und Drang kommt der englische Geschmack zum Siege. Es war 
jedoch nicht der Durchbruch eines wirklichen neuen Stils: Schiller kehrl 
zum französischen Vorbild zurück, Goethe und die Romantik mischen zu­
letzt die verschiedensten Stilformen durcheinander.

Lessings „Laokoon“ liegt auf der Linie der Zergliederung des 
Kunstwerks, auf der auch die Arbeiten der Poetiker und Rhetoriker 
liegen. Den Psychologismus des Jahrhunderts macht Lessing nicht mit, 
es handelt sich um eine Zergliederung der Technik, nicht eine Zergliede­
rung der Gefühle. Aber hinter seinem Werke steht keine eigentümliche 
und geschlossene Ansicht von der Kunst. Das ist der von Lessing von 
selbst empfundene Unterschied zwischen dem Genius Winckelmann und 
ihm. Der „Laokoon“ ist das Werk eines gelehrten Kritikers; er gibt 
nicht einem neuen Verhältnis zur Kunst Ausdruck, sondern stellt nur 
eine eigentümliche Sonderleistung innerhalb der überlieferten Form der 
Poetik dar. In gelegentlichen Äußerungen der Hamburgischen Drama­
turgie (79. Stück) und in der Malerszene zu Beginn der Emilia Galotti 
schimmert die alte neuplatonische Kunstanschauung durch. Die Arbeit 
des Künstlers wird als eine bloß technische betrachtet: ,... oder meinen, 
Sie, Prinz, daß Raffael nicht das größte malerische Genie gewesen wäre 
wenn er unglücklicherweise ohne Hände wäre geboren worden.“ (Hiezu 
oben S. 51 u. S. 76f.) An derselben Stelle der Emilia Galotti wird die 
Formel der klassizistischen Kunsttheorie Schillers angedeutet, die die 
Tätigkeit des Künstlers in die Vernichtung des „Stoffes“ setzt: „Die 
Kunst muß malen, wie sich die plastische Natur — wenn es eine gibt 
— das Bild dachte: ohne den Abfall, welchen der widerstrebende Stoff 
unvermeidlich macht. . .“ ‘

Wenn auf dem Höhepunkte der deutschen Klassik das ästhetische 
Problem zum Hauptproblem wird, wenn hier das ästhetische Verhalten 
zur Welt als Mittelpunkt einer humanistischen Religiosität auftritt, so 
sehen wir uns ideengeschichtlich nicht vor einer gedanklichen Neuschöp­
fung, sondern vor einer Wiedergeburt und Erfüllung des englischen Neu­
platonismus. Die Ästhetik der deutschen Klassik ist eine Ästhetik der 
„inneren Form“ ‘ im Sinne Shaftesburys, für den das ästhetische Genießen 
eine Art frommen und tugendhaften Verhaltens darstellt. „Denn in 
ihrem letzten Grunde ist ihm die Versenkung in die Schönheit der 
Welt eine bewundernde Hingabe an die weltinnerliche, geistige Macht, 
die Form, Ordnung aus sich erzeugt, eine Erhebung zu der Urform, 
dem Urgesetze, eine wenn auch nur illusorisch vollzogene Vereinigung 
mit dem Absoluten.“ • (Chr. Fr. Weiser, Shaftesbury und das deutsche 
Geistesleben. 1916. £>. 200.)

Der theologisch-erotische Charakter des Neuplatonismus (vgl. oben 
S. 25), durch Leibnizens Philosophie der vorstellenden Kraft gewisser­
maßen verdeutscht, kommt am reinsten in Schillers Jugendwerk, den 
„Philosophischen Briefen“ ‘ zum Ausdruck. Fremde Vollkommenheit

C 6*



88 ÄSTHETIK C

wird, mitgefühlt, mein eigen und löst das Bewußtsein eigener Ver­
edlung, eigener Bereicherung aus; ich begehre sie, weil ich mich selbst 
liebe. „Harmonie, Wahrheit, Ordnung, Schönheit, Vortrefflichkeit geben 
mir Freude, weil sie mich in den tätigen Zustand ihres Erfinders, ihres 
Besitzers versetzen. . . Ich bespreche mich mit dem Unendlichen durch 
das Instrument der Natur, durch die Weltgeschichte — ich lese die 
Seele des Künstlers in seinem Apollo.“ Der Unterschied zwischen Natur 
und Kunst besteht darin, daß das Universum kein reiner Abdruck 
eines Ideals ist, wie es das vollendete Werk eines menschlichen Künst­
lers sein kann, (ib.) 10

Die Kunsttheorie des Klassizismus arbeitet durchgängig mit einem 
doppelten Naturbegriff. Ihr ganzes Pathos richtet sich gegen die „ge­
meine“ Natur, gegen die bloße Nachahmung der Wirklichkeit. „Die 
Kunst besteht in der Vernichtung der Natur als Wirklichkeit, und 
ihrer Wiederherstellung als Produkt der Einbildungskraft.“ So drückt 
sich W. v. Humboldt aus, dessen Kunsttheorie mit der Schillers in allen 
wesentlichen Punkten übereinkommt. (Humboldts W. W. VII, 2. S. 584.) 
Hinter dem Anti-Naturalismus aber verbirgt sich ein höherer Naturalis­
mus, den man den Naturalismus des Ideals nennen könnte. Der 
Künstler sucht das Ideal, d. h. die wahre Natur darzustellen. ,,. . . denn 20 
alle Wirklichkeit ist mehr oder weniger Beschränkung jener allgemeinen 
Naturwahrheit. Jeder individuelle Mensch ist gerade um soviel weniger 
Mensch, als er individuell ist; jede Empfindungsweise ist gerade um 
soviel weniger notwendig und rein menschlich, als sie einem bestimmten 
Subjekt eigentümlich ist. Nur in Wegwerfung des Zufälligen und in 
dem reinen Ausdruck des Notwendigen liegt der große Stil.“ (Schiller: 
Über Matthissons Gedichte.) Die Arbeit des Künstlers besteht im Ab­
tun, in der Aufhebung der Materie. Daraus ergibt sich der Zusammen­
hang zwischen der Kunsttheorie und der Idee der ästhetischen Erzie­
hung. Der Weg zum wahren Menschen, zur Menschheit in uns, durch- 30 
läuft die nämlichen Stufen der Negation im Subjekt, die der Künstler 
bei der Darstellung am Objekt durchläuft: nur durch Vernichtung des 
empirischen Ich erheben wir uns zum reinen Ich. Wenn Schiller in 
seinem ästhetischen Hauptwerk Fichte zitiert, so bezieht sich ein Neu- 
platoniker auf den andern. Das Allgemein-Menschliche ist zugleich die 
höchste Form und der höchste Inhalt; im Ideal fallen Inhalt und Form 
zusammen, ist zwischen Wahrheit und Schönheit kein Gegensatz. (Vgl. 
Schillers Brief an Goethe vom 7. Juli 1797.)

Je mehr Form, desto mehr Wahrheit, je mehr Kraft und Freiheit, 
desto weniger Materie. In den Kallias-Briefen an Körner (25. Januar 40 
1793; 23. Februar 1793; dazu 25. Oktober 1794) entwickelt Schiller den 
Gedanken, daß Schönheit nichts anderes sei als Freiheit in der Er­
scheinung. Wir nehmen überall Schönheit wahr, wo die Masse von der 
Form beherrscht wird, handle es sich um eine Pflanze, ein Tier oder



c NACHWORT 89

ein Kunstgebilde. Schönheit ist erscheinende Selbstbestimmung. Zwang, 
Unfreiheit, Brutalität erscheinen als Häßlichkeit. So sagt schon Shaftes­
bury: „Sklaverei ist nichts als Dissonanz und Disproportioniertheit.“6 
(Characteristics. I, S. 136.) Es ist der Geist (mind) allein, der formt; 
alles, was des Geistes entbehrt, ist häßlich, und der formlose Stoff ist 
die Häßlichkeit (deformity) selbst, (ib. II, S. 132.) Die weltflüchtige 
Philosophie der Freiheit Plotins wird durch Schiller in eine weltmäch­
tige Philosophie der Freiheit umgebogen: die wahre Kunst, so heißt es 
in der Vorrede zur Braut von Messina, macht den Menschen wirklich 

10 und in der Tat frei, und zwar dadurch, „daß sie eine Kraft in ihm erweckt, 
übt und ausbildet, die sinnliche Welt, die sonst nur als ein roher Stoff 
auf uns lastet, als eine blinde Macht auf uns drückt, in eine objektive 
Ferne zu rücken, in ein freies Werk unseres Geistes zu verwandeln und 
das Materielle durch Ideen zu beherrschen.“ 1

In den ästhetischen Briefen wird diese Philosophie zu einer Theorie 
der den Gegensatz von Natur und Vernunft in sich versöhnenden Ge­
stalt entwickelt. Die Konstruktion bewegt sich höchst kunstvoll jen­
seits der Besonderung in Künstler, Betrachter, Kunstwerk und Natur­
werk; der Begriff der Gestalt wird so definiert, daß er sowohl objektive 

20 wie subjektive Bedeutung annehmen kann. „।In sich selbst ruhet und 
wohnt die ganze Gestalt, eine völlig geschlossene Schöpfung, und als 
wenn sie jenseits des Raumes wäre, ohne Nachgeben, ohne Widerstand; 
da ist keine Kraft, die mit Kräften kämpfte, keine Blöße, wo die Zeit­
lichkeit einbrechen könnte.“ ‘ (15. Brief.) Das ist nicht nur eine Beschrei­
bung des „Ganzen“ , welches das Kunstwerk ist, sondern zugleich auch 
eine Beschreibung des Gemütszustandes, in welchem der Betrachter 
und der hervorbringende Künstler sich befinden sollen. Gestalthaftigkeit 
ist das Merkmal der „mittleren Stimmung“ 1 , in welcher Sinnlichkeit und 
Vernunft zugleich tätig sind. (20. Brief.) Der ästhetische Mensch, und 

30 nur er, ist „ein Ganzes in sich selbst“ (22. Brief.) Eben darauf zielt die 
berühmte Formel, daß der Mensch nur da ganz Mensch sei, wo er spiele.

Die der Zeit entrückte, in sich ruhende Gestalt ist ein Gleichnis 
der Welt. Gestalthaftigkeit bedeutet Welthaftigkeit. Das echte Kunst­
werk ist eine Welt in sich, ein Mikrokosmos, und der Betrachter desselben 
verwandelt sich, sobald er sich angemessen verhält, selber in ein Ganzes 
ohne Mangel. Der Übergang in die ästhetische Stimmung oder in die 
Kontemplation ist charakterisiert durch die Erweiterung des Subjekts 
zu welthafter Ganzheit. Der Terminus hierfür ist Totalität .

Die Philosophie der Totalität ist ein Nachkomme des alten Kosmos- 
40 und Symmetriebegriffs. Dadurch daß diese Philosophie die neuplatonische 

Metaphysik des StofF-Formverhältnisses in sich aufnimmt, entsteht die 
klassizistische Ästhetik. Dabei tritt in Schiller das „subjektive“ 1 neu­
platonische Element stärker hervor („darin also besteht das eigentliche 
Kunstgeheimnis des Meisters, daß er den Stoff durch die Form vertilgt...“ 1



90 ÄSTHETIK C

22. Brief), während sich Goethe dem alten Symmetrie-Begriff und 
seinem Objektivismus wieder nähert. Eine geistige Form, so bemerkt 
er ausdrücklich gegen Plotins bewunderte Abhandlung über das Schöne, 
wird „keineswegs verkürzt, wenn sie in der Erscheinung hervortritt, 
vorausgesetzt, daß ihr Hervortreten eine wahre Zeugung, eine wahre 
Fortpflanzung sei. Das Gezeugte ist nicht geringer als das Zeugende, 
ja es ist der Vorteil lebendiger Zeugung, daß das Gezeugte vortrefflicher 
sein kann als das Zeugende.“ (Goethe, Maximen und Reflexionen, hrsg. 
von Max Hecker. 1907, S. 141. Über Goethes Verhältnis zu Plotin ver­
gleiche das oben S. 27 angeführte Werk von Franz Koch, bes. S. 28 ff.) 10

Das in sich ruhende Ganze ist der Kernbegriff des deutschen Klas­
sizismus. Es trägt bei Schiller den Namen Gestalt, bei Humboldt den 
Namen Totalität, bei Goethe den Namen Natur, und in Kants Philo­
sophie den Namen System. Die vollendetste Darstellung und das voll­
kommenste Gleichnis jener Einheit in der Mannigfaltigkeit, die wir 
Welt nennen, ist der Organismus. Das höchste Naturwerk und das 
höchste Kunstwerk rücken so unter demselben Oberbegriff nebenein­
ander: beide sind Darstellungen der „systematischen“ Einheit.

Eine an Bedeutung und Gehalt den ästhetischen Briefen Schillers 
entsprechende Gedankenentwicklung des klassizistischen Grundgedan- 20 
kens aus der Seele Goethes heraus haben wir in der kleinen Abhandlung 
von K. Ph. Moritz „Über die bildende Nachahmung des Schönen“ 
(1788) vor uns. Der „große Zusammenhang der Dinge“ wird hier als 
das Einzige, Wahre, Ganze erklärt, als das, was sich von allen Seiten 
auf seinen Mittelpunkt stützt und auf seinem eignen Dasein ruht. Jedes 
schöne Ganze aus der Hand des bildenden Künstlers ist im Kleinen ein 
Abdruck des höchsten Schönen im großen Ganzen der Natur. (Neu­
druck. Deutsche Literaturdenkmale. Bd. 31, S. 14.) In der künstlerischen 
„Tatkraft“ liegt der Sinn für das höchste Schöne in dem harmonischen 
Bau des Ganzen; der Natur selbst ähnlich bildet diese Tatkraft zu einem 30 
eigenmächtig für sich bestehenden Ganzen, was immer sie faßt. (ib. 
S. 15f.) Einen Unterschied von Natur und Kunst kann es nicht geben: 
„Das Schöne der bildenden Künste steht, sobald es einmal da ist, mit auf 
ihrer (sc. der Natur) großen Stufenleiter und will nicht mit ihr in ihren 
einzelnen Teilen verglichen, sondern in ihrem ganzen Umfange, als zu 
ihr gehörend, mitgedacht und empfunden sein.“ (ib. S. 26. — Über die 
Begriffe „Welt“ und „Ganzes“ s. A. Baeumler, Kants Kritik der Urteils­
kraft I, S. 249 ff.)

Einem Naturalisten wie z. B. Diderot gegenüber bemüht sich Goethe, 
den Unterschied von Natur und Kunst herauszustellen. „Die Natur 40 
organisiert ein lebendiges, gleichgültiges Wesen, der Künstler ein totes, 
aber ein bedeutendes, die Natur ein wirkliches, der Künstler ein schein­
bares.“ (Diderots Versuch über die Malerei, 1. Kap.) „Die Natur ist von 
der Kunst durch eine ungeheure Kluft getrennt, welche das Genie selbst,



c NACHWORT 91

ohne äußere Hilfsmittel, zu überschreiten nicht vermag.“ So lesen wir 
in der Einleitung in die „Propyl I äen“ 1 . Das hebt jedoch den Goetheschen 
Grundgedanken nicht auf, nach welchem das Kunstwerk ein Analogon 
des Naturwerkes ist. Die Natur vermag dem Schönen, das sie hervorbringt, 
nicht Dauer zu verleihen. Der Mensch, auf den Gipfel der Natur gestellt, 
sieht sich wieder als eine ganze Natur an, „die in sich abermals einen 
Gipfel hervorzubringen hat“ . (Goethe über Winckelmann, Abschnitt 
„ ! Schönheit“ 1 .) Dieser zweite Gipfel ist das Kunstwerk, das somit einer 
idealen Fortsetzung der Produktivität der Natur sein Dasein verdankt.

10 So erschien Goethe schon das Werk Erwin von Steinbachs — ,,die 
großen harmonischen Massen, zu unzählig kleinen Teilen belebt: wie 
in Werken der ewigen Natur, bis aufs geringste Zäserchen, alles 
Gestalt, und alles zweckend zum Ganzen.“ (Von deutscher Baukunst.) 
Der Künstler ist um so größer, je mehr seine Seele sich erhebt „zu 
dem Gefühl der Verhältnisse, die allein schön und von Ewigkeit 
sind“1 , (ib.)

Die Ästhetik der Symmetrie wird von Goethe mit majestätischer 
Schlichtheit ausgesprochen in dem kleinen Aufsatz „Ei nfache Nach­
ahmung der Natur, Manier, Stil“ . Um ganz zu begreifen, was Stil sei, 

20 müssen wir zunächst einmal das treue und fleißige Nachbuchstabieren 
der Natur von einer anderen Weise unterscheiden, bei welcher der 
Künstler erfinderisch ist und „sich selber eine Sprache macht“ , um 
das, was er mit der Seele ergriffen hat, wieder nach seiner Art auszu­
drücken. Die einfache Nachahmung beruht auf dem ruhigen Dasein 
und einer liebevollen Gegenwart, die Manier ergreift eine Erscheinung 
mit einem leichten, fähigen Gemüt, der Stil aber ruht „,auf den tiefsten 
Grundfesten der Erkenntnis, auf dem Wesen der Dinge, insofern uns 
erlaubt ist, es in sichtbaren und greiflichen Gestalten zu erkennen“ 1 . — 
Das Wort Stil soll also den höchsten Grad bezeichnen, den die Kunst 

30 zu erreichen fähig ist. (In demselben Sinne verwendet das Wort Schiller.
Vgl. oben S. 88,26.) Stil hat ein Kunstwerk dann, wenn die ewige Ord­
nung der Dinge die große Symmetrie in ihm sich rein ausspricht.

Der Stilbegriff Goethes und Schillers ist ein zeitloser Wertbegriff 
und ist als solcher von dem geschichtlichen Stilbegriff Winckel­
manns geschieden. Für Winckelmann ist der Stil ein zeitliches Phäno­
men, er hat eine Anfangsphase, einen Höhepunkt und eine Endphase. 
Durch diese eine Beobachtung wird Winckelmann zum Begründer der 
realistischen Kunstgeschichte. Für die klassizistische Ästhetik sind die 

40 Stile nichts anderes als „Arten des Schönen“ . (K. Ph. Moritz, Über die 
bildende Nachahmung. Neudruck, S. 6.) Winckelmann hat gesehen, daß 
das Schöne eine Geschichte hat. Es legt sich nicht (in der Zeit) gleich­
sam in Arten auseinander, sondern es ist eine menschliche Schöpfung 
und hat als solche eine zeitliche Entwickl I ung!.



92 ÄSTHETIK C

Kraft einer einzigartigen Erlebnisfähigkeit hat Winckelmann an die 
Stelle des Schönen die Kunst gesetzt: darauf beruht seine unermeß­
liche Bedeutung. Wie Platon die Ästhetik des Schönen, so begründet 
Winckelmann die realistische Kunstgeschichte. Wir finden bei ihm eine 
ähnliche Paradoxie wie bei Platon, denn dieser wird zum philosophi­
schen Entdecker und Theoretiker der Kunst durch die Polemik der 
Politeia; Winckelmann aber wird zum Entdecker des Stilbegriffs, ob­
wohl er gleichzeitig der größte Verehrer Platons und der überzeitlichen 
Schönheit ist. „Ein unbegreiflicher Zug zu Ihnen, den nicht Gestalt 
und Gewächs allein erweckt, so schreibt er an den jungen Livländer 10 
von Berg, ließ mir von dem ersten Augenblicke an, da ich Sie sah, eine 
Spur von derjenigen Harmonie fühlen, die über menschliche Begriffe 
geht, und von der ewigen Verbindung der Dinge angestimmt wird.44 
(Brief an von Berg, 9. Juni 1762.) Winckelmanns Schönheitslehre wur­
zelt wie die Platons in seinem Freundschaftsenthusiasmus. Es ist der 
Fehler der bisherigen Interpretation, daß man den großen Historiker 
auf Grund seines Platonismus, dessen besondere Wurzel man übersah, 
dicht an die klassizistische Ästhetik des Ideals und der Totalität heran­
gerückt hat. Seine wichtigste Entdeckung, die Entdeckung der Kunst 
als eines historischen Phänomens, ist weder von Goethe, noch von 20 
Schiller, noch von Humboldt beachtet worden. Und doch wußte der 
Verfasser der „Geschichte der Kunst des Altertums44, was die „Unter­
suchung des Stils in der Kunst44, die er unternommen hatte, bedeutete. 
„Denn vielleicht geht ein Jahrhundert vorbei, ehe es einem Deutschen ge­
lingt, mir auf dem Wege, welchen ich ergriffen, nachzugehen und welcher das 
Herz auf dem Flecke hat, wo es mir sitzt.44 (An Volkmann, 16. Juli 1764.)

Die höchste Schönheit ist ohne bestimmten Inhalt und Ausdruck. 
Es gibt nur einen einzigen Begriff der Schönheit, „welcher der höchste 
und sich immer gleich ist44. (Gesch. d. Kunst VIII c2, § 10.) Dieser höchste 
Begriff von der Schönheit muß unbestimmt bleiben, weil unsere Kennt- 30 
nisse „Vergleichungsbegriffe44 sind, die Schönheit aber mit nichts höherem 
kann verglichen werden. (IVc2, §21.) „Die Alten suchten ihre Werke 
vollkommen schön zu machen, deswegen haben dieselben nicht sehr 
variieren können. Denn die Schönheit ist ein extremum und in den ex­
tremis ist keine variété mehr.44 (Unbekannte Briefe Winckelmanns, 
hrsg. v. Uhde-Bernays. 1922. S. 45.) Von der Schönheit handelt Winckel­
mann an der Stelle seines Werkes, wo er die Kunst unter den Griechen 
darstellt, und zwar unter der Überschrift: Von dem Wesentlichen der 
Kunst. Die Schönheit wird von ihm als der höchste Endzweck und der 
Mittelpunkt der Kunst bezeichnet. Bei den Griechen hat die Kunst 40 
ihren Gipfel erreicht, weil unter keinem anderen Volke die Schönheit 
so hoch als bei ihnen geachtet worden ist. (IVcl, § 2 ff.) Die Kunst 
der Griechen darzustellen nennt Winckelmann die vornehmste Absicht 
seiner Geschichte. Sein Werk ist doppelsinnig: es bezieht sich einerseits,



c NACHWORT 93

durch die höchste Schönheit der Griechen hindurch, auf die höchste 
Schönheit der Natur,) denn „vieles, was wir uns als idealisch vorstellen 
möchten, war die Natur bei ihnen“ , (ib. § 6.) Dieser Naturalismus des 
Ideals ist der geschichtlichen Betrachtung aber notwendig feindlich. 
Im Trattato preliminare (c4, § 13) sagt Winckelmann, daß man auch 
in unseren Tagen in der Wirklichkeit Gestalten sehe wie die Niobe und 
den Vatikanischen Apollo. Von gewissen Köpfen an Gottheiten, die 
ohne Beobachtung der Wirklichkeit gemacht zu sein scheinen, vermutet 
er, daß sie vielleicht nichts als Bildnisse von Personen seien, die vor 

10 alters gelebt haben, (ib.) Wenn so die Schönheit von der Natur schon
hervorgebracht wäre, dann bliebe dem Künstler nichts übrig, als zum 
Sammler und Nachahmer zu werden. Eine solche nachahmende Kunst 
hätte keine Geschichte. In der Vorrede zur Geschichte der Kunst des 
Altertums aber lesen wir: „Die Geschichte der Kunst soll den Ursprung, 
das Wachstum, die Veränderung und den Fall derselben, nebst dem 
verschiedenen Stile der Völker, Zeiten und Künstler lehren und dieses 
aus den übrig gebliebenen Werken des Altertums, soviel möglich ist, 
beweisen.“ Die Kunst als historisches Wesen ist der Gegenstand des 
Werkes, nicht eine zeitlose Schönheit. Vom älteren Stil der Griechen 

20 sagt Winckelmann z. B. einmal: „Die Kunst war strenge und hart, wie 
die Gerechtigkeit dieser Zeiten, die auf das geringste Verbrechen den 
Tod setzte. (VIII cl, § 17.) Er denkt ferner rein historisch, wenn er 
sagt: „Mit solchen strengen Begriffen der Schönheit fing die Kunst an, 
wie wohleingerichtete Staaten mit strengen Gesetzen, groß zu werden, 
und die Bilder waren den einfältigen Sitten und Menschen ihrer Zeit 
ähnlich.“ ‘ (ib. § 12.) Man muß vermuten, wiederholt der Trattato preli- 
mininare (c4, § 45), daß die Kunst wie die Staaten angefangen habe, 
durch strenge Gesetze groß zu werden. „Die Kunst, welche mit der 
Poesie und der Beredsamkeit immer gleichen Schritt geht, richtete sich 

30 wie diese nach dem Geist des Jahrhunderts.“ (ib. § 124.) So macht denn
Winckelmann den unerhörten Versuch (Montesquieu ist sein Vorbild), 
die Kunst der Völker und Zeiten zu der jeweiligen Gemütsart, der Reli­
gion und der Regierungsverfassung in Beziehung zu setzen. Schon in 
der Beschreibung der geschnittenen Steine des Barons Stosch vom Jahre 
1759 sagt er: „Die Kenntnis der Kunst besteht hauptsächlich in der 
Verschiedenheit der Manier und des Stils sowohl der Nationen als der 
Jahrhunderte, und in der Empfindung des Schönen; und eben dies habe 
ich an dem ägyptischen, hetrurischen und griechischen Stücken in dieser 
Sammlung vorzüglich herauszuheben und bemerklich zu machen ge- 

40 sucht.“ (Donaueschinger Ausgabe. 9. Bd. S. 279). — Der beziehungslose
Zusatz „und in der Empfindung des Schönen“ 1 gibt die Doppelseitigkeit 
der Gesamtkonzeption deutlich zu erkennen.

Für seine Einteilung der Kunst unter den Griechen in vier „Haupt­
zeiten“ beruft Winckelmann sich auf Scaligers Dichtkunst und die



94 ÄSTHETIK C

römische Geschichte von Florus. Den älteren Stil rechnet er bis auf 
Phidias; dieser führt den großen und hohen Stil herbei. Von Praxiteles 
bis zu Lysippus und Apelles erstreckt sich die Zeit des schönen Stils, 
dem der Stil der Nachahmer folgt. (VIII cl, §4.) Die vier „Stufen des 
Stils“ 1 werden auch so charakterisiert; der gerade und harte, der große 
und eckigte, der schöne und fließende, und der Stil der Nachahmer 
(VIIIc3, § 17). Aber nicht nur die „verschiedenen Kunstepochen“ ‘ 
werden charakterisiert, die bei einem Volke aufeinanderfolgen. Neben 
das zeitliche Kriterium tritt das räumliche, neben die Vorstellung des 
Stils der Zeiten tritt die Vorstellung des Stils der Völker. Es gibt einen 10 
ägyptischen, einen hetrurischen und einen griechischen „Geschmack“ . 
(IIc 1, § 1.) Dieser Geschmack ist gegründet in Physis und Psyche, d. h. 
in Körperbildung und Gemüts- und Denkungsart. Von dem Volk der 
Ägypter sagt Winckelmann, daß es zur Lust und Freude nicht er­
schaffen schien, er spricht von der „Melancholie dieser Nation“ , die die 
ersten Eremiten hervorgebracht habe. (ib. § 7.) Die. Kunst der Griechen 
ist ihm unabtrennbar von der Freiheit derselben in religiöser und poli­
tischer Hinsicht. Monarchische Verfassung, Aberglaube, Neigung zum 
Geheimnisvollen (II c 5, § 22), wie wir sie bei Ägyptern, Phöniziern und 
Persern finden, geben nicht den Boden für die Kunst im Sinne der 20 
Griechen. Um dieses Gewächs hervorzubringen bedurfte es der Gunst 
eines milden Himmels und einer freien Verfassung. Das griechische 
Volk war fröhlich, es erfand Feste und Spiele; die Heiterkeit seines 
Gemüts steht im Gegensatz zu der Grausamkeit der Römer mit ihren 
blutigen Gladiatorenfesten. (IVcl, § 9 f.)

Bei der Synthese von Schiller und Winckelmann, die Hegel vornimmt, 
fällt der historische Grundbegriff des Stils zu Boden. Hegels Ästhetik 
ist, der platonisch-neuplatonischen Grundtendenz entsprechend, eine 
reine Gehaltsästhetik. Der platonische Grundcharakter des He ge Ischen 30 
Systems tritt in den Vorlesungen über die Ästhetik deutlich hervor. 
Die Konstruktion der „Idee“ 1 des Schönen steht im Mittelpunkt, 
nicht der Begriff des Stils. Trotzdem bezeichnet diese Gehaltsästhetik 
eine neue Stufe des kunstphilosophischen Denkens. Nicht zufällig folgt 
auf die Epoche Hegels die Epoche der historischen Stilforschung. Denn 
Hegel konstruiert das Schöne zwar als „I : dee“ ‘ — aber in Hinsicht auf 
die KunstI. Das „Naturschöne“ 1 nimmt, wie die neuere Forschung ge­
zeigt hat, in seinem System nur einen ganz untergeordneten Platz ein. 
Das Schöne ist für Hegel das Kunstschöne, „wie es sich zu einer Welt 
verwirklichter Schönheit in den Künsten und deren Werken entfaltet.“‘ 40 
(Ästhetik. W. W. X, S. 107.) Hegel entmächtigt also die Naturschönheit, 
ohne sich doch der Geschichte der Kunst der wirklichen Völker zuzu­
wenden. Er gibt, wie ich es in meiner Auswahl aus Hegels Ästhetik früher 
bezeichnet habe, eine Phänomenologie des (künstlerischen) Ideals. So



c NACHWORT 95

entsteht eine historische Kunstphilosophie im Medium der absoluten 
Idee, eine Geschichte der Kunst, die eine Geschichte der Gehalte ist, 
die künstlerischen Ausdruck gefunden haben, und die zugleich eine 
Geschichte der Stile fordert und verhindert. Denn jedem neuen Gehalt 
entspricht eine eigene Ausdrucksweise, die ihre eigene Gesetzlichkeit 
und ihre eigene Geschichte hat. Aber von dieser Gesetzlichkeit und dieser 
Geschichte kann in der Gehaltsästhetik nicht die Rede sein. So mußte 
der Begriff des Stils und der Begriff der Kunstgeschichte als Stilgeschichte 
im Kampfe gegen den Hegelianismus neu erobert werden. In dem Kunst- 

10 historiker Carl Schnaase endet die Hegelsche Tradition; mit dem Stil- 
phänomenologen Jakob Burckhardt und mit der realistischen Kunst­
geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts beginnt eine Epoche, die die 
eigentliche Konzeption Winckelmanns zu Ende führt.

Es liegt in der Konsequenz der platonisierenden Gehaltsästhetik, daß 
sie zu einer Philosophie des schönen Kosmos, d. h. zu einer Naturphilo­
sophie wird. Hegels historisches Ingenium hat eine Gehaltsästhetik im 
Medium der Geschichte und des Geistes konzipiert. Der Widerspruch, 
den wir in Winckelmann fanden, tritt so bei Hegel ins Ungeheure ver­
größert und systematisch formuliert ans Licht. Seine Ästhetik ist eine 

20 Philosophie des Schönen als Philosophie der historischen Kunst; sie kon­
struiert die eine Schönheitsidee als historisches Phänomen. Der Kampf 
des 19. Jahrhunderts ging um die endgültige Ausscheidung des Be­
griffs des Schönen; er endete mit der Ersetzung des Begriffs Schönheit 
durch den Begriff Kunst. Indem der Platonismus durch Hegel eine selb­
ständige „Kunstwelt“ ' konstruierte, erhob er sich zu seinem letzten 
Widerspruch. Ohne die Konstruktion der einen Kunst wäre die Ent­
deckung der historischen Kunstweiten nicht möglich geworden. Nach­
dem diese Entdeckung vollendet ist, ist eine Rückkehr zu Hegelschen 
Konstruktionen nicht mehr möglich. Die Freilegung des historischen 

30 Stilbegriffs ist eine der wichtigsten Etappen der Überwindung des Pla­
tonismus überhaupt.

Die Ausweglosigkeit der Philosophie des Schönen im 19. Jahrhundert 
zeigt die Ästhetik Friedrich Theodor Vischers. Von Hegels historischem 
Ingenium nicht geführt, hat Vischer die Ästhetik des Naturschönen aus­
gearbeitet und damit die Konsequenz jeder echten Gehaltsästhetik ge­
zogen. Das Originalregister seiner Ästhetik ist ein geistesgeschichtliches 
Dokument ersten Ranges: es zeigt, worauf jede Gehaltsästhetik schließ­
lich hinauslaufen muß, nämlich auf eine allgemeine Symbolik, auf eine 
characteristica universalis. Das Auge des Schauenden spürt der Ge- 

40 stalthaftigkeit nach, wo immer sie sich findet, und die Gestalten der 
Kunst sind nur eine Art der Erscheinung des universellen Formprinzips 
(s. o. S. 90,2I2 K. Ph. Moritz!).

In der späteren Kritik seiner Ästhetik hat Vischer den Abschnitt 
vom Naturschönen aus seinem Werke verweisen wollen. Aber — und das



96 ÄSTHETIK C

ist das Entscheidende — er ist nicht zu einem Neueinsatz gekommen, 
sondern er hat nur eine angesichts des Grundproblems unbedeutende 
Änderung angebracht. Dem Naturschönen soll nur kein „Hauptabschnitt“ 1 
zugewiesen werden. Es soll nur der Anschein vermieden werden, daß es 
ein Schönes unabhängig von einem „anschauenden Subjekt“1 gebe. 
(„Kritik meiner Ästhetik.“ Kritische Gänge. IV. 2. Aufl. S. 224ff.) Dies 
vorausgesetzt, daß das anschauende Subjekt „der tätige Faktor ist im 
Kontakte mit dem Gegenstand“ 1 bleibt das 'Naturschöne als eine „eigene 
Welt“ ; erhalten. Und damit bleibt die Koordination des „Naturschönen“ 
und des „Kunstschönen“ 1 unter dem Oberbegriff Schönheit, es bleibt 10 
der Platonismus der Schönheitsphilosophie, der eine Anerkennung der 
wirklichen, nie deduzierbaren Stilwelten der Geschichte verhindert. Es 
bleibt die Beziehung auf das anschauende Subjekt, die den Zugang zur 
wirklichen Welt der Kunst versperrt. Der schauende Mensch ist auf den 
Kosmos bezogen; die Welt der Kunst wird geschaffen durch den aktiven 
Menschen und kann nur verstanden werden durch die Annahme einer 
spezifischen Aktivität. Fr. Th. Yischer hat sich schließlich (wie übrigens 
im Anschluß an Schelling auch M. Deutinger) durch die Annahme einer 
spezifischen künstlerischen „Phantasie“ 1 helfen wollen. Aber dieser Be­
griff ist nur dann brauchbar, wenn er nicht, wie bei Yischer und Deu- 20 
tinger, den Gegensatz zwischen dem kontemplativen und dem aktiven 
Verhalten verschleiern soll, sondern wenn er die stilschöpferische Produk­
tivität bezeichnet.

Abwendung von der Metaphysik der „Schönheit“ bedeutet: Be­
trachtung der Kunst als einer geschichtlichen Erscheinung neben an­
deren Erscheinungen der Kultur. An die Stelle der Philosophie des 
absoluten Geistes tritt eine realistische Philosophie der Kultur. Jacob 
Burckhardt ist nicht zufällig führend geworden, denn er ist es, der 
den historischen Kulturbegriff als den Oberbegriff der neueren Kunst­
geschichte festsetzt. (Uber den Gegensatz zwischen Schnaase und Burck- 30 
hardt vgl. die gesammelten Abhandlungen von Ernst Heidrich: Bei­
träge zur Geschichte und Theorie der Kunstgeschichte, 1917.)

Für die moderne, realistische Tendenz der neueren Kunstgeschichts­
schreibung ist es bezeichnend, daß Franz Kugler sein „Handbuch der 
Kunstgeschichte“1 (1841) mit einem Abschnitt über „die Kunst auf 
ihren früheren Entwicklungsstufen“ eröffnet. Die im Lichte der Schön­
heitsmetaphysik „rohe“ , „unvol lkommene“, „primitive“1 Kunst des „ ! nord­
europäischen Altertums“1, der Inseln des Großen Ozeans und der Mexi­
kaner wird als Kunst im historischen Sinne begriffen und anerkannt. 
Das Kunstwerk wird jetzt nicht mehr als Konkretion der Schönheitsidee, 40 
sondern als ein durch Rassen, Völker, Zeiten, Materialien und technische 
Bedingungen hervorgebrachtes historisches Individuum aufgefaßt.

Mit dieser antiplatonischen, realistischen Betrachtung der Kunst, 
die ihr positivistisches Extrem in Gottfried Sempers Buch über den



c NACHWORT 97

Stil findet, ist notwendig die Relativierung der Kunst verknüpft. Die 
Geschichtsschreibung wird in die Problematik der modernen Geschichts­
philosophie hineingezogen, und nimmt am Ende des 19. und am An­
fang des 20. Jahrhunderts fast den ersten Platz unter denjenigen 
Wissenschaften ein, in deren Gebiet der Kampf um die historische 
Weltansicht ausgefochten wird. Dieser Kampf ist noch heute nicht 
zu Ende. Zu Ende ist lediglich das positivistische und psychologisti­
sche Extrem. Die große Aufgabe, die im 19. Jahrhundert sichtbar ge­
worden ist, steht jetzt erst wirklich vor uns.

te In der Epoche des Platonismus handelte es sich um die Frage: 
Wie ist die geschichtliche Schönheit (das geschichtliche Kunstwerk) 
mögl ich? Jetzt dagegen lautet das Problem: Wie ist die eigene Exi­
stenz des Kunstwerks als Kunstwerk innerhalb des geschichtlichen 
Zusammenhanges zu retten ?

Der Platonismus löst das einmalige geschichtliche Kunstwerk in 
einen „Fall“ der Schönheit auf. Die Einheit ist für ihn kein Problem: 
im Zeitlichen „verwirklicht sich“ die eine unzeitliche Idee. Alle pla- 
tonisierende Philosophie beginnt mit einer Trennung des Zeitlichen 
und Unzeitlichen, und an allen entscheidenden Stellen taucht diese 

so ursprüngliche Trennung wieder auf. Man kann hier nichts anderes als 
die Trennung des Zeitlichen und des Unzeitlichen überall in den Er­
scheinungen wiederfinden. Umgekehrt ist die geschichtliche Betrach­
tung stets in Gefahr, die Einheit des Kunstwerkes, das, was das Kunst­
werk zum Kunstwerk macht, aus dem Auge zu verlieren. Sie sieht 
das Kunstwerk als ein Erzeugnis neben anderen, es gilt ihr lediglich 
als „Ausdruck“1 der Rasse, des Volkes und der Zeit, die es geschaffen 
haben. Die Besonderheit des künstlerischen Ausdrucks, die Bedin­
gungen des stilistischen Zusammenhanges werden vernachlässigt. Die 
Kunstgeschichte schwebt in Gefahr, sich in allgemeine Geistesgeschichte 

30 oder in Geschichte überhaupt aufzulösen.
Das große Werk Dehios über die „Geschichte der deutschen Kunst“ 

enthält in seinem Vorwort die berühmt gewordenen Sätze: „Mein 
wahrer Held ist das deutsche Volk. Ich gebe deutsche Geschichte im 
Spiegel der Kunst. . .“‘ Wer stimmte diesen Worten nicht freudig zu? 
Wer würde nicht gerne die deutsche Kunst als „etwas mit der Ganz­
heit des deutschen Lebensprozesses unseres Volkes unlöslichVerbundenes“ 
betrachten ? Die geschichtliche Wirklichkeit der Kunst, so sagt Dehio 
an einer anderen Stelle (Anfang des 3. Buches), entsteht „nicht ein­
fach aus der Selbstbewegung isoliert zu denkender Kunstprobleme, 

40 sie wird erzeugt und getragen vom ganzen Menschen“1 . Es muß eine 
„Wand lung im allgemeinen Zustande“ vorgegangen sein, wo uns eine 
mehr als oberflächliche Wandlung in der Kunst begegnen soll, (ib.) 
Aber es soll doch die Geschichte im Spiegel der Kunst sein, die hier 
geschrieben wird. Diese Geschichte hat ihre eigene Gesetzmäßigkeit,



98 ÄSTHETIK C

ihre eigene historische Logik, ihre eigene „Entwicklung“ . Erst wenn 
die Gefahr gebannt ist, daß durch das Wort „Ausdruck“ nicht ein 
wesentliches Problem zum Verschwinden gebracht wird, können wir 
uns der historischen Kunstbetrachtung mit reinem Gewissen über­
lassen.

Daß das Kunstwerk Ausdruck ist, daß es Teil eines Lebensganzen 
ist, ist uns heute eine Selbstverständlichkeit; die Aufgabe ist, es aus 
seiner Isoliertheit als Ausdrucksform zu befreien und im Zusammen­
hang der Geschichte des Stiles, dem es angehört, zu begreifen. Das 
Ergebnis langer und angestrengter Bemühungen um die begrifflichen 10 
Grundlagen der Kunstgeschichtsschreibung gipfelt in der Ersetzung des 
Ausdrucksbegriffs durch den Stilbegriff. Unmöglich ist es, jedes ein­
zelne Kunstwerk restlos als „Ausdruck“ , sei es eines Einzelnen oder 
eines Volkes, zu verstehen. Es gibt eine selbständige Geschichte der 
Gestaltungsformen, für deren Aufhellung die neuere Kunstgeschichte 
vor allem Heinrich Wölfflin verpflichtet ist. Wohl führen die großen 
Stile letztlich auf die Ausdruckskategorie zurück; sie sind alle Aus­
druck des Daseins und der Gestaltungskraft von Völkern und Rassen, 
λ ölkern und Rassen ist ein bestimmtes Schönheitsideal eigen, und 
keine historische Kunstgestalt, sofern sie echt ist, kann unabhängig 20 
von diesem arteigenen Ideal bestehen. Insofern liegt jedem Stil eine 
„ ।Idee“ zugrunde; eine Rückkehr zum Platonismus bedeutet das jedoch 
nicht. Denn es handelt sich hier nicht um ein zeitloses Ideal der 
Schönheit, sondern um das irdisch-geschichtliche Hochbild wirklicher 
Menschen. Dieses Hochbild steht in seiner geschichtlichen Gestalt nicht 
schon vor der geschichtlichen Entwicklung fest, sondern muß erst aus 
ihr abgelesen werden. Das Dauernde muß im Wechsel, der Wechsel 
auf dem Grunde des Dauernden erkannt werden. In der geschicht­
lichen Wirklichkeit lagern sich über den durch die rassische Anlage 
bedingten Gehalt die rezipierten Gehalte fremder oder verwandter 30 
Kulturen („Einflüsse“), und modifiziert sich die Gestalt des Kunst­
werkes nach den immanenten, „internen“ Gesetzen der Formentwick­
lung. Nicht zu allen Zeiten ist bei gleichbleibendem Ausdruckswillen 
geschichtlich alles „möglich“1 (Wölfflin). Deshalb läßt sich die Kunst 
eines Volkes und einer Zeit nicht aus dem bleibenden Ausdrucks­
willen eines vorausgesetzten Subjekts ableiten. Bei der rein biolo­
gischen Kunstbetrachtung fehlt der „Tr ansmissionsriemen“1 zwischen 
dem Allgemeinen und dem Besonderen ebenso wie er bei der früher 
beliebten kulturgeschichtlichen Betrachtung fehlte, die dem Kunst­
historiker Dvorak Anlaß zu dem witzigen Vergleich gegeben hat. 40 
Aus der eingehendsten und treffendsten Schilderung der Kultur der 
Renaissance kann doch die Kunst der Renaissance in ihrer historischen 
Konkretheit nicht abgeleitet werden. Es fehlt jener „Transmissions­
riemen“ 1 , der überall da vermißt werden wird, wo ein allgemeines



c NACHWORT 99

„Wesen“ vorausgesetzt und eine konkrete geschichtliche Form daraus 
abgeleitet werden soll. Diesen Dualismus zwischen dem Allgemeinen 
und dem Besonderen, dem Wesen und der Erscheinung hebt der Stil­
begriff auf.

Kunstgeschichte als Stilgeschichte besagt: Die Kunst ist zwar nicht 
ein selbständiges, aber doch ein ursprüngliches Phänomen. Dieses Phäno­
men hat seine eigene Entwicklung, obwohl es während aller Phasen 
dieser Entwicklung mit dem Lebensgrunde, aus dem es stammt, ver­
bunden bleibt. Der Stil ist ein objektives Phänomen. Es ist unmöglich, 

10 ihn aus typischen Erlebnissen eines Subjekts (des „GenIies“) abzuleiten 
oder auch nur zu verstehen. Die von Diltheys Erlebnisbegriff aus­
gehende Kunst- und Weltbetrachtung kommt lediglich zu einer Auf­
stellung typischer Sehweisen. Aber Sehweisen sind nicht Stile. Sehweisen 
sind in Rassen, Völkern und Einzelnen angelegt, und insofern sind sie 
die erste, nicht weiter zu ergründende, gleichsam unterzeitliche Vor­
aussetzung alles künstlerischen Schaffens. Stile aber sind zeitlich­
geschichtliche Gebilde.

*
Nicht aus Erlebnissen und aus Ausdrucksbestrebungen kann das 

20 Phänomen der Kunst abgeleitet werden. Die Kunst kann nur aus dem 
Willen zur Verewigung eines Gehalts entstehen, und der Ausdruck dieses 
Willens ist der Stil. Der monumentale Stil steht am Anfang aller Kunst. 
Das Bedürfnis nach privaten Konfessionen hätte die große geschichtliche 
Kunst niemals hervorgebracht. Nur weil es eine monumentale Kunst 
gibt, gibt es auch eine intime und idyllische.

„Im Bauwerk soll sich der Stolz, der Sieg über die Schwere, der 
Wille zur Macht versichtbaren; Architektur ist eine Art Macht-Bered­
samkeit in Formen, bald überredend, selbst schmeichelnd, bald bloß 
befehlend. Das höchste Gefühl von Macht und Sicherheit kommt in Dem 

30 zum Ausdruck, was großen Stil hat. Die Macht, die keinen Beweis 
mehr notig hat; die es verschmäht, zu gefallen; die schwer antwortet; 
die keinen Zeugen um sich fühlt; die ohne Bewußtsein davon lebt, daß 
es Widerspruch gegen sie gibt, die in sich ruht, fatalistisch, ein Gesetz 
unter Gesetzen: Das redet als großer Stil von sich.“ 1 (Nietzsche, Götzen­
dämmerung, Streifzüge eines Unzeitgemäßen 11.)





c NAMENREGIS TER 101

NAMENREGISTER.
Albert H. 58,36*.
Alberti 68 bis 73 75,1 83,17.
Albertus Magnus 34,23.
Apelt O. 17,33*.
Aristoteles 7,22 18,26f.

33,19 37,5 40,27 43 bis52
58,24 59,12 79,29 80,15f. 

Aristoxenos 56,10f. 58,23. 
Arnim II. v. 53,10.
Augustinus 27 bis 33

33,19f.
Baeumker Cl. 42,46*.
Baeumler A. 81,4* 90,37*.
Batteux 81,6.
Baumgartner M. 35,6*.
Beenken 74,38.
Bellori G. P. 82,3ff.
Bernhart J. 31,29*.
Bezold F. v. 33,30*.
Birsch-Hirschfeld K. 43,4*.
Birth Th. 65,27*.
Boileau 80,43.
Borinski K. 17,28* 20,24

43,2* 68,2 81,31 84,43.
Bouhours 81,1.
Brinkmann H. 35,13*.
Brink-Schulte E. 80,13*.
Brunn H. 57,44*.
Bruno Giordano 38,49ff.

43,4* 85,12.
Burckhardt J. 59,9 95,1 If.
Chrysostomos 33,24.
Cicero 13,20 18,37 52,33f.

55,27 57,29* 61,37 81,43.
Clemens v. Alexandria

33,37.
Creuzer F. 27,14*.
Dante 32,2 35,41f. 43,1*.
Dehio 97,31.
Demetrios von Phaleron

56,31.
Dessoir M. 45,12*.
Deutinger M. 96,18.
Diderot 90,39.
Dilthey 99,11.

Dion 53,10.
Dionysius von Halikarnaß 

56,31.
Döring A. 44,2*.
Dresdner A. 84,39*.
Dürer 41,42 73,39ff. 84,41*.
Dvorak M. 33,40* 35,27 

98,40.
Dyroff A. 84,36*.

Eschweiler K. 30,38*f.
Fichte J. G. 88,34.
Ficinus Marsilius 36,2511’. 

85,12.
Florus 94,1.
Fuße 73,42* 84,42*.

Gemistos-Plethon 37,14.
Gentile 43,5*.
Giotto 43,1.
Goethe 86,21f. 90,1.
Grabmann M. 34,31 36,40 

42,47*.
Guhl-Rosenberg 84,40*.

Harder R. 27,12*.
Hegel 18,3 26,23 37,18 

94,27f.
Heidrich E. 77,37* 96,31*. 
Heraclides Ponticus 58,28. 
Herder 85,35.
Hesiod 8,8.
Hildebrandt F. 17,32*. 
Homer 8,1 10,5 42,12. 
Hornbostl E. M. v. 12,30. 
Humboldt A. v. 33,26*. 
Humboldt W. v. 88,16 

90,12.

Janitschek H. 42,48* 
69,38*.

Jolies J. A. 14,45f. 62,39 
• 65,28*.
Jüthner F. 4,41*.

Kaibel G. 53,35. 
Kallistratos 60,33. 
Kant 86,15 90,13.

Koch Franz 27,15* 44,35 
90,10*.

Kroll W. 52,36 57,29*.
Kugler F. 96,34.
Lange 73,42* 84,42*.
Leonardo da Vinci 75,31ff. 

84,42*.
Lessing 68,40 87,5.
Lomazzo 38,9 43,3*.
Ludwig H. 75,40f. 84,43*.
Lukian 60,10.
Lutz E. 34,16.

Michelangelo 77,5.
Montesquieu 93,31.
Moritz K. Ph. 90,22f. 

95,42.
Müller Eduard 17,26*.
Müller H. F. 27,11* 57,31*.
Müller-Strübing H. 84,34*.
Nietzsche 56,18 99,34.
Obernitz W. v. 77,18*.
Overbeck F. 27,17 f.
Overbeck J. 65,24*.
Panofsky E. 17,30* 29,33 

37,21f. 43,1* 65,40f.
74,39 77,27 79,7 82,43ff. 
84,38*.

Philippi 78,24*.
Platon 3 bis 17 17,32* 

18,4f. 23,7ff. 29,6f. 37,15 
40,27 44,17f. 50,40 58,27 
63,24 85,6 92,3.

Plotin 17 bis 27 27,11* 
29,21f. 32,17* 37,1511.
41,14 44,21f. 70,21
89,7 f.

Plutarch 49,14 53,19 60,1.
Polyklet 58,16.
Pythagoras 8,21 11,41 30,9.
Quintilian 54,43 ff. 81,36.
Rabe H. 57,29*.
Robert C. 65,25*.
Robertson 85,15*.



102 SACHREGISTER C

Rolfes E. 50,6.
Rose V. 63,5* 84,34*.

Sackur W. 84,35.
Scaliger J. C. 42,5 68,39 

80,7 83,19 93,44.
Semper G. 96,44.
Shaftesbury 85,12ff. 89,2.
Sommer Rob. 86,10*.
Sulzer 85,33.
Schelling 96,18.
Schiller 87,2ff. 94,27.
Schlosser Jul. 43,2* 

77,27 fr. 82,37 84,38*.

Schnaase C. 95,10f.
Stein Otto 57,45* 84,41*.
Stroux J. 57,30*.

Theophrast 52,21 57,29*.
Thomas von Aquino 

33,34ff. 65,40 79,29 
84,36*.

v. Uhde-Bernays 92,36*.* 
Ulrich von Straßburg34,23.

Vasari 77,14f.
Vida Hieronymus 79,4.
Vischer Fr. Th. 95,33f.

Vitruv ll,41ff. 58,18 60 
bis 65 71,43 75,10 81,43.

Voltaire 86,25.
Walter Jul. 17,27* 62,20.
Weiser Chr. Fr. 87,39*.
Westphal R. 56,13*.
Wieland 85,33.
Winckelmann 82,8 87,11

91,36ff.
Wölfflin H. 98,16.
Wolff J. 76,13*.
Xenophon 49,30 59,46.
Zuccaro F. 38,15 78,36f.

Abbild und Urbild 15,30 
27,37.

Ästhetik und Psychologie 
86,7 f.; Ä. und Mystik 
20,19; artes liberales et 
mechanicae 66,27; Ge- 
halts-Ä. 16,32 21,28
25,46 63,35 94,30f.; Ä. 
der Ordnung 11,20 
14,42f. 33,43ff. 39,38 
51,20 91,31; Problem der 
Gestaltung in der Ä. 
18,32f. 26,26; Begrün­
dung der Ä. durch Pla­
ton 3,24f.; Ä. des Neu­
platonismus 18,12ff. 
33,17f. 44,38, der Scho­
lastik 33,32ff., der Re­
naissance und des Barock 
68,33ff., des 18. Jahr­
hunderts 85,5 ff., der 
deutschen Klassik 
87,27ff. 92,3 ff.

Agon 5,16 7,49f. 59,7. 
alaxQÖv 4,20 51,15.
Anmut und Würde 13,20 

61,34.
aQ&rr) 15,23.
artifex 66,7f. 69,19.
Ausdrucks-Begriff und 

Stilbegriff 97,26ff.
Böse, das 32,48.
concinnitas 34,27 71,11 

74,7.

SACHREGISTER.
Darstellung, symbolische 

15,32.
Dichtung und Erziehung 

bei Platon 7,38f. 17,6.
Dualismus, Augustinischer 

30,31.

Einbildungskraft 88,15.
eIöoq 18,31 24,19 37,33 

45,23f.
Einheit in der Mannig­

faltigkeit 90,15.
Empirismus 19,25.
ens realissimum 31,32.
Entwicklungs-Begriff in 

der Kunstgeschichte 
91,44 f.

Epoche, Kunstepochen 
(Winckelmann) 93,43f.

Erfahrung und Idee 77,29 
83,3.

Eros bei Platon 4,10f., bei 
Plotin 25,19.

Erziehung und Dichtung 
bei Platon 7,38f. 12,4
17,6; ästhetische E. 
(Schiller) 88,19.

Eurhythmie 62,28 ff. 71,30.

Form und Materie 18,31
22,5 37,37 88,36f.; F. 
und Geist 22,10 40,37 
89,4; F. als ästhetisches 
Prinzip 31,30 87,33
95,41; innere F. (Plo­

tin) 24,19; innere und 
äußere F. 40,21 ff. 44,50f.

Formalismus, ästhetischer 
11,2 21,20.

Freiheit in der Erscheinung 
(Schiller) 88,42f.

Ganzes und Teile 20,34 
32,26 36,18 74,8.

Gefühl, Problem des G.’s 
in der Ästhetik 14,9 
16,27 25,27.

Geist und Form 22,10 
40,37 89,4.

Genie, Begriff des G.’s bei 
G. Bruno 42,3, im 
18. Jahrhundert 86,16.

Geschmack in der Ästhetik 
Platons 6,18, in der an­
tiken Rhetorik 56,43 f., 
in der Ästhetik des 
18. Jahrhunderts 85,29 
94,11.

Gestalt, Begriff der G. bei 
Plotin 45,32, hei Schiller 
89,16f.

Gestaltung, Problem der 
G. in der Ästhetik 18,32f. 
26,26.

Gott, Seele, Welt bei Augu­
stinus 29,1 ff.

Gottebenbildlichkeit 34,12.
Gute, das, 51,18; Einheit 

des G.’n und Schönen 
im Mittelalter 34,3 f.



c SACHREGISTER 103

Häßliche, das, in der Ästhe­
tik Platons 4,20, Plotins 
22,17, Aristoteles’ 51,15, 
der Renaissance 38,14, 
des 18. Jahrhunderts89,2.

Harmonie 13,13 15,8 23,20 
36,20 50,41 76,21 86,2 
88,3.

Ich, empirisches und reines 
88,33.

Ideal, Begriff des I.’s in 
der Ästhetik der Renais­
sance 77,32 84,5, des 
18. Jahrhunderts 88,19 
93,4, Hegels 94,44f.

Idee und Form 40,37; I. 
und Ideal 77,30 84,5; 
I. bei Plotin 27,37 45,24. 

imitatio 54,43 81,9.
Irrationale, das, in der 

Ästhetik 32,2.

xaloxaya&ia 4,3 ff.
xaXov 4,20 10,41 15,19 

17,45f. 20,25 ff. 36,-39 
50,1 lf.

Klassizismus, Kunsttheo­
rien des K. 80,34 ff. 
87,27 ff.

Künstler im Mittelalter 
66,7f„ in der Renais­
sance 69,17; Begriff des 
„inneren K.’s“ bei G. 
Bruno 39,32 42,22; Pro­
blem des künstlerischen 
Schaffens 79,8 f.

Kultur, historischer K.- 
Begriff 96,26.

Kunst, Philosophie der K. 
bei Platon 3,24ff., bei 
Aristoteles 43,6 ff. ; K. 
und Natur bei Plotin 
22,26f. bei Aristoteles 
48,22, in der Renaissance 
71,24 75,29ff. 83,45 im 
18. Jahrhundert 85,20 ff. 
88,12 bei Goethe 90,40 f. 
bei Winckelmann 92,2 f. 
bei Hegel 94,37 f., bei F. 
Th. Vischer 95,34f.; 
„Lehrbarkeit“ der K. 
54,10; K. und Mythos 
59,3 ; Bewertung der

einzelnen Künste in der 
Antike 59,12.

Kunstgeschichte, realisti­
sche K. bei Winckel­
mann 91,39 ff.; K. als 
Stilgeschichte 95,8; 
kunstgeschichtliche Epo­
chen 93,43 f.

Kunsttheorie, Entwick­
lung der K. 57,32 ff.; 
K.’en der Renaissance 
und des Barock 68,33 ff., 
des 18. Jahrhunderts 
85,7ff„ der deutschen 
Klassik 87,27 ff., reali­
stische K. 96,27f.

Leben, Prinzip des L.’s bei 
Augustinus 31,17.

Licht, Metaphysik des L.’es 
bei Plotin 23,42, bei 
Augustin 29,12, im Mit­
telalter 34,10 ff.

Lust als ästhetisches Prin­
zip bei Platon 13,43f. 
16,29, bei Plotin 25,17, 
bei Augustinus 31,40.

piavia 7,20.
Manierismus 38,8f. 41,18 

78,35 ff. 82,34f.
Maß-Norm und Symmetrie 

als ästhetische Prinzi­
pien bei Platon 11,6 ff. 
30,3, bei Aristoteles 50,1, 
bei Vitruv 62,28 ff., im 
Mittelalter 35,9ff., bei 
Alberti 71,11 f., bei Dü­
rer 73,41 f., im 18. Jahr­
hundert 85,28, in der 
deutschen Klassik 89,40ff

Materie 30,12; M. und Form 
18,31 22,5 37,37 88,36f. 

firj ov 30,13.
Hirais 9,19 17,4 23,7 

48,1 f. 54,45 64,32.
¡lOQtpri 18,31 24,28 45,24.
Musik, ästhetische und pä­

dagogische Bedeutung
, der M. bei Platon 6,22 f.; 

M.-Theorie Plotins 23,20, 
Aristoteles’ 50,39, Ari- 
stoxenos’ 58,23.

Mystik und Ästhetik 20,19.
Mythos und Kunst 59,3.

Nachahmungs-Prinzip in 
der Kunst 4,7 9,18 23,7 
48,1 f. 54,41 64,32 77,17 
81,6ff. 88,13 91,18.

Natur und Kunst bei Plo­
tin 22,26 f., bei Aristote­
les 48,22, in der Re­
naissance 71,24 75,29ff. 
83,45, im 18. Jahrhun­
dert 85,20 ff. 88,12, bei 
Goethe 90,40 f., bei 
Winckelmann 92,2 f„ bei 
Hegel 94,37 f., bei F. Th. 
Vischer 95,34f.; N. und 
„Regel“ 86,38.

Naturalismus in der Ästhe­
tik 82,34 88,19 93,3.

Neuplatonismus, Ästhetik 
des N. 18,12 ff. 33,17 f. 
44,38 f. ; neuplatonische 
Elemente in der Ästhetik 
des Mittelalters 36,30ff., 
des 18. Jahrhunderts 
85,11 87,17ff. 94,29f.

Nominalismus 37,5. 
vônoç 12,13.
vovç und christlicher Got­

tesbegriff 27,39 f.
numerus bei Augustin 

30,8ff., bei Alberti 71,10.
ôvtwç öv 10,38.
Ordnung, Ästhetik der O. 

11,20 14,42f. 33,43ff. 
39,38 51,20 91,31.

Organismus 90,16.
Phantasie, künstlerische 

96,19.
cpQovijULç 23,28.
Platonismus in der Ästhe­

tik der Renaissance 
77,13, des 18. Jahrhun­
derts 85,16 92,17; seine 
Überwindung i. 19. Jahr­
hundert 94,29 ff.

nolrjaiç 39,19 43,27 46,27 f 
74,37 76,48 78,16f.

Prädestination 33,5.
Proportions-Lehre in der 

Ästhetik 34,46f. 35,2 
42,39 62,28 ff. 76,16.

Psychologie und Ästhetik 
86,7f.

pulchritudo 28,20 f.



104 SACHREGISTER C

Pythagoräismus 12,25 ff. 
21,6 30,7.

Realismus in der Kunst­
theorie 96,27f.

Rhetorik, Bedeutung der 
R. für die Ästhetik 52,6ff.

Rhythmus 13,13 15,8 23,20 
30,8 ff. 50,40.

Schöne, das, hei Platon 
3,2ff. 15,19, hei Aristo­
teles 44,8 50,11 f., bei 
Plotin 17,45f. 20,25 ff., 
bei Vitruv 60,45 ff., bei 
Augustinus 28,20 ff. 32,2, 
in der Ästhetik des Mit­
telalters 33,17 ff., der Re­
naissance 70,20ff. 83,27, 
des 18. Jahrhunderts 
85,13 ff., der deutschen 
Klassik 88,42f. 92,3ff.; 
Einheit des Sch.’n und 
Guten im Mittelalter 
34,3 f.; Naturschönes
und Kunstschönes in der 
Renaissance 71,24, im 
18. Jahrhundert 85,20 ff.

Scholastik, Ästhetik der 
Sch. 33,32 ff.

Seele und Geist 40,38; S. 
und Gott bei Augusti­
nus 29,1 ; „schöne S.“ 
bei Plotin 24,2 f., bei 
Shaftesbury 85,31.

Sehpyramide 69,32 72,17. 
Seins-Lehre Plotins 24,15f. 

30,11.
Sinnlichkeit und Vernunft 

89,16.
summum bonum 31,24 

36,2.
Symmetrie 32,38 ff. 38,11 

39,25 f.; S. und Maß­
norm als ästhetische 
Prinzipien bei Platon 
11,6 ff. 30,3, bei Aristote­
les 50,1 f., bei Vitruv 
62,28 ff., bei Alberti 
71,1 lf., bei Dürer 73,41f. 
im 18. Jahrhundert 
85,28, in der deutschen 
Klassik 89,40 ff.; Ableh­
nung der S. durch Plo­
tin 18,13 20,29 f. 24,34 ff.

System-Begriff bei Kant 
90,14.

Staat, Staatsphilosophie 
Platons 6,1 f.

Stil, Entstehung des St.- 
Begriffs 52,28 ff. 61,14 
73,27; historischer St.- 
Begriff 95,8; St.-Begriff 
und Ausdrucks-Begriff 
97,26 ff.; St.-Prinzip bei 
Goethe, Schiller, Wink­
kelmann 91,19 ff.

rafo 14,43f. 18,11 51,20 
62,27.

re/y^ 46,38 f. 57,32 f. 76,48
Teil und Ganzes 20,34 

32,36 36,18 74,8.
Theodizee bei Plotin 26,8, 

bei Augustinus 30,41 ff.
Totalität, Begriff der T. in 

der Klassik 89,38 f.

Unendliche, das 41,25 f.
Unsterblichkeit bei Pla­

ton 5,1.
Urbild und Abbild 15,30 

27,37.

veritas 31,18.
Vernunft und Sinnlichkeit 

89,16; V. als „Weltauge“ 
bei G. Bruno 39,27.

Vollkommenheit 31,21 
40,45 71.16 86,2.

Wahrheit, emotionale Fas­
sung des W.’s-Begriffs 
bei Augustin 31,22 f.

Welt und Gott bei Augustin 
30,23f.

Weltseele 39,22.
Würde und Anmut 13,20 

61,34.

üh] 18,31 45,24f.

Zahl in der Ästhetik 13,3 
21,7 30,7 39,38 63,11 
72,2.




