




EB 
ENCICLOPEDIA DE BUZUNAR 

Anton Dumitriu 

Philosophia 
mirabilis 
Tncercare asupra unei dimensiuni 
necunoscute a filosofiei greceşti 

Editura enciclopedică română 
Bucureşti e 1974 





Prefaţă 

Succesele uimitoare ale civilizaţiei moderne şi contem­
porane, faţă de tehnica căreia realizările materiale ale civili­
zaţiilor anterioare par încercări neglijabile, au pus în umbră 
lnsăşi devenirea omului şi modalitatea acestei deveniri, care 
este istoria lui. Luînd omul contemporan ca realizare maximă 
a istoriei, s-a considerat că tot trecutul lui nu reprezintă 
decît o serie de stări inferioare, care se succed într-un progres 
continuu, de la pithecanthropus erectus, la homo sapiens 
şi la homo faber de astăzi. 

1 ată însă că, în momentul culminant al succesului tehnic, 
care ar fi trebuit să fie o confirmare strălucită a acestei 
concepţii, cînd locuitorii planetei noastre şi-au început călă­
toriile minunate printre stele, se descoperă unele relicve 
materiale ce pun în discuţie tocmai această atitudine a 
omului modern faţă de trecut. Există pe planeta noastră o 
serie de documente materiale, dovezi indiscutabile despre 
existenţa unor civilizaţii anterioare, cu realizări tehnice, 
care par nu numai că au cunoscut unele din realizările 
timpului nostru dar în unele privinţe le-au şi întrecut. 

5 



1 ată, enumerate pe scurt, o serie de monumente încă 
neexplicate, risipite în diverse regiuni ale globului nostru. 

Pe un platou din munţii Antiliban se găseşte terasa 
de la Baalbek, construită din blocuri uriaşe, fiecare în greu­
tate de la o mie pînă la două mii de tone. Nu avem nici o 
explicaţie asupra utilităţii unei asemenea construcţii, 
nu ştim nici cine a construit-o şi nici cu ce miJloace. 

De asemenea, nu avem nici cea mai vagă idee cum a 

fost construită celebra Puerta del Sol, monolitul de lîngă 
Tiahuanaco (Peru) pe care se găsesc nişte petroglife repre­
zentînd fiinţe umane bizare, purtînd asupra lor un soi de 
aparate asemănătoare celor cu reacţie. 

Nici piatra tombală din piramida de la Palenque 
(Mexic) nu este mai puţin enigmatică; pe această lespede 
se găseşte săpat în piatră conturul unui om aşezat într-un 
aparat plin de manete şi pîrghii ... 

Nu stăruiesc asupra altor nenumărate enigme megalitice, 
cum sînt sferele gigantice de piatră din Costa-Rica, capetele 
din Jungla mexicană, corabia etruscă fără vele etc. Descrierea 
şi mai ales interpretarea lor au dat loc unei literaturi ştiin­
ţifico-fantastice, cu care noi personal nu avem nici o a fini- 1 

tate. 
A m  citat numai aceste indiscutabile documente de piatră1 

pentru a trage o singură concluzie, formulată în două părţi: i 
1 deşi planeta noastră posedă semnele sigure ale unor reali-1 
zări fantastice, omenirea a pierdut memoria lor şi nu-şi 
poate explica apariţia acestora cu mii de ani înainte de civi­
lizaţia tehnică a epocii noastre; 2 ipoteza unei evoluţii 
liniare a civilizaţiilor este infirmată tocmai de existenţ 
acestor mon�tmente enigmatice, semne ale unor civilizaţi� 
străvechi avansate, care, în dezvoltare, au atins un pune 
catastrofic şi au dispărut, lăsînd după ele urme certe 
dar fără vreo continuitate cu civilizaţiile ulterioare. 

1 ntrebarea este următoarea: putem accepta pur şi simpl 
că aceste civilizaţii au fost capabile doar de realizări tehnic 
ciclopice şi nu şi de idei şi concepţii tot atît de grandioas 
în ordine abstractă, dar care s-au pierdut fără urmă, pri 
faptul că nu cunoaştem - cel puţin pînă acum - nici scriere 
şi nici înscrierea lor în monumentele rămase ? O asemene 
concluzie este inacceptabilă şi, de aceea, trebuie să presu 

6 



punem că civilizaţiile dispărute, tocmai fiindcă au fost capa­
bile de astfel de creaţii materiale, au putut elabora, şi în 
ordine spirituală, monumente ciclopice, despre care pînă 
acum nu ştim nimic sau aproape nimic. 

Lucrarea de faţă îşi propune să descopere unul din 
aceste monumente extraordinare ale lumii antice greceşti, 
care - odată cu catastrofa antichităţii, prin care s-a pierdut 
cea mai mare parte din operele gînditorilor greci- a dispă­
rut cu totul din memoria umanităţii sau a fost interpretată 
cu termenii mentalităţii unui alt climat social şi istoric. 

Pe întreg Pămîntul sînt presărate monumente mega­
litice, semne ale unor mari puteri şi realizări ale omului, 
pe care el însuşi nu le mai recunoaşte. Trebuie să fi existat, 
de asemenea, monumente geniale şi în sfera ideilor, despre 
care nu se mai păstrează nici o amintire. 

Cuvintele lui Hamlet către H oraţio par astfel să capete 
un sens direct şi precis: 

There are more things in heaven and earth, Horatio , 
Than are dreamt of in your philosophy 1. 

Unele din lucrurile «de pe pămînt» la care nici nu visa 
filosofia au fost regăsite; în ceea ce urmează, vom încerca 
să le regăsim pe cele << din cer >> de care pomeneşte Shakes­
peare, şi anume o altă filosofie, căreia i-am dat numele 
- se va vedea pentru ce - philosophia mirabilis. 

* 

Philosophia mirabilis constituie, prin natura însăşi a 
subiectului tratat, o simplă încercare. A explica arheologic 
spiritualitatea unei epoci încheiate este o întreprindere cu 
multe riscuri şi cu multe semne de întrebare, iar rezultatele 
obţinute printr-o asemenea cercetare nu pot, în nici �tn caz, 
constitui teoreme cu caracter matematic. 1 mpresia noastră 
tste că înseşi răspunsurile, pe care am încercat să le dăm 
unor probleme, ridică un număr şi mai mare de semne de 

1 <lSînt mai multe lucruri în cer şi pe pămînt, Horatio, decît acelea 
care sint visate in filosofia voastră.'> 

7 



întrebare. Dar aceasta este - au spus-o Platon şi Aris­
totel - chiar natura minunatei filosofii greceşti: de a fi 
provocată de mirare . Ea a fost şi va fi întotdeauna, în toate 
epocile, un motiv de mirare şi un obiect de admirare. 

A.D. 



1 
Ce este filosofi a ? 

Ceea ce-l surprinde pe cercetătorul dornic să afle ce 
este filosofia este lipsa - în literatura de specialitate -
unei definiţii universal valabile a acestei discipline. Dacă 
admitem <<que ce que l'on conyoit bien s'enonce claire­
ment >>, nu este mai puţin adevărat că << ceea ce nu se 
enunţă clar, nu este bine conceput >>. 

Imposibilitatea ginditorilor de a defini filosofia printr-o 
propoziţie unică şi completă ne conduce la mai multe 
presupuneri. Mai întîi am putea crede că nu se ştie ce 
este filosofia, deşi o practicăm de cel puţin două milenii 
şi jumătate (dacă ar fi să ne gîndim numai la aceea care 
aparţine culturii greco-romane şi descendentei ei, cultura 
modernă); sau că acest concept de filosofie este prea 
complex pentru a fi cuprins total într-o simplă definiţie. 
Am putea înclina, desigur, şi spre alte ipoteze, cum ar fi 
aceea că sînt mai multe << specii >> de filosofii şi că fiecare 
definiţie are în vedere una din ele. Dar o concluzie dintre 
cele ;mai rezonabile pare să fie aceea că sub acelaşi nume 
au fost grupate o serie de discipline foarte deosebite, 

9 



o serie de << filosofii >>, care nu pot fi unite şi exprimate 
printr-un concept comun. 

In acest sens, însuşi Aristotel. spune că există trei 
(< ţilosofii teoretice >> ( cptÂOO"O<ptat 9Erop11'ttKat) : mate­
matica, fizica şi teologia 1. Dacă am rămîne la această 
concepţie a celor << trei filosofii >> , este evident că ar fi 
greu să dăm o definiţie unică, care să cuprindă în enunţul 
ei, în acelaşi timp, esenţa matematicii, a fizicii şi a meta­
fizicii. Chiar Aristotel are nevoie să deosebească înlăun­
trul acestor << filosofii >>, o << filosofie primă >> ( npcin11 
<ptÂocro<pia ), căreia îi dă o definiţie specială şi care nu se 
aplică în nici un fel celorlalte << filosofii teoretice >> - mate­
matica şi fizica. El defineşte filosofia primă prin obiectul 
ei, care nu este altceva decît Fiinţa ca Fiinţă (-ro ov i1 ov). 
Este evident pentru oricine că nu acesta este obiectul 
matematicii sau al fizicii. 

Sîntem aşadar obligaţi să conchidem că, deşi s-a făcut 
filosofie atît de multă vreme, şi avem la dispoziţie opere 
remarcabile filosofice, nu putem da o definiţie clară, 
distinctă şi generală, conceptului de filosofie. 

Această concluzie este confirmată şi de unul din marii 
gînditori ai epocii noastre, Martin Heidegger, care-şi pune 
exact aceeaşi problemă : ce este filosofia? Studiul lui cu 
acelaşi nume începe în felul următor : << Cu această între­
bare atingem o temă foarte vastă ; fiindcă această temă 
este vastă, ea rămîne nedefinită; fiindcă este nedefinită, 
ea poate fi tratată din diferite puncte de vedere >> .2 

Ce îşi propune Heidegger? Să conducă discutarea temei 
pe un anumit drum, unul din drumurile posibile pe care 
se poate studia problema: ce este filosofia. << Dar, se întrea­
bă el, alegerea unuia din drumurile posibile nu devine 
atunci o chestiune de afectivitate şi sentiment? >> 

Vom discuta mai departe concepţia pe care şi-o face 
Heidegger despre filosofie ; deocamdată ceea ce subliniem 
este recunoaşterea explicită a unui gînditor care a făcut 

1 Aristotel, Metafizica, VI, 1, 1026 a. Menţionăm că teologia in­
semna pentru Aristotel <(prima filosofie>>, care mai tîrziu a căpătat 
numele de «metafizică>>. 

8 Martin Heidegger, Was ist das- die Philosophie? Verlag Gtintber 
Neske, Pfullingen, 1956. 

10 



realmente filosofie în activitatea sa şi care afirmă clar 
că filosofia nu este un concept definit şi că, a-i căuta un 
anume conţinut, î�seamnă a alege un drum dintre mai 
multe drumuri posibile. 3 

* 

Leibniz nota, într-o scrisoare către Malebranche, că 
<< dacă s-ar da definiţii, discuţiile ar înceta repede >> 4• 

Curios este însă că definiţii pentru filosofie se găsesc 
din abundenţă, şi cu toate acestea disputele asupra a ceea 
ce este exact această disciplină nu încetează. Din toate 
aceste consideraţii se poate trage concluzia că definiţiile 
de pînă acuma sînt definiţii parţiale, exprimînd numai 
laturi (aspecte) ale filosofiei şi nu corespund toti et solo 
definita , adică nu surprind nota caracteristică. 

Există astăzi o mulţime de definiţii variate ale con­
ceptului de filosofie. Nu putem să le urmărim aici, fiindcă 
nu acesta este scopul lucrării noastre. Vom cita cîteva, 
numai pentru a ilustra distanţa dintre diferitele opinii 
exp�· . 

ant pune că filosofia este << o cunoaştere raţională 
prin ncepte pure, ştiinţa supoziţiilor, a condiţiilor cu­
noaşterii şi a acţiunii şi , în acelaşi timp, sistemul cunoaş­
terii filosofice >> . El împarte filosofia în: 1 filosofia pură­
cunoaşterea prin raţiune pură - << Erkenntnis aus reiner 
V ernunft >> ; 2 filosofia empirică - cunoaşterea raţională 
prin principii empirice - << aus empirischen Prinzipien >> ; 

3 filosofia naturii se ocupă cu tot ceea ce există - << geht 
auj alles was da ist >> ; 4 filosofia moravurilor se ocupă 

3 În acelaşi sens Bertrand Russell, in Introducerea la History of 
Philosophy, London, 1961, scrie: 

<< Filosofie este un cuvint care a fost întrebuinţat în multe sensuri, 
unele mai largi, altele mai restrînse. Îmi propun să-I întrebuinţez aici 
într-un sens foarte larg, pe care vreau acum să-I explic. Filosofia, după 
opinia mea, este ceva intermediar între teologie şi ştiinţă. < ... > Toată 
cunoaşterea definită - aşa interpretez eu - aparţine ştiinţei; toate dog­
mele, intrucit depăşesc cunoaşterea definită, aparţin teologiei. Dar 
între teologie şi ştiinţă există o "no Man's Land" - o "ţară a nimănui" 
- expusă atacurilor din ambele părţi ; această "no M an' s Land" este 
filosofia,)> 

4 Scrisoarea către Malebranche, din 1 ianuarie 1700. 

11  



cu tot ceea ce trebuie să fie- << was da sein soll >> 5• 

Fichte, şi după el Hegel, defineşte filosofia ca << ştiinţă 
a absolutului >>. 

Schopenhauer spune că filosofia este ştiinţa exprimată 
în concepte, a cărei sarcină este ca <<întreaga esenţă a 
lumii să o repete (wiederholen) în concepte, în mod ab­
stract, general şi clar >> 6. 

Pentru Herbart, filosofia este << prelucrarea concep-
telor >> ( Bearbeitung der Begrijje) 7• 

Pozitivismul în schimb renunţă la orice caracter expli­
cativ. Pentru A .  Comte filosofia este <<sistemul total al 
cunoştinţelor 9meneşti >> 8. 

Spencer consideră că filosofia constă în << cunoaşterea 
total unificată >> 9, iar după Wundt, este << ştiinţa generală 
care încearcă unificarea într-un sistem necontradictoriu 
a tuturor cunoştinţelor oferite de ştiinţele particulare >> 10• 

William ] ames, de acord cu Dewey, crede că << filo­
sofia exprimă o anumită atitudine , o uniune şi o comu­
nitate de scop a inteligenţei şi voinţei, mai curînd decît 
o doctrină cu contururi bine definite >> 11• 

Pentru Bergson, problema devine mai complexă, filo­
sofia, în general, plecînd de la concepte fixe, trase din 
realitatea mobilă, dar neavînd nici un mijloc de a recon­
strui - cu fixitatea conceptelor - mobilitatea realului. 
Pentru a face filosofie cu adevărat, spiritul nostru tre­
buie să urmeze o cale inversă, adică să se << violenteze >>, 

să inverseze sensul operaţiei prin care gîndeşte în mod 
obişnuit, să întoarcă sau, mai curînd, să-şi reconstituie 
fără încetare categoriile . Numai astfel se va constitui o 
filosofie progresivă, eliberată de disputele care frămîntă 
şcolile, capabilă să rezolve firesc întrebările. A filosofa 
constă în a inversa direcţia obişnuită a travaliului gîndirii. 12 

6 Kant, Kritik der reinen Vernun(t, partea a II-a, cap. III. 
6 Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, vol. I, § 68. 
7 Herbart, Lehrbuch zur Einleitung in die Philosophie, § 4. 
8 Comte, Cours de Philosophie positive, cap. I. 
9 Spencer, H., First Principles, § 37. -

10 W. Wundt, System der Philosophie, 1, 3. 
11 W.James, Introductionala philosophie, Paris, M.Riviere, 1914, p.36. 
12 H. Bergson, La pensee et le mouvant, în capitolul I ntroduction 

a la Metaphysique, I, Paris, Alcan, 1934, p. 241. 

12 



Această listă a << definiţiilor >> filosofiei poate fi comple­
tată cu opinia lui W ittgenstein, preluată şi de neopoziti­
vişti, după care filosofia nu este o teorie ci o activitate: 
<< analiza logică a propoziţiilor ştiinţifice >> 13 . 

Această varietate de sensuri a conceptului de filosofie 
în decursul timpului 1-a făcut pe W indelband să scrie că 
« apare imposibil ca din comparaţia istorică să obţinem 
un concept general al filosofiei >> 14• 

Materialismul dialectic atribuie filosofiei un caracter 
net ştiinţific, fără însă a o reduce la o ştiinţă. Şi, mai 
mult decît atît , el respinge conceptul de filosofie ca atare. 
<< Materialismul modern, scrie Engels, < . . .  > sintetizează 

rezultatele ştiinţelor naturii ,  după care natura are şi 
ea istoria ei în timp < . . . >; el este în esenţă dialectic şi 
nu mai necesită o filosofie care să stea deasupra celorlalte 
ştiinţe (subt. n.) . Ceea ce mai rămîne ca element de sine 
stătător din toată filosofia de pînă acum este ştiinţa 
gîndirii şi a legilor ei - logica formală şi dialectica. Restul 
se dizolvă în ştiinţa pozitivă a naturii şi a istoriei. >> 

Şi mai departe: << Ma terialismul modern < . . . > nici nu 
mai este o filosofie, ci o simplă concepţie despre lume 
(subl. n . ) ,  care nu trebuie să se verifice şi să se realizeze 
într-o ştiinţă a ştiinţelor deosebită, ci în ştiinţele propriu­
zise . Aici filosofia este deci înlăturată, adică desfiinţată şi 
conservată în acelaşi timp, desfiinţată ca formă, conservată 
în ceea ce priveşte conţinutul ei real.>> 15 Desigur, filo­
sofia marxistă prin contribuţiile ulterioare a dat un sens 
mai complex punctului de vedere exprimat de Engels, 
mai cu seamă, aşa cum remarcă gînditorul cehoslovac 
Jindrich Zeleny, printr-o nouă poziţie teoretică şi prac­
tică, în trei probleme fundamentale, care privesc Inte­
lectul, Existenţa şi Praxisul. În felul acesta, prin deve­
nirea ei în timp, filosofia marxist-leninistă reelaborează 

1s L. Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, prop. 4. 1 12. 
Londra, Ed. Kegan Paul, 1933. 

14 W. Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, heraus­
gegeben von H. Heimsoeth, Tubingen, Verlag von J. C. B. Mohr, 
1935, p. 3. 

16 Fr. Engels, A nti-Duhring, Bucureşti, 1952, pp. 31-32. 

13 



însuşi conceptul de filosofie în funcţie de condiţiile con­
crete ale momentului acestei reelaborări.16 

Î n  România problema conceptului de filosofie a 
făcut obiectul cercetărilor unor gînditori cunoscuţi. Astfel, 
pentru Titu Maiorescu, filosofia este << năzuinţa spre înţe­
lepciune >>.17 

Profesorul nostru, marele istoric al filosofiei, P. P. Ne­
gulescu, defineşte filosofia ca fiind < < analiza primelor 
principii şi sinteza ultimelor rezultate ale ştiinţelor >>.18 

Mircea Florian concepe filosofia ca pe o disciplină 
teoretică, organizată metodic, care are drept scop înţe­
legerea desăvîrşită a faptelor trăite, deci a lumii şi a vieţii, 
aşa cum sînt date 19• 

Autorii unui recent volum colectiv, Ce este filosofia 20, 

conştienţi de caracterul inadecvat al formelor utilizate 
pînă acum, încearcă să descifreze sensul şi semnificaţia, 
limitele şi valoarea, specificul şi amploarea reală a filoso­
fiei în zilele noastre, ca şi caracteristicile proprii filoso­
fiei marxist-leniniste . <<Nici unul din autorii studiilor cu­
prinse în acest volum nu are insă pretenţia naivă de a putea 
trage concluzii definitive>> ( subl. n . ) .  

* 

Din analiza succintă a diverselor concepţii exprimate 
de filosofi asupra filosofiei, trebuie să conchidem că Th. 
Jouffroy avea dreptate atunci cînd spunea că < < filosofia 
este o ştiinţă al cărei obiect nu este încă fixat >> 21• 

16 Jindrich Zeleny, O logickd Structure Marxova Kapitalu, Praga, 
1 962.. 

. 

C!!Jr. Maiorescu, Ce este filosofia, în Convorbiri literare, nr. 2, 1920. 
Al. Posescu, P. P. Negulescu, gînditor şi istoric al filosofiei, în 

Revista de filosofie, nr. 3, 193.:'·. 
19 Mircea Florian, Reconstrucţie filosofică, Bucureşti, Ed. Casa 

Şcoalelor, 1944, p. 149. 
2° Ce este filosofia? Bucureşti, Ed. ştiinţifică, 1 970. Volumul con­

ţine o serie de studii, constituind un efort al gîndirii marxiste româneşti 
de a elucida conceptul de filosofie. Studiile publicate in acest volum 
;;înt scrise de: D. D. Roşea, Pavel Apostol, Henri Wald, I. Banu, Călina 
Mare, Al. Valentin ş.a. (coordonator Clara Dana) 

21 Th. Jouffroy, Metanges philosophiques, Paris, 1883, p. 103. 

14 



Sistemele filosofice nu numai că se contrazic si 
încearcă să se anuleze în cea mai mare parte, dar se pa�e 
că fiecare filosof se aşează pe altă poziţie, contrară celor­
lalte. În acest sens, Bertrand Russell scrie în History of 
W estern Philosophy că, << în timp ce ştiinţele evoluează, 
integrînd rezultatele obţinute în sinteze teoretice mai 
cuprinzătoare, istoria filosofiei oferă tabloul unei lupte 
iraţionale, în cadrul căreia fiecare sistem reprezintă, sau. 
are pretenţia să reprezinte, negarea totală a evoluţiei 
anterioare >> 22• 

Problema specificităţii gîndirii fiecărei epoci a fost elu­
cidată în sensul următor de clasicii marxism-leninismului : 
Engels scrie : << Gîndirea teoretică a fiecărei epoci, prin 
urmare şi a epocii noastre, este un produs istoric care în 
perioade diferite ia forme foarte diferite şi totodată un 
conţinut foarte diferit . Ştiinţa gîndirii este prin urmare, 
ca şi oricare alta, o ştiinţă istorică, ştiinţa dezvoltării 
istorice, a gîndirii omeneşti. Acest lucru prezintă impor­
tanţă şi pentru aplicarea practică a gîndirii la domeniile 
experimentale, căci, în primul rînd, teoria legilor gîndirii 
nu este cîtuşi de puţin un adevăr etern stabilit odată 
pentru totdeauna, aşa cum îşi imaginează raţiunea filis­
tină, cînd este vorba de cuvîntul logică. Chiar logica for­
mală a rămas de la Aristotel pînă azi un cîmp de discuţii 
violente. >> 23 

22 Dealtfel, aceste păreri nu sînt izolate şi apar drept conclu­
zii la care demult au ajuns istoricii filosofiei. Exprimarea lor poa­
te nu a fost intodeauna atît de pregnantă ca la Russell. Totuşi, 
încă in 1900, Paul Deussen, istoric german al filosofiei, frapat de 
opoziţia violentă dintre sistemele filosofice, scria: "S-a avansat mult 
in veacul care se încheie în istoria filosofiei. Au fost puse 
la contribuţie toate mijloacele criticii filologice in filosofia grea­
că, creştină, modernă şi, acum in urmă, in cea indiană < . . . >. 
H.ezultatul a fost că prea adesea istoria filosofiei s-a prezentat ca un 
bcllum omnium contra omnes - un război al tuturor contra tuturor." 
(Comunicare ţinută la Congresul Internaţional de Filosofie de la 
Paris, 1900, şi tipărită in Bibliotheque du Congres International de 
J>hilosophie, val. IV, Histoire de la Philosophie, Paris, 1902, p. 
10. 

23 Fr. Engels, Dialectica naturii, Bucureşti, E.S.P.L.A., 1954, 
pp. 25 -26. 

15 



2 
Originea şi semnificaţia 
cuvintu 1 u i <<filosofie>> 

Toate tratatele de istoria filosofiei si introducerile 
în această disciplină explică pe larg apariţia, etimologia, 
sensul originar şi evoluţia termenului << filosofie )). Nu vom 
repeta aici toate aceste explicaţii, vom vorbi numai despre 
cîteva din aspectele acestei probleme pentru a avea la 
dispoziţie un material de care să ne servim în cele ce ur­
mează. 

Istoricii filosofiei înşişi mărturisesc fără înconjur că 
interpretările termenului <<filosofie )} şi ale apariţiei lui 
sînt nesatisfăcătoare. Ed. Zeller îşi începe celebrul tratat 
de istorie a filosofiei greceşti prin afirmaţia : << N urnele 
filosofiei a fost întrebuinţat de greci în diferite sensuri )} 1• 

Şi mai departe : << N urnele filosofiei se fixează numai trep­
tat , dar şi filosofia apare treptat, ca formă particulară 
a vieţii spirituale ; numele ei oscilează între o semnifi-

1 Ed. Zeller, Die Philosophie der Griechen, I, Einleitung, Leipzig. 
1923, p. 4. 

16 



caţie mai îngustă şi una mai largă, dar în aceeaşi măsură 
oscilează şi filosofia intre limitarea ei la un domeniu 
ştiinţific determinat şi amestecul cu diferite părţi compo­
nente de natură străină. )) 2 

Zeller explică aceste variaţii şi incertitudini ale sen­
sului �gşQ.ţi�i prin faptul dt�-C!Jp.�e_Qţ_ �� --�f- ge�yol.te .. pe 
baza �ri!Qr - chiar la Platon mitul este Incă o necesi­
tate::_ şi oaată cu apariţia neopitagorismului, teologia poli­
teistă cîştigă o astfel de influenţă asupra filosofiei, 
încît aceasta se reduce la o interpretare a tradiţiilor 
teologice. Abia ulterior, prin cercetările legate de tendinţe 
practice, datorate pitagoreicilor, sofiştilor, lui Socrate, ci­
nicilor, cirenaicilor , filosofia nu se va mai deosebi de ştiinţa 
vremii . În sfîrşit , toate ştiinţele speciale pătrund treptat 
în domeniul filosofiei 3• 

O asemenea concepţie despre noţiunea de filo­
sofie în cultura grecească şi formarea ei este tribu­
tară punctului de vedere pozitivist, după care inteli­
genţa omenească trece prin trei faze sau stări : 1 faza te­
ologică; 2 faza metafizică; 3 faza pozitivistă. 

Nici un moment Zeller nu-şi pune problema dacă 
nu s-ar putea găsi în cultura vechilor greci urmele unor 
monumente de idei care să explice filosofia altfel decît 
ca o evoluţie de la concepţia pe care şi-o face o inteli­
genţă inferioară, la aceea a unei inteligenţe superioare. 

Acceptînd concepţia pozitivistă, după care inte­
ligenţa începe prin a formula judecăţi simpliste, antropo­
morfice, pentru ca numai ulterior să construiască explicaţii 
cauzale,  abstracte şi să stabilească raporturi şi legi -fără 
să mai apeleze la un suport material - se poate ima­
gina nelegitim o evoluţie similară a filosofiei în Grecia. 

Termenii << filosofie )) ( <ptÂ.ocro<pia) şi <<filosof)> ( <ptÂocro­
<po�J apar tîrziu în literatura greacă, avînd un conţinut 
vag chiar cînd îi găsim în ,textele 1qi Herodp_ţ şi ŢlJgdide.� 
Primul care i-a folosit într-un sens mai precis· s·e pare .. că 
a fost Pitagora : << Pita�ora a fost cel dintîi care a înhe-� 
buinţat termenul de "�ilosofie" şi s-a numit pe el însuşi 
filosof într-o convorbire în Sicyona cu tiranul Leon al 

·\ 1 

2 Loc. cit. 
3 Ibidem, p. 5. 

17 



sidonienilor sau fliasienilor < . . .  > , spunînd că nici un om 
nu este înţelept , ci numai zeul . Filosofia se numea mai 
înainte înţelepciune şi cel care o profesa era numit înţelept, 
pentru a ară ta că a aj uns la cel mai înalt grad de perfec­
ţiune sufletească ; filosof era însă iubitorul de înţelep­
ciune. )) 4 

Deşi Diogene Laerţiu afirmă expres că << mai înainte 
filosofia se numea înţelepciune )}, istoricii filosofiei au 
rămas numai la accepţiunea atribuită de Pitagora acestui 
termen, interpretîndu-1 etimologic : - <pU.o� - iubitor 
şi - aocpia.- înţelepciune, adică iubitor de înţelepciune. 

Această iubire de înţelepciune a început să se diver­
sifice treptat şi să se aplice fizicii, geometriei, muzicii şi 
altor ştiinţe, fără să ni se spună dacă, într-adevăr, iubirea 
de cunoştinţe fizice putea să fie o << iubire de înţelepciune )} 
şi cum de au acceptat grecii, atît de pedanţi în ceea ce 
priveşte preciziunea termenilor (preciziune care se desă­
vîrşeşte cu Socrate, Platon şi Aristotel) , să accepte o 
asemenea întrepătrundere de sensuri. 

În secolul nostru, un singur filosof a încercat să resta­
bilească sensul originar şi autentic al filosofiei greceşti, 
şi anume germanul Martin Heidegger. Deşi nu sîntem întru 
totul de acord cu condtâiile lui , ş-i mai ales cu metoda lui 
de analiză, ne vom opri asupra încercării sale de a des­
cifra în filosofia grecească altceva decît sensul tocit şi 
deformat ajuns pînă la noi . Facem acest lucru, pentru 
a avea un material de la care să pornim în discuţia noas­
tră, prevenind însă cititorul, că limitările pe care le vom 
sublinia la Heidegger se datoresc, natural, modului însuşi 
în care acesta înţelege să facă filosofie, în general. 

Ceea ce ne interesează în examenul întreprins de Hei­
degger în eseul Was ist das- die Philosophie? este desci­
frarea sensului originar al cuvîntului cptÂ.ocrocpia, deşi el 
debutează printr-o etimologie puţin riscată. 

El spune că termenul qnÂ.ocrocpia acoperă ceva care, 
înainte de toate, determină existenţa lumii greceşti. Ba 
mai mult, prin fondul lui, acesta se extinde şi asupra celei 
mai profunde zone a cursului istoriei europene. << Cuvintul 

4 Diogene Laerţiu, Despre vieţile şi doctrinele filozofilor, Bucureşti, 
Ed. Academiei, 1965, I, 12. 

18 



<ptÂ.ocro<pia coincide cu actul de naştere al propriei noastre 
istorii : putem să spunem că se identifică cu actul de naş­
tere al epocii prezente a istoriei universale, care se numeşte 
era- a tomîcă. » -s 

Prin urmare, după Heidegger, la întrebarea : ce este 
filosofia? nu putem să răspundem decît intrînd în dialog 
cu gîndirea grecească. La aceasta va trebui să răspundem 
prin ce este : quid est - 'ti ecrn v - quidditas, în germană 
die W asheit. 

Totuşi, această quidditas, în diferite epoci ale filoso­
fiei, are determinări diferite . De exemplu, argumentează 
Hei�e��er, pent�-,-�1���--,p_ţosoj_ia --�!�.----9 in_!�_:et� 
specifica a ceea ce n semnifica. Şf aceasta Inseamna ·perrtru 
el tocmai ideea «iota». Acestei << idei >>, Aristotel îi dă o 
interpretare diferită, după cum Kant îi dă alta, şi alta va 
fi şi aceea a lui Hegel. 

Un răspuns concluziv, axat pe el însuşi- filosofia 
filosofiei - nu poate fi formulat , căci problema supusă 
cercetării, neputînd fi tratată istorist, nu va lămuri nici 
naşterea, nici evoluţia a ceea ce numim filosofie. Printr-un 
joc de cuvinte, Heidegger conchide, spunînd că problema 
este << o problemă istorială, adică o problemă a desti­
nului >> . 

După acest preambul, autorul continuă analiza cuvîn­
tului << filosofie >> ( <ptÂ.ocro<pia), observînd legătura sa intimă 
cu << filosof >> ( <ptÂ.6cro<po� ) ,  celălalt cuvînt aflat în dis­
cuţie ; <ptÂ.6cro<po� - notează el - este la origine un adjec­
tiv, ca şi <ptÂ.apyo� << prieten al banului >>, sau ca <ptÂ.6njloc; 
<< prieten al onoarei >> ; <ptÂ.6cro<poc; a fost făurit probabil 
de Heraclit , ceea ce demonstrează că pînă la el nu exista 
nici <ptÂ.ocro<pia. Un &.vflp <ptÂ.6cro<poc; nu înseamnă «bărbat 
filosofic >>, adjectivul <ptÂ.6cro<poc; spunînd cu totul altceva 
decît adjectivul << filosofic >> (< < philosophisch >>) .  Un << băr­
bat filosofic >> este << acela care iubeşte înţelepciunea >> 
(oc; <ptÂ.Et 'tO cro<p6v); <ptÂ.etv << a iu"ţ>j_y� semnifică aici,\ 
în Sţ;msul lui Heraclit- 6��.---(( a '-vc;rbi''"asa cum 

. • J �-

6 M. Heidegger, loc. 

19 



vorbeşte Â.oyo<; >>-ul, adică << a corespunde Â.oyo<;-ului >>. 6 
Această corespondenţă es.te.--ia.__acqr_d _cu croce<?v. <c Acord >> 
înseamnă dpJloyi� - << a��onie >>. Faptul că o· existenţă se 
apropie de a1ta în reciproCitate, că cele două existenţe 
sînt una, într-o armonie, iată fondul ideii lui Heraclit; 
ceea ce-l caracterizează pe << a iubi >> , cptÂ.tiv, este armonia. 

<c Bărbatul filosofic >> (âvi)p cptÂ.6crofpo�J.i���6v. 
Ceea ce-i spune acest cuvînt lui Heraclit este dificil de 
tradus, recunoaşte Heidegger, dar el încearcă să-i elucideze 
conţinutul printr-o interpretare pe care o atribuie acestuia : 
Fiinţa <c reuneşte >> întreg existentul, adică exact ceea ce 
spune crocp6v ( <c tot existe_p.tul � j_n_Fiinţă >>) . În lanţul si­
nonimic�- iuiul dÎn sensurile lqgos-ului esfe -�cela de << culţ­
gere, .Prii_lli:t:e >>, în acest caz: afirmaţia de mai sus, << Fiinţa 
este existentul >> devenind <c Fiinţa primeşte existentul >>, 
<c Fiinţa este primirea (recueil) >>, Â.oyo<; 7• Iată cum încheie 
Heidegger : <c Tot existentul este în Fiinţă. Aceast a însă 
răsună la urechea noastră vulgar, dacă nu ofensator. Căci 
nimeni nu trebuie să-şi facă o problemă din faptul că 
existentul aparţine Fiinţei. Toată lumea ştie foarte bine : 
existent este ceea ce există. Altă soluţie nu este pentru 
existent decît aceasta: în Fiinţă; şi tocmai existentul încor­
porat în Fiinţă îi situează pe greci -pe ei în primul rînd 
şi numai pe ei -în dimensiunea mirării. Existentul primit 
de Fiinţă, iată ce constituie , pentru greci, cea mai mare 
mirare . >> 8 

Grecii au fost nevoiţi să salveze şi să ocrotească această 
sursă a mirării de a tac urile sotistice, lesne de înţeles pentru 
oricine, care aveau loc în agora. Protejarea existentului 
primit în Fiinţă s-a datorat celor care au luat drumul 
spre <c ceea ce este mai de mirare >>, adică crocp6v, şi care, 
prin propria lor căutare, au redeşteptat şi au întreţinut 
şi �n alţii nostalgia crocp6v-ului ; <ptÂ.tiv 'tO crocp6v, acest 

6 Heidegger face aluzie aici la. fragmentul rămas de la. Heraclit: 
<<Nu mie, ci logos-ului să asculţi este înţelept, să mărturiseşti că toate 
sint una J) (H. Diels: Fragmente der Vorsokratiker, frag. 30, Berlin, Weid� 
mannscke Buchandlung, 1934). 

7 Pentru diversele accepţii ale cuvîntului i..6yo�. vezi Heidegger, 
Vortrăge und Aufsătze, 1954, pp. 207-22 9. 

8 Was ist das - die Pkilosophie?, p .  5. 

20 



acord cu crocp6v, interpretează Heidegger - altfel spus 
dpJlOVia - a devenit O tensiune - OpE�t<; către crocp6V -
existentul primit în Fiinţă- căutat acum în mod expres. 
Deoarece << a iubi >> ( cptÂ.Eiv) nu este în acord originar 
cu crocp6v, ci numai o cercetare specifică îndreptată către 
crocp6v, cptÂ.Eiv -ro crocp6v devine << filosofia >>, cptÂ.ocrocp(a. 
Această «tensiune cercetătoare >> este determinată de 
iuhirea de cro<p6v, adică de eros. 

···o-· as;� enea cercetare care tinde către crocp6v, către 
"Ev llav-ra, către existentul în Fiinţă, iscă o nouă între­
bare: ce este existentul ca existent? Numai în acest mo­
ment, apreciază Heidegger, gîndirea ajunge să fie «filo­
sofie>>. Din acest motiv, pe Heraclit şi Parmenide <<cei 
mai mari gînditori>>, nu-i consideră filosofi. <<Mai mari >>, 
spune el, nu înseamnă estimarea unei realizări, ci indică 
numai o altă dimensiune a gîndirii. Heraclit şi Parmenide 
erau <<mai mari >> pentru că erau în acord cu Â.6yo<;-ul, 
adică cu "Ev llav-ra. Pasul către <<filosofie >> este pregătit 
de sofistică şi împlinit de Socrate şi Platon. Numai la 
aproape două sute de ani după Heraclit, Aristotel va 
caracteriza acest pas în fraza: << Astfel, către ceea ce 
[filosofia] s-a îndreptat deja de mult timp, acum şi fără 
încetare, şi către ce ea nu a găsit niciodată acces [este 
ceea ce s-a pus în chestiunea]: ce este existentul- d 
'tO OV». (Kai oft Kai 'tO 7taÂ.at 'tE Kai UEi � ll'tOUJ.lEVOV Kai. 
nE{ (mopOUJlEVOV 'ti 'tO ov.)9 

Filosofia caută astfel, în concepţia lui Heidegger, scru­
tînd originile filosofiei şi ale termenului însuşi, �xistentul 
ca existent. Filosofia este un drum spre Fiinţa existentului,. 
adică către existent, vizat în Fiinţa lui. Aristotel expli­
citează, ne spune autorul pe care-I Uljmărim, această afir­
maţie, adăugînd expresiei citate <<ce este existentul >> (-ri 
'tO 5v), lămurirea următoare: 'tOU'tO EO"'tt 'ti<; f} oucria. Aceas­
ta înseamnă că sintagma <<ce este existentul» revine la între­
barea: «ce este existenţialitatea (Seiendheit) existentului? )}. 

Fiinţa existentului se sprijină pe existenţialitate - ceea 
ce este oucria. (substanţa) şi care pentru Platon va fi 
iota (ideea) iar pentru Aristotel tv8pyEta. (energeia). 

9 Metafizica, VIT (Z), 1, 1028 b. 

21 



Am reprodus cît se poate de fidel ideile lui Heidegger, 
prin care, treptat, el vrea să descopere, în însuşi termenul 
grecesc de filosofie (cptÂ.ocrocpia), ontologia aristotelică şi 
-pînă la urmă- prima filosofie, adică metafizica lui 
Aristotel. 

* 

Am spus deja că nu sîntem întru totul de acord cu 
interpretarea dată de Heidegger termenului <<filosofie )). 
Într-un fel, putem recunoaşte că tot ce spune el este 
adevărat, dar ceea ce putem adăuga este că fjlosofia nu 
este :p.!Jmai explorarea existentului .ca existent, deşi ea 
este desigur şi un răspuns la -ri -ro ov. 

Pentru a ajunge la o asemenea concluzie limitată, 
el îi exclude pe Parmenide şi Heraclit din filosofie, ca 
nefiind << încă)) filosofi, ci numai mari gînditori, aşa cum 
am văzut. Sacrificiul este însă mult prea mare pentru 
a-1 admite în schimbul unui concept despre filosofie care 
se restrînge prin chiar acest sacrificiu. 

Este adevărat că Fiinţa împreună cu modul în care 
existentul este primit de Fiinţă fac obiectul direct 
al cercetării filosofice autentice. Dar pentru a demonstra că 
Heidegger, cu toată puterea de pătrundere de care face 
dovadă în analiza sa, nu merge pînă în adîncul lucru­
rilor, vom aminti că verbul qnÂ.dv, pe care îl traduce 
exclusiv prin <<a iubi, a fi prieten >> are şi alte sensuri 
ce nu pot fi ignorate cînd este vorba de a urmări evoluţia 
lui de-a lungul mai multor veacuri. Unul din aceste sen­
suri este «a primi ca pe un oaspete )), şi atunci problema 
se schimbă imediat: există o direcţie, de care vorbeşte 
Heidegger, de la existent la Fiinţă, care primeşte, prin 
apartenenţă, existentul în sînul ei; dar există şi o direcţie 
de la Fiinţă la existent, acesta din urmă primind Fiinţa 
cu toate onorurile acordate oaspetelui de seamă, adică 
cu deosebită solemnitate. Această accepţiune a verbului 
<< a iubi )) este chiar mai importantă pentru filosof decît 
cea anterioară; dacă în prima relaţie el este primit prin 
apartenenţă în intimitatea Fiinţei, care nu se reduce la 
existenţa lui, în relaţia inversă, primirea Fiinţei în exis­
tent este un act mult mai bogat, mult mai amplu; este 

22 



de fapt cel mai important act ce i se poate întîmpla exis­
tentului, încît pînă şi cadrul în care se petrece devine 
solemn - prin natura existentului- ca la primirea celui 
mai înalt oaspete posibil: Fiinţa. 

Aşadar, expresia cptÂ.Etv 'tO crocp6v nu se reduce la « iu­
bire de crocp6v», care în ultima analiză devine, aşa cum 
spune Heidegger, <<existentul primit în Fiinţă>>, ci înseamnă 
şi <<primirea cu tot ceremonialul, ca într-o missa solemnis, 
a Fiinţei de către existent în momentul cînd filosofează >>. 

Am atins aici, pentru prima dată, un prim punct 
al filosofiei pierdute, al monumentului ciclopic din lumea 
ideilor greceşti pe care-I căutăm, pe care urmărim să-1 
redescoperim în această lucrare. 



3 
" 

Inceputul filosofiei 

În Despre respingerile sojistice (llepi crocptcrnK&v f.J..&y­
x.rov)1, Aristotel arată care sînt cauzele sofismelor şi con­
fuziilor: <<Unul dintre motive, cel mai natural şi cel mai 
obişnuit, este acela care ţine de întrebuinţarea cuvintelor. 
Fiindcă într-o discuţie nu este posibil să aducem lucru­
rile tnseşi, ci trebuie să ne folosim, în locul lor, de cu­
vintele care le simbolizează, noi credem că ceea ce este 
valabil pentru cuvinte este valabil şi pentru lucruri. < ... > 
Cuvintele fiind în număr finit, ca şi mulţimea noţiunilor, 
iar numărul lucrurilor infinit� sîntem obligaţi să între­
buinţăm aceeaşi noţiune şi acelaşi cuvînt pentru a desemna 
mai multe lucruri. Cei ce nu cunosc puterea de semni­
ficaţie a cuvintelor (fi -rcov OVOJ.1Ct'trov btNUJ.lt�) fac para­
logisme, fie discutînd cu ei înşişi, fie ascultîndu-i pe 
alţii. >> 2 El revine ceva mai departe, în acelaşi tratat, 
asupra acestei probleme, aducînd în completare urmă-

1 1, 165 a. 

2 E:xpresia ft -rcov OVOJ.uinov ouvaJ.n; înseamnă. exact « puterea 
(dinamica) numelor», « puterea denumirilor >>. 

24 



toarele lămuriri: << Într-adevăr, este greu să �deosebeşti 
ce fel de lucruri sînt semnificate prin acelaşi cuvînt şi 
ce fel de lucruri sînt semnificate prin cuvinte deosebite. 
Cine este în stare să facă această deosebire este foarte aproa­
pe de cunoaşterea adevărului. >> 3 

Este interesant să amintim aici, că Ludwig Wittgen­
stein, pornind de la aceeaşi teză, exagerează şi chiar 
denaturează lucrurile, atunci cînd susţine că numai con­
fuzia dintre sensurile cuvintelor provoacă pseudoproble­
me şi discuţii filosofice insolubile. Iată ce scrie el în Trac­
tatus Logico-Philosophicus: « În limbajul obişnuit se în­
tîmplă foarte adesea ca acelaşi cuvînt să desemneze în 
două moduri deosebite- şi de aceea ar necesita două 
simboluri diferite - sau ca două cuvinte care desemnează 
in două moduri diferite, să fie întrebuinţate în aparenţă 
în acelaşi mod într-o propoziţie. < . . .  > Astfel se nasc 
uşor confuziile fundamentale de care este plină întreaga 
filosofie. >> 4 

Am văzut care este soluţia lui Aristotel: trebuie să 
fii capabil să faci toate distincţiile între sensurile cuvin­
telor, să cunoşti <<puterea denumirilor >> şi vei fi foarte 
aproape de adevăr. 

Wittgenstein propune o alta: << Pentru a evita aceste 
erori, trebuie să întrebuinţăm un simbolism care să le ex­
cludă, neaplicînd, cu acelaşi sens, simboluri diferite şi nea­
plicînd semne în acelaşi mod, dacă semnifică în moduri 
deosebite. Aşadar [să se întrebuinţeze] o limbă de semne 
(sau un simbolism) care să asculte de gramatica logică, 
de sintaxa logică. >> 5 Dacă şi pînă unde reuşeşte o sintaxă 
logică, epoca noastră a aflat, deoarece astfel de sisteme 
logico-sintactice au fost create cu ajutorul matematicii. 

Deoarece există concepte cu mai multe semnificaţii, 
trebuie dar să le cercetăm pe toate dacă nu vrem să cădem 
în confuzii, <<de care este plină întreaga filosofie >>, cum 
spune Wittgenstein. Am văzut deja că, termenul « a iubi >> 

nu are numai această semnificaţie, ci şi <<a primi ca (<ptÂ.&tv) 

3 Aristotel, op. cit., 7, 1 69 a. 

' L. Wittgenstein, op. cit., prop. 3. 323; 3. 324. 

li Ibidem, P,rop. 3.325. 

25 



pe oaspeţ�"», sens care, dacă se ţine seama de el, amplifică 
semnificaţia apartenenţei existentului la Fiinţă prin rela­
ţia inversă, de primire a Fiinţei de către existent. 

Vom vedea imediat că o se:rie de restrîngeri ale sem­
nificatiilor filosofice s-au petrecut în înţelegerea începutului 
filosofiei. 

* 

Un cunoscut adagiu rămas de la Platon şi Aristotel 
spune că <<începutul filosofiei este mirarea >>. Afirmaţia 
s-a extins asupra întregii filosofii greceşti, spiritul isco­
ditor al grecilor, mirat de tot ceea ce există şi se petrece 
pe lum.e, punîndu-şi întrebări şi dîndu-şi tot atîtea răs­
punsun. 

Această interpretare corespunde de altfel exact mo­
dului în care face ştiinţă şi filosofie europeanul modern. 
Era acesta sensul exact al expresiei menţionate de Platon 
şi Aristotel? Sau, pentru a exprima mai exact ideea noas­
tră, afirmaţia acestor doi mari gînditori ai antichităţii 
se reducea anumai la atît? 

Să considerăm mai întîi înseşi textele în care se gă­
seşte această idee. 

Platon scrie în Theetet: << Calitatea de a se mira îi 
este proprie filosofului; alt început decît acesta pentru 
filosofie nu există >> (Mci:A.a yup <ptÂ.ocr6cpou -rou-ro -ro mi­
eo� 'tO 9aU!-Ul�Etv ou yup ăÂ.Â. 11 apxft <ptÂ.ocro<pia� ll a{h11}6• 

Iată şi fragmentul din M etajizica lui Aristotel: << Căci 
şi oamenii de azi şi cei din primele timpuri, cînd au înce­
pu( � §_losofeze.,. -a:u; fost mînaţi de mirare. >> (�u1 yup -ro 
9au!-ici�v oi ăv9pro1tOt Kat VUV Kat 'tO 1tpCO'tOV ilp!;av-ro 
<ptÂ.OcrO<pElV.) 7 

Ideile acceptate conform unei interpretări tradiţionale 
şi care ne interesează aici sînt: 
(1) -ro eau!la�Etv - mirarea, acţiunea de a se mira; 
(2) it apxft - începutul; 
(3) -ro 1ta8o� - pasiunea, sentimentul. 

26 

6 op. cit., 155 d. 
7 I (A) , 2, 982 b. 



Interpretarea lui 'tO 8au1-.ui�EtV ca <<mirare )), mirare 
graţie căreia oamenii din toate timpurile şi-au pus între­
bări şi probleme şi au căutat să le dea un răspuns, pare 
îndreptăţită chiar de explicaţiile date de Aristotel. Iată 
ce spune el, în continuarea pasaj ului de mai sus: <<Mai 
întîi faţă de problemele mai la îndemînă, apoi, progresînd 
încetul cu încetul, faţă de problemele mai mari, cum sînt, 
de pildă, fazele Lunii, cursul Soarelui şi al aştrilor şi 
nasterea Universului. Acela însă care se îndoieste si se 
mi�ă recunoaşte prin aceasta că nu ştie. De aceea şi iubi­
torni de mituri este oarecum un filosof, căci mitul a fost 
născocit pe baza unor întîmplări minunate, pentru expli­
carea lor. Astfel că, dacă oamenii s-au îndeletnicit cu 
filosofia spre a evita neştiinţa, e limpede că au năzuit 
spre cunoaştere, spre a dobîndi o pricepere a lucrurilor, 
şi nu in vederea unui folos oarecare. )) 

Explicaţia lui Aristotel ar îndreptăţi interpretarea dată 
textelor în discuţie, după care 9au!la/;Etv trebuie tradus 
simplu prin «mirare )), care ne împinge la punerea unor 
probleme şi cărora trebuie să li se găsească un răspuns. 
fie chiar prin mituri. Vom vedea însă mai departe că 
aceasta este o interpretare valabilă, fără îndoială, la un 
anumit nivel, dar ea nu epuizează în întregime sensurile 
mirării greceşti, sensuri care, dacă sînt cunoscute de cer­
cetător, îl apropie de adevăr. 

Nici acela care a căutat să se apropie atît de mult 
în timpul nostru de filosofia grecească - Martin Heide­
gger - nu este mulţumit cu traducerea simplă a cuvîn­
tului 9au!la/;EtV prin <<mirare )). Iată ce spune el în această 
privinţă: << A pretinde că Platon şi Aristotel se mărgineau 
aici să constate că mirarea este cauza filosofării ar fi 
cu adevărat superficial şi ar însemna mai mult, a gîndi 
într-un mod foarte străin limbii greceşti. 

Dacă aceasta era opinia lor, ar trebui să spunem: 
într-o bună zi oamenii s-au mirat, şi aceasta cu privire 
la existent, prin faptul că este ceea ce este. Stimulaţi 
de această mirare, au început să filosofeze. Dar îndată 
ce filosofia s-a pus în mişcare, mirarea, ca impuls, a deve­
nit superfluă şi a dispărut. Ea putea să dispară, fiindcă 
nu era altceva decît un impuls. Dar mirarea este "început" 

27 



apxft, ea însoţeşte de la un capăt la altul fiecare pas al 
filosofiei. Mirarea este 1ta8o�. Traducem de obicei na9o� 
prin "pasiune, efervescenţă afectivă". Dar 1ta8o� este 
în conexiune cu 7tacrxetv "a suferi, a răbda, a suporta, 
a îndura, a ceda apelului cuiva". Este temerar ca, întot­
deauna în asemenea împrejurări, să traducem 1ta8o� prin 
"dispoziţiune", prin care avem în vedere convocaţia acor­
dantă şi vocaţia determinantă. Totuşi trebuie să riscăm 
această traducere, fiindcă ea singură ne păzeşte de a 
nu reprezenta 1ta8o�-ul tn sensul psihologic modern. Numai 
dacă înţelegem 1ta8o�-ul ca "dispoziţie" (Stimmung), putem 
să caracterizăm într-un chip mai precis 9auJ..La/;etv-ul, "mi­
rarea" In mirare sîntem în oprire. Ca şi cum am da înapoi 
în faţa existentului, în faţa faptului că el este, şi că el este 
astfel şi nu altfel. Dar mirarea nu se epuizează în această re­
tragere din faţa Fiinţei existentului. Mirarea este, atît ca 
retragere cît şi ca oprire, o smulgere către, şi pentru a spune 
aşa, o înlănţuire de către ceea ce din faţa căruia se face re­
tragerea. Astfel, mirarea este această dispoziţie în care 
şi pentru care se deschide Fiinţa existentului .. Mirarea 
este dispoziţia înăuntrul căreia, pentru filosofii greci, co­
respondenţa Fiinţei şi existentului se găsea acordată. )) 8 

În această interpretare, Heidegger se bazează pe o 
serie de texte din Aristotel pe care nu le citează, dar care îl 
îndreptăţesc să vorbească de mirare ca de un punct de o­
prire. Vom mai reveni asupra acestei chestiuni ; sîntem în­
să nevoiţi să dăm numai o simplă explicaţie aici pentru 
înţelegerea fragmentului citat. Iată ce scrie Aristotel în 
Fizica: <<Dobîndirea de la început a ştiinţei nu este o 
naştere, pentru că noi spunem că a şti şi a gîndi înseamnă 
că intelectul este în repaos şi în oprire, iar în repaos nu 
există naştere )>9• Heidegger vorbeşte de o <<oprire )) în 
mirare. 

Înseamnă, dacă mergem mai departe, că mirarea ca şoc 
al 1tci8o�-ului ( dispoziţiei) şi al vou�-ului (intelectului) re­
prezintă deja o cunoaştere: faptul că ne mirăm este în 
realitate punerea uneia sau a unor probleme şi presupune 

2
8 

a M. Heidegger, loc. cit. 
9 VII, 3, 247 b. 



o cunoaştere prealabilă. Cu toată adîncimea la care cer­
cetează Heidegger pasajele fundamentale referitoare la 
mirare, totuşi nu ajunge la semnificaţia adevărată şi com­
pletă a mirării greceşti. Este incontestabil însă că inter­
pretarea sa atinge unul din nivelele cele mai profunde 
ale conceptului cu care incepe filosofia - acela de eauJ.la­
�Etv, dar nu îl epuizează. 

* 

Pentru a da o nouă interpretare celor două pasaje ci­
tate mai sus şi în special mirării, vom pleca de la propoziţia 
în care Stagiritul spune că acela care poate deosebi între 
ele variatele sensuri ale unui cuvînt, care cunoaşte << pu­
terea cuvintelor » (ft -rrov OVOJ.latrov 86vaJ.lt�), se află foarte 
aproape de cunoaşterea adevărului. 

Cuvintele ale căror sensuri le căutăm sînt: -ro 9a­
UJ..LCt/;;Etv (<mirarea >>, ft apxi} <<Începutul >> , 'tO 1t<I90� 
<<pasiunea, sentimentul >>. 

Verbul eauJ..La/;;etv înseamnă <<a se mira >>, dar mai 
înseamnă şi <<a admira, a preţui, a venera >> , sensuri apro­
piate de accepţia verbului cptÂ.Eiv <<a primi cu solem­
nitate >>. În familia lui 9a.UJ..LUSEtV se găseşte Şi substan­
tivul -ro eauJ..La , care pe lîngă ((mirare )) se mai traduce 
şi prin <<minune, miracol >> (din el derivă eauJ..Lo.toupy6� 
sau eauJ..La.-ro7tot6�- taumaturg -, <<făcător de minuni >>) . 

Prin urmare, << mirarea >> (-ro eauJ..La/;;etv) poate fi in­
terP.retată şi ca ((miracol >> , -ro eauJ..La. 

Începutul filosofiei apare astfel ca o minune, ca un 
miracol. Şocul primit de către existent în faţa Fiinţei 
generează o lumină în intelectul uman, prin care acesta 
îşi luminează propria existenţă precum şi participarea la 
Fiinţă. Revelaţia produsă în existent în urma constatării 
că el aparţine Fiinţei este tocmai miracolul: ceea ce nu 
s-a mai petrecut, ceva ce - conform ordinii fireşti, cunos­
cute a naturii existentului- nu era prevăzut. Virtual 
însă, existentul poseda miracolul de a se deştepta prin­
tr-un şoc luminos, dovada constituind-o chiar filosofii deş­
teptaţi la filosofie prin această minune. 

În faţa miracolului, existentul înmărmureşte: Heide­
gger avea dreptate să vorbească de o oprire în pathos-ul 

29 



mirării şi am văzut că această oprire este confirmată 
de concepţia lui Aristotel. Văzut în acest fel, începutul 
filosofiei este un miracol şi astfel trebuie interpretat 
CUVÎntul 9UUJ.Ul�Etv10• 

În textele de care este vorba, am mai subliniat apariţia 
altor două cuvinte: celălalt cuvînt de care ne vom ocupa 
este it apxft , tradus întotdeauna, inclusiv de Heidegger, 
ca <<început >> . 

Desigur, o astfel de traducere nu este incorectă dar, 
ca şi în cazul lui eauJ.lat;etv << mirare >>, este o traducere 
făcută la un alt nivel. La fel cu latinul principium, 
care înseamnă (( început )) dar şi (< principiu >>, it apxi} 
înseamnă nu numai <<început >> ci şi « principiu >> . 

Nu putem înţelege cum acest sens, care revine mereu 
în filosofia grecească, încă de la începutul ei istoric, nu 
a trezit atenţia nimănui în traducerea textelor autorilor 
citaţi. În accepţia aceasta, « începutul >> filosofiei .trebuie 
tradus prin <<principiul >> filosofiei, principiu ce reprezintă 
nu numai << mirarea >> ci şi <<miracolul >>. Deschiderea exis­
tentului spre Fiinţă, care, după cum am văzut, înseamnă 
în acelaşi timp primirea oaspetelui cu onoruri, a Fiinţei 
întregi ce luminează existentul, este, cronologic, începutul 
în timp, cînd existentul face o deschidere în· el însuşi 
spre universalul Fiinţei ; dar din punctul de vedere al 
posibilităţii unei atari realizări, miracolul este principiul 
însuşi al acestei întîmplări minunate. Credem că aces­
ta era sensul primei filosofii, aşa cum o înţelegeau 
grecii; deci principiul filosofiei este miracolul. 

Cel de al treilea cuvînt aflat în discuţie, -ro 1ta8o�, 
alături de << pasiune, sentiment, patimă >> , are şi alte sem­
nificaţii, dintre care semnalăm ca prim sens : << întîmplare, 
experienţă trăită, destin, soartă >>. Cum nu putem face 
abstracţie de puterea cuvintelor, conform textului aris­
totelic luat drept ghid, vom constata că traducerea lui 
'to mi9o� exclusiv prin « pasiune >> sau << dispoziţie >> (Stim­
mung) , ca la Heidegger, nu atinge nivelul cel mai înalt 
posibil în interpretarea lui. În cazul acesta, filosofia nu 

10 Şi limba latină are pentru miracol cuvîntul miraculum, care 
etimologic derivă din mirari << a privi. a admira >> . 

30 



mai este numai un mi9o� al omului, ci o experienţă trăită, 
experienţă ce se află în acelaşi timp în destinul omului. 
La nivelul cel mai de sus, textele luate în discuţie ne 
spun că fiţ�sofarea este în destinul omulu_i, j�� principiul 
- sau esenţa - filo?.pfării este miracolul, si se vor îriter-
pretaastfel: --- - �- -- -- - - - --- ' 

{1) Platon (Theetet, 155 d) : <<Foarte sigur filosofului 
îi este proprie această experienţă trăită, sau acest destin 
al miracolului ; căci nu există alt principiu pentru filo­
sofie decît acesta >>. 

(2) Aristotel (Metafizica, I (A), 2, 982 b) : <<Negreşit , 
printr-un miracol oamenii de acum şi de la început au 
fost împinşi să filosofeze >>. 

Vrem să accentuăm că nu negăm în vreun fel inter­
pretările textelor aşa cum sînt făcute prin traducerile 
clasice şi, după cum am văzut, şi în comentariile lui 
Heidegger. Credem numai că, deşi corecte, ele nu epui­
zează sensul grecesc al pasajelor în discuţie. 

Este indiscutabil că începutul filosofiei este o mirare, 
şi acest aspect a fost pus în evidenţă de Aristotel, cînd 
scrie : << Într-adevăr, după cum am spus, sentimentul de 
care sînt mînaţi toţi oamenii la început este mirarea 
provocată de nedumerirea că lucrurile sînt astfel, cum 
se întîmplă, de pildă, cu prilejul maşinilor automate, de 
care toţi se minunează atîta vreme cît nu şi-au dat încă 
seama de mecanismul lor, sau cu solstiţiile, sau cu inco­
mensurabilitatea dintre diagonală şi latura pătratului, căci 
la început tuturor li se pare un lucru straniu ca să existe 
ceva care nu se poate măsura nici cu cea mai mică uni­
tate de măsură. >> 11 Cu alte cuvinte, este neîndoios că 
filosoful îşi pune întrebări - ca o consecinţă a mirării -

şi va fi obligat să dea şi răspunsuri; dar, faptul că oamenii 
au fost capabili dintotdeauna să facă filosofie, să se mire, 
�c datoreşte principiului acestei capacităţi a omului care 
l'Ste miracolul constatării existenţei lui ca aparţinînd Fiinţei 
universale, este experienţa trăită ce declanşează toată 
gama de acte filosofice. 

11 Metafizica, I (A) , 2, 983 a. 

3 1  



Aşadar, filosofia, în sensul ei ongtnar, trebuie inter� 
pretată la mai multe niveluri, care nu se infinnă, ci se 
completează reciproc. Dar, după cum am văzut, unele 
din aceste sensuri au fost pierdute. 

În capitolul următor vom expune argumentele ofe­
rite chiar de lucrările gînditorilor greci, care ne îndrep­
tăţesc să susţinem existenţa în lumea grecească antică 
a unei pluralităţi de sensuri pentru filosofie şi posibilitatea 
pierderii unora dintre ele. 



4 
Fi losofia acroamatică 

Existau în cultura grecească două moduri de a face 
filosofie: unul deschis, accesibil tuturora, altul închis, acce­
sibil numai unui număr restrîns de iniţiaţi. După cum 
vom vedea, modul închis apare încă de Ia începuturile 
cercetării filosofice, şi capătă uneori, probabil sub influenţa 
şi prin identificarea cu misterele de Ia Eleusis sau din 
alte părţi, unde de altfel se făcea şi filosofie, un sens 
de (( secret ) >, care se îndepărtează de domeniul filosofiei 
propriu -zise. 

Pentru a putea deosebi şi delimita cele două moduri 
de a face filosofie, să apelăm din nou la Aristotel, apogeul 
sistematizării întregii gîndiri filosofice anterioare, dar de 
data aceasta prin intermediul lui Aulus Gellius: (( 1 Se 
spune că filosoful Aristotel, profesorul regelui Alexandru, 
a stăpînit două feluri de ştiinţe şi arte pe care le preda 
şcolarilor. Unele erau cele pe care le numea e�ron;ptK<i -
"exqrerlceu, altele cărora le spunea &KpoanKd -,1acroaţiqt. 
2 Erau numite exoterice cele care introduceau în dome­
niul retoricii, al artei argumentaţiei şi al ştiinţelor politice. 

33 



3 Iar acroatice se numeau problemele mai adînci şi mai 
subtile de filosofie, care tratau despre studiul naturii şi 
domeniul dialecticii. 

Învăţăturile acroatice (esoterice sau acroamatice) se 
ocupau cu probleme filosofice mai profunde şi mai sub­
tile (remotior subtiliorque) ; ele aveau ca obiect studiul 
fizicii şi chestiuni de logică. Disciplinele acroatice le pre­
da dimineaţa în Lyceu şi nu accepta la acel curs pe ni­
meni 1nainte de a-i cunoaşte însuşirile intelectuale, pre­
gătirea, dragostea de studiu şi puterea de muncă., . Pe 
cele exoterice însă le preda, seaz:-a, în a,celaşi loc, tuturor 
tinerilor, fără alegere şi le numea plimbări de seară < . . .  > .  
6 Chiar şi cărţile sale de prelegeri ale tuturor acelor cu­
noştinţe le-a împărţit la fel : unele se numeau exoterice 
iar altele acroatice. 7 Cînd regele Alexandru a aflat că 
au apărut în public cărţile numite acroatice < . .. > a 
trimis totuşi la Aristotel o scrisoare, cu reproşul că n-a 
făcut bine că a publicat cărţile cu discipline acroatice 
pe care i le-a predat şi lui. 8 " Căci - scrie Alexandru ­
prin ce altceva voi putea fi mai presus de ceilalţi, dacă 
<;:ele ce am învăţat de la tine vor fi comune tuturor ? 
·Eu aş vrea să mă disting prin învăţătură mai mult decît 
prin puterea armelor şi prin bogăţie" � 
-, 9 Aristotel i-a răspuns astfel : " Cărţile acroatice de 

care te plîngi că au fost publicate şi de aceea nu mai 
sînt ca nişte taine ascunse, să ştii că n-au fost publicate 
nici nepublicate, fiindcă ele sînt inteligibile numai pentru 
aceia care m-au ascultat". 

10 Textul ambelor scrisori l-am luat din cartea filo­
sofului Andronikos. < . . . > 

11 Alexandru către Aristotel, sănătate 

N-ai făcut bine publicînd lecţiile acroatice, căci prin 
ce voi putea să jiu mai presus de alţii, dacă lecţiile prin 
care am fost educat vor fi comune tuturor ? Eu prin ştiinţa 
cea mai înaltă aş vrea să fiu superior mai degrabă decît 
prin putere. Salutare ! 

12 Aristotel către regele Alexandru, sănătate 

Mi-ai scris despre lecţiile acroatice, socotind că eu tre� 

34 



buie să le ţin ascunse. Să ştii că eu le-am publicat şi nu 
le-am publicat. Căci ele sînt inteligibile numai pentru cei 
ce m-au ascultat. Salutare, rege Alexandre !» 1 

Existenţa acestor două feluri de scrieri ale lui Aristotel 
nu este contestată astăzi de nimeni ; se susţine chiar că 
toate scrierile acroatice ne-au parvenit, iar cele pierdute, 
aparţin categoriei de scrieri exoterice . 

Confirmarea celor două genuri de învăţături o fac şi 
alţi autori, în afară de Aulus Gellius : Strabo, Plutarh, 
Simplicius, Ammonius etc. Iată, de exemplu, ce ne spune 
Cicero : << Despre cel mai înalt bine există două genuri 
de cărţi : unele sînt scrise sub formă populară [populariter ], 
numite exoterice [t�roteptKov], altele mai elaborate [lima­
tius] , rămase în notele [discipolilor] şi < cele două feluri 
de cărţi> par că nu spun totdeauna acelaşi lucru )>. (De 
summo autem bono quia duo genera librorum sunt, unum 
populariter scriptum, quod E�ffitEptKOV appelabant, alte­
rum limatius, quod in comentariis reliquerunt, non sem per 
idem dicere videntur. ) 2 

Însuşi Aristotel întrebuinţează în mai multe locuri din 
opera lui denumirea de <<vorbiri exoterice >> (t�roteptKoi 
Â6yot) .  Iată ce scrie în M etajizica 3 : << Ne vom ocupa 
apoi separat de Ideile în sine ,  în chip absolut, dar numai 
atît cît reclamă obiectul cercetării noastre, pentru că mai 
toate aceste probleme au fost amplu cercetate şi în lucră­
rile noastre exoterice (\m6 trov t�roteptKrov "A6yrov) >> . 
Şi în Fizica 4 :  << Mai întîi este bine să arătăm greutăţile 
cu privire la timp şi prin argumentele exoterice» (1tprotov 
DE KO.ÂOO� exet Ota.1topf\cra.t. 1tEpi a.otou tOU XPOVOU Ka.i Ot.CL 
trov t�roteptKrov Â6yrov.) 

Odată diferenţa făcută chiar de Aristotel, rămînea -
aşa cum subliniază comentatorii - să se stabilească exact 
ce acopereau termenii <<esoteric )) şi <<exoteric )). 

În general, scriitorii antici acordă scrierilor <<acroa­
matice >> ale lui Aristotel un caracter secret, o intenţie 

1 Aulus Gellius, Nopţile attice, XX, 5, 1 - 13, Bucureşti, Ed. Aca-
demiei, 1965. 

2 Cicero, De finibus bonorum et malorum, V, 5. 
3 XIII, 1 .  
' IV, 1 0 .  Expresia revine ş i  in Politica, I ,  5 ,  şi in Etica nicomahică, 

I, 13 etc. 

35 



de a ascunde sensul adevărat al textului. Iată ce scrie 
în acest sens Themistius : << Aristotel a acoperit cu ob­
scuritate şi a învăluit în tenebre înţelepciunea, fruct al 
geniului său şi al muncii sale, nevoind să-i priveze pe 
cei buni [de aceasta] , şi nici să o arunce la răscruci >> .5 

Comentatorul neoplatonician Ammonius scrie urmă­
toarele în legătură cu modul de a studia filosofia lui 
Aristotel : <t În  al optulea rînd vom cerceta pentru ce 
anume filosoful [Aristotel] a îndrăgit un mod de tratare 
atît de obscur. Vom spune că, întocmai cum în temple 
se folosesc anumite văluri , pentru ca nu toţi, chiar şi 
cei profani, să asiste la cele de care nu sînt vrednici, la 
fel si Aristotel se foloseste de obscuritate ca de un văl 
acoperitor pentru filosofi� sa, pentru ca cei plini de rîvnă 
să-şi încordeze astfel încă mai mult cugetele, iar în schimb 
cei nepăsători şi slabi la cuget, luînd contact cu astfel 
de învăţături, să fie îndepărtaţi de către obscuritate.)> 6 

Ideea aceasta, că unii filosofi au tras un văi peste 
învăţăturile lor, este, de altfel, generală în cultura gre­
cească şi nu se referă numai la filosofia peripatetică, ci 
şi la filosofia aproape a tuturor marilor gînditori eleni. 

Iată, pentru a cita numai cîteva din textele care ne 
stau la îndemînă, cum era înţeles esoterismul concepţiilor 
filosofice. Plutarh spune următoarele despre Pitagora : 
<< Pitagora a imitat simbolismul şi misterul, amestecînd 
enigme în opiniile sale. Cea mai mare parte din preceptele 
sale nu diferă de ceea ce se numeşte scriere ieroglifică. )) 7 

În acelaşi mod ne vorbeşte Produs : << Ceea ce Orfeu 
a transmis prin unele expresii ()�.6yot.) mistice secrete, 
Pitagora a învăţat fiind admis la Orgia din Lebethre 
din Tracia )>8• 

O mărturie similară este cea a lui Clemens din Alexan­
dria : << Nu numai pitagoricienii şi Platon ascund cele mai 
multe din învăţăturile lor, dar chiar şi epicurienii mărturi­
sesc că la ei există secrete >> 9• Nu vom merge mai departe 

5 Themistius, Discursuri, XX, 4. 
6 Ammonius, Prolegomene la cele zece categorii, 36 b ;  Bucureşti, 

Ed. Academiei, 1968. 
7 Plutarh, De Iside et Osiride, 10. 
8 Proclus, Comentarii la Timeu, 291.  
9 Clemens din Alexandria, Stromateis, V, 9. 

36 



cu documentaţia aceasta, ci vom spune numai că între­
buinţarea miturilor de către Platon şi chiar a termenilor 
matematici era interpretată de unii comentatori ca fiind 
văluri, asemenea simbolurilor de care se serveau pitagori­
cienii pentru a reda doctrina într-un mod acoperit. 10 

Lui Heraclit - obscurul (6 crKo'tew6�) i se atribuia 
obscuritatea aceloraşi intenţii de a ţine învăţătura sa 
sub cheie. 11 

* 

Faţă de numeroasele mărturii de care dispunem, este 
indiscutabil că existau două moduri de a face filosofie 
în Grecia. Cum filosofia lui Aristotel este cea mai apro­
piată de mentalitatea modernă, ne vom opri la ea pentru 
a descifra sensul acelei părţi a doctrinei peri patetice care 
se numea acroamatică. 

După ce face un examen amplu al textelor aristotelice 
în care apare cuvîntul << esoteric )} şi al autorilor care 
vorbesc despre lucrările << acroamatice )), Zeller expune 
opinia sa, comparativ cu a altor erudiţi în materie. 
Concluzia lui este următoarea : << Pare negreşit că Aristotel 
şi-a publicat singur numai o parte a scrierilor, adică şi-a 
dat osteneala el însuşi pentru răspîndirea lor într-un cerc 
mai mare de cititori ; alte [scrieri] dimpotrivă, legate de 
învăţămîntul său oral, voiau să fie,  mai întîi de toate, 
numai scrieri de învăţătură pentru uzul elevilor lui )> .12 

Această concluzie ne apare irefragabilă ; numai că ea nu 
ne aduce şi o lămurire în ceea ce priveşte conţinutul 
denumirii de << filosofie acroatică, acroamatică sau eso­
terică )}. 

Zeller face o cercetare amănunţită şi a expresiei << vor­
biri exoterice )) (t�o)'tEptxoi) şi constată că aceste scrieri 
se bucurau de o prelucrare particulară din punct de vedere· 
literar, atingînd perfecţiunea artistică, şi se adresau înţe­
legerii tuturor. Celelalte scrieri, acroamatice, ar fi fost 
cărţi de cercetare ştiinţifică riguroasă şi erau expuse fără 

10 Proclus, op. cit . ,  36 b. 
11 Tatianus, Aoror; 1tpor; .. EÂ.Â.TJvar; (Discurs pentru eleni ) ,  3. 
12 Ed. Zeller, op. cit., II, 2, p. 124. 

37 



podoabe literare, de altfel el le şi numeşte scrieri << ştiin­
ţifice >> . 13 

Deosebirea făcută de Zeller este corectă, dar nici ea 
nu dezvăluie ce sînt de fapt scrierile acroamatice . Că unele 
texte se adresau unui public larg, şi deci nu erau construite 
strict ştiinţific, iar altele erau riguroase şi ştiinţific alcă­
tuite, aceasta este numai o deosebire dintre ele. Dar denu­
mirea de << scrieri acroamatice >> trebuie să arate carac­
terul esenţial al acestora, caracter pe care este absolut 
necesar să-I descifrăm. Nu putem, de asemenea, să trecem 
peste o enormă cantitate de informaţii transmise, după care 
filosofia acroamatică avea un anumit obiect sau se ocupa 
cu anumite probleme ce nu aparţineau filosofiei exo­
terice. Această simplă observaţie este de ajuns pentru a 
ne convinge că, în delimitările celor două feluri de a face 
filosofie, nu era vorba numai de formă (frumoasă sau nu, 
ingrijită sau neîngrijită, riguroasă sau neriguroasă) , ci 
şi de altceva, ceva ce se referea chiar la obiectul ei. 

Ammonius ne spune mai mult : denumirea de filosofie 
acroamatică se referă mai ales la calitatea celor cărora 
le era adresată. << Căci ele se numesc exoterice întrucît au 
fost scrise pentru cei ce înţeleg mai superficial lucrurile, 
filosoful practicînd în ele o vorbire mai clară şi nefolosind 
argumentele demonstrative, ci mai degrabă pe cele per­
suasive şi strălucitoare, pe cînd scrierile acroamatice erau 
redactate pentru a fi înregistrate de cel plin de rîvnă şi au­
tentic îndreptăţit la filosofare. >> 14 

ta Părerea că scrierile << exoterice )) se adresau unor cercuri mai largi 
nefilosofice, iar cele « acroatice � unor cercuri restrînse, a fost adop­
tată şi de alţi cercetători, cu diverse variante, pentru explicarea deo­
sebirii dintre ele. De e�emplu, Madvig (în comentariile la De Finibus 
a lui Cicero), C. Prantl (în Aristoteles Physik) , Spengel (în Aristotelische 
Studien), Forchhammer (in Aristoteles und die exoterischen Reden) 
etc. au susţinut că t�rotepucoi Â.6yot erau destinate numai cercurilor 
nefilosofice. Ravaisson (în Metaphysique d'A ristote, 1) şi Ch. Thurot 
(in Etude sur Aristote) au susţinut că unele scrieri erau << exoterice •, 

fiindcă aveau de-a face intotdeauna cu altul, din afară, în vorbire (in..t 
terpretind f�oo - afară, ecroo - înăuntru) sau fiindcă rămîneau oarecum 
exterioare obiectului tratat. (Pentru detaliile acestei discuţii, vez� 
Zeller, op. cit., p. 125.) ,! 

3
8 

u Op. cit., 36 a. 

J 



Dacă ne referim şi la cele două scrisori 15 reproduse 
în N octes Atticae de Aulus Gellius, atunci vom putea afirma 
că filosofia acroamatică se ocupa numai cu anumite pro­
bleme filosofice şi , în acelaşi timp, se adresa numai anu­
mitor persoane. Într-adevăr, Aristotel îi răspunde lui 
Alexandru, la reproşul că a publicat scrierile acroamatice, 
că << ele sînt publicate şi în acelaşi timp nepublicate, 
fiindcă sînt inteligibile numai acelora care au urmat 
lecţiile mele >> . 

Pentru a ne apropia însă de sensul atribuit de filosofii 
greci termenului << acroatic >> sau << acroamatic >>, să scru­
tăm mai de aproape construcţia etimologică şi conţinu­
tul acestui cuvînt. Termenul grec 6 dKpoatT)� înseamnă 
<< auditor >>, în înţelesul de << cel care aude >> ; de altfel, 

întreaga lui familie de cuvinte păstrează sensul iniţial de 
<< auzitor >> (verbul dKp6aJJ.at înseamnă << a auzi >> , iar 
aKpoaJ.J.a, << ceea ce este auzit >> etc. ) .  

Prin urmare, dintr-un prim contact cu cuvintele 
aKpoati)� şi aKpOaJla, constatăm apropierea lor de 
<< ceea ce este auzit >>, de unde şi termenii de << acroatic >> 
şi << acroamatic >> . Acest sens provine de la verbul dKpoăcr9at 
<< a auzi >> , fără să epuizeze însă conţinutul termenilor 
în discuţie. Un dKpoatT)� nu este numai un << auditor >> ; sem-
nificaţia lui este completată prin faptul că pentru vechii 
greci un aKpoatT)� era în acelaşi timp şi un <<ascultător >>, 
cineva care asculta de altul. Şi în limba română termenul 
prin care traducem cuvîntul grecesc acroates este <<ascul­
tător >>, avînd cele două înţelesuri, pe care le are termenul 
grecesc, de <<auditor >> şi <�scultător de cineva >> . 

Nici acum nu am epuizat întreaga sferă de note esen­
ţiale ale cuvîntului nostru. Ceea ce surprinde în analiza 
întreprinsă este faptul că uKpoatT)� are şi înţelesul de 
<< cunoscător >> , deşi greaca folosea uzual alţi termeni 
pentru << cunoscător >> : 6 yvro�ov sau 6 bttcrtftJJ.rov. 

Dar pentru noi, important este că acelaşi cuvînt 
acoperă trei noţiuni deosebite : << auditor, ascultător ­
în franceză "obeissant" - şi cunoscător >> . Dacă, aşa 

16 Scrisori, a. căror autenticitate chiar dacă nu este garantată, 
reprezintă o informaţie bazată pe o tradiţie şi o anumită înţelegere a 

celor două filosofii. 

39 



1 

cum ne-am propus, ţinem seama de indicaţia lui Aristotel, 
că << acela este aproape de adevăr care cunoaşte puterea 
cuvintelor >> , atunci urmărind puterea de semnificaţie a 
cuvintelor &x:poati]� şi ax:p6aJ.La vom putea lămuri expresia 
<< filosofia acroatică >> sau << acroamatică >> . 

. C,ele trei sensuri găsite ne duc la următoarea concluzie : 
{ · filosofia acroatică se expunea oral pentru un auditor 

(aŞa se explică reproşul făcut de Alexandru lui Aristotel 
că << a publicat lucrările acroatice >>) , deci nu era destinată 
publicării ; 

2 filosofia acroatică nu era expusă oricui, ci .!J.Umai 
acelor << _a.sc.ultă t�. care reca:aosteau-.a..utodta tea in�­
l�.t!ilif-��gjstrului şi căutau să o ' aprofundeze, pregătih­
du-se astfel pentru primirea doctrinei, prin receptivitate ; 

3 filosofia acroatică nu se adresa unui public larg, 
ci numai unor << cunoscători >> , care parcurseseră deja 
unele trepte ale cunoaşterii filosofice şi erau pregătiţi 
pentru o înţelegere filosofică superioară. 

Răspunsul sibilinic al lui Aristotel se explică astfel 
complet : << scrierile acroamatice publicate sînt în acelaşi 
timp nepublicate >> căci numai acela poate să le înţeleagă, 
care este un auditor, un ascultător si un cunoscător. 
Primul sens stabileşte natura raportulu'i dintre magistru, 
care transmite învăţătura direct, prin simţul auzului, 
şi discipol ; al doilea sens stabileşte natura raportului 
dintre discipol şi magistru (care nu este simetric) , disci­
polul primind doctrina într-o stare de ascultare ; în sfîr­
şit, al treilea sens precizează că, pentru a înţelege acest 
gen de filosofie, trebuie să fii cunoscător, să te afli pe o 
anumită treaptă a cunoaşterii. Nu apare nimic secret 
în filosofia acroamatică ; răspunsul lui Aristotel, atît de 
sigur, dat lui Alexand:ru, anume că scrierile publicate 
<< sînt int�ligibile numai celor care au urmat lecţiile mele >> , 
arată fără putinţă de contestare că pentru pătrunderea 
sensului cuvintelor este nevoie doar de o putere intelec­
tuală de cunoastere - care se dezvoltă în mod metodic 
la discipolii << a�ditori, ascultători şi cunoscători >> şi nu 
de un cifru. Puterea de se�nificaţie a cuvintelor (Tt trov 
OVOJ.uitov B6vaJ.1t.� ) pretinde o anume capacitate inte­
lectuală de pătrundere în energiile semnificative ale ver-

40 



bului, performanţă proprie numai celor pregătiţi în mod 
special. Paradoxul acestei situaţii constă în faptul că 
nu discipolii << cunoscători >> posedau o << cheie >> pentru a 
descifra sensul, ci tocmai necunoscătorii citeau cu cifru 
scrierile acroama ti ce, extrăgînd din ele numai sensurile 
accesibile cunoştinţelor lor, aşa cum modernii citesc tot 
cu cifru aceste scrieri, traducînd sensurile textului în 
accepţii moderne. 

Semnificaţiile acroamatice ale filosofiei lui Aristotel 
- şi putem extinde această afirmaţie la întreaga filosofie 
grecească - sînt toate în texte, dar ele trebuie pătrunse 
în puterea lor - Buva.�.w; - şi nu citite şi explicate exo­
teric, adică din afară. 

* 

Rezultă dar, pentru a încheia această discuţie asupra 
unui alt mod de a face filosofie, ce a existat în cultura 
grecească, că pentru a înţelege cu adevărat doctri­
nele filosofilor greci, nu este necesară cunoaşterea unui 
cifru misterios ; o asemenea interpretare ar fi puerilă , 
deoarece după cum am văzut, cel pentru care aceste 
lecţii sînt inteligibile, trebuie să fie un auditor, ascultător 
şi cunoscător şi aceasta înseamnă mai înainte de toate o 
anumită pregătire intelectuală, de care va fi vorba mai 
departe. 



5 
Şco l i le fi losofi ce greceşt i 

ln capitolul precedent am văzut că şcoala filosofică 
peripatetică avea o structură interioară care determina 
poziţia magistrului şi a elevului unul faţă de celălalt. 
Elevul era un ia:poa-riJ�, <mn auditor, ascultător şi cunos­
cător >>. Termenul << auditor >> ne duce imediat, prin aso­
ciaţie, la şcoala pitagoreică, unde, într-adevăr, exista o 
treaptă pe care discipolii se numeau << auditori >>. 

Iată ce relatează Aulus Gellius - după tradiţie, spune 
el, aşa cum a aflat de la filosoful Taurus - despre 
metoda lui Pitagora, şi a şcolii care i-a succedat, de 
a-şi recruta discipolii şi de a le face educaţia : 

<< 2 Chiar de la început, tinerii care veneau să înveţe 
erau examinaţi după fizionomie. Acest cuvînt vrea să 
spună că erau cercetate firea şi caracterul oamenilor, 
încercînd să se stabilească însuşirile intelectuale după 
expresia şi trăsăturile feţii, ca şi după ţinuta şi înfăţişarea 
corpului în întregime. 3 Cel ce era cercetat de el şi găsit 
apt , era primit îndată la învăţătură şi i se prescria un 
anumit timp de tăcere. Nu se fixa la toţi acelaşi număr 
de zile, ci fiecare îşi avea timpul stabilit după capacitatea 

42 



sa presupusă. 4 Cel ce tăcea asculta cele ce spuneau alţii 
şi n-avea voie să întrebe dacă nu le înţelegea suficient, 
şi nici să comenteze ceea ce auzise. Timpul de tăcere nu 
dura la nimeni mai puţin de doi ani . Cei ce se găseau pe 
acest parcurs de tăcere şi ascultare se numeau auditori 
( âKoucr-rucot ) .  După ce învăţaseră lucrurile cele mai 
grele - tăcerea şi ascultarea - şi începeau să devină 
erudiţi în acest fel de tăcere, care se numea SXEJ.LUSia, 
abia atunci aveau voie să vorbească, să întrebe, să scrie 
ce auziseră < . . . > .  6 În această fază ei se numeau mate­
maticieni (J.La81l!JU'tlKoi ) ,  desigur de la disciplinele pe care 
începuseră să le înveţe şi să le mediteze, căci grecii vechi 
înţelegeau prin matematici geometria, gnomica, muzica 
şi celelalte discipline superioare. < . . .  > 7 De aici, împo­
dobiţi cu aceste discipline ale ştiinţei, treceau mai departe, 
la cercetarea alcătuirii universului şi a principiilor naturii, 
şi atunci se numeau, în sfîrşit , fizicieni ( <pUO'tKoi) .  >> 1 

Este interesant de subliniat că aceste trepte ale învă­
ţăturii nu erau arbitrare, ci formau o ierarhie naturală. 
În acest sens, filosoful Taurus, menţionat de Gellius -
în acelaşi loc - ca sursă de informaţii în privinţa şcolii 
pitagoreice, îi atrage atenţia acestuia că, în timpul lor, 
lucrurile nu se mai petreceau la fel. << Astăzi, toţi aceşti 
oameni, care brusc, fără preparaţie, vin şi îşi stabilesc 
domiciliul la filosofi, nu le este destul faptul că sînt cu 
totul ignoranţi, străini de muzică şi de geometrie ( âSsroplltOt, 
ăJ.LOUcrot, ây&ro!JE'tPlltOt ) ,  dar decretează ordinea după 
care vor învăţa filosofia. >> 

Această ordine a formării discipolului a vea prin urmare 
justificarea ei atît din punct de vedere pedagogic, cît şi 
in ceea ce priveşte ierarhia cunoştinţelor şi chiar a << for­
mării >> integrale a discipolului, care nu poate face salturi 2, 
ci trebuie să urmeze o anumită scară naturală. 

1 Op. cit., I, 9. Aceste trei trepte ale discipolatului în şcoala pitago­
reiclt sint confirmate, printre alţii, şi de Clemens din Alexandria, Hip­
polytus, Porfir, J amblichus etc. 

1 Regulile impuse discipolilor în şcoala lui Pitagora nu erau atit de 
riguroase, din punct de vedere pedagogic, cit ar părea la o analizlt super­
ficial[. Se cunoaşte anecdota duplt care, supus unui regim prea riguros, 
unul dintre discipoli ar fi murit, ceea ce l-a determinat pe magistru slt 
relaxeze regulile interne ale şcolii. 

43 



Diverse alte reguli higienice, de conduită etc . ,  puteau 
fi specifice unei şcoli, dar nu aveau vreo legătură esenţială 
cu doctrina predată. In această privinţă există o serie de 
texte care confirmă cele afirmate mai sus. Iată ce scrie 
în acest sens Victor Magnien : << Filosofia grecească, ca 
şi misterele, necesită o ascensiune. Filosofii greci nu pri­
vesc cunoştinţele ca situate pe un plan unic, ci la înăl-. 
ţimi diferite ; ei nu le consideră dintr-o singură perspec­
tivă, ci avansează prin etape succesive. Invăţămîntul 
adevărului comportă deci grade. Şi la fel virtuţile. )) 3 

Magnien citează un text din Porfir, din care reiese clar 
că Pitagora proceda gradat în filosofia sa şi că această 
filosofie conţinea într-adevăr, o purificare, o mistagogie 
şi o contemplaţie. << El [Pitagora] a făcut o filosofie al 
cărui scop era să degajeze şi să elibereze nous-ul, inte­
lectul pur < . . . > .  După ce a fost purifica t [intelectul] 
trebuie să i se înfăţişeze unele lucruri utile. El i le prezenta 
imaginînd procedee şi conducîndu-1 uşor către contem­
plaţia lucrurilor invizibile şi a lucrurilor incorporale care 
au o natură imuabilă < . . . > ; înainta încetul cu încetul, 
de teamă să nu fie tulburat de schimbarea subită si com­
pletă, care ar face să se abată fiinţa umană, muit timp 
aservită unor asemenea habitudini vicioase. Prin mate­
matici si considerarea lucrurilor intermediare între cor­
poral şi 'in corporal ..-.::: . . .  > ,  el oferea un exerciţiu pregăti tor 
pentru a conduce la ceea ce există cu adevărat. >> 4 

Theon din Smirna, comentînd textul lui Porfir, scria 
că transmiterea doctrinelor platoniciene necesită o purifi­
care, o desăvîrşire (telete) , o aspiraţie spre înălţime 
( anadese) şi fericire. 5 

Există încă o mulţime de alte mărturii care indică 
o scară în studiul filosofiei platonice. Astfel, Alinus în 
1 ntroducere la dialogurile lui Platon ne spune în acest 
sens : << Deoarece trebuie să devii contemplatorul sufle­
tului tău, al lucrurilor divine şi al zeilor înşişi, trebuie 
mai întîi, printr-o purificare, să înlături opiniile false şi 
prejudecăţile < . . . > ; după purificări, să deştepţi şi să 

44 

3 V. Magnien, Les Mysteres d'Eleusis, Paris, ed. Payot, 1938, p. 162. 
' Porfir, Viaţa lui Pitagora, 46. 
5 V. Magnien, op. cit., p. 1 63. 



invoci reflexiunea naturală, şi să le purifici, şi să le aduci 
să fie drepte, ca fiind principii . După aceasta, sufletul 
fiind, pentru a spune aşa, pregătit, trebuie să stîrneşti în 
el credinţele care-i convin, care-I conduc la perfecţiune, 
şi acestea sînt judecăţile fizice, teologice, etice şi politice ; 
şi pentru ca aceste judecăţi să rămînă în suflet fără să 
dispară, vor trebui legate prin explicaţia cauzei, pentru ca 
să se ţină fixate în mod sigur de scopul propus. » 6 

De altfel, chiar Platon enunţă în Republica (operă 
în care se vorbeşte de educaţia platoniciană) etapele meto­
dologice necesare pentru a ajunge la viziune, la contemplarea 
ideilor : 1 respingerea teoriilor false, similară unei purificări 
intelectuale (Ka9aperv;) ;  2 compararea senzaţiilor care 
dau loc la contradicţii, fiindcă un acelaşi lucru poate să 
apară unu şi multiplu, mare şi mic etc. ; 3 cultivarea 
ştiinţelor, etapă ce permite să se facă un prim pas spre 
lumea ideilor, cu condiţia ca aceste ştiinţe să nu fie cul­
tivate pentru ele însele, ci pentru sesizarea raporturilor 
inteligibile. 7 Graţie acestei gimnastici intelectuale, a 
exerciţiului efectiv al facultăţii raţionale (v611crt� ) ,  
sufletul intră î n  contact direct cu lumea ideilor. 8 

Se confirmă încă o dată că şcoala filosofică grecească 
a vea o dublă structură internă : stabilea o ierarhie a per­
soanelor care participau la şcoală - de la magistru pînă 

6 Ibidem, p. 164. 

7 Platon, Republica, VII . 

8 După Olympiodor, in Prolegomene la Doctrina lui Platon, XXVI, 
dialogurile lui Platon trebuiau studiate in şapte etape. <<Mai intii 
Alcibiade, zice el, fiindcă ne învaţă să ne cunoaştem pe noi înşine, iar 
în ultimul rind Phileb, pentru că în acesta se vorbeşte despre " bine ".  
Între aceste două extreme, rămîn celelalte dialoguri, corespunzătoare 
celor cinci virtuţi, enumerate în ordinea profunzimii lor : fizice, etice, 
politice, cathartice, teoretice. în această ordine trebuie să fie citite 
dialogurile : Gorgias, ca politic, in al doilea rînd Phedon ca fiind cathartic 
(căci viaţa cathartică vine după viaţa politică) ; apoi înaintăm către 
cunoaşterea (yvfiJaLV ) fiinţelor pe care o avem prin virtutea etică < . . .  > ,  
trebuie să  citim în  a l  patrulea rînd Cratyl care ne instruieşte asupra 
numelor, după aceasta Theetet, care ne dă învăţături despre lucruri. 
În urmă ajungem la dialogurile care ne învaţă despre lucrurile din natură, 
şi astfel la Phedru şi Banchet, care discută teoretic şi despre lucrurile 
teologice (metafizice) şi astfel trebuie să ajungi la dialogurile perfecte, 
adică la Timeu şi Parmenide, Scrisori, Legile, Republica. )) (Cf. V. Mag­
nien, op. cit., p. 164.) 

45 



la novice - şi în acelaşi timp ierarhiza cunoştinţele ce 
urmau să fie transmise discipolului şi trebuiau asimilate 
într-o anumită ordine. Aceste două aspecte par să se regă­
sească în structura şcolii moderne. 

ln orice şcoală de astăzi, fie elementară, medie sau 
superioară, există un profesor, cu autoritatea dată de 
pregătirea sa, şi elevi, dispuşi într-o anumită ierarhie ; 
unul predă şi ceilalţi sînt << auditori, ascultători şi apoi 
cunoscători >> . 

De asemenea, ierarhia cunoştinţelor ce se transmit 
elevilor este o condiţie sine qua non a însăşi posibilităţii 
asimilării lor . Nimeni nu-şi poate însuşi, de exemplu, 
calculul diferenţia! şi integral, fără o cunoaştere temeinică 
a algebrei ; nimeni nu poate pătrunde în fizica atomică 
fără· ·o bună cunoaştere a unor calcule speciale, cum e 
bunăoară calculul matricial, calculul statistic cuantic etc . 

A judeca lucrurile astfel înseamnă însă a le judeca 
exoteric. Învăţătura acroamatică urmărea pregătirea in­
dividului prin aceste cunoştinţe, pentru a deveni el însuşi 
altceva, nu asimilarea unor cunoştinţe pentru ele însele. 
Platon ne atrage atenţia în Republica, după cum am citat 
mai sus, că, prin cultivarea ştiinţelor, se face un pas spre 
lumea ideilor, dar << cu condiţia ca aceste ştiinţe să nu fie 
cultivate pentru ele însele >>. 

Ierarhizarea interioară a şcolii, magistru-discipol, şi 
a metodologiei predării cunoştinţelor erau, intrinsec, o 
metodă de perfecţionare a discipolului, care trecea prin­
tr-o serie de << stări >>, pentru a avansa la starea de << cu­
noscător >> şi prin aceasta la cea de perfecţiune (la care, 
pe ultima treaptă, desigur, numai puţini puteau ajunge) . 
Şcoala modernă, dacă utilizăm terminologia grecească 
aplicată celor două moduri de a face filosofie, este o şcoală 
exoterică, în timp ce vechea şcoală filosofică grecească, 
care conţinea şi învăţătura acroamatică, avea un dublu 
aspect : exoteric şi esoteric. Şcoala modernă oferă un 
capital de idei ; şcoala grecească oferea şi ea un capital 
de cunoştinţe, şi tocmai în baza acestui capital de cunoş­
tinţe devenea un mod concret de a ridica individul 
pe o treaptă superioară a existenţei. 

Am descoperit în şcoala peripatetică două moduri de 
a face filosofie şi le-am regăsit la Pitagora, la Heraclit, 

46 



la Platon, la Plotin. Nu avem documente pentru a dovedi 
concret că toate şcolile filosofice greceşti aveau această 
particularitate, dar putem stabili acest lucru pe o cale 
aproape directă. O serie de comentatori, exegeţi şi istorici 
vechi ai filosofiei au vorbit despre << succesiunea filoso­
filor >> (it BtaBoxit ) . 

Nu ne putem referi la toate aceste succesiuni şi bio­
grafii ; vom face apel numai la cea stabilită de Sotion, 
aşa cum ne-o oferă Diogene Laerţiu : << Sotion statuează 
două succesiuni : 1 succesiunea ionică (it irovucl) ota­
ooxflJ, începînd cu Thales şi 2 succesiunea italică (f) 
haÂ.ucl) BtaBoxit ) ,  începînd cu Pitagora < . . .  >. Filo­
sofia însă a avut două începuturi, unul făcut de Anaxi­
mandru, altul de Pitagora. Primul a fost discipolul lui 
Thales, iar pe Pitagora 1-a învăţat Ferekyde. De la unul 
se formă şcoala numită ionică, deoarece Thales, care fusese 
învăţătorul lui Anaximandru, era ionian, şi anume din 
Milet ; de la Pitagora purcede şcoala italică, fiindcă el 
îşi desfăşură cea mai mare parte din activitatea lui filo­
sofică în Italia. 

Şcoala ionică se termină cu Clitomah, Hrysip şi 
Theofrast, iar cea italică ia sfîrşit cu Epicur ; lui Thales 
îi urmează Anaximandru, acestuia Anaximene, după acesta 
Anaxagora, după Anaxagora Arhelaos, iar după acesta 
Socrate, care introduce în filosofie studiul eticii ; după el 
urmează ceilalţi filosofi socratici şi Platon , fondatorul 
vechii Academii ; după Platon au urmat Speusip şi Xeno­
crate, apoi Polemon, Crantor şi Crates, după care veni 
Arcesilaos, întemeietorul Academiei mijlocii ; după el, 
Lacydes, fondatorul noii Academii, după care urmează 
Carneade şi apoi Clitomah, şi astfel, şirul se încheie cu 
Clitomah. 

Cu Hrysip şirul se încheie în felul următor : după 
Socrate urmează Antistene, după acesta, pe rînd, Diogene 
cinicul, Crates din Theba, Zenon din Cition, Cleante, 
Hrysip. Un alt şir se încheie cu Theofrast, trecînd de la 
Platon la Aristotel si de la Aristotel la Theofrast . În 
felul acesta se sfîrşeşte şcoala ionică. 

In şcoala italică, succesiunea este următoarea : mai 
întîi Ferekyde, pe urmă Pitagora, apoi fiul său Telauges, 
apoi unul după altul, Xenofanes, Parmenide, Zenon din 

47 



Elea, Leucip, şi în fine Democrit, care a avut mulţi elevi, 
printre care Nausiphanes şi [Naucydes] cărora le-a urmat 
Epicur. >> 9 

O primă observaţie, care se poate face este că, în cele 
două succesiuni ale filosofilor, există omisiuni : nu sînt 
pomeniţi, de exemplu, nici Heraclit , nici Empedocle, 
consideraţi de Diogene Laerţiu <<singuratici >> ( cr1topa011V ) ,  
deşi tot el, mai departe, n e  informează că Timaios, în 
cartea a noua a Istoriei lui , spune că Empedode a fost 
discipolul lui Pitagora 10 . Despre Heraclit, Diogene scrie : 
�< Sotion transmite că, după unii autori, acesta ar fi fost 
discipolul lui Xenofanes >> 11• Cu toate lipsurile acestei 
diadohii, Diogene Laerţiu are grij ă ca, fiecărui filosof 
despre care vorbeşte, să-i arate originea şi cu cine a învă­
ţat . Şi cu toate că nu-i citează in această listă nici pe 
sofişti ,  nici pe sceptici, în capitolele consacrate fondato­
rilor acestor şcoli, el menţionează filiaţiile respective. 
Astfel, pentru sofişti, el ne informează că Protagora a fost 
elevul lui Democrit 12, după cum spune Favorinus 
în I starii felurite, iar despre Gorgias ne transmite că << este 
sigur că acesta a fost discipolul lui Empedocle >> 13 • Despre 
Pyrrhon, fondatorul şcolii sceptice, Diogene ne spune că 
a fost discipolul lui Anaxarhos 14, iar acesta a fost elevul 
lui Diogene din Smirna, care la rindul lui a fost discipolul 
lui Metrodorus din Chios, discipol al lui Democrit . 15 

Fără a mai intra în detaliile acestei << succesiuni >> , 
vom spune numai că posedăm mai multe liste ale acestor 
<< filiaţii >> filosofice, din care se vede că nici un filosof 
nu apare izolat sau << singuratic >> . 

Există o filiaţie internă a filosofilor şi a filosofiei gre­
ceşti, care întreţine un anumit caracter, de la începuturile 
ei istorice, şi care face ca nici un filosof să nu apară inde­
pendent de ceilalţi. Această filiaţie au surprins-o, în aşa 
numitele << succesiuni >> ale filosofilor, o mulţime de cer-

48-

9 Op . cit . ,  I, 15 .  
1o Ibidem, VIII, 54. 
u Ibidem, IX, 5.  
12 Ibidem, IX, 50. 
13 Ibidem,

-
VIII, 58. 

u Ibidem, IX, 61. 
15 Ibidem, IX, 58. 



cetători antici, ca Sotion, Diogene Laerţiu, Pseudo Gale­
nos, Clemens din Alexandria, Heracleides din Lembos, 
Satyros, Hegesandros, Sosicrates etc . 16 

Astfel rezumată, filosofia grecească a pare ca un tot 
integral, ale cărui variante nu separă anumite concepţii 
particulare de gîndirea ei internă, după cum ramurile nu 
se separă de rădăcinile copacului care le hrănesc. 

Dacă luăm în consideraţie şi denumirea de succesiune 
şi o interpretăm în sensul ei imediat, vom vedea că ea 
reprezintă într-adevăr mai mult decît o succesiune : titlul 
cărţilor care se ocupau de filiaţia filosofilor cuprindea 
acest cuvînt diadohe, aşa cum apare şi în titlul cărţii lui 
Sotion, de care am vorbit : �taSoxft trov <ptÂ.ocr6<prov, tra­
dusă în mod obişnuit prin Succesiunea filosofilor. Insă 
termenul grecesc otaooxft - succesiune - are, în primul 
rînd, sensul de << preluare, moştenire >>. Aşa se explică de 
ce succesorii lui Alexandru cel Mare, care şi-au împărţit 
imperiul Macedoneanului, s-au numit diad6hoi, de la 
6 ouiooxo� - << succesor, moştenitor > > .  Cu alte cuvinte, 
nu este vorba în aceste succesiuni numai de lista numelor 
cu o importanţă exclusiv istorică şi cronologică, ci şi de 
preluarea moştenirii făcută în ordine filosofică ; cu toate 
variantele importante suferite de aceste şcoli filosofice, 
ele au rămas moştenitoare ale unui capital comun, care, 
tocmai pentru că a fost preluat, a putut duce la ideea de 
diadohe, de moştenire . 

* 

Expresia << şcoală filosofică >> în filosofia grecească 
este întrebuinţată frecvent cu două accepţiuni, amîndouă 
moderne : loc în care se dobîndesc anumite cunoştinţe 
şi se studiază anumite ştiinţe, şi grupare cu o anumită 
concepţie, cum ar fi «şcoala hegeliană >> , << şcoala fenome­
nologică >>, << şcoala de la Marburg >> et c. 

1 6  Pentru aceste liste de << succesiuni l), cititorul poate găsi detalii 
mai dezvoltate in Hermann Diels : Doxographi Graeci. Aram Frenkian 
a cercetat o parte din aceste liste in savanta introducere la Despre 
Viefile şi doctrinele filozofilor, a lui Diogene Laerţiu. 

49 



Acest mod de etichetare a şcolilor nu se poate aplica 
filosofiei greceşti, fără riscul de a denatura sensul acestei 
filosofii . 

Într-adevăr, existau şcoli de învăţămînt şi la greci ; 
ele purtau numele schole din care provine şi numele latin 
şi apoi cel modern , în toate limbile, de << şcoală >>. 

Dar acest cuvînt însemna, în primul rînd << timp liber, 
lenevire, produse ale timpului liber, produse ale trîndă­
viei >>. 

ln acelaşi sens au denumit şi romanii << şcoala >> prin 
termenul ludus, care însemna << joc, amuzament , exerciţii 
corporale >> . 

Grecii priveau totuşi cu mai multă seriozitate pro­
dusele timpului liber efectuate în şcoli şi organizau prin 
intermediul statului educaţia şcolară a copiilor. 17 

<< Statul, scrie Fustel de Coulanges, considera că sufle­
tul şi corpul fiecărui cetăţean îi aparţin şi de aceea voia 
să modeleze acest suflet şi corp în aşa fel incit să tragă 
cele mai mari foloase. El îl învăţa pe copil gimnastica, căci 
trupul omului era o armă pentru cetate şi pentru că tre­
buia ca această armă să fie cît mai puternică şi mai mania­
bilă posibil. Se învăţau de asemenea cîntece religioase, 
imnuri şi dansuri sacre, deoarece cunoaşterea acestora 
era necesară unei bune îndepliniri a sacrificiilor şi la săr­
bătorile cetăţii. >> 18 Platon motivează astfel acest drept 
al statului în educaţia şi instrucţia elementară a copiilor : 
<< Părinţii nu trebuie să fie liberi să-şi trimită sau nu copiii 
la învăţători aleşi de cetate ; căci copiii sînt mai puţin ai 
părinţilor decît ai cetăţii >> 19• 

Educaţia elementară era departe de a fi liberă. Fuste! 
de Coulanges 20 ne spune că nicăieri statul nu ţinea mai 
mult să fie stăpîn ca în domeniul educaţiei. 

La Sparta << tatăl nu avea nici un drept asupra edu­
-caţiei copilului său.  Legea pare să fi fost mai puţin rigu­
roasă la Atena ; totuşi, cetatea proceda astfel încît edu­
caţia să fie comună, cu profesori aleşi de ea. Statul avea 

50 

17 Aristofan, Norii, 960 - 965. 
----- -

18 Fustel de Coulanges, La Cite antique, Paris, 1 864, cap. XVIII. 
19 Platon, Legile, VII. 20 Loc. cit. 



dreptul să împiedice existenţa unui învăţămînt liber alături 
de al său. >> 21 Diogene Laerţiu ne informează că Theofrast 
a fost obligat << să părăsească Atena pentru cîtva timp, 
împreună cu toţi ceilalţi filosofi , atunci cînd Sofocles, 
fiul lui Amphiclides, introduse o lege care interzicea, 
sub pedeapsa cu moartea, vreunui filosof, să conducă o 
şcoală fără învoirea consiliului şi a poporului. Dar în 
anul următor, după ce Philon 1-a dat în judecată pe Sofo­
cles pentru ilegalitate, filosofii s-au întors iarăşi după ce 
atenienii au abrogat legea < . . .  > şi au votat rechemarea. 
filosofilor, pentru ca Theofrast să se poată întoarce şi să. 
trăiască acolo ca mai înainte. >> 22 

Trebuie să mai observăm că, spre deosebire de şcolile 
dirij ate de stat în care profesorii erau plătiţi, magiştrii 
şcolilor filosofice nu primeau nici un ban pentru munca 
lor. Învăţătorii din şcolile elementare îşi duceau viaţa 
cu veniturile primite din partea statului, care organiza 
aceste şcoli. De exemplu, Dionis II cel Tînăr, tiranul 
Siracuzei (367 -356 î.e .n) , după ce a fost obligat să fugă 
din Sicilia, s-a retras în Grecia, unde s-a minat şi , pentru 
a putea trăi, a deschis o şcoală. Filosofii însă nu luau 
bani pentru lecţiile lor, iar cînd pentru prima dată s- a 
întîmplat lucrul acesta, faptul a părut scandalos grecilor şi 
Diogene Laerţiu îl subliniază astfel : << El cel dintîi [Prota­
goras] a luat o plată de o sută de mine pentru lecţiile sale >>23• 
Obiceiul se extinde însă şi lecţiile vor fi plătite, dar­
numai profesorilor sofişti ; nici un alt filosof nu lua bani pen­
tru învăţămîntul pe care-I preda, ceea ce arată că legătura 
dintre magistru şi discipoli era cu totul alta decît aceea 
care există în şcolile moderne, unde elevii se pregătesc 
pentru o profesie. Numai sofiştii îşi pregăteau elevii în 
vederea practicării unei meserii şi de aceea luau plată 
pentru lecţiile predate, pentru că şi elevii lor, graţie învă­
ţămîntului primit, urmau să cîştige venituri. 

Rezultă dar, cu toată evidenţa, că în << şcolile filo­
sofice >> greceşti se petrecea cu totul altceva decît numai 

21 Op. cit. , V, 38. 
22 Op. cit. , V, 38. Informaţia ne este transmisă şi de Xenophon. 

în Memorabilele, I, 2. 2a op. cit . ,  IX, 52 . 

5 1  



asimilarea unor cunoştinţe. Gratuitatea acestor lecţii 
lasă să se vadă că nu era vorba de un interes datorat ten­
dinţei de a oferi sau a căpăta cunoştinţe, ci de o legătură 
de alt ordin între participanţii la o astfel de şcoală. De­
numirea de şcoală filosofică nu exista în trecut . Doxo­
grafii numesc cu alt termen şcoala. Astfel, găsim la Dio­
gene Laerţiu citat un doxograf Hippobotos, care a compus 
o scriere cu titlul Tiepi aipeaerov, tradusă în mod obişnuit 
prin Despre sectele [filosofilor] . Acesta afirmă în lucrarea 
sa că existau nouă secte şi direcţii filosofice : prima, cea 
megariană ; a doua, cea eretriană ;  a treia, cea cirenaică ; 
a patra, cea epicuriană ; a cincea, cea anniceriană ; a şasea, 
cea theodoriană ; a şaptea, cea zenoniană şi stoiciană ; 
a opta e vechea Academie ; a noua, cea peripateticiană. 
(Diogene Laerţiu observă că autorul citat trece peste 
şcolile cinică, eleată şi dialectică 24.) 

Printre alţi autori care au scris despre << sectele 1> 

filosofice se numără şi stoicul Panaitios, cu o lucrare cu 
acelaşi titlu, Despre secte, după cum menţionează Diogene 
Laerţiu 25• Tot Diogene pomeneşte de epicurianul Apollo­
dor, autorul lucrării pe care el o citează sub titlul Despre 
sectele filosofilor, a lui Apollodor {'A7toÂ.A.68ropos f.v -rip 7t&pi 
'tOOV qnÂ.ocr6<prov aip&crerov) 26• 

Nu ne vom ocupa aici de faptul că enumerarea acestor 
<< secte 1> este completă sau nu ; ceea ce ne interesează 
este denumirea tradusă în mod uzual prin << sectă 1> . Acest 
cuvînt, compromis de sensurile căpătate de-a lungul 
timpului , mai cu seamă de cele datorate legăturilor lui 
cu ereziile religioase dinlăuntrul creştinismului, nu cores­
punde, în nici un fel, ideii pe care o aveau vechii greci 
despre hairesis ( aip&crts ) << erezie 1> şi un titlu ca cel de 
mai sus tradus prin Despre ereziile filosofilar este absurd. 

O analiză amănunţită a lui atp&crts eliberează - în 
ordine - următoarele sensuri : mai întîi << primire, cuce­
rire 1> ; în al doilea rînd, << alegere, înclinare, convingere, 
mod de a gîndi 1> ; şi, în sfîrşit, << sectă, partid, erezie 1>. 

Dacă mai avem în vedere că sensul << primire 1 > a condus la 

52 

24 op. cit. ,  I ,  20 şi  II ,  88. 26 Op. cit., II, 87 . 26 Op . cit., II, 1 .  



corespondentul său latin, haereditas - moştenire, şi la 
haeres - moştenitor, devine evident că înţelesul lui 
hairesis, în titlurile citate mai sus, trebuie interpretat în 
lumina acestor sensuri multiple . Ele lămuresc în mod 
clar cuvîntul hairesis şi arată imposibilitatea traducerii 
lui prin << sectă >> , sens ulterior. Ţinînd seama de cele spuse 
mai înainte, IlEpi -rrov q:>tÂ.ocr6cprov aipEcrErov trebuie tradus 
Despre primirile [moşte-nirile] filosofilor sau Despre înţele­
gerile filosofilor, cu înţelesul că aceste << înţelegeri �) sînt 
<< cuceriri, cunoştinţe >> ale filosofilor. Nu este vorba aici 
nici de << şcoală >> în sensul modern al cuvîntului şi nici 
de << secte >> , ci numai de ceea ce a << cucerit >> fiecare doc­
trină filosofică. Numai în sensul acesta cuvîntul hairesis 
este compatibil cu diadohe - moştenire. O sectă sau o 
erezie se desparte de ceea ce a primit, de moştenire, de 
diadohe ; dar nici una din şcolile filosofice greceşti nu s-a 
despărţit de moştenirea transmisă de-a lungul veacurilor 
şi toate au rămas credincioase idealului filosofic grecesc 
antic, de perfecţiune a omului,  ideal pe care vom încerca 
să-I identificăm în cele ce urmează. 

* 

Pentru a trage concluziile la discuţia făcută mai sus, 
vom spune că interpretarea şcolii filosofice greceşti numai 
ca grupă de persoane adepte ale aceleiaşi concepţii filo­
sofice, deşi se poate aplica, fără îndoială, şi grupărilor 
filosofice greceşti, nu epuizează sensul antic prin care se 
desemna o asemenea grupare. Diogene Laerţiu, căruia este 
dificil să-i atribuim o înţelegere mai profundă a filosofiei, 
căci a trăit într-o epocă în care concepţiile filosofice se 
istoviseră (secolul al III-lea e.n.) , păstrează totuşi unele 
informaţii din care se vede că termenul atpEcrtc; nu se 
putea aplica oricărei grupări, ci numai aceleia care satisfăcea 
o anumită condiţie. Iată ce scrie el : << Cît despre şcoala 
pyrrhoniană, părerile adepţilor ei sînt atît de neclare, 
încît cei mai mulţi n-o acceptă ca sectă ; unii afirmă că, 
în unele privinţe, poate fi recunoscută ca o şcoală, iar în 
altele nu. Se pare totuşi că este o şcoală. >> 27 Analiza 

27 Op. cit. , I, 20 . 

53 



noastră a arătat însă că şcoala filosofică grecească era 
mult mai mult decît o grupare de adepţi ai unei anumite 
doctrine. Discipolii şi magistrul formau un întreg, iar magis­
trul a vea o funcţie care era completată fie simultan, fie 
succesiv, de discipoli. De exemplu, se ştie fără putinţă 
de tăgadă că din scrierile lui Aristotel ajunse pînă la noi 
numai părţi îi pot fi atribuite în calitate de autor, restul 
fiind opera discipolilor lui. Zeller spune în această privinţă 
că din opera rămasă şi atribuită lui Aristotel cele mai multe 
şi mai importante cărţi sînt neîndoios autentice, chiar 
dacă unele au adaosuri şi schimbări tîrzii 28• 

Participarea discipolilor la lucrările magistrului nu 
pare astfel o intervenţie îndrăzneaţă şi neîndemînatecă 
ci dimpotrivă, o colaborare îndreptăţită şi intenţionată. 
În acest sens sînt grăitoare testamentele rămase de la 
filosofii capi de şcoală, transmise de Diogene Laerţiu. 
Din aceste testamente se vede că o scoală filosofică forma 
o familie organizată într-un anumit 'scop, care nu poate fi 
·explicitat numai în ideea că în şcoală se învăţa o anumită 
doctrină (deşi, subliniem, şi acest scop există în mod real 
într-o asemenea grupare) . Vom cita, pentru confirmare, 
numai un pasaj din testamentul lui Theofrast, diadohul 
lui Aristotel la conducerea şcolii peri patetice : << Grădina 
şi şcoala, ca şi clădirile din vecinătatea grădinii le dau pe 
veci acelora dintre prietenii mei mai jos numiţi care 
doresc să studieze acolo în comun filosofia < . . . > ,  cu 
condiţia ca nici unul să nu înstrăineze proprietatea sau 
să o rezerve pentru folosul său propriu, ci s-o stăpînească 
cu toţii la un loc ca pe un templu, în posesiune comună 
şi să trăiască aşa cum se cuvine şi e drept, ca o singură 
familie şi în prietenie >> 29. 

O şcoală filosofică în Grecia era, prin urmare, o comu­
nitate organizată după o anumită ordine interioară, mai 
mult sau mai puţin riguroasă, în care se studia filosofia 
nu numai în scopul unei asimilări de cunoştinţe, ci mai 
ales în scopul unei << cuceriri >> în comun a unor adevăruri. 

28 Op. cit., II, 2, p. 50 - 109. Discuţia asupra operei lui Aristotel, 
asupra autenticită.ţii şi eventualelor adaosuri, poate fi urmărită. in 
detaliu în lucrarea lui Zeller. 

2.9 Op. cit., V, 51 .  

54 



Această cucerire - aşa cum arată cuvîntul hairesis -

era nu numai o acumulare de cunoştinţe, ci şi realizarea 
unei anumite trepte umane, care exterior apărea ca reali­
zarea unei anumite înţelepciuni 30• Concluzia noastră 
poate fi susţinută şi prin rezultatele obţinute de unii 
istorici ai filosofiei , care s-au apropiat de ea, dar i-au dat 
o explicaţie exterioară. De exemplu, John Burnet, cunos­
cut istoric al filosofiei greceşti, subliniază informaţia 
transmisă de Theofrast ,  primul care a tratat sis tema tic 
istoria filosofiei greceşti 31, şi care ne arată modul de trai 
al primilor cosmologi, magiştri şi elevi, ca membri ai unor 
asociaţii organizate. « Acest fapt , scrie Burnet, a fost 
privit de către mulţi scriitori ca un anacronism, şi unii 
au negat chiar în mod absolut existenţa unor şcoli de 
filosofie. }) 32 

O asemenea reacţie îi apare lui Burnet ca fiind justifi­
cată numai dacă e îndreptată împotriva clasificării arbi­
trare a şcolilor. Dar declaraţiile lui Theofrast, spune 
Burnet, nu pot fi neglijate fără motive serioase. 

30 Este cazul să facem o apropiere între eroarea asemănătoare 
comisă de erudiţii occidentali faţă de filosofia indiană şi cea chineză, 
în care au descoperit, prin identificare cu ceea ce se petrece în Europa, 
şcoli şi sisteme filosofice. Această eroare s-a legiferat datorită lui Max 
Miiller care a dat numele de << sisteme filosofice 1> doctrinelor indiene. 
Acelaşi lucru s-a întîmplat cu învăţăturile filosofice chineze, în care 
cercetătorii europeni au văzut şcoli după modelul celor cunoscute in 
occident. Această eroare a fost remarcată, pentru filosofia indiană, de 
S. Dasgupta in A History of Indian Philosophy (ed. a V-a, voi. I, Cam­
bridge, 1963) ; de A. Foucher în La Compendium des Topiques (Tarka­
Samgraha, Paris, 1949) şi de R. Guenon in 1 ntroduction d l' etude des 
doctrines hindoues (Paris, 1930) . ln colecţia de texte in două volume 
publicate de C. Wieger sub titlul Les Peres du systeme Taoiste, 1913, 
Hien-hie scrie : << Foarte rar este posibil să se distingă între părţile ce pot 
fi atribuite magistrului (tse) şi acelea care ar trebui atribuite şcolii 
lui 1> . Şcoala formează o familie spirituaiă, in care numele magistrului 
acoperă o funcţie împlinită de întreaga comunitate. 

31 !n lucrarea cunoscută sub numele de Rezumat al opiniilor fizi­
cienilor, din care nu ne-a rămas decit un capitol vast cu titlul Desprs 
cunoafterea sensibilă (1tept aiaOi)aerov). 

SI J. Burnet, L'Aurore de la philosophie grecque, Introduction, XIV, 
Paris, Payot, 1 919. 

55 



Iată explicaţiile pe care le dă el : << Vederile moderne 
se bazează în realitate pe o concepţie eronată a căilor pe 
care se dezvoltă civilizaţia }) 33 . 

<< În aproape toate domeniile vieţii, constatăm, zice 
el , că la început corporaţia este tot şi că individul nu este 
nimic. Popoarele Orientului nu au depăşit nici ele acest 
grad de evoluţie : ştiinţa - sau ceea ce ni se oferă ca 
atare - este anonimă ; ea este moştenirea unei caste sau 
a unei corporaţii şi vedem în mod clar, în unele cazuri, că 
la fel era altădată şi la greci . }) 34 

Medicina, de exemplu, continuă Burnet, se afla la 
originea << misterelor }) asclepiazilor şi este cazul să presu­
punem că toţi artizanii (8ruuoupyoi )  - demiurgi -
printre care Homer îi enumeră şi pe cîntăreţi ( dot8oi ) ,  
erau organizaţi într-un mod asemănător. 

<< Ceea ce i-a deosebit pe eleni de celelalte popoare este 
faptul că, la o dată recentă, aceste corporaţii au căzut sub 
influenţa unor individualităţi eminente, care le-au dat o 
directie nouă si un impuls nou. 35 }) Asa îsi reprezintă 
Burn�t raportU:I dintre Homer şi homeri�i sau, la o dată 
posterioară, asclepiazi şi Hippocrate etc. Totuşi, timpul 
nu şterge caracterul de corporaţie, scrie Burnet , ci îl 
accentuează, încît corporaţia devine ceea ce noi numim o 
şcoală şi discipolul ia locul ucenicului. Această schimbare 
îi apare istoricului englez drept capitală. « O corporaţie 
închisă, fără alţi şefi decît şefii săi profe3ionali, este prin 
esenţa ei conservatoare, pe cînd o grupare de discipoli 
ataşaţi unui maestru pe care-1 venerează este cel mai mare 
factor de progres pe care-I cunoaşte lumea. < . . . > Este 
sigur că şcolile ateniene posterioare erau corporaţii orga­
nizate dintre care, cea mai veche, Academia, s-a menţinut 
ca atare timp de aproape nouă sute de ani şi singura ches­
tiune pe care trebuie să o transăm este de a sti dacă era 
o inovaţie a secolului al IV-le� î .e .n .  sau ma'i curînd o 
continuare a unei vechi tradiţii. Din întîmplare, putem 
să ne sprijinim pe autoritatea lui Platon, pentru a afirma 

56 

33 Op. cit., p. ?3. 

84 Op. cit . ,  p. 34. 

36 Loc. cit. 



că principalele sisteme vechi se transmiteau în şcoli. >> 36 
Deşi Burnet nu vede în şcoală decît o organizaţie corpo­
rativă, adică nu sesizează decît raportul formal, de struc­
tură, din interiorul unei astfel de comunităţi, el este totuşi 
cel mai aproape, după părerea noastră, de înţelegerea 
comunităţii filosofice greceşti, denumită în mod eronat 
şcoală. Ceea ce nu reţine însă Burnet , ca specific corporaţiei, 
şi ceea ce a fost preluat de asociaţia filosofică, esî:e faptul 
că un ucenic sau un discipol intră în asociaţie ca să se 
formeze, să devină un maestru. Şcolile filosofice erau, aşa 
cum zice Theofrast, asociaţii, dar oamenii nu se asociau 
să înveţe în comun, ci pentru a se forma. Despre acest 
mod de formaţie şi despre scopul şcolii filosofice greceşti 
va fi vorba mai departe. 

ss Theetet, 179 e. 



6 
Teori e, şt i i nţă, s i stem 

După ce am examinat problemele precedente, din 
care s-a văzut că unele asimilări au redus ideea de filosofie 
şi şcoală filosofică din Grecia antică numai la ceea ce 
reprezintă aceste concepte în cultura modernă, vom aborda 
chestiunea naturii cunoştinţelor care se predau în astfel 
de şcoli. 

Cunoştinţele se înfăţişau şi atunci, ca şi acum, sub 
formă de teorie, de ştiinţă sau de sistem, denumiri între­
buinţate şi astăzi. Numai că în timpul nostru, aceşti 
termeni pot fi întrebuinţaţi indistinct, unul pentru altul ; 
noi putem spune tot atît de bine << teoria lui Kant }) sau 
<< sistemul lui Kant 1>, << teoria logicii 1> a lui Hegel sau 
<< ştiinţa logicii }) a lui Hegel, (( teoria relativităţii }) sau 
<< ştiinţa einsteiniană }), << teoria cuantelor }) sau << ştiinţa 
cuantică }} etc.  Termenii aceştia sînt preluaţi din cultura 
grecească unde aveau fiecare o semnificaţie precisă şi 
distinctă ; cu timpul, diferenţa dintre semnificaţii s-a 
tocit, încît au ajuns să fie întrebuinţaţi în aceeaşi accepţie. 

58 



Pentru a vedea, într-un prim examen, care este dife­
renţa dintre ei, să analizăm distincţiunile ce se făceau în 
filosofia platonică. 

Diogene Laerţiu ne informează că Platon admitea trei 
feluri de << ştiinţe >> : una practică, alta poietică şi a treia 
theoretică. Denumirile acestea provin de la verbele : 
1tpattEtv ( prattein) << a acţiona, a săvîrşi o acţiune >> ; 

1tOtEiV ( poiein) << a face, a făuri >> ; 9EropEiv (theorein) 1 
<< a contempla, a cunoaşte >> . 

Iată motivarea pe care o dă Diogene Laerţiu acestei 
clasificări : << Arhitectura şi construirea de corăbii sînt 
arte făuritoare, deoarece există o operă făurită de ele şi 
care poate fi văzută. Politica, cîntatul din flaut şi din 
harpă şi alte arte asemănătoare sînt practice, căci, deşi 
nu produc nimic vizibil, totuşi ele execută ceva ; artistul 
cîntă din flaut sau harpă, iar omul politic ia parte la 
guvernare. Geometria, muzica şi astronomia sînt ştiinţe 
theoretice, căci ele nici nu execută, nici nu produc ceva >> . 2 

Această clasificare este preluată de Aristotel şi ea se 
poate rezuma în tabelul următor : 

Ştiinţe 

---------�-----------
1 theoretice 2 practice 3 poietice 

metafizica 
matematica 
fizica 

etica 
ştiinţele economice 
politica 

muzica 
poezia 
arhitectura 

<< Filosofia, ne explică Diogene Laerţiu, se împarte <la 
Aristotel> în două discipline : filosofia practică şi cea 
theoretică. Filosofia practică cuprinde etica şi politica 
şi în aceasta din urmă este schiţată nu numai doctrina 
despre stat , ci şi despre economie. Partea theoretică cu­
prinde fizica şi logica, deşi logica nu-i o ştiinţă independentă 

1 Pentru a deosebi semnificaţia grecească a termenului 0Eropia 
(theoria) de cea modernă, il vom transcrie cu th, subliniind astfel sensul 
de « cunoaştere directă ». 

a Op. cit., III, 84. V. şi Aristotel, Metafizica, VI, 1, 1026 a. etc. 

59 



ci este concepută ca un instrument de cercetare pentru 
celelalte ştiinţe . 1> 3 

Informaţiile transmise de Diogene Laerţiu arată că� 
încă din vremea lui, termenii nu mai aveau o accepţiune 
precisă : el, chiar, întrebuinţează cînd ştiinţe theoretice 
şi practice, cînd filosofie theoretică şi practică. 

Aristotel face o distincţie intre diversele categorii de 
cunoştinţe, şi prin urmare şi între diversele ştiinţe care le 
corespund, căci iată ce scrie : << i se recunoaşte celui ce se 
întemeiază pe experienţă o doză mai mare de ştiinţă 
decît celui ce se întemeiază doar pe senzaţii, oricare ar fi 
ele ; tehnicianului, una mai mare decît omului de expe­
rienţă ; conducătoruJui de lucrări, mai multă ştiinţă decît 
lucrătorului manual ; şi, în genere, ştiinţelor theoretice 
mai multă decît artelor practice 1> 4• Filosofia este numită 
de Aristotel, în acelaşi loc, << ştiinţa supremă 1> , de unde 
rezultă că în concepţia aristotelică exista o ierarhie de 
cunoştinţe şi, corespunzător, o ierarhie de ştiinţe (ca să 
utilizăm un termen modern pentru desemnarea unei 
anume discipline) . Printre toate aceste ştiinţe există, 
spune Aristotel, o ştiinţă care - după părerea generală -
este << ştiinţa supremă 1> şi se ocupă cu primele cauze şi 
principii ( << primele cauze 1> şi << primele principii 1> sînt 
expresii echivalente, pentru că ordinea logică se identifică 
cu ordinea cosmologică sau ontologică) . Dar chiar şi în 
filosofie Aristotel distinge părţi principale şi secundare : 
<< Deci filosofia are atîtea părţi cîte substanţe sînt, aşa că, 
în chip necesar, există o primă substanţă din care derivă 
cea care vine după ea, căci Unul şi Fiinţa cuprind, prin 
firea lor, genuri şi vor exista prin urmare atîtea ramuri 
ale ştiinţei, cîte sînt şi genurile Fiinţei şi Unului . 1> 5 

Din explicaţiile pe care le dă Aristotel de-a lungul 
M etajizicii, rezultă că filosofia este ştiinţa principiilor, 
în înţelesul de ştiinţă a primelor principii. 6 

3 Trebuie să remarcăm faptul că situarea logicii in filosofia theore­
tică apare in mod cu totul izolat în pasajul citat din Diogene Laerţiu. 
Ea nu apare nicăieri în operele lui Aristotel, ca avînd un loc în 
clasificarea ştiinţelor. 

60 

4 Metaji&ica, I (A), 1, 981 b. 
6 Ibidem, IV, 2, 1044 a. 
6 Ibidem, XI, 1, 1059 a. 



Vedem ca Inca 1n operele lui Aristotel, termenul de 
ştiinţă este întrebuinţat cu mai multe valori : cînd de 
<< ştiinţă 1> (ca în înţelesul modern) , cînd în sensul de 
<< cunoaştere 1>, unde nu mai este vorba de o ştiinţă pro­
priu-zisă, ci de theoric. 

Se cuvine deci să lămurim aceste sensuri, prin care 
Stagiritul ierarhiza cunoştinţele, dar nu în vederea unei 
clasifkări a lor, ci pentru a vedea modul în care ele sînt 
obţinute şi organizate. 

Examinînd întreaga filosofie grecească, nu numai pe 
cea peripatetică, observăm că existau în principal trei 
moduri de obţinere a cunoştinţelor şi de organizare a lor : 

1 Modul theoretic - direct, fără nici un intermediar 
sensibil sau ratiocinativ. 

2 Modul epistemic - care implica cunoştinţe theoretice 
dar şi aparatul ratiocinativ şi sensibil. 

3 Modul sistematic - care consta din simpla organi­
zare a unor date cunoscute. 

Aristotel arată că nu se poate demonstra totul şi că 
undeva trebuie să ne oprim, punctul de oprire fiind punctul 
pînă la care intelectul cunoaşte nemijlocit sau theoretic 
şi realizează cunoaşterea primelor principii . Din princi­
piile astfel cunoscute, prin demonstraţie silogistică, se 
obţin cunoştinţele mijlocite sau epistemice. în sfîrşit , 
organizarea unor date sensibile sau abstracte într-un tot 
coerent formează o cunoastere sistematică. 

Asupra acestor probleme vom mai reveni ; deocamdată 
vom lămuri diferenţele de terminologie, pentru a deosebi 
sensurile esenţiale ale theoriei, pe care Aristotel o distin­
gea de ştiinţa propriu-zisă. 

* 

După cum am menţionat, termenul theoria provine 
din grecescul 9Eropia, iniţial << contemplaţie, viziune 1). 

Dar el are şi alte sensuri pe lîngă acestea, care demon­
strează conexiunea lui cu filosofia : << spectacol solemn, 
participare la o solemnitate 1> şi chiar << solemnitate 1> . 

Verbul 9EropEiv (theorein) evidenţiază Şi mai bine 
aceste sensuri : << a contempla, a viziona, a lua parte la o 
solemnitate 1>. Vom aminti că am descoperit în cuvîntul 

61 



<ptÂ.Eiv, cu care se compune cuvîntul << filosofie >>, ideea de 
<< a primi ca pe un oaspete, cu onoruri, cu solemnitate >> . 

Filosofia - şi în special prima filosofie - este un act 
de cunoaştere a principiilor, iar acesta este un act direct , 
nemij locit, adică theoretic. Iar în actul de cunoaştere 
theoretică, act specific filosofic, descoperim tocmai ideea 
de festivitate, de sărbătoare, exact ca în acţiunea indicată 
de verbul <ptÂ.Eiv << a primi sărbătoreşte >> . 

Participarea la o solemnitate înseamnă, în definitiv, 
situarea participantului într-un cadru solemn şi ierarhic, 
unde ocupă un loc determinat prin însăşi constituirea 
interioară a solemnităţii. Că acest sens este sensul principal 
al theoriei reiese din studiul familiei de cuvinte.  Astfel : 
9Eropuc6c; (theoric6s) semnifică exclusiv << ceea ce aparţine 
unei solemnităţi >> ; 9Eropic; (theoris) desemnează o << co­
rabie sfîntă, sărbătorească >> etc . Acest cuvînt este înrudit 
şi cu (k6<; (the6s) (( divinitate >>, prin e&rop6<; (theor6s) 
<< spectator, trimis solemn, trimisul zeului >> şi 9Ero-rEpoc; 
(the6teros) << ceea ce este destinat numai zeilor >>. Sinte-

tizînd toate aceste sensuri, deducem următorul înţeles 
pentru theoria : cea mai înaltă cunoaştere posibilă, avînd 
un caracter de vedere nemijlocită a ceea ce este cunoscut ; 
din cauza acestui rang ultim pe care-I are, theoria capătă 
un caracter de cunoaştere perfectă. Mai mult încă, actul 
theoretic este el însuşi un act solemn, participantul la 
această activitate trebuind să se afle într-o anumită 
situaţie, să se aşeze într-un anumit loc în cadrul solemni­
tăţii, pentru a putea << vedea >> sau << contempla >>. În con­
cluzie, actul de cunoaştere theoretică nu este un act al 
vieţii intelectuale obişnuite. Înţelesul pe care l-am desci­
frat în ceea ce precede pentru filosofie şi modalitatea ei de 
cunoaştere, care este theoria, nu decurge numai dintr-o 
interpretare etimologică a termenilor. Aceasta este afirma­
tă explicit de gînditorii greci , dar posteritatea nu a dat 
atenţia meritată modului în care aceştia au formulat 
caracteristicile filosofiei . << De aceea am ti poate îndrep­
tăţiţi să spunem că posesiunea ei [a filosofiei] depăşeşte 
natura omenească. Într-adevăr, firea omului este împle­
tită în multe chipuri cu robia, aşa că, după Simonide, 
"numai zeul are privilegiul de a poseda o astfel de ştiinţă". 
iar omului nu i se cade să umble după o ştiinţă ce este mai 

62 



presus de puterile lui >> 7, spune Aristotel, şi precizează că 
<< ştiinţa care e cea mai divină e, în acelaşi timp, şi cea 
mai vrednică de cinste >>. 

Este sigur, zice el, că divinitatea posedă această 
ştiinţă, dar deoarece << divinitatea nu poate fi invidioasă >>, 

urmează că această ştiinţă este accesibilă omului. 
Caracterul << divin >> în înţelesul de perfecţiune, de cea 

mai înaltă cunoaştere, este acordat filosofiei în mod expli­
cit, aşa cum de altfel l-am regăsit în modalitatea theore­
tică de cunoaştere, în 9Eropia. În acest sens, Aristotel 
nu face decît să reia concepţia lui Platon - şi prin el a 
tuturor filosofilor greci - după care declanşarea actului 
noetic conduce sufletul la contemplarea inteligibilului, 
adică a lumii principiilor, a locaşului zeilor. 

Analiza ne-a relevat şi o altă nuanţă a conceptului de 
theorie - contemplare - şi anume, situarea efectivă a 
filosofului într-o poziţie specială în actul solemn al cu­
noaşterii, nuanţă formulată astfel de Aristotel : << De altfel, 
posesiunea unei asemenea ştiinţe trebuie să ne pună 
într-o stare de spirit opusă aceleia de care eram stăpîniţi 
cînd umblam la început după ea >> 8• 

* 

Să trecem acum la conceptul grecesc de << ştiinţă >> 

(t7ttcrtftJ.11l) . Termenul este întrebuinţat de Aristotel în 
diverse ocazii şi chiar în expresia << ştiinţa filosofiei >> . 

Este evident, de la bun început, că tmcrtilJ.11l nu poate 
fi tradus simplu prin cuvîntul << ştiinţă >> , fără a-i altera 
sensul şi a-l reduce la ceea ce înţelegem actualmente prin 
ştiinţă. Nonidentitatea lor a fost semnalată de M. Hei­
deg_ger. 

Intr-adevăr, Aristotel spune că filosofia este << ştiinţa 
theoretică a primelor principii şi cauze >> (tmcrtftJ.111 ttilv 
7tprotov apxrov Kai ai.nrov 9EWpTJtt1C1))9• 'E1ttcrtyt}.1TJ ( episteme) 
s-a tradus aici în mod obişnuit prin << ştiinţă >>. 

<< Traducerea aceasta, spune Heidegger, ne induce în 
eroare, căci, prin ea, admitem prea uşor ca accepţiunea mo-

7 Ibidem, I (A) , 2, 982 b. 
a Ibidem, I {A), 2, 983 a. 

11 Ibidem, I (A), 2, 982 b. 

63 



dernă a "ştiinţei" să-şi extindă sfera de cuprindere. Tradu'l' 
cerea cuvîntului &mcnftJ.lTJ prin "ştiinţă" nu este mai exactă, 
dacă considerăm sensul filosofic al "ştiinţei",  aşa cum apa­
re la Fichte, Schelling şi Hegel. Cuvîntul t1ttcr'tytJ.lTJ derivă 
din participiu! &mcr'tUJ.lEVo� ( epistamenos) .  Denumirea se 
atribuie unui om în măsura în care este competent şi expert, 
în înţelesul de acela "căruia îi revine ceva, o competenţă 
ca apartenenţă la ceva" <prin această competenţă> .  
Filosofia este tmcr'tftJ.lTJ 'ti� , u n  mod oarecare de aparte­
nenţă (9tOlpT)nKit ) care este capabil de 9tropEiv, capabil 
de a îndrepta privirea către ceva, şi acest ceva către 
care ţine privirea îndreptată, să-I ţină şi să-1 menţină 
în vedere. >> 10 

Totuşi, Heidegger nu ne explică ce este E1ttcr'tytJ.lT} (epis., 
teme) .  El recunoaşte, cu Aristotel, că filosofia este << o 
ştiinţă theoretică >> (tmcr'tftJ.lTJ 9tropTJ'ttKyt ) ,  dar aceasta 
spune prea puţin, şi mai ales nu ne spune ce este 
bttcr'tftJ.lTJ · Problema devine cu atît mai complicată, cu 
cît limba greacă folosea diferiţi termeni pentru << ştiinţă •> . 

Cei mai uzuali erau : f) tmcr'tftJ.lTJ ( episteme) ; 'tO J.1U9T}J.la 
( mathema) ; f) J.1U9TJcrt� ( mathesis) ;  f) yvrocrt� ( gn6sis) .  

Uneori se întrebuinţau şi cuvintele ypci!JIJU'ta ( grammata) 
şi A.6yot (logoi) pentru << ştiinţă >>, în general, sau << cu­
noştinţe ştiinţifice >> . 

Nu putem totuşi trece fără nici o explicaţie peste 
faptul că Aristotel nu a utilizat termenul mdthesis - cel 
mai indicat pentru ştiinţă - ci pe acela de episteme. 

'Emcr'tft!JTJ derivă de la verbul tcr'tTJJ.ll, care înseamnă, prin­
tre altele : << a pune, a aşeza, a ridica, a stabili >> . Prin 
compunerea cu particula t1tt , care aici înseamnă << în sus >> , 
căpătăm &mcr'tft!JTJ << ştiinţă )), cu sensul de << aşezare în 
sus, ridicare (a unui edificiu) ,  de organizare ierarhică de 
adevăruri )), formînd o ştiinţă. Cînd Aristotel spune că 
filosofia este episteme, trebuie să ne gîndim la faptul că el 
vedea filosofia compusă din mai multe părţi, ierarhic, 
ca o piramidă al cărei vîrf îl reprezenta filosofia primă, 
filosofia propriu-zisă ( 1tponT) cptA.ocrO<pia ) .  În acest sens , 
filosofia putea să apară ca o epistime, dar fără să fie o 
ştiinţă, ca geometria, de exemplu. 

1o M. Heidegger. loc. cit. 



Nu vom intra în amănuntele acestei probleme, vom 
mai spune doar că, examinînd silogismul, el deosebeşte 
silogismul simplu de silogismul ştiinţific - pe care, 
frapant, îl desemnează prin expresia cruÂÂoytcrJ.lo� t1ttcr­
'tTJJ.lOVtK6� ( syllogismos epistemonicos) . Nu putem admite 
că el ar fi putut întrebuip.ţa expresia << silogism filosofic >> 

syllogismos phil6sophos. Intre 9eropia şi €mcr'tftJ.l11 există 
o diferenţă care - prin imposibilitatea de a înlocui în 
contextul filosofiei aristotelice şi în limba grecească un 
termen prin altul - ne arată că este vorba de două con­
cepte distincte. Expresia << silogism theoretic >> este impo­
sibilă în termeni, de aceea, după cum am văzut, Stagiritul 
întrebuinţează expresia << silogismos epistemonicos >> . 

<< Numesc demonstraţie (a1t6Detl;tv ) un silogism ştiin­
ţific, şi numesc <silogism ştiinţific > acela prin care , 
datorită faptului că îl posedăm, ştim ('A7t60Etl;tv Se J..t.yro 
cruÂÂoytcr!JOV E1ttcrnu.tovtK6v ) 11 >>. Ce caracterizează un 
silogism epistemonicos ? Aristotel o spune clar : un astfel 
de silogism are premisele adevărate, prime, nemijlocite, 
cunoscute mai bine decît concluzia, fiind totodată şi cauza 
concluziei. Silogismul poate exista şi fără aceste condiţii, 
dar în acest caz nu vom avea o demonstraţie, căci nu se 
realizează ştiinţa. Cu alte cuvinte, începutul ştiinţei este 
theoretic : premisele trebuie să fie prime şi nemijlocite , 
după care , pe calea mijlocită de silogismul ştiinţific, se 
realizează ierarhia adevărurilor care formează o episteme. 
Pe scurt, există episteme acolo unde apare demonstraţia 
c� suport al cunoştinţelor ; filosofia pură este însă o theo­
rte. 

Episteme este deci o construcţie ierarhică de adevă­
ruri , ce începe de la un grup de principii, obţinute în 
mod theoretic (adică direct) , din care , pe cale de demon­
straţie, se obţin celelalte adevăruri. 

* 

Să ne ocupă m şi de conceptul de << sistem >> ( crucr'tllJ.lU) .  
Cuvîntul se întîlneşte în filosofia lui Aristotel şi are, în 
limba greacă, înţelesul de << unire (a unor părţi între ele) , 

11 Aristotel, A naliticele secunde, I, 2, 71 b. 

65 



asamblare, compunere >> . Sensul său primar apare mai 
clar dacă îi examinăm etimologia : el este compus din 
particula cruv << cu >> şi verbul icr'tllJ.lt << a aşeza, a pune >>, 

întîlnit şi în cuvîntul bttcr'ti)J.lT) . Prin urmare, crucr'tT)J.lU în­
seamnă : << a fi aşezat cu alte părţi, a fi legat împreună, 
a fi coordonat într-un ansamblu cu alte părţi >> . Dar pe 
cînd tmcr'tTJJ.lll are înţelesul unei organizări ierarhice, crucr­
'tTJJ.lU nu reprezintă decît o coordonare. 

Theoria indică, prin însuşi conţinutul conceptului , mo­
dul de cunoaştere directă ; ştiinţa, la rîndul ei, sub forma 
de episteme, arată că este vorba de o construcţie ierarhică 
de adevăruri , din principii cunoscute theoretic şi din ade­
văruri cunoscute prin demonstraţie ; systema nu face nici 
o aluzie la modul de cunoaştere, ci numai la organizarea 
cunoştinţelor într-un tot organic. 

Ideea de sistem deşi apare şi în filosofia grecească 
- Aristotel vorbeşte de << sistemul ideilor lui Platon >> ­

este întrebuinţată din ce în ce mai des în timpul Renaş­
terii şi mai cu seamă la începutul epocii moderne.12 Ea 
va domina epoca noastră, cînd condiţia de coerenţă a 
cunoştinţelor va forma, în general, singurul criteriu al 
inteligibilităţii lor. 

* 

Conform celor spuse mai sus, nu există o altă posi­
bilitate de a obţine şi de a organiza cunoştinţele filosofice 
decît acestea trei . 

12 In această epocă apar o serie de lucrări in titlul cărora se găseşte 
termenul systema : Bartholomeus Kekermannus, Systema Systematum 
(Hanovra, 1613) ; Clemens Timpler, Logicae Systema methodicum 
(Steinfurt, 1604) ; J. H. Alstedius, Logicae systema harmonium (Her­
bonae, 1612) ; Johannes Fărster, Systema problematum theologicorum 
(Wittembergae, 1610) etc. 



7 
Ce le  t rei  fi losofi i 

După cele trei moduri de cunoaştere şi de organizare 
a cunoştinţelor filosofice, vom deosebi trei filosofii în gîn­
direa grecească : filosofia theoretică, filosofia epistemică şi 
filosofia sistematică. 

Separaţia lor netă ar putea să pară o chestiune pur 
metodologică şi nu una de principiu. Vom arăta însă 
că în concepţia greceasca exista o deosebire principială 
între aceste filosofii, ce se completau reciproc, nefiind 
vorba de respingerea uneia în favoarea alteia . Dar aceste 
delimitări nu pot fi reale dacă nu se ţine - din nou -
seama de puterea de semnificaţie a cuvintelor. 

Am văzut că filosofia, în concepţia lui Aristotel -
noi spunem în concepţia grecească - este << ştiinţa theo­
retică a primelor principii )} {bttcr'tllJ.lll tffiv 1tponrov apxrov 
9eropT)ttK1) ) - şi că termenul episteme are şi sensul de 
<< ştiinţă ,> , de corp organizat piramidal, în care adevă­
rurile aflate în vîrful piramidei sînt obţinute prin silo-
gismul epistemonicos, adică prin raţionament. 

Dacă introducem în discuţie şi celelalte sensuri ale 
lui episteme, atunci îl vom putea întrebuinţa şi în sensul 

67 



cerut de expresia << ştiinţa theoretică a primelor principii >> . 
Substantivul tmcrtfl�TI tradus grosso moda poate însemna 
şi <<ştiinţă ,> , dar dacă apelăm la familia lui de cuvinte, sen­
surile se multiplică ; de exemplu, verbul bticrtacr9at în­
seamnă << a înţelege, a se pricepe la ceva, a cunoaşte, 
a fi informat , a fi experimentat, a putea, a avea facul­
tatea , a fi în stare >> . Ţinînd seama de acest ultim sens, 
definiţia dată de Aristotel filosofiei în Metafizica trebuie 
interpretată astfel : << filosofia este o episteme theoretike 
- activitatea unei facultăţi de a sesiza direct [theoretic] 
primele principii >> . 

Este deci clar că, în acest context, filosofia ca episteme 
theoretike are un alt sens decît filosofia ca simplă episteme, 
în care intervine raţionamentul : cruJ.J .. oytcr�o� e7ttcr'tll�O­
VtKo� - syllogismos epistemonikos. 

Recurgînd din nou la Aulus Gellius, constatăm că el 
situează arta argumentării printre învăţăturile exoterice, 
în timp ce << problemele dialectice >> ( disceptationes dialec­
ticas) le atribuie domeniului acroamatic. Putem deduce 
de aici, că filosofia theoretică aparţine domeniului acro­
amatic, pe cînd filosofia epistemică, utilizînd << arta argu­
mentării >> , revine domeniului exoteric1 . 

În ceea ce priveşte filosofia sistematică, preocupată 
numai de ordonarea părţilor componente într-un ansam­
blu coerent , este evident că se deosebeşte de celelalte 
două care presupun cunoaşterea theoretică a principiilor. 

* 

Ideea de principiu << arhe >> (apxfl ) aparţine, ca des­
coperire, grecilor şi este de natură pur raţională, indi­
ferent dacă lumea se reazemă pe unul sau mai multe 
principii. Dar mai întîi să vedem ce înţelegeau vechii 
greci prin apxfl .  

• Apxfl are în  limba greacă o serie de  semnifica ţii de  care 
nu putem să nu ţinem seam3., dacă voim să desluşim 
exact utilizarea lui în filosofia antică ; înseamnă << început, 
origine, primul născut, vîrf, cauză, temei, principiu, ele­
ment, conducere, com1ndă >>. Formei de plural, principii 

1 N octes A tticae, XX, 5. 

68 



<< arhai >> {apxa.i ) i se adaugă, pe lîngă înţelesul de << ade­
văruri iniţiale >>, şi sensurile de << elemente iniţiale, pri­
mordiale, originare >> . << În tot atîtea accepţii se întrebuin­
ţează şi cuvîntul cauză, căci toate cauzele sînt principii >>2 
spune Aristotel . 

Este evident că toate aceste sensuri sînt conexe şi 
că trebuie să ţinem seama de ele, căci altfel vom atribui 
eronat sensul << început în timp >> cuvîntului apxi) , utili­
zat în probleme de logică pură. 

Gînditorii greci - chiar şi cei mai vechi - pentru a 
putea cunoaşte şi explica realitatea recurgeau la <<principii >>. 
Puţinele fragmente, şi acelea deformate de transcrieri şi 
interpretări ulterioare, rămase de la primii filosofi greci 
cunoscuţi de istorie, ne confirmă că însuşi Thales a avut 
nevoie de un principiu pentru a explica toate lucrurile, 
pe care l-a numit << apă >> . Dacă acest principiu era ace­
laşi cu <<apa >> indispensabilă vieţii, cunoscută nouă, tutu­
rora, nu putem şti numai pe baza textelor ce ne-au par­
venit . 

2 << Principiu se numeşte mai întîi punctul de la care, la un lucru, 
începe mişcarea. Aşa, de pildă, la o lungime sau la un drum, locul unde, 
la un capăt, se găseşte un punct de plecare din partea aceasta, iar la 
capătul opus se găseşte celălalt punct de plecare. În al doilea rînd, se 
numeşte principiu acel ceva de la care pornind, un lucru este săvîrşit 
cît mai potrivit scopului său, cum este de exemplu la învăţătură unde 
uneori nu se începe cu primele elemente şi cu ceea ce ar veni la începu­
tul materiei respective, ci de acolo de unde învăţătura se poate căpăta 
cît mai lesne cu putinţă. În al treilea rînd, se numeşte principiu acea 
primă parte inerentă din care ia naştere un lucru, cum este carena la 
corabie şi temelia la casă. La vieţuitoare, unii [Empedocle şi Democrit] 
atribuie acest rol inimii, alţii creierului, iar alţii altui organ. În al pa­
trulea sens, se numeşte principiu şi ceea ce fără să fie partea integrantă 
din lucrul în chestiune joacă primul rol la naşterea lui, şi totodată acel 
ceva de la care, potrivit firii lucrului, a început mai întîi mişcarea şi 
schimbarea, cum este cazul, de pildă, cu copilul ce ia naştere din tatăl 
şi mama sa, sau cu cearta ce se stîrneşte dintr-o insultă. In a cincea 
accepţie, principiu se numeşte acela potrivit intenţiei căruia se prevede 
o mişcare sau o ;Schimbare ; rol de principiu în acest sens îl joacă autori­
tăţile dintr-un stat : domniile, regalitatea şi tiraniile, iar pe de altă parte 
artele, iar printre acestea mai ales acelea care au un rol conducător 
faţă de celelalte. în sfîrşit, în al şaselea sens, se numeşte principiu al 
unui lucru acel ceva care ne dă, în primul rînd, putinţa cunoaşterii 
acelui lucru, cum este cazul cu premisele demonstraţiilor . •> (Op. cit., V 
(�}. 1, 1013 a.) 

69 



Anaximandru pune la originea lumii ca << principiu 
primordial >> un element numit de el ăm�tpov, apeiron, 
<< infinitul >> fără să definească de era aer, apă sau alt­
ceva.3 Se pare că el a fost cel care a utilizat pentru prima 
dată expresia apx1)4• 

Şi pentru Anaximene, elevul lui Anaximandru, există 
un substrat fizic unic (J.liav U1tOKet�evov <pucnv) ,  pe 
care-I numeste << aer >>. Nici aerul lui Anaximene nu este 
�.erul cunos�ut, dar are aceeaşi natură cu acesta, fiind 
an << suflu >>, de unde şi numele 1tveu�a, pneuma, ce i s-a 
mai dat . 

La Pitagora şi la şcoala lui, elementele care formează 
fondul ultim al lumii sînt << numerele >> şi << proporţiile >> 
exprimate de ele. Aristotel spune că << aşa-numiţii pita­
goricieni, care cei dintîi s-au îndeletnicit cu matematica 
< . . .  > ,  s-au crezut îndreptăţiţi să considere numerele 
ei ca fiind principiile întregii Fiinţe >> 5 •  

Eleaţii pun alte principii la baza lumii. Principiul lui 
Xenofan din Colofon este unic si identic cu <( cosmosul >> , 
ceea ce el exprima prin formuia :  <<Unul şi Totul >> ("Ev 
Kai. 1tiiv ) .  Reproşul pe care i-1 face Aristotel lui Xenofan 
constă în aceea că nu s-a ocupat de natura nici unuia 
din aceste principii (forma şi materia) şi din această cauză 
concepţia lui i se pare << prea simplistă >>6• 

P�ntru Heraclit, << Cosmos >> -ul organizat raţional << este 
şi va fi întotdeauna un foc veşnic viu >> . Anaxagora din 
Clazomene vedea l.�mea ca o ordine - K6cr�oc;; - raţională, 
în care deosebea un element distinct : << raţiunea, inte­
ligenţa >>, ceea ce în filosofia grecească va rămîne sub 
numele de vou<; - nous. :ţ:mpedocle din Agrigentum acceptă 
patru elemente primordiale, din a căror continuă fuziune 
derivă toate lucrurile : << apa >> , << focul >>, << pămîntul >> şi 
<< aerul >> . Democrit ia ca elemente principale << atomii >> . 
Platon aşază principiile lumii în «idei >> ; Aristotel , în 
<< formă >> şi << materie >> ; stoicii consideră << activul >> (1tot� 

a Diogene Laerţiu, op. cit., VI, 1 .  
' Simplicius, Commentaria in  octo Aristotelis physicae auscultationes 

libros (D, 322, 151) .  De asemenea Aristotel, in De generatione et corrup­
tione (I, 6, 322 b) . 

6, 6 Op. cit. , I (A) , 5, 985 a, 986 a, 987 a. 

70 



ouv) , << pasivul >> ( 1tacrxov) şi << suflul >> ( 1tVE\J�a ) prin­
cipiile prime. Epicur revine la << atomii >> lui Democrit şi, 
în sfîrşit, ultimul mare filosof, Plotin, apelează la << Unul >>. 

Am enunţat, pe cît de sumar posibil, că i_deea de prin­
cipiu apare şi persistă în filosofia grecească de la înce­
putul şi pînă la sfîrşitul ei. Principiul şi acceptarea unor 
:Rrincipii este o necesitate a gîndirii şi a desfăşurării ei. 
În acest sens, Aristotel recunoaşte existenţa << principii­

lor >> încă la primii filosofi ca şi marea lor varietate. 
Nu principiile în sine acceptate de un filosof anumit 
sînt importante,  ci obligaţia gîndirii de a accepta principii. 

Informaţiile istorice oferite de Aristotel, prin critica 
făcută înaintaşilor săi, confirmă că nu a existat nici o 
concepţie fără acceptarea prealabilă a unor principii . Din 
cele spuse pînă acum despre gînditorii care au stăruit 
asupra acestei probleme, reţinem că primii filosofi au 
conceput principiul ca ceva corporal (căci apa, jocul şi 
elementele asemenea lor sînt corpuri) , că unii dintre ei 
au admis un singur principiu, iar alţii mai multe principii 
materiale , în sensul că ambele direcţii le-au socotit drept 
cauze de ordin corporal. Pe lîngă aceasta, am constatat 
că unii dintre ei au adăugat cauzei materiale şi cauza 
care este obirsia miscării,  această din urmă cauză unii 
considerînd-o unică, iar alţii dublă. Pînă la filosofii ita­
liei , ceilalţi au stăruit mai puţin asupra problemei prin­
cipiilor7. 

7 John Burnet, op. cit. , p. 14, crede, de acord cu Zeller, că apxiJ. 
cuvîntul prin care primii cosmologi ar fi desemnat obiectul cercetării 
lor, este pur aristotelician. Iată ce scrie el : << Este absolut firesc să-1 fi 
întrebuinţat în binecunoscuta schiţă istorică din cartea întîia a Jl,fetaji­
zicii, fiindcă Aristotel verifică teoriile vechilor gînditori prin propria sa 
doctrină, a celor patru cauze. Platon, în schimb, nu 1-a utilizat niciodată 
în această ordine de idei şi nu-l găsim nici în fragmentele autentice ale 
primilor filosofi. Cuvîntul apare numai în manualele stoicilor şi peripa­
teticienilor - din care provine cea mai mare parte a cunoştinţelor noas­
tre - manuale ce-l repetă pe Aristotel. >> Zeller a arătat într-o notă că 
ar fi un anacronism să raportăm la începuturile speculaţiei întrebuin­
ţarea subtilă pe care o dă Aristotel acestui cuvînt. Pentru Ana'-: imandru, 
cuvîntul â.pxfl nu putea să însemne decît << început >>, şi ceea ce primii 
cosmologi căutau era mult mai mult decît un început, << era fondul 
etern al lucrurilor >>. In ceea ce ne priveşte, considerăm hazardată 
afirmaţia că, lipsind din fragmentele autentice ale primilor filosofi, 
apxiJ nu a fost întrebuinţat nici în scrierile ce nu s-au conservat. Dar, 

71  



Tocmai din acest motiv, deoarece gîndirea şi cunoaşte­
rea nu pot începe decît de la principii, ca şi devenirea 
realităţii, Aristotel îşi pune problema principiilor ca prin­
cipii . Problema principiilor are trei aspecte : 

1 problema generală a necesităţii logice a principiilor 
şi natura lor }. 

2 problema posibilităţii cunoaşterii acestor principii şi 
modul prin care sînt sesizate ; 

3 problema adoptării efective a unor principii prin enu­
merarea şi analizarea conţinutului lor. 

Aceste trei probleme sînt complet separate, chiar dacă 
în lucrările lui Aristotel nu se face o distincţie netă în 
tratarea lor, prin capitole autonome. Poate acest fapt 
a făcut ca pînă ac um ele să fie tratate ca un tot şi să se 
confunde problema 1, care este problema pur logică a 
principiilor, cu problema 2, care aparţine teoriei cunoaşterii, 
şi cu problema 3, care este de domeniul unei construcţii 
metafizice. Pentru a nu rămîne nici un dubiu asupra 
confuziei ce s-a făcut prin identificarea celor trei probleme 
ale principiilor într-una singură, vom cita critica făcută 
de unul din distinşii logicieni matematicieni contempo­
rani, E. W. Beth. 

Problema principiilor 8 îi a pare lui Beth ca o (( teorie 
a ştiinţei )>, cu alte cuvinte ca o analiză axiomatică a 
structurii ştiinţei. Iată ce reproşează Beth theoriei ştiin­
ţei în concepţia lui Aristotel : (( Teoria aristoteliană a ştiin­
ţei presupune metafizica ca ştiinţă a principiilor )). Cu alte 
cuvinte, ca să facă posibilă acceptarea principiilor pentru 
ele însele (de aceea sînt (( principii )) ) , Aristotel are ne­
voie de metafizică, care este de fapt (( o cercetare a funda­
mentelor )), adică prima filosofie . Beth crede că teoria 
aristotelică a cunoaşterii este analoagă doctrinelor mistice 
şi conchide : << Teoria aristotelică a ştiinţei a ghidat cer­
cetarea ştiinţifică pînă recent . Această acceptare gene-

aici importante sînt mai ales sensurile cuvîntului, cunoscute măcar 
parţial de către unii dintre filosofi, aşa cum de altfel reiese din pasajul 
de mai sus şi cum conced Burnet şi Zeller. 

s E. W. Beth, The Foundations of Mathematics, Amsterdam, North 
Holland Publishing Company, 1965, pp. 31 -32. 

72 



rală a teoriei aristotelice a ştiinţei implică probleme ale 
metafizicii şi ale teoriei sale a cunoştinţei. )) 9 

Vom vedea imediat că nu este asa, chiar din textele 
aristotelice, din care reiese clar că ei ' a pus în primul rînd 
ca problemă logică a principiilor, problema 1 .  

Aristotel îşi începe A naliticile secunde prin afirmaţia : 
<< Orice cunoştinţă raţională, fie învăţată, fie însuşită, deri­
vă totdeauna din cunoştinţe anterioare . Observaţia arată 
că acest lucru este adevărat pentru toate ştiinţele ; în­
tr-adevăr, acesta este procedeul matematicilor şi, fără 
excepţie, al tuturor artelor. )) 10 Dar, dacă orice cunoştinţă 
derivă din alta, înseamnă că şirul cunoştinţelor raţionale 
e ste infinit si deci nici o cunostintă· nu ar fi justificată. 

Pentru c� o atare justifica�e r�ţională să existe este 
necesar să ne oprim : avuyKll cr'tf\vat. 

Trebuie să ne oprim la principii, apxai , ideea de prin­
cipiu avînd aici toate notele de care am vorbit şi pe care 
Aristotel le subliniază. De altfel, el însuşi răspundea obiec­
ţiilor ce s-au făcut în problema cunoaşterii raţionale, obiec­
ţii ce pot fi reduse la două : 

1 nu există principii şi, prin urmare, demonstra­
ţia este imposibilă ; deoarece fiecare cunoştinţă trebuie 
demonstrată, rezultă că nu există cunoştinţe nedemon­
strate şi , deci, demonstraţia cade în regressus in inji­
nitum; 

2 caracterul circular al procedeului demonstraţiei face 
ca principiile să poată fi demonstrate prin concluzii şi 
invers ; cunoştinţele, j ustificîndu-se reciproc, nu mai au 
- din acest motiv - nici o demonstraţie reală. 

Care este răspunsul Stagiritului la aceste obiecţii ? Ia­
tă-I, aşa cum apare formulat în Analiticile secunde : << Con­
cepţia noastră este că nu orice cunoaştere este o demon­
straţie ; dimpotrivă, cunoaşterea premiselor nemijlocite este 
independentă de demonstraţie. Căci, dacă trebuie să cu­
noaştem premisele prime, din care extragem demonstra­
ţia, şi dacă regresul trebuie să se termine în adevăruri 
nemijlocite, aceste adevăruri trebuie să fie nedemonstra­
bile. Aceasta este deci concepţia noastră şi adăugăm că, 

9 op. cit. , p.  36. 
10 l, 1, 71 a. 

73 



pe lîngă cunoaşterea ştiinţifică, există şi un principiu al 
ei. >>11 

Argumentul lui Aristotel este în esenţă următorul : 
cele două obiecţii, ridicate probabil de sceptici, nu pot 
fi înlăturate decît dacă ne referim la principii cunoscute 
altfel decît prin dEmonstraţie, ideea de demonstraţie 
implicînd în mod logic ideea de cunoştinţe nedemonstrabile . 
Demonstraţia logică nu este posibilă decît dacă admitem 
şi existenţa unor cunoştinţe însuşite pe altă cale decît 
prin demonstra ţie , adică a principiilor. Altfel nu există 
nici un progres în cunoaşterea noastră prin intermediul 
demonstraţiei . Însă, în această problemă, Aristotel se baza 
pe existenţa efectivă a ştiinţei ; el avea la dispoziţie părţi 
însemnate din geometrie, aritmetică, astronomie etc. Cum 
să explice progresele cunoştinţelor în asemenea domenii, 
dacă nu există principii ? 

Aşadar, pentru Aristotel, ca şi pentru întreaga filo­
sofie grecească, existau două moduri de cunoaştere : unul 
mij locit, dianoetic, datorit gîndirii raţiocinative, dianoia, 
şi. altul nemij locit , noetic, datorit gîndirii nemij locite, n6e­
sts. 

Aristotel detaliază şi consecinţele generate de poziţia 
acelora care nu acceptă principii alt fel cunoscute decît 
prin demonstraţie, poziţie absurdă, fiindcă îl sileşte să 
tacă pe cel ce o adoptă, pentru a nu intra în contradicţie 
cu propria sa concepţie12• 

Există o necesita te logică,  manifestată în acelaşi mod 
în ordinea cunoaşterii, în ordinea cosmologică sau în or­
dinea esenţelor : trebuie să te opreşti - civuyKT) cr'tf)vat. 

Punctele de oprire diferă însă în toate aceste ordini, 
de ceea ce derivă din ele . Astfel, în ordinea cunoaşterii, 
punctul de oprire ( apxi) ) este cunoaşterea imediată, din 
care derivă cunoaşterea mediată. În problema cosmolo­
gică, primul motor (1tponov Ktvouv) ,  c�l care mişcă totul , 
trebuie cu necesitate să fie nemişcat .  In ordinea concep­
telor universale ('ta Ka96Â.ou) ,  punctul de oprire nu îl 
constituie genurile generalissime, categoriile, ci existenţa, 
care nu mai este o categorie. Cu alte cuvinte, ceea ce 

74 

11 Ibidem, I, 3, 72 b .  
111 Metafizica, IV, 4 ,  1006 a. 



este demonstrat implică în mod logic ceea ce este nede­
monstrat ; ceea ce este mişcat implică ceea ce este nemiş­
cat ; în sfîrşit ,  categorialul implică necategorialuJ13. 

În  rezumat, Aristotel demonstrează că fără o cunoaş­
tere nemijlocită nu este posibilă cunoaşterea mij locită. 

Problema 2 ,  cum este posibilă şi cum se efectuează 
o asemenea cunoaştere, va forma o teorie a cunoaşterii 
pe care o vom examina mai departe .  Vom vedea atunci 
că, în concepţia aristotelică, şi această problemă capătă 
o soluţie tot de natură logică. 

În acest punct al existenţei principiilor necesare cu­
noaşterii, Aristotel nu-şi părăseşte magistrul, pe Platon. 
Şi acesta - ca de altfel toţi filosorii greci - se opreşte 
la principii .  Fără cunoaşterea principiilor, orice ştiinţă 
s-ar baza pe ignoranţă. (( Geometria şi ştiinţele ce o 
însoţesc aspiră să ajungă la Fiinţă dar, atît timp cît 
vor apela la postulate, le va fi imposibil să o vadă cu 
ochii. Într-adevăr, cum s-ar putea numi ştiinţă o disci­
plină care-şi ignorează propriul principiu şi ale cărei con­
cluzii şi principii intermediare se bazează pe ceea ce ea 
însăsi nu cunoaste .)> 14 

Pentru a vedea cu ochii deschişi principiile, Platon 
introduce două feluri de cunoaştere : << dianoia )) (ouivow ),  
facultatea ratiocinativă, care pleacă de  la  o idee presu­
pusă ca ipoteză pentru a urmări înlănţuirile ei logice 
cu alte idei (ideea că simpla ipoteză nu implică şi adevă­
rul ei) , şi << n6esis )) ( v6nmcr ) prin care ideea este se­
sizată imediat ,  simplu şi direct . Ideea-principiu se sus­
ţine prin ea însăşi, nu are nevoie de ipoteze, este ne ipo­
tetică (,;o â.vmt69E'tOV ) .  Explicaţiile logice ale cunoaşterii 
dianoetice şi noetice nu sînt aceleaşi la Platon şi la Aristo­
tel. Dar formularea lor este o necesitate logică. În rezumat, 
putem spune că filosofia grecească admite necesitatea lo­
gică a unor principii a căror cunoaştere este imediată 
şi care - singure -- fac posibilă cunoaşterea mediată. 

13 ln A naliticile secunde, Aristotel face mai multe aserţiuni 
asupra necesităţii unui inceput al demonstraţiei : T, 2, 71 b ; 1, 22, 82 a 
etc. Despre imobilitatea primului motor v. şi Fizica, VFT. ln ceea ce 
priveşte acategorialitatea Fiinţei, v. Metafizica, IV, 2, 1005 a, unde 
afirmă că « Fiinţa nu este universală >), adică nu poate fi categorie. 

u Republica, 523 c. 

i5 



O asemenea cunoastere directă este cunoasterea theo­
retică a principiilor, a�ţiunea denumită prin �erbul ecro­
pEiv << theorein >> . 

* 

Să trectm acum la filosofia epistemică. După cum s-a 
văzut din analiza se mnificaţiei termenului episteme, aceas­
tă filosofie este o sumă de concepte şi adevăruri organi­
zate piramidal . Ea presupune cunoaşterea principiilor, dar 
nu se opreşte la acestea ci utilizează raţionamentul pen­
tru a ajunge la adevăruri sau concepte derivate. 

Adevărurile derivate vor fi adevăruri demonstra te şi 
vor forma ştiinţa apodictică (tntcrtflJ.lll cmo8EtKttKfl ) ,  cu 
condiţia ca premisele de la care pleacă să fie ele însele 
adevărate şi necesare . 

<< Cunoaşterea demonstrată trebuie să rezulte din pre­
mise adevărate, prime, nemij locite,  cunoscute mai bine 
şi mai înainte decît concluzia, ale cărei cauze sînt >> (av<i­
'YKTJ Kai tt)v ano8etKttKt)v tmcrtflJ.lTJV t� aÂT)Sffiv t' eivat Kai 
nponrov Kai UJ.lecrrov Kai yvroptJ.lrotepcov Kai npoteprov Kai 
altirov 'tOU O"UJ.l1tEpUcrj.lUtoc;).l5 

Cu alte cuvinte nu este suficient să facem silogisme 
pentru a construi în mod real o demonstraţie . Aristotel 
spune că, << pentru a avea ştiinţă >> , premisele de la care 
se pleacă trebuie să aibă ele însele autoritatea principiilor 
sau să se fundamenteze pe principii imediate, cunoscute 
mai bine decît concluzia << ale cărei cauze sînt >>. Este 
clar că în concepţia filosofilor greci trebuia să te opreşti 
numai la ceea ce este mai bine cunoscut decît ceea ce 
va fi demonstrat, fiindcă numai aşa << avem ştiinţa >> . 

Beth 16 sis tema tizează construcţia aristotelică genera­
lă a ştiinţei după cum urmează : 

O ştiinţă deductivă este un sistem S de propoziţii, 
care satisfac următoarele postulate : 

I Orice propoziţie p care aparţine lui S (p e S) tre­
buie să se refere la un domeniu specific de entităţi reale . 

76 

II Orice p e  S trebuie să fie adevărată. 

15 Aristotel, A naliticile secunde, I,  2, 71 b. 
16 op. cit. ,  p. 30. 



III Pentru orice consecinţă, q, a lui p avem q e  S, 
dacă P E S. 

IV Există un număr (finit) de termeni în S, astfel 
că : 

a) sensul acestora este evident prin el însuşi ; 
b) orice alt termen din S este definibil cu ajutorul 

acestor termeni. 
V Există în S un număr (finit) de propoziţii astfel 

că : 
a) adevărul acestor propoziţii este evident prin el 

însusi ; ' 
b) adevărul oricărei alte propoziţii care aparţine lui 

S poate fi stabilit prin inferenţă logică, plecînd de la 
aceste propoziţii. 

Postulatele I ,  II şi III sînt numite de Beth realitatea, 
adevărul şi postulatul de deductibilitate, iar IV şi V, prin­
cipiile ştiinţei respective . 

Am putea accepta această structură, cu un amenda­
ment însă : ea nu pune în evidenţă diferenţa dintre ade­
vărul principiilor şi adevărul propoziţiilor demonstrate. Beth 
calchiază axiomatica lui Aristotel pe axiomatica modernă, 
după care adevărul principiilor este acelaşi cu adevărul 
demonstrat, şi termenii primitivi au aceeaşi valoare, in­
lăuntrul unui sistem deductiv, cu termenii derivaţi .  Dar, 
în concepţia lui Aristotel, adevărul principiilor este ie­
rarhic superior adevărului demonstrat, şi conceptele sesi­
zate direct au o poziţie ierarhic superioară conceptelor 
derivate . Această condiţie sine qua non a ştiinţei apo­
dictice ţine seama de natura deosebită a celor două cunoaş­
teri : imediată şi mediată. Premisele de la care pleacă 
sau pe care se bazează în ultimă analiză o demonstraţie, 
aşa cum am arătat , trebuie să fie adevărate, prime, nemij­
locite, mai bine şi anterior cunoscute faţă de concluzie. 
Aceasta arată că, într-o ştiinţă deductivă, există o ordine 
ireversibilă, conform căreia nu este posibil ca premisele 
să devină concluzii sau invers . Prin această concepţie, 
Aristotel salvează cunoaşterea ştiinţifică de circularita te. 
Pe de altă parte, deoarece ştiinţa demonstrativă nu face 
decît să urmărească demersurile efective ale realităţii, ea 
nu poate să se refere decît la reali ta te şi la moda li ta te a 

77 



efectivă a devenirii ei . În acest scop, este cu neputinţă 
ca,  în ierarhia adevărurilor, principiile să aibă acelaşi 
rang cu acelea demonstrate , căci, în acest caz,  însăşi 
devenirea ar fi reversibilă. Aceasta ar însemna în ordi­
nea mişcării, de exemplu, că primul motor (1tpffit ov Ktvouv) 
ar putea trece, în seria mişcărilor, în altă poziţie pier­
zîndu-şi calitatea de << prim motor > > ,  ceea ce ar fi absurd. 

(( Desigur, zice Aristotel, pot exista silogisme şi fără 
aceste condiţii (ale premiselor) , dar astfel de silogisme, 
nefiind ştiinţifice, nu vor constitui niciodată o demon­
straţie. >> 17 

Prin urmare, dacă vrem să descriem ştiinţa demon­
strativă la Aristotel, trebuie să ţinem seama de aceste 
distincţii care fac ireversibilă structura ştiinţei şi-i dau 
o construcţie ierarhică. Cu alte cuvinte, putem preciza 
structura axiomatică a ştiinţei (t1ttcrtfU.tTJ ) ,  în concep­
ţia Stagiritului, astfel : 

I Partea theoretică (datorată unei cunoaşteri superioa­
re, imediate) 

a) termeni cunoscuţi prin ei înşişi 
b) propoziţii adevărate prin ele însele 

II Partea derivată 
a) termeni definiţi cu ajutorul termenilor deja cu­

noscuţi 
b) propoziţii demonstrate 

III Metoda de demonstraţie 
a) silogismul . 

Remarcăm că, asemenea tuturor gînditorilor greci -
cu excepţia sofiştilor - Aristotel nu admite posibilitatea 
de a se pleca de la termeni necunoscuţi dar acceptaţi 
drept cunoscuţi (ceea ce nu le conferă absolut nimic) 
şi nici de la propoziţii al căror aderăr nu este evident 
(dar acceptate ca adevărate , ceea ce, de asemenea, nu 
le conferă nimic) . Pentru ca demonstra ţi a să vehiculeze 
ceva şi să acorde concluziilor valoare de adevăr necesar , 
trebuie ca premisele de la care se pleacă să fie adevărate 
şi necesare şi, în acelaşi timp, mai bine cunoscute decît 
concluzia . Există deci o ierarhie a principiilor , după cum 

17 Op. cit., I, 2, 71 b. 

78 



există o ierarhie a genurilor şi speciilor, o ierarhie a valo­
rilor în orice domeniu . 

Subliniem încă o dată că, fără această ierarhie a ade­
vărurilor, nu putem inţelege concepţia lui Aristotel des­
pre ştiinţă .  Nu există o relativitate a conceptelor şi a 
axiomelor iniţiale faţă de termenii şi propoziţiile derivate .  
Pentru c a  ştiinţa - episteme - să se poată desfăşura 
prin raţionament, acesta trebuie să plece de la principii ,  
care pot fi  prime sau derivate, punctul iniţial al  unui 
raţionament putînd fi : 1 definiţia ( 6plcrJ.LO� ) ,  2 axio­
ma ( a�iroJla) ,  3 teza (eec:nc; ) ,  4 ipoteza (\m69Ecrtc; ) ,  5 pos­
tulatul ( ahTjJ.l.U) . 

Definiţia nu afirmă existenţa unui lucru (cum fac cele­
lalte patru categorii de principii) , ci arată numai ce este 
un lucru şi nu că el este. <c A xiomele sînt principiile pe 
care cel ce vrea să înveţe ceva trebuie să le pătrundă. 
< . . . > Numesc principiul imediat al unui silogism o teză 
(afirmaţie) dacă aceasta nu poate fi demonstrată şi dacă 
nu este nevoie să fie pătrunsă de acela care vrea să în­
veţe ceva. >> 18 Dacă o teză admite o parte ori alta din­
tr-un enunţ, adică afirmă existenţa sau inexistenţa unui 
lucru, atunci ea este o ipoteză. In sfîrşit, <c postulatul este 
o propoziţie considerată ca adevărată, fără să fie 
evidentă ».  19 

Iată şi structura axiomatică a unei ştiinţe deductive 
(l7ttO''tllJ.111 cl1to8EtK't1Kll ) exprimată explicit de Aristotel : 

<c 1 ceea ce se situează la început, ca fiind existent 
(adică genul ale cărui atribute esenţiale le examinează) ; 

2 aşa-numitele axiome, care sînt premisele prime ale 
demonstra ţi ei sale ; 

3 atributele al căror înţeles ştiinţa îl acceptă. Totuşi , 
unele ştiinţe pot foarte bine să treacă cu vederea, fără 
neajunsuri, unele din aceste elemente. >> 20 

Metoda de demonstraţie,  prin care se dezvoltă ştiinţa 
apodictică, este silogismul ştiinţific ( cruÂ..Â..oytcrJ.Loc; tmcr­
'tTjJ.I.OVtKoc; ) ,  acel silogism care are efectiv premisele « ade­
vărate, prime, nemij locite,  mai bine cunoscute şi mai 

18 Aristotel, op. cit. , 1, 2, 72 b .  
1 9  Ibidem, I, 1 0 ,  76.  
2o Ibidem, I, 10, 76 a şi  b. 

79 



înainte decît concluzia ale cărei cauză sînt >> . Fără această 
condiţie nu avem demonstraţie , iar silogismul 21 reprezintă 
numai o schemă a demonstratiei. 

În ierarhia principiilor, explicit afirmată de Aristotel, 
s-a încercat o distincţie între cele cinci feluri de propo­
ziţii primitive, fiecare dintre ele avînd capacitatea de a 
forma punctul de plecare al unui silogism. J ules Vuille­
min 22 a făcut următoarea distinctie ierarhică si diho-
tomică : 

' ' 

&pxcti 

/"'-.... 
eecrtc; a�imJ.la 

/"'-.... 
tm68Ecrtc; op(O'J.!Oc; 

/"'-.... 
\m68Ecrtc; ai 'tT\J.lU 

(propriu-zisă) (în 

principii 
/"'-.... 

teză axiomă 

� 
ipoteză definiţii 

/"'-.... 
ipoteză postulat 
sens strict) 

Filosofia care se va înfăţişa în sensul acesta al terme­
nului episteme va trebui deci să se subordoneze filosofiei 
theoretice, va ţine seamă de principii, dar le va considera 
teze, axiome, ipoteze, definiţii sau postulate, din care va 
scoate - prin raţionamente - diverse alte concluzii. A­
cestea vor constitui filosofia epistemică. 

* 

În sfîrşit, ajungem la filosofia gr'eacă considerată drept 
sistem. Ideea că, în general, cunoştinţele formează un 
sistem, o juxtapunere necontradictorie de părţi, apare 
încă de la primele concepţii filosofice sistematice şi, în 
special, odată cu explicitarea netă a principiului contra­
dicţiei . Din moment ce principiul contradicţiei guvernează 

21 Vezi studiul nostru, La Structure axiomatique de la science moderne, 
in Scientia, Milano, 1970. 

22 J.  Vuillemin, Probtemes de validation dans les axiomatiques d'Eu­
clide et de Zermelo, în volumul colectiv The Foundations of Statements 
and Decisions, Varşovia, Polska Akademia, 1965.  

80 



gîndirea ca şi realitatea , este cu neputinţă ca ideile accep­
tate de o doctrină să fie contradictorii ; ele formează un 
sistem compatibil şi coerent . La începutul istoric al filo­
sofiei greceşti, caracterul de sistem al concepţiilor filo­
sofice apare implicit. El capătă o expresie mai netă la 
eleaţi, dar devine clar şi explicit numai la Platon şi Aris­
totel. 

Caracterul de sistem al unei doctrine filosofice reiese 
clar din afirmaţia făcută de Platon asupra principiului 
identităţii << gîndirea trebuie să fie în acord cu ea însăşi , 
toate convingerile noastre trebuie să fie de acord unele 
cu altele )) 23 ; şi asupra principiului contradicţiei: << deter­
minări contradictorii nu pot conveni în acelaşi timp 
unuia şi aceluiaşi lucru. )) 24 

Prin urmare , o concepţie filosofică trebuie să formeze 
un corp în care toate părţile să fie de acord unele cu altele , 
un sistem necontradictoriu. Acest lucru reiese si mai clar 
din analiza principiilor logice pe care o face

' 
Aristotel, 

în special a principiului contradicţiei. 
Lăsînd la o parte problema principiului identităţii şi 

al terţiului exclus, care ar putea aduce confirmări multiple 
afirmaţiei noastre, să considerăm numai principiul con­
tradicţiei - formulat divers de Aristotel - << Este im­
posibil ca cineva să poată concepe că acelaşi lucru (raut6v) 
este şi în acelaşi timp nu este )) . 25 

Este suficient să ne referim numai la enunţul princi­
piului contradicţiei dat mai sus, pentru a observa că nici 
o doctrină acceptată de cineva nu poate fi gîndită dacă 
ar admite lucruri contradictorii, pentru că după Aristotel, 
<< este imposibil ca ele să poată fi concepute» . O doctrină 
filosofică - sau pur ştiinţifică (astronomie, geometrie 
etc . )  - trebuie să formeze un sistem, adică un tot com­
pus din părţi necontradictorii . 26 

23 Platon, Phaedon, 100 A. 
24 Idem, Republica, IV, 426 B ;  Sofistul, 230 B. 
25 Aristotel, Metafizica, IV, 3, 1005 b. 
26 J. Vuillemin, op. cit., crede că problemele de validare a axio­

melor, în special cea care ne interesează aici, de necontradicţie, s-au 
pus şi în antichitate. El găseşte problema de validare la Euclid şi Eu­
doxiu. 

81  



Vom sublinia că acest lucru este implicit admis de 
filosofii greci, de unde şi lupta lor împotriva scandalului 
sofisticii, care admitea că totul este adevărat (adică şi 
contradicţiile) sau că nimic nu este adevărat {adică din 
două propoziţii contradictorii nici una nu este adevărată 
cu necesitate) . 

Viziunea unei doctrine sub aspectul de sistem are 
caracterul unei radiografii a doctrinei ; este un caracter 
formal al oricărui corp de idei, lucru înţeles de greci, fie 
intuitiv, fie speculativ. Acest caracter este necesar pentru 
orice corp de doctrină, dar nu şi suficient. Un ansamblu 
de idei, ca să formeze o filosofie sau chiar o ştiinţă, nu este 
suficient să fie necontradictoriu ; dar, fără îndeplinirea 
acestei condiţii, sistemul nu poate ajunge la rangul de 
doctrină filosofică sau stiintifică. 

' ' 

* 

Filosofia theoretică - cultivată încă de la începuturile 
istorice ale filosofiei greceşti - deşi pretinde intelectului 
o funcţie theoretică, o << vedere directă )) , nu se dezvoltă 
de la simplu la complex, ci începe prin cunoaşterea directă 
a realităţii şi a. principiilor ei. Filosofia epistemică, forma 
ştiinţifică a filosofiei în sensul << ştiinţei greceşti )) , se 
dezvoltă ulterior şi presupune filosofia theoretică. Filosofia 
sistematică nu există decît ca aspect coerent al acestor 
două filosofii, dar nu ajunge niciodată să funcţioneze 
independent în lumea grecească. 

Să vedem cum s-au transmis aceste trei genuri de 
filosofii lumii moderne. 

Evul Mediu occidental preia filosofia lui Aristotel 
prin arabi, care au interpretat-o influenţaţi de Platon 
şi neoplatonism. 

Preluînd filosofia aristotelică în modul propriu scolas­
ticilor, gînditorii medievali - deşi vorbesc de facultatea 
superioară a intelectului - îşi însuşesc numai caracterul 
ei epistemic, de sistem ierarhizat, iar partea pur theoretică 
este absorbită de teologie. Pentru intelectul uman nu 
există posibilitatea de a atinge direct toate adevărurile prin­
cipiale. Ele pot fi atinse doar prin credinţă sau prin graţie. 

82 



Cu alte cuvinte, principiile sînt necesare ŞI 1n filosofia 
scolastică, dar unele sînt revelate, nu cunoscute theoretic. 
Cu ajutorul şi în baza lor se construieşte o filosofie aristo­
telică sui generis, cu un caracter epistemic, de edificiu, 
ce pleacă de la principii şi construieşte pe cale ratiocina­
tivă un sistem ierarhic piramidal, de adevăruri, în vîrful 
căruia se găseşte un principiu ultim ordonator, numit 
Dumnezeu. Această concepţie a filosofiei explică în acelaşi 
timp amploarea cercetărilor de logică din Evul Mediu. 

În rezumat, filosofia theoretică în sensul propriu gre­
cesc dispare în epoca de care vorbim şi este adoptată 
filosofia grecească de tip epistemic, ierarhic, ce va primi 
un nume specific : philosophia perennis 27, << filosofia 
eternă >> .  Prin ea se înţelege filosofia greco-latină, aşa cum 
a fost preluată de scolastici , rămasă egală cu ea însăşi în 
conţinutul ei, cu toate transformările prin care a trecut. 

Omul modern, care apare odată cu Renaşterea, este 
rezultatul luptei împotriva autorităţii : pentru el nici 
Aristotel, nici Biserica nu mai sînt autorităţi necontes­
tate . În centrul realităţii se află omul, chemat ca, prin 
propriile lui puteri, să o înţeleagă şi să o stăpînească.  

După căderea scolasticii, filosofii acceptă în continuare 
formula lui Aristotel << trebuie să te opreşti >> ( avuyKT) 
cr'tfivat ) ,  dar ei nu se opresc nici la principii cunoscute 
theoretic, nici la principiile revelate. Aceasta arată că, deşi 
pentru Descartes filosofia este, ca şi pentru Aristotel, 
<< ştiinţa principiilor >> , aceste principii se caracterizează 
pur şi simplu prin faptul că sînt << clare şi atît de evidente 
spiritului, încît nu ne putem îndoi de adevărul lor >>. 
Din ele se pot deduce toate celelalte adevăruri. Metoda 
lui Descartes este deci metoda deductivă. 

Ulterior, o serie de filosofi explică ideile iniţiale sau 
adevărurile principiale prin calitatea lor de-a fi înnăscute. 
Kant, de exemplu, va atribui acestor elemente iniţiale, 
la care trebuie să ne oprim pentru a putea începe, un 
caracter subiectiv ; ele aparţin construcţiei psihofizice a 

�'7 Pentru prima dată, numele de philosophia perennis dat filosofiei 
greco- Jatine apare în lucrarea lui Steuchus Eugubinus, De Philosophia 
Perenni, Lyon, 1540. 

83 



omului, şi fără ele experienţa nu ar fi inteligibilă. Odată 
ce cunoaşterea principiilor nu mai este asigurată printr-o 
facultate specifică - indicată la greci de verbul theorein -

şi nici nu se mai bazează pe credinţă, care le revelează, 
principiile devin discutabile şi , deci , se poate începe 
de unde voim. Punctul de plecare rămînînd la libera alegere, 
poate fi situat înăuntrul sistemului, cu condiţia să-şi 
păstreze superioritatea faţă de ceea ce derivă din principii. 

Filosofia grecească epistemică se transformă în sisteme 
în care fiecare poate să-şi aleagă punctul de plecare sau 
de oprire - pentru a vorbi în termeni aristotelici - cum 
vrea, numai să-1 justifice alt fel decît prin demonstraţie. 
Aici. îşi are sursa pluralitatea doctrinelor filosofice moderne, 
căci fiecare poate să-şi construiască filosofia lui . Marile 
concepţii filosofice moderne au fost posibile tocmai dato­
rită acestei schimbări de poziţii : o concepţie filosofică 
este o ştiinţă, în care se aleg anumite idei şi adevăruri 
iniţiale, cărora li se dă o explicaţie mai mult sau mai 
puţin plauzibilă şi din care, printr-un raţionament mai 
mult sau mai puţin riguros, se scot adevăruri demonstrate.  
Influenţa structurii ştiinţei moderne asupra modului de 
construcţie a unei filosofii este evidentă. De la Descartes, 
Leibniz, Kant , Fichte, Schelling, Hegel , pînă la Bergson 
şi Husserl, problema elaborării unei concepţii filosofice 
este de a-ţi alege liber un punct de plecare şi de a-i de­
monstra consecinţele.  

Astfel a luat naştere filosofia speculativă a secolelor al 
XVII-lea , al XVIII-lea şi  al XIX-lea , după care fiecare 
poate să-şi construiască filosofia sa cum vrea ; singura 
condiţie este să o construiască plauzibil şi cît se poate de 
sistematic, adică coerent . 

Un asemenea punct de vedere nu numai că este anti­
filosofic, dar este lipsit de un fundament ştiinţific real. 
Filozofia materialist-dialectică, ale cărei baze au fost puse 
în secolul al XIX-lea, în consens cu realismul aristotelic, 
consideră că principiile nu pot fi alese convenţional,  ele 
există şi filosofia are sarcina de a le descoperi în reali­
tatea materială. 

În epoca contemporană, filosofia a căpătat o trăsătură 
specială, ţinînd seama de însăşi structura ştiinţelor con-

84 



temporane şi de condiţiile sociale şi istorice în care s-a 
dezvoltat. 

Cartezianismul, dominant pînă la sfîrşitul secolului 
trecut, pleca de la axiome evidente, ce se impuneau clar 
şi distinct conştiinţei noastre . Secolul trecut însă a văzut 
construindu-se ştiinţe care nu numai că acceptau prin­
cipii neevidente, dar care erau tocmai împotriva evidenţei. 
Astfel au luat naştere geometriile neeuclidiene în mate­
matici , ce presupun,  contrar intuiţiei noastre, că, prin­
tr-un punct exterior unei drepte nu se poate duce nici o 
:earalelă, sau că se pot duce mai multe, la dreapta dată. 
In fizică, au apărut concepţii surprinzătoare, cum este 
aceea a relativităţii, care pentru a explica anumite expe­
rienţe al căror rezultat era inadmisibil, anume că viteza 
Pămîntului faţă de eter era zero, a trebuit să admită o 
axiomă arbitrară : aceea a contracţiei dimensiunilor 
unui corp în mişcare în raport cu viteza pe care o are. 
Această ipoteză, acceptată şi generalizată de Einstein, 
este explicit admisă neputînd fi verificată sau infirmată . 

Odată făcut începutul acesta, ştiinţa contemporană 
a deschis larg poarta admiterii axiomelor-ipoteze şi 
nu a mai ţinut seama de indicaţia aristotelică a cunoaşterii 
theoretice a principiilor . Principiile sînt destinate acum să 
explice rezultatele experimentale, fără ca ele însele să fie 
explicate ; cu alte cuvinte, părăsind structura aristotelică 
a ştiinţei, structura ei piramidală şi ierarhică de adevăruri, 
ştiinţa contemporană a răsturnat această construcţie : 
ea caută axiome-ipoteze pentru explicarea sau prevederea 
faptelor, fără a se interesa dacă axiomele de la care pleacă 
au sau nu o explicaţie 28• Axiomele unei teorii ştiinţifice 
moderne sînt simple elemente organizatorice ale schemei 
conceptuale ale teoriei ; ele au un rol metodologie şi nu 
un caracter noetic . De aici şi libertatea de a alege axiomele 
şi' de a construi sisteme ştiinţifice aşa cum vrem, cu sau 
fără unele axiome. Această situaţie a ştiinţei contempo-

28 Această concepţie s-a extins şi în logică, unde axiomele sînt 
alese convenţional ; astfel s-au putut construi diverse sisteme de logică, 
ba chiar sistem::: de logică polivalentă, în care principiile logicii clasice 
nu mai sînt total valabile, ca de exemplu sistemele de logi(:ă ale lu i 
Heyting, Lukasiewicz etc. 

85 



rane este acceptată explicit de teoreticieni : << După concep­
ţia modernă, această condiţie nu mai este necesară şi propo­
ziţii arbitrare (beliebige Sătze) pot fi luate ca axiome >>. 

< . . . > 29 << În general, nici o consideraţie de ordin teoretic 
nu decide alegerea unui sistem de termeni primitivi şi de 
axiome dintre toate sistemele echivalente : motivele sînt 
mai curînd de ordin practic, didactic şi chiar estetic. >> 30 
< . . .  > << Concepţia modernă a axiomei purifică ma te­
ma ticile de obscurităţile misterioase care voalau altă 
dată fundamentele matematicilor. Acest mod de a prezenta 
lucrurile evidenţiază în acelaşi timp faptul că matematicile 
nu pot să afirme ceva, nici în ceea ce priveşte reprezen­
tările noastre intuitive, nici în ceea ce priveşte realităţile 
materiale. >> 31 

Pe scurt, ştiinţa contemporană s-a transformat într-un 
sistem, în care ideile primitive şi axiomele au un rol meto­
dologie, de a asigura compatibilitatea sau coerenţa tuturor 
părţilor componente. Este evident că ştiinţa, prin autori­
tatea pe care i-au dat-o progresele rapide făcute în timpul 
Renaşterii şi în epoca imediat următoare, i-a creat filo­
sofiei un nou climat . Kant scrisese Prolegomenele sale 
la << orice metafizică care ar voi să se înfiinţeze ca ştiinţă >> . 
Modelul pe care-I avea în vedere pentru constituirea unei 
metafizici era matematica - tipul ştiinţei perfecte -
prin autoritatea sa indiscutabilă. Dar el îşi luase ca para­
digmă matematica din timpul lui ; gînditorii contemporani 
recurg - unii - tot la matematică, dar aceasta diferă 
esenţial de cea din epoca lui Kant. Matematica modernă 
s-a transformat într-un sistem, unde punctul de plecare 
este ales convenţional şi are în primul rînd menirea să 
asigure compatibilitatea sistemului. Modelîndu-se după 
ştiinţa convenţionalistă a timpului nostru, şi scopul urmă­
rit de filosofia contemporană este, aşa cum o enunţă 
Nelson Goodman, să descrie un domeniu, adică să-1 ex-

29 R. Carnap, Einfuhrung in die symbolische Logik, Wien, 1960, 
p. 172. 

80 Alfred Tarsk.i, Sur la methode deductive in Travaux du IX-e 
Congres International de Philosophie, vol. VI, Paris, Hermann, 1937, 
p. 100. 

31 A. Einstein, Geometrie und Erfahrung, Berlin, 1 920, p. 1 1 . 

86 



prime într-un mod schematic şi convenţional 32• Cunoaş­
terea lumii se reduce la construcţia unei << hărţi >> ( the 
map ) descriptive, care rezumă enorma cantitate de infor­
maţii despre lume la un moment dat şi le face inteligibile. 

Cu toate micile diferenţe asupra cărora autorii respec­
tivi insistă poate prea mult , toţi aceşti filosofi (Carnap,  
Quine etc.)  sînt de acord că problema inteligibilităţii 
unui domeniu de fapte constă în construirea unei scheme 
care să le dea o coerenţă, să le releve noncontradicţia, 
filosofia unui domeniu de informaţii reducîndu-se la 
găsirea schemei lor necontradictorii, adică la organizarea 
lor într-un sistem. Acest convenţionalism pernicios pentru 
gîndirea filosofică este combătut şi infirmat de materia­
lismul dialectic, pentru care principiile nu sînt convenţii, 
ci reflectări în intelectul uman a unor realităţi exterioare 
lui . Deci , această concepţie preia în condiţiile istorica­
sociale contemporane elementele realiste ale filosofiei 
aristotelice. 

Poziţia scolastică a philosophiei perennis se continuă 
încă în concepţiile tomistă şi neotomistă, rămase pe pozi­
ţiile medievale tradiţionaliste. 

* 

În concluzie, filosofia grecească antică s-a prezentat 
sub trei forme interdependente : theoretică, epistemică şi 
sistematică. 

Filosofia theoretică a dispărut la începutul Evului 
Mediu , iar filosofia epistemică este înlocuită cu philosophia 
perennis, calchiată după cea epistemică, dar bazată nu 
pe principii theoretice, ci pe principii revelate . Odată cu 
căderea scolasticii, filosofia devine liberă, luîndu-şi ca 
model construcţia ştiinţelor de atunci , şi în special a 
matematicilor, modelul perfect fiind Ethica lui Spinoza, 
more geometrica demonstrata. Ea devine o filosofie specula­
tivă, fiecare putînd să-şi construiască o filosofie proprie, 
cu obligaţia de a motiva alegerea axiomelor şi a ideilor 
primitive. În sfîrşit, această filosofie speculativă este 
puternic influenţată de convenţionalismul ştiinţei moderne 

32 N. Goodman, The Way the World is, în The Review of Meta­
physics, Washington, 1960, nr. 14. 

87 



şi îşi propune ca ideal numai găsirea unor scheme logice 
pentru un domeniu dat , fără obligaţia de a justifica punc­
tul de plecare (valoarea metodologică a acestuia constînd 
în faptul că face sistemul compatibil) . 

După căderea civilizaţiei greceşti, filosofia străbate 
următoarele etape evolutive : philosophia perennis, phi­
losophia speculativa, philosophia systematica. 

Din succinta expunere făcută mai sus, constatăm că 
cele trei moduri de a face filosofie, ulterioare dispariţiei 
civilizaţiei greceşti, nu mai cont inuă filosofia vechilor 
greci, chiar dacă păstrează unele legături indiscutabile 
cu gîndirea grecească. 

Filosofia materialist-dialectică preia însă elementele 
ei  realiste , dezvoltîndu-le în sensul ei propriu. 



8 
O b i ectu l  f i losofi e i  t h e o ret i ce 

Am văzut că Aristotel numeşte filosofia << ştiinţa 
theoretică a primelor princil)ii >> . Dar conceptul de prin­
cipiu (apxi) J are mai multe sensuri : << origine, element 
primordial, naştere >> etc. Oricare din aceste sensuri l-am 

'considera, apare evident că el se referă la un substrat mai 
profund, căruia îi aparţin aceste apxi) . Acest substrat 
purtător a tot ce există, atît al indivizilor, cît şi al princi­
piilor, este Fiinţa. Scrutînd rea litatea în fondul ei ultim, 
gînditorii greci au dat de substratul ei cel mai sigur şi cel 
mai simplu, care este, în natura lui , << existenţa ca exis­
tenţă >> (r:o ăv 1) ăv ) ,  existenţa în sine sau, cum vor spune 
scolasticii traducînd expresia aristotelică citată mai sus, 
ens inquantum ens . 

Precizăm că traducem expresia aristotelică to on he on 
prin Fiinţă, aşa cum au făcut-o şi alţi traducători în limba 
română, înţelegînd prin acest termen << existenţa nedeter­
minată >> , anterioară apariţiei primelor ei determinări 
logice, adică a categoriilor . 

Deoparte, filosoful grec vede Neantul, care nu provoacă 

89 



ntct o mirare. Nimicul absolut nu ridică întrebări. 1 Ceea 
ce stîrneşte mirarea şi pune primordial probleme filosofice, 
problemele principiilor, este faptul de a exista. Această 
problemă este anterioară problemei principiilor sau, mai 
putem spune că, problema principiilor conduce inevitabil 
la o problemă de a cărei rezolvare depinde însăşi soluţia 
lor. << Principiile şi cauzele fiinţelor sînt obiectul cerce­
tării noastre , dar e evident că este vorba de fiinţe întrucît 
sînt. Într-adevăr, există o cauză a sănătăţii şi a bunăstării, 
există de asemenea principii, elemente şi cauze ale obiec­
telor matematice şi , în general, orice ştiinţă ce se bazează 
pe raţionament sau participă cît de cît la el se preocupă 
de principii şi cauze, fie că sînt mai riguroase, fie că sînt 
mai simple . Dar toate aceste ştiinţe se îndeletnicesc cu 
un anumit obiect , de un gen determinat, la care se mărgi­
nesc, iar nu cu Fiinţa în mod absolut )) . . . 2 scrie Aristotel. 
Filosofia theoretică la greci se va ocupa cu Fiinţa abso­
lută ( to ov fi ov) << ştiinţa ce se ocupă cu aceasta trebuie 
să fie anterioară, şi ea trebuie să constituie filosofia primă, 
care este şi universală, întrucît e primă. Iar obiectul ei va 
fi de a trata despre Fiinţă ca fiind, totodată în esenţa sa, 
cît şi despre atributele ce-i revin în calitatea ei de fiinţă. )} 3 

Dar Fiinţa a fost din totdeauna obiectul filosofiei gre­
ceşti : << obiectul veşnic al tuturor cercetărilor trecute şi 
prezente, întrebarea ce se pune totdeauna, adică : Ce este 
Fiinţa ?  )) 4 (teai oi} Kai 'tO 1tUÂat 'tE Kai vuv Kai clEi �Tl'tOUJ.LE­
vov Kai aEi U1tOpOUJ.LEVOV, ti tO ăv) . 

Prin acest obiect unic al filosofiei propriu-zise -
Fiinţa absolută - se j ustifică unitatea indiscutabilă a 
filosofiei greceşti şi filiaţia tuturor filosofilor şi a concep­
ţiilor lor. 

În acest sens, John Burnet, fără a se referi la pasajul 
citat mai sus, conchide şi el că filosofia grecească a fost 
în primul rînd o cercetare a unui obiect unic, a ceea ce 
este imuabil în fluxul lucrurilor : (( Ideea unei substanţe 

90 

1 Martin Heidegger, Was ist Metaphysik, ed. a VII-a, Frankfurt, 
1955. 
2 Metafizica, VJ (E) , 1, 1025 b. 
3 Ibidem, VI (E) , 1, 1026 b. 
« Ibidem, VIT, 1, 1028 b. 



permanente şi primordiale nu era decît cuvîntul cpum� 
( physis) şi titlul 7tEpi cpucrEro� (Despre natură), atît de 
obişnuit dat operelor filosofice din secolele al IV-lea şi 
al V-lea î .e.n. , înseamnă simplu : Despre substanţa pri­
mordială. Platon şi Aristotel întrebuinţează amîndoi 
termenul în acest sens, cînd discută despre filosofia veche, 
şi istoria lui arată destul de clar care a fost semnificaţia 
originală. In limbajul filosofic grecesc, cpucrtc; ( physis ) 
desemnează totdeauna ceea ce este " primar, fundamen­
tal, persistent " ,  prin opoziţie cu ceea ce este " secundar, 
derivat, tranzitoriu " . . . O foarte importantă concluzie 
decurge din expunerea noastră asupra semnificaţiei cu­
vîntului cpucrtc;, anume că, ceea ce îi interesa în mod real 
pe filosofii ionieni era căutarea unei substanţe primor­
diale < . . . > .  Dar nu este mai puţin adevărat că, filosofia 
grecească a început - după cum s-a şi sfîrşit - prin 
cercetarea a ceea ce este imuabil în fluxul lucrurilor. >> 5 
Teza eşl:e preluată de Heidegger - în mod idealist ­
care susţine că << în epoca primei şi decisivei deveniri a 
filosofiei occidentale, 1� greci < . . .  > Fiinţa ( das Sein) 
a fost numită cpucru; >> . După gînditorul german, cpucrtc; 
<< este fiinţarea însăşi, exclusiv datorită căreia Fiinţa 
devine observabilă si rămîne observabilă. >> 6 

Dealtfel, Aristotel ne explică, în continuarea pasaju­
lui citat mai sus, prin care afirmi că obiectul filosofiei 
din toate timpurile a fost problema ce este Fiinţa, că 
întrebarea se reduce de fapt la << ce este esenţa >> . << Acesta 
este elementul despre care unii afirmă că este unitar, 
alţii că este multiplu, pentru unii elementele fiind în 
număr limitat , iar pentru alţii nelimitat . Deci pentru noi 
ţinta de căpetenie, primă şi ca să zic aşa unică, va fi să 
studiem ce este Fiinţa considerată din acest punct de 
vedere >>. << Considerată din acest punct de vedere >> 

însemnînd :  Fiinţa considerată ca << element primordial >> 

şi numită de Aristotel, sub acest aspect, oucria - esenţă. 
Semnalăm că termenul oucria, care înseamnă literalmente 
<< esenţă >>, şi-a schimbat sensul treptat şi a ajuns să fie 
înţeles ca << substanţă >> mai ales de scolastici, provocînd 

6 J. Burnet, op. cit., I ntroduction, VII. 
6 M. Heidegger, loc. cit. 

91 



o serie de exprimări echivoce 7• M. Heidegger, care anali­
zează pasajul din Metafizica lui Aristotel citat mai sus, 
îl explică după cum urmează, fără a traduce oucria. prin 
<< substanţă >> : << Filosofia caută ce este existentul ca 
existent . Filosofia se află în mers către Fiinţa existentului , 
adică spre existent vizat în Fiinţa lui . Aristotel explici­
tează aceasta făcînd să urmeze frazei citate - ce este 
existentul (ti to ov) - lămurirea următoare : touto &crti 
ti� f] oucria. ; o traducem spunînd : "aceasta (adică ti To 
ov) înseamnă ce este existenţialitatea (Seiendheit ) exis­
tentului ? " Fiinţa existentului se bazează pe existentitate. 
Dar a ceas ta ( oucria.) Platon o determină prin iota., 
" ideea" , Aristotel prin &vtpyeta., "actualizare" >> . 8  

În rezumat , Aristotel ne spune că obiectul etern al 
filosofiei este Fiinţa, revenind astfel la problema << Ce este 
Fiinţa ? >> , întrebare care priveşte acum existenţialitatea 
Fiinţei, sesizată în oucria , în esenţă. Dacă ţinem seama 
că << esenţa >> ( essentia) vine de la verbul << a fi >> ( esse) ,  
observăm că filosofia are drept obiect numai Fiinţa, ens 
inquantum ens, sesizabilă prin esenţele ei . Cuvintele latine 
sînt mai apropiate limbii române pentru a exprima aceste 
idei : Fiinţa în general - ens inquantum ens; Fiinţa 
determinată - essentia . 

* 

Numărul redus al textelor rămase de la primii filosofi 
ionici, Thales, Anaximandru şi Anaximene, nu ne permit 
să discutăm ideea de Fiinţă la aceşti gînditori. 

Este sigur, aşa cum susţine Burnet , că cpucrtc; este 
<< elementul universal >> , ceea ce este imuabil în fluxul 
lucrurilor. Pînă unde au sondat ei cp6crt�-ul, nu ne putem 
hazarda să apreciEm pe baza fragmentelor rămase. Nici 
traducerile acestor fragmente nu sînt absolut sigure. Dar 

7 De altfel, în limba greacă termenul oucria nu a avut niciodată 
sensul de (< substanţă >> ; el a însemnat (< existenţă (determinată) , esenţă, 
esenţialitate, realitate >>. Atragem atenţia că traducerea românească a 
Metafizicii lui Aristotel făcută de Şt. Bezdechi, Bucureşti, Editura 
ştiinţifică, 1965, utilizează pentru oucria numai termenul (< substanţă >), 
ceea ce schimbă cu totul sensul textului. 

s M. Heidegger, loc. cit. 

92 



chiar la Thales, căruia i se atribuie concepţia unui << sub­
strat material >> - fiindcă aşa se traduce propoziţia 
tfj� 'tOt a(Ycrt� apxfi� (transformată în tit5 EV UA11� 
eiOEt âpxf\�. pentru a putea fi tradusă prin << cauza >> materia­
lă a tuturor lucrurilor) , aflată în M etajizica lui Aristotel 9 
- se poate vedea că sondarea cpucrt�-ului merge pînă la sub­
stratul ei ontologic. 10 Iată în traducerea lui W. Capelle, 
fragmentul în discuţie : << Dintre cei care au filosofat la 
început, cei mai mulţi au crezut că există numai principii 
materiale ale lucrurilor < . . . > şi de aceea considerau că 
ceva nu poate să existe [din non-existenţă] şi nici nu poate 
să dispară în non-existenţă, în credinţa că o asemenea 
[cpucrt�] persistă veşnic >> 11 . Consecinţa logică a acestui 
pasaj se poate enunţa astfel : deoarece nimic nu poate să 
existe din non-existenţă şi nici nu poate să dispară în 
non-existenţă, urmează că totul există din existenţă 
şi dispare în existenţă. 

Dar nu discuţia asupra interpretării fragmentelor 
rămase de la primii filos.ofi greci ne preocupă aici. Afir­
maţia lui Aristotel este categorică : obiectul filosofiei din 
toate timpurile a fost Fiinţa. 

Fragm2ntele rămase de la eleaţi sînt edificatoare. 
Ele ilustrează întreaga filosofie grecească - indiferent 
de anumite vederi particulare ale acestei şcoli - de ce 
obiectul unic şi prim al filosofiei nu poate fi decît Fiinţa. 

Iată ce spune Parmenide : << Vino, acum îţi voi spune 
care sînt căile de cercetare, singurele ce pot fi gîndite. 
Ascultă cuvîntul meu şi păstrează-! bine. Una [arată] 
că [Fiinţa] este şi că este imposibil pentru ea să nu fie .  
Aceasta este calea convingerii, căci este însoţită de adevăr. 
Cealaltă [cale] însă [afirmă] că [Fiinţa] nu este şi că non­
existenţa trebuie să fie. Această cale - îţi spun - este 
de nepătruns. Căci non-existenţa nu poţi nici să o cunoşti 
- este imposibil - nici să o exprimi .  >> 1 2 

9 I (A) , 3, 983 b. 10 J .  Burnet, op . cit. , IX.  
1 1  W. Capelle, Die Vorsokratiker. Die Fragmente und Quellenbe­

richte, Stuttgart, A. Korner, 1938, p. 75 (parantezele explicative apar­
ţin autorului) . 

12 Herma.nn Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Parmenide, 
1935, frag. 4. 

93 



Afirmarea Fiinţei, ca singura explorabilă şi exprima­
bilă, este categorică. Nu ne interesează ce vor face Parme­
nide şi ceilalţi eleaţi din această Fiinţă ; afirmaţiile lor, 
că este imobilă, eternă, indivizibilă etc . ,  sînt afirmaţii 
de scoală. 

importantă este considerarea Fiinţei ca Fiinţă to ov 
'ij ov. Numai calea Fiinţei duce la cunoaştere şi la adevăr. 
O altă afirmaţie, în completarea fragmentului de mai sus, 
sună foarte enigmatic : << Căci acelaşi lucru este a gindi şi 
a fi >> (to yap auto voetv tcrnv TE xai dvat) 13• 

Considerăm această traducere strictă şi o adoptăm, 
fiindcă ea corespunde întregii concepţii filosofice greceşti. 
O singură cale duce la adevăr, spune Parmenide, fără 
putinţă de echivoc : este calea Fiinţei . << A gîndi >> (voEiv) 
este << a intra în Fiinţă >> , dar această pătrundere nu ar fi 
posibilă şi Fiinţa ar rămîne încă un obiect gîndit, străină 
pînă la un punct gindirii, dacă nu ar exista o identitate 
de natură între Fiinţă şi gîndirea theoretică. Pentru a 
evita lecţiunea << căci acelaşi lucru este a gîndi şi a fi >> , 

prea multe din fragmentele eleaţilor ar trebui modificate 
sau citite convenţional. De altfel şi Zeller este obligat 
să recunoască, că în concepţia lui Parmenide << gîndirea 
nu este diferită de Fiinţă, căci nu există nimic în afară 
de Fiinţă )) (Von dem Seiendem ist auch das Denken nicht 
verschieden, denn es gibt nichts ausser dem S eiendem) 14• 

13 Ibidem, frag. 5 .  Asupra acestui fragment, Ed. Zeller (op. cit . ,  
1, 1 ,  p. 687) are o rezervă în privinţa traducerii prin « căci acelaşi lucru 
este a gîndi şi a fi » .  Pasajul acesta nu poate fi citit Denken und Sein 
ist dasselbe (a gîndi şi a fi este acela�i lucru ) .  El propune lecţiunea : 
denn dasselbe kann gedacht werden und sein ((' căci acelaşi lucru poate fi 
gîndit şi să fie •>) ceea ce ar însemna, după el nur das, was sein kann, 
lăsst sich denken (« numai ceea ce există poate fi gîndit t>) . John Burnet 
(op. cit. , LXXXV) se declară cie acord cu lecţiunea lui Zeller. După el, 
traducerea « căci acelaşi lucru este a gîndi şi a fi t» ar constitui pe de-o 
parte un anacronism filosofic, şi pe de alta, un anacronism gramatical, 
făcînd să se întrebuinţeze un infinitiv (cu sau fără articol) ca. subiect 
al unei propoziţii. El acceptă, odată cu Zeller, interpretarea acestei 
fraze prin referire la fragmentul 4, în care apare expresia discutată 
şi o traduce prin « sînt de gîndit », adică « pot fi gîndite » .  Şi W. Capelle 
(op. cit., p. 165) este de acord cu interpretarea lui Zeller şi Burnet. Alţi 
istorici ai filosofiei greceşti, cum sînt, de exemplu, Diels-Kranz, Leon 
Robin sau J .  Beaufret, traduc această expresie in sensul acceptat de noi. 

u Zeller, op. cit. , p. 694 ; afirmaţia lui Parmenide, in frag. 8 .  

94 



El nu se poate împăca însă cu ideea acestei identităţi, 
şi, cu toate că o regăseşte şi în alte pasaj e din textul lui 
Parmenide, o interpretează în acelaşi sens :  << poate fi 
gîndit >> (numai ceea ce există) . 

Desjgur, am fi putut urmări şi alte texte, care să 
confirme întru totul cele afirmate mai sus. Dar scopul 
nostru nu este să facem un istoric al acestei probleme, 
ci de a arăta că a existat în civilizaţia greacă un mod de a 
face filosofie care s-a pierdut după căderea acestei civili­
zaţii. 

Avem suficiente texte la îndemînă, în special ale lui 
Aristotel, pentru a explica ce înseamnă pentru cei vechi 
această << cale a adevărului care este aceea a Fiinţei >>, 

calea filosofiei lui Platon si a lui Aristotel. 
<< Obiectul filosofiei, �a conchide Platon, în baza 

acestei filiaţii filosofice de care am vorbit, este Fiinţa 
absolută şi cognoscibilă în mod absolut >> (to J.LEV navteA.ro� 
ov, navtEÂ.ro� yvrocrt6v ) 15 • Sau : << ceea ce urmăreşte 
filosoful este ceea ce în fiecare lucru este tocmai Fiinţa 
acestui lucru )) (toi>� auto ăpa EKacrtov to ov ăcrnaso­
J,Iivou� <ptÂ.ocr6cpou� x:Â. flteov) 16.  

Întreaga filosofie grecească este sintetizată de Aristo­
tel prin precizarea obiectului ei prim, dincolo de toate 
diferenţele de concepţii ce s-au putut naşte plecînd de la 
acest obiect - ens inquantum ens ( to vo ij ov) 17 •  Şi 
pentru Aristotel, după cum se va vedea, există identitate 
între Fiinţă şi gîndire, judecata lui părînd parcă să parafra­
zeze aforismul Eleatului : « În cele nemateriale este iden­
t it ate între factorul gînditor şi obiectul gîndit >> (tni J.LEV yap 
'"CIDV ăveu UÂ.rt� 'tO auto tcr'tl 'tO voouv xai 'tO VOOUJ.LEVOV) 18• 

Gîndind Fiinţa, factorul gînditor se identifică cu ea.  
Să vedem cum devine Fiinţa obiect al filosofiei. Aristo­

tel demonstrase că în ordinea cunoaşterii ca şi în ordinea 
cosmologică trebuie să ne oprim ( avayKrt crtf}va.t ) undeva 
în mod necesar. Cunoaşterea trebuie să aibă un început. 
care să constituie corespondentul << primului motor >> 

16 Platon, Republica, 4 77 a. 
18 Op. cit. . 480 b. 
17  Metafizica, IV, G, 1005 a.  
18 Idem, De anima, III, 4,  430 a.  

95 



(7tpO'l'tov Ktvouv) .  Punctul de oprire trebuie să fie format 
dintr-un obiect direct sesizabil fără a fi definit si fără a 
avea nevoie de definiţie. Un astfel de obiect ultim este 
tocmai << existenţa pură >>, Fiinţa. 

Existenţa în sine ('to ov ft ov) este cel mai simplu 
şi cel mai universal obiect al gîndirii ; nu putem gîndi ceva 
mai simplu, astfel că nu-i putem da o definiţie, nu putem 
să construim existenţa pură din elemente mai simple decît 
ea. Atunci, cum ajungem la această cunoaştere ? Este 
indiscutabil că avem această idee clară si distinctă de 
existenţă pură şi că o sesizăm nemijlocit : printr-un act 
de aprehensiune al intelectului , act ce nu poate fi descom­
pus . Acţiunea de gîndire a existenţei arată că ea este 
inteligibilă, accesibilă în mod imediat intelectului nostru. 
Seria de concepte pe care le făureşte intelectul uman are 
un început care este Fiinţa. Dar, ca şi în ordinea cosmo­
logică, unde primul motor mişcă totul, el rămînînd ne­
mişcat, şi aici Fiinţa este fondul de susţinere a întregii 
serii de concepte, ea însăşi nefiind un concept. Din această 
cauză, scolasticii au numit unele inteligibile, care trans­
cend determinările conceptuale, cu termenul de trtlnscen­
dentia - transcendentale. Printre ele au asezat ens -

existenta 19 - << în fond identică cu toate �elelalte >>. 

Un 
'
singur lucru poate transcende conceptualizările 

noastre : Fiinţa ca atare, pe care se sprijină toate aceste 
conceptualizări-intelecţii. Cu aceasta întreaga cunoaştere 
intelectuală va căpăta un caracter ontologic, fiindcă sursa 
şi fundamentul ei este Fiinţa 20, de unde urmează imediat 

19 Thomas de Aquino enumeră patru asemenea - transcendentia :  
ens, unum, verum, bonum (<< Fiinţa •>, << unul •>, << adevărul >>, << bunul >l ) ,  
in Quaestiones de veritate, I ,  1 .  Pseudo Thomas î n  D e  pluralitate forma­
rum, 1, adaugă şi res şi alquid. (Sunt autem sex transcendentia, videlicet 
ens, res, aliquid, unum, verum, bonum, quae re idem sunt, sed ratione 
distinguuntur ) .  

20 Şi la Aristotel găsim natura comună a Unului şi a Fiinţei inteligi· 
bile numite în Evul Mediu transcendentia. Numai că Fiinta si Unul sînt 
unul şi acelaşi lucru (Metafizica, IV, 2, 1003 b) ; indiferent d�că reducem 
tot ce există la Unul sau la Fiinţă, chiar dacă aceşti termeni nu sint 
identici şi înseamnă fiecare ceva deosebit, totuşi fiecare din ei poate 
funcţiona în locul celuilalt, de vreme ce Unul , pînă la un anumit punct 
este şi Fiinţă, iar Fiinţa, la rîndul ei, este şi Unul (Metafizica, XI, 3, 
1061  a) . 

96 



că ea ·este izvorul inteligibilităţii tuturor obiectelor cu­
noaşterii noastre, iar inteligibilitatea unui lucru abstract 
sau concret: constă în participarea lui la Fiinţă. 

Să considerăm acum această Fiinţă pură, ens in 
quantum ens, care transcende universalitatea, şi are o 
natură comupă. în fondul ei cu Unul şi să vedem cum devine 
accesibilă intelectului. 

Atît timp cît Fiinţa rămîne inteligibilă, asupra ei nu 
se poate acţiona ; ea trebuie să sufere unele determinări 
pentru � deveni accesibil� proceselor intelectuale. 

O astfel de primă determinare a Fiinţei Aristotel o 
numeşte cu tern:tenul Eiooc;, tradus de scolastici prin essentia, 
<<esenţă >>� Prin urmare, pe de-o parte avem Fiinţa- existenţa 
în sine (r:8 ov 'tl ov) '  pe de altă parte, esenţa (eiooc; ) '  ca 
prirhă · determinare a Fiinţei într-o universalitate deter­
minată. Aristotel · denumeşte această essentia prin expre­
siile to 't'i ' tcrn, << ceea ce este >> şi TO Ti {Jv dvat, << ceea ce 
era a fi ·>>. · Scolasticii, în urma lui, derivînd-o din verbul 
esse, au tradus-o prin quod quid erat esse, locuţiUhe cu 
ajutorul căreia defineau caracterul existenţial al esenţei : 
« ceea ce prin Ca.re ceva poate fi aceasta >>, (hoc per quod 
aliqu.id liabet esse · quid) -21 sau, mai explicit : << Se zice 
esenţă, .deoarece prin ·ea şi în ea îşi are existen·ţa un lucru >> 
( Essentia dic,it�r, .se.cundum quod per eam et in .. ea res 
habet esse) 22. 

·o J..oyoc; (logos-ul) , calea pe care sesizăn1 o existenţă 
(un existent) , tradus de moderni exclusiv prin << concept >> , 

.are ;mai m"tllte: semnificaţii : « fundament, raţiune , facul­
taţe qe .a gîndk >>� Ţinî:p.d seama de. ele, propoziţia q.J;isto­
t�lică. << .logos-ul [unui lucru] este determinat prin _esenţa 
�"\li >>, ( �Q ,�6yoc; Ti] V oucriuv 6pi/;Et ) 23 s� poate traduce 
şi << temeiul (rciţiunea) unui lucrţi este determinat de 
esenţ� lui >>. 

_' 

·.E's,�ilţ� va avea şi ea mai multe denumiri, . fiecare 
exprimînd o modalitate a ei . Se va mai numi << formă >} 

21,  22 Thomas de Aquino, Di Ente et Essentia, cap. 1 .  
23 Metafizica. VII, 4 ,  1030 a .  

97 



( JJ.Opq>ft ) ,  cînd se referă la modalitate a prin care îi dă 
existentului, în care este incorporată, structura şi funcţia 
lui .  Identitatea dintre esenţă şi formă est e  afirmată explicit 
de Aristotel : << Prin formă înţeleg esenţa fiecărui existînd >>24

• 

Sub o altă modalitate, şi aceasta este poate cea mai 
inaccesibilă semnificaţie a esenţei, ea va primi numele de 
<< universal >> (r:o Ka96fi..ou) . I ată-1 definit de Aristotel : 

<< Numim universal ceea ce există întotdeauna şi pre­
tutindeni >> (ro yap aEi KUi 1tUV'tUXOU Ka96Â.OU q>UJ.LE 
stvat ) 25

• Caracterul ontologic al universal ului - ca şi 
al esenţei - este aici indiscutabil. Conceptul, specific gîn­
dirii greceşti, a fost pierdut de filosofia modernă şi redus 
la noţiunea pur extensivă de << mulţime >> matematică 
sau << clasă >>, d ar el este fundamental pentru întreaga 
filosofie grecească, << universalele fiind, aşa cum spune 
Aristotel, obiectul ştiinţei )) (il o' tmcrtftJ.Lrt 'tOOV Ka.96A.ou) 26• 

S cientia est universalium, vor repeta scolasticii în celebra 
discuţie asupra naturii universalului. 

În conformitate cu textele citate, aceasta înseamnă : 
nu există ştiinţă decît a ceea ce există totdeauna şi pretu­
tindeni. Dar, dacă nu ţinem seama de diversele sensuri 
ale termenului episteme, este foarte greu să sesizăm ce 
înţelegeau grecii prin << ştiinţa universalului >>. Aşa cum 
spuneam, nu este vorba de o generalitate strînsă într-o 
unitate colectivă - aspect exterior al universalului - ci de 
o unitate existenţială, care dă o primă determinare func­
ţională formală Fiinţei ca Fiinţă, în sensul termenului 
J.I.Opq>ft . În acest caz, ştiinţa universal ului devine în primul 
rînd ştiinţa determinărilor Fiinţei prin propriile esenţe ,  
care fac ca existenţa în sine să fie purtătoare de existenţe 
determinate prin formele-esenţe. 

Preluarea cu alt sens a ideii de universal (to Ka96fi..ou) 
de către filosofia modernă a fost semnalată de gînditori 

98 

24 Ibidem, VII, 7, 1032 b. 
26 Idem, A naliticele secunde, I, 31 ;  87 b. 
28 De Anima, Il, 5, 417 b. 



contemporani ca John Burnet 27, Nicolai Hartmann 28 

si Aram Frenkian 29• ' 
Iată ce spune A. Frenkian : << Se înţelege deci acum că 

conceptul [modern] este numai un aspect particular al 
Universalului Ka96Âou. Platonicianul Ka96Âou este totali­
tatea unei forme, a Formei pline şi bogate, care se opune 
fragmentării ei în lucrurile sensibile, unde nu atinge decît 
realizări parţiale, Ka9' EKacr'tov sau Kata �epo� . Textul 
din M enon (analizat de autor) ne oferă sensul primordial 
al expresiei x:a96Âou prin componentele Ka'ta şi oÂov 30 
şi ne face să sesizăm punctul de plecare - atît de diferit 
de al nostru - al gîndirii greceşti în general şi al celei plato­
niciene în particular. Marii gînditori ai Atenei, Socrate, Pla­
ton, Aristotel, nu caută să fixezeprintr-o definiţie un concept 
abstract ; interesul lor se îndreaptă spre Formele totale şi 
complete, care conţin esenţa lucrurilor» . 

Prin urmare, ştiinţa universalului, la greci, nu poate fi 
decît ştiinţa Fiinţei în unităţile ei esenţiale , şi aceasta, după 
cum am văzut,  nu poate fi decît o ştiinţă de început, o 
theorie. De altfel e{oo� - essentia - termenul corespon­
dent pentru 'tO Ka96Âou arată indiscutabil legătura dintre 
el şi cunoaşterea theoretică, directă, prin care se << vede >> 

Fiinţa. Forma arhaică a lui Eioo� conţinea şi o digamma, 
literă ulterior dispărută, şi se citea [veidos] ; etimonul lui 
este acelaşi cu al cuvîntului sanscrit vidyă << ştiinţă, 
vedere >>, care a dat în latină verbul video-videre << a ve­
dea >>. Esenţa, deci şi universalul, este sesizată direct , ca 
într-o vedere directă şi nemijlocită. 

ln afară de modalităţile formă şi universal, esenţa 
prezenta şi aspectul de necesitate (avnyK11 ) .  << Numesc 
universal, spune Aristotel, ceea ce aparţine [ca predicat] 

27 Op. cit. , I. 
28 Nicolai Hartmann, A ristoteles und das Probletrt aes Begrijfs în 

A bhandlungen der Preussischen A kademie der Wissenschaften, Berlin, 
1 939.  

29 Aram Frenkian, Le sens primordial de Ka96A.ou, în voi. La Mi­
thode hippocratique dans le (c PMdon >> de Platon, Bucureşti, 1941 .  

3° Ka961..ou este compus din Kata, (c in  întregime, complet, deplin>> 
şi {jf..ov, de la 5/..ov (c intregul >> ;  Ka961..ov, (c intregul deplin >>; semnifi­
cind o unitate existenţială deplină, determinată in Fiinţă de essentia 
(modalitatea ei de a fi) . 

99 



tuturor celor cuprinşi în această universalitate şi întrucît 
sînt ceea ce sînt ; de unde urmează, cu evidenţă, că nni­
versalul aparţine [ca predicat] cu necesitate (�ţ ava"(Kll� )  
obiectelor lui (toi� 1tpayjlncnv ) .  >> 31 Ceea ce scolasticii 
vor enunţa în formula (( Universalul este· ceea ce fiind în 
unul, este născut apt să fie în mulţi şi prin aceasta, deoa­
rece este în mulţi, este predicabil, prin ,aptitudine, despre 
aceştia. >> (Universale autem est, quod cum· sit in uno , 
aptum natum est esse in pluribus et per hoc quod in multis 
per aptitudinem, praedicabile est de illis ). :12 Este, prin 
urmare, necesar ceea ce cade sub universal. 

Asaltul pe care intelectul îl dă Fiinţei se -face prin 
universale (ta Ka96A.ou ) ;  nu există nici un alt fel de 
ştiinţă (oricare ar fi sensul ştiinţei) , decît a universal ului ; 
ştiinţa apodictică (E:mcrtiJ!lTJ U7tOOEtKnKit ) ,  · ştiinţa de,.. 
monstrativă va fi o ştiinţă a necesarului, fiindcă va pleca 
de la universal. ln felul acesta şi ştiinţa theoretică, tare 
este o cunoaştere directă a Fiinţei prin determinările ei 
universale, şi ştiinţa apodictică, care este o cunoaştere 
mediată, efectuată prin raţionamentul silogistic, sînt 
asigurate de acelaşi element, de universal ( to Ka96J..ou) .  
Acest element este principiul silogismului) afirmă Aristo­
tel : (( principiul silogismului este esenţa ,>) (clp:J:ft Oe O'UÂÂ.O.. 
yicrjl&v to ti scrnv). 33 

* 

De-a lungul istoriei filosofiei greceşti, aceste univer­
sale (ta Kn96J..ou ) apar sub o denumire sau alta, într-un 
număr sau altuL Unele vor avea un aspect maxim, (( cele 
mai mari genuri >> ( jlEytcrta ytvf) ) - cum le numeşte 
Platon 34 - sau încă «universalele despre toate lucrurile» 
(Kmva 7tEpi 1tavtmv) . Aristotel, cu spiritul său sistematiza­
tor, a numit universalele maxime « categorii » ş.r· le-a 
studiat într-o carte întreagă intitulată chiar Categoriile 35 

31 Aristotel, A naliticele secunde, I, 4, 73 b. 
32 Albertus Magnus, De praed.icab

.
ilibus, I,  1 .  

33 Metafizica, XIII, 4 ,  1078 b. 
34 Theetee,· 185 E ;  Sojistul, 254 C-D. 
35 Aristotel vorbeşte despre categorii şi în Metafizica, în Fifica ;ete. 

100 



(Kn'trt"fOptm); scolasticii le-au tradus prin termenul 
praedicamenta << cele predicabile despre mai mulţi >>. 

Categoriile fiind universale au un caracter net onto­
logi� şi acest caracter este subliniat necontenit de Stagirit. 

In prilţml rînd �1 le numeşte << pdmele universale >> 
('ta Kotva rtpro'ta) 36• In al doilea rînd, arată că ele sînt 
<< felurile existenţei >> ( crxi]�a'ta 'to\5 ov·w�) sau << cate­
gorii ale existenţei >> ( KCl'trt"fO piat to\5 ov'to�) 37• 

Dacă ţinem seama de sensurile termenului 'tO crxfi�a 
< < ţinută, comportament, conformaţie, aspect , demnitate, 
strălucire >>, putem traduce 'to crxfi�a prin << modurile sub 
care apare Fiinţa >> sau, mai pe scurt <<modalităţile, 
strălucirile' Fiinţei >> . 

De altfel, Aristotel dă suficiente explicaţii, încît este 
de mirare că s-a putut trece peste acest prim sens al cate­
gorîilot, fără de care ele sînt sărăcite şi reduse la rangul 
de << predicate maxime >>. Raportul lor cu Fiinţa fiind 
primordial , numai prin intermediul lui ele pot fi sesizate 
în adevărata lor funcţie, care este de natură ontologică :  
<< Fiinţa în sine se i a  î n  atîtea înţelesuri, cîte feluri d e  cate­
gorii sînt, căci după cîte categorii se pot spune, tot atîtea 
semnificaţii are Fiinţa>> (Ka9' uun! Bf: Etvat ÂE"fE'tat acra1tep 
crrt�nivEt 'tU crxft�ata 'tfi� KCl'tll"(Opta� ucraxro� yap Â.E"(E'tClt, 
'tOO'ClU'tClXW� 'tO Eivat 0'1l�CltVEt) 38• 

Aristotel face apoi o enumerare a acestor categorii : 

1 esenţa 
2 cantitatea 
3 calitatea 
4 relaţia 
5 locul 
6 timpul 
7 situaţia 

oucria 39 sau 
1tOO'OV 
1toiov 
1tp6� 'ti 
1tOD 
1to1:t 
KEicr9at 

'tOn Ecrti (ceea ce este ceva); 
(cît de mare); 
(cum este alcătuit) ; 
(în ce relaţie) ; 
(unde) ; 
(cînd) ; 
(în ce situa ţie) ; 

36 Aristotel, A naliticele secunde, II, 13, 96 b; lv!etafizica, VII, 9 
1 034 b. 

37 Fizica, III, 1, 200 b; Metafizica, IV, 28, 1 024 b etc. 
38 Metafizica, VI , 7, 1 017 a ;  Etica nicomahică, I,  4, 1 096 a. 
39 Am semnalat deja confuzia făcută de scolastici şi preluată în 

multe traduceri moderne, prin care în mod eronat s-a tradus oucria cu 
<< substanţă>>, ceea ce a dat loc la nenumărate echivocuri. 

101 



8 posesia 
9 acţiunea 

10 pasiunea 

EXELV 
1tOtEtV 
1tU<1XEtv 

(ce are) ; 
(ce face) ; 
(ce suferă) . 

Prima observaţie pe care o vom face este că existenţa 
nu era socotită categorie; Fiinţa în sine ( 'to ov u ov) nu este 
predica bilă 40 şi aceasta îşi are o explicaţie logică: dacă 
toate cunoştinţele noastre se încadrează în aceste zece 
categorii, în aceste zece crxf]J.La'ta 'tou ov'to�, în aceste 
zece modalităţi ale Fiinţei, adică, dacă toate cunoştinţele 
noastre sînt categoriale, Fiinţa ca atare este acategorială. 
După cum am mai spus, în orice ordine, principiul lui 
Aristotel este că undeva trebuie să ne oprim ( avayKll 
cr'tfiva.t); punctul de oprire, pentru a putea fi începutul, 
apxi] (luat în toate sensurile) , trebuie să aibă o natură 
deosebită de seria al cărei principiu el este. Principiul 
mişcării trebuie să fie primul nwtor nemişcat; principiile 
deducţiei trebuie să fie nedeductibile; principiul catego­
riilor trebuie să fie acategorial. Prin urmare, 'to ov ii ov­
( ens inquantum ens) nu este categorie şi nu poate fi 
predicabilă 41 . 

Iată cum explică Aristotel de ce Fiinţa nu poate fi 
categorie, după cum nici Unul şi nici Multiplul nu sînt 
categorii .  << Chiar dintre aceia care au afirmat că Unul 
.şi Fiinţa, Marele şi Micul sînt principii ale lucrurilor, se 
pare că unii s-au slujit de acestea ca de nişte principii. 
Nu este posibil însă ca Fiinţa sau Unul să fie un gen al 
existentului, căci este necesar ca în fiecare gen diferenţele 
să-şi aibă fiecare Fiinţa şi Unitatea lor; este însă imposibil 
ca speciile genului să exprime propriile lor diferenţe sau 
genul fără speciile lui .  Dacă Fiinţa sau Unul ar fi un gen, 

4 0  Argumentul ontologic nu putea fi  formulat in filosofia grecească, 
fiindcă existenţa nu este predicabilă. Formularea lui în Evul Mediu 
şi utilizarea ulterioară s-au datorat interpretării categoriilor la un anu­
mit nivel, diferit de cel al filosofiei greceşti. 

41 Asupra interpretărilor ce s-au dat categoriilor şi care în majori­
tatea lor nu au mers pînă la sensul lor originar, implicat chiar in denu­
mirea dată de Aristotel, ta Kotva 7tpoota <<primele universale)), vezi A. 
Dumitriu, Istoria logicii, Bucureşti, Editura didactică şi pedagogică, 
1969, 8.8.1 . şi 33.8. 

102 



atunci nici Fiinţa, nici Unitatea nu ar mai avea diferenţă 
[în sensul diferenţei specifice]. >> 42 

O a doua observaţie se referă la faptul că numărul 
acestor categorii nu este constant nici la Aristotel. El 
vorbeşte şi de patru categorii (la care se pot reduce toate 
celelalte) : 1 esenţa, 2 calitatea, 3 cantitatea, 4 relaţia. 

La întrebarea cum este sesizată Fiinţa - obiectul 
filosofiei - răspunsul filosofiei greceşti a fost: printr-o 
cunoaştere theoretică, nemijlocită, a universalelor. Astfel, 
universalele maxime, modalităţile Fiinţei, cunoscute 
necategorial, predicabile despre orice, nu sînt, ele insele, 
cunoaşteri categoriale. Cu alte cuvinte, categoriile sînt 
cunoscute direct in Fiinţă ca (( de:n1llităţi >> sau << strălu­
ciri ,. ( crxiuw.ta) ale ei. De la aceste categorii începe 
ştiinţa apodictică, ştiinţa mijlocită, bazată pe demonstraţie. 

* 

Rămîne acum să spunem cîteva cuvinte şi despre 
principii ( apxai) şi legătura lor cu Fiinţa. 

Despre principii şi diversele lor semnificaţii, Aristotel 
ne vorbeşte deseori. În M etajizica spune că principiile 
ultime sînt ale Fiinţei ( apxai tou ovto�J. Iată ce scrie el: 
<< Există o ştiinţă, care cercetează Fiinţa ca fiind (to ov 
iJ ov) şi modalitatea ei. Ea nu se confundă cu nici o ştiinţă 
specială. Căci nici una din acestea nu consideră Fiinţa ca 
atare în general, ci fiecare dintre ele îşi asumă o parte 
din ea şi examinează însuşirile ei, cum fac, de pildă, ştiin­
ţele matematice. De vreme ce însă sîntem în căutarea 
supremelor principii şi cauze, acestea trebuie, în mod 
vădit , să fie de o anumită natură prin sine şi în sine }) 43• 
Cu alte cuvinte, pasajul acesta vrea să spună: principiile 
sînt ale Fiinţei, şi ca atare există ca şi Fiinţa în sine şi 
prin sine (ott tou ovto� tcrnv il ov) 44• 

Aristotel explică pe larg natura acestor principii 
supreme. << Numesc principii, scrie el , în oricare gen, acele 
elemente a căror existenţă nu poate fi demonstrată < ... >. 

42 Metafizica, III, 3, 998 b. 
43 Ibidem, IV, 1, 1003 a. 
u Loc. cit. 

103 



Existenţa principiilor trebuie acceptată ,de la; început; 
numai restul trebuie ·să fie demonstrat. >> ·45• Acestea., 
spune Aristotel, sînt <<adevăruri prime.»:. 

Dintre principiile utilizate în ştiinţele demonstrative·, 
unele sînt proprii fiecărei ştiinţe' iar al-tele sînt comune, 
dar comune numai în sensul de· analoge, fiirtd utilizate 
numai întrucît cad în -genul ce constituie- domeniul ştiihţei 
respective. 

De altfel, c_unoaşterea existe�ţei şi :esenţei :principiilor 
este nem�jlo;ită, .nu_ �emonst�ati:v� .. A��tot�l .o·_"_�pun� 
în repetate nndun. Iata cum exphca ·el ·aceasta ·� « Lucruo.> 
dle au cauza lor sau în ceva străin, s_au '_îri ele înSlele.-·:Est'e· 
d�d. evident că la esente numele sîrif date · nemijlb((if 'şi_:ea· 
atare_ .sînt principii; la acestea s3:u �se'nţa Şi �xistertţar si:hf 
deopotrivă presupuse, sau esenţa trebuie să fie· clariiicat� 
pe altă cale. Aşa procedează, de exemplu, aritmetica; 
ea presupune şi ce este unitatea, şi că ea există. La obiec­
tele pentru care există �n termen med,iu ş� .Pentru c��ţ- 9eci 
cauza este altceva decit esenţa lor, cum am spus� este 
posibil să clarificăm esenţa lor, dar nu este·-'posibil să: ·o 
demonstrăm. » 46 : 

Pentru ca o ştiinţă care presupune demonstr�ţţ� 
(tmcr-rfu.tll a1to8EtK:nKfl) să_ poată fi' construită, sp:Une·a 
Aristotel, este necesar să se plece de la princ�pii nede­
monstrabile. Cu necesitate, trebuie să cunoaştem theoreti_c_ 
principiile prime. Aceste principii aparţin Fiinţei Fondul 
lor este specific ontologic, ele există în sine _şi sînt cunos­
cute în sine, nu prin demonstraţie. �cestea sînt princi­
piile nemijlocite ( apxai ăJ.tEcrot). Există d�r o serie de 
principii care formează o ierarhie 47, une�e sînt subordo­
nate altora, pînă se ajunge la principiile prime, care sînt 
ăJ.l&crOl., cunoscute theoretic şi nu prin demonstraţie. 

Ierarhia acestor principii reiese din leg�tu_ra pe care 
Aristotel o stabileşte între ele pe verticală şi din relevarea 
unui principiu primordial� cu o situaţie privilegiată, 
principiul contradicţiei. 

104 

45 Idem, A naliticele secunde, I, 10, 76 a. 
48 Ibidem, II, 9, 93 b. 
47 Ibidem, IT, 19, 99 b (n. trad.). 



Una din formulările acestui princ1p1u se referă � 
natura lui ontologică: <<este imposibil ca acelaşi lucrti 
( -rau-r6v) să existe şi să n� :�xist� >i; 48. _ Ace�ta. $.tEh � 
mai sigur (puternic) dintre ·pHhdpii; zice Aristotel':' ft 
pe�a.to't(lLT). Dar un alt pasaj stabileşte categoric ierarhia 
principiilor, considerînd principiul contradicţiei ca <<prin­
cipiul tuturor celorlalte principii }) : << Deci toate demon­
straţiile duc la acest ultim principiu al contradicţiei, care, 
prin natura lucrurilor, este principiul tuturor celorlalte 
axiome >> -apxil -r&v apx&v: -( Su> mi v-re� oi a7toO&tKvine<; 
Ei� 'tO.U'tT)V avayoucnv ecrxa-rT}v <56�av· q>Ucr&ut yap UPXtl 
KO.l 'tiDV ăÂ.Â.ffiV U�tffiJ.Ui'tOV atJ'tT) 1t(lV'tffiV). 49 

-" Metafizica, IV, 3, 1005 b. 
� Loc. cit. 



9 
Realizarea Fiinţei 

Am văzut că obiectul propriu-zis al filosofiei greceşti 
este Fiinţa, dar cum ajunge inteligenţa umană la Fiinţă? 
Există aici o aporie pe care gînditorii greci au pus-o şi au 
dezlegat-o de la început, dar ea este explicată şi în scrie­
rile lui Aristotel. 

Problema este următoarea: de-o parte se află Fiinţa 
ca Fiinţă ( to ăv {1 ăv) , purtătoare de esenţe, de univer­
sale; pe de altă parte, intelectul uman, nous-ul. Vechii 
filosofi greci au înţeles încă de la început că trebuie să 
admită o identitate de natură între Fiinţă şi nous pentru 
ca intelectul omenesc să poată cunoaşte Fiinţa şi esenţele 
pe care le poartă ea. Altfel, intelectul uman nu ar putea 
cunoaşte Fiinţa, dacă aceasta, prin natura ei, ar fi funciar 
deosebită de natura intelectului. Acesta este unul din 
sensurile expresiei parmenidiene, deja citate, <<căci ace-
laşi lucru este a· cunoaşte şi a fi >> ( to yap auto voEiv tcrn v 
tE Kai dvat). 

Desigur, problema, în principiu, nu <J,re altă rezolvare, 
decît cea dată de Parmenide: cunoaşterea are un .caracter 

106 



ontologic 1. Totuşi o serie întreagă de probleme sub­
secvente se pun odată cu această soluţie generală, dintre 
care cea mai importantă este următoarea: dacă cunoaş­
terea determinărilor Fiinţei înseamnă cunoaşterea esen­
ţelor- a universalelor- prin urmare, dacă cunoaşterea 
este categorială, atunci cum se poate cunoaşte Fiinţa, 
care este a categorială ? 

Aristotel afirmă că în orice ordine trebuie să ne oprim 
undeva ( &vayKTI cr'tfiVat); în ordinea demonstraţiei, la 
principiile cunoscute fără demonstraţie; în ordinea miş­
cării, la primul motor, care mişcă totul, el însuşi fiind 
nemişcat; în ordinea cunoaşterii categoriale, la cunoaşterea 
acategorială. 

Observăm de fiecare dată că punctul de oprire este de 
natură diferită de seria care începe de la el. Deci cunoaş­
terea acategorială a Fiinţei ca Fiinţă va însemna un salt 
calitativ faţă de cunoaşterea categorială a esenţelor pe 
care le poartă Fiinţa. Să vedem acum ce înseamnă acest 
salt din domeniul categoria! în domeniul acategorial. 

* 

Cunoaşterea este a universalului. Dar universalul -
esenţă, formă, existenţă - se opreşte la categorii, univer­
salele maxime, ceea ce demonstrează că există o ierarhie 
de esenţe, de universale, organizate într-un lanţ de la 
categorii pînă la subdiviziunile lor cele mai de jos. Ele îşi 
păstrează toate caracterul existenţial, fiindcă esenţa sau 
universalul este denumit de Aristotel, după cum am mai 
spus, (( ceea ce este >> ( 'tO 'ti &crn). Aceasta vrea să 
spună: ierarhia universalelor sau a esenţelor formează 
o serie de stări multiple ale existenţei, unele intercondi­
ţionate (universalele mai vaste le conţin pe cele mai puţin 
vaste). Sensul unui universal este dat, într-o primă deter­
minare a semnificaţiei lui, de universalul imediat ce-l 

1 Caracterul ontologic al cunoaşterii a fost o axiomă a filosofiei 
europene, exprimată de scolastici sub forma adaequatzo rei et intellectus. 
După Evul Mediu, filosofia nu s-a mai interesat de această componentă 
esenţială a cunoaşterii, sau i-a dat un sens cu totul superficial. In timpul 
nostru insă, filosofia materialist-dialectică a stabilit o unitate între 
logică, ontologie şi teoria cunoaşterii. 

107 



acoperă: Pătrunderea intelectuală a unui ·universal în­
seamnă, de· ·fapt, pătrunderea în zona existenţială imediat 
superioară lui. Dar· aki apare o inconsecvenţă în opera 
Stagiritului, meJ)ţinută în timpul Ev1,1lui Mediu de fno­
sofia ·s,colastic·ă, neexplicată de Aristotel şi n�interpretată 
de scolastiCi, care au preluat-o şi q.u repetat-o' pur şi 
simplu. 

Iată în ce constă ea. În Categorii , Aristotel face o 
qistincţie între << a afirma' despre un subiect >> şi « a fi 
întt,.,un subie�t >� 2. Scolasticii preiau ac�ste: expresii în 
toate lucră'dHdor __:_ e1e apar chiar si în traducerile latine ale 
l1Ji Boeţiu - despre categorii, pe care, C:,l ��iversale 
m:,:qdme;: le ;definesc în felul următor: << universalul este 
ce�� c� prin 'nat�ra lui este î� mu

.
lţ� şi despre .ID;ai �uiţi » 

(Universale est, ·qu9d de sua aptitudine e.st, i� mu4ti:s · et 
de multis) 3• Prin urmare; în . interpretarea scolasticilor, 
pentru-.Aristotel · universahil se caracterizează prin: .două 
funcţii: 

1 universalul este << ceea ce prin natura lui este în 
mai mulţi:>> ( quod aptum natus, est, esse in pluribus) ; 

,2· ţiniv'ersahil este << ceea c.e este predicat despre· mai 
mufţi )) ,.{ quoirpraeţlicatur de .multis ) .  , ,. Cuno.aŞterea universal ului - cielY1 �unoaşterea co;ţţe­
gor.ială .--,.- poat-e -avea astfel. .două aspecte, dup�-- cum �e 
r.eieră la una sau la alta. din-' cele două funcţii ale lui: .de .l 
fi-<< in mai mulţi » - inesse � sau de a fi predicat · <<· despr:e 
tn(ii ·Jmulti >> _; dicitur. 

'r  >\���ti ;dţm'ă �u�·c_ţn ale univ�rs·a_i,u1�i; d·eŞî speciH�:ate, 
dt< Adstqţel, tn� stnt �ăm:urite' explicit îp., o'pera lui,"i�r. 
�qd���iJ.: cp.jiar \n puţi��l� ţex'te �c<l:i� ;.se i ?cuţ>ă d�- acra,st�. 
chestiune, confundă ambele funcţii în aceea de predicaţie. 
Î:rb titp.puri�� J!loderne. teoria matem�tiGă a . m��t��ilor, 
şi-·sub influenţa· ei ·.întreaga ştiinţă, ·a·· contribuit la repu-

t:;:r .._ 1 1 • :r .r • 
\ � : r I ' . 1 4 • ' � • • : , • 1 

•·:s� Ca_ţ�cw,ii, II�:;la"":'7l,,b ... 
3 Albertus Magnu s, op. cit., II� h-"·· 

rus 



cerea celor două' funcţii ale universalulutla cea. 'de aparte-
nenţă sau de incluziune 4• · ' 

Reluîhd problema în spiritul textelor Staginttilui-, cu­
noaşterea universal ului va a vea două 'feţe: eu'rlbaşterea! cai!� 
gorială prin predkaţia universal ului ( dicitur) ,� cutioaŞţetea 
cat�gor_ială de natur� pur ontolbgidi (înesse".· 

In:f!eztunat, universalele (tri Ka9oÂoo) � îrilărtţuincln-'se 
·într:-o :serie; ierarhică şi· avirH:lJu'n caracter ontoldgic, sp�­
d.fică o stratificare a-- Fiinţei, o· ·serie· 'de :stări triultiple 
al� :ei, la· eate, se ·ajunge·pe două: ·căh :prin·:analiza; îhlă:�._ 
ţuirii tuiiversalelor, a· predicativităţii ·'lur; care 'se <?'preŞtle 
la·;universa1ele· :m:axime, din<:olo de ele analiza· nemaipri­
tind-:Să pătrundă __:_..aşa :cu� remarcă- Vuilleniin! 5' _;_ !deoa­
Tece-· cunoasterea. categorială- at· trebuî ;să· se ·depăsească 
pe ·sine,··: ceea ce·.este Hnposibil:;·,.a doua:cale� paralelă'·t·n 
prima�: 'impiicată de •a'ceasta,- dar· nu în' ;niod ' necesar' le­
gată ·tţe ea, este calea cunoaşterii· naturii ·pur- ontologice 
a·Universalului ·-'- adică a stării existehţia1e pe-care·o·tepre­
zintă __,'în recunoaşterea lui ca esenţă, ca state a Fi-inţei ·; 
această cale nu se mai opreşte la categorii ca 'la1 corwepte 
rnaxitne� ci' ·Ia:· însă$i Fiinţa, care-' este a categorială; - Prin 
urmare:· 

- cunoaşterea· este ierarhică, întrucît obiectul ei, uni­
versaluL ·este 'ierarhizat; 

'4 Această duhfă: înfăţişare a universalului"b;t 'textele aristotelite 
ca şi· Îl1 'cele ,-medievale:. precum. şi puţinătatea explicaţiilor d�te -de 
Aristotel: �st�·�ublinia.tă..de Jţlles Vuillerp.in in lu,cra,rea ,Dş la-logique 
a la thţologie, �<U"is, Flar_nmarion, 1967, p. 45 . . �n �ţudiul Si�terYf'lţl 
categoriilor, cuprins în această' carte, Vuilleinin stiblini'ază cefe 'două 
funcţii ale copulei: una, după care ceva este spus despr'e' un -5nbiett, 
şi cealaltă, dup� carţ eţV.a �s.te într·un Sţlbieqt. ·El aqage atenţi;.L asupra 
itp,posibilităţi,i de _a interp�eta copula �ca_ semnificind, apartenen.t�. 
inel uzi unea, ori relaţia de la parte Ia tot . .  Concluzia lui despre categorii 
este următoarea: <( Categoriile lui Aristotel sint în acelaşi timp genurile 
supreme ale Fiinţei şi elementele ireductibile ale judec�ţii. Ele procură 
dt'ci materialul ultim al· lumii, dincolo de care. este imposibil să impin­
gem analiza.>> (Op. cit. , p. 225). D�sigur, această concluzie este indiscu­
ta.bil în acord cu• textele aristoteHce şi tradiţiile filosofiei greceşti ·şi 
poa.-te· singura interptetace, -contemporană . făcută in spiritul filosofiei 
tradiţiQnale· elenice; Dar ea se opreşte la un punct, pe· care,· după cum 
v:om vedea, grecii 1-au depăşit, nu prin gîndirea. ana.J.itică, ci prin reali­
zarea .î�săşj. a Fiinţei. 

� V,. l}ota · anterioar�. 

'1.09 



- cunoaşterea este predicativă, şi atunci este specific 
categorială ; 

- cunoaşterea este ontologică, şi aceasta este un act, 
fiindcă sesizează în universal însăşi Fiinţa, care-1 poartă, 
şi se termină în Fiinţă, care este acategorială. 

În general însă, aceste două modalităţi ale univer­
salului au fost confundate cu modalitatea predicativă. 
Este indiscutabil că predicativitatea universalului are şi ea 
un caracter ontologic, fiind o modalitate << a ceea ce este 
întotdeauna şi pretutindeni >> , adică a însuşi universalului. 
Dar permanenta traducere a lui inesse << a fi în ceva >>, 

prin dicitur << a se spune despre ceva >> , a transpus existenţa 
ca atare într-un alt plan , în planul << vorbirii despre 
ceva >>. Eroarea a fost senmalată de Vuillemin, care apre­
ciază critica făcută de Aristotel ideilor lui Platon în felul 
următor: << Nu realismul platonician este criticat de Aris­
totel , ci transcendenţa ideilor < . . .  >. Platon confundă 
a fi spus despre un subiect şi a fi într-un subiect şi distruge 
realitatea formei [adică a universalului] concepînd-o ca 
o abstracţie.>> 6 

Eroarea aparţine tuturor celor care, puţini la număr, 
s-au ocupat de această distincţie aristoteliană. Ei au re­
dus modalitatea inesse la modalitatea dicitur, adică la 
o abstracţie (care nu este lipsită totuşi de o bază onto­
'Logică) . A urmări universalul pe calea predicaţiei înseamnă 
a rămîne în sfera abstractului, a << vorbirii despre >>; a 
urmări universalul pe calea modalităţii lui existenţiale -
specific filosofiei greceşti - nu înseamnă o cunoaştere ab­
stractă, prin natura ei o cunoaştere << despre >> ceva , ci 
o cunoaştere << în >> ceva. 

Filosofia modernă 7 a ales calea lui dicitur << a vorbi 
despre >>; a vorbi despre lume, despre om, despre astre, 

6 Op. cit . ,  p. 114. 
7 J. Vuillernin, poate singurul dintre contemporani care a sesizat 

cu justeţe semnificaţia diferenţei dintre dicitur şi inesse, crede că dife­
renţa dintre ele încetează pe ultima treaptă ierarhică a Fiinţei, cînd 
inesse se reduce la dicitur. Iată ce scrie el: <�Dar chiar dicitur îşi schimbă 
sensul atunci: predicatul nu mai diferă de subiect, el este subiectul 
insuşi. Aceasta se întîmplă deoarece materia a incetat să mai facă ecran 
actului, iar alteritatea a dispărut concomitent cu accidentul, care avea 
principiul obscur al substanţei şi accidentului. >> (Op. cit . ,  p. 116.) 

116 



despre electroni, despre legile lor etc . Filosofia presocratică 
a cu,noscut calea lui dicitur, dar s-a îndreptat mai cu 
seamă pe calea lui inesse << a fi în >>, care pe scară ierarhică 
ducea direct la Fiinţă, unde existau toate lucrurile şi 
omul însuşi , cunoaşterea pe calea aceasta fiind un act 
real de aşezare în Fiinţă. 

Cele constatate mai sus capătă încă un aspect , care 
nu face decît să confirme analiza noastră. 

Să plecăm tot de la Aristotel. În M etajizica ei afirmă : 
<< De aceea nu fără motiv filosofia se numeşte ştiinţa 
adevărului. Intr-adevăr, scopul ştiinţei theoretice este ade­
vărul, iar al celei practice, aplicarea >>.8 După ce, aşa cum 
am arătat , în altă parte, spunea că << filosofia theoretică 
este ştiinţa Fiinţei ca fiind >>. 9 De aici rezultă că scopul 
filosofiei theoretice este unul, sub două feţe: << Fiinţa sau 
Adevărul >> ('ro ov 'O ov sau it aJ..i)O&ta). 

Concluzia aceasta reiese cu claritate si din alte texte: 
<< Fiinţă şi Nefiinţă se spune mai întîi despre diferite 
forme ale categoriilor; apoi despre putinţa şi actul acestor 
categorii < . . . >; şi, în fine, în sensul de adevărat şi de 
jals, care este sensul lor de căpetenie ».10 

Cu alte cuvinte, Fiinţa este adevărul, şi Neantul este 
falsul. Dar şi aici, Aristotel reţine distincţia dintre dicitur 
şi inesse, fiindcă iată cum continuă (de altfel destul de 
sumar) acest pasaj : << Aceasta depinde, cît priveşte lucru­
rile , de însuşirea lor de a se prezenta ca unite sau despăr­
ţite şi , prin urmare, calea adevărului aparţine aceluia 
care socoate drept despărţit ceea ce este în realitate des­
părţit şi ca unit ceea ce este unit , precum este în eroare 
acela ce gîndeşte contrar de cum sînt lucrurile în reali­
tate >>.11 

Atît adevărul cît şi eroarea implică unire şi separaţie: 
llepi cruveecnv Kai Staip&cnv Scrti to 'I'EUOOt; Kai 
to aÂ.118E�.12 Adevărul corespunde dar realităţii, iar conce­
perea lui reprezintă << adecvarea lucrului şi intelectului >> 
( adaequatio rei et intellectus) . Această expresie este for-

8 II, 1, 993 b. 
9 Ibidem, VI, 1, 1025 b. 
1o, u Ibidem, IX, 10, 1051 b. 
12 De Interpretatione, I, 16 a. 

111 



mulată de Ar1stot�l astfel: <<propoziţiile sînt adevărate, 
după cum sînt şi lucrurile �> (rocr't'bmt oJloi�g oi Â.oyot 
âi.:rt9etc;, {oCJ7tEp ta 7tpayJla'ta) 13 şi ttadusă- de· scolastici 
prin: quare cum similitur orationes verae sint atque res s�u: 
oratio vera est quae rei respondit ( << propoziţia adevă�ată 
este aceea care corespunde lucrului •>) . 

Aceasta este condiţia ontologică a ceea ce implică unire 
şi separ�ţie. Dar ea priveşte nu�ai naturile' compuse, 
pentru că numai despre ele se poate afirma unire� şi 
separaţia . Şi numai despre lucrurile comp\lse se poate 
vorbi, adică numai despre compunerea şi relaţîa lor de 
cbmpunere, despre sinteză şi analiză . În acest caz· sîntem 
pe· calea ·lui .dicitu'r, <<a vorbi despre >>, şi J?.Umai în acest 
caZ. n'e pu.tem înŞela şi comite o eroare._ At.istoteţ ·explică 
pe larg ·posibilitatea' de a _considera adevărul qrept fals 
şi falsul_ drept adevăr� Numai în afir:rrtaţie şi �egaţie se 
poate ivi eroarea1 adică numai p� calea·<< y�rbirii ·despr�. �>14 

. . ti�r, )n af�ră de aceste << IJ.atui-i _compuse. >>, există._ş� 
naturi_ .Si:plpŢ((, d.in . care se, compun- cele dintîi. �istotel 
se întreabă : ·  << Dar Cînd este vorba de 'lucruri necornpuse., 
ce înşeap1n� Fiinţ.ă şi. Nefiinţă , ce1 ÎI)..SeţJ.m#.ă adevăr şi 
n,�a.d�văr? Găci. :ţin_ asţfel _de Iu;c�u ljl� est'ţ ·c�va �omp�s,. 
a�ffe.l __ ca exţstenţa h1i şă; 'depi:qqă de părţile. ce-l alc�­
t\Ii�sc, iar despărţire�. ,aţ�stora să. atragă chipă sine dis­
p�w-iţia lui <····>.· Cihd e vorba· de )ucrurile co:rpp�se, 
prpblema. e�;Q.ev�rului sau a neadevăiul:Qi". p..u, s'e pu'ne la fel 
�?: }ri" donţe�til .luc�ui"ilor neco�plţ�e.; Ş(pr�cum Jn dome: 
rţiul. ceţ.c�stcir.a _aqevă:r.ţlJ nu pQ�}e ii �onsjdeiat '.din acelaşi 
p�n�t de vedere� tot �şa nic,I prob,ţema Flluţei. Atu11,cţ 
ce ··este adevărul şi' neadevărul? . Adevărul înseamnă· .să 
atiJ?-gi ceea ce ��uţi şi �ă expri:n:i ac�st h�_�ru, _şi hepuie 
să :ştim că_ a· afitrţr<i Şj a �nunt?-" nu: este acelaşi 'J'li�fu: < :: . >, 
Citi nU:_ e ·.eli_ p�tinţă ·să te î�ş�1fa:supr�·-n.aţuţiţ'upui lucr� 
decît prih acCident. Toi:' aŞâ'·şi··cu subM:��ţele ne�(?thpu�e�_ 
tti :p��vit·e l_a ... �-I.t:'jr� �ţ� p,oţi î!!Şel�:-. ş_r 'toate :sî�f' �a .�ct; 
nti ca ·potenţa, 'cact altfel ele ar' fi supuse proC'esului de 
nastere si de pieire, iar de fapt Fiinţa în sine nu este supusă . ' '{• ; 

13 Ibidem, IX, 19 a. 
14 Metafizica, IX, 10, 1051 b; De 1-hte'lf.pretati()ne, ·-r. 

11.2 



nici- naşterii nici pieirii, căci altfel ar însemna că Fiinfa 
în . sine provine din altă Fiinţă. Cu privire la tot ceea ce 
există ca esenţă- în act nu este posibil să ne înşelăm ; 
faţă de astfel de lucruri sîntem doar în alternativa de 
a le concepe cu mintea sau de a nu le concepe. )) 15. 

I)in acest pasaj, pe care l-am citat 'in eX;tenso ca «mar­
tor » pentru ceea ce vom spune, rezult� do_u� concluzii: 

� exi�tă adevărul� condiţionat ontolpgic ., care pr�veşte 
unir�a 'şi despărţirea naturilor compuse. El este car.:acte­
rizat ele faptul - că poate fi - în mod eronat - considerat 
ca fals. Fiind numai potenţial, are un caracţer abstract 
şi este o· �unoaştere <<despre )) ( dicitur) . La ace�t .nivel, 
e�oarea este- posibilă� aşa cum spune Aristotel, <<�ind eşte 
vorba de lucruri ele sînt susceptibile de ambele contrarii, 
aceeaş� ,opinie şi aceeaşi judeCată . ajunge ;Să fie �dev�rată 
şi falsă, şi se. poate ca ea să fie cînd adţvărată, cînd'nep.· 
devăra tă )) ; · · 

- există adevărul ca stare ontologică, în act - caJe 
a cunoaŞterii. directe, ontologice, a �ui inesse - curi.qaş­
terea îndivizibilelor, care există în sine ca şi Fiinţ�, pă­
ţr�nderea existenţială a esenţei- a 1,1niversalului. <<feri­
trtr <istH�l de ' lucruri, adevărul constă numai hi 'a le con­
c�p·e. cu mintea; cu pdvire 'la ele nu există 'n�adevăt, 
nici' 'înşelare: ... )), · 

· 
. 

Afirmaţiile· Stagiritului definesc· dar ceie ·dollă aâiwă:­
ruri : a�evărul naturilor compuse, în potenţă' · Şi suscep:.. 
til?il- de ·erori , şi_ adevărul-act; ·realizat�·, existenţială, 
i�posibil de a'fi altfel· 'decît este, Şi �are·:nu e?te ·suscep .. 
tibil 'de eroare. 

. 

A&im poate fi înţeles, în adevărata· lui ·sentnificaţie� 
fr-agmenţul din Parrnenide, despre -cele :două ·eăb;'«'lJ.n'a 
at�tă 't·ă ·[Fiinţa] este şi că ·este impogibil pentd1 ea-· să 
nu:'fie: Aceasta� este calea· -convingerii�··că-ci ea· �este h'Iso­
ţită· de adevăr: Cealaltă cal-e însă afirmă· că '[Fiinţa l nu 
este'·· si că� non-:existenţa trebliie să · .. fie. ' )' 16 Dealtfel, 
Arist0

'
ter · tea.fitmă: a'Gest Jc�J: . doilea :mod de· �(fi. �1 · !idevă ;" 

rului·act; ·riesu,sceptibîl de alterare) şi in- alte. opete ale: lui.� 
Iată .. cum:· il :explică el:� <f Enu·n-ţarea· aplică :deci un :atribut: 

u Ibidem, IX, 10, 1051 b. 
16 Fragmentul 4. 

lf3 



unui subiect, ca şi afirmaţia, şi este în mod necesar ade­
vărată sau falsă; pentru intelect nu este însă totdeauna 
acelaşi lucru: numai cînd sesizează Fiinţa unui lucru ca 
esenţă formală [actul] este adevărat, şi nu cînd aplică 
un atr.ibut unui subiect. >> 17 

Am ajuns astfel să redescoperim cele două căi de 
cunoaştere întîlnite în considerarea universalelor ca atare 
şi care sînt, de data aceasta, recunoscute în raport cu 
adevărul: dicitur şi inesse, adevărul < < despre >> şi adevă­
rul <<este >>, adevărul condiţionat ontologic ( adaequatio) 
şi adevărul stare ontologică ( esse) . _ .  

Rămîne acum să mai regăsim şi ierarhia adevărurilor, 
aşa cum am ·regăsit-o pe cea a universalelor. 

ln M etajizica sa, Aristotel demonstrează că este peste 
putinţă să admitem tezele, luate în parte sau împreună, 
prin care unii susţin că nimic nu este adevărat < ... > 
sau că totul este adevărat. <<Căci ce l care afirmă că totul 
e adevărat dă putere de adevăr şi contrariului afirmaţiei 
sale, de unde reiese că şi afirmaţia sa este neadevăra­
tă. )) 18 

Prin urmare, adevărul ca şi falsul nu poate fi afirmat 
în general, ci numai condiţionat şi limitat. Ceea ce este 
adevărat este o stare determinată, determinare care în­
seamnă de fapt limitarea gîndirii noastre la un domeniu 
bine definit. 

Să ne oprim un moment la concepţia generală a lui 
Aristotel. Realitatea rezultă, după el, din jocul a doi 
factori : <<forma >> şi << materia>> (J.Lop<pft şi i5/..:rt) sau sub 
un alt aspect, « esenţa )) şi << potenţa >> ( &I8oc; şi 86vaJ.Ltc;). 
Materia este posibilitatea pură de a deveni acesta sau 
acela. Forma ( eidos-ul) este ceea ce face ca posibilitatea 
să se realizeze - să se actualizeze, în termeni aristotelici 
- să fie un lucru determinat. Conceptele << formă )) şi 
((materie >>, luate izolat, sînt concepte limită şi nu există 
decît în gîndirea noastră. Să mai amintim că forma (esen­
ţa) nu este ceea ce se înţelege în mod obişnuit prin formă. 
O mînă sculptată este figura unei mîini, dar mîna reală 1 

17 De A nima, III, 6, 430 b. 
18 IV, 8, 1012 b. 

114. 



are incorporată în ea forma - esenţa- care-i dă func­
ţia specifică mîinii. Forma - eidos-ul - este cauza for­
mală a lucrului concret. Din conjugarea formei cu materia 
se dezvoltă întreaga devenire a realităţii. Subliniem că 
opoziţia dintre formă şi materie este relativă 19: <<ceea 
ce este la un anumit nivel materie devine la un alt nivel 
formă)). De exemplu, sufletul este formă în raport cu corpul; 
dar este materie în raport cu inteligenţa. Prin urmare, 
trebuie să deosebim în devenirea realităţii, care este în­
corporarea formei în materie sau realizarea în act a posi­
bilităţii, o serie de trepte. De la potenţa pură sau materia 
ca concept-limită, pînă la materia perfect determinată, 
există o serie de stări multiple ale Fiinţei (în sens relativ). 
Fiecare lucru parvine treptat la realizarea lui, în reali­
tate existînd o serie de trepte intermediare între potenţa 
pură sau materia primă (1tpWtT\ UÂ.T\) şi forma pură. 
Toate aceste stări ontologice intermediare se datoresc toc­
mai încorporării formei în materie.20 

Există aşadar următoarea situaţie: 
-forma (sau eidos-ul) se încorporează în materie, rea­

lizînd astfel diverse niveluri ale realităţii, după funcţia 
pe care o îndeplineşte (de materie determinată pentru 
un nivel ontologic superior sau de formă pentru un ni­
vel ontologic inferior) ; 

- deoarece nu există ştiinţă decît a universalului, adi­
că a esenţelor, adevărul cu care se va ocupa ştiinţa va 
consta din a stabili <<ceea ce este unit si ceea ce este 
separat )) şi va avea un conţinut mai bog�t sau mai să­
rac, după nivelul la care se va găsi esenţa; 

- fie că va urma calea lui dicitur, fie că va urma 
calea lui inesse, adevărul pe care-I atinge cunoaşterea 
este ierarhizat într-o serie de stări multiple ale Fiinţei . 

De aici , pentru Aristotel rezultă: după cum nu este 
inteligibil decît ceea ce există, tot astfel nu este adevărat 
decît ceea ce există cu precizarea că, deoarece există 
o ierarhie de trepte în încorporarea formei în materie 
şi deci o serie indefinită de stări ontologice multiple ale 
realităţii, urmează că ceva este adevărat, în măsura în 

19 Idem, De generatione et corruptione, II, 1, 329 a. 
20 Pentru amănunte, v. Ed. Zeller (op. cit.,}, II, pp. 324 - 327. 

115 



care există. (( Aşa. ·că fiecare lucru participă la a:devă'r 
în măsura' în ·care participă la Fiinţă)>- (QcrB' ro� E'xtt ţo\'Y &{vdi, 
6 outriJ� 1cu.i ifi� aÂ.Tf9E{a�}21, ceea -ce scolastidi au tradus 
exact pr,in formţila: -Unu nit quodque· quantum h'abet de entitate 
tantum habet de veritate. Astfel, ·adevărul este socotit o, star� 
·qe existenţă, o inodali teţ te· a· · Fiiqţei, o treaptă pe una did 
stările ei t)Jultiple. Ca şi cunoaşterea universaltiliii-, 
cunoasterea adevărului se ·face prin doua mdduri: 
a vorbi deSpre el ('dititur) şi a-1 urmări •în existenţa: lui 
(in�sse)' a-l_·cuhoaşt-e în -potenţă (adică în mod ·apstia_ţt' 
şi a.:l realiza în _act. -. 

* 

Înainte de a·· trece mai departe, ne- voni" 6pii ··puţin, 
pentru :a : ară ta că ·aserţiun-e--a� lui . Parmenide şi Aristotel 
despre cele două căi·de·cunoaştere era comună,. în general, 
filosofilor greci . Numărul ·mic al textelor · rămase de:· la 
presocratici nu ne oferă posibilităţi prea mari de explorat 
-î·n acestă direcţie. Totuşi anele dintre·ele ne pot îndrep­
tăţi,. prin filiaţia filosofilor despre eate am vorbit 'la. în­

·ceputul lucrării, ·s-ă conchidem că aceasta era o concepţie 
·generală în filosofia ·greacă. Sistematizarea făcută de Aris­
totel nu este decît organizarea şi adaptarea,· cu. preciz·ări 
-personale, a unor concepţii anterioare, referitoare la cele 
-două moduri de cunoaştere. 

Am fi putut inţerpreta şi unele fragmente din Empe­
docle, de pildă, dar pentru scopul pe eate .. ! urmărim , 
ne vom opri numai· la Heraclit şi ·la Platon. 

Heraclit spune. îrttr�un fragment : « Acest cosmos uni­
tar nu a· fost creat · de vreun zeu,. nici de vreun om, ci 
a fost ,- este şi va fi ·întotdeauna un foc veşnic viu, ·al,lrin­
zîndu-se cu ·măsură şi: stingîndu-se cu măsură . JY2�.Prirt ur­
inare,· cosmosul- lumea drdt)hată de logos� este caracte-­
rizată prin fu·ndamentul ·ei- existenţial: a fost, este·,ş-i 
va fi. Şi mai :departe·:,· (<Nu ·pe mine, ci: -logos.;ul este în;.. 
ţelept să·l asculţi - că toate sînt .unuL » 2-3 Pasajul a�sta, 

1)6 

21 Aristotel, Metafizica, II, 1 ,  993 b. 
22 H. Diels, op._,r;it., .Beraclit, frag. 30. 
23- Ibidem, .frag. 50. 



frecvent şi divers interpretat, arată încă un lucru indis­
cutabil: că, în afară de cel care vorbeşte << despre >>, există 
un logos în el însuşi, care a fost, este şi .va fi, ca şi cosmo­
sul. În sfîrşit, un alt fragment va fi martor pentru con .. 
sta tarea celor două căi de cunoastere : «De aceea trebuie 
să u�maţi logos-ului .  universal, că�i universalul este comuf!.. 
Cu toate că logos-ul este. tuturor comun,. cei mulţi trăiesc 
tot.uşi c� şi cum ar avea o facultate de gî11-dire proprie. >> 24 

Nu. vom insista mai mult asupra �cestei chestiuni, 
fiindcă nu această problemă istorică este obiectiv.ul. pe 
care-I urmărim. Este însă clar c·ă· ş� pentru Heraclit există 
două căi: aceea a logos-ului, care a fost, este şi va fi, 
şi aceea .a celor mulţi ,  care se conduc după o gîndire 
proprie.  

La Platon, de la care ne-au rămas mai multe lucrări 
complete, ideile apar mai clar exprimate. Cele două căi 
de cunoaştere sînt deosebite cu preciziune: << participăm 
la devenire prin corp cu ajutorul senzaţiei; dar prin ra­
ţiune. parvenim la esenţele existenţei, pe care o socotim 
etern identică cu· sine însăşi, pe cind devenirea este tot­
deauna ·diferită >>. 25 Pentru Platon, ţinta filosofiei este 
Fiinţa, ea fiind locul ideilor. Travaliul intelectual pe care 
trebuie să-1 efectueze intelectul este de două feluri: un 
travaliu direct� ' datorit funcţiei -i!ltuitive a .facultăţii ra­
ţionale, << no.ys�s . . »· (v6it�t�),. la de�lanşa;rea căruia Fiinţa 
este sesizată prin pri�cipiile - ideile - al căror loc geo­
m�tric est.e, �i un travaliu dialectic, discursiv, <<dia­
noii! >> '(ou,l,votq), :CU 11n caracter: preparativ, în vederea 
funsţioriăti.ţ h# directe. Această dialectică raţională are 
un qemers · asce.ndei)t şi unul descendent .26 Primul con­
sistă din a d'egaja _ideea generală din lucrurile sensibile 
şi a găsi principiile · şi raţiunile suficiente (iKavovti), 
riditîh9u-he treptat la ceea ce se satisface singur (avun6-
8f:'i'&'v) Şi n'ţr mai presupune nimic. Această idee a ideilor este 
Binele: Dia:lectîca descendentă, care este mai importantă, 
spune P. J anet, consistă în a diviza (btatpEcrt<;J 
ide�a: geheţală în genurile şi speciile ei. Aceste diviziun .. 

24 Ibidem, frag. 2. 
26 Sofistul, 248 a. 
26 Paul J anet, Essai sur la dialectique de Platon, Paris, 1881, p. 172. 

117 



se fac printr-un fel de analiză a priori. Caracterul ames­
tecat. jnterconex al ideilor - numit de Platon J..Lt�t� Ei8rov 
- permite funcţia dianoetică a intelectului şi, deci, 
dialectica 27• 

Cele două facultăţi intelectuale au caractere distincte 
la Platon; prin facultatea dianoetică, facultate specific 
discursivă, intelectul vorbeşte despre raportul dintre idei 
şi modul lor de a se manifesta în lumina fenomenelor, 
în timp ce prin facultatea noetică, intelectul sesizează 
realitatea şi este pus în posesia ei. Cunoaşterea a atins 
Fiinţa şi este însăşi Fiinţa. 

Să revenim la Aristotel pentru a ne explica cele două 
moduri de cunoaştere într-un chip mai detaliat. 

* 

Am văzut că Aristotel stabilise în mod principial că, 
prin natura ei, cunoaşterea demonstrată presupune 
cunoaşterea nedemonstrată (pentru a nu cădea într-un 
regressus in injinitum ) .  Sau, mai precis, cunoaşterea 
mijlocită presupune, prin natura ei, cunoaşterea ne­
mijlocită. 

Să vedem cum sînt explica te aceste două căi de cu­
noaştere, cunoaşterea care <<vorbeşte despre >> ( dicitur) 
şi aceea pe care aceasta o presupune şi fără de care nu este 
posibilă; aceea care << este in >> ( inesse ) .  

Naturile simple, indivizibile, sînt accesibile, după cum 
am văzut, direct, nemijlocit; sînt esenţele inteligibile. Ele 
însă nu se află în cerul lui Platon, ci în lucrurile sensibile. 
<< În formele sensibile există inteligibilele >> (Ev toic; 
ei8ecrt -roi� aicr9TJtoi� ta voT)ta Ecrtt). 28 

Plecînd de la indivizi, care există, dar nu sînt inteli­
gibili decît prin esenţa încorporată în ei - adică prin 
universalul căruia îi aparţin - cunoaşterea are diverse 
funcţii. 

Există un travaliu progresiv prin care intelectul ome­
nesc se ridică treptat de la sensibil la inteligibil. 

118 

27 Parmenide, 129; Sofistul, 231 a, 253 c etc. 
28 De A ni ma, III, 8, 431 a. 



Pentru a putea explica întreg acest proces, ce-l duce 
de la sensibil la inteligibil, de la cunoaşterea << despre » 
la  cunoaşterea << în », Aristotel introduce ideea de T\OD<; 
( nous) , idee proprie filosofiei greceşti29• N ous-ul este 
prezent, în general, în filosofia grecească şi are o specifici­
tate care-I deosebeşte de nivelul logos-ului : nous-ul pur 
este intelectul neafectat de vreo determinare, asemenea 
Fiinţei pure, pe cînd logos-ul (vezi Heraclit) , deşi are un 
caracter ontologic - ordinea intrinsecă şi ascunsă a lumii 
- are o primă determinare : << focul >> . 

În intelect ( vou<;), Aristotel deosebeşte două părţi : 
intelectul superior (vot><; 1tOtTtttK6<;) şi intelectul infe­
rior (voiS<; 7ta9T\tuco<;) 30. 

Să examinăm aceste denumiri: nous poieticos vine 
de ia verbul 7tottiv, « a  face, a crea, a scoate afară, a 
poetiza (a face poezie) >>. Din acestă cauză, terminologia 
scolastică 1-a asimilat sub numele de intellectus agens, 
(( intelectul activ >>. Dar conform celor spuse de Aristotel, 
că (( pentru a fi aproape de cunoaşterea adevărului tre­
buie să se ţină seama de toate sensurile unui cuvînt »,  
noi credem că expresia intellectus agens, deşi corectă, 
nu acoperă în întregime expresia grecească vot><; 1t01T\t­
tK6<;. Intelectul activ este un intelect creator, cum re­
iese chiar din sensul cuvîntului 1tOttlV ( poiein) ; mai 
mult, el trebuie să fie apropiat într-un fel sau în altul 
de ceea ce s-a numit la început <<poezie >> , cu sensul 

29 Am arătat în Istoria logicii (4.9) că, ideea de nous, împreună cu 
Ideile de logos, principii, cosmos, Fiinţă şi devenire aparţin gîndirii pre­
socratice şi se păstrează de-a lungul istoriei filosofiei greceşti. Denumirea 
de nous apare pentru prima dată la Anaxagora. Iată ce scrie Aristotel 
în privinţa acestei denumiri în Metafizica (I ,  3. 984 b) : « Dar cînd s-a 
JVit un om care cel dintii a spus că, şi la vieţuitoare şi în natură, nous--ul 
este cauza bunei întocmiri şi a ordinii, acela a apărut ca singurul om 
treaz faţă de înaintaşi < . . .  > .  Ştim sigur că Anaxagora a susţinut 
această concepţie, pe care se spune totuşi că Hermotimos din Clazomene 
a enunţat-o înaintea lui. » De unde se vede că ideea de nous aparţinea 
gîndirii greceşti încă de la începuturile ei istorice şi că filiaţia filosofică 
de care am vorbit nu a făcut decît să o transmită de la un gîndi tot;: la 
altul, indiferent dacă - din lipsa textelor - nu putem identifica 
variantele de concepţii. 

30 Denumirea de intelect poietic �vou� 1t0ll"\t1KO�) nu apare chi�r 
la Aristotel, ci la succesorii lui. El , utiliza expresia (( intelect nepasiv ., 
(vou� cma911ttKoc; sau vou� axa9i)�) . 

. .  

1 19 



orlginar · de poi,esis (1toi Tlcrtc;), -fără ca . p�i n pmesis să 
înţelegem numai . ·ceea {:e . se sctia - $n metru , ;  deşi p:r.esQ,. 
craticii Xenofan din Colofon, Epichar;mes, Par�enide şi 
Empedocle -şi-au expus concepţiile în limbaj ; metric_. îmr 
potdva- -,unei . asemenea presupuneri �xistă chiar o afirr 
rnaţie a lui Aristotelj transmisă- de Diogene Laerţiu_: .. � Dest 
pre forma scrierilor · lui [Platon] , . Aristotel .observă· :că. i��: 
este) intermediară în fie :  stilul poeziei Şi al prozei . �31.' : PrJt 
urmare, · poiesis < DU- ·este in funcţie de · << metrllt· », • ci .  ,d_o: 
altceva, şi anume' de· ,puterea �t creatoare )> .. F�ră cr:eati.­
vihite nU' · €xistă .poiesis, ' fi;e- c-ă opera este scrisă' i:n metru 
sau- nri; ;  iDar : asup�a 14cestei . probleme vom· :revet\Îr: J • r i 

Intelectul inferior este numit de -Ar�stotel. 'in/ţeje"-tftl 
pasiv -saU::, . :aşa cum J:,.ali· tradus scolasticii, -intt$/lectus; pa­
tens. ,Această denumire este .mai u_şor de :$nţeles, ;da4 
luăn1 .in : :consideraţie· expresia din : limba .greacă;; , ; voU:il 
7tll611tt'K�� Termenbl na8T)tt'K6� vine ,de la cuvîntul n48oij 
(pathos) ,  ·deja. . !discutat - de '<noi, şi· care., îfli : traducere, ;lite,. j 
rală , înseatmiă <( intelectul care spferă }) , _ .cant sqfer:ă. a-c, · 
ţiunea: · aHcuiva32• Iat ă  acum explicaţia .. lui Aristotel :  : - I 

« De .fapt pe de-o parte se află intelectul capabil .d� 
a .deveni toate lucrurile; pe : de altă· parte, intelectul capa'T 
bil de . -a le produce pe toate, asemănător. unei _,,$tăr.i . €;4 
lumina" (oloy 'tO q>ro�) : într�adevăr, într-un anume · modi 
lumina face şi ea să treacă culorile din potenţă în act. <.: . . � :>r 
Acest intelect este separat, fără amestec şi impasibil, fiină 
act prin esenţă >> (Kai oo'to� 6 vou� xroptcr't6� Kai cq.uyi}<; 

31 Diogene Laerţiu, op. cit. ,  III, �7. 
De altfel, Aristotel oscilează în a acorda unei scnen calificativul 

de <c poetică �. În Despr� poetică (IIepi IlollttJctlc;) regretă că « arth 
ţare imită prin limbaj numai, proză sau versuri, versuri diferite ameste-' 
eate sau versuri de toate felurile, a rămas pină acum fără. un "numd 
comun" (Kotv6v OVOJlU) >>, dar tocmai acestei arte îi acordă. numele 
de « artă poetică >) şi, în Dialog asupra poeţilor {Rose, frag. 70), ii atri;. 
buie lui Empedocle un stil de poet (deşi în Poetica, 1445 b, ii contestA 
arta poetică) . 

32 Existenţa, a două intelecte capabile de două cunoaşteri deosebit& 
est� explicată de Aristotel (De A nima, III, 5) astfel : � După cum 'in 
intreaga natură există un principiu care îndeplineşte funcţia de materie 
�entru fiecare gen de lucruri şi reP.rezintă ceea ce potenţial sînt acestea� 
precum şi un principiu' cauzal şi aC\iv care Je prinde pe toate - aşa cum 
arta modelează· materia - aşa şi in suflet este necesar să se găseascti 
aceste diferenţe ».  

120 



Kai· d1CaGit�, t�u oudiQ. ro\r svEpreta). Dar num�i cînd a .fost 
separat [i�telectul] - 'este ceea ce · este 1el propriu,. şi :nu­
m<i_i •aţun�i este nemuritor· şi etern )} "(dea va. 'tov Kai- aUhov) 33• 

; :: D.d_ti�l 'ţ�est1unt5e '!idică acum 'cu privire la ace�t in· 
t,e��ţ_t) �qti:V 34 _: d�că ·. �ptelecfill 3:ctiv esţe · si,ffiplu ş:i irripa,� 
siBi1 . tart'ci1jit�)� dacă , nu . are nimic· connin cu ni:tru·c' -�-

d���: cuhţ'' !spu��'i Art .. �x<l:g .. oŢ� �- care V�: ;f� . ptcidalitaţ'ea_ l�i 
de_ ţ\_ g!hq�, _daca (l g�-ncl� �nseamnâ a sufen ·o oarecare afee· 
Hune )· Căd � ·oo1servă · Aiistoţef - numai fiindcă ·un eHi ... 
m�e4t, j ��te; 'co�un' ''ţa· · doi :tei:Itiţţli e�te pos{bil ca iinul' isă 
���ţ��e, ., _i�r .1 c�1�ţ�ţt ?ă' _stifet;-e' ·ace';lstă lucrare. : � : 

' ·.�;-1:;�nţ·r�;'·�� �ţz_ol va; :  a_ţ��stă :�Po?e . _ca�� •. ·p�ntru g}B�!(�� 
ce�e doi tet:��Pzl; -: ob1ec�pl gip_<;I1t ŞI 9l;>�e�tţil gîp.dlfoF -- . � ­
p��m�� 1 eJf�r�1tip.d �- acţm:r:e as11prC!- celui d_e_ . �1 .. 9o)leâ, 
caţ� � rit · ţ·a.zur acesta sufera o << pasi'qne' �>, :Anstotel d� 
u�ttlăf<>kre� soltiţiţ ·în · a:�·ord: cu inh�aga ·filosofie ·gr�easdi 
�� -:�W:.·����·ag�ţ� (Citat ' chhi._r de ef î�. - �ce�t s�hsJ,, Irţtelecţn� 
activ� Iti' · state de potehtă, este ldenbc, lllt'r-un' an�ltne 
ţţt ; ,tu ):hţ6l�·giţ>ileţe, · dar �� esţ'e în ·en'tdehie· ·_(în ac't) · niCi 
�·ţla q'� · �i� i_nairtte, d� , �·- gîndi. El .e�te' ca· Şi _ o_ 'talJula rasa . 
î� _ 'n1?�����1 . ���d . .  g�n:d.eşte şi, din ·potenţă, 'devine act, 
�1 �s·t�. ' ��seşi ' Intehgibqeie . 

. (; Într-adevăr, în cazul realităt!lor imateriale; există 
i<;le�tlţate între. s�bi��tul gînditor ş{ obiedu1 �indit� jîîndc!t 
ştiinţa, ; t th:eoretic(i şi obiectul ei sînt identice. )) (ft yap 
sm.pf�lln '  ·it 8B:mp_T}'tl1Cll K(lt 'tO o{Stm� E7ttO'tT}tOV �o 
aut6 scrnv). 35 Dar nu numai atît , îns�şi intelectul 
trebuie să , fie inteligibil, ca şi obiecteJe inteligibile. Alt­
fel, aporia· , de care am vorbit şi care nu este rezolvată 
printr-o simplă adaequatio rei et intellectus, ci printr-o 
identitas rei et intellectus, s-ar baza pe ceva ininteligibil, 
ceea ·ce ar reduce-o la un singur punct, cţar soluţia ei 
tot 'nu ai- fi găsită. 

Prln1 urmare, intelectul fiind inteligibil, poate deveni 
el însuşi obiect · al gîndirii, sesizabil printr-un act simplu 

33 De · anima, III, 5, 430 a. 
-�- · Ibidem. III, 4, 429 b. 

36 Ibidem, IH, 4, 430 a. 

l2l 



şi direct. Şi atunci este <<capabil să se gîndească pe sine 1> 

(Kai auto<; OE QU'tOV 'tO 't& ouvatat VO&iv). 36 
Î n legătură cu nous-ul aristotelic vom releva aici o 

problemă, care, în general, nu este pusă în primul plan 
şi uneori face să se atribuie idei mistice Stagiritului. 
Nous-ul este legat de activitatea lui, el nu există decît 
în funcţia lui, altfel nu este decît o posibilitate pură. 
Aceasta este ideea lui Aristotel: << Esenţa lui [a nous-u­
lui] este activitatea gîndirii ; în afară de această activi­
t ate, el nu este decît posibilitatea gîndirii. Aşadar, na­
tura lui este de a fi potenţial. Intelectul nu este o reali­
tate în el însuşi, ci o posibilitate, o simplă tabula rasa ; 
nu este o funcţie, ci posibilitatea unei funcţii. Î nainte 
de a cugeta, el nu este nimic din cele reale. )) 37 

Iată cum explică O. Hamelin această posibilitate pură 
de a gîndi a intelectului : << Primul grad al intelectului 
este dat numai atunci cînd omul există ca atare si nu 
aşteaptă decît o ocazie pentru a sesiza un prim iilteli­
gibil. Ce este intelectul în acest moment ? Deşi are oare­
care realitate pozitivă, el rămîne totuşi o potenţă. Nu 
este nimic determinat în act, înainte de a fi gîndit :  este 
o tabula unde nu s-a scris nimic. Dacă ar poseda., într-a­
devăr, prin el însuşi vreo determinare, nu ar avea acea 
puritate absolută pe care o reclamă Anaxagora ; el ar 
altera formele [esenţiale] pe care este destinat să le pri­
mească. Natura sa de receptacul cere ca el să nu aibă 
prin sine altă natură decît aceasta: a fi în posibilitate 
formele inteligibile [esenţele] .>> 38 

Să vedem cum trece intelectul de la. potenţă la act. 
Actul de cunoastere directă s-a tradus în limbile moder­
ne prin (( intuiţie >>, iar nous poietic prin (<intelect intui­
tiv ». Pentru a evita orice confuzie ce s-ar putea naşte 
din întrebuinţarea termenului << intuiţie >>, vom utiliza, pen­
tru << actul cunoaşterii >> , cuvîntul << intelecţie >> (to vo&iv). 
I ntuiţia presupune obiectul intuit şi subiectul care in­
tuieşte, dar, în actul noetic descris de Aristotel, << în cele 

as Ibidem, III, 4, 429 b. 
37 Ibidem, III, 4, 429 a .  
38 O. Hamelin, La tMorie de l'intellect d'apres Aristote et  ses commen­

tateurs, Paris, ]. Vrin, 1953, p. 15. 

1 22 



i1nateriale este identitate între subiectul ginditor şi obiec­
tul gîndit >> ('E1ti J.lEV yap -rrov ăw:u uÂTtc; -ro auto ecrn -ro 
voouv Kai -ro voOUJ.lEVov)39• 

Actul noetic este un act de << dominare, de stăpînire, 
de posedare >>, după cum se exprimă Aristotel : << El [nous-ul] 
trebuie să fie în mod necesar neamestecat (Anaxagora) 
pentru a domina, adică pentru a cunoaşte >> (iva. Kpa-rij, 
'tOU'tO o'E:crtiv iva yvropi�Tt). 40 Verbul Kpa.tij (aici iden­
tic cu «a cunoaşte >>) tra dus de obicei prin << a domina >> 
(cu infinitivul Kpa.tEiv)) are mai multe sensuri : KpatEiV 
înseamnă, în general << a domni, a stăpîni,  a domina >>.41 
Celelalte sensuri le întregesc pe cele obişnuite şi arată 
pentru ce << cunoaşterea >> , în concepţia filosofiei greceşti ,  
este o stăpînire a ceea ce este cunoscut . Iată aceste sen­
şuri conexe : <<a învinge, a poseda, a sesiza, a deţine >> . 

Intelecţia activă nu este un act de simplă primire 
a unei impresii, ci un act de luptă, de victorie, intelectul 
izbutind prin intelecţie realizarea inteligibilului însuşi. Pen­
tru ca acest lucru să fie posibil, trebuie - după cum am 
mai arătat - ca natura inteligibilului �şi a principiului 
intelecţiei inteligibilului să fie identică. In cazul acesta -
şi Aristotel este aici de acord cu Platon - << sufletul este 
locul esenţelor >> (tftv 'l'uxftv Elvat t6nov Eiorov). 42 Aris­
totel adaugă însă că nu întreg sufletul este << locul esenţe­
lor >> (-r61toc; dorov), ci numai partea intelectuală a lui, 
şi că le posedă numai în potenţă, nu şi în act . Trecerea 
de la ceea ce posedă în potenţă, la posesia în act , este 
o intelecţie, care nu se produce în mod pasiv, ci printr-o 
<< victorie >> şi o << cucerire >>. 

În rezumat , Aristotel demonstrează că este necesară 
o cunoaştere nemijlocită pentru ca să fie posibilă o cu­
noaştere mijlocită. Aceasta este obţinută printr-un act 
indivizibil al sufletului (al intelectului) .43 

39 De Anima, III, 4, 430 a. 
40 Ibidem, III, 4, 429 a, 1 5 - 20. 
41 De unde provin cuvintele « democraţie » ,  « autocraţie », « plu­

tocraţie » etc . 
42 De Anima, III, 4, 429 a. 
43 Ibidem, III, 6, 430 b. (« Pentru ceea ce este indivizibil nu după 

cantitate, ci după esenţă, intelectul gîndeşte intr-un timp indivizibil 
şi printr-un act indivizibil al sufletului. » ) 

123 



În act� intelectul ' sesizează es'enţa - universalul' ...._ şi 
·întrucît aceasta, prin natura· ei, aparţine potenţial · inte­
lectului, realizarea ei în act înseamnă de fapt · actuali­
zarea: unei posibilităţi a intelectului. 

Realizarea universalelor - care sînt , după cum a:m 
văzut, <( ceea ce există întotdeauna şi pretutindeni >> -

este deci trecerea lui de la potenţă la existenţa in act . 
În acest caz, nous-ul devine existenţă, ia contact direct 
cu Fiinţa , devine treptat şi progresiv, după treapta la 
care se realizează, Fiinţă, prin universalul respectiv, însăşi 
una din stările multiple ale Fiinţei. Intelectul a ajuns 
treapta cunoaşterii unde <( a cunoaşte este a fi >>, aşa 
cum spunea Parmenide. El nu vorbeşte <( despre >>, ci este 
ceea ce poate vorbi <( despre >> . 

Ultima fază a acestei realizări efective a Fiintei este 
gîndirea gîndirii. Fiinţa este purtătoare de ese�ţe, iar 
locul lor potenţial este nous-ul. Există astfel o identitate 
potenţială între Fiinţă şi nous ; realizarea în act - în en­
telehie - a gîndirii despre nous înseamnă realizarea în 
act a Fiinţei ca Fiinţă. Intelectul a ajuns treapta ultimă 
din stările multiple ale Fiinţei, pe care o realizează în 
act prin <( gîndirea care gîndeşte gîndirea >> (i} v6T}crtc; 
voficrEroc; v611crtc;). 

Acesta este cel mai înalt act al nous-ului, este act 
pur , şi de aceea Aristotel îi acordă un caracter <( divin >> 

(8Eioc;) : (( Dar Gîndirea în sine are ca obiect cel mai 
mare bine în sine, iar Gîndirea cea mai pură are ca obiect 
Binele cel mai pur . Astfel , gîndirea se gîndeşte pe sine 
însăşi prin participarea la inteligibil, căci ea însăşi de­
vine inteligibilă, intrînd în atingere cu obiectul său şi 
cugetîndu-1, astfel că intelectul şi inteligibilul se confundă 
devenind identice. Căci receptaculul inteligibilului şi al 
substanţei este gîndirea, care, manifestîndu-se în act, pose­
dă inteligibilul . >> 44 

* 

Schema logică a soluţiei filosofice a cunoaşterii dată 
de greci şi explicată de Aristotel este următoarea : cunoaşte-

44 Metafizica, XII, 7, 1072 b. 

124 



rea. : mijloGită presupl1ne cunoaşterea nemij locită. Acest 
lucr_q este demo:o,strat de S.tagirit : prine,ipiul ·demonstra� 
ţiei .\nu este demonstraţia,,· după �um. principiaL ştiin.ţei 
m,1 ·este . ş,tii.qţa. Da�ă nu- se, admitţ o cunoaştere ne�ijlo­
ciţ� .. (neP.e:monstrată) , - atun�i ştiinţa .\:ade ; În cercuri_ vici:­
oase_ şi po�te spune numai că, dacă ceva. .este,_ atunci es.te . . 4,ă 
Prin tnmare, · cunoaşterea. nemijlocită ·e_ste necesară- şi 
impusă; ·de În$ăşi natura �unoaşterii _  mij locite, de und� 
rez1,1ltă pentru Aristotţl că <( principiul cunqaşte.rii , este 
cunoaştereac_ .principiului >> :-- ceea ce scolasticii vor expriJ-
m.a. prin p1'incipium scientiae est cognitio principii 4ş . . 
Care- . este q_cest prindpiu.? Aristotel �e spune în · finalul 
Analiticelor secunde: <( Dacă în afară. de ştiinţă (e7ttcrtftJ.l11) 
nu posedăm nici o altă facultate de cunoaştere a adevă­
rului, intelectul activ trebuie să fie principiul ştiinţei. 
Astfel, intelectul activ este principiul principiului ştiinţei . >> 

s::.ar părea, în felul acesta, că Aristotel, pentru a garanta 
ştiinţa mijlocită, introduc·e ca o necesitate· absolută şi 
intrinsecă 1 -cunoo$terea nemijlocită a · · principiilor, obţi­
nută -printr-o · facultate superioară a intelectului acţiv ;· 
cu alte cuvinte, din punct de vedere al logicităţii soluţiei, 
introduce· ;ipoteza intelectului activ. Soluţia Stagiii'tului 
nu :a.' fă'cht decît să aducă o ipoteză în plus, ipoteză care 
ar 'garanta ·<?unoaşterea în toată amplitudinea- ei. dar· ea 
însăsi :nu ar avea garantie. 

:Re;venind ' la citatele anterioare, · se observă lesne că :nu 
este aşa şi- că soluţia grecească a identităţii gîndirii în -act 
cu Fiinţa · este , din punct de, vedere· logic , remarcabilă.  
Prin intelecţie, intelectul activ se confundă cu ceea ce 
este ştiut , el fiind însuşi principiul ştiinţei . Cînd nu este 
în" act,· ·  el ·este esenţele ,· principiile ,' dar numai 'în · posibili� 
tate ; ·  trecînd · în act, el este efectiv aceste principîi . şi 
nimic mai mult . Prin actul creator, act poietic , în veritabila 
lui'. accepţie, intelectul însuşi îşi _dă fiinţă, devine· Fiinţă, 
devine ptindpiu . Intelectul nu este :un organ _ sepa.rat, 
inventat de Aristotel, destinat , ca un ·deus ex 'macltina;, 
să: ' expliţe totut el însuşi rămînînd 'neexplicat, ci ' esţe 
o 'posibilitate· ·  care devine, prin funcţia ei activă, îriseşi 

45 A naliticele secunde, I, 2, 71 b. 
46 Op. cit., II, 19,  100 a.  

12.5. 



principiile - Aristotel o afirmă explicit - şi n1m1c mai 
mult. Fiinţa ('to ov {t ov) - nous-ul poietic (Nouc; 
1tOtT}nK6c;) în funcţia lui intelectivă - şi principiile 
C Apxai) sînt unul şi acelaşi lucru. Intelectul uman este 
articulat cu Fiinţa prin principii (eide, universale, 
forme) , în starea lui de act pur fiind însăşi Fiinţa purtă­
toare de principii şi numai atît . Principiul cunoaşterii 
constă intr-adevăr din cunoaşterea principiului, cum spune 
Aristotel, dar cunoaşterea principiului nu este altceva 
decît realizarea in act a principiului . Nous-ul poietic nu 
este altceva decît o denumire a acestei facultăţi pe care 
sufletul o are in mod potenţial, aceea de a fi , prin trecerea 
în act,  principiile înseşi. 

* 

Să ne referim în cîteva cuvinte şi la intelectul pasiv, 
pentru a lămuri mai bine funcţia intelectului activ. 

Funcţia nous-ului pasiv (vouc; 7ta01l'tlK6c;) este de 
a (( abstractiza >>, este aceea de << intelect discursiv >>, care 
vorbeşte despre. 

«În urma senzaţiilor se formează memoria, şi din amin­
tirile reînnoite ale aceluiaşi obiect se naşte experienţa, 
căci, un mare număr de amintiri constituie o experienţă 
unică.»  47 În felul acesta se formează ideile abstracte, 
care se fixează în intelectul pasiv. Ele se bazează pe ex­
tragerea din experienţa concretă printr-un travaliu induc­
tiv şi vor deveni elementele demonstraţiei şi ale ştiinţei 
(entcn1�TI)· Întreg domeniul acesta , bazat pe experienţă, 
care începe de la datele sensibile şi sfîrşeşte la raţiona­
ment , este opera nous-ului pasiv. Dar, aşa cum am arătat ,  
ştiinţa presupune - prin însăşi natura e i  - principii, 
eidos-uri universale sau forme etc . Aceste forme-esenţe 
sînt procurate intelectului pasiv de către intelectul activ 
şi numai prin intermediul lor activitatea primului capătă 
inteligibilitate . Din reprezentările sensibile funcţia inte­
lectului pasiv formează noţiunile abstracte ; esenţa, care 
dă inteligibilitate acelor noţiuni, este însă sesizată direct 
de intelectul poietic, creator. 

" Op. cit. , II, 19.  

1 26 



• În acesată privinţă, Aristotel dă suficiente explicaţii, 
pentru a vedea că funcţia intelectului pasiv este o funcţie 
dianoetică - de natură discursivă, adică a vorbirii << des­
pre >>. << Cît despre gîndirea discursivă a sufletului, imaginile 
îi ţin loc de senzaţii )) ('ru of: OtQVOTtttKti \jiUXti tU <pavtUO"J.lata 
otov aicr8'flJ.lata \mupxEt). Şi cînd obiectul este bun sau 
rău, el [sufletul] afirmă sau neagă, îl refuză sau îl urmă­
reşte. De aceea sufletul nu gîndeşte [discursiv] niciodată 
fără imagini < . . .  >. Astfel formele ( ELOTt) sînt gîndite 
de facultatea intelectuală, în imagini ; după cum sensi­
bilele (ataeflcrEro�) îi determină ceea ce trebuie să caute 
sau să evite, tot astfel, în afară de însăşi senzaţia , cînd 
se aplică imaginilor, facultatea se mişcă < . . .  > Chiar 
şi cele ce se numesc abstracţiuni se gîndesc în acelaşi 
fel. >> 48 

Pe scurt , intelectul pasiv nu poate gîndi decît realită­
ţile materiale, pe cînd intelectul activ gîndeşte realităţile 
şi separate de materie. 

Iată dar diferenţele de gîndire pe care le-a făcut 
filosofia grecească : gîndirea care vorbeşte despre tot ce 
există cu un caracter abstract şi discursiv, şi gîndirea care, 
printr-un act creator, poate deveni tot ce există şi, la 
limită, realizează însăşi Fiinţa . 

48 Idem, De A nima, III, 7, 431 a. 



1-0 
Kath ars i s - Pu rifi carea 

Cunoaster�a dobîndită prin intelectul · pasiv est'ef "P'd­
mit� � d�pă cum' o arată' şi ' .  numele � de · subietti.Il 
cunoscător în mod pasiv, făra a face vreun efort. Sirtiţb.­
rile funcţionează spontan , fără a fi provocate ;  formarea 
ideilor generale şi exprimarea lor raţională în limbaj se 
face de la sine. Nu este nevoie de nici o acţiune premedi­
tată pentru a determina apariţia senzaţiilor sau formarea 
ideilor generale, a vorbirii şi a gîndirii discursive (diana­
etice) ,  şi de aceea încep să se formeze odată cu naşterea 
şi apar la vîrsta primei copilării . 

Nu acelaşi lucru se poate spune în ceea ce priveşte 
funcţia nous-ului activ ; intelect creator, el poate funcţiona 
uneori în mod spontan dar, pentru a-l determina să intre 
în Fiinţă şi să devină însăşi Fiinţa - fie în ea însăşi, 
fie într-una din stările ei multiple (una din universale) -
intelectul trebuie pregătit . Ideea de pregătire metodică 
în vederea realizării Fiinţei - ţinta filosofiei theoretice -
este prezentă în toate şcolile antice greceşti. 

Evident, o pregătire metodică există paralel şi în 
ceea ce priveşte filosofia epi�temi,că, � cu�oaşterii . . �t#nţi-

128 



fice, bazată pe principii adevărate ; dar, după cum am 
arătat, în şcolile greceşti de filosofie, comunitatea alcătu� 
ită din membrii ei constituia mai mult decît o simplă 
<< şcoală >> de predare şi de asimilare a învăţăturilor. 

Această idee de preparare in vederea obţinerii unei 
declanşări a actului noetic-poietic, care ridică efectiv 
fiinţa umană pe una din stările Fiinţei - porneşte de la 
concepţia că << adevărul nu este un lucru care zace 
abandonat >> 1 ,  deci el  nu trebuie căutat ci  este dat 
intelectului şi există pentru intelect numai în momen­
tul realizării lui . Descrierea unor pregătiri, prin 
care intelectul ajunge să realizeze adevărul sau Fiinţa, 
ceea ce este acelaşi lucru, în diversele ei stări, o găsim 
în multe şcoli, mai amănunţit însă în şcoala pitagoreică. 
Chiar şi Platon ne vorbeşte despre << prepararea >> nece­
sară intelectului pentru a săvîrşi actul noetic care îl ajută 
să depăşească lumea aparenţelor şi să intre în lumea 
ideilor, a Fiinţei . 

Mitul peşterii din Republica are drept scop să justifice 
tocmai această preparaţie . << Imaginaţi nişte prizonieri 
care sînt înlănţuiţi într-o peşteră şi obişnuiţi să privească 
cum trec umbrele pe peretele luminat din faţa lor. Dacă 
ei vor fi aduşi afară, la lumina zilei , ei vor fi orbiţi de 
puterea luminii . Va fi necesară o lungă educaţie pentru ca 
să poată discerne obiectele reale şi să poată înfrunta 
strălucirea splendidă a soarelu i. >> 2 In felul acesta, sufle­
tul, preparat prin studiul a ceea ce în lucrurile sensibile 
este analog cu ideile, simte cum se deşteaptă amintirea 
ideilor veritabile. Acest act direct nu are loc fără eforturi 
şi nu se declanşează de la sine . Există o serie de trepte 
preparatorii, în concepţia lui Platon, descrise în Repu­
blica, care conduc la acest act ultim de cunoaştere directă. 

Şi Aristotel vorbeşte de ultimul act al realizării Fiinţei, 
care se petrece atunci cînd gîndirea se gîndeşte pe sine 
şi devine în act însăşi Fiinţa ca Fiinţă ; el spune că acest 
act se întîmplă în viaţa omului << din cînd în cînd >> 3• 

1 Synesius, Dion, 52 c, în Patrologia Graecae, t. 66,  p. 1 14. 
2 Platon, Republica, VII.  
3 Metafizica, XII, 7 ,  1072 b.  

129 



Stagiritul nu ne-a dat amănunte despre preparaţia 
pe care trebuie să o facă cel care voieşte în mod deliberat 
să ajungă la acest stadiu de realizare. Dar această prepa­
raţie - melete - (ti J.1EÂE'tll) este evidentă în textele 
rămase de la primii filosofi greci, chiar dacă uneori 
o c onţin numai implicit . 

Cuvîntul melete are mai multe sensuri, ce nu pot fi 
ignorate pentru înţelegerea felului în care filosoful se 
pregăteşte pentru a realiza Fiinţa . 

Melete înseamnă : << grijă, exercitare însufleţită, zel, 
pregătire, studiu )} . Toate aceste sensuri se completează 
reciproc, dar nu se reduc numai la << studiu )} , singura 
obligaţie pe care o are cineva care se ocupă de filosofie , în 
sensul cunoaşterii despre Fiinţă. 

Aşa cum am mai spus, Platon a vorbit despre ac.eastă 
<< pregătire )) , ce constă în cultivarea ştiinţelor, a aritme­
ticii, geometriei, muzicii, astronomiei, dar aceasta este 
numai un prim pas pentru a deştepta << reminiscenţa )) 
(ă.vUJ.lVEO"t�) ,  luarea de contact cu ideile şi realizarea 
Fiinţei. Că filosofia nu este numai un act al gîndirii spe­
cula ti ve şi că cere un efort special, ne-o spune Tucidide, 
care pune în gura lui Pericle următoarele cuvinte devenite 
cele bre : << Iubim cu măsură si filosofăm fără slăbiciune )) 
( <j)tÂOKQAOUJ.lEV J.lE't'EU'tEÂ&ia� �ai cptÂocrocpOUJ.l&V iivEU J.1aÂa­
Kia;) 4• Filosofia nu se face cu slăbiciune, cu << efeminitate )) 
(J.laÂaKia�), ci cu puterea dobîndită printr-un efort sus­
ţinut (J.lEÂE'tT}). 

Plutarh arată că atît Platon cît şi Aristotel au vorbit 
de această preparaţie, care are drept scop să ajungă la 
epoptie, starea aceluia care vede, care contemplă - în 
sensul theoretic al cuvîntului E7t07t'tT}� ( epoptis) ,  similar 
ca sens cu 0&rop6� (theoros) << acela care contemplă )) . 
Iată ce scrie el : << De aceea Platon şi Aristotel numesc 
epoptis acea parte a filosofiei prin care cei ce - graţie 
raţionamentului - au depăşit tot ce este opinie, tot ce 
este amestecat , diversificat ; cei ce ajung dintr-un salt 
la acest element prim, simplu şi în contact direct cu ade­
vărul pur < . . .  >, se zice că au atins ţelul final. )) 5 

130 

4 Războiul peloponeziac, II ,  40. 
5 Plutarh, Moral ia, 382 c- d. 



Istoricii filosofiei sînt de acord - în general - în a 
recunoaşte că sursele filosofiei greceşti se găsesc în orfism 
şi în doctrinele iniţiatice ale vechilor greci, ajunse într-o 
formă sau alta pînă la Platon şi Aristotel. Filiaţia aceasta 
este expres recunoscută chiar de grecii antici. Şi în 
doctrinele iniţiatice exista o adevărată preparaţie (J.LEÂEtll) 
pentru atingerea scopului final, care era de a ajunge la 
treapta de fericire supremă exprimată prin starea de <<zeu » 6• 

Pentru a dovedi că această filiaţie este reală, există 
multiple mărturii vechi. 

Chiar Thales ar fi cunoscut unele iniţieri, fiindcă el le 
<< recomandă >> lui Pitagora. Cum filiaţia << şcolilor » 
greceşti este continuă, deducem că doctrinele iniţiatice 
şi preparaţia pe care o presupun ele au ajuns la filosofii 
greci dintr-o formă tradiţională într-o formă raţională. 7 

Comparînd concepţiile filosofice cu cele iniţiatice, 
Victor Magnien conchide : << Doctrinele filosofilor - cu 
excepţia celor ale epicurienilor, fără îndoială - rămîn de 
acord cu misterele ; filosofia vrea să asimileze omul cu 
divinitatea, ca şi misterele <iniţiatice> . >> 8 Pentru a 
ilustra această afirmaţie autorul îi citează pe Olympiodor 
(Comentariul asupra lui Phedon) : << Filosofia este o 
asimilare cu Zeul >> şi pe Hierocles ( Versurile de aur, pre-

6 Proclus, în Comentariul despre Timeu (291) scrie : « Trebuie să 
spunem că Timeu, fiind pitagorician, urma principiile pitagoriciene şi 
acestea sînt tradiţiile orfice >>. De asemenea Jamblicus, în Viaţa lui 
Pitagora (14) ,  notează că << Pitagora a fost iniţiat în toate misterele 
din Byblos şi din Tyr şi din multe părţi ale Siriei < . . . > şi , sperînd să. 
obţină iniţieri şi mai frumoase şi mai divine, şi fără amestec, el a plecat .. 
după prescripţiile magistrului său Thales, şi a fost transportat de navi­
gatori egipteni [spre Egipt] >> . Ed. Zeller (op. cit . ,  I, 1, p. 83) confirmă 
această filiaţie : <<Că filosofii cei mai vechi nu au rămas neinfluenţaţi 
de aceste cercuri largi ale mişcării orfico-dionisiace pare evident. • 

7 În privinţa acestei filiaţii iniţiatice, un număr mare de texte 
ne îndreptăţesc afirmaţia ; Plutarh în De 1 side et Osiride (25) ne spune 
că << Platon, Pitagora, Xenocrate, Chrysippos îi urmează pe metafizi­
cienii vechi >). Olympiodor scrie în Comentariul asup!a lui Pkedon că 
<<Platon imita pretutindeni cuvintele lui Orfeu >>. In diverse pasaje 
din operele lui, Platon este de acord cu ţelurile iniţierilor. Socrate 
notează în Phedon (69 c) : � Cei care au instituit pentru noi misterele 
au multe scuze de a nu fi oameni fără merit, dar ei ne spun sub formă 
de enigme ceea ce este conform cu realitatea. >> 

s V. Magnien, op. cit., p. 63. 

131  



faţa) : << Ştiinţele îl fac pe om divin >>, dar s-ar putea cita 
şi alţi autori vechi şi nenumărate alte texte. Această 
ţintă finală a filosofiei greceşti, de a realiza perfecţiunea 
concentrată în ideea de << zeu >> , este justificată prin con­
cepţia identităţii dintre nous-ul în plin act şi Fiinţa (din 
punct de vedere filosofic) , exprimată în limbajul tradi­
ţional << iniţiatic >>, prin înrudirea pînă la identitate a 
omului cu zeul .  

În acest sens, Epictet scrie : << Dacă este adevărat ceea 
ce spun filosofii despre înrudirea zeului cu omul, atunci 
omului nu-i mai rămîne nimic altceva, decît să procedeze 
ca Socrate . .  < . . .  > După raţiunea ta nu eşti nici mai slab 
şi nici mai mic decît zeii >> (Kan! 'tOV /..6yov ouM:v 
XEiprov 'tffiV 8EO>v ouof: J.l1Kp6'tEpo�) < . . .  > ,  << căci 
mărimea raţiunii <logos-ului > nu se măsoară 
după lungime şi înălţime, ci după fundamentele ei. >> 9 
Prin urmare, idealul realizării Fiinţei este preluat şi 
transpus din gîndirea tradiţională în filosofia grecească 
istorică şi realizarea lui este posibilă datorită identităţii 
funciare dintre zeu şi cm,  exprimată prin intermediul 
logos-ului sau , în termeni pur filosofiei, prin identitatea 
de natură a nous-ului cu Fiinţa ca Fiinţă . Treptele acestei 
realizări, despre care vorbesc şi tradiţia iniţiatică, şi isto­
ria filosofiei, sînt mai multe. Preparaţia {J.lEAE'tll) este 
graduală şi, desigur, transpusă în limbajul filosofic din 
limbajul prefilosofic. În acest sens, Magnien spune că 
<< filosofia comportă o ierarhie, ca şi misterele, şi filosoful 
urmează aceeaşi cale ca şi iniţiatul >> 10. El crede că poate 
deosebi în fond, conciliind toate datele oferite de acea�tă 
literatură, trei tipuri de << iniţieri >> : iniţierea în micile 
mistere sau purificarea ; iniţierea în marile mistere sau 
atingerea stării de om perfect ; epoptia sau identificarea 
cu Unul . 11 Fiecare din aceste iniţieri comportă anumite 
trepte, dar nu ne oprim asupra lor 1 2• 

9 Epictet, Convorbiri, 1, 9 ;  I, 12. 
1o Op. cit., p. 64. 
u Op. cit . ,  pp. 153- 1 54. 
12 Acestea sînt denumite şi descrise pe larg de V. Magnien în lu­

crarea citată. 

1 32 



Am făcut această paralelă numai pentru a se vedea 
că ideea de preparaţie aparţine lumii filosofice greceşti, 
că este o transpunere în termeni filosofiei a concepţiei 
iniţiatice şi că, fără preparaţie specială, nu este posibilă 
atingerea scopului final, realizarea Fiinţei. 

* 

Să urmărim mai îndeaproape pregătirea de care are 
nevoie filosoful în urmărirea Fiinţei, cum îşi imaginau 
vechii greci această melite. După cum am văzut, prima 
treaptă era << purificarea >> , în limba elină JCa8apcrt�. 
Noţiunea de katharsis se găseşte chiar în timpurile orfice, 
şi scopul orfismului ca şi al altor orgia (servicii divine) 
era de a elibera omul de << roata naşterilor cu ajutorul 
purificărilor >> . 1 3  << Ceea ce era nou în asociaţia fondată 
de Pitagora, spune Burnet, pare să fi fost faptul că, 
aceste obiceiuri pe jumătate primitive, sugerau în acelaşi 
timp o idee mai înaltă, despre ceea ce era in realitate o 
"purificare" Aristoxene ne povesteşte că pitagori­
cienii se serveau de muzică pentru a-şi curăţi sufletul, 
după cum pentru a-şi curăţi corpul recurgeau la medica­
mente si este clar ca lumina zilei că faimoasa teorie aristo­
telică Jespre JCa8apc:n� are surse pitagoriciene. >> 14 

Diogene Laerţiu transmite că << Pitagora ar fi luat cea 
mai mare parte din doctrinele sale morale de la preoteasa 
delfică ThEmistocleia >> , şi că << Sosicrates, în cartea sa 
Succesiunile filosofilor, spune că fiind întrebat de Leon, 
tiranul lui Phlius, cine era, i-a răspuns : "Un prieten al 
înţelepciunii(( şi că asemuia viaţa cu o adunare sărbăto­
rească. Aici unii vin să ia parte la concurs, alţii să vîndă 
mărfuri , dar cei mai de seamă bărbaţi sînt spectatori ; 
tot aşa şi-n viaţă, unii apar cu o natură slugarnică, vînă­
tori de glorie şi cîştig, pe cînd filosofii caută numai ade­
vărul. >> 15 Aceştia vin în lume să << contemple >> adevărul 

13 John Burnet, op. cit., p. 109. 
14 Concepţia purificării - Kli9apcn� - se găseşte încă la Platon 

în Legi (790 d) , unde riturile coribanţilor sînt date ca exemplu. Chestiunea 
este dezvoltată de Rhode, în lucrarea sa Psyche. 

15 Op. cit., VIII, 8. 

133 



(9eopeiv), ceea ce, spune Burnet << este cea mai mare 
dintre purificări. >> 16 

În termeni analogi această relatare apare şi la Cicero, 
care conchide : << contemplaţia şi cunoaşterea lucrurilor 
intrec cu mult toate ambiţiile ce le poate avea cineva 
in viaţă >> (in vita longe omnibus studiis contemplationem 
rerum cognitionem praestare ) 17• 

Versurile de aur - mic catehism al doctrinei lui 
Pitagora - atribuite de unii lui Lysias, unul din discipolii 
acestuia, au un comentariu celebru, datorat lui Hierocles, 
filosof din Alexandria (secolul al V-lea, e .n. ) .  Cele 71 
versuri hexametrice, constituind un fel de << breviar 
pitagorician >>, sînt împărţite în trei părţi : prima are ca 
obiect virtutea practică sau umană, care-I pune pe om 
in starea de a contempla adevărul ; a doua îi permite 
contemplarea adevărului şi apropierea de zeu ; a treia îl 
învaţă << virtutea iniţiatică >>, prin care se poate men­
ţine alături de zeu. 

E. Bergougnan, în introducerea la traducerea în limba 
franceză a Versurilor de aur, scrie : << A purifica inteli­
genţa prin stăpînire de sine şi moderaţie, a lumina prin 
studiu şi cercetare adevărul pentru a ajunge la virtute 
şi la ştiinţă şi a deveni, prin aceasta chiar, asemenea 
zeului era, după Hierocles, nobila ambiţie a lui Pitagora 
şi a discipolilor lui . Acest efort către înţelepciune, ce se 
confundă cu dragostea de adevăr, a fost ceea ce Pitagora 
a numit, după Jamblichus, cu un cuvînt care trebuia să 
străbată veacurile : filosofia. >> 18 

Catehismul Versurilor de aur este compus, de fapt, 
dintr-o serie de << reguli >> , cum o spune însuşi Hierocles 
in comentariul său : << Printre toate regulile care tind să 
ne conducă către o filosofie integrală, punem în primul 
rînd, şi pe drept, versurile pitagoriciene numite Versurile 
de aur >> 19• Alcătuite în vederea unei desăvîrşiri treptate 
a omului, care nu se mărginea la asimilarea unui capital 

16 Op. cit . ,  p. 1 10. 
17 Tusculanarum Disputationum !ibri quinque, V, 3. 
li Hesiotk et les poetes eUgiaques et moralistes de la Grece, Paris, 

Paul Garnier, p. 220. 
19 op. cit., Hierocles, Comentarii la Versurile de aur, p. 39. 

1 34 



de cunoştinţe, aceste reguli, cu o valoare numai metodo­
logică, aveau ca scop reformarea fiinţei umane, p entru 
a o duce la starea ultimă, de zeu. Căci , după o viaţă 
realizată conform acestei tehnici de desăvîrsire - din­
tre care numai un aspect era cel moral - << omui va fi un 
zeu eliberat de moarte, nemuritor pentru totdeauna, pen­
tru că oamenii sînt de rasă divină >> , zic Versurile de aur. 

* 

Aristotel indică << purificarea >> ca fiind condiţie ex­
presă a dezvoltării spirituale a omului, deşi face numai o 
referire succintă la ea, atît în Politica, cît şi în Poetica. 
Iată fragmentele : << Tragedia < . . . > suscitînd milă şi 
teamjl operează o purificare proprie unor astfel de emoţii • 
('tpaycpoia ( . . .  ) ot'tl..toD Kai <p6�oD 7tEpaivoDcra ti)v trov 
tOtoutov 7ta9T}J.Hitrov Ka9apc:nv) . 20 << Trebuie să întrebuinţăm 
muzica nu pentru o singură utilitate, ci pentru mai 
multe : pentru educaţie, purificare < . . . > şi în al treilea 
rînd pentru amuzament, distracţie şi relaxarea tensiunii 
sufletului .  >> 21 

Inainte de a explica ce înseamnă şi de ce e necesară 
efectiv această << purificare >> în realizarea filosofului, să 
vedem ce reprezintă kcitharsis. 

Termenul K<i9apc:ru; apare destul de frecvent în opera 
lui Aristotel în relaţie cu fiziologia corpului fizic, avînd 
sensul de << purgare , eliminare >> 22.  Cum se justifică însă 
alăturarea lui de << emoţiile >> şi << tensiunea sufletului & ? 

Explicaţia ne-o oferă tot Aristotel : << Întristarea". 
bucuria sau discernămîntul se prezintă într-adevăr ca 
mişcări ; fiecare din aceste acte este o mişcare şi cauza 
mişcării este generată de suflet. De exemplu, indignarea� 
temerea se vor produce pentru că inima este pusă în miş­
care în acest fel < . . . > .  Aceste fenomene se produc însă 
prin deplasarea unor elemente puse în mişcare sau prin 
alterarea altora. >> 23 Convingerea anticilor era că muzica 

2o Poetica, 1449 b, 21 - 28.  
21 Politica, VIII, 7 .  

• 

22 Vezi Index-ul lui Bonitz, la termenul Ka9ap<nc;;. 
23 De A nima, I, 4, 408 b. 

13� 



exercită o anumită acţiune asupra sufletului, că sufletul 
stimulează sistemul nervos, iar acesta, la rîndul lui , in­
fluenţează şi normalizează pulsaţiile inimii şi, prin ele, 
între�ga stare fiziologică a corpului ; corpul fiind astfel 
purificat face sufletul apt pentru activitatea intelec­
tuală. 

Platon merge mai departe şi afirmă că << armonia 
constă în miscări de aceeasi natură cu miscările sufletu­
lui nostru >> 2'4• Ideea este �eluată de Arisdde Quintilian, 
autor grec din secolul al II-lea e.n. , în tratatul Despre 
muzică, detailînd acţiunea muzicii asupra sufletului : 
<< De ce ne-am mira că sufletul a primit de la natură un 
corp asemănător nervilor şi sujlurilor care mişcă instru­
mentele de muzică, că el este emoţionat cînd aceşti nervi 
şi aceste sufluri sînt emoţiona te ? Cînd suflul pruduce 
sunete melodice şi ritmate, ce este de mirare că şi sufle­
tul are impresii similare cu ale suflului din el ? Şi , dacă 
nervul este lovit armonios, cum să nu aibă sufletul rezo­
nanţe şi tensiuni asemănătoare ? 25 < . . .  > Sufletul este 
o armonie care se exprimă în ritmuri : armonia muzicii 
cuprinde aceleaşi analogii [ritmuri armonice] )). 26 

J amblichus ne spune că Pitagora practica muzica cu 
discipolii săi pentru a-şi încînta şi excita sufletul, căci 
credea în purificarea moravurilor şi a pasiunilor, în întoar­
cerea Ia sănătatea sufletului (sophrosyne)  prin muzică 27• 
Tot el ne spune că pitagoreicii aveau melodii anume 
compuse pentru pasiuni ; mai întîi pentru melancolie şi 
durere - acestea erau cele mai pătimaşe - apoi urmau 
melodiile pentru ardoare şi entuziasm - graţie lor îşi 
stimulau sau îşi temperau pasiunile, pînă cînd le aduceau 
la măsura lor firească. 2s 

Vom încheia această enumerare, tot cu un pasaj din 
Aristotel : << Unii oameni, aflaţi sub imperiul unei furii 
divine, cînd ascultă muzica sacră, cu arii ce alungă delirul 

24 Timeu, 47 d. 
25 Aristide Q,pintilian, tratatul Despre muzică (De musica) ,  inse­

rat de Meibomius în colecţia sa A uctores septem antiquae musicae, Amster­
dam, 1652. 

136 

2 6  Loc. cit. 
27 Jamblichus, Viaţa lui Pitagora, 64. 
28 Ibidem, 224. 



din suflet, sînt pătrunşi de un calm asemănător unei vin­
decări şi purificări pentru suflet . >> 29 

Prin urmare, Aristotel găseşte că tragedia şi muzica 
au amîndouă o acţiune purificatoare, deşi pot avea şi 
alte acţiuni. Intre cîntecele cu efect kathartic , introduce 
(( melodiile de acţiune >> (7tpUKnKa J.UUll) şi <( melodiile 
de entuziasm >> (ev8ouc:nacnuca J.lBAll) 30• 

Aristotel, spune J. Hardy, trimite pentru explicaţia 
termenului katharsis la Poetica, dar sensul cuvîntului îl 
descoperim parcurgînd toată analiza sa. Cîntecele de 
entuziasm produc un efect asemănător cu cel al cîntecelor 
sacre ; sufletul este tulburat şi se linişteşte treptat, pînă 
la sfîrşit, ca şi cum s-ar afla sub influenţa unei medicaţii 
si a unui <( katharsis >> . 

' Concepţia despre katharsis derivă dintr-o concepţie 
mai generală şi care urcă prin Platon pînă la Democrit, 
a unui tratament homeopatic (oJlOtOV 1tpo� OJ.lOtOV). 
Pentru tragedie acesta constă în tratarea temperamen­
tului mai mult sau mai puţin emotiv al spectatorului, 
prin emoţii provocate. 

În ceremoniile orgiace, entuziasmul provocat de dan­
surile rituale vindeca în acelaşi mod delirul religios inspi­
rat de zeu. 31 

Am văzut că prima treaptă a (( realizării >> filosofice 
este <( purificarea >> (kdtharsis ) care se poate realiza, aşa 
cum ne spune Aristotel, prin tragedie sau prin muzică. 
Trebuie însă să precizăm că termenul grecesc J.lOU<:rtKTJ, 
(( muzică >> avea un conţinut mult mai larg comparativ 
cu cel modern. Platon spune că un muzician (J.lOU<:rtK6�) 
este un om care trăieşte în tovărăşia muzelor 32 şi cultivă 
una din artele puse sub patronajul muzelor, sau pe toate. 
Din această perspectivă, Platon imparte educaţia în 
două părţi : una este educaţia fizică, care priveşte corpul 
şi pe care o numeşte (( gimnastică >> (yuJ.!vacria), (( exer­
ciţii >> ; a doua este educaţia sufletului, pe care o numeşte 

29 Politica, VII, 7. 
30 J .  Hardy, I ntroduction la versiunea franceză a Poeticii lui 

Aristotel, Paris, 1932, col. (< Les belles Lettres », p. 27. 
31 Op. cit., p.  22. 
32 Fedru, 248 D. 

1 3 7  



<< muzica >> (J..LODO'tKTJ) cu sensul general de << cultivare a 
artelor reprezentate de muze. >> 33 

Se poate observa că în poemele homerice, ca şi 
la Hesiod, muza este cînd singulară, unică, cînd multiplă, 
şi participă la omniştiinţa lui Zeus 34, cîntînd ceea ce este, 
ceea ce va fi şi ceea ce a fost. Hesiod enumeră nouă muze 
născute din Zeus, cărora li s-a atribuit protecţia cîte unei 
arte : Clio (Istoria) , Euterpe (Muzica) , Thalia (Comedia) , 
Melpomene (Tragedia) , Terpsihora (Dansul) , Erato (Ele­
gia) , Polymnia (Tragedia lirică) , Urania (Astronomia) 
şi Caliope (Elocinţa) , << aceasta din urmă trecînd înaintea 
tuturor >> . Totuşi se pare că muzele au fost concepute 
într-o unitate, dealtfel indicată şi de întîietatea acordată 
muzei Caliope faţă de surorile ei. 35 

Tradiţiile care vorbesc despre muze le aşază pe muntele 
Helicon, în Beoţia, dar pomenesc numai de trei dintre ele 
denumite după funcţiile lor : Melete (Meditaţia) , Mneme 
(Memoria) şi Aoide (Cintul) . Şi la Delphi le găsim tot în 
număr de trei , botezate după tonurile joase sau înalte 
ale scării tonice : Nete (note joase) , Mese (note mij locii) 
şi Hypate (nota înaltă) . Conducătorul muzelor era con­
siderat zeul Apollo, supranumit din acest motiv Apollo 
Musagetul. Hesiod mai remarcă şi o trăsătură comună a 
muzelor - cintul : << Dragostea de cînt este în pieptul 
lor. >> 36 Dacă mai adăugăm că la greci poezia era cîntată, 
înţelegem atunci de ce purificarea se producea prin muzică. 

Am vorbit deja despre influenţa directă a muzicii 
asupra sufletului - aşa cum o înţelegea Aristotel - şi 
despre << melodiile de entuziasm >> (€v8oucrtacrnKa J.lEÂ.TJ), 
de care pomeneşte în Poetica. Pentru a înţelege mai bine 
acţiunea unui milos (J..LEAO�) , << melodie >> , care-I poate 
face pe auditor să realizeze un conţinut, sau ceea ce cîntă 
muzele, trebuie să menţionăm că în limba greacă cuvîntul 

33 Legile, VII. 
3' Homer, Iliada, II, 485. 
35 Hesiod, Teogonia, 35 - 40. 
36 Ibidem, 60 - 70. Iată cum continuă el pentru a arăta lucrul 

acesta: « Ele [muzele] mergeau către Olimp, fericite de a face să li se 
audă frumoasa lor voce, melodia lor divină ; în jur, pămîntul negru răsuna 
la acordurile lor. )) 

138 



IJ.EÂ.O� pe lîngă înţelesul de << melodie, cînt >>, îl are şi pe 
acela de << membru, articulaţie, parte >> .  M elos-ul este 
cîntecul, şi cîntecul exprimă posibilităţi de conţinut 
infinit de variate , ca şi muzde, ceea ce în ultima analiză 
este << ceea ce este, ceea ce va fi şi ceea ce a fost >> -
Fiinţa ca Fiinţă (to ov u ov). 

Prin milos - dacă este inspirat cu adevărat de muză ­
cîntul devine o << articulaţie, o verigă >> care-I leagă pe 
cel ce şi-a realizat propriul sens existenţial cu Fiinţa. 
Această concluzie capătă claritate dacă apelăm la ceea 
ce Aristotel a numit << melodii de entuziasm >> . 

Etimologic, cuvîntul << entuziasm >> (tv9oocrtacrJ.L6�) 
derivă de la ev9ou�, care înseamnă << inspirat de zeu >> şi 
este compus din particula << în >> ( ev) şi << zeu >> (9Eo�) ; 
deci semnificaţia exactă a lui f:v9ou� este << a fi în zeu >> . 

Dacă << zeu >> îl luăm în accepţia dată de Aristotel, << gîn­
direa care gîndeşte gîndirea >> (v6T)O't� vofJcrEro� T)OT)O't�), 
identică în act cu Fiinţa (to ov u ov), entuziasmul repre­
zintă o stare de spirit provocată de enthousiastika mele, 
prin care cineva este în act, în Fiinţă. Cu acest sens a 
întrebuinţat Platon cuvîntul enthousiasm6s în dialogul 
Fedru, pentru a desemna starea de spirit a lui Socrate, 
posedat de marile adevăruri pe care le profesa. El era 
într-o stare de enthousiasm6s, era enthous - în zeu - adică 
în Fiinţă şi în adevărul pe care ea îl poartă. La fel utili­
zează şi Aristotel termenul enthousiasm6s, starea de 
incandescenţă a sufletului provocată de enthousiastika 
mele, prin care se tinde spre adevăr. 

Practicarea artelor patronate de muze nu trebuie 
făcută însă pentru ele însele, ci pentru ceea ce este fondul 
lor inteligibil. Platon o spune explicit cînd, vorbind de 
cultivarea ştiinţelor, afirmă că în studiul aritmeticii, 
geometriei, muzicii, astronomiei etc. trebuie să fie urmă­
rite raporturile inteligibile : << Sufletul pregătit astfel 
prin studiul a ceea ce, în lucrurile sensibile, este analog 
ideilor, simte cum se deşteaptă în el reminiscenţa (civa­
IJ.VEO't�) ideilor veritabile. >> 37 

37 Republica, VII .  

139 



Cu alte cuvinte, pentru filosoful grec cultivarea artelor 
era o pregătire, o melite, pentru purificarea sufletului -
kdtharsis. 

Am menţionat că transpunînd vechile tradiţii orfico­
iniţiatice într-o concepţie raţionalistă, filosofia a ajuns 
să deosebească, după cele trei mari trepte iniţiatice, trei 
grade ale pregătirii ( melite ) :  purificarea, perfecţia umană, 
perfecţia ultimă sau divină. 

Despre primele trepte ale purificării am putut vorbi 
pentru că textele filosofilor greci ajunse pînă la noi ne-au 
oferit material suficient ca să lămurim prima fază 
din katharsis. Despre celelalte două trepte ale pregătirii 
necesare realizării Fiinţei nu posedăm informaţii nici de 
la Platon, nici de la Aristotel . Ar trebui, poate, să inter­
pretăm în termeni aristotelici indicaţiile din textele tra­
diţionale orfico-iniţiatice, dar aceasta ar fi o întreprindere 
prea riscată, pe care, de altfel, nici nu o socotim necesară 
studiului nostru. Poate că aceste indicaţii făceau parte 
din partea acroamatică a filosofiei lui Aristotel, care nu a 
ajuns pînă la noi, sau a ajuns într-o asemenea formă, 
încît interpretarea ei ar fi aleatorie. 

Este însă suficient să reamintim că, în fond, toate 
aceste pregătiri sînt << purificări >> , care merg foarte de­
parte, cu mult mai departe decît ceea ce se mai poate 
înţelege în mod obişnuit prin acest cuvînt . 

O idee despre ceea ce ar putea însemna o asemenea 
extremă kdtharsis este purificarea chiar de formele inte­
ligibile, pentru ca nous-ul să ajungă gîndirea sa proprie 
în act, adică Fiinţa. În acest sens, un pasaj din Plotin 
ar putea să ne dea o idee despre purificarea ultimă : << Su­
fletul trebuie să fie .degajat de orice formă, dacă vrea ca 
nimic să nu-l împiedice să fie luminat şi plin de natura 
primă. Astfel, după ce s-a liberat de toate lucrurile exte­
rioare, sufletul se va întoarce în întregime spre ceea ce 
este cel mai intim în el si nu se va lăsa atras de nici unul 
din obiectele care-1 înco'njoară. < . . .  > Ca răpit, în entu­
ziasm, în linişte deplină, în solitudine < . . . > neînclinîn­
du-se în vreo parte, neaplecîndu-se nici asupra lui însuşi) 

140 



imobil şi , pentru a spune aşa, devenit imobilitatea însăşi ' 
nemaifiind lucr1_1rile frumoase, ci depăşind lucrurile fru­
moase, depăşind chiar şi corul virtuţilor, ca acela care a 
pătruns în interiorul sanctuarului după ce a lăsat în urma 
lui toate statuile din naos, care, la ieşirea din sanctuar, 
devin primul spectacol după spectacolul din interior, şi 
după ce minunea s-a făcut , nu cu o statuie, nici cu o ima­
gine, ci cu Fiinţa însăşi . >> as 

Iată ce înseamnă kdtharsis în ultima fază : purificarea 
de orice formă inteligibilă (categorială) , de frumos, chiar 
de virtute, ceea ce este cea mai înaltă formă, cea mai 
înaltă frumuseţe, cea mai înaltă virtute şi care este Fiinţa 
în ea însăşi (to ov {1 ov), purtătoare de Adevăr, de Fru­
mos şi de Bine. 

38 Enneade, VI, 9, 7 ;  VI, 9, 1 1 .  



1 1  
So p h 6s - Pu rtăto ru l d e  ad evăr 

Istoricii filosofiei s-au ocupat în  special de  sensul 
originar al cuvîntului <( filosofie >> (q>tÂ.ocrmpia) , descom­
punîndu-1 etimologic şi găsindu-i semnificaţia compusă, 
de <( iubire de înţelepciune >> . Am văzut că nici Heidegger 
nu a scăpat de această sugestie, pornind tot de la compo­
nentele ei : philein - a iubi şi sophia - înţelepciune, sau 
soph6s - înţelept. 

Noi credem, în�ă. că pentru a ajunge la sensul originar 
al << filosofiei >> , termenul iniţial, la care trebuie să ne 
oprim, este soph6s - (crmp6�), tradus uzual prin << înţe­
lept >> . Consultînd textele rămase pînă la Pitagora cuvîntul 
<< filosofie >> pare să nu fi existat , ci numai soph6s . Prin 
urmare, trebuie să găsim adevărata semnificaţie a cuvîn­
tului soph6s << înţelept >> . 

Să revenim la declaraţia prin care Pitagora afirmă 
despre sine cu modestie că nu este un << înţelept >> , ci 
un << iubitor de înţelepciune >> , că nu este un soph6s, ci 
un phil6sophos. 

1 42 



Argumentul cu care a refuzat titlul de soph6s << înţe­
lept >> este următorul : << nici un om nu este înţelept <so­
ph6s> ci numai zeul >> . 1 

Acelaşi autor ne explică, în continuare, că << filosofia >> 

se numea mai înainte << înţelepciune >> ( croq>ia) şi acela 
care o profesa era numit << înţelept >> (croq>6�) pentru a 
arăta că a ajuns la cel mai înalt grad de perfecţiune sufle­
tească ; filosof era însă << iubitorul de înţelepciune >>. În 
fragmentele păstrate de la Heraclit din Efes se întîlneşte 
pentru prima dată adjectivul q>tÂ.6croq>o� << iubitor de 
înţelepciune )) 2 : avf1p q>tÂ.6croq>o� (aner phil6sophos) 
fiind un << bărbat filosof >>. Două lucruri sînt de reţinut, 
după părerea noastră, din aceste indicaţii istorice : (1) 
filosofia vine de la soph6s << înţelept >> , cuvînt anterior 
<< filosofiei >>, şi prin urmare acest termen trebuie analizat 
cu toată atenţia pentru a ne da seama ce a însemnat apoi 
iubirea de soph6s sau de sophia ; (2) înţelept era doar zeul 
şi numai pentru că Pitagora nu considera că a atins starea 
aceasta, identificată cu starea supremă din multiplele stări 
ale existenţei - Fiinţa ca Fiinţă, ens inquantum ens 
(to ov ti ov), << obiectul tuturor cercetărilor trecute 
şi prezente }) după Aristotel 3 - el a utilizat cuvintul 
<<filosofie }) . Că înţeleptul croq>6� - este zeu, o spune explicit 
Heraclit dar menţionează în acelaşi timp că acesta vrea şi 
nu vrea acest nume : << Numai înţeleptul - croq>6� - este 
unul. El vrea şi nu vrea să fie numit cu numele de zeu . >> 4 

Să vedem cine şi pentru ce motive era socotit de vechii 
greci înţelept . 

* 

Tradiţiile greceşti cele mai răspîndite consemnează 
şapte înţelepţi ,  numiţi sophoi sau sophistai. Diogene 
Laerţiu scrie însă că << este o controversă şi în pri-

1 Diogene Laerţiu, op. cit. , Introducere, 12 ; VTII, 8. Această infor­
maţie, după car� Pitagora ar fi fost primul care a întrebuinţat termenul 
de « filosofie » (qnyocrocpia) , este confirmată şi de alţi autori ; v. Cicero 
în Tusculanele (V, 3) ; Quintilian în De Institutia Oratoria (XTI, 1 9) .  

2 H .  Diels, op. cit. , Heraclit, frag. 35. 
3 Metafizica, VII, 1 ,  1 028 b. 
4 H. Diels, op. cit . ,  frag. 32. 

143 



vinţa numărului lor >> . Cei şapte sophoi în general admişi 
au fost : Thales din Milet , Pittacos, Bias , Cleobul, Perian­
dru, Chilon şi Solon. Totuşi, Diogene Laerţiu mai 
citează si alte liste, date de diferiţi autori , care îi înlocuiesc 
pe unii din cei şapte << Înţelepţi >> citaţi mai sus, cu alţii. 
De exemplu, << Platon îl pune pe Myson în locul lui Perian­
dru ; Ephoros îl pune pe Anacharsis în locul lui Myson, 
iar alţii îl  adaugă şi pe Pitagora. Dicaiarchos ne dă patru 
nume admise de toţi : Thales, Bias , Pittacos şi Solon < . . .  > 
Dar Hermip, în Despre înţelepţi, citează şaptesprezece, 
din care unii aleg pe cei şapte într-un fel alţii în alt fel 
< . . . > Hippobotos, în Lista filosofilor îi citează pe Orfeu, 
Linos, Solon, Periandru, Anacharsis, Cleobul, Myson, 
Thales, Bias, Pittacos, Epicharmos şi pe Pitagora. >> 5 
Listele de înţelepţi ( sophoi ) variază, şi dacă se face totalul 
numelor diferite citate de diverşi autori se ajunge la vreo 
patruzeci de sophoi. Unele nume însă sînt comune tuturor 
acestor liste. 

După epoca acestor sophoi, cei care cultivă înţelep­
ciunea sînt << filosofii >> . Filosoful devine la un moment dat 
şi el un soph6s, dar nu în sensul originar al cuvîntului, 
ci într-un sens moral ; << înţelept >> ( soph6s) este acela 
care şi-a realizat o personalitate morală, care este plin de 
virtuţi .  În felul acesta apare la stoici, la epicureici şi chiar 
la sceptici . 6 Socrate este tot un << iubitor de înţelepciune >> . 

Pentru Zeller, tot ce s-a spus despre primii sophoi 
aparţine legendei şi sună atît de improbabil, încît este 
imposibil să poţi vedea în aceste afirmaţii altceva decît 
ficţiuni neistorice 7• Această judecată este mult prea 
absolută şi nu ţine seama de ansamblul datelor istorice. 

li Op. cit . ,  I, 41 ; I, 42. 
6 În sensul acesta, iată ce spune K. Marx : <• Noi îl trimitem, printre 

alţii, şi la Diogene Laerţiu, de la care va afla că nu stoicul este înţeleptul 
realizat, ci înţeleptul, sophos, nu este decît stoicul idealizat ; el va afla 
de asemenea că sophos apare nu numai sub chipul stoicului, ci se întîl­
neşte deopotrivă şi la epicurieni, la neoacademicieni şi la sceptici. În 
genere, sophos este prima înfăţişare sub care ni se prezintă filosoful 
grec ; el apare mitologic în cei şapte înţelepţi, practic în Socrate şi ca 
ideal la stoici, epicurieni, neoacademicieni şi sceptici. Fiecare dintre 
aceste şcoli are, fireşte, un ooq>6c; propriu ».  K. Marx şi F. Engels, Opere, 
voi. III ,  ed. a II-a, Bucureşti, Ed.  politică, 1962, p. 129.  

7 E.  Zeller, op. cit . , I, 1,  p. 15 9.  

1 44 



Despre cei şapte înţelepţi - vorbind de cei general 
recunoscuţi ca atare - ni se spune că au adoptat fiecare 
una din cele şa pte maxime înscrise pe frontispiciul templu­
lui lui Apollo de la Delphi.  Ei înşişi au scris scurte sentinţe 
ce ni s-au păstrat prin textele din Diogene Laerţiu, Cle­
mens din Alexa ndria, în colecţia lui Demetrios din Phale­
ron , Stobaeus etc. 8 • Dacă fiecare din aceşti înţelepţi 
erau realmente un soph6s sau nu, este, desigur, discutabil, 
şi probabil depinde de semnificaţia atribuită cuvîntului 
sophos . Dar ei au dorninat prima jumătate a secolului 
al VI-lea (î.e .n. )  numită şi <( epoca celor şapte înţelepţi >>­

mai ales datorită virtuţilor cu care erau împodobiţi. 
Lăsînd la o parte discuţia asupra persoanelor propriu­

zise, identificabile istoric, ne vom opri asupra ideii de 
înţelept reprezentată de maximele de pe templul de la 
Delphi 9 şi însuşite de cei şapte ca precepte de conduită 
în viaţă. Pînă unde au urmat efectiv în conduita lor faţă 
de lume şi faţă de ei înşişi aceste maxime este o problemă 
care nu poate fi dezlegată cu puţinele mijloace documen­
tare ce ne stau la îndemînă. De altfel, Dicaiarchos, elev 
al lui Aristotel , istoric al culturii, ne spune că << ei nu au 
fost nici înţelepţi , nici filosofi, ci nişte oameni cu mintea 
foarte ageră şi legiuitori iscusiţi . >> 10 

Dar să vedem ce însemnau maximele de pe templul 
din Delphi, despre care tradiţia afirmă că reprezentau 
înţelepciunea înţeleptului . 

Iată aceste << inscripţii delphice >> (ypaJ.LJla:ta otÂ.qnKa) 

al căror text a fost restabilit de diverşi erudiţi elenişti :  
Tu eşti. Zeului onoarea. A scultă legilor. Cruţă timpul. 
Cunoaşte-te pe tine însuţi. Nimic prea mult. Chezăşia 
poartă nenorocire. (EL 0tcp fipa. N6J.10t<; 7tEi9tu <l>tiotu n: 
XPOVOlO. rvro8t O'EUU'tOV. MllOEV ăyav. 'Eyyua 1tapa o'ăta.) 
Începutul celor două versuri hexametrice era litera E,. 

8 V. H. Diels, op. cit., C 73 a şi W. Capelle, Die VersoMatiker. 
Stuttgart, A. Kroner-Verlag, 1938, pp. 61 - 66. 

9 Templu renumit in toată lumea antică pentru oracolul său. 
ridicat de Apollo pe muntele Parnassus, în oraşul Delphi, pe locul unde 
a ucis şarpele Python . 

Io Diogene Laerţiu, op. cit. ,  I, 40. 

1 4..'} 



care li s-a părut cercetătorilor că ascunde o enigmă. 
Din multiplele soluţii şi interpretări posibile s-a conside­
rat că este de fapt sintagma (EI), în traducere << tu eşti >> .  

Şi după părerea noastră, aceasta este singura interpretare 
posibilă în raport cu celelalte inscripţii. 

Cele mai importante pentru ceea ce urmărim aici , 
sînt inscripţiile Tu eşti (Ei) şi Cunoaşte-te pe tine însuţi 
(rvro9t m�aut6v) . 11 

Cu tot interesul celorlalte  inscripţii , nucleul concep­
tului de soph6s şi de sophia îl reprezintă maxima Cu­
noaşte-te pe tine însuţi. Afirmăm acest lucru , sprijinindu-ne 
pe următorul citat din Platon : << Căci într-un fel, în ce 
mă priveşte, aceasta afirma că este înţelepciunea : a se 
cunoaşte pe sine ; şi mă unesc în gînd cu cel care a pus 
:Re frontispiciul templului de la Delphi aceste cuvinte. 
Într-adevăr, ele îmi par într-astfel înscrise acolo ca şi cum 
ar fi o formă de întîmpinare a zeului către cei care intră, 
în loc de "voie bunău , fiindcă a se simţi cu voie bună nu 
se potriveşte aici şi nu este cazul să ne îndemnăm la aşa 
ceva unii pe alţii, ci la dreapta chibzuinţă. Desigur că aşa 
întîmpină Zeul pe cei ce intră în templu, deosebit de 
întîmpinările oan1enilor, ceea ce trebuie să fi şi fost în min­
tea celui care a pus inscripţia , după cîte mi se pare ; şi Zeul 
rosteşte, către cei ce intră statornic, doar "fii înţelept" .  
Numai că o spune mai enigmatic, ca fiind interpret al 
celor divine, căci "cunoaşte-te pe tine însuţi" şi "fii înţe­
lept" sînt acelaşi lucru, cum o spun eu şi o arată cuvintele 
scrise.  >> 12 

11 Bineînţeles că, dacă le-am scruta mai de aproape şi pe celelalte, 
mai ales sub aspect etimologic, am găsi o mulţime de relaţii cu aceste 
două maxime. De pildă, Nimic prea mult (J.lTJOEV ă.yav) spune de fapt 
că totul trebuie făcut cu măsură, cu alte cuvinte, că ceea ce are de făcut 
un soph6s, are de făcut treptat, cu măsură. Dar aceste interpretări sînt, 
ca să spunem aşa, de ordinul metodologiei realizării scopului final al 
înţelepciunii şi nu reprezintl înţelepciunea însăşi, al cărui sens îl căutăm 
în in<>cripţiile de la Delphi. 

12 Platon, Charmides, 164 d - 1 64 a. În continuare, citatul ne pre­
vine că sînt unii care au interpretat maxima Cunoa�te-te pe tine însuţi, 
ca un sfat, interpretare care nu este justă, şi că cei ce au acceptat-o 
au făcut-o poate pentru a putea pune pe frontispiciul templului şi cele­
lalte cuvinte, cum sînt : Nimic prea mult, Cheză�ia poartă în sine neno­
rocirea, care sînt sfaturi. 

146 



�rin urmare, un soph6s este acela care se cunoaşte 
pe sine. 

Dar cele două versuri hexametrice de la Delphi încep. 
primul, cu EI (Tu eşti) şi al doilea cu rvro9t O"EaU'tOV 
(Cunoaşte-te pe tine însuţi) .  Acestea sînt esenţia le pentru 

înţelegerea termenului de înţt:Jept, fiind primele. Cele­
lalte maxime, spune Platon în dialogul citat, puteau fi 
sfaturi adăugate ulterior, pe cînd primele două sînt invi­
taţia zeului : .,fii înţelept" . 

Ce îi spune Apolion celui care intră în templul său 
pentru a afla adevărul ? Cel dintîi lucru pe care trebuie 
să-I ştii este că tu eşti o existenţă, tu exişti ,  eşti în Fiinţă. 
Iar acest lucru îl vei afla cunoscîndu-te pe tine însuţi. 
căci în tine este Fiinta - <( Tu esti >) . 

Acela este soph6s '- înţelept in cel mai autentic înţeles 
clasic, aristotelic - care aspiră la realizarea Fiinţei şi în 
final o realizează. Philosoph6s-ul vorbeşte despre Fiinţă, 
ştie că este o existenţă, dar nu înfăptuieşte Fiinţa ca stare 
a existenţei lui. 

Este demn de remarcat că filosofia modernă de la 
Descartes înainte debutează cu aceeaşi problemă. Des­
cartes aşează la începutul întregii filozofii existenţa su­
biectului gînditor : Dubito ergo cogito , cogito ergo sum 13• 
Să facem tabula rasa din tot ce ştim, să ne îndoim de 
toate lucrurile, de tot ce ni s-a transmis, şi să vedem cu 
ce rămînem ; din această îndoială se naşte o lumină : 
ştiu că mă îndoiesc şi prin aceasta gîndesc, în concluzie 
iau cunoştinţă de un fapt indubitabil ; că exist. Această 
descoperire a filosofiei moderne, care o leagă indiscutabil 

13 Descartes, Discours de la methode, IV. Iată cum reia el problema 
in jVf editation seconde : << Presupun deci că toate lucrurile pe care le văd 
sînt false ; mă conving că nimic din tot ce memoria mea plină de min­
ciuni îmi reprezintă n-a existat vreodată, mă gîndesc că nu am nici un 
sens ; cred că figura, corpul, întinderea, mişcarea şi locul nu sint decît 
ficţiuni ale spiritului meu . Ce s-ar putea aprecia că există cu adevăr ? 
Poate nimic altceva d�cît că nimic nu e sigur pe lume » .  Dar tot el răs­
punde in Discours : « Dar, îndată după aceasta, mi-am dat seama că, 
în timp ce voiam să gîndesc că totul este fals, trebuia ca eu, care gîndeam 
aceste lucruri, să fiu ceva ; şi remarcind că acest adevăr, gîndesc, deci 
sînt, era atit de ferm şi de sigur, incit cele mai extravagante presupuneri 
nu erau capabile să-1 zguduie, am socotit că puteam să-1 accept, fără 
scrupule, ca prim principiu al filosofiei, principiul pe care îl căutam. » 

1 4 7  



de filosofia grecească, nu l-a condus însă pe Descartes, 
şi nici pe succesorii lui, la Fiinţă, despre care Aristotel 
spunea că a fost şi este obiectul cercetării filosofice din 
totdeauna,  ci a reprezentat doar un punct cîştigat pentru 
încrederea în capacitatea intelectului uman de a avea 
idei clare şi distincte şi deci certitudini indiscutabile. 

Zeul, către care ţinteşte soph6s-u1 grec, spune : << Tu 
eşti şi vei realiza existenţa ta, prin cunoaşterea de tine 
însuţi >). Descartes constată că el există, dar cunoaşterea 
la care aspiră după această magnifică descoperire nu este 
cunoaşterea Fiinţei purtată cu sine de către existenţa 
umană ca existenţă, ci a lumii exterioare, opusă subiec­
tului cunoscător. 

* 

În ordine istorică deci , grecii au cunoscut la început 
nu filosofia sau filosoful, ci înţeleptul. Istoricii filosofiei 
sînt toţi de acord că termenii filosof şiAfilJsofie apar, 
cronologic, abia la Heraclit şi Pitagora. Inţelepţilor, fie 
celor şapte, fie altora, li s-a acordat denumirea de soph6i, 
preluîndu-se sensul de << desăvîrşire morală )) , de << oameni 
bogaţi în virtuţi }) de către stoici , epicurieni , neoacademi­
cieni şi sceptici, sens perpetuat şi în filosofia europeană. 

Am subliniat într-un capitol anterior că în gîndirea 
grecească au existat două căi de cunoaştere a adevărului : 
una a lui << despre >) şi alta a lui << a fi în }). Idealului expri­
mat în mod sintetic în Metafizica lui Aristotel, în acord cu 
intreg idealul tradiţional al gîndirii greceşti, era de a rea­
liza Fiinta << cu măsură >> adică urmărind să se realizeze 
treptat stările multiple ale Fiinţei , pînă la ultima etapă : 
Fiinţa ca Fiinţă. 

Analiza întreprinsă în capitolul de faţă ne-a arătat că 
înţeleptul începuturilor civilizaţiei greceşti nu este acelaşi 
cu înţeleptul de care vorbesc sistemele filosofice de după 
peripateticieni - omul virtuos, ci este omul maximelor 
de la Delphi, preluat de civilizaţia grecească ca << înţelept )) 
şi pe care, poate, voiau să-I ia ca model şi cei şapte înţe­
lepţi. Trebuie deci să ne a propiem de cuvîntul soph6s , 
călăuzindu-ne iarăşi după cele spuse de Aristotel, şi anume 

148 



că, << cine ştie să deosebească sensurile cuvintelor este 
foarte aproape de adevăr }) . Aşa cum am mai spus, cei 
care au analizat etimologic cuvîntul <ptÂ.ocrmpi.a. sau <ptÂ-6-
cro<po� 1-au descompus întotdeauna în cele două elemente 
componente : <ptÂ.dv << a iubi }) şi cro<pi.a. << înţelepciune >), 
cro<p6� << înţelept }). 

Deoarece cro<p6� << înţeleptul >) rea lizează idealul ultim 
al gîndirii greceşti - Fiinţa - ne vom opri mai mult 
asupra etimologiei lui . 

Cuvintele înrudite cu cro<p6�, care oferă nuanţe seman­
tice surprinzătoare pentru acest termen, dar naturale în 
contextul discuţiei noastre, sînt : 

cra.<pft� - saphes, adj . ,  luminos, manifest , vizibil, evi­
dent, clar ; 

cra<pffi� - saph6s , adv. ,  cu aceleaşi semnificaţii ca şi 
adj ectivul precedent.  

Etimologişti ca Bailly, Chassang, Menge (vezi dicţio­
nare) cercetează aceste cuvinte prin comparare cu latinescul 
sapus (adjectiv) şi sapere (verb) , acesta din urmă 
înrudit cn sapiens (adjectiv) ,  echivalent latin al grecescului 
soph6s. Atît saphes cît şi saph6s şi prin înrudire , soph6s 14, 
conţin, ideea de << luminos }) , de raport direct cu << lumina >} 
<pffi� (phos) , evocată dealtfel şi fonic de aceste cuvinte. 

Putem spune deci că soph6s înseamnă în interpretarea 
philosophiei mirabilis, << acela care răspîndeşte lumina, 
acela care poartă lumina }), purtătorul de lumină. 

Eioo� << esenţă }), cu forma arhaică veidos, înrudit cu sans­
critul vidia, are înglobat intim în sensul lui o legătură 
cu << lumina >), care se vede direct . Am văzut că Aristotel 
vorbeşte despre intelectul activ ca fiind « asemenea 
luminii }) (oiov 'tO <pffi�). şi acest lucru era necesar, natura 
intelectului activ şi natura esenţei fiind identice, identi­
tate care face posibil ca actul de cunoaştere să fie iden­
tificarea intelectului cunoscător cu esenţa inteligibilă. 

14 M. A. Bailly, Dictionnaire grec-franfais ; A. Chassang, Nouveau 
dictionnaire grec-franfais : H. Menge, Langenscheidts T aschenworterbuch 
der griechischen und deutschen Sprache. 

1 49 



Prin urmare, << cel care poartă lumina >> este cel care a 
sesizat universalul ( eidos ) ,  care este lumină ; dar univer­
salul fiind una din determinările Fiinţei şi anume << ceea 
ce este pretutindeni şi întotdeauna l>, << purtătorul de 
lumină ( soph6s ) este cel care a realizat una din stările 
multiple ale Fiinţei, este însăşi Fiinţa în una din stările 
ei universale, poate chiar ultima dintre ele, Fiinţa ca 
Fiinţă - ens inquantum ens . Dar indivizibilele (esenţele, 
universalele) sînt ele însele adevăruri, un eidos este în 
acelaşi timp un adevăr indivizibil (it aÂ.ft8tw. sau -ro 
UÂ.TJ8t�) sesizat de intelectul activ printr-un act indivi­
zibil, de identificar.e cu adevărul. Aj uns la acest stagiu, 
înţeleptul grec - în sensul originar al termenului - devine 
însăşi lumina sau adevărul. EI poate spune atunci : 'Eyro 
dJlt -ro q>ffi�, << Eu sînt lumina >> , sau 'Eyro EiJlt it aJ..ft8tta 
<< Eu sînt adevărul >> , sau ca Empedocle, 'Eyro EiJlt 6 8Eo� 
<< Eu sînt zeul >> . 

Ideea de lumină, adevărul însuşi purtat de înţelept cu 
sine, se explică şi prin aceea că, interpretarea corectă a 
aforismelor delphice este condiţionată de luarea în consi­
derare a tot ce s-a spus mai înainte : <<Tu eşti [lumina] >>, 
<< Cunoaşte [lumina] care eşti tu însuţi >> . 

Această aserţiune, care a reieşit din interpretarea 
înţelesului originar al soph6s-ului , este confirmată şi de 
faptul că templul de la Delphi era închinat lui Apollo, 
zeitate solară, şi care , deşi nu se număra printre zeii cei 
mai importanţi în ierarhia divinităţilor greceşti, ajunsese 
zeul universal, cultul său răspîndindu-se în toată lumea 
elenică. Şi celelalte nume sub care e cunoscut Apollo­
Apellon şi Abelios (compus din Ab şi helios soare) - arată 
sub o formă sau alta 15 calitatea lui de zeu solar, iar 
epitetele ce-l însoţesc fac inutilă orice discuţie asupra 
caracterului de << zeu al luminii l> : 'A7t6Â.Â.rov AuKtto� 
<< Ap6llon lykeios >> şi 'A7toÂ.Â.rov Amcftytvt� << Apolion lyke­
genis >> . Lykeios şi lykegenis derivă de la rădăcina lyk. 
<< lumină )) (cf. şi lat . lux) . 

Acelaşi sens îl au şi denumirile <I>oi�o� 'A7t6Â.Â.rov << Phoi­
bos A pollon ,> ( <poi�o<; << strălucitor >>) ; 'Ero(o� • A1t6Â.Â.rov 

li Asupra etimologiei şi diverselor forme luate de numele de Apollo 
v. Platon, Cratyl. 

1 50 



<< E oi os A pollon >> ('Eroi o� << al zorilor >> ) ; XpucroKOJ.lO� 'A1t6 .. 
J...'A.rov << Hrysokomos .Apollon >> (XpucroKoJ.lO� << păr de 
aur >>) .  Faptul că aceste denumiri erau folosite la figurat 
explică de ce Apollo nu a fost confundat niciodată cu zeul 
soarelui , Hyperion sau Helios , care avea temple speciale 
şi al cărui cult subsista paralel cu acela al lui Apollo. 

Apollo este zeul luminii fizice ca şi al celei spirituale. 
În acest sens în afară de celelalte denumiri 16, denumirea 
legată de << lumină >> ÂUK (lat . lux) este esenţială pentru 
sensul pe care-I capătă soph6s-ul. Interesant aici este că 
numele de AuKElO� 'A1t6'A.'A.rov ( Lykeios .Apollon) ,  << Apolion 
Lykeianuf'' >>, derivă de la rădăcina lyk << lumină >> dar şi 
de la lykos << lup >>. 

Cu aceasta aj ungem la o coincidenţă, care poate fi 
revelatoare : Aristotel numeşte intelectul activ, după cum 
am arătat, oiov -ro q>ffi� << asemenea luminii >> , iar univer­
salul, care este eidos << esenţă >> este, sub aspectul acesta, 
denumit de el d8o�, care iniţial se citea, veidos, de la 
<<a vedea >> . Acest lucru capătă un sens deosebit dacă îllegăm 
de faptul că şcoala pe care o deschide Aristotel la Atena 
(prin 335 sau 334 î .e .n . )  s-a numit Lykeion << Lyceuh. 
Această şcoală se afla într-un loc dedicat lui Apollo, 
într-o pădure sacră, pădurea lupilor (acesta fiind sensul 
cuvîntului ÂUKO� , << lup >> , după cum am menţionat deja) . 

Concepţia Stagiritului are în centrul ei - la propriu 
şi la figurat - lumina apolinică ;  la propriu, gîndirea 
aristotelică se desfăşoară în pădurea sacră a lupilor şi a 
luminii lui Apollo ; la figurat ,  ea atinge lumina zeului de 
la Delphi, prin kdtharsis, care se obţine prin muzică -
înţeleasă în universalitatea ei - ea exprimînd conţinutul 
tuturor artelor patronate de cele nouă muze conduse de 
Apollo Musagetul. Acesta  cîntă chiar el din citeră conducînd 
corul muzelor şi ţine în mînă cele trei Graţii, simbol al 
frumuseţii. 17 

16 Phythios Apollon, care se referă la legenda aşezării templului 
de la Delphi ; Phythoktonus Apolion, care se leagă de ideea de divinaţie. 
atribut fundamental al lui Apollo ; Delphinios Apolion, Apollo de la 
Delphi etc. 

17 Este interesantă observaţia că ideea de « a vedea » esenţele -
sau adevărul - se regăseşte în filosofia grecească. Avea ea un sens pur 
simbolic sau şi un sens ascuns, de « lumină subtilă >> , asemenea luminii 

1 5 1  



* 

Să revenim acum la semnificaţia pe care am dat-o 
soph6s-u1ui delfic, aceea de << purtător de adevăr, de 
lumină >>. 

Ce înseamnă, am văzut de la prima analiză a cuvîn­
tului : cel care s-a situat în mod efectiv pe una din stările 
multiple ale existenţei , sau poate chiar pe ultima . Cum a 
realizat soph6s-u1 această situare ontologică efectivă în 
Fiinţă ? Prin nous-ul activ, căruia urmaşii lui Aristotel 
i-au dat întreaga semnificaţie , numindu-1 vou� 1tonrruc6� 
( nous-ul poietic ) ,  << intelectul creator >> . 

În actul intelectului poietic se realizează o << creaţie >> . 
Dar, după cum am văzut, în  concepţia Stagiritului înainte 
de act, intelectul uman, nu este decît o posibilitate pură : 
posibilitatea de a fi în act universalul-esenţă, adevărul sari 
lumina pe care o aduce el în conştiinţa aceluia care se 
situează prin actul noetic-poietic în fiinţa universalului .  
Este identitate si identificare între intelectul activ si 
universalul-esenţă ; este identitate realizată între << a şti ' >> 
şi << a fi >> . Dar universalul-esenţă este ceea ce există << pre­
tutindeni şi întotdeauna >> aşa cum spune Aristotel. Prin 
urmare, el are un caracter etern. În realizarea universa­
lului si identificarea intelectului cu el, se realizează si o 
stare a Fiinţei, ceea ce înseamnă că se realizează, în �ce_­
laşi timp, o eternitate. 

Să considerăm principiul contradicţiei pe care Aristotel 
îl socoteşte ca fiind <<principiul tuturor celorlalte axiome >> 18 • 

Pentru mintea omenească, la nivelul intelectului 
abstract, el apare ca o existenţă abstractă, potenţială, 

pe care o realizează conştiinţa umană, chiar in cazuri normale, cînd ia 
act de soluţia unei probleme ? S-ar părea totuşi, că vechii greci nu păs­
trau numai un sens simbolic pentru termenul « lumină », ci aveau şi o 
concepţie care nu se limita la sensul metaforic. Iată, de exemplu, ce ne 
relatează Diogene Laerţiu în această privinţă : « Pe cind Platon vorbea 
despre idei şi folosea substantivele "ideea-masă" şi "ideea-cupă", Dio­
gene spuse : "Masa şi cupa le văd", dar ideea-masă şi ideea-cupă, Platon, 
nu le văd defel''. - "Lucrul se explică uşor, spuse Platon, pentru că 
tu ai ochi ca să vezi masa şi cupa sensibilă, dar n-ai raţiunea prin care 
se văd ideea-masă şi ideea-cupă" (Op. cit., VI, 53.) 

18 Metafizica, IV, 3, 1005 b. 

152 



în sensul că este o condiţie necesară, dar nu suficientă, 
a inteligibilităţii oricărui lucru. De altfel, Aristotel ne 
previne : << cuvîntul Fiinţă se enunţă în două feluri : 
ca potenţă (8uvci�t�) şi ca act sau realitate (evn:Â.EXEta} >> 19• 
Dar principiile aparţin Fiinţei ca Fiinţă, ceea ce înseamnă 
că principiile sînt etern� ca şi Fiinţa. Principiul contra­
dicţiei, luat aici ca exemplu, este valabil pentru Aristotel, 
indiferent de faptul că lumea există sau că s-ar putea să 
nu existe. El este valabil, fie că subiectul gînditor îl gîn­
deşte, fie că nu-l gîndeşte. El are deci acest caracter de 
eternitate, << de a fi pretutindeni şi întotdeauna >>. 

Dar, pentru conştiinţa subiectului cunoscător, la nive­
lul la care vorbeşte despre acest principiu, acesta are 
numai o existenţă potenţială ; subiectul gînditor nu a 
luat contact , prin intelectul activ, cu fiinţa acestui prin­
cipiu. Dar, dacă intelectul activ intră în act , atunci el 
însuşi intră din posibilitate în fiinţa principiului, îl rea­
lizează, devine însuşi principiul în funcţia lui noetică şi 
în starea lui ontologică ; el realizează natura acestui prin­
cipiu, care este o << eternitate >>. Iar cînd în ultima etapă 
realizează ultimul act posibil, cînd intelectul activ devine 
act pur, gîndirea care se gîndeşte pe sine (v6TtO"t� voft­
aero� VOTtO"t�}, devine în realitate Fiinţa însăşi şi prin ea 
eternitatea pură. Acest act de realizare a unei stări a 
Fiinţei, a unui universal, sau chiar a Fiinţei însăşi, are 
un triplu aspect : de a cunoaşte, de a fi şi de a stăpîni. 

Într-adevăr, am arătat 20 că, pentru Aristotel ca şi 
pentru Anaxagora, actul de cunoaştere este un act de 
<< dominare >> , de << stăpînire >>21, sens pentru care cei doi 
filosofi utilizează verbul Kpa-reiv (kratein) << a stăpîni >>, 

în înţelesul de << a stăpîni prin victorie >> . 22 Cel ce a ajuns 
la această victorie, la a cunoaşte în act a devărul, este 
însuşi adevărul, este universalul, este Fiinţa care-1 poartă şi 
pe care a aj uns să o stăpînească. Fiinţa, în una din stările 
ei multiple, în mai multe, sau în toate, a fost cucerită, 

19 Ibidem, IV, 5, 1009 a. 
20 V. cap. VIII. 
21 De anima, VII, 4, 429 a, 1 5 - 20. 
22 V. discuţia de la cap. III asupra sensurilor acestui termen. 

153 



este stăpînită de cel care a realizat-o în ea şi în toate 
manifestările ei . El nu este, aşa cum spunea Epictet << după 
raţiunea lui, nici ma i slab şi nici mai mic decît zeii >> . 
Şi am putea completa aforismul pannenidian, regăsit în 
filosofia lui Aristotel, << căci acelaşi lucru este a gîndi 
şi a fi >> ('to yup au't6 voEiv Ecrnv 'tE Kai dvat}, prin 
aforismul : << căci acelaşi lucru este a gîndi, a fi şi a 
stăpîni >> ('t6 yup au't6 voetv Ecrnv 'tE Kai dvat 'tE Kai Kpa'tetv). 

* 

Am aj uns astfel la philosophia mirabilis. 
După cum notam la începutul acestei lucrări, numai 

într-o primă accepţiune pasajele citate din Platon şi Aris­
totel prin care aceştia afirmă că << începutul filosofiei este 
mirarea >> ('to eauJla�etv) pot fi interpretate în sensul 
simplu că filosofia începe prin faptul că omul se miră, 
îşi pune întrebări la care trebuie să răspundă. Heidegger 
a arătat că starea de tensiune este permanentă şi nu e 
părăsită pentru ca << filosofarea >> să continue. Prin urmare, 
mirarea nu trebuie înţeleasă numai ca << început >> . 

Noi am arătat însă că, în conformitate cu etimologia 
cuvîntului eauJLa�etv (thaumdzein) << mira rea >>, care deri­
vă de la eauJLa ( thauma) << miracol >> , şi ţinînd seama de 
sensurile investigate ale filosofiei acroamatice, mirarea 
trebuie interpretată şi ca << miracol >>. La nivelul inte­
lectului abstract, filosofia începe de la o mirare, de la o 
întrebare ; dacă i se răspunde, sîntem numai la nivelul 
filosofic al lui << a vorbi despre >> şi ne alăturăm părerii 
lui Heidegger că << tensiunea mirării trebuie să se menţină, 
pentru ca << filosofarea » să continuie >> . Dar, dacă inter­
pretăm toate acestea la nivelul intelectului activ (a�a cum 
ne dă dreptul întreaga filosofie aristotelică) , atunci filo­
sofia începe de la un miracol, acesta fiind începutul filoso­
fiei theoretice sau, mai bine zis, al momentului cînd omul 
devine un soph6s, un înţelept în sensul celui care a reali­
zat una din treptele Fiinţei , cînd a devenit el însuşi unul 
din universalele Fiinţei. Această realizare, această schim­
bare de stare în lume, modifică statutul ontologic al omu­
lui şi este cu adevărat , un miracol. Soph6s�ul cunoaşte 

154 



lumea, fiind el însuşi una sau mai multe din stările ei, 
şi o stăpîneşte. 

Ca stăpîn al unei stări, la nivelul ei, soph6s-ul o poate 
si schimba, fiindcă ea este, cu totalitatea manifestărilor 
pe care le susţine, în puterea lui . Nu este numai un mi­
racol pe care 1-ar săvîrşi inteligenţa umană, urcînd omul 
pe culmea Fiinţei, ci ea este capabilă să-1 facă să 
producă miracole, iar soph6s-ul este în această calitate 
un thaumaturg. Filosofia theoretică devine astfel o philo­
sophia mirabilis - în accepţie exoterică şi în accepţia acro­
amatică - o thaumasia philosophia (E>auJ.uicrta q>tÂ.ocroq>ia}, 
o filosofie a mirării pe planul << cunoa şterii despre >> şi o 
filosofie a miracolului pe planul << cunoaşterii în >>. 

Schimbarea statutului ontologic al omului este şi unul 
din dezideratele filosofiei materialist dialectice. Dar, 
soph6s-ul grec urmărea să realizeze această schimbare 
exclusiv înlăuntrul fiinţei umane, iar materialismul dialec­
tic urmăreşte schimbarea statutului ontologic al indivi­
dului prin acţiunea asupra colectivităţii sociale şi a rea­
lităţii înconjurătoare, care, la rîndul lor, şi odată cu ele, 
vor ridica şi individul pe o treaptă superioară. 

* 

După ce am văzut ce era philosophia mirabilis în 
sensul acroamatic al filosofiei atistotelice, să încercăm o 
verificare a întregii noastre interpretări prin descoperirea 
acelor filosofi greci, care au realizat această thaumasia 
philosophia. Nu e.ste vorba de realizarea înţeleptului ca 
om virtuos. Exemplele abundă în civilizaţia greacă şi 
mai cu seamă în cea din epoca istorică, epicureică sau 
sceptică. Ceea ce ne interesează este să găsim soph6s-ul, 
în sensul dat de philosophia mirabilis. Din multele exem­
ple oferite de antichitatea greacă, ne vom opri numai 
la două nume : Pitagora şi Empedocle. 

Despre Pitagora (580-500 î. e .n . )  s-au scris nenumă­
rate lucrări, încă din antichitate, majoritatea intitulate 
Viaţa lui Pitagora. Aşa sînt cele scrise de Aristoxene, 
Dicaiarhos,  elevi ai lui Aristotel, de neoplatonicienii Jam-

1 55 



blichus , Porfir şi de Diogene Laerţiu. Fragmentar, ne-a 
parvenit şi o scriere a lui Aristotel : Despre pitagoricieni23• 

În descrierea vieţii şi faptelor lui Pitagora, autorii 
respectivi fac din el în general un thaumaturg sau, cu 
un termen uzual pe atunci pentru a desemna un făcător 
de miracole, un thaumatopoi6s-9auJ.w:wnot6�. 

<< Unele din miracolele cele mai frapante atribuite lui 
Pitagora se bazează pe autoritatea cărţii Trepiedul dato­
rată lui Andron, şi pe lucrarea lui Aristotel Despre pita­
goricieni >> 24, remarcă J. Burnet, dar el ca şi Ed. Zeller, 
Gomperz şi alţii consideră toate informaţiile ce-l prezintă 
ca pe un << vindecător >> şi << thaurr1aturg >> drept fabule 
si fantezii, fără nici un interes istoric . Nu discutăm auten­
ticitatea faptelor relatate, discuţie care ar fi lipsită de ori­
ce bază ştiinţifkă, dar istoricii menţionaţi nu ţin seama că 
legendele în jurul unei personalităţi nu se ţes la întîmplare, 
ci se datorează unor fapte şi trăsături a le persona­
jului din centrul lor, aşa cum nici miturile despre zei 
nu apar la întîmplare, ci în legătură cu persona litatea 
atribuită fiecăruia dintre ei. Cu alte cuvinte, povestirile 
despre viaţa şi faptele lui Pitagora, socotite de istoricii 
filosofiei << fabule >> şi << ficţiuni >> , deşi nu au garanţia is-

23 Dintre sursele informaţiilor despre Pitagora şi filosofia lui, mai 
menţionăm : fragmentele lui Philolaus ; fragmentele lui Archytas ; 
fragmentele pitagoricienilor mai recenţi, Clinias, Erphante, Brontinus 
etc ; Despre sufletul lumii, atribuită lui Timeu din Locres ; Despre Uni­
vers, atribuită lui Ocellus din Lucania ; Versurile de aur, despre care am 
mai vorbit, obişnuit atribuite lui Lysis, unul din discipolii lui Pitagora 
(studii mai recente le contestă însă originea atît de veche) ; Comentariile 
asupra versurilor de aur, ale lui Hierocles. Cît despre "vieţile" lui Pitagora 
vom spune că Jamblichus şi-a compus lucrarea Vita Pythagorae după cea 
a matematicianului Nicomach din Gerasa şi după Viaţa lui Pitagora 
scrisă de Apollonius din Tyana ; Porfir a folosit acelaşi text al lui Nico­
mach şi lucrarea lui Antonius Diogene, intitulată Minuni de dincolo de 
Thule ; Diogene Laerţiu citează în Despre vieţile şi doctrinele filozofilor 
alţi mulţi autori. 

24 John Burnet, op. cit . ,  XXXVII.  Andron din Efes a scris o carte 
despre cei şapte înţelepţi intitulată Trepiedul. Anecdota cu trepiedul, 
Ia care se referă lucrarea citată, are mai multe variante, dintre care una 
este următoarea : << un oarecare Bathycles, arcadian, lasă la moartea 
lui o cupă, cu recomandarea ca urmaşii lui s-o dea aceluia care a fost 
cel mai de fo.los prin înţelepci�nea sa. Cupa fu dată lui Thales şi, după c� 
făcu înconjurul înţelepţilor, ajunse iarăşi la Thales. >> (Diogene Laerţiu, 
op. cit . ,  I, 29) . 

156 



toriei, au totuşi o valoare: anume, pentru că întregesc, 
prin atmosferă, tabloul personalităţii filosofului din Samos. 
Pentru a nu ne extinde prea mult asupra acestei ches­
tiuni, vom observa că asemenea legende şi ficţiuni nu 
s-au brodat în j urul altor filosofi sau sophâi, personalităţi 
de talia lui Solon (640-558 î . e .n) de exemplu, contem­
poran cu Pitagora, deşi este socotit printre << cei şapte 
înţelepţi >> . 

Să vedem cum ne este înfăţişată personalitatea lui 
Pi tagora şi dacă prin ea se relevă caracteristicile unui 
soph6s . 

(1) Diogene Laerţiu scrie : << Într-adevăr, se spune că 
înfăţişarea lui era plină de gravitate , iar discipolii lui 
credeau despre el că-i Apollo venit din nordul îndepăr­
tat <Apollo hyperboreanul > . Merge vorba că odată, dez­
velindu-se, i s-a văzut coapsa care era de aur şi că, trecînd 
rîul Nessos, multă lume a auzit cum îl saluta rîul.25 < . . .  > 
Aristotel, în Constituţia delienilor, ne spune că singurul 
altar la care se închina Pitagora era acela al lui Apollo 
zămislitorul lui < . . . > . >> 26 Tot Aristotel mai spune că 
era << zămislit de zeu >>, născut de zeu. 

Cu alte cuvinte , toate aceste legende ţesute în jurul 
lui Pitagora pretind că el realizase una din stările către 
care aspiră soph6s-ul, aceea de zeu, una din stările Fiinţei , 
indiferent pînă la ce treaptă realizase efectiv Fiinţa. 

Este semnificativ în acest context şi faptul că toate 
amănuntele celor vechi reţinute despre personalitatea lui 
îl leagă în mod esenţial de zeul Apollo. << Aşa de mult 
era admirat , ne spune Diogene Laerţiu, încît discipolii 
s ăi erau numiţi "profeţi ai cuvîntului zeului a . >> 27 

Este interesantă şi afirmaţia lui Herodot că Zamol­
xis, mare preot şi legislator al triburilor geto-dace, ar 
fi fost un sclav (sau discipol) al lui Pitagora. Herodot 
mai notează că dacii , << locuitori din nordul Greciei >>, 
zonă în care era localizat Apollo hyperboreanul, foloseau 

25 Op. cit. , VIII, 1 1 .  
26 Op. cit. , VIII ,  1 3 .  Porfir î n  Vita Pythagorae (2) î l  numeşte pe 

Pitagora « fiul lu i Apollo >), iar J amblichus îl identifică chiar cu Apollo 
( Vita Pythagorae, 27, 133) . 

27 Op. cit. , VII I, 14. 

1 5 7  



ca emblemă lupul apolinic. 28 Vedem dar, că tradiţia spri­
j ină şi ea afirmaţia fabulelor şi ficţiunilor, că Pitagora 
atinsese starea de soph6s. 

Totuşi, trebuie să observăm că << divinitatea �> acor­
dată de contemporani lui Pitagora nu se datora numai 
fabulelor şi ficţiunilor, ci şi unei vieţi absolut ieşite 
din comun. 

Hermip povesteşte că după retragerea într-o locuinţă 
subterană, Pitagora a revenit la suprafaţă slab, impre­
sionîndu-şi într-atît concetăţenii, încît << socoteau că Pi­
tagora are ceva de esenţă divină �> . 29 

(2) Realizarea apolinică a lui Pitagora ca soph6s -
pe linia acestei philosophia mirabilis - a vea să urmeze 
calea katharsisului, filosoful călăuzit de muze trebuind 
să studieze mai întîi toate artele patronate de ele. 
Istoria ne confirmă nu numai că a cultivat artele, dar 
că le-a şi sporit prin contribuţii proprii . În aritmetică, 
geometrie, armonie, muzică, astronomie, medicină etc . ,  
a excelat chiar. Aşa cum foarte bine remarcă J. Burnet 30, 
Heraclit , care nu este totdeauna favorabil lui Pitagora, 
ne spune că << acesta împinsese cercetarea ştiinţifică mai 
departe decît ceilalţi oameni >> . Aristotel scrie şi el că 
<< Pitagora s-a ocupat mai întîi de matematici şi de nu­
mere şi numai tîrziu s-a apucat să facă, ca şi Ferekyde, 
miracole �> 31. 

Că << artele erau utilizate de Pitagora şi de şcoala lui 
în scopul purificării >>, ne-o spune, între alţii, şi Aristo­
xene32. 

Diogene Laerţiu relatează după Istoriile felurite ale 
lui Favorinus, că metapontinii numeau casa lui Pitagora 
<< templul Dernetrei �> , iar porticul ei, << templul muzelor >>33. 

(3) Natura cunoaşterii lui Pitagora este apreciată de 
cei vechi ca a vînd într-adevăr un caracter supernormal. 

Elogiul cel mai mare, nu atît cantităţii de cunoştinţe, 
cît naturii lor, i-1 aduce lui Pitagora, Empedocle, care 

1 58 

28 Istorii, IV, 95 .  
2 9  Diogene Laerţiu, op. cit . ,  VIII ,  41 .  
30 Op. cit . ,  XL V. 
3 1  Despre pitogoricieni, frag. 1 86, 151 0 a.  
3 2  Apud J. Burnet, op. cit. , XLV (v. p. 159, lucrarea de faţă) . 
33 Diogene Laerţiu , op. cit. , VIII ,  1 5 .  



trăieşte în secolul al V-lea î .e .n. , deci foarte apropiat de 
.epoca acestuia : 

Era la ei un om deasupra ştiinţei. 
El poseda cu adevărat cel mai mare tezaur al înţelepciunii. 
Foarte îndemînatec în toate felurile de opere înţelepte. 
Şi cînd îşi încorda forţele intelectului, 
Contempla fără greutate, fiecare din toate faptele, 
Cum se prezintă în zece, în douăzeci de generaţii de 
oameni.34 • 

Numele lui Pitagora nu apare în mod expres aici, 
dar nu există nici o îndoială că este vorba despre el 35• 

Am putea cita încă multe fragmente din presocratici 
şi din Versurile de aur în sensul celor spuse pînă acuma, 
că Pitagora era înzestrat cu o capacitate de cunoaştere 
neobişnuită, obţinută prin katharsis, dar considerăm că 
citatul de mai sus este suficient . 

Într-adevăr, Pitagora - spun aceste versuri - este 
<< deasupra ştiinţei �>, adică deasupra a ceea ce este cu­
noaştere epistemică ; cunoaşterea lui era un act de << con­
templare >>, cunoaşterea <{ contemplativă �> ,  în sensul pe care-I 
are grecescul theoria ( 8Eropia) , fiind după Aristotel << po­
sesiune, dominare, stăpînire �> , sens exprimat în legătură 
cu cunoaşterea theoretică şi de verbul kratein, << a stăpîni, 
a domina �> . 

Toate elementele proprii soph6s-ului apar în descrierea 
personalităţii lui Pitagora. El este într-adevăr descris ca 
un bărbat pentru care a şti, a fi şi a stăpîni (sau a putea) 
sînt unul şi acelaşi lucru. 

* 

Să trecem acum la examinarea aceloraşi trăsături la 
Empedocle din Agrigentum (aprox. 484-424 î .e .n) . 

Dacă de la Pitagora nu ne-a rămas nimic scris direct, 
de la Empedocle ne-au rămas două fragmente din poemele 

34 H. Diels, op. cit., frag. 129. 
35 Jean Bies remarcă în Empedocle d'Agrigente. Essai sur la philo­

sophie presocratique, Paris, 1969, p. 189, << că discipolii lui Pitagora 
nu-i pronunţau numele, ci utilizau formula cunoscută : autos epha ("El 
a spus-o") l), tradiţie pe care o respectă şi Empedocle aici. 

1 59 



Despre natură ( IIepi q>ucrero�) şi Purijicări (Ka8ap�-toi) , 
scrise în metru antic. 

Deşi fragmentele rămase din aceste lucrări sînt insu­
ficiente pentru a reconstitui doctrina filosofului în partea 
ei << esenţială >>, vom încerca să desprindem - ca şi la Pi­
tagora - nu suma cunoştinţelor sale epistemice, concep­
ţiile ştiinţifice, ci trăsăturile personalităţii lui ca soph6s. 36 

Şi în jurul numelui lui Empedocle s-au ţesut numero­
ase legencie, care îi atribuie puteri thaumaturgice, vin­
decări şi fapte miraculoase (ar fi reînviat o fen1eie ce 
părea moartă şi a vindecat o bolnavă incurabilă) .37 

Impresia pe care o făcea asupra oamenilor era, pro­
babil, extraordinară, de vreme ce aceştia îi acordau cea 
mai mare consideraţie posibilă :  << Fără îndoială, aceleaşi 
mij loace băneşti i-au dat putinţa să îmbrace o haină 
de purpură şi, peste ea , o centură de aur, sandale de bronz 
şi o coroană delfică de lauri , 2 şa cum ne povesteşte Favo­
rinus în Amintirile sale. Purta părul în plete şi mergea 
urmat de sclavi . Era întotdeauna încruntat şi-şi păstra 
necontenit aceeaşi gravitate a atitudinii. În felul acesta 
apărea în public, iar cînd cetăţenii îl întîlneau, li se părea 
că văd în această atitudine marca gravităţii unui rege. >> 38 

În jurul unei astfel de personalităţi era natural să se 
formeze legende, ca şi în j urul lui Pitagora. 

Să încercăm să regăsim în datele ce le avem despre 
el caracterele soph6s-ului grec. 

(1) Empedocle crede că sufletul omenesc este divin. 
Fragmentul păstrat de Aetius sună astfel : << El crede că 
sufletele sînt de natură divină, dar numai acelea care 
participă în sufletele lor în mod pur la ceea ce este 
pur. >> 39 Iar în fragmentul XII,  primul rămas din Purijicări, 
afirmă despre el că este zeu : 

36 Despre Empedocle au circulat diverse legende, dintre care un a 
spune că şi-ar fi găsit sfîrşitul aruncindu-se în craterul vulcanului Etna, 
iar alta că s-ar fi înălţat în Olimp. Diogene Laerţiu (bp. cit . ,  VIII,  87) 
afirmă insă că a murit în Peloponez .  

1 60 

37 Diogene Laerţiu, op. cit . ,  VIII ,  67- 69.  
38  Op. cit . ,  VIII, 73.  
39  H. Diels, op. cit . ,  31 A ;  32 . 



. . .  salut vă trimit tuturora ! 
Oaspete - astăzi vi-s vouă, ca zeu fără moarte, necum ca 
Biet muritor, care însă cinstit e de toţi după merit, 
1 mpodobit cu panglici şi cununi înflorite < . . .  > 

Zeci de mii vin după mine pe calea ce dă fericire, 
Unii dorind profeţii, iar alţii să afle cuvîntul 
Mîntuitor, ce dă vindecare de bolile crunte . 

Dar cel mai frumos omagiu i-l aduce Lucreţiu : 

Cel mai de seamă este Empedocle 
Din Agrigent < . . . > 

Ba versurile ce-au ieşit din mintea-i 
Dumnezeească strigă tare 
A lui descoperiri prea minunate. 
Aşa că el abia dacă mai pare 
Că s-a născut din viţă omenească ! 
(Quorum Acragantinum cum primis Empedocles est, 

Carmina quin etiam divini pectoris eius 
Vociferantur et exponunt praeclara reperta, 
Ut vix humana videatur stirpe creatus . )  40 

(2) A cultivat toate artele, aşa cum se cuvenea să 
facă acela << care era purtător de adevăr >> : fizica, astro­
nomia, cosmologia , ştiinţele naturale, ştiinţa culorilor, zoo­
logia, fiziologia, medicina, psihologia, teoria cunoaşterii, 
etica, retorica etc . Dar nu numai că le-a cultivat sub 
îndrumarea kathartică a muzelor, dar le-a şi sporit prin 
contribuţii proprii. Că este aşa, deşi fragmentele rămase 
nu oferă prea multe lămuriri, rezultă chiar din faptul că 
este simbolizat - împreună cu Heraclit - în Sofistul lui 
Platon ca muză. 41 

40 Lucreţiu , De rerum natura, 1, 7 1 5 - 730. 
41 Platon, Sofistul, 242 D: << În timpul care a urmat, muzele ionice 

şi siciliene, Heraclit şi Empedocle, au fost de acord să se unească şi să 
declare că Fiinţa este Unul şi Multiplu 1>. 

161  



Dealtfel chiar faptul că lucrările lui sînt scrise 
ca poiesis , în metru antic, le pune sub autoritatea muzelor. 
Să nu uităm că poezia lirică, atît la greci cît şi la romani, 
se cînta . O tradiţie atribuia versurilor sale o putere ase­
mănătoare acelor incantaţii numite epodos ( tmoo6�) ,  me­
nite să fie de ajutor. 42 

Incompletitudinea lucrărilor rămase de la Empedocle 
nu ne permite să stăruim asupra acestui subiect ; 
dacă ţinem însă seama că i se ridicaseră statui , dintre 
care unele voalate, cum menţionează Hippobotos43, putem 
deduce că în simbolismul versurilor sale , trebuie să fi 
fost un sens acroamatic în spiritul în care întrebuinţa 
Aristotel acest cuvînt44, ceea ce îngreunează şi mai mult 
o descifrare mai amplă. 

Afirmaţia că, întreaga realizare a filosofului este 
apolinică şi pusă sub semnul muzelor, sub semnul 
desăvîrşirii prin purificare, este confirmată şi de titlul lu­
crării sale : Purijicări ( Katharmoi) .  45 

(3) În sfîrşit, vom mai sublinia calitatea cunoaşterii 
realizată de Empedocle, despre care vorbeşte singur : 

Prieteni cunosc adevărul în cuvintele pe care le voi projera 
Dar el este dificil oamenilor, şi penibil este asaltul 
Persuasiunii împotriva intelectului lor. 
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . 
Fericit cel care a dobîndit comoara divinei înţelepciuni ; 
Nenorocit acela care despre zei nu are decît un presenti­

ment obscur. 

42 W. Schulz, A ltionische Mystik, Leipzig, W. S. Hirzel, 1 907 
p. 1 13.  

43  Diogene Laerţiu, op. cit. , VIII, 72. 
44 S-ar părea că .. voalarea" unei doctrine sau a adevărului în scrierile 

acroamatice nu avea numai intenţia de a-i elimina ipso facto pe cei 
inapţi ci avea şi un caracter de << frumuseţe 1>, prin care se releva patro­
najul muzelor. F. Schuon ne raportează că şi în tradiţia arabă adevărul 
spiritual, ca şi mireasa, << este mai frumos cînd e voalat * (v. F. Schuon, 
in Etudes Traditionnelles, 1968, nr. 405) . 

46 Diogene Laerţiu, op. cit . ,  VIII ,  54 ; Alcidamos, în tratatul Despre 
fizică, repetă această informaţie. J. Burnet (op. cit., C II) crede că 
Diogene nu a transmis informaţia corect şi că este foarte probabil ca 
Alcidamos să fi spus că i-a urmat pe << pitagoricieni 1>. Pentru demon­
straţia noastră, aceasta nu schimbă cu nimic lucrurile. 

162 



În sfîrşit, ei apar ca profeţi, poeţi, medici şi prinţi, 
Printre oamenii care locuiesc pămîntul, 
Şi apoi se ridică la rangul de zei , copleşiţi de onoruri, 
Participînd cu ceilalţi nemuritori căminul şi masa, 
Liberi de mizeriile omeneşti - indestructibili. 46 

J ean Bies dă următoarea interpretare acestor versuri 47 : 
<( N ous-ul nu apare şi nu operează decît în manifestările 
superioare ale cunoaşterii. < . . .  > De aceea, Empedocle 
consideră insuficientă experienţa sensibilă şi raţională : 
realitatea totală scapă intelectului limitat , în condiţia de 
creaturi , ele însele, limitate în timp 48. Dar el crede în 
posibilitatea de a întinde durata conştiinţei dincolo de 
frontierele acestei vieţi 49 şi o spune prin cuvintele "cu­
noaşterea augmentează sufletul " şi "devenirea însăşi tre­
buie percepută nu prin simţuri, ci prin privirea interioară 
a nous-ului" 50• Această cunoştinţă corespunde intuiţiei in­
telectuale, care pătrunde dincolo de ştiinţa sensibilă şi 
experimentală, pentru a atinge esenţa lucrurilor ; ea se 
află "pe culmea înţelepciunii(( ( sophies ep' akroisi) >> 51 • 

Sîntem, deci , îndreptăţiţi să afirmăm că Empedocle 
prez-intă toate caracteristicile soph6s-ului cerut de civi­
lizaţia grecească la începutul ei, în concepţia pe care 
am numit-o philosophia mirabilis. 

* 
După cum se vede soph6s-ul grec, tradus în mod cu­

rent prin <( înţelept >> ( sapiens) ,  după conţinutul luat de 
termen în filosofia greco-romană de după Aristotel, are 
foarte puţin de-a face cu ceea ce reprezintă ideea de 
<( înţelept >> ,  om cu o anumită realizare morală, cu o în­
ţelepciune de viaţă. De aceea nu am tradus cuvîntul 
soph6s, ci l-am întrebuinţat în forma lui originară, pentru 
a reprezenta astfel conţinutul lui autentic : << pur­
tătorul de lumină, purtătorul de adevăr, cel care a rea­
lizat Fiinţa >> . 

46 Empedocle, Katharmoi, frag. 114 şi 132, 146 - 147. 
47 Op. cit . ,  p .  137. 
48 Frag. 2 şi frag. 39. 
49 Frag. 106.  
6° Frag. 1 7. 
61 Frag. 3 .  

1 63 



1 2  
" 
I n ch e i e re 

Ceea ce frapează în întreaga civilizaţie presocratică este 
numărul mic al textelor rămase, ba mai mult, chiar al 
textelor scrise de filosofii acelei epoci. Unii spun că nici 
Thales şi nici Pitagora nu ar fi scris ceva.1 Şi mai carac­
teristic pentru perioada ce-l precede pe Thales este că 
nu ne-a parvenit nici o operă care să poată constitui 
un fragment filosofic propriu-zis, în sensul modern al cu­
vîntului. 

Ni s-au transmis unele fra gmente despre legendele refe­
ritoare la Orfeu, la teogonie, cosmologie şi teoriile despre 
suflet în concepţiile orfice ; altele, privind concepţiile lui 
Musaios, ale lui Epimenide din Creta, Ferekyde din Samos, 
Theagenes din Rhegion, Akusilaos din Argos ; informaţii 
despre doctrinele iniţiatice, care au fost sursa filosofiei 
greceşti şi au influenţat-o direct , şi două lucrări ale lui 
Hesiod : Teogonia şi poemul M unei şi zile. 

Dar, în lumea greacă a acestei epoci, nu există texte 
filosofice care să constituie un corp de doctrină propriu-zi-

1 Diogene Laerţiu, op . cit. , I, 23 ; VIII,  6. 

164 



să, cum nu există nici o filosofie datînd din perioada 
prethalesiană, prehomerică sau homerică, în sensul celei 
cultivate de marii gînditori, constructori de Sisteme , ca 
Democrit, Platon şi Aristotel. 

Se pare că filosofii presocratici nici nu erau preocupaţi 
să construiască o doctrină ; ei se exprimau aforistic , 
de multe ori în metru. 

Explicaţia acestui fenomen caracteristic pentru civi­
lizaţia presocratică nu poate fi în nici un caz redusă la 
concepţia simplistă după care epoca de care ne ocupăm 
era o epocă primitivă, concepţiile ei datorîndu-se (aşa 
cum motivează pozitivismul comteian) treptei mitologice 
a explicării lumii, prima dintre cele trei parcurse de in­
teligenţa umană în dezvoltarea ei. 

Apare evident că nu putem compara această epocă cu 
epoca noastră, din cauza condiţiilor diferite care le fun­
damentează ; prima apare orientată interior, în timp 
ce a doua este aceea în care omul cunoaşte, stăpîneşte 
şi supune - în folosul său - forţele naturii. Din alte 
puncte de vedere, de exemplu din cel poietic, epoca ho· 
merică nu este mai prejos faţă de nici o altă epocă a civi­
lizatiei si culturii omenirii. Un asemenea rafinament inte­
lect�al 'şi afectiv, cum apare în Iliada sau Odiseea, nu 
poate aparţin� unei lumi primitive. 

Dacă ţ inem seama de explorarea pe care am încercat 
pînă aici să o facem în această lume, am putea avea, 
credem, o explica ţie de altă natură decît aceea pe care 
o dă istoricul filosofiei, influenţat , cu sau fără ştiinţă, 
de legea pozitivistă a celor trei stări. Faptul că unii din 
cei ce scriu despre probleme cu conţinut filosofic au un stil 
aforistic, uneori în metru, iar alţii nu scriu deloc, confirmă 
că nu făceau o filosofie, despre lume, ci o filosofie a lui 
<< a fi în >> lume, care înseamnă o realizare a Fiinţei . A 
urmări realizarea Fiinţei în mod efectiv şi a vorbi despre 
această realizare sînt două lucruri deosebite, după cum 
două lucruri total deosebite sînt, de exemplu, a teore­
tiza despre virtuţi şi a fi cu adevărat virtuos. 

După părerea noastră, civilizaţia elenică ar putea fi 
impărţită, din punct de vedere al realizării soph6s-ului, 

165 



i dealul care trebuie atins de către philosophia mirabilis , 
în trei cicluri : 

1 Ciclul cunoaşterii theoretice, avînd ca ideal pentru 
realizarea omului soph6s-ul, care este,  în ultima analiză, 
zeul. 

În perioada prehomerică şi probabil homerică, o filo­
sofie cu cara cter de doctrină nu poate apărea, pentru 
că ceea ce se urmăreşte este 8c:wpia (theoria) cunoaşte­
rea, realizarea nemij locită ; interesul se îndreaptă exclu­
siv către calea efectivă de a deveni un soph6s, pe care 
cineva o urmează sau nu o urmează. 

2 Ciclul de tranziţie, în care apar scrierile cu caracter 
literar sau filosofic - perioada presocra tică de pînă la 
Democrit . Acum se vorbeşte despre soph6s ; el este cu­
noscut, dar foarte puţini îl realizează. 

3 Ciclul filosofiei epistemice cînd, plecîndu-se de la idea­
lul cunoaşterii principiilor theoriei, se construiesc doctrine 
- teorii , în sensul modern al cuvîntului - cum sînt ace­
lea ale lui Democrit, Platon şi Aristotel. 

În sfîrşit , la aceste cicluri s-ar mai putea adăuga pe­
rioa da greco-romană care, reţinînd unele idei fundamen­
tale ale epocilor precedente, ajunge la o filOsofie siste­
matică, cum este cea stoică, epicureică, a noilor acade­
micieni şi a scepticilor, reducînd însă soph6s-ul la un 
înţelept considerat sub raport etic. 

* 

Am spus că perioada philosophiei mirabilis, adică a 
realizării unei stări a Fiinţei , nu putea fi o perioadă de 
speculaţii, care erau lipsite de valoare sau cu o valoare 
foarte mică pentru acela care pornea la cucerirea stării 
de zeu. Lipsa unei filosofii speculative se poate explica 
prin obiectivul urmărit de cel ce tindea către realizare. 
Textele confirmă părerea noastră. << Multă ştiinţă nu instru­
ieşte inteligenţa » ( IloÂD!.ta8i11 voov ex_c:tv ou btbacrKc:t)2 , 
spune Heraclit în unul din fragmentele rămase. Aici, poly­
mathia (1tOÂD!laBia) trebuie înţeles ca fiind << cunoaşterea 

2 H. Diels, op. cit . ,  Heraclit, frag. 40. 

166 



multor lucruri, erudiţie >> ; deci , ea nu este calea care 
duce la rea lizare, calea lui a fi. <( Sophia - ceea ce îl 
caracterizează cu adevărat pe sophos - constă în a cu­
noaşte logos-ul, care conduce toate lucrurile, prin toate . >>3 

Pentru Heraclit ,  sophia, logos, zeus sau zeitatea sînt 
unul şi acelaşi lucru 4 şi, pentru a ajunge la sophia, adică 
pentru a deveni un sophos , trebuie să te străduieşti mult 
şi să alegi puţin, asemenea căutătorilor de aur 5 ;  pentru 
a ajunge la sophia, el nu-i va întreba pe alţii , ci numai 
<( pe sine însuşi, sau mai bine pe zeu, fiindcă nu calea 
omului are sophia, ci calea zeului >> . 6 

Pasajele citate din Heraclit sînt suficiente pentru a 
ne explica de ce sophos-ul nu se realizează prin erudiţie� 
prin cunoaşterea despre lume. Unde duce atunci cărarea 
zeului ? <( Nu în lumea de afară, ci în lumea dinăuntru >>7 � 
spune Heraclit . Urmînd deviza de la Delphi, Cunoaşte-te 
pe tine însuţi (yvro8t crEatnov) , el continuă : <( M-am 
cercetat pe mine însumi < . . .  > principiul este sufletul >>8, 

acesta trebuie cunoscut, <( dar tu nu vei găsi limitele 
sufletului, oricare ar fi direcţia în care călătoreşti, atît 
de profund este logos-ul lui >> ( oihw �a8uv ).6yov EXEt) 9• 

<( Oamenii nu sînt capabili să înţeleagă acest logos� 
care este etern airovtO� , nici înainte de a-1 fi auzit� 
nici după ce 1-au auzit . Căci , cu toate că lucrurile se pe­
trec conform logos-ului , oamenii par că nici nu au vreo 
bănuială despre existenţa lui , cînd încearcă, prin cuvinte 
sau acţiuni [să vorbească despre el] . >> I o 

Este clar deci, că în concepţia heracliteană, nu prin 
scrutarea lucrurilor externe, prin polymathia, prin eru-

3 H. Diels , Heraclit, frag. 108. 
4 Ed. Zeller, op. cit. , I, 2, p. 639. 
6 H. Diels, Heraclit, frag. 22. 
6 Ibidem, frag. 78. 
7 Ibidem, frag. 101 .  
8 Aristotel, De A nima, I, 2 ,  405 a .  
9 H. Diels, op.  cit . ,  frag. 45.  Am tradus aici A.6yoc; prin << raţiune. 

inteligenţă •> şi nu prin << măsură >>, cum fac Diels, Burnet etc. Dealtfel. 
acest sens se impune singur, dacă ţinem seamă de frag. 1 1 5 : << Sufle­
tului îi este propriu logos-ul care se măreşte pe sine '> ('l'uxftc; tern l6yo; 
&aut6v aul;rov). 

!O Ibidem, frag. 1 .  

1 61 



diţia despre lume, poate fi realizat sophos-ul, ci prin scru­
tarea logos-ului, care aparţine sufletului şi îi este propriu, 
dar care nu poate fi realizat prin vorbirea despre el.1t 

Calea sophos-ului heraclitean este - pe scurt - urmă­
toarea : principiul este sufletul ; sufletul trebuie sondat ; 
dar ceea ce este propriu sufletului este logos-ul, raţiunea ; 
logos-ul se amplifică singur ; deci , principiul pe care tre­
buie să-I realizeze sophos-ul este logos-ul, într-atîta de 
profund, încît nu i se pot găsi limitele . Această idee a 
sophos-ului grec se găseşte şi în concepţia filosofică din 
perioada pe care am numit-o a filosofiei epistemice, adică 
în perioada lui Socrate , Platon şi Aristotel. 

Formulînd-o, Socrate, căruia îi plăcea să vorbească 
mult şi despre multe, prin deviza << cunoaşte-te pe tine 
însuţi >> ,  preluată din templul lui Apollo, arată că ştia 
ce înseamnă filosofia lui << a vorbi despre >> . Lucrul acesta 
reiese din propriile lui declaraţii pe care le face la procesul 
său. Cherefon întrebase oracolul de la Delphi,  adică pe 
Apollo, dacă este cineva mai înţelept decît Socrate, iar 
Pythia, inspirată de zeu, a răspunos că nu există un altul 
mai înţelept . În faţa j udecătorilor, Socrate afirmă că s-a 
întrebat mereu ce-a vrut zeul să înţeleagă prin aceste 
vorbe, << căci - spune el - în mintea mea nu sînt un 

11 Ideea că << multă erudiţie nu duce la înţelepciune >) a continuat 
să existe în filosofia grecească, chiar în epoca cînd ea îl prezintă pe 
soph6s ca pe un individ realizat din punct de vedere etic. Pentru a da 
numai un exemplu, vom cita un pasaj din Manualul lui Epictet (49) , 
în care se arată că << învăţatul, în scrieri >) nu este un filosof : << Dacă 
cineva se mîndreşte că înţelege scrierile lui Hrysip şi că poate să le 
interpreteze, atunci spune-ţi ţie însuţi : "Dacă Hrysip nu ar fi scris 
obscur, atunci acesta nu ar fi avut cu ce să se mîndrească" . Dar eu ce 
vreau ? Să înţeleg natura şi să-i urmez. Întreb de aceea : cine mă conduce 
la ea ? Şi deoarece mi se spune : Hrysip, iau drumul către el. Dar nu 
înţeleg scrierile lui. Caut atunci pe cineva să mă lămurească. Dacă 
am găsit pe cineva care poate să-mi lămurească scrierile lui Hrysip, 
mai rămîne să aplic învăţăturile lui, să le trăiesc. Căci numai acest lucru 
este cel mai important. Dacă însă admir numai e-Xplicaţiile [scrierilor], 
nu sînt încă un filosof ci un erudit sau filolog ; numai că, în loc să-1 
explic pe Homer, îl explic pe Hrysip. Aşa dar, dacă cineva îmi spune : 
"Vorbeşte-mi despre filosofia lui Hrysip, ar trebui să roşesc, dacă nu 
aş putea arăta prin fapte, care să corespundă învăţăturilor lui" [că am 
inţeles-o]. * 

1 68 



înţelept, nici mare, nici mic >> .12 După ce i-a cercetat pe 
toţi oamenii socotiţi înţelepţi, Socrate declară : << Mă jur 
pe cîine, bărbaţi ai Atenei, in faţa voastră trebuie să spun 
adevărul că am dobîndit următoarea convingere : tocmai cei 
cu renume mai bun se dovedeau aproape cu totul lipsiţi de 
înţelepciune cînd îi cercetam după spusa zeului >> . Şi So­
crate continuă în apărarea sa : << Bărbaţi atenieni, multe 
duşmănii mi-am ridicat dintr-o asemenea cercetare şi încă 
dintre cele mai grele şi mai primejdioase ; aşa că tot felul 
de clevetiri au izvorît de aici, ieşindu-mi numele de om 
înţelept. Cei ce iau parte la discuţiile purtate de mine 
cred că eu sînt înţelept ori de cîte ori mi se întîmplă 
să-i înfund pe alţii. Însă, judecători atenieni, înţelept cu 
adevărat este zeul ;  aceasta ne-o şi spune el, prin oracol : 
că înţelepciunea omenească preţuieşte foarte puţin sau 
chiar nimic. Şi, dealtfel, că vorbele oracolului nu-l pri­
vesc cu tot dinadinsul pe Socrate, ci oracolul s-a folosit 
de numele meu numai spre a mă da ca pildă, ca şi cum 
ar fi vrut să zică : oameni, cel mai înţelept dintre voi 
este acela care, ca şi Socrate, şi-a dat seama că el nu 
preţuieşte nimic în ceea ce priveşte iscusinţa de a cunoaş .. 
te adevărul. >> 13 

Prin urmare, Socrate ne spune cu claritate că toate 
teoriile pe care le face el, toate discuţiile filosofice pe care 
le poartă nu preţuiesc nimic ; toată polymathia nu are 
valoare în raport cu sophia, căci soph6s nu este decît zeul, 
şi nu acela care vorbeşte despre zei , despre înţelepciune 
şi despre adevăr. Am putea spune că o primă purificare -
o adevărată primă katharsis - este realizarea ca stare de 
conştiinţă a acestui adevăr proclamat de Socrate, că 
nimeni nu preţuieşte nimic în raport cu soph6s-ul, şi 
tocmai realizarea acestei stări, prin care întreaga poly­
mathia este respinsă ca neaparţinînd căii soph6s-ului, 
este o primă şi foarte modestă realizare a sophiei, aşa cum 
o spune Socrate. 

Aceasta ar putea explica de ce în perioada soph6s-ului, 
perioada prehomerică, homerică şi chiar în cea presocra­
tică, nu se scrie deloc sau se scrie puţin, în aforisme, expri-

12 Platon, Apologia lui Socrate, 21 b. 
13 Ibidem, 23.a - 23 b. 

169 



mate uneon In metru. Philodem spune că versurile se 
potrivesc mai bine decît proza cînd se iveşte momentul 
entuziasmului (în sensul grecesc antic al cuvîntului) , 
cînd nu mai este vorba de discuţie , adică << despre >>, ci 
<< de a-ţi mări sufletul şi a realiza mesajul divin >> . 

1 4  

De altfel, cele mai vechi imnuri sînt imnurile orfice, 
redactate în hexametri dactilici , a căror limbă poetică 
a fost adoptată de poezia epică şi mai cu seamă de poezia 
teogonică şi morală a lui Hesiod, de imnurile homerice 
şi de oracole. 15 

Modul de exprimare propriu textelor ce se referă la 
soph6s este explicat de Aristotel prin diferenţa ce o sta­
bileşte între istoric şi poet . Menirea poetului nu este de a 
povesti lucrurile aşa cum s-au întîmplat în realitate, ci de 
a nara ceea ce ar putea să se întîmple . Evenimentele sînt 
posibile, după verosimilitate sau după necesitate. Într-a­
devăr, istoricul ca şi poetul nu diferă prin faptul că îşi 
compun povestirile unul în versuri , altul în proză (opera 
lui Herodot s-ar fi putut pune în versuri, dar nu ar fi mai 
puţin o istorie în versuri decît în proză) ; ei se disting prin 
aceea că unul relatează evenimente care s-au întîmplat , 
celălalt evenimente care ar putea să se întîmple. Astfel, 
poezia este mai filosofică şi cu un caracter mai elevat 
decît istoria ; căci poezia este în cel mai înalt grad despre 
universal, iar istoria despre particular li J.lEV yap flotTtCH� 
J.tă)J,ov ta Ka96A.ou, li 8' icrtopiw; ta KaB'f:Kacrtov 1 6 •  

<< Universalul, adică ceea ce un om de o anumită categorie 
va spune sau va face în mod probabil sau necesar, este 
reprezentarea pe care o vizează poezia, cu toate că o 
atribuie numai personajelor,· particularul, adică ceea ce a 

14 Philodem, în Despre muzică, a explicat necesitatea limbajului 
ritmat în marile inspiraţii. 

16 V. Magnien, în Les Mysteres d'Eleusis, p. 42, reuneşte o serie 
de informaţii vechi, din care rezultă că în jurul poemelor orfice şi deri­
vată din ele s-a născut o întreagă literatură a cărei istorie exactă este 
imposibil de scris, datorită caracterului ei <c sacru •> şi dezinteresului 
faţă de personalitatea autorilor. Imnurile orfice publicate de Hermann 
si de Abel sînt redactiunea vizibil tardivă a remanierii unor. imnuri 
:inai vechi, păstrate îr{ numeroase fragmente (v. O. Kern, Orphicorum 
fragmenta, în Die Religion der Griechen, Berlin, 1926 - 1 938).  

16 Poetica, 9, 1451 b. 

1 70 



făcut [de exemplu] Alcibiade sau ceea ce i s-a întîm­
plat. >> 17 

Am văzut că, ceea ce urmăreşte filosofia grecească, 
fie în forma ei pur theoretică, care duce la realizarea soph6s­
ului, fie în forma ei epistemică sau sistematică, este uni­
versalul. 

Ştim că universalul este accesibil prin două modalităţi :  
modalitatea dicitur şi modalitatea inesse. Universalul 
este inteligibil ; particularul există numai, fără a fi inteli­
gibil. Numai prin realizarea participării lui la universal 
şi prin aşezarea lui în universal, individul capătă expli­
caţia inexplicabilei lui existenţe particulare. 

După cum am văzut , scopul muzelor şi al artelor 
patronate de ele era de-a provoca katharsis-ul, purificarea 
mentală în vederea primirii universalului fie la nivelul 
intelectului abstract , fie la nivelul intelectului activ, unde 
actul cunoaşterii devine act existenţial. Acest act este un 
act de creaţie, pentru că intelectul însuşi se creează urcînd 
pe acea treaptă a Fiinţei care este universalul, pe 1care-l 
pătrunde existenţial, îl cunoaşte şi-1 stăpîneşte (aşa cum 
de altfel am explicat această modalitate de asimilare a 
universalului) ; este un act creator în sens propriu, un 
act poietic în sensul verbului grecesc poiein (7tOtEtv), 
<< a plăsmui, a crea, a construi >>.  De aceea, urmaşii şi 
comentatorii lui Aristotel au denumit intelectul activ, 
intelect creator (7tOtTJttK6�), prin acte într-adevăr 
poietice, de creaţie , de cunoaştere activă a universalului. 
Din pasajele citate din Poetica lui Aristotel rezultă că, 
în afara rolului kathartic, poiesis îl avea şi pe acela de cu­
noaştere a universalului - fundamentul operei poietice -
rol ce putea merge pînă la a realiza Fiinţa în una din stă­
rile ei multiple, pînă la realizarea universalului însuşi. 
Ajuns la acest nivel, poietul atinge extazul poietic. << Arta 
poiesiei aparţine astfel unor oameni în mod natural bine 

17 Pentru a arăta că ceea ce este important în poezie este univer­
salul tO Ka961-.ou şi că poezia pune probleme universale, indiferent 
de personajele aflate in joc în problema respectivă, Aristotel vorbeşte 
mai departe de subiectele << universale � din Ifigenia în Taurida şi din 
Odiseea, fără a numi personajele (v. J. Hardy, op. cit.) . 

1 7 1  



dotaţi sau entuziasma ţi ; în primul caz ei sînt buni plastici 
[plăsmuitori] , în al doilea caz ei sînt extatici. >> (dto &uq>­
uout;; f) 7t01 ll'ttKTt scrn V ft J..LUVlKOU ; 'tOUnov yap oi J..LEV 
�ihtÂ.acr'tot oi o& EKO"'tanKoi &icrtV) 18• 

Pentru a întregi cele spuse înainte, doi termeni ne reţin 
atenţia : &unÂ.acrt;;oti (euplastoi) şi &KcrtanKoi (ekstatikoi) . 

Euplastoi este pluralul lui &unÂ.acr'to•c; ( euplastos ) ,  
<< cel c e  reprezintă bine, cel ce plăsmuieşte bine >>. Eksta­
tikoi este pluralul cuvîntului ekstatikos , care derivă din 
extasis << extaz >> . Dar << extaz >> căpătînd mai tîrziu un sens 
străin preocupărilor poietice trebuie analizat sensul lui 
originar. El este compus din crtncrtc; (stasis) << stare >> 
şi din particula EK sau i:� (ex) << din, afară din >>. Prin 
urmare extasis înseamnă << a ieşi în afară de stare >> ; 
a ieşi , deci, în afară din starea în care te găseşti, pentru a 
putea intra într-o altă stare, a ieşi dintr-o stare a Fiinţei, 
realizînd unul din universalele ei, într-o altă stare a ei, 
prin realizarea altui universal. 

Poiesis, în sensul antic al cuvîntului grecesc, are cu 
adevărat sensul kathartic găsit în cercetarea noastră, dar 
îl poate avea şi pe acela de << cunoaştere extatică >> , de 
<< cunoaştere-realizare >>, a trecerii de la o stare a Fiinţei 
la o altă stare a ei. Această realizare poietică este caracte-
ristică soph6s-u1ui, care realizează Fiinţa în una (sau în 
mai multe) din stările ei multiple . 

Aceasta ar explica forma poetică a imnurilor 
orfice, ca şi a celor ce au derivat din ele , precum şi poezia 
autentică, - fie că e scrisă sau nu în metru, a filosofilor 
presocratici. 19 

Ne vom referi în continuare la forma lapidară şi aforis­
tică' a producţiei literare care se leagă de existenţa soph6s­
u1ui. Ca un argument de principiu, ar fi suficient să afir­
măm că problemele care-I confruntă pe cel ce caută reali-

18 Poetica, 17, 1 455 a. Am tradus cuvîntul J.lUVUCOU din acest pasaj 
prin <1 entuziast )>, înţelegînd că, în acest context, J.lUVlKOU are sensul 
de <( entuziast )) , aşa cum il înţelegeau grecii vechi, sens explicat mai sus. 

19 Am arătat mai înainte că Aristotel stă la îndoială dacă poate 
atribui calificativul de <1 poietice )) operelor lui Platon, cu toată frumu­
seţea lor. Dovadă că nici metrul şi nici chiar frumuseţea nu sînt condiţii 
suficiente pentru a realiza poiesis, ci este necesară prezenţa univer­
salului. 

1 72 



zarea (în epoca grecească la care ne referim) nefiind acelea 
<< despre )) lume, ci de << a fi )) în Fiinţă, polymathia se 
reduce la minimum, dacă, nu cumva, absentează total 
din sophia urmărită de soph6s . Există însă o serie de texte 
care explică amănunţit de ce modul lapidar de exprimare 
era propriu soph6s-ului. 

Vorbind despre educaţia lacedemoniană, Socrate spune : 
<< Filosofia este mai veche şi mai răspîndită în Creta şi în 
Lacedemonia decît în orice altă regiune a Greciei, şi acolo 
există cei mai mulţi �ophistai 20• Dar aceste popoare îşi 
ascund superioritatea şi o neagă pentru a nu lăsa să se 
vadă că ei sînt cei mai cunoscători ai sophiei. )) 21 

Mulţi au încercat să-i imite pe lacedemonieni, adică 
pe spartani, căutînd să se îmbrace sau să se exerseze în 
gimnazii ca aceştia, într-un cuvînt au căutat să se << laco­
nizeze )) , crezînd că prin aceste mijloace lacedemonienii 
au ajuns primii dintre greci. 22 

Care este dovada că educaţia lacedemoniană dă rezul­
tate excelente, se întreabă Socrate, atît în materie de 
filosofie, cît şi de vorbire (npo� <ptÂ.oaocpiav Kai Â.oyou�). 
Iată ce răspunde el : << Dacă angajăm o conversaţie cu cel 
mai banal dintre lacedemonieni, îl găsim, în primul rînd, 
vorbitor mediocru, în cele mai multe subiecte , dar în 
toiul convorbirii aruncă pe neaşteptate, ca un arcaş 
abil , un cuvînt frapant, scurt şi plin de sens, încît interlo­
cutorul are aerul unui copil pe lîngă el. < . . . > Mulţi dintre 
observatorii din trecut , ca şi din zilele noastre, au înţeles 
că a laconiza constă mai puţin în a cultiva gimnastica, 
cît mai ales filosofia, dîndu-şi seama că a pronu11ţa cu­
vinte de felul acesta nu poate fi decît fapta unui om per­
fect elevat. Printre ei au fost Thales din Milet , Pittacos 
din Mytilene, Bias din Priene, Solon al nostru, Cleobul 
din Lindos, Myson din Chenea, şi al şaptelea, care se zice 
că ar fi Chilon din Lacedemonia. Toti acesti oameni au ' ' 

20 Iniţial, soph6s şi sophistes aveau acelaşi sens. Numai în timpul 
lui Socrate sophistes capătă un sens peiorativ. 

21 Platon, Protagoras, 342 b. 
22 Regiunea care se întindea în jurul Spartei se numea Lakonia. 

A laconiza însemna <• a-i imita pe spartani >) (lacedemonieni) . Cum aceştia 
vorbeau foarte puţin, << a laconiza >) şi « a fi laconic » au devenit <• a 
vorbi pe scurt >) . 

1 73 



fost admiratori pasionaţi şi discipoli ai educaţiei lacede­
moniene ; ceea ce dovedeşte că, într-adevăr, sophia lor 
era una şi aceeaşi , formulată în expresii scurte şi memo­
rabile, pronunţate de fiecare cînd, întîlnindu-se la Delphi , 
au vrut să-i ofere lui Apollo, în templu, premisele înţelep­
ciunii lor, şi cînd i-au consacrat inscripţiile pe care toată 
lumea le repetă : Cunoaşte-te pe tine însuţi şi Nimic prea 
mult. >> 

Socrate poate să încheie aceste explicaţii cu o conclu­
zie generală, caracterizantă pentru întreaga discuţie : << Pen­
tru ce spun aceste lucruri ? Pentru că acesta era în vechime 
caracterul filosofiei: o conciziune laconică. >> ("On ot5to<; 6 
'tp67to<; fjv trov 7taÂ.atrov tfj<; <ptÂ.ocrocpia<;, �pax_uJ..oyia ti<; 
Â.UKOVtKfl) 23• 

Soph6s-u1 vorbeşte puţin ; nu polymathia, nu erudiţia, 
îl caracterizează, căci nu ea îl duce la sophia, ci calea spre 
realizarea universalului, calea pe care intră în act inte­
lectul poietic, act poietic în sensul autentic al cuvîntului, 
de act creator, exprimat prin intermediul aforismelor 
laconice . 

Iată dt: ce gîndirea grecească de la începuturile legen­
dare ale civilizaţiei elenice şi pînă la apariţia filosofiei 
epistemice este o gîndire poietică şi o gîndire laconică. 

* 

Fiecare civilizaţie îşi are caracteristicile ei şi filosofia 
ei, am spune înţelepciunea ei. ln această privinţă, gîndi­
torii contemporani s-ar părea că sînt de acord. Friedrich 
Engels reluînd afirmaţia lui Marx că << Orice filosofie 
adevărată reprezintă chintesenţa spirituală a epocii ei >> 24 
scrie : << Gîndirea teoretică a fiecărei epoci, prin urmare şi 
a epocii noastre, este un produs istoric, care în perioade 
diferite ia forme diferite şi totodată un conţinut foarte 
diferit .  Ştiinţa gîndirii este, prin urmare, ca oricare alta, 
o ştiinţă istorică, ştiinţa dezvoltării istorice a gîndirii 
omeneşti. Acest lucru prezintă importanţă şi pentru 

23 Platon, op. cit., 343 b. 
24 K. Marx şi F. Engels, Opere, vol. 1, p. 107, Bucureşti, Ed. Poli­

tică, 1960. 

1 74 



aplicarea practică a gîndirii la domeniile experimentale 
căci, în primul rînd, teoria legilor gîndirii nu este cîtuşi 
de puţin un adevăr etern stabilit odată pentru totdeauna, 
aşa cum mintea filistinului îşi reprezintă cuvîntul "lo­
gică" )) 25 

Această teorie a dependenţei concepţiilor filosofice 
de epoca în care apar a fost profesată şi de P. P. Negu­
lescu. Iată cum îşi formulează el ideile : << Un sistem filo­
sofic nu este un produs izolat şi de sine stătător al întîm­
plării. El face parte din lanţul celorlalte sisteme, ce alcă­
tuiesc, în desfăşurarea. lor istorică, evoluţia cugetării 
filosofice a omenirii, ca un inel ce nu poate lipsi, chiar 
cînd necesitatea care îi determină locul nu e de natură 
logică, ci de natură psihologică. De aici şi vine greutatea 
de a înţelege un sistem filosofic "în sine" , abstracţie făcînd 
de cele ce 1-au precedat şi de atmosfera sufletească a tim­
pului în care a apărut . )) 26 

Dar, pentru că noi vorbim aici despre filosofia gre­
cească în special , să ascultăm ce ne spune şi un specialist 
al culturii vechilor greci şi romani, Fustel de Coulanges : 
<< Istoria Greciei şi a Romei este o mărturie şi un exemplu 
al relaţiei strînse care a existat totdeauna între ideile 
inteligenţei omeneşti şi starea socială a unui popor. )) 27 
Dependenţa dintre condiţiile concrete ale unei societăţi 
şi concepţiile ei teoretice nu mai trebuie demonstrată, 
modificarea condiţiilor materiale determinînd schimbarea 
sistemelor de idei . 

<< Lipsa de documente suficient de explicite ne face să 
nu realizăm totdeauna exact mentalitatea celorlalte civi­
lizaţii încheiate ; adeseori sîntem tentati să le interpretăm 
prin propriile noastre idei şi idealuri . )>28 Această constatare 
este subliniată astfel de Fus tel de Coulanges : << Sistemul 
nostru de educaţie, care ne face să trăim din copilărie 
în mijlocul grecilor şi al romanilor, ne-a obişnuit să-i 
comparăm permanent cu noi, să judecăm istoria lor după 

26 Fr. Engels, Dialectica naturii, Bucureşti, Ed. Politică, 1959, 
pp. 25 -26. 

26 P. P. Negulescu, Filosofia Rena�terii I ,  Bucureşti, 1945, p. 2. 
27 La cite antique, p. 3 .  
28 op. cit. ,  p. 2.  

175 



a noastră şi să explicăm revoluţiile noastre prin ale lor. 
Ceea ce deţinem de la ei şi ceea ce ne-au lăsat moştenire 
ne face să vedem că ei ne semănau ; ne este greu să-i con­
siderăm ca popoare străine ; aproape întotdeauna, în ei 
ne vedem pe noi . De aici au provenit cele mai multe erori. 
Nu putem să nu ne înşelăm asupra acestor popoare vechi, 
din moment ce le privim prin mentalităţile şi faptele 
timpului nostru. )) 29 

In această privinţă, prima eroare pe care am comis-o 
este aceea să credem că, deoarece civilizaţia contempo­
rană este moştenitoare a civilizaţiei greco-romane, de la 
grecii prehomerici şi pînă la epoca actuală există o evo­
luţie liniară, care conduce de la omul primitiv la omul erei 
atomice. Cei care aparţinem acestei civilizaţii, sîntem 
tentaţi să socotim civilizaţia greco-romană ca fiind pe­
rioada copilăriei civilizaţiei. Cum însă nu problema fili­
aţiei civilizaţiilor ne interesează aici ci acest monument 
ciclopic din lumea filosofiei greceşti, pe care am căutat 
să-I descoperim în analiza întreprinsă, şi care este soph6s-ul, 
în înţelesul de << purtător de adevăr )) , acela care a realizat 
Fiinţa, ne vom concentra atenţia în încheiere asupra 
acestei singure idei. 

Vom reaminti ideea lui Marx după care fiecare şcoală 
filosofică are soph6s-ul ei . Generalizînd, putem adm ite că 
fiecare civilizaţie are soph6s-ul ei . Acest soph6s grec, 
purtător de lumină, pe care caută să-1 realizeze omul 
civilizaţiei greceşti, era zeul. Textele citate au arătat că 
acesta este monumentul din lumea grecească care a fost 
pierdut, uitat sau neînţeles de filosofia modernă. 

Această perdea, care s-a tras peste istoria civil iza ţi ei 
presocratic2, se datoreşte faptului că am preluat categoria 
de zeu aşa cum a pare ea în concepţia filosofică vulgară a 
Greciei antice, unde zeii nu sînt decît nişte oameni dotaţi 
cu puteri hiperbolizate, cu o cvasi-perfecţiune de o natură 
sau alta, care săvîrşesc fapte extraordinare, mai mult sau 
mai puţin verosimile şi sînt reprezentaţi prin statui. 
Pentru nici un filosof grec însă, zeut nu a fost ceea ce se 
înţelege astăzi prin zeu. Eroarea pe care au săvîrşit-o 

29 op. cit., p. 1 .  

1 76 



erudiţii moderni, preluînd această idee de zeu, a fost că 
au interpretat miturile a la lettre. Mitul era însă în filo­
sofia grecească o metodă de a exprima unele probleme 
dificile si în această calitate este intrebuintat de Platon 
în dialogurile sale. 

' 

Pînă la Socrate, metoda de expunere filosofică alegea 
calea (1) expunerii discursive, (2) a mitului sau (3) a 
poiesis-ului . Cu Socrate începe să fie folosită metoda 
epistemică, ce impune pentru formularea concluziilor 
premise adevărate. Utilizată de Socrate în disputa cu 
sofiştii, metoda nu le exclude pe celelalte, la care Platon 
va apela în continuare. Civilizaţia modernă nu a moştenit 
decît metoda argumentării .  Iată, de exemplu, ce-l întreabă 
Protagoras pe Socrate, cînd acesta îi cere să vorbească 
despre virtute : << Nu refuz, zice el , dar vreţi să < . . . > v-o 
prezint sub forma unui mit sau sub aceea a unui discurs 
explicativ ? >> 30• Răspunsul lui Socrate şi a celorlalţi este 
însă semnifica tiv, pentru că ei nu resping metoda mitului : 
<< Mulţi auditori îi răspunseră să procedeze cum va vrea >>. 

Iar Protagoras utilizează chiar un mit în expunerea sa. 
Explicaţia dată de Alfred Croiset metodei mitului 

completează cele spuse mai înainte : << Este clar însă că o 
ficţiune de felul acesta, oricît de ingenioasă ar fi , nu ar 
putea prezenta caracterele de rigoare precisă şi demonstra­
tivă cerute de Socrate de la ştiinţă, şi Protagoras însuşi 
o stie foarte bine : ceea ce cere el mitului nu este o de­
m�nstraţie propriu-zisă, ci o reprezentare poietică a rea­
lului ,  care farmecă şi te face să gîndeşti .  Este acesta un 
lucru condamnabil în ochii lui Platon ? Platon, după cum 
se ştie , a făcut uz de mit mai mult decît oricare altul, şi 
1-a întrebuinţat , ca şi Protagoras, nu pentru a demonstra 
riguros, ci pentru a completa demonstraţia dialectică 
printr-un fel de intuiţie poietică capabilă să se ridice în 
regiuni unde ştiinţa propriu-zisă nu poate ajunge. >> 31 

Am văzut că, în perioada socratică asistăm la naş­
terea filosofiei epistemice : aceasta este perioada de 
tranziţie de la filosofia theoretică la filosofia epistemică� 
care va fi fundamentată de Aristotel. 

30 Platon, Protagoras, 319 c. 
31 A. Croiset, Protagoras, Paris, 1 941 ,  p. 10. 

1 7 7  



Dacă ne întoarcem acum la mitul grecesc ca metodă, 
vedem că el este un mod de a aborda o problemă şi de a-i 
da o soluţie, dar nu a fost niciodată considerat altceva 
-decît o modalitate poietică de a ajuta gîndirea să sesizeze 
universalul. Preluarea lu i în termeni concreţi a viciat 
întreaga noastră înţelegere despre civilizaţia grecească. 

Lăsînd la o parte tot ce s-a scris în ultimul timp despre 
mit 32, care a făcut obiectul unor laborioase cercetări , 
ne vom referi numai la explicaţia dată de Aristotel : << . . .  
numesc mit sinteza faptelor >> p.tyro yap J.1l59ov toutov tt)v 
<ruv9scrtv trov npayJ.l(ltffiV) 33• Această sinteză a faptelor 
arată încă odată că mitul (J.lu9o<;) aparţine soph6s-ului 
.ca mij loc laconic (sintetic) de a prezenta faptele. Fondul 
mitului şi intenţia lui nu este de a vorbi << despre >>, cum 
în general s-a interpretat, socotind mitul numai ca o 
modalitate alegorică de exprimare (sens suprapus, ce 
poate coexista cu intenţia primă a lui) , ci este, în 
principal, o modalitate aleasă de gîndire, pentru a face 
prezentă sintetic o anumită stare de fapt, prin universalul 
·ei , căci, cum spune expresia lui Aristotel, << mitul este 
·O sinteză a faptelor >>. 

Să ţinem seama de toate elementele problemei ,  aşa 
.cum le explică acesta. Am văzut că poiesis prezintă uni­
versalul (to Ka96Â.ou}, indiferent de faptele şi persoanele 
.care-i servesc drept suport. Dar şi mythos-ul aparţine 
modalităţii poietice (creatoare prin definiţie) ; prin urmare, 
şi în mit este prezentat un universal independent de per­
soanele ce intră în componenţa lui .  Trebuie să ne ferim 
de interpretarea exclusiv modernă a cuvîntului synthesis 
. (deşi şi a ceasta este valabilă) ; sinteza faptelor nu înseamnă 
pur şi simplu o com-positio (cum-positio) a lor, unele lîngă 
altele, cum se face într-o povestire. Termenul synthesis 
.este compus din particula cruv, care se traduce obişnuit 

32 Mircea Eliade, Aspects du Mytke, Paris, 1 963 ; R. Graves, Greek 
Mytkes, Londra, 1958 ; R. Schaerer, L'komme antique et la structure 
.du monde interieure, Paris, 1 958 ; R. Y. Halburn, Tragedy, Mitk and 
M ystery, Indiana, 1 966 ; J. C .  Kamer beek, M ytke et Realite dans l' oeuvre 
.d'Euripide, in voi. col. Euripide Entretiens sur l'antiquiti classique, 
·Geneve, 1960 ; Cl.Levy-Strauss, A ntkropologie structurelle, Paris, 1 958 etc . 

33 Poetica, 6, 1450 a. 

1 78 



prin <<CU, Împreună, În acelaşi timp 1), etc. , Şi din 8Ecrtc; 
(thesis) , care înseamnă << punere 1>. Dacă traducem synthe­
sis prin << compoziţie 1> , prin << punerea laolaltă 1> a unor 
fapte, traducem cuvîntul cu sensul lui modern. Dacă 
însă vrem să-i menţinem înţelesul antic grecesc, singurul 
care poate explica textele aristotelice, atunci trebuie să 
ţinem seama că P..articula cruv mai are înţelesul de << con­
form cu, după 1>. In acest caz, termenul synthesis primeşte 
un înţeles compatibil cu poiesis şi cu mythos, şi anume de 
<< punere conform cu 1> , << punere după 1> (o normă) . 

Prin urmare, definiţia aristotelică a mythos-ului, << o 
sinteză a faptelor 1> , trebuie trag.usă prin << o punere a 
faptelor în conformitate cu 1> . In conformitate cu ce ? 
Cu universalul pe care îl vor reprezenta, pe care îl vor pune 
ca thesis. 

Acesta este , dealtfel, sensul întrebării lui Protagoras. 
cînd i se cere să vorbească despre virtute şi el cere să i se 
precizeze modalitatea expunerii : printr-un discurs expli­
cativ sau printr-un mit . Thesa era dată, era universalul­
virtute, iar permisiunea de a o expune printr-un mit , nu 
înseamnă decît libertatea de a-şi alege nişte << fapte pe care 
să le pună în conformitate cu universalul 1>, în cazul dat 
cu universalul-virtute. 

Prin urmare, mitul are drept scop să pună ca teză. 
un universal, care este definit de Aristotel << ceea ce este 
pretutindeni şi totdeauna )) . 

Actul intelectului, agens, este un act poietic, care, prin 
natura lui , se dezvoltă prin poiesis în aforisme, adică 
laconic, şi prin mythos, adică sintetic. Toate aceste idei 
sînt în legătură atît de strînsă, încît , a nu ţine seamă de 
relaţia lor, înseamnă a le priva de însuşi conţinutul lor 
specific. Numai aşa s-a putut ajunge la interpretarea 
mythos-ului ca o povestire concretă, o legendă cu perso­
naj e fantastice, care populau o lume a închipuirii în care 
grecii proiectau propriile lor creaţii psihice. Desigur, în 
lumea grecească, o concepţie vulgară putea , de asemenea, 
să imagineze mitul ca pe o realitate vizibilă sau invizibilă. 
Este însă clar că filosofii cunoşteau lucrurile acestea , iar 
miturile nu le serveau decît pentru a prezenta sintetic 
ceea ce era obiectul poiesis-ului : universalul. 

1 79' 



* 

Că nu numai soph6s-ul grec, dar că nici filosoful grec 
nu a crezut că zeul este ceea ce reprezintă mitul, aflăm 
încă din textele presocratice . Nu ne vom servi de tot 
arsenalul de citate care ne stau la îndemînă pentru a 
dovedi lucrul acesta. Vom da numai cîteva sugestii .  

Anaximandru nu spune că Zeus este cauza, princi­
piul şi elementul tuturor lucrurilor, ci li7tEtpov (apeiron) , 
infinitul, << fără să-I definească ce era. ))34 Dacă Mile­
sianul ar fi fost un reprezentant al începutului filoso­
fiei - aşa cum apare în istoriile filosofilor - este de 
necrezut că el s-ar fi putut desprinde de mit, în înţelesul 
lui concret, şi şi-ar fi reprezentat cauza cauzelor, sub­
stratul tuturor lucrurilor prin apeiron. 
ln sensul acesta trebuie să privim, de asemenea, şi fap­
tul că Anaximene nu apelează la zei pentru a da un fun­
dament lucrurilor ; şi pentru el, ca şi pentru Anaximandru, 
există un substrat fizic unic (J..Liav imoKEtJ.L&vov cpucriv) 35 
pe care îl numeşte 7tvd)J.La (pneuma) << suflu )), tradus 
de unii prin << aer )) (după noi , în mod eronat) . 

În ceea ce priveşte concepţia lui Xenophan din Kolo­
phon, aceasta este bine cunoscută ca fiind opusă poli­
teismului antropomorfic, pe care-I ia în derîdere. El ridi­
-culizează părerea acelora care-i imaginează pe zei îmbră.­
caţi omeneşte, avînd o voce şi o formă asemănătoare 
oamenilor şi afirmă că, dacă << boii, caii şi leii şi-ar putea 
închipui zeii )) şi ar avea posibilitatea să le facă statui, 
<< ei le-ar face corpurile fiecare după specia lui proprie )) . 36 

Pentru Heraclit, totul se petrece nu conform voinţei 
arbitrare a lui Zeus, sau a zeilor, ci conform Â.oyo�-ului, 
raţiunii universale intrinsecă şi lumii şi omului. 

Empedocle ne spune la rîndul lui : << Este imposibil a-1 
aduce pe Zeu în faţa noastră sau a-1 apuca cu mîinile, 

34 Diogene Laerţiu, op. cit. ,  II, 1 .  
3 5  Aristotel, Meteorologia, I ,  3,  984 a ;  Simplicius, Comentarii la 

<< Fizica •) lui Aristotel, 24. 
36 H. Diels, op. cit., frag. 23. 

1 80 



căci corpul său nu este înzestrat cu trup omenesc ; el 
este numai spirit sacru şi inefabil )) ,  37 

Începînd cu Anaxagora, problema n1c1 nu mai e 
discutată ; 'Ordinea lumii, a cosmos-ului se datoreste unui 
element deosebit de ea, care nu este zeul, ci 'nous-ui,. 
inteligenţa universală. 

Ar fi in u tii să mergem mai departe cu urmărirea 
documentaţiei, fiindcă nimeni în filosofia grecească nu 
a aşezat zeii sau zeul ca fundament şi cauză a cosmos-uluL 
Este de ajuns să spunem că,_ pentru cel care sistematizează 
filosofia grecească, pentru Aristotel, în baza întregii 
tradiţii elene, zeul nu este decît << gîndirea care gîndeşte 
gîndirea )> (v611cn� voftcrsro� v611crt�), act la care poate 
ajunge cîteodată şi omul, posibilitate ce constituie pentru 
Aristotel un << caracter divin )>38 al intelectului uman. Nu 
este vorba în toată filosofia grecească de realizarea unui 
simulacru uman, care ar constitui un om superior, ci 
a unei stări << divine )> ( 9Eio�) , a soph6s-ului .39 

Ceea ce ne interesează să subliniem aici este existenţa 
unei duble orie11tări, una care se îndreaptă spre dicitur 
şi una spre inesse. Omul modern a considerat Fiinţa 
străină lui şi a căutat să o cucerească vorbind. De fapt 
şi omul civilizaţiei moderne doreşte să realizeze zeul : ei 
vrea să domine - kratein - lumea, să stăpînească 
astrele, spaţiul şi timpul, să-şi prelungească viaţa, dacă 

37 Empedocle, Katharmoi, 133- 134. 
3 8  Metafizica, X, 7, 1072, b. 
3 9  Dealtfel, Cicero, in De natura deorum, face un bilanţ al ideilor 

filosofice despre zei , din care rezultă că nu filosofilor le aparţine concep­
ţia mitică. El spune că Platon afirmă în Timeu şi în Legi că <1 zeul este 
mcorporal )), ci<froj.lato�. cum spun grecii )) (Quod vero sine corpore, ullo· 
deum vult esse ut graeci dicunt, cicrroj.lU'tOV - op. cit . ,  I, 12.) . Pasajul din 
Timeu (28 c) sună astfel : <1 Este o muncă să-1 găseşti pe autorul şi 
tatăl tuturor lucrurilor şi, cînd l-ai găsit, este imposibil să-I explici 
tuturor � .  Ceea ce reţinem însă din cartea lui Cicero, ca fiind o intere­
santă mărturie pentru ceea ce am susţinut mai sus, este faptul că Perseu. 
filosof şi discipol al lui Zenon, crede că au fost consideraţi zei oamenii 
ce au realizat lucruri prin care viaţa a devenit mai uşoară ; lucrurile 
înseşi care sînt utile sau salutare sînt desemnate prin numele divini­
tăţilor. Şi Cicero adaugă : « El nu spune că le datorăm unor zei, care ar 
fi autorii lor, ci lucrurile sînt divine prin ele insele )) (ut ne hac quidem. 
diceret illa inventa esse deorum, sed ipsa divina - op. cit., I, 1 5) .  

1 8 l  



s-ar putea să-i dea eternitate ;  ce este acest ideal, dacă nu 
idealul de a fi zeu ? 

Faptele arată că această cale este plină de succese şi 
se poate spune, alegoric, că unele din puterile atribuite 
altădată zeilor aparţin astăzi omului ; gîndirea grecească 
a avut însă o altă orientare, cum era şi firesc, fiind pro­
dusul unui alt mediu social, urmărind realizarea zeului, 
substratul ultim al realităţii. Socotindu-se de aceeaşi 
natură cu Fiinţa, a căutat să o descopere şi să o reali­
zeze în omul însuşi, pentru a-1 aduce la starea de soph6s , 
de zeu . Soph6s-ul grec nu atacă o redută inamică, pe care 
vrea să o cucerească şi să o supună puterii lui , ca savantul 
modern ; ţinta lui este să realizeze şi să stăpînească ceea 
ce este proprietatea lui intimă, fondul lui cel mai adînc, 
Fiinta. 

Două direcţii inverse : una a vînd orientarea extra­
-vertită, spre cucerirea din afară a lumii, alta intraver­
tită, avînd orientarea spre cucerirea lumii din interiorul 
ei. Am mai putea spune că aceste două direcţii se deo­
sebesc între ele şi prin altceva : gîndirea grecească atacă 
realitatea în esenţa ei, adică în universalele care o fac 
inteligibilă, iar gîndirea modernă atacă realitatea prin 
particularele ei, care o fac sensibilă atît pentru simţuri, 
cît şi pentru prelungirile lor, aparatele tehnice. 

Această orientare explică, de altfel, în parte, de ce 
geniul grec nu a dus la realizarea unei tehnici avansate. 

Această chestiune nu se punea pentru soph6s-ul grec : 
a stăpîni lumea însemna pentru el a o poseda în fiinţa ei, 
a se aşeza în ea ; şi făcînd aşa, el pretindea - şi contem­
poranii lui credeau că el dispunea de puteri asupra 
Fiinţei şi manifestărilor ei. 

* 

Cum au putut grecii să ajungă la un asemenea ideal 
ciclopic pentru om ? Aveau ei destulă pregătire, pentru 
ca de la epoca, să-i spunem homerică, şi pînă la apariţia 
primilor ionieni să construiască o asemenea concepţie 
gi gantică despre idealul omului ? 

S-ar părea că nu. Tradiţiile greceşti vorbesc despre 
civilizaţii anterioare, care ar fi fost superioare aceleia 

182 



la care ajunseră ei . Hesiod, într-un poem40 de o rară 
frumuseţe, arată că au existat patru epoci : epoca de aur. 
<< cînd oamenii trăiau ca zei , cu inima liberă de nelinişti, 
la adăpost de oboseli şi de mizerie ; bătrîneţea lamen­
tabilă nu-i ameninţa < . . .  > apoi mureau ca îmbătrîni ţi 
de somn >> ; epoca de argint, cînd oamenii alcătuiau o 
rasă cu mult inferioară, care nu semăna cu prima << nici 
în formă, nici în spirit , cînd domnea pe pămînt Saturn >> ; 
epoca de bronz, în care a trăit a treia rasă de oameni, 
<< care nu iubeau decît lucr8.rile lui Ares, sursă de plîns şi 
de opere de violenţă >> ;  epoca de fier, cînd a trăit pe pămînt 
a patra rasă de oameni, << mai dreaptă şi mai bună >> � 
aceasta este rasa semizeilor, ras ă divină de eroi : << ea este,. 
spune Hesiod, rasa care ne-a precedat pe pămînt >> .41 

Desigur ne putem opri la interpretarea comună a 
miturilor, şi să aruncăm totul peste bord, toate vîrstele 
şi toţi zeii .  Dar dacă s-ar fi oprit la o asemenea atitudine 
Schliemann, de pildă, n-ar mai fi descoperit Troia ! 

Cu atît mai mult nu putem face lucrul acesta, cînd 
avem la dispoziţie o cantitate de informaţii impresio­
nantă în această problemă, pe care, bine înţeles , nu am 
putut să o exploatăm în limitele acestei lucrări. Vom 
mai adăuga numai că Diogene Laerţiu ne transmite 
informaţia următoare : << Egiptenii cred că Hephaistos. 
a fost fiul lui Neilos şi că el a început filosofia. Hephai­
stos a trăit înainte de Alexandru Macedon cu patruzeci 
şi opt de mii opt sute şaizeci şi trei de ani , în care timp 
au avut loc trei sute şaptezeci şi trei de eclipse de soare 
şi opt sute treizeci şi două de lună. >>42 

Ceea ce ne interesează în toată această discuţie este 
faptul cu dublu aspect,  că zeii existau în legendele gre­
ceşti - ca şi în ale alto r popoare - pe pămînt, şi că au 
existat civilizaţii anterioare în care oamenii << trăiau ca 
zeii >> .43 

40 Hesiod, op. cit. ,  1 1 0 - 200.  
41 V. descrierea celor patru vîrste şi  în Ovidiu, Metamorfoze, l ,  3. 
42 Diogene Laerţiu, op. cit. , 1, 2 .  Hephaistos, zeul grec al focului 

şi al metalului, numit de romani Vulcan, identificat cu zeul egiptean 
Ptah, din Memphis. 

43 Vorbind de filosofie, Cicero arată că (( desi numele ei este recent, 
sapientia, adică sophia, este foarte veche •> (Q'uam rem antiquissimam 

183 



Pare verosimil că grecii au preluat idealul magnific 
al realizării omului ca zeu de la o civilizaţie anterioară, 
mult superioară civilizaţiei homerice, care a lăsat pe 
pămînt monumentele megalitice ce le descoperim astăzi şi 
nu ştim să ni le explicăm, cum sînt acelea pe care le-am 
pomenit în prefaţa acestei lucrări. 

Ce este posibil ? Ce este imposibil ? Ceea ce este posi­
bil astăzi ar fi fost judecat imposibil, nu pe vremea gre­
cilor, ci acum o sută de ani . Este posibil ca într-o civili­
zaţie anterioară grecilor, într-o << epocă de aur >> , omul, 
ca entitate să fi existat în stare de soph6s, de zeu, stare 
pe care apoi a pierdut-o şi o atinge numai din cînd în 
cînd, cum spune Aristotel ? 

Astăzi acest lucru poate apărea de-a dreptul imposibil, 
dacă nu absurd. Dar în această alegere dintre imposibil 
şi posibil, il vom lua drept ghid tot pe Maestrul din Sta­
gira, aşa cum l-am avut de-a lungul acestei lucrări, fiindcă 
el ne spune clar care trebuie să fie alegerea noastră : 
<< Trebuie să preferăm imposibilul care este verosimil posi-

bilului care este incredibil >> (Ilpoatpc:tcr8ai n: oc:i aouva-ra 
.Eil(O'tU JlăÂÂ.OV il OUVU'tcl ani8ava). 44 

cum videamus, nomen tamen confitemur esse recens - Tusculanarum 
Disputationum liber, V, 3) . Dar el remarcă, în continuare, că vechimea 
merge mult mai departe decit timpurile istorice : << Ştim despre existenţa 
celor şapte înţelepţi - sapientes, sopkoi - recunoscuţi in Grecia şi 
stim, de asemenea, că multe secole inaintea lor, înainte de întemeierea 
Romei, în timpurile cînd a trăit Homer, un Lycurg, în timpurile eroice, 
un Ulysse, un Nestor au fost înţelepţi şi consideraţi ca atare. Tradiţia 
după care Atlas susţine cerul pe umerii lui şi aceea care ni-l arată pe 
Prometeu legat de Caucaz, aceea care face din Cepheu, din soţia, ginerele 
·şi din fiica lui constelaţii, n-ar putea fi acceptată dacă aceste personaje 
n-ar fi devenit fiinţe fabuloase, adică dacă ei nu ar fi fost capabili 
de o cunoaştere divină a corpurilor cere�ti ( Caelestium divina cognitio ) .  
Acelaşi lucru î l  susţine Cicero ş i  î n  D e  natura deorum (I , 15) .  În felul 
.acesta, nici Evhemer (secolul al V-lea î.e.n.) nu mai apare chiar atît de 
fantezist. După cum se ştie, acesta a scris Istoria sacră (din care s-au 
păstrat unele fragmente) , unde arată că Zeus, Saturn şi toţi zeii din 
Olimp, nu erau decit regi din vechime sau personaje din suita lor, care 
ar fi trăit în insula Panchaia, aproape de coasta orientală a Arabiei. 

'' Poetica, 24, 1460 a. 

1 84 



Bi b l iografie 

Texte. 

Aristoteles, Ex recensione Immanuelis Bekkeri, Edidid Academia regia 
Borussica, Berlin, 183 1 - 1870 (voi. V conţine un Scholiorum 
Supplementum Index A ristotelicus) . 

Aristoteles, Opera omnia graece et latine, vol. I - IV, Parisiis, Didot 
1 848 - 1857. 

Aristoteles, Opera Omnia, voi. I- XVI, Editionis Hereotypae C. Tauch­
nitianae, Lipsiae, 1867 - 1 868. 

Aristotel, Metafizica, trad. de Şt. Bezdechi. Studiu introductiv şi note 
de Dan Bădărău, Buc. ,  Ed. Academiei, 1965. 

Aristotel, Poetica, studiu introductiv, traducere şi comentarii de D. M. 
Pippidi, Buc. ,  Ed. Academiei, 1965. 

Aristotel, Despre suflet, traducere şi note de N. 1 .  Ştefănescu. Studiu 
introductiv de Al. Boboc, Buc.,  Ed. ştiinţifică, 1 969. 

Aristotel, Etica nicomakică, traducere din limba elină, precedată de 
un cuvînt înainte de Traian Brăileanu, Buc . ,  Casa Şcoalelor, 
1944. 

Aristotel, Organon, traducere, studiu introductiv şi note de Mircea 
Florian, voi. I - IV, Buc . ,  Ed. ştiinţifică, 1957 - 1 963. 

Bonitz, Hermannus, Index Aristotelicus, Berlin, Akademie Verlag , 
1 955. (Ediţie nouă) . 

Platons, Werke, von F. Schleiermacher, 11•2, I I1-3 Band, Berlin, 1804 -
1808. 

185 



Platon, Opera, Recognovit brevique adnotatione critica instruxit Ioan­
nes Burnet, Tom. I - V. Oxonii : E. Typographeo Claredoniano 
[1962- 1 967] . (Ediţie nouă) . 

Platon, Opera Omnia. Ad fidem optimorum librarum denuo recognovit 
et emendatius edidit Godofredus Stalbaumnis. Nova editio 
Stereotypa C. Tauchnitiana. Tom. I - VIII . Lipsiae, 1875 -
1877. 

Platon, Oeuvres completes. Traduites par Victor Cousin. Tom. ! - XIII, 
Paris, 1822- 1 840. 

Platon, Oeuvres comptetes, Collection des Universites de France, poublh�e 
sous le patronage de l'association Guillaume Bude, 20 vol . ,  Paris, 
1923 - 1 936. 

Platon, Opere, I- Ill,  traducere şi introducere de Cezar Pa pacostea, 
Buc. ,  Casa Şcoalelor, 1 930 - 1 935 . 

Platon, Oeuvres comptetes, Societe d'edition << Les Belles Lettres •>, 20 
vol . ,  Paris, 1946 - 1952. 

Platon, Dialoguri. După traducerile lui Cezar Papacostea, revizuite 
şi întregite cu două traduceri noi şi cu Viaţa lui Platon, de Con­
stantin Noica, Buc . ,  E .L.U. ,  1 968. 

Burnet, John, Greek Pkilosopky. Thales to Plata, London, Mac Millan, 
1960. (Ediţie nouă) .  

Capelle, Wilhelm, Die Vorsokratiker, Berlin, Akademie-Verlag, 1961 .  
Diels, Hermann, Fragmente der Vorsokratiker, Berlin, 1 900. 
Diels, Hermann, Doxographi Graeci, Berlin, 1879. 
Willamowitz Moelendorff, Ulrich von, Platon, Band I - II, Berlin, 

Weidmannsche Buchhandlung, 1 920.  

Cultură grecească 

G. Aigrisse, Psychanalise de la Grece antique, Paris, 1962. 
F.A .G. Beck, Greek education, Londra, 1964. 
J. Burckardt, Griechische Kulturgeschickte, Berlin, 1 898- 1902. 
A. Bon nard, Le Tragedie et l' komme, itude sur le drame antique, Paris, 

1 951 . 
A. B. Cook, Zeus. A Study in A ncient Religion, Cambridge, 1 914 .  
F.  de  Coulanges, La Citi antique, Paris, 1 864. 
H.  Toy Grawford, Introduction to tke History of Religions, Cambridge­

Mass . ,  1924. 
M. Delcourt, Les Grands Sanctuaires de la Grece, Paris, 1947. 
M.  Detienne, La Notion de daimon dans le pythagorisme ancien, Paris, 

1963. 
W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissensckaften, Leipzig, 1883. 
E. R. Doods, Th.e Greeks and the Irrational, Los Angeles, 1951 . 
Mircea Eliade, A spects du mytke, Paris, 1962. 
Mircea Eliade, Traiti d' histoire des religions, Paris, 1964. 
G. Frazer, Tke Golden Bougk, Londra, 1 955. (Ediţie nouă) . 
A. Frenkian, Le Monde komirique, Essai de protopkilosophie grecque, 

Paris, 1934. 

186 



G. Gilbert, Griechische Religionsphilosopkie, Leipzig, 1 9 1 1 .  
O .  Gigon, Les Grands problemes de l a  Philosophie antique, Paris, 1 96 1 .  
R .  Godel , Essai sur l '  experience libiratrice, Paris, 1952. 
M. Gorce şi R .  Mortier, Histoire generale des religions, 5 voi., Paris, 

1944 - 1949. 
R. Y. Hathorn , Tragedy, Mytk and Mysteries, Indiana , 1966. 
Max Heinze, Die Lehre vom Logos in der grieckiscken Pkilosophie, Olden­

burg, 1872. 
W. Jaeger, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen, Berlin, 

1933. 
K. J oel, Der Ursprung der N aturphilosopkie aus dem Geiste der M ystik, 

Jena, 1906. 
K. Kerenyi, Die Heroen der Griechen, Ziirich, 1968 . 
V. Magnien, Les misteres d'Eleusis, Paris, 1 93.8 .  
G. Milhaud, Le�on sur les origines de la sciences grecque, Paris, 1 893. 
R. Mondolfo, Problemi del pensiero antica, Bologna, 1935 . 
vV. Nestle, Vom Mythos zum Logos, Stuttgart, 1942. 
H. Patzer, Die A nfănge der Griechischen Tragodie, Wiesbaden, 1967. 
D. M. Pippidi ,  Formarea ideilor literare în antichitate, Bucureşti, 1 946. 
M. Pohlenz, La Liberei grecque. Nature et evolution d'un ideal de vie, 

Pa ris, 1956 .  
J .  Richer, Geographie du monde sacre grec, Paris, 1967. 
Ridder şi Deonna, L'art en Grece, Paris, 1924. 
A. Rivaud, Le Probleme du devenir et la notion de la matiere dans la 

pkilosophie grecque, Paris, 1 906. 
Erwin Rhode, Psyche, Freiburg, 1928.  
P. M. Schuhl, La formation de la pensie grecque, Paris, 1 934. 
\V. Schultz, Altionische jl;Jystik, Leipzig, 1 907. 
W. Schultz, Studien zur antiken Kultur, Leipzig, Viena, 1905. 
E. Schure. La Genese de la Tragedie, Paris, 1926. 
R. Schaerer, L'Homme antique et la structure du monde interieur, d'Ho­

mere a Socrate, Paris, 1 958 . 
A. J. Toynbee, Hellenism, the History of a Civilisation, Londra , 1959. 
C. H. \Vhitman, Homer and the heroic Tradition, Harvard, 1 958. 

Luc,·ări istorice 

A. W. Benn, The Greek Philosophers, Londra, 1882 - 1 883. 
Emile Brehier, Histoire de la philosophie, voi. I, 1948. 
S .  A. Byk, Die vorsokratische Philosophie in ihrer organische1' Glieder-

ung, Leipzig, 1875 - 1877. 
M. Croiset, Histoire de la litterature grecque, Paris, 1923 . 
Fr. Copleston, Histoire de la Philosophie, voi. I, Paris, 1964. 
Diogenes Laertios, De vitis, dogmatibus et apophtegmatibus clarorum 

philosophorum, Amsterdam, 1692. 
D.  Doring, Gesckickte der grieckischen Philosophie, Giessen, 1 906. 
P. Deussen, Die Pkilosopkie der Griechen, Leipzig, 191 1 .  
Ph . Devaux, D e  Tkales a Bergson, Liege, 1955. 

187 



Pierre Duhem, Le systeme du monde. Histoire des doctrines cosmologi­
ques de Platon a Copernic, Paris, 1913 .  

F.  Enriques şi  G. de Santillana, Compendio di  Storia del pensiero scien-
tifico, Bologna, 1932. 

R. Flaceliere, Histoire littiraire de la Grece, Paris, 1 962. 
K. Godel, Die Vorsokratische Philosopkie, Bonn, 1910 .  
T.  Gomperz, Grieckische Denker, Leipzig, 1 893 - 1909. 
T. Kucharski, Les chemins du savoir dans les derniers dialogues de Platon, 

Paris, 1949. 
R.  Miinz, Die Keime der Erkenntnistheorie in der vorsophistichen Pe­

riode der griechiscken Philosophie, Wien, 1880. 
R. Oehler, Nietzsche und die Vorsokratiker, Leipzig, 1904. 
H. Ritter şi L.  Preller, Historia Pkilosophiae Graecae, Editio octava 

quam curavit Eduardus Willmann, Gotha, 1898. 
Leon Robin, La Pensie grecque, Paris, 1923. 
S. Ruggiero, Storia della filosofia, Bari, 1 948. 
A. Schwegler, Geschickte der griechischen Philosophie, Freiburg, 1882. 
L. Striimpel, Die Geschichte der griechischen Philosopkie, 1 854- 1861 .  
W.  F. Stache, Criticat History of Greek Philosophy, Londra, 1924. 
Paul Tannery, Pour l'kistoire de la science hellene, Paris, 1 887. 
F. Uberweg, Grundriss der Geschichte der Pkilosophie, Berlin, 1 926. 
J. Walter, Geschickte der A esthetik im Altertum, Leipzig, 1 893. 
W. Windelband, Geschichte der alten Philosophie, Munchen, 1 923. 
Max Wundt, Gesckichte der grieckischen Ethik, Leipzig, 1 908. 
Ed. Zeller, Die Pkilosophie der Griecken, in ikrer geschicktlichen Ent­

wicklung, Leipzig, 1923. 

Comentarii 

Pitagora 

A. Bokh, Philolaos der Pythagoreer Lekren, Berlin, 1819. 
J. Brun, Les Presocratiques, Paris, 1968. 
A. Ed. Chaignet, Pytkagore et la pkilosopkie pythagoricienne, Paris, 

1 874. 
Erik Frank, Platon und die sogenannten Pythagoreer, Leipzig, 1923. 
G. Milhaud, Le Concept de nombre ckez les Pytkagoriciens, în Revue 

de Meta et de Morale, Paris, 1893. 

Empedocle 

E. Bignone, Empedocle, Torino, 1 9 1 6 .  
Jean Bies, Empedocle d'Agrigente. Essai sur l a  philosopkie presocratique, 

Paris, 1969. 
H. Diels, Studia Empedoclea, în Hermes, 1880. 
E. Gladisch, Empedocles und die A egypter, Leipzig, 1 858. 
E. Millerd, On the I nterpretation of Empedocle, Chicago, 1908. 
J. Zafiropoulo, Empedocle d'Agrigente, Paris, 1953. 

188 



Platon 

L. Couturat, Les Mythes platoniciens, Paris, 1894. 
A. J. Festugiere, Contemplation et vie contemplative seZon Platon, Paris, 

1950. 
A. Fouilie, Le Philosophie de Platon, Paris, 1869. 
E.  Halevy, La TMorie platonicienne des sciences, Paris, 1896. 
Mario Meunier, La Legende de Socrate, Paris, 1926. 
N. Montargis, De Platonis Musica, Paris, 1886. 
F. Neumann, De locis aegyptianis in operibus platonicis, 1 874. 
Leon, Robin, Platon, Paris, 1937. 
Leon, Robin, Les Rapports de l '  etre et de la connaissance d' apres Platon, 

P.U.F. , Paris, 1957. 

Aristotel 

Pierre Aubenque, Le Probleme de l' etre chez Aristote, Paris, P.U.F. , 
1962. 

E. Boutroux, Aristote, Etudes d'Histoire de la Philosphie, Paris, 1897. 
M. de Corte, La Doctrine de l 'intelligence chez A ristote, Paris, 1954. 
E. Gilson, L'Etre et l'Essence, Paris, 1962. 
O. Hamelin, Le Systeme d'A ristote, Paris, Librairie Felix Alcan, 1920. 
O. Hamelin, La Tkeorie de l' intellect d'apres Aristote et ses commenta� 

teurs, Paris, 1 953. 
Felix Ravaisson, Essai sur la metaphysique d'Aristote, Paris, J .  Vrin, 

1953. 
Abel Rey, La M aturite de la pensie scientifique en Grece, Paris, 1929. 
]. Vuillemin, De la logique a la thiologie, Paris, 1967. 



Cupri ns 

Prefaţă 

1 

Ce este filosofia ? 

2 
Originea şi semnificaţia cuvîntului << filosofie >> 

3 

Inceputul filosofiei 

4 

Filosofia acroamatică 

5 

Şcolile filosofice greceşti 

6 

Teorie, ştiinţă, sistem 

7 

Cele trei filosofii 

8 

Obiectul filosofiei theoretice 

9 

5 

9 

16 

24 

33 

42 

58 

67 

89 

Realizarea Fiinţei 106 
10  
Katharsis - Purificarea . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128 
11 

Soph6s - Purtătorul de adevăr 

12 
Incheiere 

Bibliografie 

190 

142 

164 

185 



Anton Dumitriu 

Ph i losophia  M i rabi l i s 

Essai sur  une d imens ion inconnue 
de la ph i l osoph i e  greq u e  

(Resume) 

Le fait que notre planete est parsemee de monuments megali­
thique dont l' origine et la fonction sont absolument inexplicables, et 
qui doivent avoir appartenu a des civilisations depuis longtemps dis­
parues, suggere a l'auteur l' idee que de tels monuments cyclopeens 
pourraient aussi etre trouves dans le monde des idees de ces civilisations . 
Des civilisations capables de telles performances techniques ne pourraient 
etre l'oeuvre que des etres superieurs du point de vue intellectuel, donc 
capables aussi de construire des monuments gigantesques d'idees. Mais 
comment decouvrir ces monuments abstraits, qui n' ont laisse aucune trace ? 

L'auteur se propose de trouver un tel monument dans le monde 
grecque presocratique ou plutot prehomerique, en partant de quelques 
textes des philosophes grecs, particuW�rement d' Aristote, qu 'il consi­
dere le plus grand systematisateur de la philosophie grecque qui le pre­
cede, donc le depositaire des idees des anciens. 

C'est d'ailleurs la seule possibilite de faire une exploration archeo­
logique dans la galaxie d'idees des anciens Grecs, tenant compte que la 
pensee presocratique ne nous a laisse, malheureusement, que seuls quel­
ques fragments. 

Mais cette fouille archeologique dans le monde d'idees qu'il scrute, 
amene l'auteur a se poser un autre probleme. La penurie des textes 
est-elle due seuleinent aux ' vicissitudes des evenements historiques -
dant l'effet a ete indiscutable - ou bien il y a encore une autre cause 
qui depend directement de la nature meme de la philosophie de cette 
epoque ? C'est ce que l'auteur se propose de decouvrir. On aura, a la fin 
du livre, une explication de ce fait qui semble, du premier abord, vrai­
ment bizarre. 

191  



Redactor : RODICA PANDELE 

Tehnoredactor CONSTANTIN IORDACHE 

Bun de tipar 26. 10. 1 974. Tiraj : 6300 e:c. Coli tipar : 7 2,5 

.!�Kf; 
Tiparul executat sub comanda 

nr. 1/374 la 

Intreprinderea Poligrafică 
.. 13 Decembrie 1 9 1 8 " ,  

G rigore Alexandrescu n r .  89-·97, 

Bucureşti, 
Republica Socialistă România 






	Prefaţă
	1. Ce este filosofia?
	2. Originea şi semnificaţia cuvîntului „filosofie”
	3. Începutul filosofiei
	4. Filosofia acroamatică
	5. Şcolile filosofice greceşti
	6. Teorie, ştiinţă, sistem
	7. Cele trei filosofii
	8. Obiectul filosofiei theoretice
	9. Realizarea Ființei
	10. Katharsis - Purificarea
	11. Sophos - Purtătorul de adevăr
	12. Încheiere
	Bibliografie
	Cuprins

