
Henry Corbin
L’immaginazione creatrice

Le radici del sufismo



Questo studio magistrale su Ibn ‘Arabi, 
uno dei più grandi filosofi e mistici sufi, 
ci fa conoscere aspetti essenziali 
c suggestivi della corrente esoterica 
dell’Islam. Ci imbattiamo così 
in un Dio ‘patetico’ piuttosto 
che onnipotente, venato di tristezza 
e nostalgia. La creazione, atto della sua 

immagina/ione, proviene dal suo 
^  bisogno di essere conosciuto,

e il cuore del mistico è il luogo in
cui essa trova il proprio vero 
compimento. Dice Ibn Arabi:
«se egli, col suo essere, 

ci ha dato la vita e l’esistenza, 
anch’io do a lui vita conoscendolo 
nel mio cuore».



I Libri dell'Ascolto



«I Libri dell’Ascolto» 
Collana diretta da Vittorio Tamaro

VOLUMI PUBBLICATI

L'immaginazione creatrice.
Î e radici del sufismo 

di Henry Corbin

Storia della filosofia indiana 
di Giuseppe Tucci

DI PROSSIMA PUBKLiGAZIONK

Figure dell'immanenza.
I  na lettura filosofica dei Ching 

di Francois Jullien



Henry Corbin

L’immaginazione 
creatrice

Le radici del sufismo
Traduzione di Leonardo Capezzone

© Editori Laterza



Titolo dell'edizione originale 
L'imagination créatrice dans le soufisme dlbn ‘Arabi

© 1958, Emest Flammarion. 
Nuova edizione Aubier 1993

Prima edizione 2005

Proprietà letteraria riservata 
Gius. Laterza & Figli Spa, Roma-Bari

Finito di stampare nel gennaio 2005 
Poligrafìro Dehoniano - Stabilimento di Bari 

per conto della 
Gius. Laterza & Figli Spa 

CL 20-7118-5 
ISBN 88-420-7118-8



Prefazione 
alla seconda edizione francese

Gli occhi con cui si guarda a un libro concepito e scritto una ven­
tina d'anni fa non sono certo più gli stessi. La prima edizione di 
questo libro apparve nel 1958. La decisione di ristamparlo, che 
dobbiamo alla cortesia del nostro editore, aveva suscitato in noi, 
sulle prime, il desiderio di incorporarvi il risultato delle ricerche 
svolte in tutti questi anni. L’impresa, però, sarebbe stata smisura­
ta e vana.

In effetti, avremmo certamente potuto ampliare le dimensioni 
dell’opera, i riferimenti bibliografici. Tuttavia, per il suo autore 
questo libro ha rappresentato un nuovo punto di partenza, un 
momento felice il cui chiarore ha illuminato la strada successiva­
mente seguita. Oggi, non interpreteremmo diversamente il pen­
siero di Ibn ‘Arabi. I testi qui tradotti e illustrati restano per noi 
quelli che racchiudono i temi dominanti. Ad essi abbiamo conti­
nuamente attinto nel corso dei nostri lavori, nella misura in cui 
questi ultimi ne costituivano il prolungamento. Il libro è stato tra­
dotto in inglese1, il che conferisce a un libro la sua identità nel 
“pleroma delle opere”. Ritoccandolo, si sarebbe alterata quell’i­
dentità. Sarebbe stato meglio allora scrivere un nuovo libro su Ibn 
‘Arabi, ma non è ancora giunto il momento, e del resto siamo con­
vinti che il messaggio consegnato a questo libro mantenga intatto 
il suo significato attivo.

1 Alone with Alone: Creative Imagination in theSufism of Ibn ‘Arabi, trad,
inglese di Ralph Mannheim, prefazione di Harold Bloom, Princeton Uni­
versity Press, “Bollingen Series” XCI, Princeton 1969; 19982.



Prefazione alla seconda e d iz io n e  francese

Per queste ragioni le modifiche apportate alla presente edizio­
ne consistono essenzialmente, oltre all'ampliamento dell’indice, 
nell’aggiornamento dei dati bibliografici nelle note e nelle appen­
dici. Alcuni articoli, nel tempo, sono divenuti libri, altre opere an­
nunciate sono poi effettivamente apparse.

E il caso, ad esempio, della monumentale Histoire et classifica­
tion de Voeuvred’Ibn 'Arabi {\nsiimt Francis de Damas, 1964) del 
nostro amico Osman Yahya, a cui dobbiamo l’impresa non meno 
monumentale dell’edizione critica del Kitàb al-futuhàt al-makkiyya 
(“Il Libro delle conquiste spirituali della Mecca”) in corso di pub­
blicazione al Cairo. Quattro volumi sono già apparsi; l’insieme 
dell’opera ne prevede ben trentasette.

Nel frattempo, Osman Yahya ed io abbiamo potuto apporta­
re un contributo fruttuoso tanto allo studio di Ibn ‘Arabi quanto 
agli studi sciiti pubblicando, con ampie introduzioni, due volumi 
dell’opera di Haydar Amoli (XIV secolo) che si è andata così ri- 
costituendo: da un lato, la sua “Somma di filosofia sciita”, dall’al­
tro, i prolegomeni dell’opera intitolata “Il Testo dei Testi”, ampio 
commentario dei Fusus al-hikam (“Le gemme di saggezza dei pro­
feti”)2, ossia il compendio nel quale Ibn 4Arabi ha riassunto tut­
ta la sua teosofia profetica, e che viene abbondantemente citato 
nel nostro libro.

Haydar Amoli è una figura eminente, altamente rappresenta­
tiva della spiritualità dello sciismo persiano. Probabilmente si de­
ve proprio a lui se si è operata la giunzione fra la teosofia di Ibn 
‘Arabi e la teosofia sciita. Tuttavia, quale che sia stata la sua am­
mirazione e la sua devozione verso io Sbaykb al-Akbary c’è un pun­
to sul quale il teosofo sciita Haydar Amoli non transige, in quan­
to decisivo per l’intera profetologia e l’imamologia dello sciismo. 
Per questa, la walàya è la predilezione divina che sacralizza gli 
Amici di Dio (awliya Allah), e in ciascun profeta, ciascun nabi, 
essa è la condizione previa della sua missione profetica. Vi è il ci­
clo della profezia, e vi è il ciclo della walàya, il ciclo dell’iniziazio­
ne spirituale, che al primo succede.

Questo aspetto non viene trattato esaurientemente in questo 
libro; qui ci limitiamo a ricordare soltanto che per la teosofia scii­

2 Le due opere costituiscono rispettivamente i volumi 16 e 22 della “Bi-
bliothèque iranienne ’ , collezione da noi diretta a Teheran.

v i



Prefazione alla seconda edizione francese

ta il Sigillo della walàya non può essere altro che Fimamato che di­
scende da Muhammad, nella duplice persona del primo Imam co­
me Sigillo della walàya universale, e del dodicesimo Imam come 
Sigillo della walàya post-muhammadica. Ora, Ibn ‘Arabi vedeva 
in Gesù il Sigillo della walàya universale, e, fondandosi su una vi­
sione ricevuta in sogno, riconduceva alla sua propria persona 
l’idea del Sigillo della walàya post-muhammadica -  benché non 
negasse che l'idea di quest’ultimo Sigillo potesse essere riferita an­
che ad altri. Haydar Amoli ha opposto una critica sciita fonda- 
mentale alla concezione di Ibn 'Arabi, poiché questa di fatto ope­
ra una dislocazione nel rapporto fra la missione essoterica della 
profezia e la missione esoterica dell'imam3.

Su tutti gli altri punti della metafisica e delPesoterismo di Ibn 
‘Arabi, invece, Haydar Amoli è stato di volta in volta ammiratore 
e mirabile interprete, e la sua opera appare ormai come una gui­
da indispensabile per lo studio di Ibn ‘Arabi. Com’è noto, Ibn 
‘Arabi aveva coscienza che il libro dei Fusùs non era una sua com­
posizione personale; gli era stato rivelato dal Profeta durante un 
sogno visionario. Haydar Amoli è così indotto a concepire l’idea 
di un sito spirituale da lui descritto come uno “stare fra due libri”. 
Il Profeta si trova tra il Libro che ricevette dal Cielo, cioè il Cora­
no, e il Libro che da lui emana, cioè i Fusùs da lui rivelati a Ibn 
‘Arabi. Allo stesso modo, questi si trova “fra due libri”: il libro che 
ricevette dal Profeta, ossia i Fusùs, e il libro emanato da lui stes­
so, ossia Fopera immensa delle Futuhàt4. Questo raddoppiamen­
to del “fenomeno del Libro santo” bisognerà tenere presente nel­
la mente quando si leggeranno qui sia le abbondanti citazioni che 
abbiamo fatto del libro dei Fusùs sia le spiegazioni date da Ibn 
‘Arabi a proposito dell’origine del suo grande libro delle Futùhàt 
(vedi Parte seconda, cap. IV, note 14 e 19).

Proprio come lì si tratta dell’esperienza visionaria che è all’ori­
gine dei Fusùs, in maniera analoga è Fesperienza visionaria di Ibn 
‘Arabi in quanto tale ad orientare questa nostra ricerca sul ruolo

3 Sulla vita, l’opera e la dottrina di Haydar Amoli, si veda il nostro En 
Islam iranien: aspects spirituels et philosophiques, Paris 1971-1973, vol. III, 
pp. 149-213.

4 Si veda Le Texte des Textes (cit. alla n. 2), pp. 5 sgg. deirintroduzione 
francese.

V I I



Prefazione alla seconda edizione francese

dell'immaginazione creatrice nella sua dottrina spirituale. L ’espe­
rienza mistica, in effetti, non può essere intesa prendendo in con­
siderazione solo la via negationisy che conduce alla sparizione del­
le Immagini. La via negationis si scontra con un limite che segna 
il punto di partenza di un arretramento, aldilà del quale affiorano 
necessariamente le visioni immaginali della mistica visionaria.

Non si intenda il termine “immagini” nel senso in cui, oggi, si 
parla in maniera approssimativa di civiltà dell’immagine, dove 
non è affatto questione di percezioni visionarie, ma di immagini 
sempre legate al livello delle percezioni sensibili. Il mundus ima- 
ginalis della teosofia mistica visionaria è un mondo che non è più 
quello della percezione sensibile, pur non essendo ancora il mon­
do dell’intuizione intellettiva dei puri intelligibili. Mondo fra due 
mondi, mondo mediano e mediatore, senza il quale tutti gli even­
ti della storia sacra e profetica si situano nell’irreale, poiché è pro­
prio in quel mondo che tali eventi hanno luogo -  il “loro luogo”. 
Sohravardì, Shaykh al-Ishràq, sembra che sia stato il primo ad aver 
colto l’ontologia che questo intermondo reclama. Ibn ‘Arabi, a 
sua volta, stabilisce ciò che potremmo già chiamare una metafisi­
ca dell’immaginazione attiva e del mundus imaginalis. Haydar 
Amoli amplifica tutto ciò allontanando l’arte diagrammatica, e 
giustificando così l’affiorare necessario delle immagini propria­
mente metafisiche. Questa è la materia del nostro libro. Con essa 
probabilmente Ibn ‘Arabi è già venuto in aiuto a quei nostri col- 
leghi occidentali che, ai nostri giorni -  ed è un sintomo -  s’impe­
gnano a riscoprire una metafisica dell’immaginazione e dellVw- 
maginale (e non parliamo delFimmaginario).

Una simile metafisica dell’immaginazione è organicamente le­
gata al concetto di teofania, al “teofanismo” che orienta e domina 
tutta la teosofia di Ibn ‘Arabi. Abbiamo qui cercato di approfon­
dire questo concetto, perché in ultima analisi esso domina l’inte­
ra teosofia islamica, ed è proteso verso ogni teologia dell’incarna- 
zione tanto quanto procede in senso inverso rispetto alle attitudi­
ni dei nostri filosofi positivisti e letteralisti, razionalisti o storicisti. 
Esso dovrebbe consentirci di evitare gravi equivoci, a volte anche 
dolorosi, proteggere la teosofia di Ibn ‘Arabi dall’essere qualifi­
cata come “monismo esistenziale”. Riteniamo di poter dire che gli 
allievi e gli amici del compianto Louis Massignon non sono mai 
riusciti a comprendere perché questa definizione, che appare co­

V I I I



Prefazione alla seconda edizione francese

sì eccellente e lodevole per Hallàj, divenisse discutibile ed esecra­
bile allorché la si applicava a Ibn ‘Arabi.

Non è questa la sola offesa recata allo Shaykh al-Akbar. Dob­
biamo a Osman Yahva un repertorio che ci permette, per la pri­
ma volta, di misurare sia l'ampiezza delPaccoglienza favorevole sia 
quella deiraccoglienza negativa nei confronti dell'opera di Ibn 
‘Arabi. Il libro dei Fusùs è stato oggetto di qualcosa come 120 
commenti, composti fra il XIII e il XX secolo. Li si dovrà studia­
re, per conoscere le particolarità del pensiero islamico nel corso 
di questi otto secoli.

La lista delle confutazioni e delle critiche rivolte contro il libro 
dei Fusùs consta di 36 titoli; essa è bilanciata dall'elenco delle 34 
opere che prendono le difese del libro e del suo autore. Triste­
mente istruttiva è la sproporzione che si constata nella lista delle 
fatwà, o pareri espressi dai muftì e dagli ‘ulama nei confronti di 
quest’opera e del suo autore. La lista di coloro che lo condanna­
no e ne rifiutano l’opera raggiunge il numero di 139; coloro che 
rendono invece giustizia all’opera di Ibn ‘Arabi e l’approvano ar­
rivano a 33; a questa cifra si dovranno tuttavia aggiungere i nomi 
d’un buon numero di pensatori persiani di cui non si è ancora af­
frontato lo spoglio delle opere5.

Il confronto non deve sorprendere. iNon è possibile compren­
dere la dottrina di un Ibn ‘Arabi senza salire ad un livello di per­
cezione e di ermeneutica che, per definizione, resta inaccessibile 
ai letteralisti puri. I teosofi mistici, ‘urafa e ferfàniyàn, non si stu­
piranno di ritrovarsi in minoranza nell’inventario stilato da 
Osman Yahya, che ci offre un’idea del “campo di battaglia” in cui 
si è deciso l’orientamento immediato e futuro della coscienza isla­
mica. E inevitabile che per loro sia stato così sempre e dovunque. 
Proprio questo ne ha costituito la forza, ed ha permesso loro di at­
traversare i secoli; infine, grazie ad essi, oggi è possibile intrave­
dere la profondità di una via spirituale comune ai tre rami della 
tradizione abramitica.

Una simile “strada maestra” è quella che ci viene aperta dallo 
Shaykh al-Akbar, Doctor maximus, una strada in cui la fede e la ri­
velazione profetica, lungi dallo schierarsi contro la religione e

5 Ivi, pp. 11 sgg. dell’introduzione francese.

I X



Prefazione alla seconda edizione francese

l’esperienza mistica, di queste sono le guide, i prototipi e i garan­
ti. Si mediti attentamente sui testi tradotti nelle note conclusive di 
questo libro, là dove la trasfigurazione della Ka‘ba ci consegna il 
“segreto del Tempio” . Sicuramente, con la morte di Averroè 
(1198), qualcosa è successo nell’IsIam. Tuttavia, nella stessa epo­
ca, con un Sohravardl ad oriente del mondo musulmano e un Ibn 
‘Arabi ad occidente, si è manifestato qualcosa che non ha cessato 
di crescere nel corso dei secoli, e che oggi ci appare come il con­
tributo caratteristico del pensiero islamico a quella filosofia che la 
tradizione abramitica ha sempre promosso, rispondendo così ad 
una sua propria vocazione.

Queste righe vogliono essere una sorta di riconciliazione nei 
confronti di quei nostri lettori che, attenti all’epilogo di questo li­
bro, hanno creduto di scorgervi un disincanto, o una rinuncia di 
fronte alla gravità dell’impresa. Ma, non era forse scontato che l’au­
tore ricorresse al “noi” per farsi, un solo istante almeno, portavoce 
di tutti coloro che hanno visto il proprio slancio spezzato da trop­
pe generazioni di filosofia agnostica? Quanto all’autore stesso, le 
sue frequentazioni spirituali basteranno come professione di fede.

A questo proposito, mi si permetta un’ultima raccomandazio­
ne. Le note di questo libro sono numerose, e spesso assai svilup­
pate, al punto da sembrare quasi un’appendice giustapposta al te­
sto. Decida il lettore se la loro ampiezza è stata dettata o meno dal 
piacere di una vana erudizione. Vi si troveranno osservazioni e ci­
tazioni impossibili da inserire nel testo, a meno di modificare ra­
dicalmente l’architettura del libro alterandone l’andamento. Si 
tenga presente che la maggior pane dei brani di Ibn ‘Arabi o di 
altri autori sono qui tradotti per la prima volta. Essi costituiscono 
l’assisa su cui poggia la nostra esposizione. Sarà proficuo, dunque, 
tornare a meditare su quei brani indipendentemente dalla lettura 
del testo.

Meditazione, questa, che saprà mettere in atto il “metodo 
dell’orazione teofanica” . È necessario “circumambulare” insieme 
ad Ibn ‘Arabi intorno al Tempio, per penetrarne il segreto.

H .C

Parigi, settembre 1975



L’immaginazione creatrice
Le radici del sufismo



AVVERTENZA In questa edizione si è mantenuto il criterio di trascri­
zione semplificato adottato dall’autore. Pertanto si troveranno segna­
te, nei nomi propri e nei termini arabi e persiani, esclusivamente le vo­
cali lunghe ày iy ù. Si è anche mantenuta la volontà dell’autore di se­
gnalare l’origine iranica di personaggi e di termini con una trascrizio­
ne “alla persiana” (ad esempio, Mohammad, e non Muhammad; Soh­
ravardi, e non Suhrawardi); per coerenza, si è adottata una trascrizio­
ne “aH’araba”, coerente col ductus, di nomi e termini arabi.

I passi coranici tradotti sono ripresi dalla versione di Alessandro 
Bausani, Il Corano, Sansoni, Firenze 1978, e successive ristampe.



Introduzione



Capitolo I

Tra Andalusia e Iran: 
lineamenti 

di una topografia spirituale

Il titolo di questo libro si sarebbe dovuto formulare in maniera più 
completa Immaginazione creatrice ed esperienza mistica nel sufi­
smo di Ibn ‘Arabi. Tuttavia l’abbreviazione ci è parsa lecita, poi­
ché la sola parola sufismo è sufficiente a porre Ximmaginazione al 
centro del nostro intento. Non è dell’immaginazione nel senso 
corrente che qui si discuterà: non si tratterà né di fantasia, profa­
na o meno, né dell’organo preposto a secernere un immaginario 
identificato con l’irreale, ovvero di ciò che consideriamo l’organo 
della creazione estetica. Si tratterà piuttosto di una funzione as­
solutamente fondamentale, ordinata ad un suo universo peculia­
re, dotato di un’esistenza perfettamente “oggettiva”, di cui Tim- 
maginazione è propriamente l’organo della percezione.

Oggi, grazie alla fenomenologia, sappiamo che è possibile con­
siderare la maniera in cui l’uomo esperisce la sua relazione col 
mondo, senza ridurne la qualità oggettiva dei dati all’ambito del­
la percezione sensibile, o limitare il campo della conoscenza vera 
e significativa alle sole operazioni della comprensione razionale. 
Liberati dalXimpasse, abbiamo imparato a cogliere e a valorizzare 
le intenzioni implicite di tutti gli atti della coscienza o della tran­
scoscienza. Dire che l’immaginazione (o l’amore, o la simpatia, o 
un sentimento in genere) fa conoscere, e fa conoscere un “ogget­
to” che gli è proprio, non ha affatto il sapore del paradosso. Una 
volta ammesso il valore noetico plenario dell’immaginazione, è 
forse il caso di svincolare le intenzioni immaginative dalla paren­
tesi in cui le racchiude la loro pura accezione fenomenologica, se 
si vuole ricondurre senza malintesi la funzione immaginante allo



Tra Andalusia e Iran

schema del mondo che ci viene proposto dagli Spirituali a cui que­
sto libro invita ad accostarsi.

Per costoro esiste, “oggettivamente” e realmente, un triplice 
mondo: tra l’universo che può essere colto dalla pura percezione 
intellettuale (l’universo delle intelligenze cherubiniche) e l’univer­
so percepibile mediante i sensi, esiste un mondo intermedio, quel­
lo delle Idee-Immagini, delle Figure-archetipi, dei corpi sottili, del­
la “materia immateriale”. Consistente e sussistente, questo mondo 
è reale ed oggettivo quanto l’universo intelligibile e l’universo sen­
sibile; universo intermedio “in cui lo spirituale prende corpo e il 
corpo diviene spirituale”, esso è costituito da una materia e da 
un’estensione reali, sebbene allo stato sottile e immateriale in rap­
porto alla materia sensibile e corruttibile. Questo universo, il cui 
organo è l’immaginazione attiva, è il luogo delle visioni teofaniche, 
la scena in cui avvengono nella loro vera realtà gli eventi visionari e 
le storie simboliche. Di tale universo, qui, molto si parlerà, pur sen­
za mai dire immaginario, poiché questo termine, che un equivoco 
diffuso considera alla stregua di un’idea deformata della realtà già 
compiuta o di là da venire, si rivela inadeguato di fronte al mondo 
di cui stiamo parlando, allo stesso tempo intermedio e mediatore. 
Parleremo dunque di mundus imaginalis.

I due saggi che costituiscono il corpo di questo libro sono sta 
ti concepiti in occasione di due sessioni (1955-1956) del circolo 
della rivista “Eranos”, ad Ascona (Ticino). Complementari l’uno 
all’altro, seguono entrambi il medesimo disegno. Non hanno la 
minima pretesa di essere una monografia su Ibn ‘Arabi: un’inter­
pretazione complessiva sembra per ora ancora lontana, e saranno 
necessari molti studi preliminari affinché ci si possa orientare lun­
go tutte le direzioni di un’opera dalle proporzioni colossali scatu­
rita da un genio della spiritualità, il quale non fu soltanto uno dei 
massimi maestri del sufismo islamico, ma anche uno dei più gran­
di mistici di tutti i tempi1.

Non è nostra ambizione nemmeno di offrire un “contributo al­
la storia delle idee”. Un’impostazione tematica di questo genere 
tende spesso a “spiegare” un autore riconducendolo alle sue fon­
ti, enumerando le influenze subite, dimostrando le “cause” di cui 
egli sarebbe semplicemente il risultato. Di fronte a un genio della 
complessità di Ibn ‘Arabi, radicalmente estraneo tanto alla reli­
gione della lettera e del dogma quanto alle schematizzazioni a cui

6



/. Topografia spirituale

la lettera e il dogma inducono, si è a volte parlato di sincretismo. 
Questa è una definizione sommaria, opaca e pigra, proposta dal­
lo spirito dogmatico che si allarma davanti all’andamento di un 
pensiero che obbedisce solo agli imperativi della propria, perso­
nale norma interiore -  personale, ma non per questo meno rigo­
rosa. Trovare soddisfacente una simile definizione significa am­
mettere il proprio fallimento, la propria incapacità di cogliere, di 
questa norma, quanto meno l’irriducibilità ad ogni forma di ma­
gistero e di conformismo.

Ibn ‘Arabi è una di quelle rare, potenti personalità spirituali 
che sono esse stesse la norma della propria ortodossia e la misura 
del proprio tempo, poiché non appartengono né a ciò che per 
convenzione viene detto il “loro” tempo né all’ortodossia del “lo­
ro” tempo. Ciò che storicamente si è soliti definire il “loro” tem­
po non è, di fatto, il loro tempo reale. Ostinarsi a ritenere che que­
sti maestri siano gli esponenti di una determinata “Tradizione” si­
gnifica dimenticare il considerevole apporto del loro contributo 
personale; significa trascurare la fiduciosa audacia con cui un ara­
bo di Andalusia come Ibn ‘Arabi, o iranici come Abu Ya’qub 
Sejestàni (X secolo), Sohravardl (XII secolo), Semnàni (XIV se­
colo), Mollà Sadrà di Shiraz (XVII secolo), affermano che una 
certa idea, sviluppata in una certa pagina delle loro opere, non si 
potrà rinvenire in alcun altro luogo, poiché quell’idea è una loro 
scoperta, o una loro esperienza personale.

Noi abbiamo solo l’intenzione di meditare in profondità, par­
tendo dai testi, su un certo numero di temi che inevitabilmente 
riecheggiano nella totalità dell’opera. La migliore spiegazione di 
Ibn ‘Arabi, secondo noi, rimane lo stesso Ibn ‘Arabi. Il solo mo­
do di comprenderlo è diventare per un momento suoi discepoli, 
così come lui stesso ha fatto nei confronti di tanti maestri del su­
fismo. Ciò che volevamo era vivere per un momento, insieme a lui, 
la sua propria spiritualità. A nostra volta, vorremmo trasmettere 
qualcosa, di quella spiritualità, a coloro che si inoltrano lungo la 
stessa Via, così come noi l’abbiamo esperita. E non a caso si par­
la qui di spiritualità, essendo consapevoli di quanto il termine pos­
sa apparire insolito. Essa riguarda la vita più segreta e profonda 
dell’anima; abitudini secolari e degne di rispetto ci inducono in 
genere a non separare questa vita, così personale, dal suo conte­
sto sociale; a farla dipendere da una “realtà ecclesiale” che ne sa­



Tra Andalusia e Iran

rebbe mediatrice, una realtà dalla quale sembrerebbe non si pos­
sa prescindere pena l’irrimediabile venir meno della spiritualità 
stessa. A coloro cui è impossibile operare la dissociazione, la spi­
ritualità di Ibn ‘Arabi su cui mediteremo non ha molto da dire; a 
coloro che cercano rincontro “del solitario con il Solo”, coloro 
che come lui sanno essere i “discepoli di Khezr”, per i quali non 
vi è conformismo che prevalga sull’imperativo personale, a costo­
ro Ibn ‘Arabi e i suoi avranno molto da dire.

Un altro aspetto insolito risiede nel fatto che questa proposta 
di spiritualità si inscrive in una ricerca sulPimmaginazione. Si pro­
verà a mostrare in quale senso questa immaginazione è creatrice:
lo è in quanto essa è essenzialmente immaginazione attiva, e in 
quanto tale attività le conferisce la qualità essenziale di immagi­
nazione teofanica. Essa assume una funzione incomparabile, tan­
to imprevedibile, in rapporto al senso inoffensivo o peggiorativo 
che generalmente attribuiamo al termine immaginazione, che 
avremmo preferito designarla con un neologismo, e per la quale 
siamo giunti ad impiegare il sostantivo immaginatrice. E forse il 
momento di anticipare un dubbio: la spiritualità, l’esperienza mi­
stica, non tendono a spogliarsi delle immagini, a rinunciare a tut­
te le rappresentazioni di forme e di figure? Certamente vi sono 
maestri che hanno ferocemente ed implacabilmente escluso qual­
siasi rappresentazione immaginativa, qualsiasi intervento delle 
immagini. Per contro, ciò che qui viene proposto è il valore straor­
dinario che l’immagine e lTmmaginazione assumono per l’espe­
rienza spirituale. Le ragioni di struttura interna appariranno nel­
la sequenza dei temi: si avverte già la loro presenza nell’afferma­
zione del mondo intermedio e della sua consistenza ontologica. 
Ma questa stessa affermazione si circonda di altri motivi, la cui 
analisi non può essere inserita nella materia che andremo a svilup­
pare, e dei quali si suppone pertanto un minimo di conoscenza.

Questa supposizione non facilita il nostro compito. In effetti, 
essa implica la conoscenza, da pane del lettore, del contesto in cui 
si inseriscono tanto l’opera quanto la biografia di Ibn ‘Arabi, l’una 
e l’altra così intimamente fuse che gli eventi interiormente vissuti 
si riverberano sull’opera e si innalzano al valore di simbolo. La bi­
bliografia su Ibn ‘Arabi nelle lingue europee non occupa molto 
spazio. Pertanto è difficile supporre che il lettore privo di fami­
liarità con l’arabo disponga anche di un minimo di informazione

8



/. Topografia spirituale

preliminare. Inoltre, sia il personaggio sia la dottnnTSUno stati vit­
time di numerosi errori di valutazione. Non solo nelPlslam il su­
fismo di Ibn * Arabi ha suscitato scalpore, se non addirittura furo­
re. A voler individuare e sostenere ad ogni costo l’idea o l’esisten­
za di un “sufismo ortodosso” si corre il rischio di essere smentiti 
e travolti dall’ampiezza, l’audacia e la diffusione di una simile, in­
comparabile teosofìa mistica. Riconducendo la sua dottrina alle 
categorie delle nostre filosofie occidentali (monismo, panteismo, 
ecc.), c’è il rischio di falsarne le prospettive. Avremo occasione di 
tornare sulla questione se sia plausibile una conciliazione tra la re­
ligione mistica e la religione legalista. Porre la domanda significa 
porre il problema del senso del sufismo nell’IsIam, e di conse­
guenza del senso della sua affinità con altre espressioni della reli­
gione mistica conosciute altrove. Ma per fare questo, è necessario 
riferirsi, o almeno accennare, a certe cose che sono successe in età 
medievale, quando l’IsIam e la Cristianità si sono reciprocamente 
comunicate la loro filosofia. Per evitare un uso avventato delle ca­
tegorie entro cui si definiscono i nostri sistemi filosofici, per po­
ter cogliere nel sufismo un punto di contatto incomparabile fra re­
ligione profetica e religione mistica, sarà bene richiamare breve­
mente il contesto di idee e di problemi in cui si collocano Ibn 
'Arabi e la sua scuola.

Allo stato attuale delle ricerche, non è facile evitare schema­
tizzazioni. In ogni caso, si dovrà innanzitutto rinunciare a due abi­
tudini: rinunciare a separare la storia della filosofia dalla storia 
della spiritualità; rinunciare allo schema, da tempo ricorrente nei 
nostri manuali di storia della filosofia, con il quale si continua a 
confondere la filosofia nell’IsIam con la “filosofia araba” tout 
court, riducendo quest’ultima a cinque o sei grandi nomi, noti al­
la nostra Scolastica latina. L ’ambito che si deve individuare, in 
realtà, è infinitamente più vasto e incommensurabile con le ristret­
tezze di quello schema. Da molto tempo vige un luogo comune se­
condo il quale la critica del teologo al-Ghazàli avrebbe inferto a 
questa “filosofìa araba” un colpo mortale; con Averroè -  il gran­
de filosofo di Cordova, lo stesso che Ibn ‘Arabi adolescente volle 
incontrare -, essa avrebbe raggiunto al contempo il suo culmine e 
la sua conclusione. Può darsi che questo sia stato il destino della 
filosofia nell’IsIam occidentale, o almeno nell’IsIam sunnita; sa­
rebbe tuttavia ridicolo raccogliere l’intero esito del pensiero filo-

9



Tra Andalusia e Iran

sofico nelTIslam nello scontro, ancorché drammatico, tra il teolo­
go al-Ghazàlì e il filosofo andaluso, il quale ultimo, con assoluta 
sincerità, sosteneva di non essere altro che un puro interprete di 
Aristotele. Si dovrebbe dire, piuttosto, che questa è la prospetti­
va che si configura in Occidente, dove si assistette alla progressi­
va sparizione delTavicennismo causata dall’avvento delTaverroi­
smo, mentre non vi si poteva nemmeno immaginare che, all’altra 
estremità del territorio islamico, nel mondo iranico, l’avicennismo 
continuasse a prosperare. Osservata dunque dall’Iran, la prospet­
tiva si presenta completamente diversa. Lì, non aveva lasciato 
traccia né la “distruzione dei filosofi” di al-Ghazàlì, né il recupe­
ro di Aristotele compiuto da Averroè, né la battaglia di retro- 
guardia con la quale il filosofo di Cordova, pur di salvare almeno 
il peripatismo, si mostrava pronto a sacrificare Avicenna sotto i 
colpi del teologo islamico. Ciò che sopravvenne al sistema di Avi­
cenna non fu la distruzione del suo neoplatonismo ad opera di un 
aristotelico come Averroè, bensì l’instaurazione della teosofia del­
la Luce (hikrnat al-lshràq), la “saggezza orientale” di Sohravardi 
(m. 1191). Non fu dunque la pia critica agnostica di al-Ghazàlì ad 
esercitare un’influenza determinante sul sufismo e sulla spiritua­
lità, ma la dottrina esoterica di Ibn ‘Arabi e della sua scuola.

Inoltre, il fermento spirituale scaturito dalla coalescenza delle 
due scuole, quella delYlshràq di Sohravardi e quella di Ibn 4 Arabi, 
produce una situazione che riporta in primo piano la questione 
delle relazioni fra il sufismo e lo sciismo. Il loro significato 
nell’IsIam può essere precisato chiarendo l’uno attraverso l’altro. 
Va sottolineato che le ascendenze genealogiche delle varie bran­
che del sufismo rimontano a questo o quel santo Imam dello scii­
smo, in particolare al sesto Imam, Ja ‘far al-Sàdiq (m. 765) e all’ot­
tavo, ‘Ali al-Ridà (m. 819). L ’inclusione dello sciismo nell’oriz­
zonte spirituale orienta verso una nuova risposta alla questione 
posta dalla presenza del sufismo nell’IsIam e dall’interpretazione 
dell’IsIam elaborata dal sufismo; essa delinea una situazione, oggi 
pressoché totalmente trascurata in Occidente, capace di modifi­
care completamente le condizioni del dialogo tra l’IsIam e la Cri­
stianità, allorché gli interlocutori sono gli Spirituali. Ricondotti a 
questo insieme, il trionfo delTaverroismo in Occidente e la par­
tenza definitiva di Ibn 4Arabì per l’Oriente rappresentano due 
eventi ai quali noi attribuiremo qui una valenza simbolica.

10



/. TofM)grajui spirituale

Questi brevi cenni sono senza dubbio insufficienti, e richiede­
rebbero ben altri dettagli per giustificare in quale misura gli even­
ti cella biografia di Ibn ‘Arabi possano essere compresi nel loro 
pieno valore esemplare. Tuttavia, senza questo fugace quadro di 
riferimento, tutto il nostro libro sarebbe privo del minimo di chia­
rimenti necessari.

Si è accennato prima ad un fenomeno di coalescenza tra la dottri­
na esoterica di Ibn ‘Arabi e la teosofia sohravardiana della Luce; 
una coalescenza analoga si verifica fra quest’ultima e l’avicenni- 
smo. Il risultato imprime un carattere particolare airavicennismo 
ishràqìprofessato dalla Scuola di Isfahan, nel periodo del rinasci­
mento safavide. Bisogna tener presente questo risultato comples­
sivo, sia per cogliere le consonanze originali fra l’opera di Ibn 
‘Arabi con lo sciismo in generale, e con lo sciismo ismailita in par­
ticolare, sia per apprezzare la sua influenza determinante sulla 
successiva formazione della gnosi nello sciismo duodecimano in 
Iran. E lo si deve tener presente anche per poter dare il giusto peso 
alla concomitanza di un duplice fattore: il fallimento delTavicen- 
nismo latino di fronte alla critica serrata degli scolastici ortodos­
si, e l’avvento dell’averroismo, con tutte le sue ambiguità, dal mo­
mento che la sua diffusione alimentò non solo le correnti della tar­
da teologia scolastica, fino al XVII secolo, ma anche 1’“empietà” 
dei filosofi ostili alla Scolastica e alla Chiesa.

In breve, si può dire che sia stata l’angelologia neoplatonica di 
Avicenna, con la cosmologia ad essa legata e soprattutto la sua im­
plicita antropologia, a suscitare apprensione fra i dottori della 
Scolastica medievale ortodossa, e a scavare un fossato irriducibile 
fra questa e l’avicennismo. Beninteso, è impossibile qui descrivere 
la complessità del sistema avicenniano2; ci limiteremo ad evocar­
ne semplicemente la figura principale che domina la sua noetica, 
ossia 1’“Intelligenza attiva” o “agente”, questo “Angelo dell’uma­
nità” , come lo chiamerà Sohravardi, importante per la funzione 
determinante che ha per l’antropologia, e per la concezione stes­
sa dell’individuo umano. L ’avicennismo identifica questa figura 
con lo Spirito Santo, cioè con TArcangelo Gabriele, in quanto An­
gelo della Rivelazione e della conoscenza. Lungi dal vedervi, co­
me a volte si è insinuato, una razionalizzazione, una riduzione del­
lo Spirito all’intelletto, noi al contrario vi scorgiamo il fondamen­

ti



Tra Andalusia e Iran

to stesso di una filosofia profetica che tanto spazio ha presso gli 
avicenniani, e che non è dissociata dall’esperienza spirituale su cui 
andremo a meditare.

Questa Intelligenza è la decima nella gerarchia dei Cherubini,
o delle pure Intelligenze separate (Angeliintellectuales)\ a sua vol­
ta, questa gerarchia ha il suo doppio nella gerarchia secondaria 
degli Angeli che sono le Anime motrici delle Sfere celesti; ad ogni 
grado di queste gerarchie, a ciascuno stadio delle discese dell’Es- 
sere, si annodano fra loro altrettante coppie o sizigie. Questi An­
geli-Anime (Animae caelestes), comunicando ai Cieli il moto del 
loro desiderio, conferiscono alle rivoluzioni astronomiche il ca­
rattere di un anelito d’amore perennemente rinnovato e mai ap­
pagato. Nello stesso tempo, queste “Anime celesti”, affrancate 
dalle deficienze della percezione sensibile, possiedono l’immagi­
nazione; sono anzi in se stesse Immaginazione allo stato puro, pro­
prio perché libere dalla precarietà della percezione dei sensi. So­
no per antonomasia gli Angeli di questo mondo intermedio dove 
hanno luogo le ispirazioni profetiche e le visioni teofaniche; il lo­
ro mondo è propriamente il mondo dei simboli e delle conoscen­
ze simboliche, quel mondo in cui vediamo Ibn 'Arabi penetrare 
agevolmente negli anni della sua giovinezza. Si possono già intra­
vedere le drammatiche conseguenze causate dalla loro elimina­
zione nella cosmologia di Averroè. E dall’intelligenza, o Spirito 
Santo, che emanano le nostre anime: essa ne è allo stesso tempo 
l’esistenziatrice e l'illuminatrice. Ogni conoscenza e ogni remini­
scenza sono un’illuminazione che l’intelligenza proietta sull’ani­
ma. Per mezzo di essa, l’individuo umano è ricongiunto diretta- 
mente al Pleroma celeste, senza aver bisogno della mediazione di 
un magistero di una realtà ecclesiale. Fu proprio questo a suscita­
re negli Scolastici anti-avicenniani il loro “timore dell’Angelo” . 
Tale timore induce ad oscurare totalmente il significato simboli­
co dei Racconti d’iniziazione, come quelli di Avicenna o di Soh­
ravardì, o i numerosi romanzi mistici della letteratura persiana. Se 
si ha paura dell’Angelo, in tutto ciò non si vedrà altro che inno­
cue allegorie. L ’anima umana, di cui quei racconti “immaginano” 
l’iniziazione, ha essa stessa la struttura di una coppia, formata 
dall’intelletto pratico e dall’intelletto contemplativo; in questa 
coppia di “Angeli terrestri” , il secondo -  l’intelletto contemplati­
vo -  in virtù della sua condizione superiore, data dal suo stato di

12



/. Topografìa spirituale

intimità con l’Angelo della conoscenza e della rivelazione, riceve 
la qualifica di intellectus sanctus e di spirito profetico.

Nel suo insieme, dunque, l'angelologia avicenniana definisce 
solidamente le fondamenta del mondo intermedio dell’Immagi- 
nazione pura; essa rende possibile la psicologia profetica da cui 
dipende lo spirito dell’esegesi simbolica, la comprensione spiri­
tuale della Rivelazione, cioè il tawil (la cui etimologia designa un 
“ricondurre” qualcosa al suo principio, dal simbolo al simboliz­
zato), basilare tanto per il sufismo quanto per lo sciismo. Essa de­
finisce e fonda la radicale autonomia dell’individuo non tanto su 
ciò che potremmo chiamare semplicemente una filosofia dello 
Spirito, ma piuttosto, e propriamente, su una teosofia dello Spiri­
to Santo. Non c'è da stupirsi, quindi, se tutto ciò semina scanda­
lo nell’ortodossia; quello che Etienne Gilson ha brillantemente 
definito “agostinismo avicennizzante” ha solo una lontanissima 
parentela con l’avicennismo puro.

Con Averroè la situazione e Fintento cambiano completamen­
te. Averroè vuole ricostituire l’autentico peripatetismo, e pertan­
to conduce una critica severissima nei confronti del neoplatoni­
smo avicenniano. Egli rifiuta l’Emanazione, poiché Temanatismo 
è ancora un cripto-creazionismo, e ogni creazionismo risulta 
inammissibile per un peripatetico. Aldilà dell’intelligenza agente, 
separata ed unica, egli certamente ammette un'intelligenza uma­
na indipendente dall’organismo (contrariamente ad Alessandro 
d’Afrodisia), ma questa intelligenza non è l’individuo. Anzi, l’in­
dividuale si identifica con il corruttibile; ciò che è eterno nell’in­
dividuo pertiene totalmente all’intelligenza agente separata ed 
unica. Ci sarà occasione un giorno o l’altro di ripensare la dottrina 
dell 'intellectus materialis alla luce di quanto ci stanno insegnando 
i testi ismailiti editi di recente, e che è qualcosa di completamen­
te diverso. Fin d ’ora, però, possiamo renderci conto di quanto sia­
mo lontani qui dal sentimento di una individualità immortale, che 
il filosofo o lo Spirituale avicenniano esperisce proprio in quanto 
è congiunto con l’intelligenza agente; e ancora più lontani, forse, 
dall’idea di ecceità eterna, di individuo assoluto, di Ibn ‘Arabi. In­
fine, vi è un altro aspetto non meno pesante: la cosmologia di 
Averroè, coerente con il peripatetismo al quale si dichiara fedele, 
esclude interamente la seconda gerarchia angelica, quella degli 
Angeli-Anime celesti, il cui mondo è quello dellTmrnaginazione

13



Tra Andalusia e Iran

attiva, deH’Immaginazione del desiderio, il luogo degli eventi vi­
sionari, delle visioni simboliche, il mondo in cui avviene la con­
templazione delle persone-archetipo, alle quali si riferisce il senso 
esoterico delle Rivelazioni. Possiamo capire quanto è andato per­
duto, se riflettiamo sul fatto che questo mondo mediatore è il 
mondo entro cui si è consumato il conflitto che ha lacerato l’Oc- 
cidente, cioè quello della teologia e della filosofia, della legge e del 
sapere, del simbolo e della storia. Le proporzioni di questo con­
flitto si sono dilatate con l'evoluzione delT averroismo e delle am­
biguità che su di esso hanno gravato.

Ambiguità che si sono protratte fino ai nostri giorni. Renan ave­
va visto in Averroè un campione del libero pensiero, responsabile 
di ogni empietà. Per reazione, altre interpretazioni tendono attual­
mente a fare di lui un teologo, o a ricondurlo nella cerchia dell’or- 
todossia islamica. Ciò facendo, di un punto essenziale della sua dot­
trina si trascura forse di considerare i contesti che qui ci interessa­
no. Averroè è senz'altro ispirato dall’idea del discernimento degli 
spiriti: vi sono coloro ai quali è rivolta l’apparenza della lettera, lo 
zàhir, e coloro che sono in grado di comprendere il senso recondi­
to, il bàtin. Egli sa bene che, divulgando fra i primi ciò che solo i se­
condi possono comprendere, si scatenerebbero psicosi e catastro­
fi sociali. Tutto questo è affine alla “disciplina degli arcani” prati­
cata nello sciismo ismailita, e all’idea del tàwil professata nel sufi­
smo. E quello che si trascura di considerare è precisamente il fatto 
che il tàwil non è un’invenzione di Averroè, e per comprendere il 
modo in cui egli stesso vi ricorre lo si dovrebbe paragonare alla ma­
niera con cui esso è praticato dagli esoteristi propriamente detti. 
Ora, il ta 'wil è essenzialmente comprensione simbolica, trasmuta­
zione di ciò che è visibile in cifra simbolica, intuizione di un’essen­
za o di una persona in una Immagine, che non è né l’universale lo­
gico né la specie sensibile, ed è insostituibile per significare ciò che 
deve essere significato. Pensiamo ora alla catastrofe metafisica rap­
presentata da questo punto di vista dalla sparizione del mondo del­
le Anime celesti, mondo delle corrispondenze e delle Immagini 
sussistenti il cui organo di conoscenza è propriamente l’immagi­
nazione attiva. In assenza di questo mondo, come è possibile per­
cepire i simboli, e condurre correttamente un’esegesi simbolica?

Dobbiamo tornare, qui, alla distinzione, per noi fondamentale, 
tra allegoria e simbolo: la prima è un’operazione razionale, che non

14



/. Topografia s[>irituale

implica alcun passaggio né ad un nuovo livello dell’essere, né ad 
una nuova profondità di coscienza; essa consiste in un figurarsi, al 
medesimo livello di coscienza, ciò che può essere già conosciuto 
benissimo anche in altri modi. Il simbolo annuncia un livello di co­
scienza altro rispetto all’evidenza razionale; esso è la “cifra” di un 
mistero, il solo modo di esprimere ciò che non può essere appreso 
altrimenti; esso non è mai “spiegato” una volta per tutte, ma è sot­
toposto ad una decifrazione continua, così come una partitura mu­
sicale non è mai decifrata una volta per tutte, ma invita ad un’ese­
cuzione sempre nuova. Per questo motivo, sarà necessario ap­
profondire, più avanti, lo studio comparativo del tawil per misu­
rare la differenza tra il modo in cui Averroè lo concepisce e vi ri­
corre, e il modo in cui lo sciismo, e tutta la spiritualità che da esso 
trae ispirazione, fonda sul tawil il proprio rapporto con la Rivela­
zione profetica, non essendo altro il tawtl che il compimento di 
quest’ultima. Il taivìlsciita discerne, ad esempio, nelle figure e ne­
gli eventi, altrettanti riferimenti a persone terrene, esemplificazio­
ni di archetipi celesti. Si dovrà scoprire se un tawil averroista è an­
cora in grado di percepire i simboli, o se piuttosto si limiti ad ela­
borare un’allegoria razionale, metafisicamente innocua.

Anche qui, nulla di più sintomatico che i contrasti che si of­
frono alPanalisi. Il tawil presuppone la fioritura dei simboli, l’or­
gano dell’immaginazione attiva che simultaneamente li fa di­
schiudere e li percepisce; il mondo angelico intermedio tra le pu­
re Intelligenze cherubiniche e l’universo delle evidenze sensibili, 
storiche, legali, irreversibili. Per sua essenza, il ta wil non può ri­
cadere nell'ambito delle evidenze comuni; esso postula un esote­
rismo. Orbene, la comunità umana o presenta una struttura che 
fa organicamente spazio a questo esoterismo, o deve assumere su 
di sé le conseguenze che il rifiuto dell’esoterismo comporta. Vi è 
qualcosa in comune fra le antiche religioni misteriche, che inizia­
no a un mistero, e i sodalizi iniziatici all’interno delle religioni ri­
velate, che iniziano a una gnosi. Ma il loro statuto è diverso. Nel­
la loro costituzione storica ufficiale, né il Cristianesimo né l’IsIam 
sono religioni iniziatiche. Tuttavia, esiste una versione iniziatica, 
una gnosi del Cristianesimo e dell’Islam. Rimane aperta la que­
stione se e in quale misura i dogmi fondamentali dell’uno e dell’al­
tro giustifichino o rifiutino, reclamino o sconfessino la funzione 
della gnosi; se il dogma ufficiale dell’incarnazione, ad esempio, sia

15



Tra Andalusia e Iran

solidale con la coscienza storica, o non sia piuttosto la gnosi a do­
tarlo del suo vero senso; se il profetismo così essenziale all’IsIam 
richieda una gnosi, in quanto la verità del Libro rivelato postula 
un’ermeneutica profetica, o se al contrario la escluda. Ed è anche 
una questione di fatto: si dovrebbe approfondire uno studio com­
parativo sulla sorte della gnosi nellTslam e nella Cristianità. Si po­
trebbe certo immaginare, nella metastoria, un dialogo tra i Fratelli 
della Purezza di Bassora, con i loro legami ismailiti, e i Rosa-Cro­
ce di Johann Valentin Andreae: l’intesa sarebbe stata perfetta. 
Tuttavia il problema sussiste: vi è stato nella Cristianità un feno­
meno paragonabile a quello che la gnosi ismailita ha rappresenta­
to nellTslam? O meglio, da quando ciò è divenuto impossibile? Vi 
sono stati, nella Cristianità, Spirituali comparabili con un Ibn 
‘Arabi: è comparabile l'influenza da loro esercitata? Esiste, nella 
Cristianità, un fenomeno analogo, per estensione e profondità, a 
quello del sufismo? Qui si pensa principalmente al sufismo irani­
co. E necessario mettere in guardia da tutte quelle comparazioni 
superficiali che sono state fatte col monacheSimo cristiano: il fe­
nomeno è profondamente diverso. Si può pensare, per approssi­
mazione, ad un ordine terziario, o a una Loggia, e tuttavia non è 
né l’una cosa né l’altra.

Per porre questi problemi e preparare una risposta, si può 
senz’altro partire da ciò che caratterizza in Occidente il rifiuto 
deLTavicennismo e il trionfo dell’averroismo, e in Oriente il con­
trasto che conosce la diffusione della Gnosi dellTshràq, quella del­
lo sciismo e quella di Ibn ‘Arabi. Il fenomeno “Chiesa”, così co­
me si è costituito in Occidente, con il suo Magistero, i suoi dogmi 
e i suoi concili, è incompatibile con il riconoscimento dei sodalizi 
iniziatici. Un simile fenomeno non si è prodotto nellTslam; non­
dimeno, lo scontro fra l’IsIam ufficiale e i movimenti iniziatici si è 
verificato. Andrebbe studiato, in una prospettiva comparativa, il 
modo in cui il rifiuto, da entrambe le parti, di qualsiasi espressio­
ne spirituale definibile entro i termini di iniziazione ed esoterismo 
segni l’inizio di un processo sociale di laicizzazione. La situazione 
dell’IsIam, anche oggi, analogamente a quella della Cristianità, 
non può essere valutata in maniera esauriente se non si considera 
questo fattore essenziale.

Tale laicizzazione o secolarizzazione si configura come qual­
cosa di più profondo che non la separazione, o non-separazione,

16



/. Topografia spirituale

fra il “potere temporale” e il “potere spirituale”; è anzi proprio la 
prima che permette di porre il problema della seconda, e persiste 
qualunque sia la soluzione adottata, poiché il fatto stesso di asso­
ciare le idee di “potere” e di “spirituale” già implica, di per sé, una 
secolarizzazione iniziale. In questa prospettiva, il trionfo momen­
taneo delTismailismo con la dinastia dei Fatimidi fu probabil­
mente un successo dal punto di vista della storia politica; dal pun­
to di vista di una religione iniziatica, non poteva essere altro che 
un paradosso. L ’esoterismo sciita sostiene l’idea di una gerarchia 
mistica invisibile; l’idea, che lo sciismo reclama come profonda­
mente propria, è quella dell’occultazione ighayba), o assenza 
dell’Imàm. L ’idea di questa pura gerarchia mistica, nella dottrina 
di Ibn ‘Arabi e nel sufismo in generale, porta con ogni probabi­
lità il segno originario dello sciismo. Essa è ancora viva, in Iran, 
nello shaykhismo. Sarà sufficiente un paragone con l’evoluzione 
dell’averroismo in averroismo politico, come è rappresentato ad 
esempio da un Marsilio da Padova (XIV secolo), per valutare le 
differenze. Ma perché la secolarizzazione radicale che traspare 
dall’opera di Marsilio fosse possibile, era necessario che egli aves­
se di fronte qualcosa di laicizzabile: la realtà del potere che il sa­
cerdote rivendica, per vederselo infine rifiutare, a costo di trasfe­
rire la finzione nell’ambito sovrannaturale. Un altro aspetto di 
quell’ambiguità già segnalata, sorprendente ma comprensibile, 
nel fatto che Paverroismo potè essere sia il rifugio dei pensatori ra­
zionalisti sia il nutrimento della tarda Scolastica della scuola di Pa­
dova, fino al XVII secolo. Tuttavia, né gli uni né l’altra sarebbero 
stati in grado di comprendere sia la spiritualità di un Ibn ‘Arabi 
sia l’imamologia, la walàya, o sacerdozio spirituale dell’Imàm e 
dei suoi, che inizia al senso esoterico, alla gnosi delle Rivelazioni.

Affermare che la laicizzazione inizi con l’eliminazione della 
gnosi significa considerare il fenomeno di dissacrazione essenzia­
le, un decadimento metafisico del sacro, che nessun diritto cano­
nico è in grado di compensare o di codificare. Questa dissacrazio­
ne colpisce, nella sua profondità, l’individuo, ed è con lui che es­
sa comincia. All’individuo umano in quanto tale, l’averroismo ne­
ga ogni possibile eternità. A questo stesso individuo san Tomma­
so, sciogliendo radicalmente il problema degli intelletti, riconosce 
un proprio “intelletto agente” , ma non un intelletto separato; non 
più un’intelligenza trascendente, o celeste. Ciò che soggiace sot-



Tra Andalusia e Iran

to Papparenza tecnica della soluzione, è la decisione di annullare 
la dimensione trascendente dell’individuo in quanto tale, cioè la 
sua relazione immediata e personale con PAngelo della Cono­
scenza e della Rivelazione. O meglio, se tale decisione si impose, 
fu perché la relazione dell’individuo col mondo divino dipendeva 
dal Magistero, ossia dalla Chiesa come mediatrice della Rivelazio­
ne. Può essere paradossale, ma solo in apparenza, che ciò che do­
vrebbe garantire l’autonomia noetica della persona individuale si 
allinei a un dato dell’ordine sociale. Si tratta di un’alienazione ine­
luttabile, poiché il problema di una simile autonomia, un tempo 
posto sintomaticamente accanto al problema degli intelletti (e sot­
to un’apparente aridità tecnica), richiedeva una soluzione che non 
fosse né l’intelligenza unica dell’averroismo, né l’intelletto agente 
meramente immanente all’individuo, ma un qualcosa fortemente 
avvertito dalla sofiologia dei Fedeli d’amor e\ allorché questi desi­
gnavano l’intelligenza agente come Madonna Intelligenza. Per 
ogni individualità spirituale è l’intelligenza agente separata, il suo 
Spirito Santo, il suo Signore personale che la collega al Pleroma 
senza altra mediazione. Ed è a questa Figura, identificabile sotto 
molteplici nomi, che tendono i nostri Spirituali, in una ricerca che 
si snoda lungo itinerari altrettanto molteplici. Più avanti ne se­
gnaleremo le occorrenze in Abu 1-Barakàt, in Sohravardi, in Ibn 
‘Arabi. Il guaio è che, allorché la norma religiosa, trasformata in 
dato delPordine sociale, si “incarna” in una realtà ecclesiale, le ri­
bellioni dello spirito e dell’anima si rivolgeranno fatalmente con­
tro di essa. Viceversa, conservata come norma interiore persona­
le, essa si identifica con il libero slancio personale. Nell’opposi­
zione che porterà al fallimento delPavicennismo latino, verifica- 
tosi in concomitanza con il fallimento di altri movimenti religiosi 
del XII e del XIII secolo, si possono distinguere quelle stesse ra­
gioni che avevano innervato gli sforzi della Grande Chiesa, nei 
primi secoli, per eliminare la Gnosi. Fu dunque questa elimina­
zione a garantire in anticipo la vittoria dell’averroismo, con tutte 
le sue conseguenze.

Ben diversa è la situazione in Oriente, prodotta soprattutto 
dall’influenza dei due maestri qui più volte nominati insieme; non 
che costoro rendano superfluo fare altri nomi, ma sono loro a ca­
ratterizzare specificamente la situazione su cui volgiamo ora l’at­

18



/. Topografia spirituale

tenzione: il giovane maestro persiano Shihàboddìn Yahyà Sohra­
vardi (1155-1191), e il maestro andaluso Ibn ‘Arabi (1165-1240), 
compatriota di Averroè, che a trentasei anni (la stessa età in cui 
Sohravardi raggiungeva [’“Oriente dell’anima”) si risolse a parti­
re per l’Oriente, dal quale non fece più ritorno. La situazione è 
completamente mutata, tanto da superare inesorabilmente lo 
schema in cui a lungo ci si è limitati parlando di “filosofia araba”. 
Beninteso, questa denominazione trova una sua giustificazione 
linguistica, allo stesso modo in cui noi parliamo di una Scolastica 
“latina”. Ma allora, dove collocare, dovendoli introdurre nel qua­
dro della nostra storia di filosofia e spiritualità, quegli autori ira­
nici che hanno lasciato un considerevole patrimonio di opere spi­
rituali e hanno scritto esclusivamente in persiano? Dove colloca­
re Nàsir Khosraw (XI secolo), 'Azizoddin Nasafì (XII-XIII seco­
lo), Afdaloddin Kàshàni, contemporaneo del grande filosofo scii­
ta Nasiroddin Tusì (XIII secolo), senza dimenticare che l’iranico 
Avicenna scrisse anche in persiano? Lo schema in questione non 
solo è insufficiente: è abusivo. Infatti, qui si tratta di fenomeni che 
hanno coinvolto principalmente l’IsIam non arabo; fenomeni che, 
scaturiti in un modo o nell’altro dallo sciismo, portano a riformu­
lare in termini nuovi il significato del sufismo nellTslam. La pre­
minenza della lingua araba, lingua liturgica e teologica, non è cer­
to messa in dubbio; semmai, va accentuata la maestà del concetto 
di arabo, associato all’investitura della missione profetica. Tutta­
via, si deve anche constatare che oggi tale concetto è ormai pas­
sato attraverso una laicizzazione dagli effetti prevedibili. Conti­
nuare ad impiegare il termine con la stessa linearità con cui ad es­
so ricorrevano i nostri Scolastici, incapaci allora di operare le 
odierne distinzioni etniche, creerebbe soltanto un susseguirsi di 
confusioni.

Sohravardi morì martire a trentasei anni ad Aleppo, dove eb­
be l’imprudenza di avventurarsi (1191), vittima della furia intol­
lerante dei dottori della Legge e di Salàhaddìn, il fanatico Saladi­
no delle Crociate. La brevità della sua vita non gli impedì di rea­
lizzare un grande progetto: resuscitare in Iran la saggezza degli an­
tichi Persiani, la loro dottrina della Luce e delle Tenebre. Ne ri­
sultò una filosofia, o secondo una definizione etimologicamente 
più precisa, una “teosofia della Luce” (hikmat al-Ishràq) di cui si 
possono riscontrare le affinità con molte pagine dell’opera di Ibn

19



Tra Andalusia e Iran

‘Arabi. Compiendo questo grande progetto, Sohravardì era con­
sapevole di affermare quella “saggezza orientale” a cui pure am­
biva Avicenna, e la cui conoscenza giunse in Occidente nel XIII 
secolo fino a Ruggero Bacone. Del proposito avicenniano non re­
stano che pochi frammenti; Sohravardì riteneva che Avicenna, 
ignaro delle fonti dell’antica saggezza iranica, non fosse in grado 
di realizzarlo. Gli esiti della teosofìa della Luce di Sohravardì si 
sarebbero fatti sentire in Iran fino ai nostri giorni. Il tentativo di 
rendere indissolubili la filosofia e Pesperienza mistica è uno dei 
suoi aspetti essenziali: una filosofia che non pervenga a una meta­
fisica dell'estasi è vana speculazione; un’esperienza mistica che 
non sia poggiata su una solida formazione filosofica corre il ri­
schio di confondersi e di degenerare.

Questo aspetto basterebbe già a riunire in una stessa famiglia 
spirituale un Sohravardì e un Ibn ‘Arabi. Di primo acchito, que­
sta teosofia si colloca ad un livello spirituale che sovrasta il livello 
razionale su cui siamo abituati a veder porre la discussione sulle 
relazioni fra teologia e filosofia, fra credere e sapere. Il problema 
di queste relazioni, almeno per quanto riguarda specificamente la 
filosofia occidentale post-medievale, affonda a giusto titolo le sue 
radici nella situazione che abbiamo brevemente analizzato poco 
fa. Sohravardì, a dire il vero, non affronta un problema, ma un im­
perativo dell’anima: congiungere la filosofia alla spiritualità. Gli 
eroi estatici di questa “teosofia orientale” della Luce sono Plato­
ne, Hermes Trismegisto, Kay-Khusraw, Zarathustra, Muham­
mad: il profeta iranico e il profeta arabo. Attraverso la congiun­
zione fra Platone e Zarathustra, Sohravardì dà voce ad un intento 
peculiare alla filosofia persiana del XII secolo, che anticipa così di 
circa tre secoli il filosofo bizantino Gemisto Pletone. In opposi­
zione ai Peripatetici, i discepoli di Sohravardì, gli lshràqiyùn, so­
no designati come i Platonici (ashàb Aflatùn). Dal canto suo, Ibn 
‘Arabi sarà soprannominato il “figlio di Platone” (Ibn Aflatùn). 
Tutto ciò aiuta a chiarire qualche coordinata della topografia spi­
rituale che qui si va delineando. Tale platonismo d'Oriente, tale 
neo-platonismo zoroastriano d’Iran, anticipando nel tempo i pro­
getti di un Gemisto Pletone e di un Marsilio Ficino, sfugge alla 
piena dell’aristotelismo che inonda il Medioevo latino, e per mol­
ti secoli sarà artefice non solo della sua filosofia, ma del suo sen­
timento dell'universo. Per questo, quando vediamo il giovane Ibn

20



I. Topografia spirituale

‘Arabi, il Platonico, assistere a Cordova ai funerali di Averroè, 
Feccelso maestro del peripatetismo medievale, la scena malinco­
nica si trasfigura in un simbolo al quale è bene fin d’ora prestare 
attenzione.

Queste reviviscenze platoniche evidenziano il contrasto: in 
Occidente, fallimento delPavicennismo latino, sommerso prima 
dagli attacchi del vescovo di Parigi, il pio Guglielmo d’Alvemia, 
poi dalPavvento dell’averroismo; in Iran, un nuovo destino che 
infonde nell’avicennismo la linfa del neo-platonismo zoroastriano 
di Sohravardi, e lo rigenera fino ai giorni nostri. Da allora, non vi 
è stato più nulla che corrisponda alla sparizione dèlie Animae cae­
lestes, della gerarchia degli Angeli-Anime rifiutata dall’averroi­
smo, né a quanto tale sparizione aveva implicato o di cui poteva 
essere il sintomo. Insieme ad esse, si è conservata l’esistenza ogget­
tiva del mondo intermedio, il mondo delle Immagini sussistenti 
(‘àlam al-mithàl), dei corpi immateriali; quel mondo che Sohra­
vardi chiama il “Medio Oriente” cosmico. Conservata rimane an­
che la prerogativa dell’immaginazione in quanto organo di que­
sto mondo mediatore, e con essa la realtà specifica degli eventi, 
delle teofanie che colà si compiono; una realtà plenaria, benché 
essa non sia la realtà fisica, sensibile, storica, del nostro mondo. 
Un Ciclo di Racconti di iniziazione in persiano, séguito dei Rac­
conti avicenniani, che in quel mondo trovano uno scenario per la 
loro drammaturgia simbolica, scandisce, nella suggestione dei ti­
toli, l’opera di Sohravardi: il Racconto dellesilio occidentale, il Va­
demecum dei Fedeli d'amore, UArcangelo dal color porpora, ecc. Il 
tema è sempre quello della Ricerca e dell’incontro con l’Angelo, 
che è lo Spirito Santo e l’intelligenza attiva, Angelo della Rivela­
zione e della conoscenza. Il Racconto dell esilio riprende la narra­
zione simbolica dal punto in cui la lasciava il romanzo avicennia- 
no di Hayy ibn Yaqzàn, episodio che a sua volta Avicenna tra­
sponeva nel Racconto dellUccelloy tradotto più tardi in persiano 
da Sohravardi. Il fallimento dell’avicennismo in Occidente dovet­
te essere veramente irrimediabile, se ancora oggi ci si ostina a non 
voler vedere le implicazioni mistiche della noetica di Avicenna, 
pur così evidenti nei suoi racconti simbolici.

Nella teosofia sohravardiana della Luce, inoltre, l’intera teoria 
platonica delle Idee viene interpretata nei termini dell’angelologia 
zoroastriana. Esprimendosi nei termini propri di una metafisica

2 1



Tra Andalusia e Iran

delle essenze, il dualismo sohravardiano della Luce e delle Tene­
bre porta ad escludere la possibilità di una fisica, nel senso ad es­
sa attribuito dal peripatetismo. Una fisica della Luce non può es­
sere altro che un’angelologia, poiché la Luce è vita, e la Vita è es­
senzialmente Luce. Ciò che viene chiamato corpo materiale è per 
essenza notte e morte, è un cadavere. Sono gli Angeli, ‘‘signori del­
le specie” (le Fravarti del mazdeismo), con i differenti gradi di in­
tensità della loro luminosità, che causano le differenze fra le spe­
cie. Non può esservi corpo naturale che sappia render conto di ta­
li differenze. Ciò che il peripatetismo considera come il concetto 
di una specie, cioè un universale logico, altro non sono che le spo­
glie di un Angelo.

Questo sentimento dell’universo produce i suoi frutti in una 
metafisica dell’estasi nella persona del Saggio, che raccoglie in sé la 
pienezza del sapere filosofico e deiresperienza mistica. Costui è il 
Saggio perfetto, il “Polo” (qutb)\egli è al vertice della gerarchia mi­
stica invisibile senza la quale l’universo non potrebbe sussistere. Da 
allora, mediante questa idea delTUomo Perfetto (si pensi all’tf//- 
thropos teleios dell’ermetismo), la teosofia delYlshràq si appresta 
spontaneamente ad incontrare lo sciismo e la sua imamologia; essa 
costituisce il fondamento filosofico del concetto di Imam eterno e 
delle sue esemplificazioni nel pleroma dei santi Imam (le “Guide 
spirituali” ). Fra il XVI e il XVII secolo, con i maestri della Scuola 
di Isfahan (Mir Dàmàd, iMollà Sadrà Shiràzi, Qàzi Sa‘id Qommi), 
Pavicennismo ishràqì diventa la filosofia sciita. Gli esiti si rinven­
gono fin nell’espressione più recente della coscienza filosofica 
dell’imamismo, lo shaykhismo, ovvero la Scuola di Shaykh Ahmad 
Ahsà’i e dei suoi successori. Si potrebbe parlare di un Molla Sadrà 
come del san Tommaso d’Iran, se solo san Tommaso potesse sdop­
piarsi in un Jacob Boehme e in uno Swedenborg, il che è concepi­
bile probabilmente soltanto in Iran. Ma l’opera di Molla Sadrà è 
stata preparata da una lunga successione di maestri che già anda­
vano elaborando l’integrazione alTimamismo, cioè allo sciismo dei 
dodici Imam, delle dottrine di Ibn ‘Arabi (sarebbe forse più esatto 
parlare di una re integrazione: se guardiamo alla questione delle 
origini di tali dottrine, dovremmo scorgeva di fatto un ritorno 
alTimamismo). Tra il XIV e il XVI secolo questa fu essenzialmen­
te l’opera di un Ibn Abi Jumhùr, di un Haydar Amoli, di un ‘Ali 
Torkah Isfahan!, e altri ancora. Nelle dottrine di Ibn ‘Arabi è di­

22



/. Topografia spirituale

spiegata tutta una filosofia della Luce; resta ancora da sondare in 
quale misura Molla Sadrà gli sia debitore nella sua interpretazione 
esistenziale della teosofia delYlshraq, concepita da Sohravardl nei 
termini di una metafisica dell'essenza.

Quanto si è detto finora, lo si è fatto per grandi linee e, ne siamo 
consapevoli, in maniera certamente affrettata. Lo ribadiamo, per­
ché c'è motivo di temere, allo stato attuale delle conoscenze, che 
le figure evocate non si dispongano spontaneamente all'orizzonte 
del lettore. Dal disporsi di queste figure in successione, tuttavia, 
dipende la possibilità di scorgere o meno le prospettive che si of­
frono alle nostre ricognizioni. Quel poco che si è detto dovrebbe 
comunque essere sufficiente per mostrare che il divenire del pen­
siero filosofico nell'IsIam non aveva raggiunto né il culmine né 
una conclusione con Averroè. Avremo modo di far luce sulle ra­
gioni per cui questo divenire abbia prodotto i suoi frutti princi­
palmente in Iran; ad esso sono indissolubilmente legati i nomi di 
Sohravardl e di Ibn ‘Arabi, e l'eredità che costoro hanno lasciato. 
Tuttavia, siamo ancora lontani dall'aver stabilito in maniera pre­
cisa i punti di riferimento e le coordinate della nostra topografia 
spirituale. La biografia di Ibn ‘Arabi di per sé ci offre una messe 
di complementi necessari, poiché gli eventi che la scandiscono 
non si riducono mai al semplice dato materiale di una biografia. 
Si ha sempre l'impressione che essi esprimano, simbolizzino altri 
eventi interiori. Le stesse date in cui questi si verificano, sono pun­
ti di riferimento esterni; in realtà, il loro vero quadro di riferi­
mento è “trans-storico”, sovente dislocato in quel mondo inter­
medio delle Immagini sussistenti, in assenza del quale non vi sa­
rebbe alcuna teofania. Vedremo più avanti come questi eventi si 
susseguano nella curva della vita interiore del nostro shaykh. Noi 
li prenderemo in considerazione, se così si può dire, nella loro 
funzione polarizzante.

Abbiamo già visto il primo di questa serie di eventi, evocando 
la scena in cui Ibn ‘Arabi presenzia al ritorno delle spoglie mor­
tali di Averroè a Cordova; nel suo pensiero sopravviene un inter­
rogativo, carico di una tristezza che si proietta sulla figura del 
grande filosofo scomparso. È come se Ibn ‘Arabi si ergesse, in an­
ticipo sui tempi, quale silenzioso vincitore di un conflitto che si 
sarebbe dato nel tempo a venire fra la teologia e la filosofia in Oc­

23



Tra Andalusia e Iran

cidente, una contro l’altra, senza accorgersi che il loro antagoni­
smo procedeva da premesse comuni; premesse che, giustamente, 
rimangono estranee alla gnosi esoterica, che sia quella dell’ismai- 
lismo, dell’Ishràq o di un Ibn 'Arabi. La scena si svolge pochi an­
ni prima che Ibn ‘Arabi, consapevole ormai che la sua condizione 
spirituale, in Occidente -  cioè nelTIslam delTAndalusia e dell’A- 
frica del Nord -  non ha via d'uscita, si metta definitivamente in 
cammino verso Oriente, come se nella sua vita egli recitasse nello 
scenario geografico, visibile, il dramma mistico del Racconto del- 
1 esilio occidentale di Sohravardì.

Quando Ibn ‘Arabi nasceva (560/1165), Sohravardì, colui che 
avrebbe fatto risorgere la saggezza degli antichi Persiani, era un ra­
gazzo di una decina d'anni, studente presso la scuola di Maragha, 
in Azerbaigian. Si noti il sincronismo: la data di nascita di Ibn 
‘Arabi ( 17 ramadàn 560) coincide, secondo il calendario lunare, col 
primo anniversario dell’evento forse più importante della storia 
delTismailismo iranico: la proclamazione della Grande Resurre­
zione ad Alamut. Coincidenze della cronologia, si potrebbe dire. 
Ma davvero possiamo accontentarci di una siffatta spiegazione? 
Cogliere il sincronismo significa in ogni caso introdurre, seppure 
in modo allusivo, le questioni che si potranno affrontare a mano a 
mano che ci si inoltri negli studi paralleli di Ibn ‘Arabi e della teo­
logia sciita. Paradossalmente, ciò che è stato definito, in Occiden­
te, “neo-tradizionalismo” non ha mai sufficientemente rivolto la 
propria attenzione allo sciismo, che invero costituisce in sé, per an­
tonomasia, il lignaggio esoterico dell’IsIam, che lo si veda nella gno­
si ismailita, o nella teosofia delTimamismo, cioè dello sciismo do- 
decimano, fino alle sue elaborazioni tradizionali moderne, come lo 
shaykhismo in Iran a cui già si è accennato. Sembra, inoltre, che le 
condizioni e le posizioni del dialogo spirituale fra Islam e Cristia­
nesimo si modifichino di volta in volta, a seconda che il secondo as­
suma l’IsIam sciita o un altro come interlocutore.

Il primo problema che si porrà, riguardo a Ibn ‘Arabi, sarà di 
individuare esattamente quale porzione dell’esoterismo ismailita,
o di un esoterismo fortemente affine, egli abbia potuto assimilare 
prima di lasciare per sempre l’Occidente islamico. Qualche indi­
zio affiora dalla sua familiarità con la scuola di Almeria, e nella ste­
sura del commento alla sola opera superstite di Ibn Qasyi, fonda­
tore del movimento dei Murfdun, nel sud del Portogallo, in cui si

24



/. Topografìa spirituale

rintracciano numerosi elementi peculiari all'ispirazione sciita 
ismailita. Si tenga presente un importante fenomeno, verificatosi 
simultaneamente nell’una e nell’altra estremità geografica dell'e­
soterismo islamico: il ruolo attribuito ad Empedocle, che assume 
i tratti di un eroe della teosofia profetica. In Andalusia, presso la 
scuola di Almeria, l'importanza di questo neo-empedoclismo è 
stata messa in luce da Asin Palacios, il quale, in parallelo, ricono­
sceva nei discepoli di Ibn Masarra (m. 319/931 ) i continuatori del­
la gnosi di Priscilliano. Nello stesso tempo, in Iran, l'influenza del­
lo stesso Empedocle si riscontra tanto in un filosofo in contatto 
epistolare con Avicenna, Abu'l-Hasan al-‘Amiri, quanto nella co­
smogonia di Sohravardl e in quella dell'ismailismo.

Il secondo problema è connesso con l’opera colossale della 
maturità di Ibn ‘Arabi. Interi capitoli delle monumentali Futuhàt 
al-makkiyya (“Le conquiste spirituali meccane” ) potrebbero es­
sere stati scritti da uno sciita puro. Si prenda ad esempio il caso 
del cap. XXXIX3, dedicato al mistero di Salmàn (,Salmàn Pàrsi, 
Salmàn il Persiano, o Salmàn Pàky Salmàn il Puro). Si tratta del mi­
stero che include fra i membri della Famiglia del Profeta (ahi al- 
bayt)y cioè i santi Imàm, questo figlio di un cavaliere mazdeo di 
Persia, divenuto dapprima cristiano e in seguito mosso alla ricer­
ca del Vero Profeta, che troverà infine in Arabia, presso il quale 
avrebbe assunto il ministero angelico di iniziatore al senso segre­
to delle Rivelazioni del passato. Gli indizi, dunque, assumono 
contorni più precisi. Ibn ‘Arabi riconduce a Salmàn, in quanto 
suoi eredi, coloro che il sufismo definisce i “Poli”; interpreta in 
termini squisitamente sciiti il versetto coranico (XXXIII, 33) po­
sto a fondamento scritturale dello sciismo (un versetto che inve­
ste del sacro le persone dei Quattordici Immacolati: il Profeta, sua 
figlia Fàtima, e i dodici Imam). Questi indizi, e ve ne sono molti 
altri, meritano una riflessione. Essi lasciano comprendere l'acco­
glienza riservata alla sua opera da parte di quei dotti sciiti che con­
tribuirono al rinascimento safavide, a cui già abbiamo accennato. 
Si dovrà valutare in quale misura l'influenza di Ibn ‘Arabi deter­
mini quel sentimento in virtù del quale il sufismo si direbbe che 
ritrovi il segreto delle proprie origini, allorché un commentatore 
sciita di Ibn ‘Arabi come Haydar Amolì (XTV secolo), ad esem­
pio, afferma che il vero sciismo è il sufismo e, viceversa, il vero su­
fismo è lo sciismo.

25



Tra Andalusia e Iran

Questa successione di dotti già ci consente di intravedere lo 
sviluppo di una filosofia e di una spiritualità che oltrepassa i con­
fini schematici a cui i nostri manuali di storia della filosofia ci han­
no abituato, e induce a porci una nuova domanda: perché proprio 
nel mondo sciita il fermento filosofico continua a manifestare la 
sua vitalità? perché nel XIV secolo, con la scuola di Isfahan, si di­
spiega un rinascimento i cui effetti si avvertono ancora oggi? Evi­
dentemente, il sentimento sciita implica di per sé una potenzialità 
speculativa e spirituale a cui è stata rivolta, da parte di filosofi e di 
teologi in Occidente, ben poca attenzione. Invero, vi si ritrove­
rebbe un gran numero di temi di volta in volta familiari o incon­
sueti. L’imamologia sciita riecheggia indubbiamente reminiscen­
ze di una cristologia, esente però da ogni forma di paolinismo. 
Molti capitoli della storia dei dogmi, considerati ormai chiusi e 
“superati”, se venissero opportunamente riaperti rivelerebbero 
insospettabili potenzialità dischiuse altrove.

I grandi temi che costituiscono il pensiero sciita, nel momen­
to in cui suscitano una riflessione teologica, offrono ad essa una 
ricchezza di materiali incomparabile con Papporto fornito 
dall’IsIam sunnita. Centrale è l’idea della Teofania in forma uma­
na, l’antropomorfismo divino che colma l’abisso lasciato dal mo­
noteismo astratto. Non si tratta affatto, e in nessun caso, del dog­
ma cristiano dell’incarnazione, dell’unione ipostatica definita dai 
concili, ma della manifestazione del Dio inconoscibile nella forma 
angelica dell’Anthropos celeste, di cui i santi Imam furono l’esem­
plificazione in terra, le “forme teofaniche” (mazàhir). Mentre 
l’idea deirincarnazione postula un dato materiale unico che si in­
serisce nella trama degli eventi storici della cronologia, fondan­
dovi una realtà ecclesiale che il monismo sociologico laicizzerà in 
una “Incarnazione sociale”, per contro ciò che si definisce come 
l’idea teofanica -  e avremo modo di constatarlo nel corso di que­
ste pagine -  è un’assunzione celeste dell’uomo, un rientrare den­
tro un tempo che non è il tempo della storia e della cronologia.

La successione delle teofanie, il rinnovamento perpetuo dei lo­
ro misteri non postulano né una realtà ecclesiale, né un magistero 
dogmatico, ma la virtù del Libro rivelato in quanto “cifra” di un 
Verbo eterno, sempre in potenza capace di produrre creazioni 
nuove (si veda qui, nella Parte seconda, l’idea di “creazione ricor­
rente” in Ibn ‘Arabi). Si tratta della medesima idea sciita del tawiL

26



/. Topografìa spirituale

l’esegesi spirituale esoterica, che percepisce e trasmuta ogni dato 
materiale, ogni cosa, ogni fatto, ciascuno come un simbolo, e come 
tale lo ''riconduce” alle Persone simbolizzate. Ad ogni apparenza, 
ad ogni dato di natura essoterica (zàhir) corrisponde un dato di na­
tura esoterica (bàtin)\ il Libro “disceso dal Cielo”, il Corano, rin­
chiuso entro l’apparenza della lettera, si consuma nell’opacità e 
nella schiavitù della religione legalista. E dunque necessario che es­
so si schiuda, nella trasparenza delle profondità, al senso esoterico. 
Dare quel senso è il ministero dell’imam, la “Guida spirituale” , an­
che se in questo periodo del mondo egli è ritirato nel “grande Oc­
cultamento”; ancor meglio, si dovrebbe dire che quel senso è lui 
stesso, non già, ovviamente, nella sua individualità empirica, ma 
nella sua Persona teofanica. Il suo è un magistero iniziatico; l’ini­
ziazione al tawil è una nascita spirituale (wilàdat rùhànìya). Esat­
tamente come presso tutti coloro che l’hanno praticato nel Cristia­
nesimo, cioè coloro che non hanno mai confuso il senso spirituale 
con l’allegoria, il ta’wil permette di penetrare in un nuovo mondo, 
e di accedere ad un livello superiore dell’essere.

Benché possa sembrare arbitrario al filologo puro, che parte­
cipa della condizione dello zàhir (l’essoterico), il tawil rivela al fe- 
nomenologo attento alle strutture le rigorose leggi della propria 
oggettività. E ancora la filosofia della Luce, secondo Sohravardi e 
Ibn ‘Arabi, a garantire il fondamento di tale oggettività, fornendo 
una regola alla “scienza della Bilancia” -  il “simbolismo dei mon­
di” -  praticata dalla teosofia sciita. In realtà, la moltiplicazione del 
senso esoterico non fa altro che sottoporre a verifica, grazie 
all’esperienza spirituale, le leggi geometriche della scienza della 
prospettiva, nota ai nostri filosofi4.

Il tawil, l’ermeneutica sciita, non nega affatto che la Rivela­
zione profetica si sia conclusa con il Profeta Muhammad, il “Si­
gillo della profezia” . In compenso, esso postula che l’ermeneutica 
profetica non sia conclusa, e che non cessi di suscitare il manife­
starsi dei significati segreti fino al “ritorno” , la parusia dell’Imàm 
atteso, colui che sarà il “Sigillo deU’imamato” e il segnale della Re­
surrezione delle Resurrezioni. La storia tragica dello sciismo te­
stimonia quanto tutto ciò fosse avvertito come pericoloso dal­
l’IsIam sunnita, e capace di minare alla base la Legge.

Avevamo visto che anche il grande peripatetico Averroè, dal 
canto suo, aveva praticato un tawil, ed avevamo accennato sia al­

27



Tra Andalusia e Iran

le ragioni che lo motivavano sia ai problemi che queste induceva- 
no a porre; la scena in cui noi vediamo Ibn ‘Arabi presenziare ai 
funerali di Averroè polarizza come un simbolo i temi che abbia­
mo appena riassunto. Lo stesso Ibn ‘Arabi fu un sommo maestro 
di tàwil - e lo vedremo all’opera nel corso di queste pagine; è però 
impossibile parlare di tàwil senza sottolineare che esso è il fon­
damentale principio scritturale dello sciismo. Eccoci dunque in­
trodotti ad una spiritualità orientale, in un ambiente che, a diffe­
renza dell’Occidente, ignora i problemi posti dall’averroismo, o 
meglio: in un ambiente la cui situazione spirituale era estranea ai 
problemi di cui l’averroismo e il tomismo costituiscono i sintomi.

Tre anni dopo i funerali di Averroè, un altro evento della vita 
di Ibn ‘Arabi acquista un significato simbolico. Non volendo più 
prolungare il suo soggiorno nella terra andalusa che aveva visto i 
suoi natali, Ibn ‘Arabi si incammina verso Oriente, senza nutrire 
alcuna speranza di tornare. Vediamo d’altra parte che all’estrema 
parte orientale del mondo islamico, alcuni eventi tragici provoca­
no un cammino nel senso inverso; è un tragitto che per noi assu­
me un senso simbolico, poiché procede, se così si può dire, in di­
rezione di Ibn ‘Arabi, anch’egli sulla via di un ritorno alle proprie 
origini: il punto di congiunzione è il Medio Oriente. Ibn ‘Arabi la­
scerà questo mondo a Damasco nel 1240, esattamente sedici anni 
prima che la presa di Baghdad da parte dei Mongoli annunci la fi­
ne di un mondo. Tuttavia, già da svariati anni, di fronte alle rovi­
ne causate dall’avanzata mongola, era in atto in Asia Centrale, pas­
sando per l’Iran, un riflusso rivolto verso il Medio Oriente. (Fra 
tanti celebri profughi, ricordiamo Najmoddin Dàyah Ràzi, 
Mawlànà Jalàloddin Rumi e suo padre.) Uno dei massimi maestri 
di sufismo dell’Asia Centrale, Najm Kobrà, affrontò il martirio 
guidando a Khiva, nel Khwarezm, la resistenza contro i Mongoli 
(618/1220). Fu proprio Najm Kobrà a spingere il sufismo verso 
una direzione speculativo-visionaria che lo differenzia nettamen­
te dalle regole dei pii asceti di Mesopotamia che, nei primi secoli 
dellTslam, avevano preso il nome di Sufi5.

Nella prima generazione di discepoli di Najm Kobrà si produs­
se un fatto di enorme importanza per la questione di cui ci occu­
piamo qui e che vorremmo esporre in tutta la sua ampiezza, quel­
la, cioè, delle affinità e dei punti di contatto fra la teosofia di Ibn 
‘Arabi e la teosofia formulata dal sufismo proveniente dall’Asia

28



/. Topografia spirituale

Centrale e, di conseguenza, del sufismo sciita. Uno dei maggiori di­
scepoli di Najm Kobrà, lo shaykh Sa‘doddin Hammu’i (m. 
650/1252), scrisse una lunga lettera a Ibn ‘Arabi, ponendogli do­
mande su questioni di alta teosofia e di tawil, riferendosi esplici­
tamente ad alcune sue opere6. A sua volta, il più eminente disce­
polo di Hammu’i, ‘Azizoddin Nasafi, lasciò un’opera considere­
vole, scritta in persiano, che conserva la quintessenza delle dottri­
ne e dei testi del suo maestro, oggi quasi del tutto perduti. L ’opera 
di Nasafi sembra particolarmente adatta ad illustrare la nostra vi­
sione di un Oriente che va incontro al pellegrino in cammino ver­
so la sua direzione. Vi è, nel sud-ovest dell’Iran, un luogo di alta spi­
ritualità, che non poteva mancare nella nostra topografia: Shiraz, 
la capitale del Fars (l’antica Perside). In quella città, un altro per­
sonaggio coevo, Ruzbehàn Baqlì Shiràzi (m. 1209), scrisse in arabo 
e in persiano un'opera di importanza capitale per la direzione im­
pressa al sufismo iranico; la sua religione dell’autentico “Fedele 
d’amore”, lo vedremo più avanti, non fa di lui soltanto un precur­
sore di Hàfez, altro celebre poeta di Shiraz, al cui canzoniere an­
cora oggi i sufi persiani ricorrono come ad una Bibbia; la religione 
di Ruzbehàn è anche in perfetta, clamorosa consonanza con quel­
la che si potrebbe definire la “dialettica d’amore” di Ibn ‘Arabi7.

Abbiamo così stabilito nel quadro della nostra topografia una 
discreta quantità di coordinate, e fissato un certo numero di pun­
ti di riferimento. Ancora non possiamo dire di possedere tutte le 
indicazioni; tuttavia, il lettore può già iniziare ad orientarsi. I due 
eventi della vita di Ibn ‘Arabi, che qui abbiamo scelto come sim­
boli polari, acquisiscono il massimo grado di esemplarità se asso­
dati al carattere dominante e permanente della personalità del no­
stro shaykh. In presenza di una simile personalità spirituale, la do­
manda che spontaneamente viene di porsi è: quali furono i suoi 
maestri? Ibn ‘Arabi ne ebbe molti, e molti altri li incontrò nel cor­
so dei suoi tanti viaggi e pellegrinaggi, grazie ai quali ebbe modo 
di conoscere pressoché tutti i grandi maestri sufi del suo tempo. 
Tuttavia, egli non ebbe che un solo maestro, che non si colloca fra
i maestri visibili ordinari: è impossibile documentare questa rela­
zione con fonti d’archivio, di stabilirne le coordinate storiche, di 
situarlo in un dato momento irripetibile, nella successione delle 
generazioni umane. Ibn ‘Arabi fu discepolo di un maestro invisi­
bile, il maestro interiore verso il quale non perse mai la sua devo­

29



Tra Andalusia e Iran

zione. È quella misteriosa figura di profeta al quale una moltepli­
cità di tradizioni, allo stesso tempo significative e confuse, attri­
buiscono caratteri che lo rendono affine, sino ad identificarlo, con 
Elia, con san Giorgio, e altri ancora. Ibn 'Arabi fu soprattutto il 
discepolo di Khidr, o Khezr nella pronuncia persiana. Più in là 
tenteremo di capire che cosa possa significare ed implicare “esse­
re discepolo di Khezr” . Ad ogni modo, avere un maestro spiri­
tuale la cui relazione conferisce al discepolo una dimensione 
“trans-storica” presuppone una disposizione a vivere eventi che si 
compiono in una realtà altra rispetto alla banale realtà fisica -  
eventi che si trasmutano spontaneamente in simboli.

Il caso di Ibn ‘Arabi come discepolo di Khezr rientra in quel­
la categoria di sufi che si definiscono uwaysi. Essi devono questo 
appellativo ad un pio asceta dello Yemen, Uways al-Qaranì, coe­
vo del Profeta, che conobbe quest’ultimo senza averlo mai visto da 
vivo. A sua volta, il Profeta lo conosceva senza che i suoi occhi lo 
avessero mai visto, ma a lui alludeva in una frase tramandata da 
un hadith: “Sento la brezza della Misericordia venire dallo Ye­
men”. Uways non ebbe una guida umana visibile; egli giunse in 
Higiaz quando il Profeta era ormai morto, e fu uno dei primi mar­
tiri sciiti nella battaglia di Siffìn (31/657), cadendo per la causa del 
primo Imam. Quei sufi che non hanno avuto un murshid (“gui­
da”) visibile, cioè un uomo terrestre come loro, e loro contempo­
raneo, rivendicano la qualifica e il nome di uwaysi. Uno dei casi 
più celebri è quello del sufi iranico Abu’l-Hasan Kharraqàni (m. 
425/1034), di cui è noto questo detto: uMi stupiscono quei disce­
poli che sostengono di aver bisogno di questo o quel maestro. Voi 
tutti sapete che io non ho mai ricevuto alcun insegnamento da un 
uomo. Benché io nutra il massimo rispetto per i maestri, è Dio che 
mi fa da guida”. In maniera più precisa, secondo una tradizione 
riportata da Jàmi, fu 1’“ Angelo” (ruhdniya) di un altro grande su­
fi iranico, Abu Yazid Bastami (m. 261/875) a guidare Abu’l-Ha- 
san sulla Via spirituale. Altro caso analogo è quello del grande 
poeta mistico Faridoddin ‘Attàr di Nishapur (m. 617/1220), il 
quale, ancora secondo Jami, ebbe per maestro e per guida t e s ­
sere fatto di luce” di Mansur al-Hallàj (m. 309/922 )8.

Per quanto poco possiamo qui approfondire l’analisi, avremo 
modo comunque di verificare nuovamente quanto il problema de­
gli intelletti e della loro relazione con l’intelligenza agente che li il­

30



/. Topografia spirituale

lumina nasconda in sé, sotto le sue diverse soluzioni tecniche, al­
trettante opzioni esistenziali decisive. Ogni soluzione, o piuttosto 
decisione, preannuncia e condiziona un intero sviluppo spirituale 
che porta lontano: da un lato, ogni essere umano è orientato alla ri­
cerca della propria guida personale invisibile; dall’altro, ciascuno 
riconosce nel magistero dell'autorità collettiva, a cui si rimette, una 
mediazione con la Rivelazione. L ’autonomia spirituale di Ibn 
‘Arabi si raccorda con i caratteri peculiari dei Fedeli d’amore che 
abbiamo già evocato. Non c ’è da sorprendersi, dunque, se la sua 
dottrina dell’amore è assolutamente conforme alla loro. In altri ter­
mini, a tanto arriva la figura dell’Angelo-Intelligenza, che, in quan­
to Spirito Santo, Angelo della Conoscenza e della Rivelazione, so­
vrintende ad ogni orientamento, ad ogni movimento di avvicina­
mento o allontanamento operante nel campo della topografia spi­
rituale qui delineata, a seconda che si assuma o si schivi la relazio­
ne personale che essa propone, e la corresponsabilità del destino 
personale fatto proprio dal “solitario con il Solo”.

Fra coloro che meglio hanno colto l’ampiezza e le risonanze 
del problema dell’intelligenza all’interno della filosofia medieva­
le, fu probabilmente Abu’l-Barakàt al-Baghdàdì (m. 1165), dotto 
ebreo dal pensiero originale e profondo, convertitosi in tarda età 
all’IsIam; la sua risposta al problema non proponeva né un’intel­
ligenza agente separata, unica per tutti, né un intelletto agente im­
manente a ciascuno, bensì una pluralità di Intelligenze attive se­
parate, trascendenti, corrispondenti alla specifica differenziazio­
ne della moltitudine delle anime.

Certe anime hanno imparato tutto da guide invisibili, che soltanto 
loro conoscono... Gli antichi Saggi... sostengono che per ciascuna ani­
ma individuale, o fors’anche per più anime accomunate da identica na­
tura e affinità, vi sia un essere spirituale che, nel corso dell’intera esi­
stenza di quell’anima, o di quel sodalizio d’anime, assume nei loro con­
fronti una cura e una tenerezza particolari; li inizia alla conoscenza, li 
protegge, li guida, li difende, li conforta, li conduce al trionfo. [I Sag­
gi] chiamavano quell’essere la Natura Perfetta. Nel linguaggio religio­
so, quell'amico, difensore e protettore, viene chiamato Angelo 9.

Sohravardì farà spesso riferimento ad un Hermes in estasi, for­
se suo pseudonimo, che riceve la visione di questa Natura Perfet­

31



Tra Andalusia e Iran

ta. Nello stesso momento in cui i commentatori riconoscono in 
questa misteriosa figura i tratti della Daènà-Fravarti mazdea, la 
identificano con l’Angelo Gabriele, nome dello Spirito Santo di 
ciascun essere; nelle pagine che seguiranno si potrà constatare, at­
traverso l’esperienza di Ibn ‘Arabi, la costante presenza di tale Fi­
gura, che compare con l’imperiosa ricorrenza di un archetipo. An­
che un grande mistico persiano del XIV secolo, ‘Alà’oddawlah 
Semnàni, parlerà di un “maestro invisibile”, di un “Gabriele del 
tuo essere”. La sua esegesi esoterica, il suo tawil, interiorizza ad 
una settuplice profondità le figure della Rivelazione coranica; rag­
giungere il “Gabriele del tuo essere” significa, attraversando in 
progressione le sette profondità esoteriche, ricongiungersi allo 
Spirito che guida ed inizia i “sette profeti del tuo essere”. L ’im­
mane sforzo necessario per giungervi significa impegnarsi nella 
lotta di Giacobbe, così come questa viene letta dall’esegesi sim­
bolica ebraica di Joseph ben Juda: l’anima intellettiva lotta per ar­
rivare a congiungersi con l’Angelo, con l’intelligenza agente, fino 
al primo chiarore dell’aurora (questo è il significato preciso di 
ishraq), quando l’anima emerge, finalmente libera dalle tenebre 
che la tengono prigioniera10. Non vi è dubbio che sia dunque il 
caso di parlare non già di una lotta con, cioè contro l’Angelo, ben­
sì di una lotta per l’Angelo, poiché quest’ultimo, da parte sua, ha 
bisogno che l’anima risponda affinché il suo essere sia ciò che de­
ve essere. Sotto tutt’altra forma drammaturgica, è l’identica storia 
simbolica, meditata da un intera stirpe di mistici speculativa ebrei, 
del Cantico dei Cantici, ove l’Amato assume il ruolo delXIntellec­
t s  agens, mentre l’eroina è l’anima umana pensante11.

Fermiamo qui queste brevi indicazioni, poiché ormai ci sembra di 
poter dire che, inoltrandoci fino al simbolo di Ibn ‘Arabi disce­
polo di Khezr, abbiamo raggiunto il centro da cui dipendono le 
linee lungo cui orientarsi nella nostra topografia spirituale. Co­
munque lo si voglia chiamare, il tempo degli eventi determinati 
dalla relazione con la guida personale invisibile non è un tempo 
fisico quantitativo. Gli eventi non possono misurarsi con le unità 
di tempo, omogenee e uniformi, della cronologia, regolata dai mo­
vimenti degli astri; non possono inserirsi nella trama incessante 
degli eventi irripetibili. Tali eventi si compiono entro un deter­
minato tempo, ovviamente, ma si tratta di un tempo ad essi pecu­

32



I. Topografia spirituale

liare, un tempo psichico discontinuo, puramente qualitativo, i cui 
istanti non possono essere valutati in altro modo che secondo la 
loro propria misura; è una misura che varia al variare della loro 
stessa intensità. Questa intensità scandisce un tempo in cui il pas­
sato permane presente nell’avvenire, o in cui il futuro è già pre­
sente nel passato, così come le note di una frase musicale, esegui­
te in successione, persistono nondimeno nel loro insieme, costi­
tuendo appunto l’interezza della frase. Da ciò dipendono le ri­
correnze, le reversibilità, i sincronismi, incomprensibili alla ra­
zionalità, inaccessibili al realismo storico ma avvertiti da un “rea­
lismo” altro, quello del mondo sottile, ‘àlam al-mithàl, quel mon­
do che Sohravardì chiama il “Medio Oriente” delle Anime cele­
sti, il cui organo è quell’“Immaginazione teofanica” di cui ci oc­
cuperemo qui.

Una volta riconosciuta la sua guida invisibile, il mistico desi­
dera rintracciare il proprio isnàd, cioè mostrare la “catena di tra­
smissione” che giunge fino alla sua persona, attestare l’ascenden­
za spirituale che rivendica per sé attraverso le generazioni umane 
sulla terra. Egli non fa altro che dare un nome agli spiriti che com­
pongono la famiglia ai quali egli consapevolmente sente di appar­
tenere. Lette in senso contrario alla loro emersione fenomenologi­
ca, queste genealogie si presentano dunque come una discenden­
za positiva. Se si applicano le regole della nostra critica storica, le 
catene di tali isnàd non sembrano offrire altro che una pallida ga­
ranzia; di fatto, queste genealogie designano ben altro. Si tratta di 
qualcosa la cui verità “trans-storica”, cui pertiene un altro senso 
e un altro ordine, non ha affatto bisogno di dipendere dalle atte­
stazioni che giungono dalla verità storica materiale, il cui control­
lo, offerto dalla documentazione in nostro possesso, è spesso as­
sai precario. Così procede Sohravardì, quando, per quel che lo ri­
guarda, traccia un albero genealogico degli Ishràqiyun che affon­
da le radici in Hermes, Tantenato dei Saggi (l’Idrìs-Enoch della 
profetologia islamica, che Ibn ‘Arabi definisce il profeta dei Filo­
sofi), ramifica nei Saggi della Grecia e della Persia, ai quali si sus­
seguono alcuni sufi (Abu Yazid Bastami, Kharraqàni, Hallàj -  e la 
scelta appare significativa, se si pensa a quanto si è detto prima a 
proposito degli uwaysi), per culminare infine nella propria dot­
trina e nella propria scuola. Non si tratta affatto di una storia del­
la filosofia, almeno nel senso generale del termine; è, né più né me­

33



Tra Andalusia e Iran

no, ciò che potremmo semplicemente chiamare un personalissi­
mo “punto di vista” interiore.

Fin qui abbiamo dovuto richiamare un minimo di dati. Ci au­
guriamo l’avvento di un umanesimo integrale, uno stato di cose in 
cui sia possibile superare gli orizzonti dei nostri programmi clas­
sici, senza passare per “specialisti” che lasciano perplesso e sfian­
cano Puomo medio con le loro incomprensibili allusioni. C’è 
un’idea diffusa del Medioevo; chiunque sa che c e  stata una filo­
sofia “araba” ed una scienza “araba”, senza però sospettare che 
c’è stato molto di più, e che in quel “molto di più” cè una somma 
di esperienze umane, la cui ignoranza non è estranea alle ango­
scianti difficoltà del nostro tempo. Non può esservi dialogo pos­
sibile in assenza di problemi comuni e di un lessico comune; que­
sta condivisione di problemi e di lessico non prende subitanea­
mente forma sotto la spinta di dati materiali, ma matura a poco a 
poco grazie ad una partecipazione comune alle questioni supre­
me che l’umanità si è posta. Si potrebbe obiettare che un Ibn 
‘Arabi e i suoi discepoli, o che lo stesso sciismo, rappresentino sol­
tanto una minoranza ristretta alTintemo della massa delTlslam. 
Non v’è dubbio, ma siamo forse arrivati al punto di non saper co­
gliere l’“energia spirituale” se non in termini statistici?

Noi abbiamo voluto portare alla luce alcune delle ragioni che 
spingono ad assumere una visione più complessa di quella solita­
mente adottata parlando di Islam, o di “filosofie orientali” . In ge­
nere, con queste ultime si intende: filosofie araba, indiana, cinese, 
giapponese. Diventa sempre più necessario, e torneremo su que­
sto punto, inserirvi una filosofia iranica. L ’antico Iran è caratte­
rizzato da una religione profetica, quella di Zarathustra, e non si 
può prescindere da quella di Mani. L ’Iran islamico si distingue 
per una filosofia ed una spiritualità in cui si polarizzano elementi 
altrove irriducibili. Già questo lascia capire che la nostra topo­
grafia non può fare a meno di un simile intermediario fra l’IsIam 
propriamente arabo e l’universo spirituale dell’india. Detto que­
sto, possiamo anche ammettere che questa geografia filosofica 
non sia ancora del tutto soddisfacente; dovremo spingerci ancora 
più in là, fin dove ci condurrà Ibn ‘Arabi al termine di questo li­
bro, quanto meno alle soglie della Ka‘ba mistica, allorché vedre­
mo, varcandole, dove e con chi stiamo entrando. La Ka‘ba misti­
ca è al “centro del mondo” , un centro che non si rintraccia con i

34



/. Topografìa spirituale

procedimenti usuali della cartografia, nello stesso modo in cui 
l’intervento della guida invisibile non dipende dalle coordinate 
storiche.

Per definire la caratteriologia di Ibn ‘Arabi, abbiamo isolato tre 
momenti, o tre dati esemplari assurti al valore di simbolo. Intorno 
ad essi si dispone una costellazione di temi che dovremo natural­
mente mettere in correlazione. Tre motivi -  il testimone dei fune­
rali di Averroè, il pellegrino in Oriente, il discepolo di Khezr -  ci 
consentono ora di seguire la curva biografica del nostro shaykh, a 
mano a mano che la sua conoscenza si fa sempre più intima. Nella 
misura in cui gli eventi da lui vissuti si mostrano come dati auto- 
biografici pregni di un significato trans-storico, spetta loro il com­
pito di chiarire in anticipo la duplice dimensione degli esseri che 
un’immaginazione attiva ci farà via via intravedere, e che da que­
sta vengono investiti di una “funzione teofanica”. Lo stesso Ibn 
‘Arabi ci insegna il modo in cui si devono meditare i dati della sua 
autobiografia: nel suo Kitàb al-isrà (“Libro del viaggio notturno” ), 
mimesi e dilatazione del racconto dell’assunzione notturna del 
Profeta di Cielo in Cielo, egli vede se stesso come “pellegrino 
d’Oriente”, partito dall’Andalusia alla volta di Gerusalemme.



Capitolo II

La curva biografica di Ibn ‘Arabi 
e i suoi simboli

1. Ai funerali di Averroè

L'esistenza terrena di Abu Bakr Muhammad ibn al-‘Arabi (nome 
per il quale si adotta la forma abbreviata di Ibn ‘Arabi) inizia a 
Murcia, nella Spagna sud-orientale, ove nacque il 17 ramadàn 560 
dell'egira, corrispondente al 28 luglio 1165. (Abbiamo già segna­
lato un sincronismo: secondo il calendario lunare, in questa data 
ricorre il primo anniversario della proclamazione della “Grande 
Resurrezione” di Alamut, in Iran, con cui l'imam Hasan ‘alà dhik- 
rihi as-salàm instaurava, il 17 ramadàn 559 dell’egira -  corrispon­
dente all'8 agosto 1164 -  il puro Islam spirituale dell'ismailismo 
persiano riformato.) Gli appellativi del nostro shaykh sono ben 
noti: Muhyi’d-Dìn, “Vivificatore della Religione”; al-Shaykh al- 
Akbar, “Doctor Maximus”; Ibn Aflatùn, il “figlio di Platone”, o il 
Platonico. All'età di otto anni, il bambino giunge a Siviglia, dove 
compie i suoi studi, e cresce nelle condizioni agiate che la fami­
glia, nobile e benestante, gli offriva. Contrae un primo matrimo­
nio con una giovane donna di cui egli parla nei termini di una os­
sequiosa devozione, e che sembra aver esercitato una reale in­
fluenza sull’orientamento mistico della sua vita1.

In questa epoca le attitudini visionarie di Ibn ‘Arabi comin­
ciano a manifestarsi. Egli cade gravemente malato, la febbre lo tra 
scina in uno stato di profonda letargia. Lo si crede moribondo, ed 
egli stesso, nel suo universo interiore, si vede minacciato da un’or­
da di personaggi dall’aspetto infernale. Ma d’un tratto emerge un 
essere di straordinaria bellezza, da cui emana un profumo soave, 
dotato di una forza invincibile con cui respinge gli assalti delle fi-

36



ILI. Ai funerali di A verroè

gure demoniache. “Chi sei?”, egli domanda. “Sono la sura Ya 
Sin”. In realtà, suo padre, presso il capezzale, in quel momento 
stava recitando angosciato proprio quella sura (la trentaseiesima 
del Corano), abitualmente salmodiata per i moribondi. Nella fe­
nomenologia religiosa, non è insolito che la parola pronunciata 
emetta un’energia sufficiente affinché, nel mondo intermedio sot­
tile, la forma personale corrispondente prenda corpo. L ’evento 
segna una delle prime penetrazioni di Ibn ‘Arabi nel ‘àlam al- 
mithàl, il mondo delle Immagini reali e sussistenti, di cui abbiamo 
parlato nelle prime pagine: il mundus imaginalis.

Il fatto non tarda a ripetersi. I ricordi giovanili di Ibn ‘Arabi sem­
brano essere caratterizzati soprattutto da due amicizie spirituali 
femminili, un duplice affetto filiale nei confronti di due venerabili 
donne sufi, due shaykha\ la prima era Yasmin di Marchena, la se­
conda Fatima di Cordova. Quest’ultima fu per lui una vera madre 
spirituale, della quale egli ci riferisce con devozione l’insegnamen­
to rivolto ad una vita d’intimità con Dio. La loro relazione resta av­
volta da un’aura straordinaria. Questa autorevole shaykha, nono­
stante l’età veneranda, conservava ancora una bellezza ed una leg­
giadria tali da sembrare una fanciulla di quattordici anni (sic), e il 
giovane Ibn ‘Arabi, quando doveva guardarla in volto, non poteva 
fare a meno di arrossire. Ella aveva numerosi discepoli, fra i quali 
Ibn ‘Arabi rimase per due anni. Fra molti carismi che il favore divi­
no le aveva accordato, la shaykha aveva “al suo servizio” la sura al- 
Fàtiha (quella che apre il Corano). In un momento di grande gra­
vità, in cui si doveva aiutare una donna in pericolo, insieme recita­
rono questa sura, dandole così la sua forma consistente, personale 
e corporea, ancorché sottile ed eterea2. La sura compì la sua mis­
sione, e Fatima recitò allora una preghiera di profonda umiltà. Ibn 
‘Arabi spiegherà questi fatti dedicando loro pagine che analizzere­
mo in seguito, in cui egli descrive gli effetti dell’energia creatrice 
prodotta dalla concentrazione del cuore {himma). Avremo modo di 
ricordare l’episodio quando studieremo il “metodo d’orazione teo­
fanica” di Ibn ‘Arabi, una sorta di dialogo in forma di Preghiera che 
è creatrice in quanto simultaneamente Preghiera di Dio e Preghie­
ra dell’uomo. La shaykha soleva ripetere al suo giovane discepolo: 
“Io sono la tua madre divina e la luce della tua madre terrena” . Di 
fatto, egli ci narra, “disse a mia madre, andata a recarle visita: ‘OLu- 
ce ! Questo è mio figlio, ed è tuo padre. Trattalo con pietà filiale, non

37



La curva biografica di Ibn 'Arabi

separarti mai da lui”. Sentiremo ancora queste parole (Parte prima, 
in fine), impiegate per descrivere lo stato dell’anima mistica, figlia 
e madre del Dio della propria estasi. E lo stesso appellativo -  “ma­
dre di suo padre” (umm abì-hà) -  che il Profeta rivolse a sua figlia 
Fatima al-Zahra, Fatima la Luminosa. Se la veneranda shaykha di 
Cordova, omonima della figlia del Profeta, salutò così la madre di 
Ibn ‘Arabi, doveva aver avuto una premonizione dell’eccezionale 
destino spirituale riservato al suo giovane discepolo.

Nel momento in cui egli può dare a se stesso testimonianza del 
suo ingresso definitivo nella via spirituale e della sua iniziazione ai 
segreti della vita mistica, Ibn ‘Arabi compie il ventesimo anno. Si 
arriva così all’episodio che, nel contesto fin qui delineato, ci ap­
pare come investito di una funzione simbolica inestimabile. Di 
fatto, la totalità dell’episodio va suddivisa in due momenti di­
sgiunti e separati da un intervallo di molti anni. Tra l’incontro av­
venuto negli anni della giovinezza e il giorno dei funerali, Ibn 
‘Arabi non avrebbe più visto, almeno nel mondo fisico sensibile, 
Averroè, il grande peripatetico di Cordova. Egli stesso ci informa 
che suo padre, ancora in vita, era amico personale del filosofo, il 
che agevolò l’incontro desiderato da quest’ultimo, il cui ricordc 
sarebbe rimasto indelebile per la nostra storia della filosofia e del­
la spiritualità. Grazie ad un pretesto, suo padre lo inviò dal filo­
sofo curioso di conoscere l’adolescente, della cui fama gli era 
giunta notizia. Lasciamo la parola ad Ibn ‘Arabi, che così ci de­
scrive le relazioni fra il maestro dell’aristotelismo integrale e il gio­
vane che sarebbe poi stato chiamato “figlio di Platone”3.

Un bel giorno mi recai a Cordova, in casa di Abu’l-Wàlid Ibn 
Rushd [Averroè], Egli aveva manifestato il desiderio di incontrarmi 
personalmente, poiché aveva sentito parlare delle rivelazioni che Dio 
mi aveva concesso nel corso dei miei ritiri spirituali, e non aveva na­
scosto il suo stupore di fronte a quanto gli era stato narrato. Per que­
sto mio padre, amico fra i suoi più intimi, mi mandò da lui con un pre­
testo qualsiasi, per permettere ad Averroè di intrattenersi con me. In 
quel tempo, ero ancora un giovane imberbe. Quando entrai, il filosofo 
si mosse verso di me mostrandomi segni di amicizia e di stima, e mi ab­
bracciò. Poi mi disse: “Sì”. Io a mia volta dissi: “Sì”. Gioì, constatando 
che avevo compreso. Ma subito dopo, capendo che cosa avesse susci­
tato la sua gioia, aggiunsi: “No’\ Averroè ebbe un sussulto, i suoi linea­
menti si contrassero, e sembrò dubitare di ciò che pensava. Mi doman­

38



HA. Ai funerali di Averroè

dò: “Come risolvi il dilemma dell’illuminazione e dell’ispirazione divi­
na? Sono queste identiche a ciò che ci giunge dalla riflessione specula­
tiva?”. Io risposi: “Sì e no. Tra il sì e il no, gli spiriti prendono il volo 
fuori dalla loro materia, la nuca si distacca dal proprio corpo”. Averroè 
impallidì; lo vidi tremare. Mormorò la frase rituale: non vi è altra for­
za e potenza che in Dio -  poiché aveva compreso ciò a cui alludevo.

In seguito, dopo il nostro incontro, egli interrogò mio padre, per ap­
purare se l’opinione che si era fatto di me coincidesse o differisse da 
quella che aveva di me mio padre. Averroè era veramente un grande 
maestro nella riflessione e nella meditazione filosofica. Rese grazie a 
Dio, così mi si riferì, per averlo fatto vivere in un tempo in cui gli era sta­
to concesso di vedere qualcuno che, entrato da ignorante in ritiro spiri­
tuale, ne era uscito come ne ero uscito io. Affermò che si trattava di un 
caso che egli stesso riteneva possibile, ma non aveva mai incontrato nes­
suno che l’avesse sperimentato. Gloria a Dio, esclamò, che mi ha per­
messo di vivere in un’epoca in cui esiste un maestro di questa esperien­
za, uno fra coloro che aprono le serrature delle Sue porte. Gloria a Dio 
che mi ha concesso di vedere uno di costoro con i miei occhi.

Avrei voluto incontrare di nuovo Averroè. La misericordia divina lo 
fece apparire nel corso di un’estasi (waqt’a), in una forma tale che fra la 
sua persona e la mia vi era un finissimo velo. Attraverso quel velo io lo 
vedevo, ma lui non vedeva me, né sapeva che io fossi presente. Egli era 
infatti troppo assorbito dalla sua meditazione per accorgersi di me. Al­
lora mi dissi: il suo proposito non lo condurrà là dove io sono.

Non ebbi più occasione di incontrarlo fino alla sua morte, soprav­
venuta nell’anno 595 dell’egira [1198] a Marrakesh. I suoi resti furo­
no traslati a Cordova, dove furono sepolti. Allorché le sue spoglie fu­
rono caricate su un fianco della bestia da soma, le sue opere furono 
collocate sull’altro fianco, perché facessero da contrappeso. Io ero là, 
fermo, in compagnia del giurista e letterato Abu’l-Husayn Muham­
mad ibn Jubayr, segretario del Sayyid Abu Sa’ìd [principe almohade], 
e dell’amico Abu’l-Hakam ‘Amr ibn al-Sarràj, il copista. Quest’ultimo 
si rivolse a noi dicendo: “Avete visto che cos’è che bilancia il peso del 
maestro Averroè? Da un lato il maestro (imam), dall’altro le sue ope­
re, i libri che ha scritto”. Ibn Jubayr gli rispose: “Pensi che non Vab­
bia notato? Certo che sì, benedetta sia la tua lingua”. Fu allora che io 
raccolsi in me [quella frase di Abu’l-Hakam], affinché fosse per me og­
getto di meditazione e di rimembranza. Oggi che, di quel gruppo ri­
stretto di amici -  che Dio li abbia nella sua misericordia -, soltanto io 
sono ancora vivo, mi dico: da un lato il maestro, dall’altro le sue ope­
re. Come vorrei sapere se le sue speranze sono state esaudite!

39



La curva biografica di Ibn *Arabi

Ibn ‘Arabi è già tutto qui, in questo straordinario episodio, in 
questo triplice incontro con Averroè. In una prima occasione, è già
il “discepolo di Khezr” che rende testimonianza, colui che non de­
ve il suo sapere d’esperienza spirituale ad alcun insegnamento uma­
no. In una seconda occasione, è già l’autore del Libro delle Teofa­
nie che parla, colui a cui si spalanca il mondo intermedio sovra- 
sensibile, mundus imaginalis, dove l’immaginazione attiva percepi­
sce direttamente, senza l’ausilio dei sensi, gli eventi, le figure, le pre­
senze. Infine, solenne nella sua semplicità, dotata della muta elo­
quenza dei simboli, la scena del ritorno a Cordova delle spoglie 
mortali di Averroè. Al maestro che si era prefisso lo scopo di re­
staurare nella sua purezza l’aristotelismo integrale, rende Tultimo 
omaggio “il figlio di Platone”, il contemporaneo dei Platonici di 
Persia (gli ishràqìyùn di Sohravardi) che, solidali, inaugurano 
nell’IsIam, senza che l’Occidente ne abbia avuto sentore, qualcosa 
che amplia e supera i progetti di un Gemisto Pletone o di un Mar­
silio Ficino. Di fronte alla scena, di un simbolismo spontaneo, in 
cui i libri bilanciano il peso di un cadavere, risuona malinconico il 
dubbio: “Come vorrei sapere se i suoi desideri sono stati esauditi!

Lo stesso voto -  “come vorrei sapere...” -  salirà alle labbra 
dell’“interprete degli ardenti desideri” quando, anni dopo, nel 
corso di una notte di melancolia cogitativa, egli circumambulerà 
intorno alla Ka‘ba. Si trattò di un rito compiuto fisicamente o di 
una visione mentale? Precisarlo è ormai superfluo. Nel corso di 
quella stessa Notte egli avrebbe ricevuto la risposta, da parte di 
Colei che resterà ormai per lui in questo mondo la figura teofani­
ca della Sophia aeterna. Mediteremo in seguito su questa risposta 
(cfr. Parte prima, cap. II). Essa enuncia il segreto da cui dipende 
che si realizzino i voti dell’uomo di desiderio, perché è lui stesso 
che risponde per quel Dio che condivide il suo destino, dal mo­
mento che egli consente con il suo Dio; e dipende da quel segre­
to che l’alba della resurrezione che si leva sull’anima mistica non 
si trasformi mai nel lugubre crepuscolo dei dubbi, o nella gioia ci­
nica degli Ignoranti, che accarezzano l’idea di una sovraesistenza 
che infine viene sconfitta. Allora sì, i momentanei sopravviventi 
non avrebbero altro che questo spettacolo grottesco: un pacco di 
libri che bilancia un cadavere.

Ma Ibn 4 Arabi sa che ad un simile trionfo non si giunge né gra­
zie allo sforzo della filosofia razionale, né grazie al legame con

40



ILI. Ai funerali di Averroè

quello che il suo lessico designerà come un “Dio creato dal dog­
ma*. Esso dipende piuttosto da un incontro decisivo, personalis­
simo, insostituibile, a stento comunicabile all'anima più fraterna­
mente vicina, ancor meno traducibile in un qualsivoglia muta­
mento d'obbedienza esteriore, o di realizzazione sociale. Frutto di 
una lunga Ricerca, opera di tutta una vita; la vita intera di Ibn 
‘Arabi fu questa lunga Ricerca. L’incontro decisivo si compì e si 
rinnovò per lui sotto il segno di Figure le cui varianti non cessano 
di fare riferimento alla stessa Persona. Sappiamo che egli lesse un 
numero sterminato di libri; per questa ragione, l’inventario delle 
sue fonti è destinato a rimanere un'impresa disperata, soprattut­
to se ci si ostina a parlare di sincretismo, e a non cogliere la reale 
misura del suo genio spirituale, il quale recepisce solo ciò che è 
commisurato al suo Cielo interiore, e che, innanzi tutto, costitui­
sce da sé la propria “spiegazione”. Si tratta dunque di molto più 
che una questione di fonti letterarie; c’è il segreto di una struttu­
ra che rende strettamente affine lo stile dell’edificio a ciò che si è 
andato costruendo nell'IsIam orientale, dove lo sciismo osserva il 
precetto: “Non colpire al volto" -  cioè, conservare la facciata 
esterna dell'IsIam non solo perché essa costituisce il supporto ina- 
lier.abile dei simboli, ma perché è posta a salvaguardia contro la 
tirannia degli Ignoranti.

Vi è poi tutto ciò che è invisibile, o inudibile, tutto quello che 
non dispone di altra prova d’appoggio che la testimonianza perso­
nale dell’esistenza del mondo sottile. Tali sono, ad esempio, tutte 
le visite dei personaggi appartenenti alla gerarchia esoterica invisi­
bile, alle congregazioni di esseri spirituali che legano il nostro mon­
do, o meglio ogni singola esistenza, ad altri universi. L ’idea è la stes­
sa che domina il parallelismo fra le gerarchie cosmiche nell'ismai- 
lismo; idea che sopravvive ai nostri giorni nello shaykhismo. Senza 
dubbio, essa è presente nella coscienza mistica ben prima del­
l’IsIam, ma era inevitabile che il luogo della Rivelazione coranica 
non ne fosse esente4. Tutto ciò va a comporre gli elementi del Dia­
rium spirituale sparsi nell’opera di Ibn ‘Arabi (così come nell’ope­
ra di uno Swedenborg). E questo esula dal campo della filologia, e 
persino della psicologia in generale, soprattutto laddove quest'ul- 
tima si è già fatta un'idea dei limiti umani e della portata negativa 
dell'esperienza mistica. Tutto ciò pertiene piuttosto alla psicologia 
profetica, che attirò l’attenzione di ogni filosofo nell’Islam.

41



La curva biografica di Ibn ‘Arabi

Infine, vi sono gli innumerevoli maestri spirituali, gli shaykh 
sufi suoi contemporanei sulla terra, che Ibn ‘Arabi ha incontrato 
e di cui ha voluto conoscere l’insegnamento. Egli stesso ha lascia­
to il resoconto di tali incontri nella sua Risàlat al-Quds (“Epistola 
della Santità”). Vi è di più: se pure egli ha letto libri, ed ha avuto 
maestri invisibili e maestri visibili, il rigore della sua Ricerca gli 
proibiva di confidare in relazioni di seconda mano; inoltre, la sua 
totale libertà interiore lo lasciava indifferente al timore nei con­
fronti di quelle frequentazioni dette “pericolose”. Per tutte que­
ste ragioni si può assumere come certa l’autenticità di ciò che egli 
testimonia:

10 non conosco -  scriveva — alcun grado della vita mistica, alcuna 
religione o setta di cui non abbia incontrato qualcuno che la profes­
sasse, che credesse in essa e la praticasse come religione personale. Io 
non ho mai fatto riferimento ad alcuna opinione o dottrina senza ba­
sarmi sul resoconto diretto degli adepti.

11 maestro visionario offre così un esempio di perfetto rigore 
scientifico; ogni scienza delle religioni, ogni teologia -  anche quel­
le che non perseguono lo stesso oggetto della Ricerca di Ibn 
‘Arabi -  possono far propria la sua massima.

2. Il pellegrino d'Oriente

Seguiamo adesso, tenendo a mente tutto quello che abbiamo det­
to finora, il nostro shaykh nella vita itinerante che diede espres­
sione alla sua vocazione terrena e che iniziò per lui sulla soglia dei 
trentanni. Fra il 1193 e il 1200, egli percorse diverse regioni del- 
l’Andalusia; molti viaggi lo spinsero in seguito in Africa del Nord, 
con soggiorni più o meno lunghi. Queste inquiete migrazioni non 
sono che un preludio, in attesa del richiamo interiore, o meglio 
della visione imperiosa, che lo porterà a rinunciare per sempre al- 
l’Andalusia e al Maghreb, per fare di lui un pellegrino simbolico 
delTOriente.

Incontri con personaggi santi, conferenze mistiche, sedute 
d’insegnamento e di discussione segnano le tappe dei suoi itine­
rari: Fes, Tlemcen, Bugia, Tunisi, ecc. In tutto questo periodo, ci

42



11.2. Il pellegrino d'Orienle

orientano le pagine del Diarium spirituale che segnalano gli even­
ti personali avvenuti nella dimensione invisibile. Ibn 4Arabi è cer­
tamente a Cordova mentre riceve la visione di simili eventi, ma al­
trettanto certamente non è “a Cordova” che egli contempla i poli 
spirituali di tutti i popoli che si erano succeduti nelle epoche an­
teriori airislam; egli impara i loro nomi, nel corso di questa visio­
ne interiore in armonia con la preoccupazione segreta e basilare 
di una religione eterna, che si perpetua dall’origine delle origini 
attraverso la specie umana di cui essa riunisce gli Spirituali, di 
epoca in epoca, in un solo ed unico Corpus mysticum. Evento-vi­
sione, iniziazione estatica, il cui tempo e luogo è il ‘àlam al-mithàL
il mondo intermedio del corporeo allo stato spirituale, il cui or­
gano della percezione è lTmmaginazione attiva.

A Tunisi, una sera, in solitario ritiro in un oratorio della Gran­
de Moschea, egli compone una poesia che non recita a nessuno; 
evita persino di metterla per iscritto, fissando nella memoria il 
giorno e l’ora della sua ispirazione. Qualche mese più tardi, a Si­
viglia, un giovane sconosciuto si avvicina a lui, e recita quegli stes­
si versi. Sconcertato, Ibn ‘Arabi gli chiede chi ne è l’autore, e l’al­
tro risponde: Muhammad Ibn ‘Arabi. Il giovane non lo ha mai vi­
sto, né sa di averlo di fronte; dunque, come può conoscere quei 
versi? Mesi prima (il giorno stesso, alla stessa ora in cui Ibn ‘Arabi 
aveva avuto a Tunisi l’ispirazione), uno straniero, un ignoto pel­
legrino, là a Siviglia, si era unito ad un gruppo di giovani ai quali 
aveva recitato quei versi; quei giovani, affascinati, lo pregarono di 
ripeterli fino a quando non li avessero imparati a memoria. Dopo 
di che, lo straniero scomparve, senza dire chi fosse o lasciare trac­
ce. Fatti come questo sono familiari ai maestri di sufismo; l’espe­
rienza ricorre, ad esempio, nella biografia del grande shaykh per­
siano ‘Alà’oddawlah Semnàni (XIV secolo). La parapsicologia, ai 
giorni nostri, li registra con cura, non osando né potendo conclu­
dere alcunché da questa sospensione, o piuttosto da questo supe­
ramento delle condizioni spazio-temporali della percezione sensi­
bile. Ancora una volta la cosmologia del sufismo dispone della di­
mensione che, sola, può rendere conto di simili fenomeni, e che 
manca al nostro modello del mondo. Essa garantisce la realtà “og­
gettiva” del mondo soprasensibile nel quale si manifestano gli ef­
fetti di una energia spirituale, la cui sede è il cuore e il cui organo 
è lTmmaginazione attiva.

43



La cuna biografica di Ibn 'Arabi

In compenso, è “sulla terra”, nei dintorni di Ronda, che Ibn 
‘Arabi ha una lunga discussione con un dottore mutazilita, tron­
fio della sua scolastica. Si discute, con posizioni contrapposte, su 
quella dottrina dei Nomi divini che, come vedremo, è il pilastro 
centrale dell’edificio teofanie3 del nostro shaykh. Il dottore mu­
tazilita esce sconfitto dalla disputa. Proprio a Tunisi, Ibn ‘Arabi 
inizia a studiare un testo di teosofia mistica di importanza capita­
le: il KhaVal-nalayn (“La slacciatura dei sandali” , titolo che allu­
de al versetto coranico XX, 21 in cui Mosè riceve dal Roveto ar­
dente Tordine di togliersi i sandali). L ’opera è Tunica giunta a noi 
di Ibn Qasyi, di cui già abbiamo ricordato il ruolo di fondatore, 
nella seconda metà del XII secolo, del movimento insurrezionale 
dei Muridun contro gli Almoravidi ad Algarve, nel sud del Por­
togallo. Il movimento si ispirava allo sciismo ismailita, almeno per 
quanto riguarda le premesse della sua dottrina esoterica. Ibn 
‘Arabi dedicò alFopera un commento, il cui studio contribuireb­
be non poco a chiarire quelle affinità già segnalate fra la dottrina 
di Ibn ‘Arabi e la teosofia sciita d’Iran, affinità che sono all’origi­
ne della rapidità con cui la seconda ha assorbito la prima.

Il movimento dei Muridun (“adepti” ) di Ibn Qasyi era partito 
inizialmente dalla scuola di Almeria, alla quale Asm Palacios con­
netteva Tiniziazione esoterica di Ibn ‘Arabi. Non è implausibile 
vedere una continuità che, attraverso Tinsegnamento del maestro 
sufi Ibn al-‘Arif, congiunga questa scuola fino a Ibn Masarra (m. 
319/931) e alle sue dottrine neoempedoclee; alcuni aspetti di que­
ste dottrine presentano evidenti tratti in comune tanto con la co­
smogonia ismailita quanto con quella delYlshràq di Sohravardi. 
L ’idea secondo cui Ibn Masarra sarebbe un precursore avrebbe 
tanto più valore se si evitasse di ricorrervi come spiegazione inte­
grale del fenomeno Ibn ‘Arabi. Resta il fatto che, grazie alle am­
pie citazioni conservate nell’opera di Ibn ‘Arabi, Asm Palacios ha 
potuto ricostruire per grandi linee l'opera perduta di Ibn Masar­
ra; d’altronde, l’amicizia fra Ibn "Arabi e Abu ‘Abdallàh al- 
Ghazzàl, discepolo di Ibn al-‘Arif, lascia supporre l’esistenza di 
un legame profondo5.

Ad ogni modo, dopo le peregrinazioni fin qui evocate ed un 
breve ritorno a Murcia, sua città natale, ritroviamo il nostro 
shaykh ad Almeria nel 1198, lo stesso anno in cui aveva assistito 
ai funerali di Averroè. Iniziava il mese di ramadàn, poco propizio

44



II.2. Il pellegrino d'Orienle

al viaggio. Ibn ‘Arabi resta in quella città e ne approfitta per sten­
dere un trattatello il cui contenuto preannuncia le grandi opere 
che seguiranno. Il breve testo, a cui dà il titolo ìAawàqi al-nujùm 
(“Il luogo del tramonto delle stelle"), fu scritto in undici giorni, 
sotto il flusso di un’ispirazione confermata da un sogno, che gli in­
giungeva di comporre una introduzione alla vita spirituale.

Si tratta di un libro — avrebbe poi detto -  col quale il principiante 
può fare a meno del maestro. Piuttosto, è indispensabile al maestro. Vi 
sono infatti maestri eminenti, assolutamente eminenti, e questo libro 
servirà loro d’aiuto per raggiungere il più alto grado mistico cui possa 
aspirare un maestro.

Il nostro shaykh, sotto il velo del simbolismo astronomico, vi 
descrive le Luci che Dio concede al mistico lungo una via scandi­
ta da tre tappe. La tappa iniziale, puramente essoterica, consiste 
nella pratica esteriore della sbavi* a, cioè la religione letterale. Que­
sta viene simbolizzata da Ibn ‘Arabi dalle stelle, il cui chiarore vie­
ne oscurato non appena si leva il plenilunio delle due tappe suc­
cessive, nel corso delle quali il sufi è iniziato al tàw il all'esegesi 
simbolica che riconduce i dati letterali a ciò che essi simboleggia­
no, a ciò di cui essi sono “cifra”. Il sufi è così iniziato a interpre­
tare i riti esteriori nel loro senso mistico ed esoterico. Come già 
abbiamo detto, parlare di tàwil significa, in un modo o nell’altro, 
richiamare certe risonanze con lo sciismo, il cui principio scrittu­
rale fondamentale è basato sulla corrispondenza fra i livelli del­
l’essoterico izàhir) e dell’esoterico (bàtin). Tutto ciò è sufficiente, 
ovunque, a destare sospetto fra le autorità gelose della religione 
legalista e della verità letterale.

Niente di sorprendente, dunque, se Ibn ‘Arabi avverte che il 
suo soggiorno in Andalusia sta per divenire impossibile. Vi sono 
precedenti tragici (Ibn Qasyì, Ibn Barrajàn). Chiunque si allonta­
ni dal letteralismo è sospettato di fomentare ribellioni di natura 
politica. Ibn ‘Arabi, pur non avendo affatto simili inclinazioni, do­
veva scegliere: o restare ignoto ai circoli ufficiali, o risvegliarne i 
sospetti. Passare inosservato non era possibile nel caso di un uo­
mo come lui. Egli stesso allude a certe discussioni violente che so­
stenne, per motivi religiosi, con il sultano Ya‘qub ibn Mansur. Per 
poter raggiungere un uditorio più ampio, e godere di un clima più



h i cun a biografica di Ibn 'Arabi

tollerante, doveva necessariamente rinunciare all’Andalusia, al 
Maghreb e all’ambiente dei sultani almohadi, e raggiungere 
quell’Oriente del mondo islamico in cui tanti suoi discepoli avreb­
bero proliferato nel corso dei secoli.

La decisione fu presa in seguito ad una visione teofanica: Ibn 
‘Arabi vede il Trono divino sostenuto da un numero infinito di co­
lonne di fuoco. La concavità del Trono in cui è raccolto il Tesoro 
-  ovvero, nient’altro che XAnthropos celeste -  proietta un’ombra 
che, velando la luce di Colui che dal Trono domina, la rende sop­
portabile, e quindi tale da poter essere contemplare; nella soavità 
di quest’ombra regna una quiete inesprimibile. (La visione raf­
figura, in maniera precisa, il mistero dell’antropomorfosi divina 
nel mondo celeste, su cui è fondata l’idea teofanica, la dialettica 
d’amore, nonché il segreto stesso dell’imamologia sciita.) Un uc­
cello di meravigliosa bellezza che sorpassa la bellezza di tutti gli 
uccelli celesti, avvolge col suo volo lo spazio intorno al Trono. Ed 
è lui che ordina al visionario di partire per l’Oriente; sarà lui stes­
so il suo compagno e la sua guida celeste. Nello stesso tempo, gli 
rivela il nome di un compagno terreno che lo attende a Fes; an­
ch’egli ha espresso il desiderio di andare verso Oriente, ma una 
premonizione divina lo ha avvertito di aspettare il compagno che 
gli è stato assegnato. Il visionario riconosce facilmente, nella bel­
lezza celeste dell’uccello, una raffigurazione dello Spirito Santo, 
cioè dell’Arcangelo Gabriele, angelo della Conoscenza e della 
Rivelazione, al quale i filosofi “riconducono” la loro Intelligenza 
agente. L ’indicazione è estremamente preziosa per cogliere in 
questo momento decisivo la forma dell’esperienza spirituale di 
Ibn ‘Arabi. Nell’immagine visionaria che affiora alla sua coscien­
za, si tratta esattamente di quella stessa Figura la cui identità, sot­
to molteplici varianti, avevamo segnalato nel caso degli Uwaysi. 
Essa è lo Spirito Santo personale, il compagno e la guida celeste, 
secondo quanto afferma di sé; la riconosceremo altrove, sotto al­
tre forme, soprattutto “intorno alla Ka‘ba mistica”. In questo sce­
nario visionario, Ibn ‘Arabi, pellegrino senza ritorno verso l’O- 
riente, sembra dunque stagliarsi come personificazione dell’eroe 
del Racconto dell’esilio occidentale di Sohravardi.

Con questa partenza inizia la seconda fase della vita itinerante 
del nostro shavkh. Fra gli anni 597 e 620 dell’egira (1200-1223), 
egli attraverserà le diverse regioni del Vicino Oriente, fino a quan­

46



II.2. Il pellegrino d'Orie/Ue

do non si stabilirà a Damasco, dove trascorrerà gli ultimi dicias­
sette anni della sua vita, immerso nella pace e in un prodigioso 
operare. Quando arriva alla Mecca, termine primo del suo pelle­
grinaggio, nel 598/1201, Ibn ‘Arabi ha trentasei anni. Questo pri­
mo soggiorno nella Città Santa significa per lui un’esperienza tan­
to profonda da costituire la base stessa di tutto ciò che leggeremo 
qui a proposito della “dialettica d’amore”. Proprio come un'illu­
strazione vivida dei lineamenti tratteggiati fin qui “tra l’Andalusia 
e l’Iran”, ricordiamo che Ibn ‘Arabi fu accolto da una nobile fami­
glia persiana originaria di Isfahan. Era la famiglia di uno shaykh, 
alto funzionario alla Mecca, la cui figlia aveva il duplice dono di 
una bellezza straordinaria e di una profonda saggezza spirituale. 
La giovane figlia fu per Ibn ‘Arabi quello che Beatrice fu per Dan­
te; per lui, ella fu e restò la manifestazione terrena, la figura teo- 
fanica della Sophia aeterna. Fu a lei, dunque, che Ibn ‘Arabi do­
vette la propria iniziazione alla religione dei “Fedeli d ’amore”. Di 
questo episodio, si troveranno qui ampie tracce (cfr. Parte prima, 
cap. II). Prestiamo fin d’ora attenzione: non capire, o non pren­
dere sul serio, l’intenzione di Ibn ‘Arabi, consapevole di esprime­
re un amore divino rivolgendosi alla giovane Sophia, significhe­
rebbe semplicemente ignorare ogni aspetto di questo teofanismo 
sul quale il presente libro insiste, perché è il fondamento stesso 
della dottrina del nostro shaykh, la chiave per comprendere il suo 
sentimento dell’universo, di Dio e dell’uomo, e dei loro reciproci 
rapporti. Sforzandoci di capire, invece, potremo probabilmente 
intravedere una soluzione al conflitto che ha diviso simbolisti e fi­
lologi a proposito della religione dei fedeli d'amore, compagni di 
Dante. Il teofanismo ignora il dilemma, poiché è distante sia 
dall’allego rismo sia dal letteralismo; esso presuppone l’esistenza 
della persona concreta, ma l’investe di una funzione che la trasfi­
gura, in quanto percepita sotto la luce di un altro mondo.

La frequentazione della famiglia dello shaykh e della piccola 
élite che ruotava intorno ad essa procurò a Ibn ‘Arabi quella tran­
quilla intimità, quella fiduciosa serenità di cui non aveva mai go­
duto, pare, in Occidente. Questo soggiorno dà inizio alla sua 
straordinaria produzione. Nello stesso tempo, la sua vita mistica 
si fa sempre più intensa: le circumambulazioni, reali o mentali, in­
torno alla Ka‘ba, interiorizzata come “centro cosmico”, nutrono 
uno sforzo speculativo che viene confermato attraverso l’espe-

47



I ai curva ino grafica di Ibn 'Arabi

rienza delle visioni interiori e delle percezioni teofaniche. Ibn 
‘Arabi è inserito nella fratellanza sufi, così come lo era stato in pre­
cedenza a Siviglia. Ma questo non è, in definitiva, che un segno 
esteriore.

L'evento reale e decisivo doveva essere omogeneo a quello da 
cui era scaturita la partenza per TOriente, e poteva prodursi solo 
mediante una meditazione “intorno alla Ka‘ba” : essendo questa il 
“centro del mondo” , un simile evento non si sarebbe potuto av­
verare in un luogo altro dal centro del mondo, cioè nel polo del 
microcosmo interiore. Là, di nuovo, il visionario incontrerà lo 
Spirito Santo personale, che si era annunciato a lui come compa­
gno e guida celeste. Vedremo quale forma assunse questo incon­
tro. questa teofania dell’Alter Ego divino all’origine del libro im­
menso delle Futuhàt, il libro delle rivelazioni ricevute alla Mecca. 
Questi momenti teofanici privilegiati tagliano la continuità del 
tempo profano, quantificato e irreversibile, senza che in esso si in­
serisca il loro tempus discretus (il tempo dell’angelologia). Non bi­
sogna perdere di vista tutto ciò per poter legare le teofanie Tuna 
all’altra: quella, ad esempio, della giovane Sophia o del Giovinet­
to mistico del prologo delle Futuhàt. L ’incontro con le persone 
teofaniche postula sempre un ritorno al “centro del mondo”; bi­
sogna essere al “centro del mondo”, per comunicare con il 'àlarn 
al-mithàl. Molte altre testimonianze del nostro shaykh illustrano 
la pluralità degli incontri6. Inoltre, è con un ordine delle cose im­
plicito e peculiare delle teofanie che va messo in relazione l’aspet­
to dominante della caratteriologia di Ibn ‘Arabi, quello che lo mo­
stra non solo come discepolo di maestri in carne ed ossa, secondo 
la consuetudine della maggior parte dei sufi, ma soprattutto ed es­
senzialmente come "il discepolo di Khezr”.

3. Il discepolo di Khezr

Abbiamo già accennato a questa qualifica di Ibn ‘Arabi come a un 
altro simbolo che domina la curva della sua vita; abbiamo anche 
avuto occasione di omologare il suo caso a quello dei sufi definiti 
Uwaysi. Lo statuto dell’individualità spirituale che tale qualifica 
presuppone ci mette già in grado di intuire le scelte esistenziali a 
priori, che fondano di fatto, o più spesso implicitamente, le solu­

48



U.3. II discepolo di kh<zr

zioni offerte al problema tecnico degli intelletti, o al problema del­
la relazione dell’anima individuale con l’intelligenza agente in 
quanto Spirito Santo, esistenziatore ed illuminatore. Il fatto che il 
sufismo abbia riconosciuto e omologato la situazione particolare 
degli Uwaysi (abbiamo ricordato il caso di Abu’l-Hasan Kharra- 
qàni e di Farìdoddin ‘Attàr) basterebbe a prevenire qualsiasi pa­
ragone avventato fra il sufismo e il monacheSimo cristiano; que­
st’ultimo non sembra poter fornire elementi di somiglianza.

L ’avere Khezr per maestro si presenta a noi come un fatto che 
investe il suo discepolo, persino nella sua individualità, di una re­
lazione trascendente, e gli conferisce una dimensione “trans-sto­
rica”. Non si tratta più dell’aggregazione a una corporazione di 
sufi, che questa sia a Siviglia o alla Mecca, ma di una affiliazione 
celeste personale, diretta e immediata. Rimane da approfondire in 
quale misura l’intervento di Khezr si situi nell’ordine delle teofa­
nie; in altri termini, quale sia la funzione di Khezr come guida spi­
rituale non terrestre, in relazione alle ricorrenti manifestazioni di 
questa stessa Figura nella quale, sotto la molteplicità tipologica, si 
può riconoscere lo Spirito Santo. Il che vuol dire anche: in rela­
zione alla suprema teofania proclamata nel hadith che qui propo­
niamo alla meditazione: “Ho contemplato il mio Signore sotto la 
più bella delle forme” (cfr. Parte seconda, cap. IV). La questione 
spinge a chiedersi se la relazione del discepolo con Khezr sia ana­
loga a quella che egli avrebbe con qualsiasi altro shaykh terrestre 
e visibile, implicante la giustapposizione numerica delle persone, 
salvo una differenza, che una di queste persone è percepibile sol­
tanto nel 'àlam al-mithàl. In altre parole, in tale relazione, Khezr 
figura come un archetipo, nel senso dato al termine dalla psicolo­
gia analitica, o piuttosto come una persona distinta e duratura? Il 
dilemma posto da una simile questione, tuttavia, svanisce, allor­
ché si intuisce che devono chiarirsi esistenzialmente, e reciproca­
mente, le risposte alle due domande: chi è Khezr, e che cosa si­
gnifica essere discepolo di Khezr?

Per rispondere esaurientemente all’interrogativi su chi è Khezr, 
si dovrebbe raccogliere una mole di materiale di provenienza di­
versa: profetologia, folclore, alchimia, ecc. Considerandolo qui 
essenzialmente come il personaggio del maestro spirituale invisi­
bile, riservato a coloro che sono chiamati ad una affiliazione di­
retta al mondo divino senza alcun intermediario, cioè esenti d a

49



Im  cuna biografica di Ibn "Arabi

una dipendenza giustificativa con la successione storica di shaykh 
in shaykh, né tenuti a riconoscere in tale investitura un particola­
re magistero, noi dobbiamo limitarci ad alcuni dati essenziali: la 
sua apparizione nel Corano, il significato del suo nome, la sua con­
nessione con il profeta Elia7, e a sua volta la connessione di Elia 
con la persona dell'imam nello sciismo.

Nella sura XVIII (w. 59-81), Khezr appare nel corso di un epi­
sodio denso di vicissitudini misteriose, il cui studio approfondito 
richiederebbe un confronto esauriente dei più antichi commenti 
coranici. Egli compare come la guida di Mosè, e il suo iniziatore 
alla “scienza della predestinazione”. Inoltre, si rivela anche depo­
sitario di una scienza divina infusa, superiore alla legge (shan a); 
Khezr è dunque superiore a Mosè, perché questi è un profeta la 
cui missione è quella di rivelare una shan a. Egli svela a Mosè la 
verità segreta, mistica (haqìqa) che trascende la shan a\ per que­
sto, ogni Spirituale, di cui Khezr è l’iniziatore immediato, si trova 
emancipato dalTasservimento alla religione letterale. Se si consi­
dera che, con l’identificazione di Khezr con Elia, il ministero di 
Khezr è ugualmente rapportato al ministero spirituale dell’Imàm, 
si comprende come si possa avere qui uno dei fondamenti scrit­
turali sui quali poggia la profonda aspirazione dello sciismo. La 
superiorità di Khezr rispetto a Mosè, dunque, cessa di apparire 
paradossale se la si considera sotto questa luce; in caso contrario, 
mentre Mosè resta uno dei sei grandi profeti maggiori, fra quelli 
che hanno ricevuto il compito di rivelare una shan a, Khezr sa­
rebbe semplicemente uno dei centoventiquattro nabi di cui par­
lano le nostre tradizioni.

Ovviamente, la sua genealogia terrena pone un problema che 
invano lo storico tenta di risolvere. Secondo certe tradizioni, egli è 
un discendente di Noè, della quinta generazione8. In ogni caso, me­
no che mai qui siamo entro la dimensione cronologica del tempo 
storico; è necessario concepire gli eventi all’interno del ‘àlam al- 
mithàly al di fuori del quale non sapremmo trovare una giustifica­
zione razionale all’episodio coranico in cui Khezr-Elia incontra 
Mosè come se i due fossero coevi. L ’evento appartiene a un altro 
sincronismo, di cui abbiamo già segnalato la peculiarità della sua 
qualità temporale. Come seguire, dunque, Khezr lungo le “tracce 
della storia” nell’episodio più caratteristico della sua carriera? Egli 
viene descritto come colui che ha raggiunto la Fonte della Vita, si

50



11.3. Il discepolo di Khezr

è dissetato con l’Acqua delTlmmortalità, pertanto non conosce né 
vecchiaia né morte. Egli è “l’Etemo Adolescente”. Per questa ra­
gione, indubbiamente, alla vocalizzazione corrente del suo nome 
nell’uso persiano (Khezr, Khidr in arabo), si dovrebbe preferire la 
pronuncia Khadir, ed accogliere la spiegazione del significato del 
suo nome data da Louis Massignon: “il Verdeggiante” . In effetti, 
egli viene associato a tutti i fenomeni della fertilità della Natura. 
Non faremo di lui, in ogni caso, un “mito della vegetazione”, che 
di per sé non avrebbe alcun senso, a meno che non vi si intraveda 
la modalità propria della percezione del fenomeno che a giusto ti­
tolo comporta la presenza del personaggio di Khadir.

Proprio questa modalità entra qui in causa, solidale con la 
priorità straordinaria, a tutt’oggi non spiegata, conferita al feno­
meno del colore verde. Esso è il “colore liturgico spirituale del­
l’IsIam”; è il colore degli Alidi, dunque il colore sciita per eccel­
lenza. Il XII Imam, l’“Imàm nascosto”, risiede nell’isola Verde, 
posta al centro del Mar Bianco. Il grande sufi persiano Semnàni 
(XIV secolo), stabilisce una fisiologia sottile i cui centri sono ca­
ratterizzati rispettivamente dai “sette profeti del tuo essere” . Cia­
scuno di essi è denotato da un proprio colore. Mentre il centro 
sottile dell’arcano, il “Gesù del tuo essere” ha come colore il nero 
luminoso (aswadnùràni, la “luce nera”), il centro supremo, il “mi­
stero dei misteri”, il “Muhammad del tuo essere” ha per colore il 
verde9.

Non è possibile, dati i limiti di questa introduzione, sciogliere 
tutti i nodi che legano le ragioni per cui Khezr ed Elia a volte sono 
associati a formare una coppia, a volte sono identificati l’uno con 
l’altro10. Le tradizioni sciite (soprattutto alcune che dipendono 
dalla parola del V Imam, Muhammad Bàqir), contengono un di­
screto numero di dati relativi ai personaggi di Elia e di Eliseo11. Ciò 
che vorremmo sottolineare, in connessione con il personaggio di 
Elia-Khezr iniziatore alla Verità mistica che emancipa dalla reli­
gione letterale, è il legame che queste tradizioni stabiliscono con la 
persona dell’imam. Si dovrebbero leggere alcuni sermoni attribui­
ti al I Imam per comprendere pienamente quanto, nello sciismo, 
l’incanto del Verbo profetico, il lirismo folgorante siano di una po­
tenza impareggiabile. Il dubbio sollevato da alcuni a proposito del­
la storicità di questi sermoni nel senso corrente del termine, pro­
babilmente è solo l’aspetto profano dell’impressione che essi su­

51



La curva biografica di Ibn 'Arabi

scitano; sembra che, a pronunciare tali sermoni, sia un Imam Eter­
no piuttosto che una personalità empirica e storica. In ogni caso, 
essi esistono, e significano ben altro rispetto alla rivendicazione po­
litica legittimista a cui si è cercato di ridurre lo sciismo, dimenti­
cando che si tratta di un fenomeno religioso, e che un fenomeno di 
questo genere è un dato primordiale e iniziale (come la percezione 
di un colore o di un suono), e pertanto non lo si può “spiegare” rin­
venendo in qualcos’altro il suo fattore causale.

In uno di questi sermoni, in cui lo sciismo attesta la sua disposi­
zione ad abbracciare il senso segreto di tutte le Rivelazioni, l’imam 
pronuncia tutti i nomi con i quali fu conosciuto successivamente 
presso tutti i popoli, e soprattutto presso quei popoli che hanno ri­
cevuto un Libro rivelato {ahi al-kitàb). Rivolgendosi ai cristiani, 
egli afferma: “Io sono colui il cui nome nel Vangelo è Elia”12. Ecco 
allora che lo sciismo, nella persona dellTmàm, si proclama testi­
mone della Trasfigurazione, della metamorphosis; l’incontro di 
Mosè con Elia-Khezr, suo iniziatore, nella sura XVIII ha per anti­
tipo il colloquio di Mosè con Elia (cioè con l’imam) sul monte Ta­
bor. Questa tipologia mostra in maniera straordinariamente elo­
quente le intenzioni della coscienza sciita. Sarebbe facile racco­
gliere le testimonianze che dimostrano quanto la coscienza sciita, 
una volta che finalmente le prestiamo attenzione, capovolga l’idea 
corrente e imprecisa dei rapporti fra il Cristianesimo e l’IsIam. 
L ’esoterismo ismailita conosce un altro sermone in cui l’Imàm pro­
clama: “Io sono il Cristo che guarisce i ciechi e i lebbrosi (e ciò si­
gnifica il secondo Cristo, osserva il commentatore). Io sono lui, ed 
egli è me”13. E se altrove l’imam è designato col nome di Melchi- 
sedec, si intuisce facilmente la connessione fra questa imamologia 
e la cristologia dei cristiano-melchisechediti, i quali vedevano in 
questo personaggio soprannaturale il vero “Figlio di Dio”, lo Spi­
rito Santo.

Qui ci limitiamo a recensire un numero ristretto di dati riguar­
danti il personaggio di Khezr-Elia. Sarà sufficiente porli in con­
nessione per intravedere quale esperienza risieda a monte di que­
sto tema. Di fronte a una tale complessità, tuttavia, allorché una 
Figura rivela tanti agganci e attraversa tante metamorfosi, l’unica 
speranza di pervenire a un risultato significativo ci è data dal me­
todo fenomenologico. Bisogna dunque scoprire le implicite in­
tenzioni della coscienza, enucleare ciò che essa, di sé, mostra a se

52



11.3. Il discepolo di Khezr

stessa, nel momento in cui mostra a se stessa la figura di Khezr- 
Elia sotto la molteplicità dei suoi aspetti e delle sue connessioni. 
Tenendo conto di tutto ciò, affronteremo questa metodologia per 
offrire una risposta alla domanda: chi è Khezr, in quanto maestro 
spirituale invisibile del mistico sganciato dalla subordinazione 
alPinsegnamento di qualsiasi maestro terreno o di qualunque col­
lettività, proprio ciò che Averroè aveva ammirato nel giovane Ibn 
‘Arabi. Dal punto di vista fenomenologico, la domanda porta con 
sé un ulteriore interrogativo: che cosa significa essere il discepolo 
di Khezr? A quale atto della coscienza di sé corrisponde il rico­
noscersi come discepolo di Khezr?

Abbiamo già lasciato capire che la questione, così posta, per­
mette innanzi tutto di dissipare un dilemma, che potremmo enun­
ciare in questi termini: siamo di fronte ad un archetipo o ad un 
personaggio reale? Si vede chiaramente che cosa si perde rispon­
dendo in un senso o nelPaltro. Se, rifacendoci alla psicologia ana­
litica, si propende per la natura di un archetipo, si risveglia il ti­
more che la realtà del personaggio non finisca per dissolversi in 
uno schema delPImmaginazione, o addirittura della facoltà com­
prendente. D ’altro canto, se si risponde nell’altro senso, diventa 
inutile accentuare la differenza strutturale fra la relazione di 
Khezr con il suo discepolo, e la relazione che ogni altro shaykh su 
questa terra potrebbe avere con i suoi allievi. La figura di Khezr, 
una per numero, si staglia a fronte della pluralità dei suoi disce­
poli, nella compartecipazione di una relazione che non si concilia 
affatto con il sentimento intimo dell'unico con Punico. In breve, 
nessuna delle due risposte soddisfa il fenomeno della persona di 
Khezr.

Vi è probabilmente un'altra strada che, secondo i nostri sufi, 
permette di giungere alla comprensione del fenomeno. Sohra­
vardl sembra aprirci questa strada, con una disposizione perfetta­
mente consona a quella di Ibn ‘Arabi. In una narrazione autobio- 
grafico-spirituale di Sohravardl, intitolata L'Arcangelo imporpora­
to , il mistico è iniziato al segreto che consente di superare la mon­
tagna di Qàf, cioè la montagna cosmica, e raggiungere la Fonte di 
Vita. Egli è turbato al pensiero della difficoltà della Ricerca. Ma 
PAngelo gli dirà: “Calza i sandali di Khezr”. E infine gli dirà: “Chi 
si bagna in questa Fonte, sarà per sempre protetto da ogni impu­
rità. Se vi è chi ha trovato il senso della Verità mistica, quegli è

53



La curva biografica di Ibn 'Arabi

giunto alla Fonte. Quando riemergerà dalle sue acque, avrà con­
seguito Pattitudine che lo rende simile a un balsamo: se ne metti 
una goccia sul palmo della mano e la tieni contro il sole, quella tra­
passerà sul dorso. Se tu sei Khezr, senza difficoltà potrai valicare 
la montagna di Qàf”. Nel Racconto dellesilio occidentale, viene 
descritto il viaggio che alla fine conduce alla sommità della mon­
tagna di Qàf, ai piedi della Rupe di smeraldo, il Sinai mistico, pro­
prio là dove risiede lo Spirito Santo, l’Angelo dell’umanità, che il 
filosofo qui pone, come “Intelligenza agente” alla base della ge­
rarchia delle Intelligenze cherubiniche. Bisogna prestare soprat­
tutto attenzione all’elemento essenziale della risposta: Se tu sei 
Khezr... Tale assimilazione si accorda infatti con il senso che fra 
poco vedremo dare da Ibn ‘Arabi all’investitura del “mantello” di 
Khezr, secondo il significato che egli assegna a questo rito in ge­
nerale, il cui effetto consiste nell’identificazione dello stato spiri­
tuale di colui che riceve l’investitura con lo stato spirituale di co­
lui che la conferisce.

Ciò che così affiora è il senso più appropriato da dare stesse­
re discepolo di Khezr: da un lato la persona di Khezr non è ridot­
ta a semplice schema-archetipo, dall’altro è proprio in una rela­
zione che fa di essa un archetipo che la presenza della persona di 
Khezr è esperita; perché questa relazione si mostri a livello feno­
menologico, è necessaria una situazione che le corrisponda in en­
trambi i termini che la fondano. Tale relazione implica che Khezr 
sia esperito simultaneamente come persona e come archetipo, co­
me una persona-archetipo. Essendo un archetipo, l’unità e l’iden­
tità di Khezr si conciliano con la pluralità delle sue esemplifica­
zioni in quelli che a loro volta sono Khezr. Averlo per maestro e 
iniziatore significa avere a essere ciò che egli stesso è. Khezr è il 
maestro di tutti i senza-maestro, poiché mostra a tutti coloro di cui 
egli è maestro come essere ciò che egli è: colui che ha raggiunto la 
Fonte di Vita, l’Etemo Adolescente, cioè, come dichiara il rac­
conto di Sohravardi (“se tu sei Khezr...” ), colui che è pervenuto 
alla haqiqa, la verità mistica esoterica che domina la Legge, eman­
cipa dalla religione letterale. Khezr è il maestro di tutti costoro, 
poiché mostra a ciascuno come realizzare lo stato spirituale che 
egli stesso ha raggiunto e di cui è il prototipo. La sua relazione con 
ciascuno è la relazione dell’esemplare, o dell’esemplarità, con 
l’esemplificante. Così egli può essere di volta in volta la sua pro­

54



11.3. Il discepolo di Khezr

pria persona e l’archetipo, ed è essendo l’uno e l’altro che egli può 
essere il maestro di ciascuno, in quanto esemplifica se stesso tan­
te volte quanti sono i discepoli, verso i quali il suo ruolo è quello 
di rivelare ciascuno a se stesso.

La “direzione” di Khezr, di fatto, non consiste nel condurre 
uniformemente tutti i suoi discepoli verso lo stesso termine, ver­
so una stessa teofania identica per tutti, come fosse un teologo che 
predica il suo dogma. Egli conduce ciascuno alla sua propria teo­
fania, di cui ciascuno è testimone peculiare perché essa corri­
sponde al proprio “Cielo interiore”, alla forma propria del suo es­
sere, alla propria individualità eterna ('ayn thàbita)\ è ciò che Abu 
Yazid Bastami chiama la “parte concessa” a ciascuno degli Spiri­
tuali e che, nei termini propri ad Ibn ‘Arabi, è la parte dei Nomi 
divini di cui ognuno di loro viene investito, il Nome sotto il quale 
egli conosce il suo Dio e sotto il quale il suo Dio lo conosce secon­
do la corrispondenza del Rabb e del marbùb, del Signore d ’amore 
e del suo vassallo (cfr. Parte prima, cap. I). Nel lessico di Semnà- 
ni, tutto ciò verrebbe enunciato dicendo che il ministero di Khezr 
consiste nel farti giungere al “Khezr di te stesso” , poiché a questa 
profondità interiore, a questo “profeta del tuo essere” scorre l’Ac- 
qua di Vita, ai piedi del Sinai mistico, polo del microcosmo, cen­
tro del mondo, ecc. Questo è in pieno accordo con il caso dei no­
stri Uwaysi: ‘Attàr, guidato e iniziato dall essere-di-luce, 1’“Ange­
lo” di Mansur Hallàj, giunge al “Mansur del suo essere” , e diven­
ta egli stesso Mansur lungo le ultime cinquanta commoventi pa­
gine del suo Hallàj-Nàmeh (“Libro di Hallàj” ). E si accorda con 
quanto diceva ‘Ali Wafà (XIV secolo), secondo cui ogni Spiritua­
le ode nella voce di un Khezr l’ispirazione del proprio Spirito San­
to, allo stesso modo che ogni profeta percepisce nella forma di un 
Arcangelo Gabriele lo Spirito della propria profezia. In tutto que­
sto vi è un’eco della concezione dello Spirito Santo, Volto divino 
di ciascun essere secondo ‘Abd al-Karìm Jili, che vedremo in se­
guito. Diventare Khezr significa dunque aver raggiunto l’attitudi­
ne alla visione teofanica, alla visio smaragdina, all’incontro con 
YAlter Ego divino, al dialogo irripetibile che Ibn ‘Arabi giungerà 
tuttavia a ripetere.

Siamo di nuovo di fronte alla stessa Figura di cui avevamo con­
statato le ricorrenze tanto nella teosofia mistica quanto nei filoso­
fi; per questi ultimi, la Figura dell’“Intelligenza agente” si annun-



h i curva biografica di Ibn 'Arabi

eia attraverso le questioni della noetica, ed essa è la Figura stessa 
dell’Angelo della conoscenza e della Rivelazione, cioè lo Spirito 
Santo (secondo la stessa Rivelazione coranica che identifica Ga­
briele, PAngelo dell’Annunciazione, con lo Spirito Santo). Ab­
biamo avuto modo di rilevare le implicazioni esistenziali della so­
luzione al problema proposta da personaggi come Abu’l-Barakàt, 
Avicenna, Averroè, nella misura in cui lo statuto della singola in­
dividualità spirituale è deciso da quella stessa soluzione. U mini­
stero di Khezr come guida spirituale invisibile, libero e liberatore 
da ogni asservimento legalitario e da ogni altro magistero, s’ac­
corda con la soluzione intravista da Abu’l-Barakàt e da Sohravardl 
nella persona della Natura Perfetta, allo stesso modo in cui per un 
Avicenna il “Khezr del suo essere” prendeva magari il nome di 
Hayy ibn Yaqzàn. Il timore suscitato dalTavicennismo latino ne­
gli ortodossi, in Occidente, potrebbe definirsi come il timore di 
dover riconoscere il ministero individuale di Khezr. La noetica e 
l’antropologia avicenniane conducevano ad una esaltazione dell’i­
dea di Angelo, per nulla estranea alla Scolastica ortodossa; di fat­
to, però, non vi era alcuna corrispondenza nelle situazioni vissu­
te, nelle rappresentazioni e nel lessico. Non si trattava più del sem­
plice messaggero trasmettitore di ordini, o dell’idea diffusa di 
“Angelo custode”, né dell’Angelo di cui il sunnismo discute la su­
periorità o meno rispetto all’uomo. Si tratta di questo: la Forma 
sotto la quale ciascuno Spirituale conosce Dio è anche la forma 
sotto la quale Dio lo conosce, poiché essa è la forma sotto la qua­
le Dio si rivela a se stesso in lui. Per Ibn ‘Arabi, è la correlazione 
essenziale tra la forma della teofania e la forma di colui a cui la teo­
fania si mostra. E la “parte concessa” ad ogni Spirituale, la sua in­
dividualità assoluta, il Nome divino di cui egli è investito; è il teo­
fanismo essenziale, per cui ogni teofania ha la forma di un’ange- 
lofania, poiché ogni teofania si compie secondo questa correla­
zione determinata; tale determinazione essenziale, senza la quale 
l’Essere divino rimarrebbe l’incognito e l’inconoscibile, è il sen­
so cteKC Angelo. Una volta compreso questo punto, il modo in cui 
Ibn ‘Arabi, discepolo di Khezr, medita la filossenia di Abramo 
(cfr. Parte prima, cap. I, § 3) arriva al cuore della sua teosofia e 
della sua esperienza mistica, a quello che fu il segreto del “Pelle­
grino cherubinico” di Angelus Silesius: il che significa, dalla par­
te del mistico, nutrire XAngelo della propria sostanza.

56



If.3. Il discejHìlo dì Khezr

A questo punto non resta altro che rilevare, nella vita di Ibn 
‘Àrabi, alcuni memorabilia che riguardano i suoi incontri con 
Khezr. Due episodi della giovinezza ne attestano già la presenza 
latente nella sua coscienza, presenza che si traduce in una devo­
zione mai venuta meno, tanto essa è parte solidale del senso della 
sua persona e della sua vita, e che culminerà il giorno in cui, in un 
giardino di Mosul, con un rituale che per noi resta avvolto nel mi­
stero, Ibn ‘Arabi riceverà l’investitura del “mantello” (khirqa) di 
Khezr, per mano di un amico che aveva già ricevuto la stessa in­
vestitura.

Un primo incontro memorabile avvenne nei giorni della sua 
adolescenza, quando era studente a Siviglia, ma soltanto in segui­
to il giovane Ibn ‘Arabi saprà chi aveva incontrato. Egli stava ac­
comiatandosi da una lezione del suo maestro (Abu’l-Hasan al­
ti ryàni), col quale aveva avuto una discussione piuttosto accesa 
sull’identità di una persona a cui il Profeta aveva concesso il privi­
legio di una sua apparizione. Il discepolo aveva sostenuto le sue 
posizioni e si era poi allontanato con un certo disappunto. Vol­
tando strada, uno sconosciuto lo apostrofa con affetto: “Muham­
mad! Fidati del tuo maestro. Si tratta proprio di quella persona”. 
L’adolescente torna dunque sui suoi passi per informare il suo 
maestro che aveva cambiato opinione, ma vedendolo tornare, 
questi anticipa le sue parole: “Sarà proprio necessario che Khezr 
ti appaia ogni volta che dovrai fidarti della parola del tuo mae­
stro?”. Soltanto allora Ibn ‘Arabi seppe chi aveva incontrato. Più 
tardi, a Tunisi, in una calda notte di luna piena, Ibn ‘Arabi si co­
rica nella cabina di un battello ancorato nel porto. Un malessere
lo sveglia, mentre tutto l’equipaggio è immerso nel sonno. In quel 
momento, vede venire verso di lui qualcuno che cammina sulle ac­
que; questi si avvicina e conversa con lui per un istante, e subito 
dopo si ritira velocemente in una grotta scavata sul fianco della 
montagna distante alcune miglia. Il giorno dopo, in città, un 
sant’uomo sconosciuto gli domanda: “Ebbene, com’è andata la 
notte in compagnia di Khezr?”14.

Ben più importante è, poi, l’episodio dell’investitura mistica, 
avvenuto nell’anno 601/1204. Dopo un breve soggiorno a Bagh­
dad, Ibn ‘Arabi si era recato a Mosul, attratto dall’insegnamento 
e dalla fama del maestro sufi ‘Ali ibn Jàmi‘. Questo maestro ave­
va ricevuto direttamente da Khezr “in persona” l’investitura del­



La curva biografica di Ibn ‘Arabi

la khirqa, il mantello sufi. Nel corso di quale evento teofanico, e 
con quale cerimoniale? Ibn ‘Arabi non lo dice, ma precisa che 
quello stesso cerimoniale fu adottato dallo shaykh per conferirgli 
a sua volta, durante una liturgia intima, l’investitura del mantello 
mistico. Lasciamo di nuovo la parola a Ibn ‘Arabi15.

Uno dei nostri shaykh, lo shaykh ‘Ali ibn ‘Abdallàh ibn Jàmi‘, di­
scepolo di ‘Ali ibn Mutawakkil e di Abu ‘Abdallàh Qadib Alban, spe­
rimentò la consociazione con Khezr. Egli viveva in un giardino che 
possedeva nei dintorni di Mosul. Proprio là, Khezr lo investì del man­
tello, in presenza di Qadib Alban. Nello stesso luogo, in quel giardino 
in cui Khezr l’aveva investito, lo shaykh investì me, osservando lo stes­
so cerimoniale seguito da Khezr. Io avevo già ricevuto tale investitura, 
ma in una maniera indiretta, per mano del mio amico Taqioddin ibn 
‘Abdirrahmàn, il quale a sua volta l’aveva ricevuta dalle mani di Sa- 
droddin, shaykh degli shaykh d’Egitto [...], il cui nonno l’aveva rice­
vuta dalle mani di Khezr. Da quel momento, io cominciai a parlare 
dell’investitura del mantello, e a conferirla al tale e al tal altro, poiché 
avevo constatato quale valore Khezr attribuisse a quel rito. Prima, mai 
avevo parlato del mantello, che invece ora è assai conosciuto. Questo 
mantello, in realtà, per noi è un simbolo di appartenenza, il segno che 
si condivide la stessa cultura spirituale, la pratica dello stesso ethos. 
[...] Si è diffusa fra i maestri mistici l’abitudine, quando osservano 
qualche carenza in uno dei loro discepoli, che lo shaykh si identifichi 
mentalmente con lo stato di perfezione che ha intenzione di trasmet­
tere. Quando ha compiuto questa identificazione, egli prende il man­
tello indossato nel momento in cui ha raggiunto quello stato spiritua­
le, se ne spoglia e con quello riveste il discepolo il cui stato spirituale 
vuole rendere perfetto. Così lo shaykh comunica al discepolo lo stato 
spirituale raggiunto in se stesso, in modo che la perfezione si trovi rea­
lizzata nello stato del discepolo. Questo è il rito dell’investitura che noi 
conosciamo bene, e che ci è stato trasmesso dagli shaykh la cui espe­
rienza è più solida.

Questo commento, con cui Ibn ‘Arabi illustra il significato del 
rito dell’investitura del mantello, nello stesso tempo ne chiarisce 
la portata allorché l’investitura è ricevuta da Khezr in persona, sia 
direttamente sia indirettamente. Ciò che il rito produce non è so­
lo un’affiliazione, ma piuttosto un’identificazione con lo stato spi­
rituale di Khezr; a questo punto, l’iniziato può soddisfare la con-

58



Il.ri. Il discepolo di Kiiezr

dizione richiesta, quella stessa condizione che PAngelo indicava a 
Sohravardl per superare la montagna di Qàf, aldilà della quale 
sgorga la Fonte di Vita: “se tu sei Khezr...” . A questo punto, il mi­
stico è Khezr, ed ha raggiunto il “Khezr del suo essere”. L ’espe­
rienza vissuta secondo questa modalità richiede fenomenologica­
mente una rappresentazione in cui la presenza reale di Khezr è si­
multaneamente verificata in quanto persona e in quanto archeti­
po, cioè in quanto persona-archetipo. La situazione è quella che 
abbiamo analizzato poc’anzi mostrando come possa dissolversi il 
dilemma posto secondo i termini della logica formale.

Proviamo a rilevare attentamente tutta la portata delle circo­
stanze indicate da Ibn ‘Arabi: l’investitura del mantello può esse­
re ricevuta direttamente dalle mani di Khezr; ciò può verificarsi 
ugualmente grazie alla mediazione di qualcuno che l’abbia rice­
vuta direttamente da Khezr, o ancora, grazie alla mediazione di 
qualcuno che l’abbia ricevuta dal primo intermediario. In tutti i 
casi, il significato trans-storico del rito, così come abbiamo cerca­
to di comprenderlo qui, non cambia. Non può sfuggire un’osser­
vazione: il cerimoniale d’investitura osservato è sempre quello se­
guito dallo stesso Khezr; sfortunatamente per noi, Ibn ‘Arabi lo 
lascia avvolto nel mistero. Il rito implica, in ogni caso, che l’iden­
tificazione che si va cercando non tende ad uno stato spirituale o 
di perfezione determinato dallo shaykh che trasmette l’investitu­
ra, ma allo stato di Khezr stesso. Che vi siano uno o più interme­
diari, o che non ve ne siano affatto, l’affiliazione tramite identifi­
cazione con lo stato di Khezr si compie secondo l’ordine longitu­
dinale che lega il visibile all’invisibile, perpendicolare all’ordine 
latitudinale delle successioni, delle generazioni e delle connessio­
ni storiche. Essa è e resta un’affiliazione diretta al mondo divino, 
che trascende qualsiasi aggregazione e convenzione sociale. Per 
questa ragione, il significato resta trans-storico (come un antido­
to all’ossessione del “senso della storia”).

Un’ulteriore, preziosissima indicazione viene dal fatto che Ibn 
‘Arabi abbia rinnovato la ricezione di questa investitura. Egli 
l’aveva ricevuta una prima volta, con tre intermediari posti fra sé 
e Khezr; questa volta, nel giardino di Mosul, vi è un solo inter­
mediario. Ciò implica quindi la possibilità di accorciare le distan­
ze, come in una specie di zoom tendente, al limite, al sincronismo 
perfetto (come quello dell’incontro fra Khezr-Elia e Mosè nella

59



La curva biografica di Ibn bArabi

sura X \7III, o sul monte Tabor). Il sincronismo è il risultato di una 
intensificazione qualitativa che, modificando le relazioni tempo­
rali, è concepibile solo entro il tempo psichico, puramente quali­
tativo; nel tempo fisico quantitativo, continuo ed irreversibile, il 
profitto di questa crescente approssimazione è inconcepibile. Se, 
ad esempio, alcuni secoli ci separano cronologicamente da un 
maestro spirituale, è chiaramente impossibile che un nostro con­
temporaneo possa costituire per noi un collegamento, come se 
fosse nel tempo l’intermediario unico. Gli spazi del tempo quan­
titativo, unità di misura degli eventi storici, non si aboliscono; per 
contro, gli eventi dell’anima sono essi stessi la misura qualitativa 
del loro tempo proprio. Il sincronismo impossibile nel tempo sto­
rico è possibile invece nel tempus discretum del mondo dell’ani­
ma, o del 'àlam al-mithàl. Per questa ragione, a distanza di secoli, 
è possibile essere sincronicamente il discepolo diretto di un mae­
stro che solo cronologicamente appartiene al passato.

In questo consiste 1’“essere il discepolo di Khezr” (ed è il caso 
di tutti gli Uwaysi); a questo Ibn ‘Arabi vuole condurre il proprio 
discepolo, quando afferma di attribuire una così grande impor­
tanza al rito dell’investitura del mantello, e di conferirlo a sua vol­
ta ad altre persone. Mediante la pratica di questo rito, egli ci mo­
stra che è sua intenzione condurre a sua volta ciascuno dei suoi di­
scepoli al “Khezr del proprio essere” . “Se tu set Khezr...”, puoi 
davvero fare ciò che fa Khezr. In fondo, è forse proprio questa la 
ragione per cui la dottrina di Ibn ‘Arabi appare così temibile agli 
occhi degli adepti della religione letterale, della fede storica ne­
mica del tawil, del dogma imposto uniformemente. Invece, il di­
scepolo di Khezr è colui che possiede quella forza interiore che gli 
consente di cercare liberamente l’insegnamento di tutti i maestri. 
La vita di Ibn ‘Arabi, che frequenta e raccoglie l’insegnamento di 
tutti i maestri del suo tempo, ne è il più vivido esempio.

Questa vita, di cui abbiamo provato a cogliere la misura nel rit­
mo dei suoi tre momenti simbolici, ci rivela una coerenza esem­
plare. Nel testimone dei funerali di Averroè, che cogliendo la 
chiamata del suo Spirito Santo diventa il “pellegrino d’Oriente”, 
possiamo vedere l’esemplificazione vivente del Racconto dell'esi­
lio occidentale di Sohravardi. L’eroe protagonista del racconto è 
condotto fino alla Fonte di Vita, al Sinai mistico, là dove, avendo 
raggiunto la Verità esoterica, la haqiqa, egli trapassa, supera le Te­

60



nebre della Legge e della religione essoterica, come la goccia di 
balsamo che trapassa dal palmo al dorso della mano contro il so­
le che costringe alla trasparenza. Proprio alla Fonte di Vita, ab­
bandonando l'Andalusia, sua terra natia, Ibn ‘Arabi, il “discepo­
lo di Khezr” , il “pellegrino d’Oriente”, veniva condotto.

4. La maturità e il compimento dellopera
Ibn ‘Arabi ha ormai raggiunto la soglia della piena maturità; egli 
è entrato nel suo quarantesimo anno, età che in genere i maestri (i 
“Fratelli della purezza”, per esempio, nel loro “rituale filosofico”) 
considerano il limite prima del quale non può affiorare quello sta­
to spirituale che comporta l’incontro decisivo con la “Guida” per­
sonale, con tutto ciò che significa “essere il discepolo di Khezr”. 
Possiamo ora seguire il nostro shaykh nel corso degli anni di que­
sta maturità, anni prodigiosamente pieni. Due anni dopo l'inve­
stitura mistica ricevuta nel giardino di Mosul (1204), lo ritrovia­
mo al Cairo in compagnia di un piccolo gruppo di sufi, alcuni dei 
quali sono suoi compatrioti d'Andalusia. L'esigua comunità sem­
bra aver coltivato uno stile di vita mistica intenso, accettando con 
una semplicità pari all'entusiasmo i fenomeni (fotismo, telepatia, 
lettura del pensiero) che si manifestavano fra i suoi membri. Una 
notte, Ibn ‘Arabi contempla una visione che sembra riprodurre 
certi tratti della visione che compare nel preludio del grande libro 
delle Futùhàt (cfr. Parte seconda, cap. IV, testi citati in nota). Egli 
vede entrare nella loro dimora un essere di straordinaria bellezza 
che gli annuncia: “Io sono il messaggero che l'Essere Divino ti in­
via”. Ciò che il messaggero celeste rivela sarà la sua dottrina.

Comunque, un conto è riportare tali visioni e insegnamenti in 
un “linguaggio conchiuso”; altro è permettersi allusioni esplicite 
che potrebbero raggiungere le orecchie dei temibili dottori della 
Legge, i fuqaha del Cairo. Senza dubbio, Ibn ‘Arabi prova orro­
re per questi fuqaha \ non nasconde il disgusto suscitato in lui dal­
la loro stupidità, dalla loro ignoranza e dalla loro corruzione, ma 
non è certamente quello il modo di disporli favorevolmente. Le 
cose peggiorano; si arriva alle accuse, agli arresti. Il nostro shaykh 
è in pericolo di morte. E un momento critico, in cui si dispiega l’ir­
riducibile antagonismo tra l'IsIam spirituale del sufismo e l’IsIam

fi.4. Lai maturità e il compimento dell'opera

61



La curva biografica di Ibn 'Arabi

legalitario. Salvato da questa situazione rischiosa grazie all’inter­
vento di uno shaykh amico, Ibn ‘Arabi non ha altra risorsa che 
fuggire lontano dal Cairo e dai suoi canonisti odiosi e arroganti. 
Dove trovare un rifugio? Egli toma alla Mecca (1207). Sei anni 
dopo il suo primo viaggio nella Città santa, ritrova la piccola so­
cietà elitaria che già una volta rappresentò un riparo, negli anni in 
cui conobbe un primo periodo di serenità, e venivano alla luce i 
primi risultati della sua attività letteraria. Lì ritroverà quella figu­
ra di pura bellezza che, per la sua immaginazione contemplativa, 
era stata la teofania della Bellezza divina, la figura di Sophia ae­
terna. Egli potrà riprendere le sue circumambulazioni intorno al­
la Ka‘ba, intorno al “centro del mondo”.

Eppure, quella sarà soltanto una tappa. Tre anni dopo (1210), 
Ibn ‘Arabi è nel cuore delTAnatolia, a Qonya, dove il sovrano sel- 
giuchide Kay Kaus I gli tributa una splendida accoglienza (simile 
a quella che un altro selgiuchide, l’emiro di Kharput, aveva tribu­
tato trentanni prima a Sohravardi, artefice della resurrezione del­
la filosofia dell’antica Persia). Il soggiorno di Ibn 'Arabi a Qonya 
sarebbe stato veramente di un’importanza straordinaria per il de­
stino e l’orientamento della vita spirituale del sufismo nell’intera 
parte orientale dellTslam. A Qonya, il suo maggiore discepolo fu 
il giovane Sadroddin Qonyawi (che diventerà suo genero). Nella 
persona di Sadroddin si attua la giunzione fra l’insegnamento di 
Ibn ‘Arabi e il sufismo orientale. Anche l’opera di Sadroddin è 
considerevole; come tante altre, essa è in attesa che un “pellegri­
no d’Oriente” la riveli all’Occidente. La sua personalità costitui­
sce uno snodo fra quelle vie della topografia spirituale che andia­
mo seguendo dall’inizio. Egli ha mantenuto con Nasìroddìn Tu- 
si, una delle grandi figure delTimamismo persiano, una corri­
spondenza ancora inedita su questioni di filosofia e di mistica; è 
stato il maestro di Qotboddìn Shiràzi, uno dei più celebri com­
mentatori della “filosofia della Luce” di Sohravardi; è stato ami­
co di Sa‘doddin Hammu’ì, di cui si è parlato in precedenza; inol­
tre, è stato il maestro di uno dei più grandi poeti mistici fra i “Fe­
deli d ’amore” persiani, Fakhroddin ‘Eràqi, originario di Hama- 
dan, autore di un famoso poema teosofico in persiano (Lama'àt, i 
“Riflessi dello specchio divino” ) ispirato direttamente dalle lezio­
ni di Sadroddin a commento di un libro di Ibn ‘Arabi. Il poema 
fu oggetto di numerosi commenti, nonché uno degli strumenti

62



lì.4. La maturità e il compimento dell opera

con cui l’opera di Ibn ‘Arabi penetrò in Iran e in India. Per non 
allungare troppo questa lista, finiremo col ricordare che Sadrod- 
dìn, discepolo di Ibn ‘Arabi, fu amico intimo di Mawlànà Jalà- 
loddin Rumi; entrambi morirono nello stesso anno (1273).

Questa amicizia rappresenta un fattore di importanza primor­
diale, perché fa di Sadroddin il raccordo fra lo Shaykh al-Akbar e 
l’autore dell’immenso Mathnawi mistico, a cui i Persiani hanno 
dato il nome di Qoràn-e àrsi, il Corano persiano. Sono stati ne­
cessari dodici anni affinché si realizzasse l’incontro reale fra quel­
li che sono forse i due personaggi più rappresentativi della spiri­
tualità sufi. Insieme a suo padre, il venerabile shaykh Bahàoddin 
Walad -  la cui vasta collezione di sermoni mistici, i Ma’àrif(“Co­
gnizioni” ), è essenziale per la comprensione della dottrina spiri­
tuale del figlio -, Mawlànà era fuggito ancora bambino dalla Tran- 
soxiana a causa delle invasioni mongole. Un lunghissimo viaggio 
li aveva portati attraverso l’Iran (dove, a Nishapur, l’incontro con 
il grande poeta mistico Faridoddin ‘Attàr acquista il senso di una 
premonizione del destino) fino in Arabia, alla Mecca, e da lì, len­
tamente, a Damasco e in Asia Minore.

A prima vista, l’insegnamento di un Jalàloddìn Rumi e quello 
di un Ibn ‘Arabi sembrano riflettere ed esprimere due forme com­
pletamente diverse di spiritualità. Dei filosofi e della loro filoso­
fia, Mawlànà non sa che cosa farsene; certe sue insinuazioni po­
trebbero essere accostate all’offensiva sferrata dal teologo Ghazàlì 
nella sua Distruzione dei filosofi. Da questo punto di vista, si con­
stata anche un totale contrasto con la dottrina di Sohravardi, il 
quale pretende che il proprio discepolo coniughi l’esperienza mi­
stica con la formazione filosofica, ritenendo che sia consona al 
Saggio perfetto la piena padronanza dell’una e dell’altra. Identica 
sintesi è affermata nell’opera di Ibn ‘Arabi» dove pagine di alta 
teosofia speculativa si alternano a quelle di un Diarium spirituale, 
attestando così che il senso della prima consiste in una tensione 
ad una metafisica dell’estasi. Tuttavia, limitarsi a denunciare il 
contrasto tra la forma della spiritualità di Mawlànà e la forma pre­
sa da quella di Ibn ‘Arabi significherebbe guardare solo in super­
ficie. Uno stesso sentimento teofanico ispira ambedue, una stessa 
nostalgia della bellezza, una stessa rivelazione dell’amore. L ’una e 
l’altra tendono alla stessa “cospirazione” del visibile e dell’invisi­
bile, del fisico e dello spirituale, in una unio mystica in cui l’Ama­

63



Iai cu n a biografica di Ibn 'Arabi

to diventa lo specchio che riflette il volto segreto delPamante mi­
stico, mentre quest’ultimo, purificato dell’opacità del suo ego, di­
venta reciprocamente lo specchio degli attributi e degli atti dell’A- 
mato. Proprio come Sadroddìn, i discepoli non si sono lasciati 
trarre in inganno. Nei vasti commenti del Mathnawìapparsi in In­
dia e in Iran, ricorrono senza posa i riferimenti alle opere di Ibn 
‘Arabi. Per questa ragione è necessario lo studio di questi com­
menti, se si vuole comprendere come la spiritualità di Mawlànà sia 
stata vissuta nella vita concreta.

Adesso, Ibn ‘Arabi procede verso l’Anatolia orientale. Lo tro­
viamo fino in Armenia, sulle rive dell’Eufrate, e poi nella regione 
di Diyarbakir. Per poco non entrò in Iran; in verità, vi sarebbe pe­
netrato in tutt’altra maniera, invisibile e assai più duratura: così 
come Sohravardl, pur non essendo mai potuto tornare in terra 
persiana, nondimeno là riuscì a far rivivere ciò per cui aveva vissu­
to. Nel 1211, ritroviamo Ibn ‘Arabi a Baghdad, dove avvenne l’in­
contro con il celebre shaykh Shihàboddin ‘Omar Sohravardl (fa­
moso sufi, da non confondere con Shihàboddin Yahyà Sohra- 
vardi, lo shaykh al-Ishràq di cui tanto si parla in queste pagine). 
Nel 1214, nuovo soggiorno alla Mecca, dove “l’interprete degli ar­
denti desideri” redige da sé il commento alle proprie opere (cfr. 
Pane prima, cap. II), per ridurre al silenzio i suoi avversari, i fu­
qaha > e confondere l’ipocrisia delle loro censure scagliate contro 
il Diwàn, nelle cui pagine, tredici anni prima, aveva cantato in ver­
si il suo amore per la giovane Sophia. In seguito, ritroveremo il no­
stro shaykh ad Aleppo, dove stringe un’amicizia con l’emiro al- 
Màlik al-Zàhir, uno dei figli di Saladino, lo stesso che vent’anni 
prima era stato amico del più o meno coetaneo Sohravardl, che 
inutilmente cercò di sottrarre al fanatismo dei fuqahà} e di suo pa­
dre. Ci si potrebbe domandare se la patetica figura del giovane 
shaykh al-Ishràq non sia stata evocata nel corso delle conversazio­
ni private tra Ibn ‘Arabi e il principe, suo ospite ed amico.

Infine, fra tutti i nobili che tentavano di attirare quest’uomo 
straordinario, la cui fama si era ormai diffusa in tutto l’Oriente, 
fra tutti coloro che lo colmavano di doni -  dei quali egli si disfa­
ceva lasciandoli in elemosina, per preservare la propria libertà -, 
Ibn ‘Arabi scelse di esaudire i desideri del sovrano di Damasco; in 
questa città, egli si stabilì nel 1223, e vi restò per gli ultimi dicias­
sette anni della sua vita. Il principe, e il fratello che gli succedette

64



11.4. La maturità e il compimento dell'opera

(al-Màlik al-Ashraf) si fecero suoi discepoli, seguirono le sue le­
zioni ed ottennero dallo shaykh la licenza (ijàza) che li abilitava 
all’insegnamento dei suoi libri. Sappiamo che, in quel momento, 
la bibliografia di Ibn ‘Arabi (la “lista dei suoi lavori”), superava la 
cifra di quattrocento titoli, e tuttavia era ben lungi dal raccoglie­
re l'insieme della sua opera16. Lo sforzo prodotto durante questo 
periodo fu infatti considerevole, per non dire sfiancante. Le fati­
che, la salute resa precaria dai viaggi incessanti, forse anche le ri- 
percussioni psicologiche dei fenomeni mistici verificatisi con tan­
ta frequenza, tutto ciò sembrava superato. Lo shaykh viveva or­
mai circondato dalla sua famiglia, dai suoi numerosi discepoli, 
nella sicurezza materiale e nella serenità dello spirito. Potè così 
completare la sua opera, ammesso che una tale opera, pur nelle 
sue sconfinate dimensioni, possa davvero mai dirsi portata a com­
pimento.

Per menzionare almeno due delle sue opere principali, quelle 
che verranno qui più frequentemente citate, e che sono in realtà le 
più largamente note, in quanto anche le più rappresentative, ricor­
deremo il libro dei Fusùs al-hikam ( wLe gemme di saggezza dei Pro­
feti”), scritto in seguito ad una visione ricevuta in sogno nel corso 
delPanno 627/1230. U Profeta era apparso a Ibn ‘Arabi; pro­
nunciava il titolo di un libro che teneva in mano, e gli imponeva di 
divulgarne l’insegnamento per il bene dei suoi discepoli. Dopo 
aver evocato la visione all’origine della stesura del libro, l’autore 
precisa quale fosse lo spirito con cui si mise all’opera: “Io non so­
no né un profeta (nabi) né un inviato (rasùl)\sono soltanto un ere­
de, uno che lavora con fatica la terra della sua vita futura, seminan­
dola”. I ventisette profeti, da Adamo a Muhammad, ai quali sono 
rispettivamente dedicati i capitoli, non sono affatto colti nella 
realtà empirica dei loro personaggi storici. Essi sono invece medi­
tati, ciascuno rappresentando un tipo di “ saggezza ”, a cui il loro no­
me funge da indice e da titolo, e di cui fissa la tonalità. Bisogna dun­
que rapportare la proprietà di ciascuna saggezza alla loro indivi­
dualità metafisica, alla loro “ecceità eterna”. Senza dubbio, questo 
libro è il miglior compendium della dottrina esoterica di Ibn ‘Arabi. 
La sua influenza fu di una portata inestimabile. Esso fu oggetto di 
un gran numero di commenti in tutte le lingue dell’IsIam, sia in am­
bito sunnita che sciita; il loro studio comparato si rivelerebbe assai 
istruttivo.

65



La curva biografica di Ibn "Arabi

Lo shaykh doveva poi portare a termine il libro delle Futuhàt, 
a giusto merito definito “la Bibbia dell’esoterismo nell’IsIam” (al­
lo stesso modo in cui il Mathnawi mistico di Jalàloddin Rumi vie­
ne detto “il Corano persiano”). Il titolo completo è il seguente: 
Kitàb al-futuhàt al-makkiyya f i  marifat al-asràr al-malikiyya wal- 
mulkiyya, cioè il “Libro delle rivelazioni ricevute alla Mecca sulla 
conoscenza dei segreti del re e del regno”. (Avremo in seguito mo­
do, in base ad una indicazione del grande mistico Jàmì, di pro­
porre una variante a questa traduzione, potendo elidere la parola 
“rivelazione” che già viene utilizzata come corrispondente di mol­
ti termini del linguaggio sufi arabo, e di cui è difficile riprodurre 
le sfumature nelle nostre lingue. Noi preferiremmo dire: “Libro 
delle conquiste spirituali della Mecca”.) L ’idea originale dell’ope­
ra risale al primo soggiorno alla Mecca; essa si rifa alle ispirazioni 
e alle visioni mentali che affiorarono nell’animo dell’autore du­
rante l’adempimento del rituale delle circumambulazioni intorno 
alla Ka‘ba, sia che si trattasse dell’interiorizzazione del rito effet­
tuato in corpore, sia che fosse la sua rievocazione mentale. Si è già 
parlato del legame tra questi momenti teofanici, che vengono alla 
luce intorno ad una Ka‘ba mentalmente trasfigurata, immaginal- 
mente percepita e realizzata come “centro del mondo” : appari­
zione di Sophia che emerge dalla notte, visione del Giovinetto mi­
stico che affiora dalla Pietra Nera, visione che sta alla fonte dell’o­
pera, e che sarà evocata in dettaglio nelle ultime pagine di questo 
libro.

L ’opera, enorme, non fu composta di getto. Nel 1230, Ibn 
‘Arabi scriveva l’inizio del tomo IV; nel 1236, portava a termine il 
tomo II; l’anno successivo, il tomo III. La redazione dell’opera lo 
tenne occupato per numerosi anni, il che ne spiega non soltanto 
l’estensione, ma anche il procedimento della composizione:

Quest’opera, come ogni altra mia opera -  dichiara Ibn4 Arabi - non 
adotta il metodo che altri seguono nella scrittura dei loro libri, qua­
lunque esso sia. Di fatto ogni autore scrive sotto l’autorità del suo li­
bero arbitrio, benché sostenga che la sua libertà sia subordinata al De­
creto divino, o sotto l’ispirazione della scienza che egli possiede e di 
cui è specialista. [...] L’autore che scrive sotto il dettato dell’ispirazio­
ne divina, invece, riporta sovente cose che non hanno alcuna relazio­
ne (apparente) con l’argomento del capitolo che va trattando; esse ap­

66



11.4. La maturità e il compimento delVojyera

pariranno al lettore profano come un’interpolazione incoerente, anche 
se, secondo me, esse appartengono all’anima stessa del capitolo, ben­
ché lo siano in virtù di una ragione che altri ignorano17.

E ancora:

Sappi che la composizione dei capitoli delle Futubàt non è il risul­
tato di una libera scelta operata da me, né di una deliberazione pon­
derata. In verità, Dio mi ha dettato attraverso Porgano delPAngelo 
dell’ispirazione tutto ciò che ho scritto; per questo, tra una trattazione 
e l'altra succede che io ne inserisca un’altra, che non ha connessioni né 
con ciò che precede né con ciò che segue18.

In breve, il processo di composizione si presenta piuttosto co­
me un'ermeneutica dell’individuale, dominata dalla cura del caso 
concreto che essa giustappone, poiché ne percepisce le simpatie 
segrete. L'andamento del pensiero procede in maniera affine alla 
logica stoica; esso oppone resistenza alla dialettica concettuale 
che sottende uno sviluppo condotto secondo le leggi della logica 
peripatetica. Questa è la differenza con i libri dei falàsifa, ad esem­
pio quelli di un Avicenna. Per questo è praticamente impossibile 
riassumere una simile opera, o provare a delinearne lo schema. E 
una “Somma” di teosofia mistica, al contempo teorica e speri­
mentale. Questa Somma racchiude trattazioni speculative, spesso 
astratte, che presuppongono da parte dell’autore una perfetta 
preparazione filosofica; racchiude anche tutti gli elementi di un 
Diarium spirituale; infine, essa contiene una quantità di informa­
zioni relative al sufismo e ai maestri spirituali conosciuti da Ibn 
‘Arabi19. Malgrado le proporzioni enormi dell’opera, con i suoi 
560 capitoli nell’edizione del Cairo, estesi per circa tremila pagi­
ne in quarto20, Ibn ‘Arabi sembra prevenirci:

Nonostante la lunghezza e l'estensione di questo libro, nonostante 
l’alto numero di sezioni e capitoli, io non ho esaurito un solo pensiero
o una sola dottrina da me professata riguardo al metodo sufi. E come, 
a fortiori, avrei potuto esaurire per intero un simile argomento? Col 
mio lavoro, mi sono limitato a chiarire brevemente qualcosa dei prin­
cipi fondamentali sui quali il metodo si basa, ma in maniera sommaria, 
mantenendo il giusto mezzo fra la vaga allusione e la spiegazione chia­
ra e completa.

67



La cuna biografica di Ibn 'Arabi

A fortiori, diremo a nostra volta, non sarebbe stato possibile 
esaurire in questo libro né un singolo tema, né un aspetto qualsi­
voglia della dottrina di Ibn ‘Arabi. Abbiamo meditato, piuttosto, 
in sua compagnia, alcuni temi fondamentali del suo pensiero e 
della sua dottrina pratica. Comprendere realmente l’uno e l’altra 
ci sembra andare di pari passo con il desiderio di valorizzarli po­
sitivamente. Beninteso, la forma che ciascuno di noi riceve è 
conforme al suo “Cielo interiore”: è lo stesso principio del teofa- 
nismo di Ibn ‘Arabi, il quale, per questa ragione, non può che con­
durre ciascuno, individualmente, a ciò che è rispettivamente in 
grado di vedere, senza mai spingerlo verso qualche dogma comu­
ne prestabilito: talem eum vidi qualem capere potui. La verità del­
la visione è in funzione della fedeltà a se stesso; a chi è in grado di 
attestarla, di rendere omaggio alla guida che fino ad essa condu­
ce. Non si tratta né di nominalismo, né di realismo, ma di una con­
templazione decisiva che precede a distanza opzioni filosofiche 
analoghe. Una distanza che bisogna comunque colmare, per riu­
scire a spiegare le deformazioni e i rifiuti di cui la spiritualità di 
Ibn ‘Arabi è stata oggetto, spesso per ragioni diametralmente op­
poste, ma sempre perché essa spinge ad una conoscenza di se stes­
si e ad un giudizio su se stessi di cui questa spiritualità implica la 
confessione.

Ibn ‘Arabi morì in pace a Damasco il 28 rabi’ II del 638 
dell’egira (16 novembre 1240), circondato dalla sua famiglia, da­
gli amici, dai discepoli sufi. Fu seppellito a nord della città, nel 
quartiere di Sàlihiyya, ai piedi del monte Qasiyun. La curva della 
sua vita giunge a compimento soddisfacendo coerentemente la 
sua norma immanente, poiché il luogo in cui fu sepolto, là dove 
ancora oggi riposano le sue spoglie insieme a quelle di due suoi fi­
gli, era già un luogo di pellegrinaggio ritenuto dai musulmani san­
tificato da tutti i profeti, ma soprattutto da Khezr. Nel XVI seco­
lo, Selim II, sultano di Costantinopoli, fece edificare sulla sua 
tomba un mausoleo e una madrasa.

Ancora oggi la tomba del “discepolo di Khezr” vede affluire i 
pellegrini. Fummo fra costoro, un giorno, assaporando in segreto 
-  ma insieme a chissà quanti altri -  il trionfo paradossale: gli ono­
ri della devozione popolare indirizzati a colui che veniva tradizio­
nalmente chiamato dai suoi discepoli Muhyiddin, il Vivificatore 
della religione, verso il quale tanti dottori della Legge avevano

68



11.4. L i maturità e il compimento deU'opera

scagliato i propri anatemi, rovesciando il suo soprannome onori­
fico nella sua antitesi: Màhiddin, quello che abolisce la religione,
o ìsAomìtoddìn, quello che uccide la religione. Ciò che suggella il 
paradosso di questa tomba è la presenza della testimonianza irre­
cusabile, che perpetua aldilà di se stessa ciò che, nel cuore stesso 
della religione della lettera e della legge, sorpassa e trasgredisce 
profeticamente l’una e l’altra. Alla memoria del pellegrino medi­
tabondo sale un’altra immagine paradossale: la tomba di Swe­
denborg nella cattedrale di Uppsala -  dittico mentale che attesta 
l’esistenza di una Ecclesia spiritualis che riunisce tutti i suoi adep­
ti nella forza e nel trionfo di uno stesso paradosso.



Capitolo III

Situazione delFesoterismo

Col titolo di questo capitolo si vuole enunciare il tema della ri­
cerca a cui le pagine che precedono dovrebbero condurre; le pa­
gine che seguono, peraltro, ne vogliono limitare la genericità. Di 
fatto, si dovrà analizzare la situazione dell'esoterismo sia in rap­
porto all’IsIam sia in rapporto al Cristianesimo, per distinguere in 
quale misura tale situazione sia omologabile. Anche delimitando 
così il campo della ricerca, si intuisce che sarebbe necessario un 
minimo di lavori preliminari che purtroppo ancora mancano. In 
più, ogni ricercatore è fortemente limitato dal campo della sua 
esperienza e delle sue osservazioni personali. Quello che qui si di­
rà, sarà soprattutto a titolo indicativo, per delineare i termini del­
la questione.

Nella misura in cui è il sufismo di Ibn ‘Arabi a sollecitarci qui a 
porre la questione, questa acquista il senso di domande riguardan­
ti il posto, la funzione e il significato del sufismo quale interpreta­
zione esoterica dell’IsIam. Trattare a fondo una simile questione ri­
chiederebbe un libro enorme, ma la sua ora non è ancora giunta: 
l’opera di Ibn ‘Arabi resta ancora insufficientemente esplorata; 
molte opere che appartengono alla sua scuola, o che l'hanno pre­
parata, sono ancora inedite; molte connessioni che abbiamo se­
gnalato richiedono ulteriori precisazioni. Vale tuttavia la pena di 
precisare il senso della questione che andiamo ponendo, poiché es­
sa ha in serbo compiti ben diversi da quelli che si prefiggono la sto­
ria o la sociologia. Essa riguarda il fenomeno del sufismo come ta­
le, nella sua essenza. Farne la fenomenologia non significa né de­
durlo da qualcos’altro, né ridurlo a qualcos’altro, bensì ricercare 
ciò che si mostra a se stesso in questo fenomeno, e dipanare le in-

70



///. Situazione dell'esoterismo

tenzioni implicite nell’atto con cui esso si mostra. Per questo, è ne­
cessario considerarlo come una percezione spirituale; a questo ti­
tolo, si tratta di un dato iniziale e irriducibile tanto quanto la per­
cezione di un suono o di un colore. Ora, ciò che qui il fenomeno 
svela è Tatto della coscienza mistica che mostra a se stessa il senso 
interiore e nascosto di una rivelazione profetica, poiché la situa­
zione propria del mistico è qui di trovarsi alle prese con un mes­
saggio ed una rivelazione profetica. La congiunzione e l’interpene­
trazione fra religione mistica e religione profetica caratterizzano 
propriamente la situazione del sufismo. Essa si può concepire sol­
tanto all’interno di un ahial-kitàb, un “popolo del Libro”, cioè una 
comunità la cui religione è fondata su un libro rivelato da un pro­
feta, poiché il Libro celeste impone l’obbligo di comprenderne il 
senso vero. Certamente è possibile stabilire alcune omologie fra de­
terminati aspetti, per esempio, del sufismo e del buddhismo; ma 
queste omologie non saranno mai paragonabili, per grado, a quel­
le che si possono ottenere riferendosi alla situazione propria degli 
Spirituali colta in un’altra comunità delYahlal-kitàb.

Qui si annoda la connessione originale ed essenziale fra lo scii­
smo e il sufismo. Probabilmente qualcuno attribuirà ai nostri lun­
ghi anni trascorsi in Iran, alla familiarità con il sufismo sciita, a 
tante amicizie sciite, la sollecitudine che ci porta ad accentuare 
queste connessioni. Non vogliamo affatto fare mistero di qualco­
sa che ci viene dal cuore: troppe sono le cose di cui abbiamo pre­
so coscienza grazie alla familiarità con l’universo spirituale per­
siano. E precisamente questo che ci spinge a valorizzare ciò che è 
stato e continua ad essere preso raramente in considerazione. 
L’affermazione che a tutto ciò che è apparente, letterale, esterio­
re, essoterico (zàhir) corrisponde qualcosa di celato, spirituale, in­
teriore, esoterico (bàtin), costituisce la rivendicazione scritturale 
che è alla base stessa dello sciismo come fenomeno religioso. Essa 
è il postulato dell’esoterismo e dell’ermeneutica esoterica (tawil). 
Con ciò non si pone in causa la qualità del profeta Muhammad 
quale “sigillo dei profeti e della profezia”: il ciclo della rivelazio­
ne profetica è chiuso, non si attende più una nuova shar?a o Leg­
ge religiosa. Tuttavia, il testo letterale ed apparente di quest’ulti­
ma rivelazione offre qualcosa che è ancora in potenza; tale virtua­
lità richiede l’azione di persone che lo facciano passare all’atto, e 
questo è il ministero spirituale dell’imam e dei suoi. E un mini­

71



Situazione dell'esoterismo

stero di natura iniziatica; la sua funzione è di iniziare al tàwil y e 
l’iniziazione al tàwil segna la nascita spirituale. La rivelazione 
profetica è dunque chiusa, ma proprio perché chiusa essa postu­
la giustamente che l’iniziativa dell’ermeneutica profetica rimanga 
aperta, cioè appunto il tàwil, Xintelligentia spiritualis. La gnosi 
ismailita ha fondato sull’omologia delle gerarchie celesti e terre­
stri l’idea del Libro santo il cui senso è in potenza. In essa, fra il 
senso esoterico in potenza e l’imam vi è lo stesso rapporto che in­
tercorre fra quella delle Intelligenze angeliche (la terza) che è 
l’Anthropos celeste, la forma adamitica del Pleroma, e quella del­
le Intelligenze che, emanazione diretta dell’arcangelo Logos, la fa 
passare all’atto. Non è possibile qui recensire tutte le forme e le 
ramificazioni dell’esoterismo nell’IsIam. Si ricorda semplicemen­
te l’impossibilità di dissociarle, di studiare separatamente la gno­
si ismailita, la teosofia dello sciismo duodecimano (soprattutto lo 
shaykhismo), e il sufismo di un Sohravardl, di un Ibn ‘Arabi o di 
un Semnànì.

La rivendicazione dellyintelligentia spiritualis opera il ricon­
giungimento fra religione profetica e religione mistica (cfr. Parte 
prima, cap. I). Deriva da questo complesso una triplice preoccu­
pazione che riguarda il metodo di tale ermeneutica, il suo organo, 
la sua fonte. Abbiamo cercato precedentemente di descrivere le 
caratteristiche del metodo, precisando la differenza fra simbolo e 
allegoria1. Quanto al suo organo, preposto alla percezione spiri­
tuale dei simboli, ad esso sono dedicati i capitoli più rappresenta­
tivi della teosofia sciita o sufi, un insieme di temi che potrebbero 
essere raggruppati sotto il titolo di “psicologia profetica” . Si è già 
sottolineata l’importanza di questa trattazione per gli Avicennia- 
ni e la loro noetica, in cui l’intelletto contemplativo nella sua for­
ma superiore, designata come intelletto santo o Spirito Santo, è 
l’organo condiviso dal Saggio perfetto e dal profeta, organo di una 
percezione il cui oggetto non è affatto il concetto, o l’universale 
logico, ma si presenta sotto forma di rappresentazioni tipologiche. 
Il modo in cui uno dei più profondi pensatori dello sciismo ismai­
lita, Hamidoddìn Kermànl (XI secolo) fonda questa psicologia 
profetica e la sua noetica è assolutamente degno di nota. Egli la 
rapporta al movimento stesso dell’emanazione eterna nel Pleroma 
angelico, il quale è in movimento ab intra ad extra, movimento che 
caratterizza ugualmente le operazioni dell’immaginazione intesa



///. Situazione dell 'esoterismo

come potenza attiva e indipendente dell’organismo fisico. Al con­
trario della conoscenza comune, che si effettua con una penetra­
zione delle impressioni sensibili dal mondo esterno all’interno 
dell’anima, l’ispirazione profetica è suscitata da una proiezione 
dell’interno dell’anima sul mondo esterno. L’Immaginazione atti­
va guida, precede, modella la percezione sensibile; per questo es­
sa trasmuta i dati sensibili in simboli. Il Roveto ardente sarebbe 
solo un fuoco di sterpi, se fosse percepito esclusivamente dagli or­
gani del senso. Affinché Mosè percepisca il Roveto ardente, sen­
ta la Voce che lo chiama “dal lato destro della valle”, affinché, in 
breve, abbia una teofania, è necessario un organo di percezione 
trans-sensibile. Ascolteremo Ibn ‘Arabi ripetere le stesse osserva­
zioni a proposito delle apparizioni dell’Angelo Gabriele nel sem­
biante del bell’adolescente arabo Dahya Kalbì.

Questa percezione teofanica si compie nel 'àlam al-mitkàl, il 
mundus imaginalis, il cui organo è l’immaginazione teofanica. Per 
questo abbiamo lasciato che si intravedessero tutte le conseguen­
ze causate dalla perdita che altrove si verificò con la sparizione dal 
mondo delle Animae caelestes, conservate invece nell’avicenni- 
smo. In quanto organo della percezione teofanica, l’immaginazio­
ne è anche l’organo dell’ermeneutica profetica; suo compito è 
quello di trasmutare sempre i dati sensibili in simboli, gli eventi 
esteriori in storie simboliche. Così, l’affermazione del senso eso­
terico postula un’ermeneutica profetica; questa ermeneutica po­
stula un organo che percepisca le teofanie, conferendo alle figure 
visibili una “funzione teofanica”. Quest’organo è l’immaginazio­
ne attiva. Da questa stessa sequenza tematica procederà lo studio 
delTImmaginazione creatrice in Ibn ‘Arabi. Tutto questo postula 
una filosofia profetica, solidale con un esoterismo al quale posso­
no apparire irrisorie le nostre obiezioni filosofiche con cui ten­
diamo a “spiegare” tutto (nominalismo e realismo, ad esempio). 
Tale filosofia profetica si muove nella dimensione di una storicità 
teofanica pura, nel tempo interiore dell’anima; gli eventi esterio­
ri, le cosmologie, le storie dei profeti, tutto ciò viene percepito co­
me storia dell’uomo spirituale. Sotto questo aspetto, essa sradica 
quella che sembra essere l’ossessione del nostro tempo, il “senso 
della storia”. Questo senso, la filosofia profetica non lo cerca guar­
dando agli “orizzonti”, orientandosi cioè lungo il senso latitudina­
le di una evoluzione lineare, ma in verticale, lungo l’orientamen­

73



Situazione dell ’esoterismo

to longitudinale che procede dal polo celeste fino alla Terra, nella 
trasparenza di un’altitudine o di una profondità in cui l’individua­
lità spirituale prova la realtà della sua controparte celeste, la sua 
dimensione “signoriale”, la sua “seconda persona”, il suo “Te” .

Quanto alla Fonte di questa ermeneutica, dovremo fare riferi­
mento innanzi tutto a ciò che in precedenza è stato delineato a 
proposito della figura dell’intelligenza agente come Spirito San­
to, Angelo della conoscenza e della rivelazione. Dovremo seguire, 
dunque, le connessioni che, dalla noetica avicenniana o sohravar- 
diana, conducono fino all’esoterismo sciita e sufi. Qui possiamo 
solo alludere alla questione. La gnosi ismailita fa dell’Imam il po­
lo terreno della Decima Intelligenza, che costituisce funzional­
mente l’omologo dell’Angelo Spirito Santo dei filosofi avicennia­
ni o sohravardiani. Nello sciismo duodecimano, l’“Imàm nasco­
sto” fra Cielo e Terra, nel ‘àlam al-mithdl, è ugualmente prossimo 
ad assumere una funzione omologa, trattandosi di ciò che Molla 
Sadrà chiama il tesoro d origine celeste, l’Imamato nascosto in 
ciascun essere umano. Altre omologazioni si presenteranno nel 
corso di questo libro, soprattutto a proposito dello Spirito Santo, 
il Volto divino di ogni essere.

Riassunti così, per grandi linee, questi aspetti dell’esoterismo 
nell’IsIam, inteso come iniziazione al senso nascosto sotto Tappa 
renza letterale delle Rivelazioni e come qualcosa che postula una 
filosofia profetica, forniscono già una base di comparazione per 
domandarsi se esista nel Cristianesimo una situazione omologa, 
definibile come “esoterismo cristiano”. Nella misura in cui una 
definizione simile potrebbe acquisire, per chi ascolta, una riso­
nanza insolita, o addirittura irritante, si pone una questione di me­
rito, impossibile da eludere. Si tratta di rinvenire, in una comunità 
di ahi al-kitàb come il Cristianesimo, la manifestazione di un fe­
nomeno comparabile a quello dell’esoterismo nell’Islam. In rife­
rimento all’affermazione che rivendica l’esistenza di un senso na­
scosto e la necessità di un’ermeneutica profetica quale si vede at­
testata dalTesoterismo islamico, si impone una prima osservazio­
ne. La gnosi cristiana ci ha trasmesso testi che conservano l’inse­
gnamento segreto impartito da Gesù ai propri discepoli dopo la 
resurrezione, nel suo corpo di luce. L’idea di questa gnosi segre­
ta ha per omologo l’idea sciita del senso esoterico della rivelazio­
ne coranica, di cui TImàm è l’iniziatore. Ma il dato che domina il



///. Situazione deU'esoterismo

Cristianesimo, e pertiene alla questione posta, è che con la con­
danna del movimento montanista nel II secolo, ormai è chiusa -  
almeno per la Grande Chiesa, e per opera sua -  non solo ogni pos­
sibile, nuova rivelazione concessa dagli Angeli, ma anche ogni ini­
ziativa di ermeneutica profetica. Ormai l'autorità della Grande 
Chiesa ha sostituito l'ispirazione profetica individuale; questa au­
torità presuppone, e insieme legittima, l'esistenza di un magistero 
dogmatico, dove il dogma enuncia tutto ciò che va detto e tutto 
ciò che è opportuno dire. Non vi è più posto per i ‘‘discepoli di 
Khezr", e l’esoterismo ha perduto il suo concetto e la sua ragion 
d'essere. Esso tuttavia persevererà, e di tanto in tanto l’ermeneu­
tica profetica esploderà, secondo ricorrenze irreprimibili, ma ciò 
avverrà in aperta rottura con quel fenomeno stabilito che si chia­
ma ortodossia. A prima vista, tanto basta a segnare una differen­
za insormontabile con l'IsIam, che non ha mai conosciuto né ma­
gistero dogmatico, né Concili. Nemmeno l'Imamato sciita ha una 
natura pontificale dogmatica; esso non è la fonte delle definizioni 
dogmatiche, ma dell'ispirazione del tatvih sono tutti gli adepti a 
formare, secondo i gradi della gerarchia esoterica, il “Tempio di 
luce” delPImamato, il quale, di grado in grado, riproduce l’aspet­
to di un’affiliazione iniziatica (quella di Salmàn il Persiano presso 
il Profeta).

Il contrasto è evidente. Proprio perché è fenomenologicamen­
te evidente il contrasto, ogni costruzione dogmatica speculativa 
che tenda a ridurre una delle forme ad un'altra non può che falsi­
ficare il fenomeno, a svantaggio di ciò che rappresentano ed espri­
mono l'una e l'altra forma. La teosofia del sufismo conferisce la 
dignità del nabì ad ogni Spirituale che si congiunge con l’intelli­
genza agente, poiché essa è lo Spirito Santo; una promozione cor­
rispondente si ritrova in certi circoli di Spirituali nella cristianità. 
Da una parte e dall’altra, l'analisi porta alla luce l’idea di uno sta­
to spirituale che può essere definito come profetismo contempla­
tivo. La falsificazione del fenomeno inizia quando, con una deli­
berata confusione, si pretende di ritrovarlo là dove esso è escluso. 
Ci si ritrova così obbligati a ricostruirlo arbitrariamente, a mo­
strare che esso non può compiersi che all'intemo della realtà ec­
clesiastica, senza trasgredire i vincoli comunitari, subordinandosi 
al magistero dogmatico, al quale la funzione è interamente dele­
gata. Poche righe fa, ricordavamo come ogni idea di profetismo

75



Situazione delVesoterismo

contemplativo presupponga giustamente 1’assenza di un tale ma­
gistero. La vocazione che investe il nabiè la più personale che pos­
sa esservi; non è mai una funzione delegata da una collettività o 
un magistero esercitato da questo o quello. Le teofanie non rive­
lano alcuna proposizione dogmatica, allo stesso modo in cui sa­
rebbe inconcepibile una sorta di “Concilio dei profeti”, i quali vo­
tassero a maggioranza una qualche asserzione. Il fenomeno “or­
todossia” porta in sé la fine dello stato profetico. L ’avvento del 
dogma segna il suo termine, e con questo termine esso comincia 
ad appartenere al “passato”, con un senso latitudinale della storia 
che ne fa una “espansione entro la storia”.

Vi è concomitanza tra l’avvento della coscienza storica e la for­
mazione della coscienza dogmatica. Il dogma fondamentale del 
Cristianesimo, l’incarnazione, secondo la forma che gli è stata da­
ta dalle definizioni dei Concili, ne rappresenta il sintomo più ca­
ratteristico, poiché rincamazione è un fatto unico ed irripetibile. 
Essa si inscrive nella trama dei fatti materiali; Dio in persona si è 
incarnato in un preciso momento della storia; ciò “avviene” nella 
cronologia secondo datazioni reperibili. Non vi è più mistero, per­
tanto l’esoterismo non è più necessario. Per questa stessa ragione, 
tutti gli insegnamenti segreti del Risorto ai suoi discepoli sono sta­
ti pudicamente relegati fra gli “apocrifi”, insieme agli altri testi 
gnostici. Essi non avevano nulla a che fare con la storia. Ora, que­
sta Incarnazione del “Dio in persona” della storia empirica, e in­
sieme ad essa la coscienza storica concomitante a tali rappresen­
tazioni, sono rimasti estranei all’Oriente tradizionale. Si è espres­
sa questa idea dicendo, ad esempio, che l’Oriente è rimasto mo- 
nofisita, o, ancora, docetista; entrambe le definizioni si rifanno ad 
un identico modo di percepire il fenomeno.

Tutto l’esoterismo nell’IsIam, nello sciismo e nel sufismo, co­
nosce un’antropomorfosi divina, una Manifestazione divina in 
forma umana, essenziale alla divinità, ma si tratta di un’antropo­
morfosi che si compie “in Cielo” , al livello degli universi angelici. 
UAnthropos celeste non deve “incarnarsi” sulla terra; egli vi si 
manifesta in forma di figure teofaniche che spingono coloro che
lo riconoscono verso la loro assunzione celeste. Tutti gli aspetti 
con i quali l’imamologia dimostra la sua affinità con una cristolo­
gia di tipo ebionita o gnostica, dimostrano anche la sua sostanzia­
le estraneità ad ogni cristologia paolina. Il teofanismo di Ibn

76



///. Situazione delVesoterismo

‘Arabi ci mostrerà, in seguito, perché, con le teofanie, non si fa né 
storia né filosofia della storia. U loro tempo non ricade nel tempo 
della storia, Dio non deve discendere sulla terra, poiché “eleva” i 
suoi, così come ha “elevato” Gesù a dispetto di quelli che si illu­
devano di metterlo a morte (Corano IV, 156). Tutto ciò, l’esoteri- 
smo della gnosi nell’IsIam lo ha sempre saputo; per questo la fati­
dica esclamazione “Dio è morto”, ad esso appare come una pre­
tesa illusoria da parte di chi ignora la verità profonda di questo 
“docetismo” , tanto deriso dalle nostre storie.

Queste sono solo alcune delle differenze che vanno stabilite 
subito, al fine di discernere, per rispondere alla domanda che pri­
ma ci ponevamo, che cosa sia possibile omologare nelle recipro­
che situazioni dell’esoterismo nell’IsIam e nel Cristianesimo. Fin 
dora, comunque, si fa luce un’evidenza: non si può soddisfare 
l’interrogativo con una risposta teorica. Bisogna piuttosto affron­
tare la questione a partire dalla modalità stessa con cui l’esoteri­
smo si può mostrare alla coscienza religiosa, sia nell’IsIam sia nel 
Cristianesimo. Ora, la fenomenologia rileva alcune “intenziona­
lità” completamente diverse, a seconda che ci si accosti al fenome­
no dell’esoterismo così come si mostra ad una coscienza radical­
mente ostile al riguardo, o al contrario, così come esso si mostra 
alla coscienza dell’adepto. Questa differenziazione, a sua volta, ne 
genera un’altra, che appare a seconda che si consideri l’esoterismo 
mistico in funzione di una religione profetica pura, che si muove 
nella dimensione teofanica pura (la dimensione in cui Khezr-Elia 
e Mosè sono coevi), oppure in funzione di una religione dell’In­
carnazione che trascina con sé tutte le implicazioni della coscien­
za storica. Nel primo caso, l’esigenza del tawil fa vacillare la Leg­
ge, anche se di quest’ultima adotta la lettera a supporto del sim­
bolo. Nel secondo caso, la medesima esigenza fa vacillare l'auto­
rità del magistero solidale con la storicità che al contempo esso 
fonda e giustifica. Per questo si può constatare da una parte e 
dall’altra una comune ostilità al postulato stesso dell’esoterismo, 
così come si può rilevare, da entrambe le parti, una rivendicazio­
ne minoritaria comune, una comune adesione fervente all’esoteri­
smo. Tenendo conto dei fattori differenziami, la fenomenologia è 
spinta a ricercare ciò che può esservi in comune, da ambedue le 
parti, fra le implicite intenzioni espresse da queste prese di posi­
zione. Per questa ragione, infine, il problema dell’omologazione

77



Sit u ozio ne dell 'esoteris mo

condurrà necessariamente ad impostare una ricerca di tipologia 
religiosa, che tematizzi i dati differenziandoli dallo stato nel qua­
le questi si offrono alla storia positiva o alla sociologia.

Una cosa non può non colpire: la maniera in cui si aggregano 
e si riconoscono reciprocamente gli avversari, o, al contrario, gli 
adepti dell’esoterismo. L ’Islam ci offre numerosi esempi di simi­
li, implacabili avversari. Il nome di Ibn Taymiyya è famoso per la 
sua polemica feroce contro il tàwil degli esoterici di ogni tipo e 
sfumatura. Il teologo Ghazàlì è responsabile, grazie alla sua ope­
ra polemica -  in parte basata su falsità -, dell’idea che ci si è fatta 
da lungo tempo dell’esoterismo ismailita2. Non è questo il luogo 
di calcolare il numero degli attacchi e dei takfir (anatemi) di cui 
Ibn ‘Arabi e la sua scuola sono stati il bersaglio. Tuttavia, colpi­
sce vedere come queste condanne dell’esoterismo nell’Islam, pro­
nunciate dai dottori della Legge, siano le stesse che soddisfano, in 
ambito cristiano, gli avversari dell’idea esoterica. Tutto avviene 
come se ci si compiacesse di vedere i dottori della Legge, i fuqaha, 
portare a compimento un buon lavoro sgombrando il terreno 
dall’incontro con interlocutori piuttosto imbarazzanti. Tanto im­
barazzo è peraltro rivelatore di quanto abbiano in comune code­
sti scomodi interlocutori, sia da parte cristiana sia da quella mu­
sulmana, come se essi minacciassero di disturbare il progetto del 
dialogo, o della controversia.

Per quanto riguarda questo progetto, basta applicare il princi­
pio ismailita della Bilancia, per intuirne a grandi linee il senso. 
Una volta scartato l’esoterismo, ad esempio quello di Ibn ‘Arabi, 
e tutto ciò che esso implica nell’IsIam, si è portati a pensare che il 
piatto su cui si misurano le affermazioni cristiane ortodosse abbia 
maggior peso. Ci si compiacerà di giocare, ognuno a turno, e l’uno 
contro l’altro, al ruolo dei dottori della Legge e a quello dei sufi. 
Si darà ragione ai primi, quando questi affermano che l’ultima ri­
velazione è definitiva nella sua accezione letterale, che il presup­
posto di un senso esoterico e l’intero sforzo di interiorizzazione 
volto a realizzarlo trasgrediscono la shan a, e insieme cadono sot­
to un takfir giustamente meritato. Per contro, si riconoscerà, a fa­
vore dei sufi, la legittimità della loro ricerca di una religione inte­
riore, ma solo per ricondurli alla constatazione pratica dell’inevi­
tabile trasgressione. A questo punto non resta che rivoltarsi con­
tro i fuqaha per la stessa ragione per la quale sono apprezzati: la



///. Situazione delVesoterismo

religione profetica non basta a se stessa, Dio non può essere rag­
giunto esclusivamente con la mediazione di un Libro, per quanto 
rivelato; monoteismo astratto e religione del Libro non fornisco­
no il contrappeso sufficiente a mantenere in equilibrio l'altro piat­
to della Bilancia: 1*idea dell’incarnazione e il fenomeno Chiesa.

Così delineata, questa operazione di pesa può bastare a farsi 
un’idea e a lasciar capire perché l’intervento dell’esoterismo mi­
nacci di capovolgere l’esito della pesa stessa, ossia le previsioni del 
dialogo, e perché sia tanto importante mantenerlo al margine ap­
pellandosi alle condanne scagliate contro di esso dalle autorità 
stesse dell’IsIam con le quali il dialogo viene intrattenuto, e dalle 
quali è stato rifiutato in quanto corruzione dell’IsIam. Di colpo, i 
valori religiosi posti nel proprio piatto si bilanciano con il con­
trappeso di cui era sprovvista l’ortodossia dei fuqaha. In altri ter­
mini, uno dei dialoganti trionfa troppo facilmente; scegliendo di 
scartare l’esoterismo, scarta di fatto, e deliberatamente, anche ciò 
che, nell’IsIam, avrebbe costituito una risposta, interna all’IsIam, 
a quelle questioni poste all’IsIam per poter poi proporgli soluzio­
ni esterne ad esso. All’insufficienza del monoteismo astratto e del­
la religione letteralista di pervenire ad un effettivo incontro divi­
no, ha fatto fronte lo sciismo, ed ogni spiritualità ad esso appa­
rentata. Ignorare lo sciismo e le sue diverse forme, o mettere da 
parte l’esoterismo di un Ibn ‘Arabi, significa rifiutare di prendere 
in considerazione le risposte date nello stesso Islam alle domande 
che all’IsIam vengono poste. L’ostilità mostrata dall’IsIam orto­
dosso maggioritario a queste risposte che l’IsIam esoterico forni­
sce, non cambia nulla a loro riguardo e non ne riduce l’importan­
za e il significato.

Per ricapitolare alcune di queste risposte, potremmo ricorda­
re l’idea di un Imam eterno (teofania primordiale, antropomorfo- 
si divina “nel Cielo” , che viene designata da una grande varietà di 
nomi), che si esemplifica in persone terrene, le quali non sono sue 
incarnazioni, ma figure teofaniche; l’idea dell’ “Imam atteso”, il 
Resurrettore, identificato esplicitamente col Paracleto del vange­
lo di Giovanni (15,26); l’idea del tawtl, che non è esegesi allego­
rica bensì trasfigurazione dei dati letterali, riferiti non a verità 
astratte ma a Persone; iniziazione al tawìl, cioè iniziazione all’in­
contro con Persone, nascita spirituale; trasformazione di ogni sto­
ria di eventi esteriori in storia simbolica dell’uomo spirituale, in

79



Situazio ne dell ’esoteris mo

una temporalità in cui si compiono tutti quei sincronismi incon­
cepibili nella temporalità del tempo storico; preminenza dell’or­
gano dell’ispirazione profetica che è l’immaginazione attiva, la 
quale percepisce il mondo della realtà che le è propria e sussiste 
della sua propria sussistenza, mentre per noi essa non secerne al­
tro che “immaginario”; organo senza il quale non possono essere 
percepiti né il senso degli straordinari sermoni del I Imam, né gli 
hadith in cui Dio parla in prima persona con la mediazione 
dell’Angelo, né quelli in cui gli Imam enunciano al plurale la loro 
investitura teofanica, né quelle visioni teofaniche che esemplifica­
no il hadith della visione su cui mediteremo nelle ultime pagine di 
questo libro, né, infine, il paradosso dell’iconografia religiosa scii­
ta, che rovescia tutte le nozioni intorno all’iconoclasma ufficiale 
dell’IsIam (soprattutto l’iconografia dell’“Imam nascosto” , l’Atte­
so, nel sembiante di un adolescente che chiude il cerchio dei Do­
dici). Tutte cose, queste, che non possono essere oggetto di un in­
segnamento uniformemente destinato a tutti, poiché ciascuno è la 
misura di ciò che può comprendere e di ciò che può essergli pro­
posto, secondo l’“economia dell’esoterismo”.

L ’imamologia sciita è equidistante sia dal monoteismo astrat­
to dellTslam sunnita sia dal Cristianesimo dell’incarnazione sto­
rica. Essa annuncia una originalità che dovrebbe indurci a riapri­
re la nostra storia dei dogmi, là dove questa è dichiarata chiusa e 
ritenuta al sicuro. Per questo, porre la questione di un’omologa­
zione della situazione dell’esoterismo rispettivamente nell’IsIam e 
nel Cristianesimo richiede che si cominci a posizionare ciò che gli 
avversari, da una parte e dall’altra, hanno rifiutato, rigettandolo 
come una corruzione. Le ragioni, le intenzioni implicite del loro 
rifiuto rivelano d’un sol colpo ciò che gli avversari dell’esoterismo, 
tanto nell’IsIam quanto nel Cristianesimo, hanno in comune. Per 
questo, dunque, la questione comparativa deve essere posta, ad 
un certo momento, in termini di tipologia religiosa.

Questa tipologia tanto più s’impone quando ci si volta verso 
coloro che, da entrambe le parti, sono stati gli adepti dell’esoteri­
smo. Tanto più, poiché tra i loro avversari si tratta di una condi­
visione di aspetti negativi; ciò che unisce gli adepti, invece, è un 
insieme di affinità positive. Estremamente complesse, queste ri­
cerche di esoterismo comparato sono, a dir poco, appena abboz­
zate. Esse richiederebbero lo spoglio di un’immensa letteratura in

80



///. Situazione dell'esoterismo

molte lingue; in ogni caso, un punto di primaria importanza del 
loro programma dovrebbe essere uno studio del tàwil compara­
to. Le ricerche orientate verso una tipologia religiosa sono forte­
mente indotte a trasgredire quelle frontiere che uno stato di fatto 
impone alle scienze storiche. L ’antropologia filosofica, infatti, do­
vrà isolare e svincolare i tipi che si trovano distribuiti da una par­
te e dall’altra di queste frontiere storiche. Le linee di frattura cor­
rispondenti a questa tipologia non coincidono affatto con queste 
frontiere, che di fatto passano all’interno di quelle formazioni uf­
ficialmente e confessionalmente definite dalla storia. Soprattutto 
là è importante non operare cesure con un ottimismo disinvolto. 
Una costante fatalità grava su ogni formazione spirituale, incline 
a piegarsi all’ortodossia e al letteralismo ogni volta che accede al­
lo statuto di formazione ufficiale. Lo stesso sciismo, che pure fu 
fin dalle origini e nel corso dei secoli il rifugio di ogni spirito auda­
ce, e conservò entro lTslam l’eredità delle gnosi preesistenti, è fi­
nito a sua volta per diventare religione di Stato. Con i Safavidi, in 
Iran, si è formata una neo-ortodossia sciita di cui ebbero a soffrire
i filosofi della scuola di Molla Sadrà, i sufi, i teosofi, tutti più au­
tenticamente sciiti dei molla che li tormentavano. Di nuovo, l’in­
visibile frontiera ha diviso gli spiriti, ma il fatto stesso che si pos­
sa parlare di una simile divisione dimostra che il fermento profe­
tico è stato preservato e continua ad operare.

Se nel Cristianesimo l’ispirazione di nuove rivelazioni profeti­
che è stata definitivamente bloccata con la condanna del movi­
mento montanista, qualcosa tuttavia non è mai stato soffocato: 
un’ermeneutica profetica che attesta la vitalità del Verbo in cia­
scuna individualità spirituale, troppo potente per essere contenu­
ta nei limiti delle definizioni dogmatiche prestabilite. In questo li­
bro si evocherà l’evidente consonanza fra certe asserzioni di Ibn 
‘Arabi e certi distici del Pellegrino cherubinico di Angelus Silesius. 
Ciò su cui si deve insistere per raccogliere quei dati che permet­
teranno di omologare la situazione dell’esoterismo nell’IsIam e nel 
Cristianesimo, tuttavia, è la comunità dell’ermeneutica profetica, 
la comunità del tàwil.

Per comprendere che cosa si intenda con una tale comunità in­
visibile e sempre virtuale, bisogna tenere a mente le implicazioni 
esistenziali del tàwil: già ne abbiamo ricordate alcune. Nella stes­
sa misura in cui sembrerebbe contraddittorio conferire l’investi­

81



Situazione del l'esoterismo

tura di una funzione profetica ad un magistero dogmatico, altret­
tanto disperata appare la pretesa di integrare una tradizione eso­
terica alla tradizione dogmatica di un magistero che esclude natu­
ralmente la prima. Questo esoterismo forse si farà tollerare in pro­
porzione alla propria prudenza; in questo modo, esso non verrà 
mai riconosciuto. O ancora, verrà raccordato al “senso della sto­
ria”, all’espansione latitudinale (orizzontale), immagine di una 
progressione lineare ed irreversibile che ossessiona la coscienza 
storica. Il vigore “trasgressivo” del simbolismo deperirà così vol­
gendosi in inoffensiva allegoria. Tuttavia, ciò che abbiamo impa­
rato a proposito dei “discepoli di Khezr”, il significato trans-sto­
rico dell’affiliazione che li lega verticalmente all’invisibile assem­
blea celeste, implica l’idea di una tradizione che procede in linea 
verticale, longitudinale (dal Cielo alla Terra); una tradizione i cui 
momenti sono indipendenti rispetto alla causalità del tempo fisi­
co continuo, ma rispondono a quello che sentiremo Ibn ‘Arabi de­
finire tajdid al-khalq, la ricorrenza dell’atto creatore, cioè della 
Teofania. Iconograficamente, il contrasto fra l’uno e l’altro con­
cetto di tradizione potrebbe tradursi nel contrasto tra un’immagi­
ne i cui elementi sono disposti secondo le leggi della prospettiva 
classica, e un’immagine in cui essi sono sovrapposti gli uni agli al­
tri su un piano di proiezione verticale, secondo l’ottica della pit­
tura cinese o quella dell’immagine della Ka‘ba riprodotta in que­
ste pagine (fig. 4 )\

Se si cercano ambienti spirituali della cristianità in cui sia omo­
logabile la dimensione di una tale tradizione, i segnali con cui se 
ne riconoscono i testimoni non mancano. Dovendo sceglierli in 
base all’ampiezza delle loro opere, peraltro raramente interroga­
te per porre la questione che qui stiamo ponendo loro, ricordere­
mo in particolare il gruppo di coloro che hanno rappresentato la 
teosofia mistica nel protestantesimo. L ’idea di riunire in uno stes­
so studio i membri della comunità del tawil non sembra ricorre­
re mai nei programmi di ricerca delle scienze religiose; la princi­
pale ragione è probabilmente la difficoltà di accesso alle fonti; 
possa quel poco che verrà detto qui bastare a suggerire l’interes­
se dell’indagine!

Vi è qualcosa in comune nella maniera in cui un Jacob Boeh- 
me, un J.G . Gichtel, un Valentin Weigel, uno Swedenborg, e i lo­
ro discepoli, leggono e comprendono, per esempio, la storia di

82



HI. Situazione del l'esoterismo

Adamo nella Genesi, o la storia dei profeti, come storia invisibile 
dell’uomo “celeste” e spirituale, si compie in un tempo proprio 
mantenuto “al presente”, e la maniera in cui un teosofo ismailita, 
un Ibn ‘Arabi, un Semnànì, un Molla Sadrà comprendono quella 
stessa storia così come la leggono nel Corano (rivalorizzando co­
sì contemporaneamente la sostanza di quei libri che chiamiamo 
apocrifi, alcuni frammenti dei quali sono filtrati nel testo corani­
co). Bisogna intendersi: la ricerca che ci proponiamo non ha nul­
la a che vedere con ciò che siamo abituati a disdegnare sotto il no­
me di sincretismo e di eclettismo. Non si tratta di confondere, né 
di ridurre ad un unico denominatore comune: al contrario, si trat­
ta di accettare e valorizzare le originalità più spiccatamente per­
sonali, poiché ogni nozione di divergenza o di deviazione si dovrà 
abolire nel momento in cui si ammette che le spontaneità indivi­
duali vedono il proprio atto di nascita in un modo della percezio­
ne comune agli uni e agli altri, nella partecipazione degli uni e de­
gli altri ad una religione profetica comune. E dunque questa co­
munanza di percezioni, questa modalità di partecipazione non 
premeditata che va studiata tipologicamente nelle sue varianti, 
poiché le prospettive che da lì si sviluppano seguono le leggi di 
un’identica ottica. Non vi è alcun sincretismo da costruire; vi so­
no degli isomorfismi da constatare, allorché l’asse di simmetria è 
retto da una stessa intelligentia spiritualis, e un’armonia prestabi­
lita riunisce fraternamente, a loro insaputa, tutti questi “esoteri­
ci” nello stesso Tempio di Luce, regno dell’uomo spirituale che 
non ha altre frontiere che quelle innalzate contro di lui dalla Non­
scienza, Ya-gnosi. Nella cristianità come nell’IsIam, e viceversa, vi 
sono sempre stati '‘discepoli di Khezr”.

Quello che hanno in comune è forse la percezione di un’unità 
d’insieme, che esige prospettive, profondità, trasparenze, richia­
mi, che i “realisti” della lettera e del dogma rifiutano, o di cui non 
hanno bisogno. Il contrasto, dunque, è molto più fondamentale 
di quanto non lo siano tutte le obiezioni condizionate dall’epoca
o dalla posizione geografica, poiché questo “realismo” è sempre 
apparso agli “esoterici” privo di una dimensione, o piuttosto di 
quella molteplicità di dimensioni del mondo che possono essere 
disvelate dal ta’ wil (le sette profondità del senso esoterico, i “set­
te profeti del tuo essere” secondo Semnànì). Non c’è da costruire 
questo mondo pluridimensionale; invece lo si scopre, in virtù di

83



Situazione deU'esoterismo

un principio di equilibrio e di armonia. La gnosi ismailita proce­
de in questa scoperta intuitiva mettendo in opera una scienza uni­
versale della Bilancia, posta ad indicare che l’invisibile è il neces­
sario contrappeso del visibile. I teosofi della Luce non hanno fat­
to altro che applicare le leggi di una prospettiva ad essi peculiare, 
interpretando esotericamente le leggi geometriche dell’ottica; 
questa scienza esoterica della Bilancia e dell’ottica è il tawil. Qui 
avremo ancora modo di illustrare la funzione dell’immaginazione 
attiva, tanto questa scienza sfugge alle dimostrazioni razionali o ai 
teoremi dogmatici. Non si definisca, la nostra, un’indagine teori­
ca; essa non è teoria, ma iniziazione alla visione. E possibile vede­
re senza essere là dove si vede? Le visioni teofaniche, visioni men­
tali, visioni d’estasi nello stato di sonno o di veglia, di per sé sono 
penetrazioni nel mondo che esse vedono. Un bellissimo testo di 
Ibn ‘Arabi ci descriverà queste penetrazioni nel mondo dotato di 
un’altra dimensione.

Ed è ugualmente il sentimento di una duplice dimensione 
dell’essere individuale, che comporta l’idea di una controparte 
celeste e divina, il suo essere “alla seconda persona”, a fondare 
questa antropologia mistica, sulla quale si sono operate molte mi­
stificazioni, giudicandola nei termini dell’antropologia comune, 
che situa le individualità riducendole ad un Io unidimensionale, 
tutte equidistanti da un Dio universale in rapporto uniforme con 
chiunque. Per questo, va riconosciuta l’importanza che meritano 
alle pagine in cui Ibn ‘Arabi distingue fra Allah come Dio in ge­
nerale, e il Rabb come il signore particolare, personalizzato in una 
relazione individuata e indivisa col proprio vassallo d’amore. Su 
questa relazione reciprocamente individuata si edifica l’etica mi­
stica e cavalleresca del “fedele d’amore” al servizio del Signore 
personale, la cui divinità dipende dall’adorazione del suo fedele, 
e che, in questa reciproca dipendenza, scambia con lui il ruolo di 
Signore, poiché egli è il Primo e l’Ultimo. Non si comprende co­
me ciò che in Occidente definiamo monismo o panteismo avreb­
be potuto condurre a qualcosa di simile al metodo d’orazione teo­
fanica di Ibn ‘Arabi. La sua ispirazione procede, infatti, da un Dio 
il cui segreto è tristezza, nostalgia, anelito a conoscere se stesso ne­
gli esseri che manifestano il suo essere, gli esseri del suo essere. 
Dio patetico, poiché nella passione il suo fedele d’amore lo mette 
alla prova, e nella teopatia del suo fedele egli si rivela a se stesso.

84



III. Situazione dell'esoterismo

Ciò avviene ogni volta, e vede un “solitario con il Solo” che diffe­
risce tanto dall'universale logico quanto da una condivisione co­
mune, poiché la sola conoscenza che il fedele d’amore ha del suo 
Signore è precisamente la conoscenza che questo signore perso­
nale ha di lui.

Questa è la relazione che abbiamo tematizzato, in un capitolo 
precedente, con l’idea dell’Angelo, connessa all’idea che ogni teo­
fania assume necessariamente la forma di un’angelofania. Già que­
sto dovrebbe evitare qualsiasi malinteso allorché arriveremo a par­
lare del Sé, ci riferiremo al Sé> alla conoscenza di sé. E, questo, un 
termine caratteristico, con il quale spesso una spiritualità mistica 
estranea ai dogmatici confessionali segna nei confronti di costoro 
tutta la sua dissociazione. Ma così, essa lascia loro la possibilità di 
avvalorare, per tutta risposta, l’idea che questore, concepito come 
il puro atto di esistere, non sia altro che una grandezza naturale, e 
di conseguenza non offra niente che equivalga all’incontro so­
prannaturale con il Dio rivelato, mentre si realizza solo nella realtà 
ecclesiale. Il termine di Sé, così come verrà impiegato qui, non im­
plica né l’una né l’altra accezione. Qui non ci riferiremo né al ̂ im ­
personale, al sentimento del puro atto di esistere, al quale può per­
venire uno sforzo conforme allo Yoga, né tanto meno al Sé con­
templato nel lessico degli psicologi. La parola qui ricorrerà esclu­
sivamente nel senso in cui la intendevano Ibn ‘Arabi e tanti altri teo­
sofi sufi, in consonanza con la famosa massima: chi conosce se stes­
so conosce il suo Signore. Conoscendo se stesso, conoscere il pro­
prio Dio; conoscendo il proprio Signore, conoscere se stesso. Que­
sto Signore non è il Sé impersonale, e tanto meno è il Dio delle de­
finizioni dogmatiche sussistente in sé, senza nessuna relazione con 
Yioy senza sentito dallVo. E, invece, quello che conosce ̂ stesso me­
diante me stesso, cioè nella conoscenza stessa che io ho di lui, in 
quanto essa è la conoscenza che egli ha di me. Solo e soltanto con 
lui, in questa unità sizigiale, è possibile dire tu. Questa è la recipro­
cità dalla quale emerge la Preghiera creatrice che Ibn ‘Arabi ci in­
segna a sperimentare simultaneamente come Preghiera di Dio e 
Preghiera dell’uomo.

A qualcuno potrà sembrare che siano state lasciate alle spalle 
quelle problematiche a cui i nostri sistemi filosofici tentano di da­
re una risposta; altri troveranno che le legittimazioni razionali di 
un simile superamento siano piuttosto deboli. Ma potrebbe esse­

85



Situazione dell 'esoterismo

re altrimenti? Siamo di fronte a tante sfide in successione: abbia­
mo il docetismo della cristologia coranica e delTimamologia; è or­
mai un'abitudine, quella di trovare risibile il docetismo degli gno­
stici, che ai nostri occhi sembra ridurre la realtà di una persona a 
un “fantasma”, mentre di fatto si tratta di una critica specifica­
mente teologica della conoscenza, della legge di apparizione del 
fenomeno religioso alla coscienza religiosa, di quella reciprocità 
di relazione di cui si parlava prima. Vi è l'idea di un Dio la cui 
realtà divina personale dipende dalla servitù d’amore del suo fe­
dele; ciò sembra talmente in contraddizione con l’idea imperiale 
del Pantocratore da far sembrare assurdo professare che un simi­
le Dio esista, e soprattutto che abbia un senso pregarlo. Noi. in­
sieme ad Ibn ‘Arabi, impareremo come respingere queste obie­
zioni. Vi è, infine, il capovolgimento di ogni evidenza che si ri­
chiami alla storicità del fatto storico, la cui legge è imperiosamen­
te avvertita dalla nostra coscienza di uomini moderni al punto che 
negare l’importanza del senso storico o della realtà storica di un 
fatto religioso equivale quasi a negarne totalmente la realtà. Qui 
abbiamo provato a indicare che esiste una storicità “altra”. Ma la 
passione per il fatto materialmente avvenuto si spinge così avanti 
che, sorpassando se stessa, arriva al giorno d'oggi fino ad accetta­
re la finzione dei reportages, che sarebbero parsi blasfemi agli oc­
chi di un pio lettore gnostico degli Atti di Giovanni, il quale sa be­
nissimo che alla sera del venerdì santo, la Voce aveva rivelato al 
discepolo giunto alla grotta, il mistero della Croce di Luce. “Per­
ché la Vera Croce non è quella croce di legno che vedrai quando 
andrai via da qui”. Ora, tutto ciò, l'esoterismo ismailita lo sapeva 
perfettamente4.

Perché il grido Dio è morto lasciasse gli esseri in preda all'abis­
so, era necessario che da lungo tempo fosse abolito il mistero del­
la Croce di Luce. Né la pia indignazione né la cinica gioia hanno 
potuto cambiare alcunché. Vi è una sola risposta, la stessa che 
Sophia, levandosi dalla notte, mormorava all’orecchio del pelle­
grino meditabondo mentre circumambulava intorno alla Ka‘ba: 
Sarai tu dunque già morto? Il segreto, al quale Ibn ‘Arabi e i suoi 
iniziano, conduce coloro che il grido ha scosso fino al fondo del 
loro essere, a riconoscere quale Dio è morto, e chi sono i morti. Ri­
conoscerlo significa comprendere il segreto della tomba vuota. 
Ma bisogna che l'Angelo abbia divelto la pietra, e si deve avere il

86



III. Situazione dell'esoterismo

coraggio di guardare fino in fondo alla tomba, per sapere che es­
sa è assolutamente vuota, e che è altrove che bisogna cercare Lui. 
La sciagura suprema, per il santuario, è di diventare la tomba si­
gillata davanti alla quale si monta la guardia, cosa che si fa proprio 
perché là c’è un cadavere. Il supremo coraggio, dunque, è pro­
clamare che la tomba è vuota; è il coraggio di chi rinuncia alle evi­
denze della ragione e di autorità, poiché la sola prova che egli pos­
siede è un segreto dell’amore che ha visto.

Quello che vogliamo dire è illustrato da un aneddoto che dob­
biamo al grande sufi persiano Semnàni:

Gesù dormiva, con un mattone sotto il capo per cuscino. Venne al­
lora il demonio maledetto, e si fermò davanti al giaciglio. Quando Ge­
sù avvertì la presenza del Maligno, si svegliò e disse: ‘‘Perché sei ve­
nuto da me, maledetto?”. “Sono venuto ad occuparmi dei miei affari”. 
“E quali sono questi tuoi affari?”. “Quel mattone su cui poggia la tua 
testa”. -  Allora Gesù (Rùh Allah, Spiritus Dei) afferrò il mattone e lo 
scagliò in taccia al demonio.

Se il pregio di un’introduzione, come quella di un preludio, 
consiste nell’annunciare, nel far presentire i temi di un’opera, c’è 
da sperare che le pagine precedenti abbiano illustrato con chia­
rezza alcuni dei nostri leitmotiv. In ultima analisi, la nostra inten­
zione non è certo quella di procedere ad un “esame del libro”, ma 
semplicemente di sottolineare il filo conduttore che lega fra loro 
le due parti5.

I. L ’idea iniziale è quella di denotare l’incontro fra la religione 
profetica e la religione mistica di cui ci occupiamo come la carat­
teristica del sufismo nellTslam. Questo incontro conferisce alla re­
ligione mistica la sua risonanza profetica (i “sette profeti del tuo 
essere” , secondo Semnàni), e reciprocamente fa sì che la religio­
ne profetica non sia più dissociata dall’esperienza mistica: l’as- 
sunzione celeste del Profeta (miràj) diventa il prototipo di 
un’esperienza spirituale che il mistico rivive a sua volta in una vi­
sione, o assunzione mentale, che lo rende un nabi. La spiritualità 
così fondata sviluppa ciò che caratterizziamo come teofanismo. 
Da questo incontro fra religione profetica e religione mistica, 
l’idea delYunio mystica rinasce come unto sympathetica\ lungi dal 
porsi in contrasto con la prima, la seconda è la co-passione del “fe-

87



Situazione dell'esoterismo

dele d'amore” e del suo Dio; la praesentia realis del suo Dio è nel­
la passione provata dal fedele, la sua teopatia, che lo mette in sim­
patia con Tessere o gli esseri investiti in proprio, da lui e per lui, 
della funzione teofanica. Di questa simpatia, la figura e l’annun­
cio più delicato è la preghiera delTeliotropo in Proclo; essa prelu­
de a quell’altra Preghiera, che è simultaneamente Preghiera di 
Dio e Preghiera dell’uomo. La funzione teofanica investita negli 
esseri è il segreto della dialettica d’amore. Questa dialettica di­
svela nella natura dell’amore mistico l’incontro (la con-spirazio- 
ne) tra l’amore sensibile, fisico, e l’amore spirituale. La Bellezza è 
la suprema teofania, ma si rivela in quanto tale solo ad un amore 
che essa ha trasfigurato. L ’amore mistico è la religione della bel­
lezza, poiché la Bellezza è il segreto delle teofanie, e come tale è la 
potenza trasfigurante. L ’amore mistico è distante tanto dall’asce­
tismo negativo quanto dall’estetismo o dal libertinismo dell’istin­
to possessivo. Ora, l’organo della percezione teofanica, cioè la 
percezione con cui si opera l’incontro fra Cielo e Terra, a metà 
strada, nel ‘alam al-mithàl, è l’immaginazione attiva. E l’immagi­
nazione attiva che investe l’Amato terreno della sua “funzione 
teofanica”; essa è essenzialmente Immaginazione teofanica e, in 
quanto tale, Immaginazione creatrice, perché la Creazione è essa 
stessa teofania e Immaginazione teofanica. Dall’idea di Creazione 
come teofania (essendo esclusa l’idea di creazione ex nihilo), sca­
turisce l’idea di una sofiologia, la figura di Sophia aeterna (das 
Ewig-weibliche) così come appare nella teosofia di Ibn ‘Arabi.

II. Ripresa del tema fondamentale: Immaginazione e teofania. 
Essendo la Creazione compresa come una Immaginazione divina 
teofanica, in quale modo il mistico comunica, mediante l’organo 
dell’Immaginazione, con i mondi e gli intermondi? Quali sono gli 
eventi percepiti dall’Immaginazione attiva? Come, quest’ultima, 
crea ovvero manifesta, a sua volta, procedendo dall ’essere? Que­
sta domanda introduce il motivo della “fisiologia sottile”, il cui 
centro è il cuore\ il cuore è la sede in cui si concentra l’energia spi­
rituale creatrice, cioè teofanica, mentre l’immaginazione ne è l’or­
gano. L ’analisi culmina allora nella verifica di una duplice atte­
stazione sperimentale: da una parte, il metodo d’orazione teofa­
nica, con cui l’orante diventa consapevole che la sua orazione è si­
multaneamente Preghiera dell’uomo e Preghiera di Dio; dall’al­
tra, la visione teofanica che sormonta il vuoto e lo iato, le con­

88



ìli. Situazione dell'esoterismo

traddizioni che il monoteismo astratto lascia spalancate; da un la­
to, l'impossibilità della visione e il rifiuto opposto a Mosè; dall’al­
tra, Tattestazione del Profeta e di tutti coloro che ricalcano la pro­
pria esperienza spirituale sul modello della sua assunzione celeste: 
“Ho visto il mio Signore sotto la più bella delle forme” . E il se­
greto dell’immaginazione che conferisce i tratti di questa Forma 
Dei va cercato nella verifica sperimentale della massima commen­
tata prima: “Chi conosce se stesso conosce il suo Dio”.

Sarà il caso di motivare le particolarità del lessico qui adottato? 
Dovrebbe essere sufficiente precisare che l’abbiamo imparato dai 
nostri stessi autori. Se esso presenta frequenti sfumature insolite, 
ciò è dovuto al fatto che un Sohravardi, un Ibn ‘Arabi, un Sem- 
nàni esprimono in arabo o in persiano concetti non sempre fami­
liari al nostro linguaggio filosofico corrente. Abbiamo cercato al 
massimo grado di riprodurli. Termini come teofania o teopatia, 
nel corso di questa introduzione, hanno già trovato posto in con­
testi che li chiariscono. Abbiamo inoltre inserito, fra parentesi, i 
termini arabi o persiani più significativi.

Tuttavia, c’è un’espressione che forse richiede una giustifica­
zione particolare, quella di Fedeli d'amore. Vi sono stati molti ri­
ferimenti, e altri seguiranno, ai Fedeli d'amore, compagni di Dan­
te, nella misura in cui il teofanismo di Ibn ‘Arabi si raccorda alle 
intenzioni degli interpreti simbolisti (Luigi Valli), restando tutta­
via estraneo ai rimproveri lanciati contro di loro dai filosofi lette- 
ralisti, disturbati dal vedere la persona di Beatrice dissolversi in 
una pallida allegoria. Che gli uni e gli altri abbiano in fondo me­
ritato l’accusa di unilateralismo nelle proprie vedute, è cosa a cui 
abbiamo già accennato. In ogni caso, colei che per Ibn ‘Arabi alla 
Mecca rappresentò ciò che fu Beatrice per Dante, era certamente 
una fanciulla reale, ma al contempo ella fu, anche, “in persona” 
una figura teofanica, la figura di Sophia aeterna (quella stessa figu­
ra che alcuni compagni di Dante invocavano come Madonna In­
telligenza). Il problema, insomma, è analogo a quello posto dalla 
persona di Khezr il profeta: allo stesso tempo persona individuale 
ed archetipo, grazie all’investitura di una funzione teofanica di cui 
PImmaginazione attiva è l’organo. Senza avvertire simultanea­
mente la duplice dimensione, si perde o la realtà della persona o 
la realtà del simbolo.

89



Situazione delVesoterismo

Non rientrava nelle nostre intenzioni riaprire il grande dibat­
tito inaugurato a suo tempo da Asm Palacios sulle effettive rela­
zioni storiche fra coloro ai quali possiamo dare il nome di “Fede­
li d ’amore” in Oriente e in Occidente. Ci interessa, piuttosto, ri­
levare le innegabili affinità tipologiche. Va detto che la designa­
zione di “Fedeli d’amore” (gli equivalenti arabi e persiani verran­
no dati in seguito) non si applica indistintamente alla comunità 
dei sufi in generale; non si può riferire, ad esempio, a quei pii asce­
ti di Mesopotamia che nei primi secoli dell’IsIam presero il nome 
di sufi. Per questa distinzione, noi ci limitiamo ad attenerci alle in­
dicazioni date dal grande mistico persiano Ruzbehàn Baqlì di Shi­
raz (m. 1209) nel suo bel libro in persiano intitolato II giardino dei 
Fedeli d'amore. Egli distingue fra i pii asceti o sufi che non hanno 
mai incontrato, sulla loro via, l’esperienza dell’amore umano, e i 
Fedeli d’amore per i quali l’esperienza di un culto d’amore votato 
a un essere di bellezza è l’iniziazione necessaria all’amore divino, 
e ne resta inscindibile. Notiamo, in effetti, che questa iniziazione 
non significa qualcosa di simile ad una conversione monastica 
all’amore divino; si tratta di una modalità propria che trasfigura 
Yeros in quanto tale, l’amore umano per una creatura umana. La 
dottrina di Ruzbehàn va incontro alla dialettica d’amore di Ibn 
‘Arabi. Apparentata con Fakh ‘Eràqi, il discepolo persiano di Ibn 
‘Arabi attraverso la mediazione di Sad Qonyawi, quella dottrina 
f a di Ruzbehàn il precursore di un altro cittadino di Shiraz, il gran­
de poeta Hàfez, al cui canzoniere ancora oggi, in Iran, i sufi si ri­
volgono come ad una Bibbia della religione d’amore, mentre in 
Occidente si discute accanitamente per stabilire se i suoi versi ab­
biano o meno un senso mistico. Questa religione fu e rimane quel­
la di tutti i menestrelli dell’Iran; essa è l’ispiratrice del magnifico 
taw il col quale l’Iran spirituale dei sufi opera la propria ricon­
giunzione con l’Iran zoroastriano: Zarathustra proclamato, dallo 
stesso Profeta dell’IsIam, come il profeta del Signore d’amore, l’al­
tare del Fuoco che diventa simbolo della Viva Fiamma nel tempio 
del cuore.



Parte prima
Simpatia e teopatia



Capitolo I

Passione e compassione divine

L La preghiera delVeliotropo
In un trattato sulT“arte ieratica dei Greci”, Proclo, figura di spic­
co del tardo neoplatonismo per molto tempo trascurata dagli stu­
diosi, scrive:

Così come avviene nella dialettica d’amore, si parte dalle bellezze 
sensibili per elevarsi fino ad incontrare il principio unico di ogni bel­
lezza ed ogni idea, in modo che gli adepti della scienza ieratica prenda­
no quale punto di partenza le cose apparenti e le “simpatie” che que­
ste manifestano fra sé e le potenze invisibili. Osservando che tutto è in 
tutto, essi pongono così i fondamenti della ieratica, restando stupiti di 
vedere e ammirare nelle realtà prime gli esseri ultimi, e nelle ultime i 
primi; nel cielo, le cose terrestri disposte secondo una modalità causale 
e celeste, e sulla terra, le cose celesti poste in una condizione terrestre.

Esempio: l’eliotropo e la sua preghiera.

Quale altra ragione può spiegare il fatto che Xeliotropo segue col 
suo movimento il movimento del sole, e il selenotropo il movimento 
della Luna, unendosi nella loro misura al corteo delle fiaccole del mon­
do? E così perché, in verità, ogni cosa prega secondo il rango che oc- 
cjpa nella natura, e canta le lodi del capo della serie divina alla quale 
appartiene, lodi spirituali, o lodi razionali o fisiche o sensibili; poiché 
Peliotropo si muove secondo la libertà che il suo movimento gli con­
cede, e nel compiere il suo giro, si può sentire il suono dell’aria pro­
dotto dal suo movimento, constatando così che quello è un inno al suo 
re, quale una pianta è in grado di intonare1.

93



Simpatìa e teopatia

Questo testo, scritto da un filosofo e poeta, pregno del senti­
mento ieratico della Bellezza, ci sembra esemplare, eminentemen­
te adatto a preludere ai temi su cui fisseremo la nostra meditazio­
ne. Esso mette in relazione “dialettica d’amore” e “arte ieratica”, 
entrambe fondate su un medesimo principio: la comunanza di es­
senza fra gli esseri visibili e gli invisibili. “Si possono vedere sulla 
Terra -  aggiunge Proclo -  soli, lune, in una condizione terrestre, 
e nel cielo, in una condizione celeste, tutte le piante, i minerali, gli 
animali, che vivono spiritualmente”2. Questa condivisione di una 
medesima essenza che si moltiplica in una pluralità di esseri non 
viene percepita ricorrendo all’ausilio di una argomentazione che 
dall’effetto rimonti alla causa; essa è la percezione di una simpa­
tia, di un’attrazione reciproca e simultanea fra l’essere apparente 
e il suo principe celeste, cioè uno di coloro che Proclo designa al­
trove come Angeli creatori, generatori e salvifici, riuniti in coro 
per scortare T Arcangelo o il Dio che li guida3, così come i fiori del­
la Terra compongono il corteo dell’Angelo posto a capo della “se­
rie divina” a cui essi appartengono. La condivisione di una stessa 
essenza è davvero percepita qui attraverso il fenomeno visibile di 
un fiore, il cui tropismo gli dà il nome di eliotropo. Percepito co­
me fenomeno di simpatia, nella pianta tale tropismo è al contem­
po azione e passione: la sua azione (cioè il suo tropos, la sua “con­
versione”) è percepita come l’azione (ossia l’attrazione) dell’An­
gelo o principe celeste di cui la pianta porta per ciò stesso il no­
me. Il suo eliotropismo (la sua “conversione” verso il principe ce­
leste) è dunque, di fatto, una eliopatia (la passione che essa subi­
sce). Questa passione, questo JiàBoq {pathos) si svela in una pre­
ghiera, che è Yatto di tale passione con la quale l’Angelo l’attrae a 
sé. Questa preghiera, nella pianta, è dunque il pathos della loro 
sympatheia (nel suo senso etimologico -  il termine “simpatia”, co­
me lo usiamo correntemente ha perso molto della sua forza); gra­
zie a questa sympatheia si attua la reciproca aspirazione fondata 
sulla comunanza di essenza.

D’altro canto, poiché la simpatia è ugualmente, qui, condizio­
ne e modalità di percezione -  è infatti lecito supporre che non tut­
ti percepiscano la silenziosa preghiera della pianta -, è necessario 
anche parlare della funzione noetica o cognitiva della simpatia in 
un uomo come Proclo. Come tale, essa apre una nuova dimensio­
ne degli esseri, quella del loro invisibile, forse persino l’unico mez-

94



1.1. La preghiera dell'eliotropo

zo per conoscere o presentire tale invisibile, nella maniera in cui 
un arco spezzato prolunga nella nostra mente il tracciato man­
cante della curva. Bisogna allora parlare qui di un pathos esperito 
in comune col fiore, necessario per percepire la propria simpatia 
che lo suscita, e che, col percepirla, investe il fiore di una funzio­
ne ierofanica.

Con questa nozione di tropos, che nelTeliotropo è una eliopa- 
tia (in quanto simpatia con l’Angelo), e, insieme, con Pidea che la 
percezione presupponga nell’osservatore una simpatia in conso­
nanza con quella del fiore, una simpatia che ne apra al suo sguar­
do la dimensione ierofanica (il movimento del fiore essendo per­
cepito allora come una preghiera il cui slancio ricade in un aldilà 
che il fiore gli mostra con un gesto a cui non occorre linguaggio), 
con tutto ciò noi disponiamo degli elementi essenziali per orien­
tare la nostra ricerca. E ci riusciremo tanto meglio se apriremo un 
varco alla nostra propria strada partendo da un crocevia in cui le 
strade di altre ricerche intersecano la nostra.

Il testo di Proclo ci permette di congiungere i termini di tropos 
e di simpatia. Sono termini valorizzati recentemente in una ricer­
ca assai originale condotta in tutt’altro contesto religioso, il cui in­
tento era quello di stabilire in termini innovativi una fenomeno­
logia della religione profetica4. Non potendo dilungarci sui gran­
di meriti di questa ricerca, diremo solo che lo studio riusciva a 
mettere in opera una fenomenologia della simpatia congeniale 
all’analisi della religione profetica, giungendo a opporre in termi­
ni antitetici le categorie della religione profetica e le categorie del­
la religione mistica. Con un vigore penetrante, questa ricerca po­
neva in luce, in contrasto con il Dio del deismo, reso esangue fi­
no al pallore di un mero concetto, o con il Dio dell’etica, custode 
della legge morale, la nozione di un Dio patetico, cioè di un Dio 
vivido di passione e che patisce, nozione che da sempre ha costi­
tuito lo scandalo dei teologi e dei filosofi razionalisti, nella cri­
stianità come nell’IsIam o nel Giudaismo. La nozione di un Dio 
raggiunto e toccato dagli eventi umani e dai sentimenti dell’uomo, 
e che a questi reagisce sempre in maniera personale, in breve, 
l’idea che esista un Jrd0oq divino in tutti i sensi della parola (affe­
zione, emozione, passione), portava lo studioso a parlare di que­
sto pathos come di una categoria sui generis5. Essa non doveva es­
sere intesa come attributo di una Essenza considerata in sé, ma co­

95



Simpatia e teopatia

me una passione transitiva, cioè una relazione -  e il dato di questa 
relazione come un fatto -  ossia la relazione dell’uomo e del suo 
Dio in un ovuJiaSelv, una ovjiJiàOTioic; (sympathesis, e qui tor­
niamo ancora all’etimologia della parola).

La categoria del pathos così intesa sviluppava spontaneamen­
te quella del tropos, cioè della rivelazione di Dio all’uomo come 
“conversione” di Dio che si volge verso l’uomo; iniziativa divina, 
antropotropismo riservato alla sovranità divina così sancita, teono- 
miay opposta ad ogni idea di una “conversione” dell’uomo verso 
Dio, cioè di un teotropismo, che sarebbe un movimento risultan­
te dall’iniziativa umana.

L ’opposizione così stabilita si sviluppa allora in una serie di an­
titesi, comprensibili soltanto se il concetto di religione mistica, di 
per sé infinitamente diversificato, viene ridotto ad un tipo unico, 
per esempio una certa forma di Yoga. Tale riduzione, assai discu­
tibile, porterà a sostenere che il profeta esperisce essenzialmente 
una relazione ed una situazione dialogica, e che la condizione pro­
fetica richiama una teofania, contrastante con l’estasi del mistico. 
Per contro, la religione di quest’ultimo avrebbe come esito quel­
l’estasi in cui la personalità umana si dissolverebbe e sprofonde­
rebbe nell’infinita Unità divina, abolendo così la condizione stes­
sa della simpatia. In difesa di questa tesi, si addurrà che il profeta 
ignora le sottigliezze della teologia negativa di una sovraessenza, 
mentre il mistico è solidale con una teologia negativa che rifiuta 
ogni relazione di Dio con questo mondo. Si opporrà, infine, la 
tonalità emotiva fondamentale nelle due parti: per il profeta di 
Israele, l’interesse militante per la causa divina in questo mondo; 
per il mistico, nostalgia ed entusiasmo, anelito all’estasi e distac­
co dalle questioni mondane, passione per la salvezza personale. In 
breve, da un lato unificazione nel volere e nel sentire; dall’altro, 
unificazione nell’essenza. In definitiva, Yunio sympathetica, espe­
rita dalla coscienza del profeta, sarebbe l’antitesi dell9 unto mysti- 
ca degli estatici6.

Vorrei insistere, e con una ragione precisa, su queste categorie 
di un’esperienza religiosa analizzata come fenomeno di simpatia, 
cioè come risposta dell’uomo alle esigenze di un Dio patetico. Tut­
ta la questione, infatti, è di sapere se, nella diversificazione delle 
esperienze mistiche, vi sia un ambito in cui la religione mistica si 
avvera precisamente come una religione simpatetica, ove, lungi

96



/./. La preghiera deU eliotropo

dall’essere in antitesi con le categorie della religione profetica, es­
sa le assimila superando eo ipso l’opposizione che abbiamo appe­
na visto affermata con riferimento ad un tipo isolato di esperien­
za mistica. L ’eliotropismo del fiore, con cui si invera la sua “elio- 
patia”, sembra proprio metterci sulla buona strada, soprattutto se 
ne cogliamo l’eco nel versetto coranico: “Ognuno conosce la sua 
preghiera, conosce il suo inno di lode “ (XXTV, 41). Tutta la que­
stione è dunque di sapere se una teologia mistica della sovraes- 
senza sia prerogativa dell’esperienza di un Dio patetico; se Testasi 
escluda qualsiasi situazione dialogica; se si possa avere una sym­
patheia senza una comunanza di essenza; in breve, se, in negativo, 
Vunio mystica, lungi dall’esserne Tantitesi, non sia come tale la 
modalità eminente delYunio sympathetica, e se la metafisica dell’e­
stasi non sia fondata precisamente su un teofanismo. E evidente 
che tutto ciò contrasta essenzialmente con l’idea dell’Incarnazio- 
ne nella sua accezione dogmatica corrente. Ma che i due tipi di 
esperienza, definiti per antitesi, possano al contrario implicarsi e 
comprendersi l’uno con l’altro, suppone un’esperienza mistica 
che si sviluppa in un ambito religioso il cui asse è fissato su una 
profetologia, un ambiente in cui questa profetologia è concepita 
come il prototipo di un’esperienza mistica.

Il sufismo nell’IsIam soddisfa completamente proprio a questa 
condizione. Non ci stiamo riferendo all’ortodossia dell’IsIam uffi­
ciale; fra i due, vi è un abisso. Per sufismo intendiamo più preci­
samente l’insieme di coloro che raggruppiamo, per le ragioni spie­
gate precedentemente, sotto la denominazione di “Fedeli d’amo­
re”. Due grandi figure, che ormai conosciamo, dominano il grup­
po: Ibn ‘Arabi, l’incomparabile maestro della teosofia mistica; 
Jalàloddln Rumi, il menestrello persiano della religione d’amore, 
la cui fiamma è alimentata dal sentimento teofanico della bellezza 
sensibile7. La denominazione ci è sembrata la più consona a tra­
durre nelle nostre lingue i termini con cui i mistici designano se 
stessi in arabo e in persiano ('àshiqàn, muhibbùn, arbàb al-hawà\ 
ecc.); la stessa denominazione scelta dai compagni di Dante, i Fe­
deli d'amore, analizzati in studi memorabili8, sembra sufficiente a 
suggerire i tratti comuni agli uni e agli altri. Possiamo constatare 
come tanto l’esperienza dei neoplatonici dell’IsIam (gli Avicen- 
niani e gli Ishràqiyun di Sohravardl) quanto quella dei discepoli di 
Ibn ‘Arabi e di Jalàloddin Rumi convergano verso il simbolo di



Simpatia e teopatia

uno stesso archetipo. L ’insegnamento comune a tutti costoro 
orienta anche noi in quella direzione: se esiste, ed è necessario, un 
dato sperimentale che permetta di parlare di un pathos divino, di 
una passione divina da parte dell’uomo e per l’uomo (una “an- 
tropopatia” divina), che motivi la “conversione” dell’essere divi­
no verso l’uomo (il suo “antropotropismo”), il solo dato dell’espe­
rienza non può essere altro che uno stato corrispondente nell’uo­
mo, uno stato che ad esso è complementare (sim-patetico) e nel 
quale si rivela il pathos divino. In altri termini, quest’ultimo non è 
accessibile, e non ha realtà esistenziale al di fuori di uno stato vis­
suto dall’essere umano come teopatia e teotropismo. Il che signifi­
ca che l’uomo non raggiunge direttamente una questione postagli 
dall’esterno (questa sarebbe pura speculazione); ma la raggiunge 
nella risposta, e questa risposta è il suo stesso essere, col suo mo­
do d’essere assolutamente proprio, così come egli lo vuole e lo as­
sume (così come il tropismo dell’eliotropo esprime l’essere asso­
lutamente proprio del fiore).

Tale risposta, dunque, dipende dalla misura in cui l’uomo si 
rende “capace di Dio” , poiché è questa capacità che definisce e 
misura la simpatia in quanto mediazione necessaria di ogni espe­
rienza religiosa. Qui ancora il movimento dell’eliotropo, il cui sen­
so totale si compie aldilà del visibile, ci può istruire. Ci vuole una 
divinazione, come in Proclo che “ascolta” questo fiore pregare, 
per percepirne il senso, e questa divinazione è esattamente il pre­
sentimento delle virtualità inespresse. Se si parla con Max Sche- 
ler della funzione cognitiva della simpatia9, in effetti essa appare 
proprio come una divinazione che supera il reale dato, poiché es­
sa è il senso delle esistenze virtuali10.

In breve, la via che ormai dobbiamo seguire passa attraverso 
due tappe: riconoscere la presenza del Dio patetico in una teoso­
fia mistica che mantiene la duplice nozione di Theos agnostos (Dio 
inconoscibile) e di Deus revelatus\ comprendere il modo in cui il 
mistero dell’origine degli esseri, espresso come un compatimento, 
una sympathesis divina che emancipa gli esseri dal loro non-esse- 
re, lasci affiorare un simpatetismo umano-divino che rende soli­
dali nel loro stesso essere il signore divino e il suo fedele d’amore; 
in altri termini, perché, essendo antropopatia divina e teopatia 
umana in stabile reciprocità, Yunio mystica non sia in opposizio­
ne, ma debba essere interpretata come unio sympathetica.

98



1.2. Il 'Dio patetico"

2. Il “Dio patetico ”

Le premesse della teologia negativa sono talmente distanti 
dall escludere di per sé ogni situazione dialogica, che, al contra­
rio, operano per fondarne l’autenticità. Vale lo stesso per la gno­
si neirislam, le cui premesse hanno molti tratti in comune con 
quelle della Gnosi in generale, quelle stesse che tanto irritano 
qualsiasi dogmatico in vena di definirle razionalmente. La strut­
tura è costante: vi è “Ciò che origina”; aldilà dell’essere “che è”, è 
il ‘Dio che non è” (ovx tov Beóc di Basilide), cioè il Theos agno- 
stosy il Dio inconoscibile e impredicabile11; vi è poi il Dio rivela­
to, il suo Nove; che pensa ed opera, che sostiene gli attributi divi­
ni ed è capace di relazione. Non è cercando un compromesso a 
profitto dell’una o dell’altra nozione, ma mantenendo ferma la si­
multaneità della visione che si può giungere a parlare di un Dio 
patetico, non tanto come una rivendicazione teorica contro i teo­
logi positivi, la cui suprema preoccupazione è il dogma dell’im­
mutabilità divina, quanto come una progressione interna che ef­
fettui sperimentalmente il passaggio dalPAbisso e dal Silenzio so- 
vraessenziali a Figure e ad enunciati positivamente fondati.

La gnosi ismailita ha, in questo senso, più di un tratto in co­
mune con la dottrina di Ibn ‘Arabi. L ’etimologia che questi giun­
ge a proporre per il nome divino Al-Làb getta una luce sul percor­
so in cui ci inoltriamo. Per la grammatica araba, nonostante le sue 
reticenze su questo punto, la parola ilàh deriva dalla radice wlh, 
che implica il senso di essere triste, oppresso dalla tristezza, so­
spirare verso qualcosa, fuggire timorosamente verso...12 Questa 
etimologia che dà al nome divino (ilàh -  wilàh) il senso di “tristez­
za’’ viene confermata dai nostri autori ismailiti con un’altra etimo­
logia, forse ancor più bizzarra, poiché qui la grammatica non det­
ta legge; tuttavia, l’impressione di una scelta arbitraria si dissipa 
se si ha presente la preoccupazione imperiosa che la muove. Que­
sta seconda etimologia considera il termine ulhàntya (dalla radice 
'Ih, che significa “divinità”, come le parole ilàh, uluhay uluhiya) al­
la maniera di un ideogramma, inserendo nel quale un piccolo se­
gno ortografico (un tashdid che raddoppia la n) si legge la parola 
al-hàn(n)iya. Si ha così un termine astratto, che denota il modo di 
essere, formato sul nomen agentis della radice hnn, e che ha il sen­
so di desiderare, sospirare, provare compassione13.

99



Simpatia e teopatia

Il nome proprio della divinità, il nome che ne esprime il fon­
do intimo e nascosto, non è dunque l’infinito e l’Onnipotente del­
le nostre teodicee razionali; il suo nome è Tristezza e Nostalgia. 
Nulla può dare miglior testimonianza del sentimento di un “Dio 
patetico” , non meno autentico di quello che è stato individuato, 
come si è visto prima (§ 1), da una fenomenologia della religione 
profetica. Ora, noi siamo qui nel cuore di una gnosi mistica, e per 
questo abbiamo rifiutato di chiuderci entro l’opposizione che ci 
era stata proposta. Per la teosofia ismailita, la divinità suprema 
non può essere conosciuta, e nemmeno nominata come “Dio”; Al- 
Ldh è un nome dato di fatto all’Originato primordiale, all’Arcan- 
gelo Prossimo e sacrosanto, al Protoktistos o Arcangelo-Logos14. 
Questo nome esprime dunque la sua tristezza, la sua nostalgia che 
aspira eternamente a conoscere il Principio da cui trae eterna­
mente origine: nostalgia del Dio rivelato, cioè rivelato per l'uomo 
che aspira a ritrovare se stesso al di là del suo essere rivelato. Mi­
stero intradivino inscalfibile: è possibile solo un riferirvisi allusi­
vo. Tuttavia, questa aspirazione dell’Angelo, essendo quella del 
Dio rivelato che aspira a conoscere il Dio che egli rivela, può es­
sere percepita dalla nostra meditazione (poiché tale rivelazione è 
sempre per noi e mediante noi) nella sua Prima e Suprema Crea­
tura, la forma stessa per la quale e nella quale si rivela la Tristez­
za del Theos agnostos, il quale aspira, nella Tristezza e attraverso 
di essa, ad essere conosciuto. Il mistero intradivino non ne risulta 
meno inviolato; noi possiamo sapere solo ciò che esso rivela di sé 
in noi stessi. Ma, con Yazione di una conoscenza sempre incom­
piuta, che risponde ad una passione d'essere conosciuto mai sazia, 
noi ne cogliamo un aspetto che possiamo individuare come il pun­
to di partenza della teosofia personale di Ibn ‘Arabi.

Il quadro di questo studio ci costringe ad una estrema conci­
sione, con il rischio di risultare oscuri, e, cosa ancora più grave, 
incompleti. Tuttavia, tenteremo di superare la prova.

Qual è il fondamento, il senso di quella tristezza di un “Dio pa­
tetico”? In che modo viene percepita dal mistico come determi­
nante la simpatia dell’invisibile e del visibile, come il segreto di un 
sim-patetismo umano-divino?

Per cominciare, ricorderemo quel hadith infaticabilmente me­
ditato da tutti i mistici dell’IsIam, dove la divinità rivela il segreto 
della sua passione (il suo pathos): “Ero un Tesoro nascosto, e de­

100



1.2. Il “Dio patetico"

sideravo essere conosciuto. Allora ho creato le creature allo sco­
po di essere conosciuto da loro”. Per renderlo più fedele al pen­
siero di Ibn ‘Arabi, tradurremo così: “allo scopo di divenire in lo­
ro l'oggetto della mia conoscenza”. Questa passione divina, desi­
derio di rivelarsi e di conoscere se stesso negli esseri che lo cono­
scono, è il movente di tutta una drammaturgia divina, di una co­
smogonia eterna. Cosmogonia che non è né una Emanazione nel 
senso neoplatonico del termine, né ancor meno una creazione ex 
nihilo. Piuttosto, è una sequenza di manifestazioni dell'essere me­
diante l'intensificazione di una luce che aumenta di potenza all’in­
terno del Dio primitivamente indifferenziato; è propriamente una 
successione di tajallìyàt, di teofanie15. Qui prende posto uno dei 
motivi più caratteristici del pensiero di Ibn ‘Arabi, la dottrina dei 
Nomi divini (talvolta definita, con inesattezza, la sua “mitologia” 
dei Nomi divini).

Dall'eternità esistono nell'Essenza divina i Nomi, che sono 
quella stessa Essenza poiché gli attributi che essi designano, senza 
essere identici all'Essenza divina in quanto tale, non sono tuttavia 
parti differenti; questi Nomi sono designati come dei “Signori” 
(Arbàb), che indubbiamente non possono definirsi come ipostasi, 
delle quali tuttavia hanno spesso l'apparenza16. Sperimentalmen­
te, possiamo conoscerli soltanto attraverso la conoscenza di noi 
stessi (è questa la massima fondamentale). Dio descrive se stesso 
a noi stessi mediante noi stessi. Il che vuol dire che i Nomi divini 
sono essenzialmente relativi ad esseri che li nominano, e nomi­
nandoli li scoprono e li esperiscono nel loro proprio modo di es­
sere. Per questo, i Nomi sono anche designati come Presenze (ha­
darat) , cioè come gli stati in cui la divinità si rivela al suo fedele 
nella forma di questo o quello dei suoi Nomi infiniti17.1 Nomi di­
vini, dunque, hanno senso o realtà piena soltanto mediante e per 
quegli esseri che ne sono le forme epifaniche (mazahir), cioè le for­
me in cui essi vengono manifestati. Dall'eternità, ancora, queste 
Forme, sostegno dei Nomi divini, sono esistiti nell’Essenza divi­
na; sono le nostre esistenze latenti, le nostre individualità esisten­
ti allo stato di condizioni eterne ed archetipiche nell’Essenza di­
vina (A ‘yàn thàbita)18. Dall’eternità, queste individualità latenti 
aspirano all’essere concreto in atto. La loro aspirazione non è al­
tro che la nostalgia dei Nomi divini che aspirano ad essere rivela­
ti. Tale nostalgia dei Nomi divini non è altro che la tristezza del

101



Simpatia e teopatia

Dio non rivelato, angosciato nella sua inconoscenza, nel suo oc­
cultamento19.

Dalle profondità imperscrutabili della Deità, questa tristezza 
lancia un “Sospiro di Compassione”20; vorrei dire, con maggior 
forza etimologica, un “Sospiro di Compatimento” (Nafas Rahmà- 
ni). Da questo Sospiro parte la Tristezza divina che compatisce 
(.sim-patetizza) con l’angoscia e la tristezza dei suoi Nomi rimasti 
ignoti, e il Soffio ne esala, suscitando all’essere in atto la moltitu­
dine delle esistenze individuali concrete con le quali e per le qua­
li i Nomi divini sono infine manifestati in atto. Ciascun esistente 
è così, nel proprio essere nascosto, un Soffio del Compatimento 
divino esistenziatore21, e il Nome divino “ Al-Làh” è posto in equi­
valenza pura e semplice con “al-Rahmàn” , il Compassionevole. A 
partire dunque dal Theos agnostos della teologia negativa, la gno­
si mistica apre la strada al “Dio patetico”, e questo per noi è di 
grande interesse. Da un lato, il Sospiro di Compatimento divino 
esprime qui il pathos divino, e libera i Nomi divini, cioè emanci­
pa gli esseri dalla virtualità in cui erano relegati, provando ango­
scia per la loro energia esistenziatrice latente; dall’altra, reciproca­
mente, essi liberano il Dio di cui sono i Nomi dalla solitudine del­
la sua inconoscenza. In quel punto della preeternità si stringe il 
patto di simpatetismo che rende per sempre solidali la divinità e il 
suo fedele, PAdorato e PAdorante, nell’unità di un dialogo “com­
patito”.

Già possiamo rilevare che l’idea di Compatimento divino co­
me emancipatore degli esseri sia assolutamente distante dall’attri­
buto della Compassione noto ai teologi essoterici come pietà o mi­
sericordia nei confronti dei servitori, indulgenza o perdono verso
i peccatori. Non si tratta di una concezione morale o moralista, ma 
di una concezione metafisica; più esattamente, si tratta dell’atto 
iniziale di una metafisica d’amore22. Altra notazione: questo Sof­
fio di Compatimento, inteso come fenomeno delTAmore primor­
diale, è al contempo potenza attiva, creatrice ed emancipatrice 
degli esseri, e potentia passiva, come dire la sostanza stessa, la “ma­
teria immateriale” di cui sono costituiti gli esseri nella loro tota­
lità, dagli Spiriti angelici fino agli esseri della Natura sovra-ele- 
mentare e quelli della Natura sublunare23. Questa duplice di­
mensione si ritrova in tutte le gradazioni dell’essere, così come i 
Nomi divini sono al contempo attivi in quanto determinanti l’at­

102



1.2. Il "Dio patetico'

tributo che essi rivestono nella forma concreta alla quale aspira­
no, e passivi in quanto determinati con e nella forma che li mani­
festa secondo 1 esigenza della sua condizione eterna24. Tale strut­
tura, allo stesso modo, pone e realizza le condizioni di un Com­
prendere che sia non già un’investigazione teorica, bensì una pas­
sione vissuta e condivisa con Poggetto compreso, una com-passio­
ne, una simpatia. Infatti, i Nomi divini non sono attributi conferi­
ti all Essenza in sé dall’intelletto teorico; sono invece, essenzial­
mente, le vestigia della loro azione in noi, azione con cui realizza­
no il loro essere mediante il nostro essere, e che in noi riveste dun­
que I aspetto di ciò che è il caso di chiamare secondo l’antica ter­
minologia medievale: la loro significatio passiva25. In altri termini, 
noi li scopriamo solo così come addivengono e sono fatti in noi, 
secondo quello che fanno di noi, costituendo la nostra passione. 
Dicevamo poco fa: Dio si descrive a noi stessi attraverso noi stessi.

In maniera concisa, Ibn ‘Arabi enuncia il punto essenziale del­
la questione: Quelli a cui Dio resta velato, egli dice, pregano il Dio 
che nella loro credenza è il loro Signore di aver compassione di lo­
ro. Ma i teosofi mistici (ahi al-kashf) chiedono che la Compassio­
ne divina si realizzi (addivenga, esista) tramite loro”26. Il che vuol 
dire: la preghiera dello gnostico non è volta a sollecitare una inno­
vazione in un essere esterno a sé, che, allora, lo prenderebbe in 
compassione. No, questa preghiera è tesa ad attualizzare l’Essere 
divino quale aspira ad essere per e attraverso colui che prega, e il 
quale “nella preghiera stessa” è l’organo della sua passione. La pre­
ghiera dello gnostico vuol dire: Fa’ di noi dei Compassionevoli, 
cioè “diventa mediante noi ciò che desideri essere dall’eternità”. Il 
mistico infatti è consapevole che la sostanza stessa del suo essere è 
un soffio (spiritus) di quel Compatimento infinito; egli stesso è la 
forma epifanica di un Nome divino. Per questo, la sua preghiera 
consiste non in una richiesta (guardata dai sufi sempre con orro­
re)2'> ma in un modo di essere (come la preghiera dell’eliotropo ri­
volto al suo Signore celeste); essa esplicita il grado di attitudine spi­
rituale raggiunto, cioè la misura in cui chi prega si è reso “capace 
di Dio . Questa misura è determinata dalla sua propria condizio­
ne eterna, la sua individualità-archetipo. “Così com’eri nella pree- 
temità, cioè nella tua virtualità eterna, così ti manifesti nella tua 
condizione attuale. Ciò che è nell’essere manifestato è la forma di 
ciò che fu nel suo stato di virtualità eterna”28. Non è il caso di ve­

103



Simpatia e teopatia

dervi la fonte di un determinismo causale, secondo la concezione 
corrente; si dovrebbe piuttosto concepire qualcosa di simile ad una 
“armonia prestabilita” nel senso datole da Leibniz29.

Da tutto ciò discendono numerose conseguenze, insieme gra­
vi e magnifiche. Con Ibn ‘Arabi, abbiamo appena parlato del “Dio 
creato dalle credenze”30, e l’espressione ricorre spesso nei suoi 
scritti. In un senso (quello peggiorativo), essa indica quel Dio 
creato dall’uomo che resta velato a Dio, e al quale reciprocamen­
te Dio resta velato; quest’uomo trasforma con intransigenza esclu­
siva il Dio della sua credenza in un Dio unico e assoluto. Vale la 
pena di chiedersi: questo “Dio creato dalle credenze” non è una 
conseguenza della virtualità eterna dell’essere che così lo crea? 
Non è perlomeno l’abbozzo di una teofania? E dal momento che 
la Compassione divina abbraccia l'infinità dei Nomi divini, non 
abbraccia anche le virtualità degli esseri che furono dati loro co­
me forme della loro Manifestazione? Bisogna andare fino alle 
estreme conseguenze. Ibn ‘Arabi lo dichiara: “La Compassione 
divina abbraccia anche il Dio creato dalle credenze”31.

Divenire un Compassionevole significa essere se stesso ad im­
magine del Compassionevole che prova una tristezza infinita per 
le virtualità non dischiuse; significa abbracciare in una simpatia 
religiosa totale le teofanie di questi Nomi divini in tutte le creden­
ze. Ma, giustamente, tale simpatia non consiste nell’accondiscen- 
dere ai limiti di queste ultime. Significa piuttosto aprire se stessi 
ad esse, aprendole così all’espansione che la sympathesis divina 
primordiale esige; significa portare al massimo l’esplosione teofa­
nica; significa “emanciparle” -  poiché è così che opera il Compa­
timento divino nella preeternità. Significa emanciparle dalla vir­
tualità e dall’ignoranza che le costringono nei loro limiti e nella lo­
ro intransigenza. Per questo, la simpatia religiosa se ne fa carico, 
e permette di superare l’impasse, cioè di superare il peccato di ido­
latria metafisica. Solo questa simpatia rende un essere permeabi­
le alla luce delle teofanie. Il rifiuto umano dei Nomi di Dio pren­
de molte forme: dall’ateismo puro e semplice al fanatismo con tut­
te le sue varianti. Tutte provengono dalla medesima ignoranza 
dell’infinita Tristezza divina che aspira a trovare, per i suoi Nomi 
sconosciuti, un servitore compassionevole32. L’apprendistato del­
lo gnostico consiste nel saper praticare la fedeltà nei confronti del 
suo proprio Signore, cioè al Nome divino di cui è investito il suo

104



1.2. Il “Dio patetico "

essere essenziale, ma, nello stesso tempo, di comprendere il pre­
cetto di Ibn ‘Arabi: “Sii dunque, nella tua anima, come una ma­
teria per tutte le forme di ciascuna credenza” . Colui che ne è capa­
ce è il ‘ari/, l’iniziato, “colui che vede per Dio in Dio con gli occhi 
di Dio”53. Tanto su chi acconsente quanto su chi rifiuta, grava la 
stessa istanza: il Dio in funzione del quale tu vivi è quello per il 
quale tu testimoni, e la tua testimonianza è anche il giudizio che 
pronunci su te stesso.

Non affrettiamoci a questo punto a parlare di relativismo, o di 
monismo, o di sincretismo, perché non si tratta di un punto di va­
sta filosofico né di storia delle religioni. La questione è di sapere chi 
è l’agente reale nell’atto e nelTattualizzazione religiosa per eccel­
lenza che ci viene svelata, per quanto succinto sia lo spiraglio che 
qui apriamo, da una fenomenologia della preghiera condotta con­
formemente alle premesse della teosofia mistica di Ibn ‘Arabi. L ’i­
dea fondamentale è questa: gli stati visibili, apparenti, esteriori, i fe­
nomeni, non possono mai essere causa di altri fenomeni. Ciò che 
agisce è l’invisibile, l’immateriale. Il Compatimento agisce e deter­
mina, fa essere e divenire ciò che essa è, perché essa è uno stato spi­
rituale34, e il suo modo d’azione non pertiene affatto a ciò che chia­
miamo causalità fisica; come indica il suo stesso nome, il suo modo 
d’azione è sympatheia. Quest’ultima va allora esplicitata, caso per 
caso, col nome dell’essere di cui si subisce la passione (la patheia): 
per esempio, eliopatia, nel caso dell’eliotropo che prega il suo si­
gnore celeste, semplicemente teopatia nel caso del mistico.

Ciò che viene agito da questa preghiera, cioè ciò che essa pone 
in atto, è la risposta, la passione attiva in una delle due componenti 
dell’essere totale di colui che prega, e precisamente la dimensio­
ne del suo essere manifestato. Quanto a colui che agisce questa 
preghiera, è il suo essere invisibile (bàtin) -  cioè la sua dimensio­
ne nell’aldilà, la controparte celeste del suo essere, la sua indivi­
dualità eterna, dunque, nella sua essenza, lo stesso soffio del Com­
patimento divino -  a richiamare in essa, all’essere in atto, uno dei 
Nomi divini. Tali sono in effetti le due esistenze costitutive dell’e­
sistenza totale di un essere, quelle che Ibn ‘Arabi designa come 
làhùt e nàsut, natura o condizione divina e condizione umana o 
creaturale35. Per arrivare al fondo della questione (e il problema 
è di una gravità decisiva per tutta una spiritualità), bisogna che af­
ferriamo questo: se l’esperienza del Profeta è stata meditata e ri­

105



Simpatia e teopatia

vissuta come prototipo dell'esperienza mistica, è in ragione 
dell'esemplarità della congiunzione del lahut e del nàsùt nella sua 
persona. Ora, questa congiunzione non è concepita affatto come 
una unione ipostatica delle due nature (alla maniera della cristo­
logia dei Concili)36, ma come una unione teofanica, cioè quella di 
un Nome divino e della forma sensibile, l'apparenza, nella quale 
questo Nome traspariva. Tutt’e due insieme, non certo l'uno sen­
za l’altra né confusi l’uno nell’altra, compongono la totalità di un 
Nome divino, l’uno come signore di quel nome {rabb), l’altra co­
me servitrice di quel Nome ('abd); l’uno aderisce all’altra grazie al 
patto stretto fra una sovranità e un vassallaggio o servitù d ’amo­
re, che li fa “corrispondere” l’uno all’altra -  patto sancito con l'at­
to iniziale dell’Amore divino, il Sospiro di Tristezza compatito per 
la nostalgia dei Nomi divini rivolti agli esseri che li avrebbero ri­
velati. Se si rinuncia a pensare in termini incarnazionisti da secoli 
familiari alla nostra teologia, e si pensa piuttosto alle condizioni e 
alle strutture delle teofanie, allora si vedrà che Yunio mystica dav­
vero realizza in sé una unio sympathetica31.

3 . Deir^unio mystica'' come “unio sympathetica”
I due termini ci erano stati proposti in forma di antitesi (supra, § 
1). La via intrapresa dalla nostra ricerca sembra piuttosto con­
durre ad uno schema di esperienza spirituale in cui, lungi dall’e- 
scludersi a vicenda, essi si interpretano l’uno con l’altro. Ricapi­
toliamo le tappe: ciascun essere è una forma epifanica (mazhar, 
majlà) dell'Essere divino che in essa si manifesta rivestito di uno 
o più d’uno dei suoi Nomi. L ’universo è la totalità dei Nomi con 
cui Egli si nomina quando noi Lo nominiamo attraverso di essi. 
Ciascun Nome divino manifestato è il signore (rabb) dell’essere 
che lo manifesta (cioè il suo mazhar). Ciascun essere è la forma 
epifanica del suo proprio Signore (al-rabb al-khàss), cioè non ma­
nifesta l’Essenza divina che ogni volta in maniera particolarizzata 
ed individualizzata con quel Nome. Non vi è essere determinato 
ed individualizzato che possa essere la forma epifanica del Divino 
nella sua totalità, cioè l’insieme dei Nomi o dei “Signori” . “Cia­
scun essere -  dice Ibn ‘Arabi -  non ha altro Dio che il suo Signo­
re in particolare, ed è impossibile che abbia il Tutto”38.

106



ì.'l. Dell "amo mxstiva come "imio sympathetica'

Si delinea così uno schema che fissa una sorta di katenoteismo 
verificato nel contesto di una esperienza mistica; non si tratta di 
una frammentazione dell’Essere divino, ma della sua presenza to­
tale ogni volta individualizzata in ciascuna teofania dei suoi Nomi; 
ogni volta che appare come Signore, è rivestito di uno dei suoi No­
mi. Qui trova posto un altro motivo essenziale per la spiritualità 
della scuola di Ibn ‘Arabi, precisamente il segreto costituito da 
questo Signore in quanto Signore, il sin al-rububìya. In mancan­
za di un termine astratto impossibile da formare a partire dal ter­
mine “signore”39, e per suggerire il legame cavalleresco che uni­
sce il signore divino e il vassallo del suo Nome, potremmo tra­
durre Pespressione con “il segreto della sovranità divina” . Che co­
sa si deve intendere con queste parole? Un detto di Sahl Tostari 
riportato da Ibn ‘Arabi ce ne svela la profondità: “La sovranità di­
vina ha un segreto, e sei tu -  quel tu che è Tessere a cui si parla; se 
(quel tu) sparisce, sparirà ugualmente la sovranità”40. Troviamo 
in queste parole un implicito riferimento al fenomeno d’Amore 
primordiale evocato nel hadith: “Ero un Tesoro nascosto, e desi­
deravo essere conosciuto:” Il suo essere-conosciuto dipende da te 
(il che vuol dire che, quando è conosciuto da te, esso si conosce 
in té)\ ritroviamo qui, dunque, enunciata una situazione dialogica 
essenziale, che nessuna imputazione di monismo può alterare.

Il sirr al-rububìya implica inizialmente una distinzione mante­
nuta anche presso la religione comune essoterica fra la divinità 
(,uluhtya) come attributo di Dio (Al-Lah) oggetto di adorazione, e 
la “sovranità” (rububiya) come attributo del Signore che si invo­
ca e a cui si ricorre41. Ma nella terminologia propria ad Ibn ‘Arabi, 
Al-Làh è il Nome che designa TEssenza divina qualificata e rive­
stita dall’insieme dei suoi attributi, mentre al-Rabb, il Signore, è il 
Divino personificato e particolarizzato in uno dei suoi attributi 
(da qui i Nomi designati come altrettanti “signori” , arbàb)42.

Un’analisi più dettagliata ne ricava quanto segue43: vi sono 
Nomi di divinità (uluhiya) relativa ad Al-Lah, e Nomi di sovranità 
(rububiya) relativi al signore (rabb)\ “Signore” è il Nome divino 
considerato nel rapporto dell’Essenza divina con gli esseri indivi­
duali concreti, spirituali o corporei44. Mentre da un lato i rappor­
ti dell’Essenza divina con tali individualità nel loro stato di ecceità 
eterna sono Torigine dei “Nomi di divinità” (ad esempio il Po­
tente, il Volente, ecc.), dall’altro vi sono le relazioni di questi No­

107



Simpatia e teopatia

mi con gli esseri esteriorizzati ed attualizzati in concreto, che sono 
l’origine dei “Nomi di sovranità” (ad esempio Colui che provve­
de, al-Razzàq, Colui che preserva, al-Hàfiz, ecc.)45.

Ne consegue che “signore” è un Nome divino particolare [ism 
kbdss)y che postula l’attualità di un essere di cui è il Signore, e cioè
il suo fedele o “vassallo” (‘abd, u jii x̂ o o c ) designato come marbùb, 
participio passivo, nomen patientis del verbo derivato dalla radi­
ce rbb. Ciascun essere manifestato è la forma (suro) di un “Nome 
signoriale” {ism rabbàni), quello del Dio che lo regge nella fatti­
specie, per cui l’essere agisce, a cui ricorre. Che la realtà del rabb 
o Signore non sia un attributo d’essenza in sé, ma si compia rela­
tivamente ad un essere che viene così designato sotto la corri­
spondente forma passiva, ciò è l’illustrazione eminente del feno­
meno precedentemente analizzato quando ci riferivamo alla si­
gnifica tio passiva. Questo fenomeno è altrettanto percepibile nel 
caso del Nome divino Al-Lah, perché questo Nome postula la 
realtà positiva quanto meno latente nella sua Essenza, di qualcu­
no di cui è il Dio. Ora, colui per il quale esso così diviene Dio è 
designato in una maniera a prima vista bizzarra: la parola è 
màlùh, participio passivo del verbo primitivo della radice 'Ih. 
Tuttavia il termine non indica affatto l’Adorato (il ma‘bùd), come 
l’apparenza grammaticale porterebbe a credere; il Nome divino 
posto qui “al passivo” denota giustamente Tessere in cui e per cui 
si compie la realtà positiva della divinità; il màlùh è TAdorante, 
colui per il quale TEssere divino è costituito come un Adorato in 
atto46. Qui abbiamo, riflesso in un identico lessico, il sentimento 
che il pathos divino, la passione del Dio patetico che “desidera es­
se-re conosciuto ’, presuppone come termine correlativo di una 
teofania nell’essere umano di cui è Dio. Il sostantivo astratto 
màlùhiya, formato sul participio passivo, ci sembra trovare una 
fedele equivalenza nel termine teopatia\ infatti, un commentatore 
di Ibn ‘Arabi, colpito dall’uso insolito del termine (allorché il no­
stro shaykh dichiara che “attraverso la nostra teopatia noi Lo co­
stituiamo come Dio” ), lo associa allo shath, cioè assimila queste 
parole ad un caso di “locuzione teopatica”47.

In un testo come quello che segue, così viene espresso questo 
sim-patetismo: “La divinità (uluhìya) ricerca (desidera, aspira ad) 
un essere di cui essa sia il Dio (il màlùh)\ la sovranità (rubùbiya) ri­
cerca (desidera, aspira ad) un essere di cui sia il signore (il marbùb)',

108



1.3. Dell "uuio mystic a "  come "unio sympathetica

se così non fosse, entrambe sarebbero private della realtà tanto vir­
tuale quanto attuale”48. Testo eminentemente “patetico”, esso ci 
ricorda da un lato la Tristezza primordiale dei Nomi divini an­
gosciati nell’attesa degli esseri che li “nomineranno”, cioè quelli il 
cui essere li manifesterà in concreto; dall’altro, il Compatimento 
dell’Essere divino che “simpatizza” con la Tristezza dei Nomi che 
nominano la sua Essenza senza che alcun essere li nomini, e trion­
fante nella solitudine del suo Sospiro (nafas) che attualizza la realtà 
del “Tu” , il quale è allora il segreto della sua sovranità divina. Di 
conseguenza, a “te” è confidata la divinità del tuo Signore, e sta a 
te “renderti capace del tuo Dio”, rispondendo per lui. Tale co-ri­
spondenza del signore divino e del suo fedele, tale passione reci­
proca, che attualizza l’un l’altro la significatio passiva dei loro No­
mi, ci appare tematizzata nel migliore dei modi come una unio sym­
pathetica.

Senza alcun dubbio, stiamo sfiorando qui il segreto di una spi­
ritualità le cui espressioni paradossali formulano per noi le rela­
zioni dialogiche che essa vive in proprio, nel mentre che ci invita 
a meditare e a riprodurre l’esempio di certe prefigurazioni o Fi­
gure-archetipi di tale servizio divino, nel quale il fedele d’amore 
“dà l’essere” al suo signore divino.

Vi sono, fra molti altri, questi versi di Ibn ‘Arabi: “Conoscen­
dolo, io gli do l’essere”49. Questo non significa affatto che l’uomo 
dia esistenza all’Essenza divina, che sta aldilà di ogni denomina­
zione e di ogni conoscenza; ciò che si intende è il “Dio creato dalle 
credenze (al-ilah al-makhlùq fi l-mu taqadàt)'\ cioè il Dio che si 
presenta in ciascuna anima nella forma di ciò in cui l’anima crede 
secondo la propria attitudine e la propria conoscenza, sotto il sim­
bolo in cui lo attualizza secondo la legge del suo stesso essere. Il 
verso vuol dire: Io conosco Dio in proporzione ai Nomi e agli at­
tributi divini che a me e attraverso di me si epifanizzano nella for­
ma degli esseri, perché Dio si epifanizza a ciascuno di noi nella 
forma di ciò che ama; la forma del tuo amore è la forma stessa del­
la fede che professi50. Pertanto, io “creo” il Dio in cui credo e che 
adoro. Ibn ‘Arabi dirà: “Dio è un segno per colui che comprende 
l’allusione”51.

Comunque, tutto ciò non è ancora che un aspetto àtWunio 
sympathetica, che, venendo qui isolato, potrebbe scatenare la per­
fida gioia del critico razionalista e lo scandalo del teologo orto­

109



Simpatia e teopatia

dosso, ma che non rappresenta affatto la totalità dell’esperienza 
mistica. Parlando infatti del “Dio creato”, ci si deve domandare: 
chi è in realtà il soggetto attivo che crea? Certamente corrisponde 
al vero dire che senza il Divino (haqq), causa del nostro essere, e 
senza di noi, causa della sua Manifestazione, lordine delle cose 
non sarebbe quello che è, e Dio non sarebbe né Dio né Signore. 
D ’altronde, però, se sei tu, il vassallo di questo Signore, che de­
tieni il “segreto della sua sovranità” in quanto con te esso si rea­
lizza, malgrado il fatto che la tua azione sia la sua passione in te, la 
tua passione per lui, il soggetto attivo in realtà non sei tu in una 
autonomia che sarebbe solo fittizia. In realtà, tu sei il soggetto di 
un verbo al passivo (sei Yego di un Cogitor). Questo vogliono di­
re i nostri mistici dichiarando che il “segreto della sovranità divi­
na” ha a sua volta, esso stesso, un segreto (sirr sirr al-ruhùbiya, il 
segreto del segreto della sovranità)52.

Con questa precisazione, essi prevengono le conseguenze che 
potrebbe dedurre una critica impregnata di psicologismo o di so­
ciologismo: la divinità come proiezione della coscienza. Il “segre­
to del segreto” corrisponde qui alla nostra affermazione che, di 
fronte a tali spiegazioni deduttive, non si tratta di una fabbrica­
zione a posteriori, ma di un fatto a priori sperimentale, che proce­
de col fatto stesso del nostro essere. La totalità di un Nome divi­
no è quel Nome come Signore insieme al vassallo o senatore di 
quel Nome (quello il cui nome proprio esprime la servitù di devo­
zione di cui è investito: ‘Abd al-Rahmàn, ‘Abd al-Karim, ecc.; a ri­
gore, solo lo Spirito supremo, o TArcangelo, 4Aql awwal, Prima 
Intelligenza, di cui il profeta è la teofania (mazhar), ha diritto al 
nome di ‘Abd Allah, in quanto egli totalizza tutti i Nomi)53.

Il “segreto del segreto” ha un duplice aspetto: il primo è che il 
servitore del Nome è colui che lo manifesta, per il quale il Nome 
sussiste nell’universo visibile, colui che è azione del Nome, e ne 
realizza l’intenzione e la volontà54. Questa azione realizza in noi la 
sua significatio passiva', è la marbubiya del servitore di quel Nome, 
la sua maluhìya, propriamente la sua teopatia\ l’uomo scopre che
il proprio essere è il compimento di quel pathos; vi scopre le ve­
stigia del proprio signore, e in questa stessa conoscenza per “sim- 
patetismo” risiede la sua suprema garanzia. Il che vuol dire che 
rabb e marbùb si gradiscono reciprocamente l’uno con l’altro e 
l’uno all’altro55.

110



Dell’"unio mystlca come "unio sympathetica

Il secondo aspetto è che questa correlazione del signore divino 
e del suo fedele non ha cominciato ad esistere nel tempo. Se la 
màlùhìya, la teofania del fedele, pone l’esistenza del Dio che ado­
ra56, ciò avviene perché l’Adorato si fa in se stesso Adorante; que­
sto atto non è iniziato con l’esistenza del fedele nel tempo. Dalla 
preeternità, l’atto si compie nelle essenze virtuali degli esseri. La 
domanda posta dall’Essere divino alla massa primordiale delle esi­
stenze archetipiche: “Non sono io il vostro Signore? (a-lastu bi-rab- 
bikum?)” (Corano VII, 172) è in questo senso un dialogo dell’Es- 
sere divino con il suo “se stesso”; è una domanda che egli rivolge, 
tramite loro, a se stesso, a cui egli risponde tramite loro57. Patto di 
sym-pathesis preetema. Per questo, è impossibile che l’Essere divi­
no si separi (ed è assurdo che noi lo separiamo) dalle forme dell’uni­
verso58, cioè dagli esseri che adorandolo lo fanno Dio, poiché la lo­
ro adorazione, ossia la loro teofania, è la forma della Compassione 
(sym-pathesis) divina che com-patisce con loro. Egli stesso canta le 
proprie lodi in tutti i suoi esseri che sono le sue teofanie, benché 
non tutti le percepiscano; molti esseri non percepiscono affatto la 
preghiera del Silenzioso (al-Sàmit), la preghiera dell’eliotropo, ad 
esempio, perfettamente percepita da Proclo59.

Questa teopatia dà la propria forma al servizio divino col qua­
le i “Fedeli d ’amore” danno l’essere al “Dio patetico” di cui essi 
sono la passione, alimentando questa passione di tutto il loro es­
sere. La vita del mistico, dunque, tende a realizzare Yunio sym­
pathetica, divenendo ciò che dobbiamo tematizzare ancora in ter­
mini latini per fissarne e salvaguardarne il tenore: una devotio sym­
pathetica. Vedremo più avanti quale sia la sua Immagine primor­
diale, la sua Figura archetipo. Per ora, Ibn ‘Arabi ci invita a me­
ditarne la prefigurazione per eccellenza nel caso di un Abramo 
ideale, esaltato dall’anamorfosi mistica al rango di archetipo di 
tutte le Ahi al-kitàb, le Genti del Libro. La designazione di Àbra­
mo quale Khalil Allah -  l'amico intimo, l’amato di Dio -  condu­
ce il nostro shaykh a tipificare nel suo caso una saggezza che è 
“estasi d’amore” (hikmat muhayyamìya)^. Proprio una simile ti­
pificazione motiva la presenza di Abramo nei libri di futuwwa, 
manuali di “cavalleria spirituale” in uso nel sufismo61.

Noi conosciamo certamente, in Occidente, filosofi il cui alto 
senso della filosofia li conduce a dichiarare che anch’essa è un ser­
vizio divino. Ibn ‘Arabi e i suoi sarebbero d’accordo, a condizio­

111



Simpatia e teopatia

ne che si intendesse con “filosofia” tutt’altra cosa rispetto a quel­
lo che i filosofi propriamente detti sono abituati ad intendere stric- 
to sensu con questo termine; questa condizione permetterebbe ad 
Ibn ‘Arabi di respingere insieme il filosofo Avicenna (almeno il fi­
losofo essoterico, non l’Avicenna dei Racconti visionari, né quelle 
della “Saggezza orientale”) e il teologo al-Ghazàli, entrambi per­
suasi che fosse possibile all’intelletto puro dimostrare l'esistenza 
di un Essere necessario al di fuori del tempo, dello spazio e della 
figura; in breve, di fornire la prova di un Dio che non abbia, o non 
ha ancora, alcuna relazione con colui di cui è il Dio (il maluh)62. 
Ora, tutto questo non può soddisfare i nostri teosofi mistici (al- 
ilàhiyùn), i quali trovano il loro Dio non certo costruendo le pro­
ve della sua esistenza astratta, ma in ciò che essi provano e subi­
scono (o “patiscono” ) in Dio, cioè nella loro teopatia. Conoscere 
Dio e i suoi attributi significa esplicitare questa teopatia, verifica- 
re sperimentalmente la massima: “colui che conosce se stesso co­
nosce il suo Signore” , poiché in questa teopatia il signore divino 
in proprio è per se stesso e mediante se stesso la propria prova pei
il suo fedele.

L’esplicitazione che nomina questo stato, ci viene suggerita 
dall’etimologia del soprannome di Abramo (Khalil Allah), alme­
no per come l’analizza la filologia personale di Ibn ‘Arabi, il cui 
genio è frequentemente indifferente alle contingenze grammati­
cali. Il nostro shaykh riporta la forma Khaltl alla V forma del ver­
bo primitivo (takhallala), che denota l’idea di mescolarsi, di unir­
si a qualcos’altro. Ora, ciò che si mescola ad una cosa è velata dal­
la cosa che subisce tale miscela; quest’ultima, posta in una situa­
zione passiva, corrisponde all’Apparente (zàhir), mentre l’agente,
il soggetto attivo (ciò che si mischia), corrisponde alloccultato, al 
Nascosto (hàtin), il quale è come il nutrimento che alimenta il pri­
mo, come l’acqua che si mescola alla lana, ne prende possesso, 
l’imbibisce interamente. Simbolismo puro, questo, che tuttavia 
rende imperiose le domande: diciamo che è Dio l’Apparente? Al­
lora è la creatura che è velata in lui. Diciamo che è la creatura l’Ap­
parente? Allora è Dio che è velato e occultato in essa63. A questi 
livelli si esercita una meditazione che, invece di argomentare ra­
zionalmente procedendo dall’effetto alla causa, percepisce nei da­
ti il Datore di questi dati, cioè percepisce il soggetto attivo nella 
sua propria teopatia.

112



/..V. Dell'"unio mystica' come ''unio sympathetica"

Questa meditazione attraversa una triplice fase64: 1) provare e 
meditare questa teopatia (la nostra ma’lùhiya) per percepirvi co­
me, attraverso la mediazione della nostra adorazione, che esprime 
la forma del nostro essere dalla sua virtualità preeterna, Dio stes­
so si faccia Dio, il Dio stesso che l’adorazione pone come Adora­
to; 2) percepire che in questa adorazione egli è prova a se stesso, 
come fatto a priori del mio essere, poiché se è Dio, lo è per noi; 3) 
percepire allora che la conoscenza di noi stessi da parte di noi stes­
si come “luogo” della teopatia si compie in lui: egli vi è Presenza 
di sé a se stesso, poiché chi lo conosce è l’essere stesso in cui egli 
si conosce. Pertanto la locuzione teofanica del discepolo di Ibn 
‘Àrabi non sarà And al-Haqqy “Io sono Dio” (Hallàj), ma piutto­
sto sarà And sirr al-Haqq, “Io sono il segreto di Dio”65, cioè il se­
greto d’amore che mette la sua divinità al mio servizio, perché il 
Tesoro nascosto “desidera essere conosciuto” , ed è stato necessa­
rio che gli esseri esistessero affinché fosse conosciuto e conosces­
se se stesso. Il segreto, dunque, non è altro che il Sospiro emesso 
dalla sua Tristezza dando così esistenza agli esseri, e, investendo­
li delPlmmagine primordiale, il Nome che ciascuno di essi porta 
come la propria nostalgia segreta, lascia a ciascuno il compito di 
riconoscerlo in questa Immagine, e di permettergli di farsi rico­
noscere in essa. Non si tratta certo del movimento di un bilancie­
re dialettico che oscilla da un termine all’altro. Piuttosto, il movi­
mento descritto dal perimetro di questo Compatimento è come 
un’ellisse, in cui uno spazio è l’essere di Dio per me e mediante me, 
e l’altro è il mio essere per lui e mediante lui: perimetro che rac­
chiude entrambi, dove egli è per me in proporzione alla mia capa­
cità di lui, dove la mia conoscenza di lui è la sua conoscenza di me.

Nel perimetro mistico che delimita Yunio sympathetica di que­
sto unus ambo si compie il servizio divino tipificato dal nome e dal­
l’ospitalità di Àbramo. È all’Uomo Perfetto prefigurato da Abra­
mo che si rivolge l’imperativo di questi versi: “ Nutri dunque di Dio 
la sua Creazione. Il tuo essere è una brezza che si leva, un profumo 
che esala. Noi gli abbiamo concesso di manifestarsi attraverso di 
noi, ed egli ci concede di esistere attraverso di sé. Ecco che il ruolo 
è condiviso fra noi e lui”66. Il profumo che esala è il Soffio del suo 
Compatimento, che emancipa gli esseri ancora relegati nella pro­
pria virtualità conchiusa; è profumo che tutti aspirano, nutrimen­

113



Simpatia e teopatia

to del loro essere. Ma poiché nel segreto del loro essere essi sono 
anche il Compatimento stesso, quest’ultimo non procede soltanto 
nel senso che va dal Creatore verso le creature nutrite del suo sof­
fio esistenziatore; esso va ugualmente nella direzione che va dalla 
creatura verso il Creatore (dal màlùh verso Al-Lah, dall’Adorante 
verso l’Adorato, dalTAmante verso l’Amato), nel senso secondo 
cui l’universo creato è la teofania dei suoi Nomi ed attributi, i qua­
li non esisterebbero se la creatura non esistesse67. Altre formule ri­
prendono questo pensiero: “Se egli, col suo essere, ci ha dato la vi­
ta e l’esistenza, anch’io do a lui vita, conoscendolo nel mio cuore”68,
il che vuole dire: “Dare vita a Dio nel suo cuore significa farvi esi­
stere per lui una delle tante forme delle credenze”69. Formule che 
suonano all’unisono con i paradossi più clamorosi di Angelus Sile- 
sius: “Dio non vive senza di me, io so che senza di me Dio non può 
vivere nemmeno per un batter d’occhio. Se io divenissi il nulla, lui 
dovrebbe rendere l’anima”70.

Ma, una volta colta la codipendenza, Yunio sympathetica del 
“Dio patetico” e del fedele che lo nutre della sua propria teopatia, 
si tratta ancora di un paradosso? Nutrire dell’essere divano l’in­
sieme delle creature è nello stesso tempo nutrire questo Dio con 
e attraverso tutte le determinazioni dell’essere, con e attraverso le 
sue proprie teofanie71. Soltanto la simpatia di un amore “com-pa- 
tito” può essere all’altezza di questo compito mistico, amore il cui 
significato è dato dal soprannome di Àbramo, “l’intimo di Dio”, 
ricondotto etimologicamente da Ibn ‘Arabi alla radice che deno­
ta l’idea di interpenetrazione72. Creatore e creatura (haqq £ khalq), 
Nomi divini e forme teofaniche degli esseri, apparenze ed appari­
zioni si mescolano gli uni alle altre, si nutrono reciprocamente, 
senza che ci si debba tuttavia rappresentare una Incarnazione 
(.hulul), poiché l’“unione simpatetica” differisce per essenza da 
una ‘‘unione ipostatica”; bisogna sempre restare sul piano della vi­
sione teofanica73, a cui Jonayd, Jàmi e tanti altri attribuivano que­
sta descrizione simbolica spesso invocata: è come il colore dell’ac­
qua, che prende il colore della brocca che la contiene.

Agli Spirituali spetta il compito di provvedere a questa cena 
mistica in cui tutti gli esseri si nutrono della sim-patia preeterna 
del loro essere. Così, allora, il gesto compiuto da Àbramo acqui­
sta il suo significato esemplare, e il suo soprannome, “l’intimo di 
Dio”, diventa segno e prefigurazione del suo ruolo mistico. Ci ri­

114



Deir^unio mystica" come ''unio sympathetica'

feriamo all’ospitalità offerta ai misteriosi stranieri, episodio che la 
nostra storia sacra designa come la filossenia di Àbramo. Il Cora­
no (XI, 72) lo menziona a sua volta in termini il cui giusto doceti­
smo preserva con esattezza, e con coerenza, il carattere teofani- 
co74. L ’episodio è particolarmente frequentato dall’arte iconogra­
fica del Cristianesimo orientale, che ne ha moltiplicato le imma­
gini; il capolavoro di un Andrej Rublév (XV secolo), fra tanti, ne 
è l’esempio insigne. Inaspettatamente, l’immaginazione simboli­
ca di Ibn ‘Arabi ci invita a meditarlo e a percepirlo in maniera as­
solutamente nuova. La sua iconografia mentale gli rappresenta, 
nella persona di Abramo che provvede al servizio dei tre Angeli0 
seduti per la cena mistica, il ministero che incombe per eccellen­
za al fedele d’Amore. Si deve nutrire Dio, o il suo Angelo, delle 
sue creature, ma si devono anche nutrire queste ultime di Dio.

Nutrirlo del nostro essere significa nutrirlo del suo essere che 
egli ha precisamente investito in noi. Significa “sostanziare” della 
nostra propria passione quella del “Dio patetico”. Significa, per il 
suo fedele, “rendersi capace di quel Dio” che per essere l’Amato 
fu il primo Amante -  per essere l’Adorato ha chiamato se stesso 
all’adorazione adorando le sue creature, facendo affiorare in loro 
l’immagine della bellezza primordiale che è, in esse, il segreto del­
la sua sovranità d ’amore e, al contempo, la cauzione del segreto 
stesso. Ma nutrire di Dio le sue creature è reinvestire queste del 
loro Dio, è dunque far affiorare in loro il proprio stato teofanico; 
è ciò che può essere definito come il rendersi capaci di percepire 
la “funzione angelica” degli esseri, di investirli di tale funzione e, 
forse, risvegliarli a questa dimensione angelica del loro essere. 
Che questo sia un ministero angelico, è proprio ciò che suggeri­
sce la consociazione di Abramo con TArcangelo Michele, quello 
dei quattro Arcangeli, sostegno del Trono cosmico, che veglia sul­
la sostanziazione dell’universo dell’essere76. La filossenia di Àbra­
mo, il pasto mistico offerto agli Angeli, diventa qui la più perfet­
ta Immagine della devotio sympathetica.

In quanto tale, essa acquista dunque per il mistico il significa­
to di un simbolo plastico, il grado di realizzazione spirituale che 
egli deve raggiungere per essere un Khalil, Tintimo del suo Dio. 
Qui, allora, noi avremo, per concludere, il compito di esplicitare 
la nozione, tanto complessa quanto caratteristica, delTUomo Per­
fetto, Anthropos teleiosy Insàn kàmil11. Dovremo innanzi tutto

115



Simpatia e teopatia

premunirci contro le pretese illusorie che procedono da una con­
cezione delYuniversale che potrebbe anche soddisfare l'intelletto 
puro, ma che, misurata sui limiti della nostra modalità umana, ap­
pare come una sorta di orgoglio spirituale al contempo smisurato 
e ridicolo78. La prima questione da porre è questa: quando il mi­
stico realizza il tipo delTUomo Perfetto, tale realizzazione va in­
tesa ontologicamente, nel suo stesso essere? Cioè: può egli essere 
in persona la teofania perfetta dell’insieme dei Nomi ed Attributi 
divini? O piuttosto va intesa noeticamente, avendo realizzato il si­
gnificato dei Nomi nella sua coscienza mistica, ossia avendo spe­
rimentato misticamente quale sia il senso della sua unità essenzia­
le con l’Essere divino?79 Se, sperimentalmente, la verità della pri­
ma concezione è condizionata dalla seconda, questo stesso per­
corso deve lasciare una via d ’uscita alla contraddizione apparen­
te fra due termini, nessuno dei quali può né deve essere abolito. 
E questi sono da una parte quella totalità che l’Uomo Perfetto ti­
pifica misticamente; dall’altra parte quella singolarità che lega cia­
scun Nome divino in particolare al fedele che ne è investito e del 
quale è il Signore.

Lungi dall’essere abolita, la singolarità di questo legame è tal­
mente preziosa che ad essa si riferisce il versetto coranico per ec­
cellenza dell’escatologia individuale: “O anima tranquilla, ritorna 
al Tuo signore, piacente e piaciuta” (LXXXIX, 27). Gradimento 
reciproco, di cui abbiamo già saggiato il senso, per cui il Signore 
a cui si ingiunge all’anima di tornare è il Signore suo proprio, quel­
lo di cui essa porta il Nome e che essa invoca80, avendolo distinto 
neirinsieme, poiché essa si riconosce nellTmmagine di lui che es­
sa porta, così come egli stesso in lei si conosce. Come risulta dai 
nostri testi, non le viene dato l’ordine di tornare a Dio in genera­
le, ad Al-Ldh che è il Tutto, ma al suo proprio Signore, in lei ma­
nifestato, quello a cui ha risposto: Labbayka, eccomi!81 “Entra nel 
mio paradiso” (Corano LXXXIX, 30), questo paradiso che altro 
non è che Te, cioè la forma divina nascosta nel tuo essere, l’im­
magine primordiale segreta nella quale egli si conosce in te e at­
traverso di te, quella che dovrai contemplare per capire che “co­
lui che conosce se stesso, conosce il suo Signore”. Per lo gnostico 
che raggiunge in tale “se stesso” la coalescenza del Creatore e del­
la creatura, ciò è motivo di una suprema allegria, ignorata, più che 
dal credente puro e semplice, dal teologo e dal filosofo82. Il teo-

116



j.,1. I)elV"unio mystica " come “unio sympathetica"

logo e il filosofo, infatti, non sanno far altro che meditare la crea­
tura come contingente, opponendola all’Essere Necessario con 
una scienza assolutamente inferiore di Dio, poiché l’anima non vi 
si conosce che come creatura e nuli altro, conoscenza puramente 
negativa che non comporta la pace del cuore. L’autentica saggez­
za mistica {ma rifa) è, per l’anima, conoscere se stessa come una 
teofania, una forma propria nella quale si epifanizzano gli Attri­
buti divini che le sarebbero inconoscibili, se non fosse in se stes­
sa che li scopre e li percepisce83. “Entrando nel mio paradiso, tu 
sei entrato in te stesso (nella tua ‘anima’, nafs), e ora ti conosci se­
condo un’altra conoscenza, diversa da quella che avevi quando 
conoscevi il tuo Signore con la conoscenza che avevi di te stesso”, 
perché ormai tu Lo conosci, ed è tramite Lui che tu conosci te 
stesso84.

Allora, non può più esservi contraddizione tra la tua fedeltà 
verso il tuo proprio Signore e la vocazione del mistico che tende 
all’archetipo deH’Uomo Perfetto; o piuttosto, la contraddizione 
non appare se non sul piano delle evidenze e delle opposizioni ra­
zionali. Il comandamento divino è di “tornare al tuo Signore” 
(non ad Al-Làh in generale); è attraverso e nel tuo Signore, che tu 
puoi raggiungere il Signore dei Signori, che si mostra in ciascun 
Signore; è come dire che, con la tua fedeltà a quel Signore assolu­
tamente proprio, nel suo Nome divino che tu servi in proprio, ti 
diviene presente la totalità dei Nomi, perché l’esperienza spiri­
tuale non giunge a questa totalità così come si raccolgono i pezzi 
di una collezione, o i concetti di un sistema filosofico. La fedeltà 
del mistico verso il suo proprio Signore lo emancipa dal dilemma: 
monismo o pluralismo. Il Nome divino a cui e per cui egli ri­
sponde adempie dunque la “funzione dell’Angelo” a cui allude­
vamo all’inizio {supra, n. 10), che preserva dal peccato di idolatria 
metafisica.

In effetti, che il mistico possa raggiungere il Signore dei Si­
gnori attraverso e nel suo Signore, significa infine che tale “kate- 
noteismo” è la salvaguardia contro qualsiasi idolatria metafisica, 
cioè contro quella infermità spirituale a due facce che consiste nel- 
l’amare un oggetto privo di aldilà, o nel disconoscere l’aldilà se­
parandolo dall’oggetto d ’amore -  unico oggetto in cui esso si an­
nuncia. I due aspetti procedono da una medesima causa: in un ca­
so come nell’altro, si tratta di rendersi incapaci della simpatia che

117



Simpatia e teopatia

dà agli esseri e alle forme la loro dimensione nell'aldilà. Può es­
servi in ciò una volontà di potenza, dogmatica o altro ancora, che 
pretende di immobilizzarli là dove noi stessi siamo immobili -  for­
se per un'angoscia segreta di fronte alle infinite successioni dei 
perpetui aldilà ai quali si dovrebbe accondiscendere, se si am­
mettesse che il Signore rivelato non può mai essere altro che l'Àn- 
gelo del Theos agnostos, e che essergli fedele significa precisa- 
mente lasciarsi guidare da lui verso gli aldilà che egli annuncia. 
Potrebbe anche trattarsi di ascetismo, o di puritanesimo, che, iso­
lando dallo spirituale il sensibile o l’immaginale y spoglia gli esseri 
della loro aura. Tutta la dialettica d’amore di un Ibn ‘Arabi, di un 
Ruzbehàn, di un Jalàloddìn Rumi, investendo l’essere amato di 
questura, di questa dimensione nell’aldilà, è preservata da 
un’idolatria di cui l’ascetismo dei suoi critici è invece pronto ad 
accusarla, in quanto esso è cieco proprio a quella dimensione 
dell’aldilà. Vi è qui il paradosso più fecondo della religione dei Fe­
deli d’amore, che in ciascun Amato riconosce l’unico Amato, in 
ciascun Nome divino la totalità dei Nomi, poiché fra i Nomi divi­
ni vi è unio sympathetica.

La vita in simpatia con gli esseri, capace di dare al loro essere, 
alla loro bellezza, alle forme della loro credenza la loro dimensione 
nell’aldilà, è funzione di quella teofania che fa dello Spirituale un 
essere di Compassione (un Rahmàn), e che realizza tramite lui un 
Compatimento divino (Nafas Rahmàni), il che vuol dire: compas­
sione d'amore creatore, poiché essa è simultaneamente passione e 
azione. Sotto quale Immagine si presenta e in quale contemplare al 
contempo il tipo e l’oggetto di questa devotio sympathetica? Quale 
modo d’essere questa contemplazione invita a realizzare? Questo 
sarà il tema della seconda parte della nostra ricerca. Per ora, pos­
siamo introdurlo dicendo quanto segue: nel cuore del suo grande 
poema sofianicoy cioè di quel Diwàny che è totalmente e segreta- 
mente dominato dalla Figura che, durante un soggiorno memora­
bile alla Mecca, apparve ad Ibn4 Arabi come Figura della Saggezza
o Sophia divina -  è nel cuore di quel Diwàn che esplode la profes­
sione di fede di un fedele d’amore, capace di assumere tutti gli al­
dilà che si aprono al di là di ogni forma, perché il suo amore li tra­
smuta nella fiamma di un u Fuoco che non consuma e non si con­
suma, poiché la fiamma s ’alimenta alla sua nostalgia e alla sua ri­
cerca, indistruttibili al fuoco come la salamandra”:

118



U . Dell '“limo ni ystica ' come “urlio sympathetica

O meraviglia! Un giardino tra le fiamme...
Il mio cuore accoglie ogni forma: 
è prato ove bruca la gazzella, 
monastero ove il monaco prega.
Per ogni idolo è tempio, per il pellegrino è la Ka‘ba, 
è la tavola della Torah, è il libro del Corano.
Io professo la religione dell’amore:
qualunque sia il luogo verso cui volge la sua carovana,
amore è la mia religione, la mia unica fede85.



Sofìologia 
e “devotio sympathetica”

Capitolo II

1. Il poema sofianico di un “Fedele d'amore”
Nel prologo del Diwàn che intitolò L ’interprete degli ardenti desi­
deri , Ibn£ Arabi riporta così le circostanze della sua composizione:

Nell’anno 598 (= 1201), durante il mio soggiorno alla Mecca, fre­
quentavo una società di persone eminenti, uomini e donne, che for­
mavano una élite delle più colte e virtuose. Quale che fosse la loro di­
stinzione, io non vidi fra loro nessuno che eguagliasse la saggezza del 
dotto maestro Zàhir ibn Rostam, originario di Isfahan ma residente al­
la Mecca, e quella di sua sorella, l’anziana, venerabile erudita del Hijaz, 
il cui nome era Fakhr al-Nisà’ (la “Gloria delle donne”) bint Rostam.

In queste righe, Ibn ‘Arabi si sofferma volentieri su piacevoli 
ricordi, menzionando, fra l’altro, i libri che studiò sotto la dire­
zione dello shaykh in compagnia della sorella di questi. Ma tutto 
ciò è solo un prepararsi ad introdurre il motivo che è aH’origine 
delle poesie raccolte nel Diwàn.

Nella società raffinata che frequentava la dimora della nobile 
famiglia persiana stabilita alla Mecca, si staglia una figura di pura 
luce. II passo è di quelli che non si riassumono.

Ora, questo shaykh aveva una figlia, un’adolescente sagace che in­
catenava gli sguardi di chiunque la guardasse, la cui sola presenza co­
stituiva l’ornamento delle riunioni, e suscitava meraviglia fino allo stu­
pore in chiunque la contemplasse. Il suo nome era Nezàm (Harmonia), 
e il soprannome “Occhio del Sole e della Bellezza” VAyn al-Sbams 
wàl-Baha). Savia e pia, già piena dell’esperienza della vita spirituale e

120



//. I. II poema sofìanu o di un “Fedele d'amore '

mistica, ella personificava la veneranda antichità dell’intera Terra San­
ta e la gioventù ingenua della grande città fedele al Profeta2. La magia 
del suo sguardo, la grazia della sua conversazione erano così incante­
voli che, se le accadeva di essere prolissa, la sua parola scorreva come 
acqua che sgorgasse dalla fonte; concisa, era un prodigio d’eloquenza; 
quando dissertava, sapeva essere chiara e trasparente [...]. Se non fos­
se per le anime meschine, pronte allo scandalo e inclini alla maldicen­
za, io qui darei commento delle bellezze che Dio le aveva elargito non 
solo nel corpo ma nell’anima, che era un giardino di generosità [...].

Nei tempi in cui la frequentavo, osservavo con cura i nobili doni 
che ornavano la sua persona, oltre a quelli che le venivano dalla società 
di sua zia e di suo padre. Allora, io decisi che l’avrei presa come fonte 
d’ispirazione dei poemi che questo libro contiene: sono poemi d’amo­
re, composti di frasi eleganti e dolcissime, benché io non sia riuscito 
ad esprimere nemmeno una parte dell’emozione che provava l’anima 
mia e che la frequentazione di questa fanciulla suscitava, né del gene­
roso amore che io sentivo, né del ricordo che la sua costante amicizia 
ha lasciato nella mia memoria, né quello che erano la grazia del suo spi­
rito e il pudore del suo ritegno; poiché è lei l’oggetto della mia Ricer­
ca e la mia speranza, la Vergine Purissima {al-Adhm al-batul). Tutta­
via, sono almeno riuscito a mettere in versi qualche pensiero che veni­
va dalla mia nostalgia, come oggetto prezioso che qui offro in dono3. 
Ho lasciato che il mio animo si esprimesse chiaramente, per sussurra­
re quale profondo legame mi stringesse, quale profondo sentimento mi 
tormentasse in quei tempi ora passati, e quale rammarico avverta an­
cora al ricordo di quella nobile società e di quella fanciulla.

Ma ecco adesso le istruzioni decisive che svelano il tenore del 
poema, le intenzioni alle quali il lettore è invitato a conformare la 
sua lettura.

Quale che sia il nome che io menziono in quest’opera4, è a lei che 
alludo. Se rivolgo la mia elegia ad una dimora, è la sua dimora quella 
a cui penso. Ma c’è di più. Nei versi che ho composto per questo libro,
io faccio continua allusione alle ispirazioni divine ( wàridàt ilàbiya), al­
le visite spirituali (tanazzulàt ruhàniya), alle corrispondenze (del no­
stro mondo) col mondo delle Intelligenze angeliche; così mi sono at­
tenuto alla mia abitudine di pensare per simboli; questo, perché le co­
se del mondo invisibile hanno per me più attrazione di quelle della vi­
ta presente, e perché questa fanciulla conosceva perfettamente ciò a 
cui facevo allusione [ossia il senso esoterico dei versi].

121



Simpatia e teopatia

Donde il solenne monito:

Che Dio preservi il lettore di questo Dìwàn da qualsiasi tentazione 
che lo spinga a supporre cose indegne delle anime che rifuggono tali 
bassezze, indegne degli alti disegni legati soltanto alle cose celesti. 
Amen! - per la potenza di Colui che è l'unico Signore.

Forse queste parole erano troppo ottimiste, poiché le maldi­
cenze diffuse da certi dottori moralisti della città di Aleppo gli 
vennero in seguito riferite da due dei suoi più intimi discepoli. Lo 
si accusava di dissimulare un amore sensuale al semplice scopo di 
salvaguardare una reputazione di austerità e devozione. Ibn 
‘Arabi fu così indotto a scrivere un lungo commento al suo Dìwàn, 
per mostrare che la proliferazione delle immagini amorose dei 
poemi, così come la figura femminile centrale e dominante, erano 
di fatto allusioni, egli dice, “ai misteri spirituali, alle illuminazioni 
divine, alle intuizioni trascendenti della teosofia mistica, ai risve­
gli provocati nei cuori dai moniti religiosi”5.

Per comprenderlo, e astenersi dal metterne in dubbio la buona 
fede con una vana ipercritica, ci si deve rifare, qui, a quello che si 
può definire il modo d'appercezione teofanica, caratteristico del­
la coscienza dei Fedeli d’amore; senza questa chiave, sarebbe per­
fettamente inutile cercare di penetrare il segreto della loro visione. 
Non si può far altro che restare stupiti, allorché ci si domanda, co­
me si fa a proposito della figura di Beatrice in Dante: è una figu­
ra concreta, reale, o piuttosto un'allegoria? Se un Nome divino, 
infatti, non può essere conosciuto che nella forma concreta che ne 
è la teofania, allo stesso modo ogni Figura divina archetipica non 
può essere contemplata al di fuori di una Figura concreta -  sensi­
bile o immaginale -  che la rende visibile esteriormente o mental­
mente. Quando Ibn ‘Arabi rende esplicita l'allusione alla fanciul­
la Nezàm in quanto allusione, secondo i suoi termini, ad “una Sa­
pienza (Sophia) sublime e divina, essenziale e sacrosanta, che si 
manifesta visibilmente all’autore di queste poesie, con una dolcez­
za tale da ingenerare in lui gioia e allegria, emozione e rapimen­
to"6, noi siamo testimoni della trasfigurazione di un essere che 
l’immaginazione percepisce direttamente alla stessa altitudine di 
un simbolo, ponendolo sotto una luce teofanica, cioè una luce che 
ne rivela la dimensione nell’aldilà. Fin dalle origini, e a colpo d’oc­

122



/ / ./ . Il poema sojumico di ari "Fedele d'amore"

chio, la figura della fanciulla è stata percepita dalTImmaginazio- 
ne attiva sul piano visionario, dove essa si manifesta come una Fi­
gura di apparizione {sura mithàliya) della Sophia aeterna. Come ta­
le, infatti, si mostra il suo intervento nel prologo del poema7.

Meditando l’evento centrale di questo prologo, si resta colpiti 
innanzi tutto dalla “composizione del luogo” : è notte, Fautore 
compie le circumambulazioni rituali intorno al Tempio della 
Ka‘ba. Egli stesso rivelerà in seguito l'importanza dell’indizio: 
l'evento, situato così in una Notte memorabile, denuncia la sua na­
tura propriamente visionaria8. Alcuni versi vengono in ispirazione 
al poeta, al ritmo del suo passo. Subito, una Presenza fino ad allo­
ra invisibile si svela, e in essa il racconto ci permette di riconoscere 
una figura concreta trasfigurata da un aura celeste; essa parla con 
l’autorità di una iniziatrice divina, il cui severo ammonimento rac­
chiude tutto il segreto della religione sofianica d’amore. I versi su­
scitati da questo ammonimento sono così enigmatici che, per com­
prenderli, dovremo simultaneamente imparare dal poeta il segreto 
di un linguaggio simile al “linguaggio conchiuso” dei nostri trova­
tori. In questo modo, acquisiremo il mezzo per decifrare l'insieme 
della poesia come una celebrazione degli incontri con la Sophia mi­
stica, come una sua autobiografia interiore, scandita al ritmo delle 
sue angosce e delle sue allegrie.

Una notte -  racconta il poeta -  mi apprestavo a compiere le circu­
mambulazioni rituali intorno al Tempio della Ka‘ba. Il mio spirito pro­
vava una pace profonda; una dolce emozione di cui avevo perfetta­
mente coscienza si era impadronita di me. Uscii dalla zona lastricata, 
perché la folla premeva in maniera eccessiva, e continuai il mio giro 
sulla sabbia. All'improwiso mi vennero in mente alcuni versi; li reci­
tai a voce alta, tanto da essere udito non solo da me stesso, ma anche 
da quelli che mi seguivano, posto che vi fosse qualcuno.

Oh, sapere se conoscono di quale cuore esse han preso possesso!
Come vorrebbe sapere il mio cuore quali sentieri montuosi es­

se hanno intrapreso!
Credi che siano sane e salve, o pensi invece che siano morte?

I fedeli d’amore restano perplessi nell’amore, esposti ad ogni
sorta di pericoli.

Appena finii di recitare questi versi, avvertii sulle spalle il contatto 
di una mano più dolce della seta. Mi voltai, e mi ritrovai in presenza di

123



Simpatia e teopatia

una fanciulla, simile ad una delle principesse dei Greci9. Mai avevo vi­
sto una donna dal volto più bello, dalla parola più soave, dal cuore più 
tenero, dalle idee più spirituali, dalle allusioni simboliche più sottili 
[...]. Ella sorpassava tutti i geni del suo tempo in finezza di spirito e in 
cultura, in beltà e in sapere.

Riusciamo a malapena a riconoscere il profilo nella penombra, 
e tuttavia non possiamo confonderci: nella Presenza amata, im­
provvisamente dischiusa alla sua visione in quella Notte memora­
bile, il poeta percepisce simultaneamente la Figura trascendente, 
visibile a lui soltanto, una Figura annunciata dalla sua bellezza 
sensibile. E sufficiente un tratto delicato: la fanciulla persiana è sa­
lutata come una principessa greca. Ora, la sofiologia che si dipana 
dal testo delle poesie e dai loro commenti offre un aspetto notevo­
le: colei che il poeta investe di una funzione angelica, poiché è per 
lui la manifestazione visibile della Sophia aeterna, possiede in 
quanto tale Tessere di una teofania. A questo titolo, essa è assimi­
lata al caso del Cristo, così come Ibn ‘Arabi lo coglie insieme a tut­
ti gli Spirituali dell’islam, cioè secondo l’idea di una cristologia 
docetista, più esattamente l’idea di una “cristologia d’angelo” 
propria di un antichissimo Cristianesimo. Essendo la fanciulla la 
tipificazione (tamthil) di un Angelo in forma umana, vi è in ciò 
una ragione sufficiente perché Ibn ‘Arabi la proclami “della raz­
za di Cristo”, qualificandola di una “Sapienza eristica” (hikma 
‘isawìya), concludendo che ella debba appartenere al mondo di 
Rum, cioè alla cristianità greca di Bisanzio. Certamente, tali asso­
ciazioni mentali preannunciano lontane conseguenze per la sofio­
logia del nostro autore. Il punto iniziale che a noi interessa qui, 
però, è che la Figura d’apparizione sia identificata come Sapien­
za o Sophia divina, dotata dell’autorità di colei che va ad istruire 
il suo fedele.

Per cogliere il suo insegnamento, dobbiamo decifrare un po­
co, con l’aiuto del poeta stesso, il senso dei quattro versi che gli 
vennero ispirati al ritmo delle sue peregrinazioni notturne, stilati, 
come tutte le poesie dell’“interprete degli ardenti desideri”, nel 
“linguaggio conchiuso” a lui peculiare. A chi si riferisce il prono­
me plurale non esplicitato “esse”? Sappiamo dal suo stesso com­
mento che egli allude qui alle “Contemplate supreme” (al-manà- 
zir al-ùlà). Traducendo semplicemente con “idee divine”, corria­

124



ÌLI. il poema so fta n ic o  d i un “Fedele d'amore"

mo il rischio di immobilizzarci su un piano filosofico concettuale.
I contesti ci inducono invece a vedervi quelle Figure designate co­
me Sapienze (hikam)u\ individuazioni della Sapienza eterna {Hik­
ma), impartita rispettivamente a ciascuno dei ventisette profeti 
rappresentati tipologicamente nel libro dei Fusùs, -  Sapienze per 
le quali, nella preeternità, gli Spiriti cherubinici sono stati rapiti 
da un amore estatico11, che nel tempo ha preso possesso del cuo­
re dei mistici.

Il senso delle questioni poste dal poeta si chiarisce allorché ri­
cordiamo ciò che ci ha insegnato a proposito del “segreto della so­
vranità divina” {sirr al-rububiya)y il segreto che tu sei, cioè la teo­
patia del suo fedele o “vassallo”, poiché essa instaura il Dio della 
sua fede e del suo amore, quel Dio che egli nutre della sostanza 
del suo essere, sull'esempio di Abramo che offre ospitalità e nu­
trimento ai misteriosi stranieri12, -  e perché egli offre, nel suo es­
sere e attraverso il suo essere, sussistenza al Nome divino di cui è 
investito dalla preeternità e che è il suo proprio Signore. Tutto ciò, 
nei momenti privilegiati della sua vita spirituale, il mistico lo sa e
lo prova senza avvertire il bisogno di altra garanzia che la passio­
ne simpatetica che questa Presenza gli dà, o piuttosto che questa 
Presenza è, perché l’amore non pone certo domande. Vengono 
poi i momenti della fatica o del ristagno, in cui l'intelletto razioci­
nante, e le distinzioni che esso introduce esigendone le prove, in­
sinua fra il Signore d’amore e il suo fedele il dubbio che sembra 
spezzare il loro legame. Il fedele non ha più la forza di nutrire del 
suo essere il suo Signore; perde coscienza del loro segreto, che co­
stituisce la loro unio sympathetica. Allora egli interroga, così come 
fa la ragione critica quando si informa del suo oggetto: se le “Con­
template supreme” procedono dalla sua stessa essenza, possono 
queste sapere quale cuore vanno ad investire? Cioè: il Signore di­
vino che io nutro del mio essere ha conoscenza di me? Non sarà 
qualcosa di simile alle stazioni mistiche {Maqàmdt), che esistono 
solo per colui che vi sosta {muqim)? E dal momento che le visite 
spirituali sono finite, neWipotesi migliore forse esse hanno preso 
qualche sentiero di montagna che le porta al cuore intimo di altri 
mistici; nell’ipotesi peggiore, non potrebbero essere morte, senza 
mai più poter tornare al non-essere?

Questa dolcissima malinconia viene bruscamente interrotta 
dalPammonizione della Sophia mistica, la quale emerge da quel­

125



Simpatia e teopatia

la stessa Notte da cui traggono nutrimento simili sogni senza via 
d ’uscita:

Come puoi tu dire, mio signore (sayyidi)1*, domanda la fanciulla, 
“Oh, sapere se conoscono di quale cuore esse han preso possesso”? -  
Tu, il grande mistico del tuo tempo, mi stupisce che tu possa dire una 
cosa del genere [...]. Ogni cosa di cui si ha possesso (mamluk) non è 
forse anche cosa di cui si ha conoscenza (marùf)ìXA Si può parlare di 
padronanza (mulk) senza che vi sia stata Conoscenza (ma rifa)? [...] Tu 
hai detto poi: “Come vorrebbe sapere il mio cuore quali sentieri mon­
tuosi esse hanno intrapreso!” -  Mio signore, i sentieri che si nascon­
dono fra il cuore e la tenue membrana che avvolge il cuore è qualcosa 
la cui conoscenza è interdetta al cuore. Come può uno come te desi­
derare qualcosa che non può raggiungere? Come può dire una cosa si­
mile? E che hai domandato poi: “Credi che siano sane e salve, o pen­
si invece che siano morte?” -  iMa esse sono sane e salve. Piuttosto, è a 
proposito di te che dovresti domandare: sei, tu, sano e salvo, o sei in­
vece morto, mio signore?

Rovesciando senza alcun riguardo la domanda, “Sophia” ri­
chiama il suo fedele alla verità del suo stato mistico. Egli ha ce­
duto per un momento ai dubbi del filosofo: ha posto domande al­
le quali egli non può trovare, in risposta, prove razionali come 
quelle pertinenti agli oggetti esteriori. Per un momento, egli ha di­
menticato che, per il mistico, la realtà delle teofanie, statuto esi­
stenziale delle “Contemplate supreme”, non dipende dalla fedeltà 
alle leggi della Logica, ma dalla fedeltà alla servitù d’amore. Non 
è di loro che si deve domandare se sono morte, ma di te bisogna 
sapere se sei morto o sei ancora vivo, se sei ancora in grado di “ri­
spondere per” loro e permettere loro di investire il tuo essere. Ec­
co tutta la differenza: quello che il filosofo chiama dubbio, im­
possibilità di dimostrare, dal fedele d ’amore è chiamato assenza e 
prova. Può infatti accadere che l’Amato mistico preferisca l’as­
senza e la separazione, mentre il suo fedele desidera l’unione; que­
sti dovrebbe dunque smettere di amare ciò che l’Amato ama? Ec­
colo allora in preda alla perplessità, incastrato nel pericolo di due 
contraddizioni.

E questo il punto decisivo sul quale “Sophia” porta a compi­
mento l’iniziazione del suo fedele con un rigore al contempo se­
vero e appassionato.

126



ILI. Il poema sojlanico di un Fedele d'amore’ *

Che cosa hai detto ancora? “I fedeli d’amore restano perplessi nel­
l’amore, esposti ad ogni sorta di pericoli”? -  e qui ella lanciò un’escla­
mazione, e poi disse: come può restare al fedele d’amore un sovrappiù 
di perplessità, quando l’adorazione d’amore ha come condizione pro­
pria di investire in totalità? Essa assopisce i sensi, rapisce le intelligen­
ze, abolisce il pensiero, e getta il suo fedele nel flusso di coloro che spa­
riscono. Allora, dov’è la perplessità nella quale restare? Chi, dunque, 
sussiste ancora qui, che possa restare perplesso?... Che uno come te si 
permetta di dire cose simili, ebbene, questo è indegno di te15.

L’ammonimento, chiuso con questo severo rimprovero, enun­
cia tutto Pessenziale a proposito della religione dei Fedeli d’amo­
re. Non meno essenziale è il fatto che, con la funzione di cui è in­
vestita colei che ne enuncia l’esigenza in quella Notte dello Spirito, 
all’ombra del Tempio della Ka‘ba, la religione d’amore mistico sia 
posta in connessione con una sofiologia, cioè con l’idea sofianica.

Dal prologo drammatico collocato in apertura del suo Diwàn 
dalT“interprete degli ardenti desideri” , possiamo rilevare due in­
dizi che ci serviranno da guida per condurre a termine la nostra 
presente ricerca.

Rileviamo in primo luogo l’attitudine visionaria di un fedele 
d’amore come Ibn ‘Arabi, che investe la forma concreta dell’esse­
re amato di una “funzione angelica”, e, nell’intimo delle sue me­
ditazioni, percepisce questa forma sul piano delle visioni teofani- 
che. Come è possibile questa percezione, sulla cui unità e imme­
diatezza torneremo ad insistere? Per rispondere a questa doman­
da, bisogna seguire la progressione della dialettica d’amore espo­
sta da Ibn ‘Arabi nel corso di un intero capitolo della sua opera 
capitale (il libro delle Futubàt); essa sarà rivolta ad assicurare ed 
esperire la simpatia dell’invisibile e del visibile, dello spirituale e 
del sensibile, simpatia che Jalàloddìn Rumi designerà col termine 
persiano di ham-dami (lett. oujutvota, conflatio), poiché solo que­
sta “co-spirazione” rende possibile la visione spirituale del sensi­
bile, la visione sensibile dello spirituale, che è poi visione dell’in­
visibile in una forma concreta, così come la percepisce non già una 
delle facoltà sensibili, bensì l’immaginazione attiva, organo della 
percezione teofanica.

In secondo luogo, questo prologo ci rivela un’esperienza psico­
spirituale fondamentale per la vita interiore del nostro shaykh.

127



Simpatia e teopatia

L’incontro della Sophia mistica ci annuncia fin d’ora il termine 
verso il quale ci conduce la dialettica d’amore: l’idea dell’essere 
femminile (di cui Sophia è l’archetipo) in quanto teofania per ec­
cellenza, percepibile solo e soltanto nella simpatia del celeste e del 
terrestre (quella stessa simpatia che la preghiera dell’eliotropo già 
annunciava a Proclo). La congiunzione di Bellezza e Compati­
mento è il segreto della Creazione -  poiché se la “simpatia” divi­
na è creatrice, lo è perché l’Essere divino desidera rivelare la sua 
Bellezza, e se la Bellezza è redentrice, lo è perché manifesta quel 
Compatimento creatore. È dunque l’essere che è investito dalla 
natura della funzione teofanica della Bellezza, che presenterà 
l’immagine più perfetta della Divinità. Da questa intuizione sca­
turisce l’idea del Femminile-creatore, non solo come oggetto ma 
come Immagine esemplare della devotio sympathetica del fedele 
d’amore. La congiunzione dello spirituale e del sensibile realizza­
ta in questa Immagine condurrà a mirabili paradossi, da cui la fi­
gura di Maryam emergerà quale prototipo del mistico, fissando i 
tratti della “Sophia eristica” che si dissimula ancora sotto i sim­
boli deU’“interprete degli ardenti desideri”, -  poiché è lei, di fat­
to, che detiene il sirr al-rububiya, quel segreto della divinità che 
abbiamo precedentemente analizzato16.

2. La dialettica d'amore
Fra i maestri del sufismo, Ibn ‘Arabi (insieme a Ruzbehàn di Shi­
raz) è quello che ha spinto più in là l’analisi dei fenomeni 
dell’amore, mettendovi in opera una dialettica assai personale, 
eminentemente adatta a svelarci quale sia il vigore della devozio­
ne professata dai “Fedeli d’amore”. Da quanto abbiamo delinea­
to finora, sorge la domanda: Che cos’è dunque amare Dio? Come 
è possibile amarlo? Sono, queste, espressioni che il linguaggio re­
ligioso adotta abitualmente come se si trattasse di evidenze ovvie 
e scontate. La questione, al contrario, non è così semplice. Ibn 
‘Arabi ci permette di progredire con una duplice constatazione:

In Dio attesto -  egli scrive -  che, se dovessimo fermarci ai soli ar­
gomenti razionali della filosofia, i quali, se pure ci fanno conoscere 
Dio, lo fanno in una maniera negativa, sicuramente non vi sarebbe mai

128



11.2. Lai d ia le t t ic a  d 'am o re

alcuna creatura capace di provare amore per Dio [...]. La religione po­
sitiva ci insegna che è vero questo e quello: vi sono attributi le cui ap­
parenze essoteriche risultano assurde alla ragione filosofica, e tuttavia 
proprio a causa di quegli attributi positivi noi lo amiamo.

Soltanto dopo aver affermato ciò, spetta alla religione di dirci: 
nulla somiglia a Lui17. Ma d’altra parte, Dio non può esserci noto 
che in ciò che esperiamo di lui, di modo che

noi possiamo tipificarlo e prenderlo come oggetto della nostra con­
templazione, tanto nell’intimità del cuore quanto davanti agli occhi e 
nella nostra immaginazione, come se noi lo vedessimo; o meglio, in 
modo da vederlo realmente [...]. Egli è colui che in ciascun essere ama­
to si manifesta allo sguardo di ogni amante [...] così che nient’altro che 
lui è adorato, poiché è impossibile adorare un essere senza rappresen­
tarsi in esso la divinità [...]. Così succede nell’amore: in realtà, un es­
sere non ama altri che il suo creatore18.

La vita stessa di Ibn ‘Arabi, per ognuno di questi punti, è una 
miniera di esperienze personali19.

Ma se l’unico Amato non è mai visibile se non in una Forma 
che ne è l’epifania {mazhar), se è unico ogni volta per ciascun uni­
co, quella stessa Forma certamente lo mostra, ma, anche, lo na­
sconde, poiché egli è pur sempre aldilà. Come allora egli vi si mo­
stra, se è vero che essa lo nasconde e che, tuttavia, privato di essa, 
non potrebbe mostrarsi? Qual è il rapporto fra rAmato reale e la 
forma concreta che lo rende visibile? Fra i due, deve esservi di ne­
cessità una co-spirazione (in persiano, ham-dami)y una sim-patia. E 
allora, quale specie d’amore si rivolge in realtà a questa forma che
lo manifesta? Quando questo amore è vero, e quando si inganna 
nell’innamorarsi? Infine, chi è l’Amato reale, ma anche chi è 
l’Amante in realtà?

L ’intera opera di Ibn ‘Arabi risponde sperimentalmente a que­
ste domande. Facciamoci guidare, per rendere esplicito il loro 
contenuto, da ciò su cui fin qui abbiamo meditato, e che può es­
sere ricapitolato come segue. Quello che chiamiamo “amore divi­
no” (hibb ilaht) ha un duplice aspetto: sotto un aspetto, è il Desi­
derio (shawq) di Dio per la sua creatura, il Sospiro appassionato 
{hantn) della divinità nella sua Essenza (il “Tesoro nascosto” ), che

129



Simpatia e teopatia

aspira a manifestarsi negli esseri, al fine di essere rivelato per loro 
e attraverso di loro; -  sotto l’altro aspetto, è il Desiderio della crea­
tura per Dio, di fatto il Sospiro di Dio stesso epifanizzato negli es­
seri, che aspira a tornare in se stesso. In realtà, Tessere che sospi­
ra di nostalgia {al-mushtàq) è nello stesso tempo l'essere verso cui 
la sua nostalgia sospira {al-mushtàq ilayhi), benché nella sua deter­
minazione concreta {ta‘ayyun) sia altro da lui. Non si tratta di due 
esseri differenti ed eterogenei, ma di un essere che incontra se 
stesso (al contempo uno e due, una bi-unità, che si tende sempre 
a dimenticare). Lo stesso ardente Desiderio è causa della Manife­
stazione {zuhur) e del Ritorno (‘awda). Se il Desiderio di Dio è più 
intenso, Dio prova questo Desiderio sotto i due aspetti, mentre 
Tessere-una-creatura significa provarlo sotto il secondo aspetto. 
Dio stesso, infatti, determinato nella forma del fedele, sospira ver­
so se stesso, poiché egli è la Fonte e l’Origine che aspira a quella 
Forma determinata, alla sua propria antropomorfosi. Così l’Amo- 
re esiste eternamente in quanto scambio, permutazione tra Dio e 
la creatura: ardente Desiderio, nostalgia compatita ed incontro 
esistono eternamente e delimitano il cerchio dell’essere. Ciascuno 
di noi lo comprende secondo il suo proprio grado dell’essere e la 
sua attitudine spirituale. Di tale incontro, qualcuno, come Ibn 
‘Arabi, ha goduto visualmente per un tempo prolungato. Per tut­
ti coloro che l’hanno goduto e compreso, esso è un’aspirazione al­
la visione della Bellezza divina che si leva ad ogni istante sotto una 
nuova forma (i “giorni divini” di cui parla T“interprete degli ar­
denti desideri”), è il desiderio infinito al quale allude Abu Yazid 
Bastami: “Ho bevuto la bevanda d’amore coppa dopo coppa. Be­
vanda che non si estingue, e che non estingue la mia sete”20.

La relazione immanente all’amore divino è esemplificata dalla 
relazione di ciascun essere umano col suo proprio Signore, così 
come Tabbiamo analizzata in precedenza. A partire da lì, noi pos­
siamo progredire, seguendo gli sviluppi di Ibn ‘Arabi e le do­
mande che egli pone a se stesso, verso il nostro scopo, cioè met­
tere in luce comeYunio mystica, essendo di per sé unto sympathe­
tica (cioè condivisione di una com-passione che rende solidali Tes­
sere del signore e l’essere del suo servo d’amore, formando l’unità 
che una passione essenziale duplica in due termini che aspirano 
l’uno all’altro, la bi-polarità del creatore e della creatura), e come 
la fedeltà d’amore che alimenta e garantisce la “sovranità” mante­

130



11.2. La dialettica d'amore

nendo coesi i due termini ad essa essenziali, ci appaia come una 
devotio sympathetica. Che cosa ci svela la dialettica d ’amore, ispi­
ratrice di ciò che così andiamo tematizzando? E quale sarà il mo­
do d’essere che realizza ed esemplifica tale “devozione”?

Poiché sotto ogni aspetto l’amore, il cui motore è la Bellezza, 
ha per oggetto, che ne abbia coscienza o meno, unicamente Dio; 
poiché “Dio è bello e ama la bellezza”21, e rivelandosi a se stesso 
ha prodotto il mondo come uno specchio nel quale contempla la 
propria Immagine, la propria bellezza; poiché, infine, è scritto 
“Dio vi amerà” (Corano III, 31), e lo farà perché in realtà in voi 
ama se stesso22, sembrerebbe che ogni amore comporti eo ipso il 
qualificativo di “divino”. Virtualmente, non v’è dubbio che sia co­
sì; ma sostenerne l’attualità effettiva, sarebbe come supporre 
un’umanità ideale composta unicamente di “fedeli d’amore”, cioè 
di sufi.

Conviene distinguere con Ibn ‘Arabi tre specie d’amore, corri­
spondenti a tre modi d ’essere: a) vi è un amore divino (hibb ilàhi), 
che da un lato è amore del Creatore per la creatura in cui egli si 
crea, cioè che suscita la forma in cui egli si rivela, e dall’altro 
l’amore di questa creatura per il suo Creatore, che altro non è se 
non il desiderio del Dio rivelato nella creatura, che aspira a torna­
re a se stesso dopo aver aspirato, come Dio nascosto, ad essere co­
nosciuto nella creatura, eterno dialogo della sizigie divino-umano; 
b) vi è un amore spirituale (hibb ruhànì), la cui sede è nella crea­
tura sempre alla ricerca di quell’essere di cui essa scopre in sé l’im­
magine, o di cui si scopre essere l’immagine; è l’amore che, nella 
creatura, non ha altra preoccupazione, scopo e volontà che sod­
disfare l’Amato, essere ciò che l’Amato vuol fare del e attraverso 
il suo fedele; c) vi è infine l’amore naturale (hibb tabiì)y volto al 
possesso e alla ricerca di qualcosa che soddisfi i propri desideri, 
senza darsi pena del gradimento dell’Amato. “Proprio questo -  
dice Ibn ‘Arabi -  è il modo in cui la maggior parte della gente in­
tende oggi l’amore”23.

Una simile classificazione ha in sé la sua giustificazione. Rap­
portato alla creatura, l’amore si differenzia rispetto a ciò che è 
quando è rapportato a Dio, cioè all’essere che nello stesso tempo 
ne è il soggetto e l’oggetto, l’Amante e l’Amato. Rapportato a noi, 
secondo quanto esige la nostra essenza, spirituale e corporea in­
sieme, l’amore si specifica in amore spirituale e amore naturale o

131



Simpatia e teopatia

fisico; esso si differenzia fino a perseguire fini opposti fra loro. È 
dunque necessario sapere fin dall’inizio come può operarsi una ri­
conciliazione tra l’amore spirituale e l’amore fisico; soltanto allo­
ra si pone la questione della congiunzione tra l’amore creaturale,
i cui due aspetti si saranno riconciliati, e l’amore divino, che è 
l’amore nella sua vera essenza -  sapere, cioè, se è possibile per noi 
amare Dio di questo duplice amore, spirituale e fisico, poiché Dio 
non è mai veramente visibile se non in una forma concreta (im­
maginata o sensibile), una forma che lo epifanizzi. Bisogna dun­
que che, di nuovo, lo spirituale e il fisico siano posti in simpatia, 
affinché l’amore affiori come teopatia che nella creatura risponda 
alla nostalgia divina di essere conosciuto; in altri termini, affinché 
avvenga la bi-unità, Yunio sympathetica del Signore d ’amore 
(rabb) e del suo servo d’amore (marbub)2A.

Potremo muovere il primo passo allorché avremo potuto ri­
spondere a questa domanda: si deve pensare che noi lo amiamo per 
lui o per noi} La questione apparirà dotata di un senso, e risolvibi­
le, soltanto a condizione di porre un’ulteriore domanda: tramite chi
lo amiamo? Ovvero: chi è il soggetto reale dell’Amore? Questo se­
condo problema torna a riformulare quello dell’origine e del ter­
mine, o fine, dell’amore, problema che, come dice Ibn ‘Arabi, gli 
fu posto solo da una donna dotata di sottigliezza di spirito, una 
grande mistica, di cui egli tace discretamente il nome25.

La risposta alla prima domanda postula immediatamente la ri­
conciliazione dei due aspetti, spirituale e naturale, dell’amore. Ibn 
‘Arabi osserva che i più perfetti fra gli amanti mistici sono coloro 
che amano Dio simultaneamente per se stesso e per loro stessi, per­
ché questa capacità rivela in costoro l’unificazione della loro du­
plice natura (la messa a nudo della “coscienza infelice” in preda al­
le lacerazioni)26. Colui che si è reso capace di tanto, lo prova con­
giungendo la conoscenza mistica [ma rifa) e la visione (shuhùd). 
Ma ogni visione, nell’esperienza mistica, è un modo di conoscere 
che presuppone una Forma dell’oggetto sperimentato; questa for­
ma, in quanto “composta”, corrisponde all’essere dell’amante. 
Succede questo: essendo la struttura dell’anima duale, il suo amo­
re per Dio o per ogni altro essere, se ispirato dalla speranza di tro­
varsi (o dal timore di perdersi), procede dalla sua natura fisica; se 
volto soltanto a soddisfare TAmato, l’amore procede dalla sua na­
tura spirituale.

132



11.2. La dial eri ira d'amore

In ragione di questa sua natura duale, e per “sincronizzarla” 
coniugando le due forme d’amore richiamate dalle due facce 
deH’anima, l’Amato divino che si descrive come colui che non am­
mette altra condivisione, il cui unico desiderio è che 1’anima ami 
nient’altro che se stesso e lo ami per se stesso, si manifesta ad es­
sa, cioè si produce per lei in una teofania sotto una forma fisica21. 
Facendo così, le accorda un segno, o un segnale ( ‘alàma) notifican­
do così in maniera assoluta che è Lui che si manifesta a lei sotto 
quella Forma, tanto che è impossibile all'anima negarlo a se stessa. 
Non è certamente un segno intercettato dai sensi, ma da un altro 
organo; si tratta di una conoscenza d’evidenza immediata, a prio­
ri Vilm darùri). Allora l’anima percepisce quella teofania; ricono­
sce che l’Amato è quella Forma fisica (sensibile o mentale, identi­
ficata dall’immaginazione attiva); ne è attirata, trascinata, simulta­
neamente nella sua natura spirituale e nella sua natura fisica28. Es­
sa “vede” il suo Signore, prende coscienza di vederlo in quell’Im- 
magine estasiante data alle sue facoltà interiori, e non può che 
amarlo per se stesso: amore “fisico”, poiché cattura e contempla 
un'immagine concreta, e simultaneamente amore spirituale, poi­
ché non si tratta, per lei, di entrare in possesso di quelTlmmagi- 
ne, ma di esserne completamente investita. Questa congiunzione 
dell’amore spirituale e dell’amore naturale, mediante la trasmuta­
zione di questo in quello, descrive propriamente l’amore mistico.

Tuttavia, questo magnifico slancio potrebbe ricadere su se 
stesso, come superando la capacità del suo sforzo; il mistico po­
trebbe incorrere in questo rischio se non provasse simultanea­
mente chi è il Soggetto reale che agisce in lui questo amore, cioè 
chi è Xamante reale. La questione risolve in anticipo Yaltra doman­
da: chi è YAmato reale? La risposta è molto precisa: l’anima pren­
de coscienza di “vedere” Dio non mediante se stessa, ma mediante 
lui stesso; essa ama mediante lui, non mediante se stessa; contem­
pla Dio in tutto Tessere non con i propri occhi, ma con lo sguardo 
con cui Dio la vede; il suo proprio “Signore d’amore” è l’imma­
gine agente in lei, organo della sua propria percezione, mentre es­
sa è l’organo della percezione a lui propria. La visione che l’anima 
riceve del suo Signore divino è la visione che questi ha di lei. La 
sua simpatia con gli esseri è la teopatia che essa prova in se stessa, 
la passione che questa Presenza agisce in lei, ed è per essa stessa la 
prova. Non è dunque mediante se stessa, e nemmeno mediante

133



Simpatia e teopatia

tutti e due, che essa contempla ed ama, ma mediante lui soltanto. 
Allora, essendo Panima organo a lui proprio, a lui che richiede una 
devozione totale che compatisca con lui, come potrebbe l’anima 
amare un altro? E lui colui che cerca, e colui che è cercato, lui è 
PAmante ed è P Amato29.

Enunciare questa identità significa semplicemente ricordare la 
nostalgia del “Tesoro nascosto” che aspira ad essere conosciuto, 
nostalgia che è il segreto della Creazione30. E con se stesso che 
PEssere divino compatisce compatendo con la tristezza dei suoi 
Nomi, con quella delle nostre proprie esistenze latenti che aspi­
rano a manifestarli; è l’origine primordiale del suo amore per noi, 
che siamo “i suoi propri esseri”. Reciprocamente, Pamore che 
questi esseri provano per lui, prima ancora di saperlo, non è altro 
che la messa in vibrazione del suo essere nel loro proprio essere 
mediante il suo amore, quando li emancipò dalla loro attesa po­
nendo il loro essere all’imperativo (kun, Estof). In questo, Ibn 
‘Arabi scopre la causa delPemozione che ci scuote all’ascolto del­
la musica, perché vi è una simpatia fra la risposta della nostra vir­
tualità eterna all’imperativo che la svegliò all’essere e il nostro 
presentimento delle virtualità che l’incanto sonoro ci sembra evo­
care e liberare31. Tuttavia, non si deve mai dimenticare che, se egli 
è PAmante e l’Amato, è così perché in effetti è proprio della sua 
essenza essere e l’uno e l’altro, così come egli è PAdorato e l’Ado- 
rante, dialogo eterno dell’uno e dell’altro, bi-unità essenziale che 
si perde di vista, lo abbiamo già deplorato, quando la dottrina di 
Ibn ‘Arabi si riduce a ciò che noi conosciamo come puro e sem­
plice monismo filosofico, o confondendo quest’ultimo con un 
monismo esistenziale dell’esperienza mistica32.

Le nostre abituali categorie filosofiche, così come le nostre ca­
tegorie teologiche ufficiali, sarebbero in effetti messe sotto scacco, 
allorché volessimo sottoporre loro una teosofia come quella di Ibn 
‘Arabi e dei suoi discepoli. Altrettanto impossibile è percepire il 
dialogo proprio che essa instaura, pretendendo di ridurlo, come è 
ormai abitudine in Occidente, ad un “monismo” -  è impossibile, 
cioè, percepire la consociazione del fisico e dello spirituale sul pia­
no delle teofanie (e tanto più lo è comprendere come Maryam pos­
sa essere il sostituto del mistico), pensando in termini di Incarna­
zione (nel senso dato al termine dalla dogmatica ufficiale del Cri­
stianesimo). Vi è -  e si tratta di una struttura essenziale che va ri­



11.2. h i dialettica d'amore

levata -  una connessione intima tra il docetismo teologico proprio 
dell’esoterismo islamico (una cristologia trasposta nella profetolo­
gia e nelTimamologia) e l’idea teofanica dell’amore professato dai 
nostri mistici. Se si deve parlare qui di un subjectum Incarnationis, 
questo non verrà mai colto sul piano delle esistenze materialmen­
te realizzate, degli eventi, compiuti ed acquisiti una volta per tut­
te, ma sempre aldilà, quell'aldilà effettivamente annunciato dalle 
teofanie, poiché la “vera realtà” è l’evento interiore prodotto in cia­
scuna anima dall’Apparizione che su di essa si imprime. E dunque 
necessaria, qui, una facoltà di percezione e di meditazione altra ri­
spetto al ragionamento dimostrativo o storico stabilito sui dati sen­
sibili ed acquisiti, quelli dei dogmi razionalmente definiti o dei fat­
ti irreversibili della storia materiale. Non è, perciò, nel reale di una 
realtà già data e fissata che tale facoltà mediatrice opera I’unione 
teofanica del divino e dell’umano, la riconciliazione dello spiritua­
le e del fisico che, l’avevamo visto, è condizione dell’amore perfet­
to, cioè l’amore mistico. Tale facoltà mediatrice è l’Immaginazio- 
ne attiva o creatrice, che Ibn ‘Arabi designa come "Presenza” o 
“Dignità immaginativa” (hadra khayaliya). Potrebbe risultare uti­
le un neologismo che salvaguardi questa “Dignità” , evitando qual­
siasi confusione con l’accezione corrente del termine “immagina­
tivo” . Direi dunque volentieri: 1’lmmaginatrice>ò.

Con questa facoltà la dialettica d’amore raggiunge la sua fase 
culminante, quando, dopo aver cercato chi è l’Amante reale, essa 
si inoltra nella dimensione aldilà del sensibile per scoprire chi è 
VAmato reale.

E necessario che lo spirituale, lo Spirito, si manifesti sotto una 
forma fisica, che potrebbe essere una figura sensibile che trasmu­
ti l’immaginazione attiva in figura teofanica, oppure una “figura 
d’apparizione” percepibile soltanto con l’immaginazione, senza 
la mediazione di un dato sensibile nell’istante della contempla­
zione. L ’Amato reale è colui che si manifesta in questa figura teo­
fanica che al contempo lo rivela e lo vela, ma senza la quale sareb­
be privo di ogni esistenza concreta, di qualsiasi relazione. \JAma­
to reale e invisibile è dunque necessariamente tipificato (mu- 
maththaD in una figura concreta dall’immaginazione attiva; egli 
raggiunge attraverso di essa un modo di esistenza percepibile dal­
lo sguardo di tale facoltà privilegiata34. In questo senso, la figura 
concreta verso cui si dirige l’atto volitivo dell’amore è chiamata

135



Simpatia e teopatia

PAmato, e lo è nel senso che in quella figura egli è veramente ama­
to; è qualcosa che essa mostra come se ne fosse l’immagine, qual­
cosa che, in essa, non è un dato esistente in atto, nonostante Pil- 
lusione contraria del semplice amore naturale, che, interessato 
soltanto a se stesso, non tende che al possesso di ciò che crede sia 
dato come oggetto.

Questo non-esistente (ma‘dum) certamente non è un niente 
puro e semplice; non si saprebbe concepire un niente che eserci­
tasse una qualche influenza, men che meno che venisse investito 
di una funzione teofanica. E qualcosa di non ancora esistente nel­
la forma concreta dell’Amato, qualcosa che non è ancora accadu­
to, e che tuttavia l’amante, con tutta la sua energia, vuol far esi­
stere o far accadere. Qui si origina la più alta funzione dell’amore 
umano, quella che assicura la coalescenza di ciò che storicamente 
è stato designato come amore cortese e amore mistico. L ’amore, 
infatti, tende alla trasfigurazione della figura amata terrena, po­
nendola sotto una luce che ne faccia risaltare tutte le virtualità so­
vraumane, fino ad investirla della funzione teofanica dell’Angelo 
(così è stato per le Figure femminili celebrate dai Fedeli d'amore 
compagni di Dante; così è stato per colei che apparve a Ibn 'Arabi 
alla Mecca come figura della Sophia divina). L’analisi di Ibn 
‘Arabi va sempre più in profondità: mentre Pamante tende a con­
templare Pessere amato, ad unirsi a lui, a perpetuarne la presen­
za, il suo amore tende a far esistere qualcosa che non è ancora esi­
stente nell’amato35. L ’oggetto reale non è quello che egli ha otte­
nuto: lo è la sua durata, la persistenza e la perpetuazione {dawàm 
wa-istimràr)\ orbene, durata, persistenza o ripetizione sono qual­
cosa di non esistente, un non ancora, che non è ancora entrato 
nell’essere, nella categoria del reale. L ’oggetto dell’adesione amo­
rosa nell’istante in cui Pamante ha ottenuto l’unione (hai al-wasla) 
è ancora qualcosa di non esistente, cioè la continuazione e la per­
petuazione di questa unione. Come suggerisce al nostro shaykh il 
versetto coranico declinato al futuro: “Uomini che Egli amerà co­
me essi ameranno Lui” (V, 54), il verbo dell’amore non cessa di 
anticipare qualcosa di ancora assente, ancora privo dell’essere, e 
così è all’infinito36. Così come si parla di Futurum resurrectionis, 
dovremo parlare qui di un Futurum amoris.

Nell’esperienza dell’amore mistico come congiunzione (cru|i- 
Jtvoia, “co-spirazione”) dello spirituale e del fisico, entra dunque

136



11.2. La dialettica d'amore

in gioco l’Energia immaginativa, o Immaginazione creatrice, la cui 
teoria riveste un ruolo importantissimo nell’esperienza visionaria 
di Ibn ‘Arabi. Come organo della trasmutazione del sensibile, essa 
detiene il potere di manifestare la “funzione angelica degli esseri” . 
Così facendo, essa opera un duplice movimento: da un lato, fa di­
scendere le realtà spirituali invisibili fino alla realtà dell’immagine 
(ma non al di sotto, poiché gli Imaginalia sono per i nostri autori il 
massimo di condensazione “materiale” compatibile con le realtà 
spirituali); e ugualmente instaura la sola assimilazione (tashbih) 
compatibile fra Creatore e creatura, e risolve la questione posta ini­
zialmente: che cosa significa amare Dio? Come amare un Dio che 
non vedremo mai? Questa Immagine permette al mistico di sod­
disfare il precetto del Profeta: “Adora Dio come se lo vedessi”. E 
dall'altro latoy questa stessa Immagine, per quanto separata dal 
mondo sensibile, non è ad esso estranea, poiché l’immaginazione 
trasmuta il sensibile elevandolo fino alla sua propria modalità sot­
tile e incorruttibile. Questo duplice movimento, che fa discendere 
il divino e nello stesso tempo opera l’assunzione del sensibile, cor­
risponde a ciò che Ibn ‘Arabi designa altrove, etimologicamente, 
come una “con-discendenza” (munàzala), e l’immaginazione è es­
sa stessa il luogo d’incontro in cui il divino sovra-sensibile e il sen­
sibile “discendono insieme”, in una stessa “dimora”37.

L ’Immaginazione attiva, dunque, realizza la messa in sim-pa- 
tia dell’invisibile e del sensibile, dello spirituale e del fisico. Gra­
zie ad essa è possibile, dichiara il nostro shaykh, “amare un essere 
del mondo sensibile nel quale si ama la manifestazione dell’Ama- 
to divino. Così noi spiritualizziamo questo essere elevandolo [dal­
la sua forma sensibile] fino alla sua Immagine incorruttibile [cioè 
al rango di una Immagine teofanica] rivestendola di una bellezza 
superiore a quella che è la sua, e investendola di una presenza ta­
le che non potrà mai perdere o da cui non potrà mai assentarsi. 
Così il mistico non smetterà mai di essere unito con l’Amato”38. 
Per questo, dal grado di realtà investita in questa Immagine di­
pende il grado dell’esperienza spirituale, e viceversa. In questa 
Immagine, infatti, il mistico contempla realizzata in atto tutta la 
perfezione dell’Amato, ne prova la presenza interiore a se stesso. 
Senza questa “unione immaginatrice” (ittisàlfil-kbayàl), senza la 
trasfigurazione che essa opera, ogni unione fisica non è altro che 
una lusinga, causa o sintomo di confusione mentale39. Per contro,

137



Simpatia e teopatia

la pura “contemplazione immaginativa” (mushàhada khayàliya) 
potrebbe raggiungere un'intensità tale che ogni presenza sensibi­
le materiale la farebbe ricadere al di sotto di se stessa. Questo fu
il caso del celebre Majnun, definito da Ibn ‘Arabi come il feno­
meno più sottile dell'amore40.

Egli suppone, in effetti, che il fedele d’amore abbia preso co­
scienza che questa Immagine non gli è esteriore, ma interiore al 
suo essere; o meglio, essa è il suo stesso essere, la forma del Nome 
divino che egli porta con sé, in proprio, nascendo all’essere. Il cer­
chio della dialettica d’amore si chiude su questa esperienza fon­
damentale: “l'Amato è più vicino all'Amante che la sua giugula­
re''41. Prossimità talmente eccessiva che finisce giustamente per 
essere un velo. Per questo il novizio, ancora privo di esperienza 
spirituale, dominato dallTmmagine che investe tutto il suo essere 
interiore, va portando la ricerca al di fuori di sé, passando dispe­
ratamente da una forma all'altra del mondo sensibile, fino a quan­
do non fa ritorno al santuario della sua anima -  si accorge che 
l'Amato reale è talmente interiore al suo essere da non dover più 
cercare l'Amato se non mediante l'Amato stesso. In questa Ricer­
ca, così come in questo Ritorno, il soggetto attivo in lui rimane 
l'immagine interiore della Bellezza irreale, vestigio della contro­
parte trascendentale o celeste del suo essere; essa gli fa riconosce­
re ogni figura concreta che le rassomiglia, poiché d'ora in poi, e 
prima ancora che lui ne abbia coscienza, è lei che l’ha investita del­
la sua funzione teofanica. Per questo, ci dice Ibn ‘Arabi, è simul­
taneamente vero affermare che l'Amato è in lui e non è in lui; che
il suo cuore è nell'essere amato, o che questi è nel suo cuore42. Ta­
le reversibilità non fa che esprimere l’aspetto vissuto del “segreto 
della sovranità divina" (sirr al-rububìya), il segreto che tu sei43, tale 
che il servizio divino del fedele d'amore consiste nella sua devotio 
sympathetica, la quale significa “sostanziazione” attraverso tutto il 
suo essere dell’investitura teofanica che egli conferisce ad una for­
ma visibile. Per questo, la qualità e la fedeltà dell’amante mistico 
sono funzione della sua “potenza immaginatrice”, perché, come 
dice ancora Ibn ‘Arabi: “L'Amante divino è Spirito senza corpo; 
l'amante fisico puro e semplice è corpo senza spirito; l’amante spi­
rituale (cioè l'amante mistico) possiede spirito e corpo”44.

138



i/.'i. // Femminile-creatore

3. Il Femminile-creatore
A questo punto siamo forse in grado di cogliere i frutti del secon­
do indizio che abbiamo rilevato in precedenza nell’esperienza so- 
fianica delTwinterprete degli ardenti desideri”. La dialettica d'amo­
re, mettendo in opera l’immaginazione attiva creatrice, ha operato 
nel mondo ad essa proprio, cioè sul piano delle teofanie, la ricon­
ciliazione dello spirituale e del fisico, l’unificazione dell’amore spi­
rituale e dell’amore fisico in un’esperienza unica e sola dell’amore 
mistico. Da una simile riconciliazione dipende la possibilità di “ve­
dere Dio” (ci è stato infatti espressamente ricordato che non si può 
adorare né amare un Dio che “non si vede”)45; non si tratta certa­
mente di quella visione di cui si dice che l’uomo non può vedere 
Dio senza morire, ma di una visione senza la quale l’uomo non può 
vivere. Se questa visione è la sua vita, e non la sua morte, significa 
che essa non è l’impossibile visione dell’Essenza divina nella sua 
nudità, nella sua assolutezza, bensì visione del Signore proprio a 
ciascuna anima mistica rivestita del Nome proprio corrispondente 
alla virtualità particolare dell’anima che ne è l’epifania concreta. 
Questa visione presuppone ed attualizza la codipendenza eterna 
(taalluq) di questo Signore (rabb) e dell’essere che è ugualmente il 
suo essere, per il quale e mediante il quale è il Signore (il suo 
marbub), poiché la totalità di un Nome divino comporta il Nomi­
nato e il Nominante, l’uno che dà Tessere, l’altro che lo rivela, po­
nendosi reciprocamente “al passivo” come azione l’uno dell’altro, 
azione che è compassione, sympathesis. Abbiamo designato questa 
interdipendenza, questa unità della loro bi-unità, del dialogo in cui 
ciascuno trae dall’altro il proprio ruolo, come una unione mistica 
che è propriamente una unio sympathetica. Questa unione rac­
chiude il “segreto della divinità” del Signore che è il tuo Dio (sirr 
al-rubùbtya), quel segreto che “tu” sei (secondo Sahl Tostati), e che 
sta a te sostenere e nutrire col tuo proprio essere; l’unione in que­
sta sympathesis, in una passione comune al Signore e a colui che lo 
fa (e in cui egli stesso si fa) suo Signore, dipende dalla tua devozio­
ne d’amore, dalla tua devotio sympathetica prefigurata dal pasto 
ospitale che Àbramo offrì agli Angeli46.

Prefigurazione -  o forse meglio, Immagine esemplare, della 
quale non si è ancora esplicitato il modo in cui il mistico possa ri­
produrla, possa far sì che il suo proprio essere ne sia Tesemplifi-

139



Simpatia e teopatia

cazione. L ’iniziazione a questo modo di essere dobbiamo doman­
darla alla sofìologia, la cui idea si annuncia nel prologo del Diwàn 
composto dall’“interprete degli ardenti desideri”, e si afferma nel 
capitolo finale del libro dei Fusùs. L ’itinerario dall’uno all’altro è 
rappresentato da questa dialettica d’amore di cui stiamo percor­
rendo le tappe principali. Se la divinità deve essere contemplata 
in una forma concreta della visione mentale, è necessario che 
quella forma presenti l’immagine stessa del suo essere. Non potrà 
trattarsi che di una contemplazione efficace, la cui efficacia, cioè, 
consista nel conformare Tessere di chi contempla all’immagine 
stessa delTEssere divino. Solo quando si sarà modellato su questa 
Immagine, cioè solo dopo essere passato per una seconda nascita,
il mistico potrà essere investito fedelmente ed efficacemente del 
segreto sul quale riposa la divinità del suo Signore.

Ora, ricordiamolo, il Soffio del Compatimento divino (Na/as 
Rahmàni) che emancipa i Nomi divini relegati ancora nell’occulta­
mento della loro esistenza latente, questo Compatimento che si fa 
esso stesso sostanza delle forme di cui esso mette Tessere all’impe­
rativo -  di quelle forme che, investite dei Nomi divini, li manife­
stano -, tutto questo ha fatto intravedere nell’essere della divinità 
che si rivela -  tanto quanto nei Nomi divini che la rivelano -  una 
duplice dimensione: attiva e passiva. Necessariamente, dunque, 
Tessere che ne sarà l’immagine perfetta e la rivelerà dovrà presen­
tare identica struttura: essere al contempo passione e azione, cioè, 
secondo l’etimologia greca dei termini, pathetica e poietica (mun- 
fa 'il-fa iD , ricettiva e creatrice. Questa è l’intuizione che coman­
da gli enunciati del capitolo finale del libro dei Fusus, dai quali ri­
sulta che, contemplando l’immagine dell’essere femminile, il mi­
stico può ottenere la più alta visione teofanica, poiché nell’imma­
gine del Femminile-creatore la contemplazione può cogliere la su­
prema manifestazione di Dio, cioè della divinità creatrice47.

Là dove nell’affermazione di una duplice struttura attivo-pas­
sivo ci saremmo aspettati una qualche ricorrenza del mito dell’an­
drogino, la spiritualità dei nostri mistici viene ricondotta esoteri­
camente, nell’IsIam, all’apparizione di un Eterno Femminino co­
me essere della divinità -  in essa infatti quella spiritualità con­
templa il segreto della divinità che compatisce, il cui atto creato­
re è una emancipazione degli esseri. L 'anamnesis, il ricordo della 
Sophia aeterna, procede qui da un’intuizione perfettamente espli­

140



H.i. Il Femminile-creatore

citata nei nostri autori: il Femminile non si oppone al Maschile co­
me il patiens e Yagens, ma come contenente in sé, riunendoli, en­
trambi gli aspetti, ricettivo e attivo, mentre il Maschile non pos­
siede altro che uno solo dei due. Tale intuizione si esprime chia­
rissimamente in un distico di Jalàloddin Rumi:

La Donna è il raggio della Luce divina, 
non Tessere che il desiderio prende ad oggetto.
Ella è Creatore, così dovremmo dire, 
non già una Creatura48.

Questa intuizione è in perfetta consonanza con quella delle ver­
sioni estreme dello sciismo, Ismailiti e Nusayri, allorché questi per­
cepiscono nella persona di Fatima, figlia del Profeta, in quanto 
“Vergine-Madre” che dà origine alla linea dei Santi Imam, una teo­
fania della Sophia aeterna, la stessa mediatrice della Creazione ce­
lebrata nei libri sapienziali, e alla quale aggiungono, nel nome, la 
qualifica demiurgica al maschile (Fatima fàtir): Fàtima-creatore49.

L ’intuizione del Femminile-creatore, e, conseguentemente, 
delTessere-femminile come Immagine della divinità creatrice non 
è affatto una pura costruzione speculativa, ma procede da un’óri- 
gine “esperienziale” che si può rintracciare nella meditazione del­
la sentenza tanto celebre nel sufismo: “Colui che conosce se stes­
so conosce il suo Signore”. Questo Signore suo che il fedele rag­
giunge con la conoscenza di sé (conoscenza del proprio nafs che 
è al contempo sé e anima) non è evidentemente, lo ricordiamo an­
cora una volta, la divinità nella sua essenza, e tanto meno nella sua 
sovraessenza, ma il Dio manifestato propriamente nella “sua ani­
ma” (il suo sé), poiché ciascun essere trae origine dal Nome divi­
no particolare che manifesta in lui le sue vestigia, e che è il suo 
proprio Signore. Questa origine e questo Signore, egli li raggiun­
ge e li conosce conoscendo se stesso -  o, all’inverso, non li rag­
giunge a causa dell’ignoranza e delTinconoscenza di sé50. Ora, 
quando nella preeternità TEssere divino aspirava ad essere cono­
sciuto, cioè aspirava alla rivelazione e alla conoscenza di Sé, aspi­
rava di fatto alla rivelazione dei Nomi rinchiusi ancora nell’inco- 
noscenza. Allo stesso modo, quando il fedele raggiunge la cono­
scenza di sé, è perché raggiunge di fatto, mediante un Desiderio 
infinito ed eternamente incompiuto, la conoscenza del Nome di­

141



Simpatia e teopatia

vino che è il suo proprio Signore -  il mondo dei Nomi divini rap­
presentando infatti da una parte e dall’altra quel mondo del Sé al 
quale aspira la nostalgia delTEssere divino desideroso di essere 
conosciuto, e al quale egli stesso ancora aspira, come per deside­
rio di ritornare a se stesso, nella nostalgia della creatura alla ricer­
ca del Nome divino che essa rivela.

Qui, con il nostro shaykh, scopriamo perché, nella misura stes­
sa in cui questa conoscenza di sé è per il fedele una conoscenza spe­
rimentale del suo Signore, sia proprio questa conoscenza a rivelar­
gli la verità del Femminile-creatore. In effetti, se il mistico perce­
pisce il Sospiro della Compassione divina che fu al contempo la 
creatrice, Temancipatrice e la sostanza degli esseri, è perché lui 
stesso, aspirando a tornare al suo Signore, cioè ad avere la rivela­
zione di se stesso, medita se stesso nella persona di Adamo. La no­
stalgia e la tristezza di Adamo furono distese attraverso la proie­
zione della sua Immagine che, distaccandosi da lui, indipendente 
da lui, come lo specchio in cui l’immagine si mostra, lo rivelò infi­
ne a se stesso. Per questo, il nostro shaykh ritiene di poter dire che 
Dio ha amato Adamo dello stesso amore con cui Adamo ha ama­
to Èva; amando Èva, Adamo imita il modello divino; Adamo è una 
esemplificazione divina (takhalluq ilàhi). Per questo, ancora, nel 
suo amore spirituale per la donna (e abbiamo visto in precedenza 
che cosa sia questo “amore spirituale”), l’uomo ama in realtà il suo 
Signore51. Così come Adamo è lo specchio in cui Dio contempla la 
sua propria Immagine, la Forma capace di rivelare tutti i Nomi, i 
Nomi del “Tesoro nascosto” nel Sé divino (dhàt al-Haqq) non ri­
velato, allo stesso modo anche la Donna è lo specchio, il mazhar, 
nel quale l’uomo contempla la sua propria Immagine, quella che 
era il suo essere nascosto, quel Sé di cui doveva raggiungere la co­
noscenza necessaria per conoscere il proprio Signore.

Vi è dunque omologia perfetta tra il rilassamento della tristez­
za divina rappresentata dalla Compassione esistenziatrice ed 
emancipatrice degli esseri da un lato, ed Èva come nostalgia di 
Adamo che lo riconduce a se stesso, al suo Signore che essa gli ri­
vela, dall’altro. Sono mediazioni e mediatrici simili, in cui la fe­
nomenologia scopre una sola ed identica intenzione. Quando al­
lora TEssere divino raggiunge la piena rivelazione e contempla­
zione di se stesso, la raggiunge in una Energia demiurgica, la sua 
propria divinità creatrice (al-haqq al-makhlùq hihi), che è simul­

142



U.3. Il Femminile-creatore

taneamente anche la sostanza e la materia spirituale degli esseri, e 
che di conseguenza lo rivela come investito della doppia potentia 
attiva e passiva, nella doppia dimensione poietica e patetica. Pa­
rallelamente, se vi è una tripla contemplazione con la quale l’uo­
mo, Adamo, può cercare di conoscere se stesso, e di conoscere co­
sì il suo Signore, non ce n’è che una che possa offrirgli lTmmagi- 
ne perfetta. E ciò che Ibn ‘Arabi enuncia in quelle pagine dei Fu­
sùs a cui abbiamo già fatto riferimento, e che hanno catturato l’at­
tenzione dei commentatori del Mathnawi di Jalàloddin Rumi52.

L ’uomo, “Adamo”, può di volta in volta contemplare il suo Si­
gnore in se stesso, considerando se stesso come colui da cui Èva è 
stata creata; egli coglie così lui, e coglie se stesso, sotto il suo aspet­
to essenzialmente attivo. Può anche meditare se stesso senza far 
intervenire il pensiero che Èva sia stata prodotta da lui; coglie al­
lora se stesso nella sua pura e semplice condizione creaturale, pu­
ramente passiva. Nell’uno e nell’altro caso, dunque, egli non ot­
tiene che una conoscenza unilaterale di sé e del suo Signore. Per 
raggiungere la contemplazione della sua totalità, che è azione e 
passione, egli deve contemplarla in un essere la cui stessa attualità, 
ponendo quell’essere come creato, ponga ugualmente quell’esse­
re come creatore. Ora, tale è l’essere femminile, Èva, che è imma­
gine della Compassione divina» creatrice dell’essere da cui ella 
stessa è creata -  ed è per questo che l’essere femminile è l’essere 
per eccellenza in cui l’amore mistico (che coniuga per trasmuta­
zione reciproca lo spirituale e il sensibile) si lega ad una Immagi­
ne teofanica (tajallì) per eccellenza.

Tale deduzione del Femminile-creatore -  in cui si può discer­
nere il fondamento “esperienziale” di ogni sofiologia -  e da cui ri­
sulta che l’essere femminile è la teofania per eccellenza, non po­
teva, ovviamente, adattarsi all’esegesi tradizionale della mito-sto- 
ria di Adamo. In effetti, i nostri mistici sono stati indotti ad espri­
mere l’evento che essi provavano in se stessi raggruppando in ma­
niera innovativa le figure simboliche, ed è un punto di grande im­
portanza, almeno così pare, per la psicologia religiosa, il fatto che 
essi siano stati indotti qui a configurarsi una quaternità. Alla cop­
pia Adamo-Eva si oppone, come complemento necessario, la cop­
pia Maryam-Gesù (secondo la gnosi cristiana, diremmo “Sophia- 
Christos” , tenendo conto qui delle differenziazioni). Così come vi 
era stato un Femminile esistenziato da un Maschile senza la me­

143



Simpatia e teopatia

diazione di una madre, cioè Èva creata da Adamo in una situa­
zione passiva in rapporto ad Adamo, allo stesso modo, era neces­
sario che vi fosse un Maschile partorito da un Femminile senza la 
mediazione di un padre; così Gesù fu partorito da Maryam. Nel­
la persona di Maryam, il Femminile è investito della funzione 
creatrice attiva, ad Immagine della Sophia divina. Il rapporto di 
Maryam verso Gesù forma dunque l’antitipo del rapporto di Èva 
verso Adamo. Così, dice Ibn ‘Arabi, Gesù ed Èva sono “fratello e 
sorella", mentre Maryam e Adamo sono i due genitori. Maryam 
accede al rango di Adamo, Gesù a quello di Èva (è superfluo sot­
tolineare come questa tipologia differisca dalla tipologia corrente 
nelPesegesi cristiana). Ciò che si esprime con questa quaternità 
(con lo scambio di qualificazione del maschile e del femminile) è 
dunque il simbolo e la “cifra” della sofiologia che stiamo qui ana­
lizzando53.

Lo sbocciare di questa quaternità, che disegna la “cifra” della 
sofiologia, annuncia anche l’ultimo frutto della dialettica d’amore; 
in effetti, la sostituzione della figura di Maryam col personaggio di 
Èva è comandata dall’intuizione del Femminile-creatore -  intui­
zione che segna il momento in cui il motivo della Bellezza come teo­
fania per eccellenza si amplifica in una esaltazione della forma d’es­
sere che ne è investita, poiché essa è ad Immagine della Compas­
sione divina, creatrice dell’essere da cui essa stessa è creata.

Che la Bellezza sia teofania per eccellenza, lo ricorda la tradi­
zione infaticabilmente citata: Dio è un essere bello e ama la Bel­
lezza. Questo, beninteso, non può essere verificato che in funzio­
ne di quell’amore mistico definito e vissuto dai nostri Spirituali, 
per cui la simpatia percepita fra l’invisibile e il sensibile vuol dire 
che l’uno simbolizza l’altro. Per questo mi sembra particolarmen­
te gratuito il rimprovero formulato contro i mistici d’amore da un 
ascetismo che, totalmente chiuso a tale simpatia e a tale simboli­
smo, non sa lare altro che accusarlo di estetismo. Le pie ingiurie 
lanciate per ostilità o per viltà contro la fragilità di queste teofanie 
provano soltanto una cosa: quanto si sia estranei al sentimento sa­
crale della Bellezza sensibile professato da tutto il sufismo della 
scuola di Ibn ‘Arabi o di Jalàloddin Rumi -  sentimento che li ha 
tenuti ben lungi, peraltro, dal concepire un episodio simile alla 
caduta di Sophia, nella forma che le è stata data da altri sistemi 
gnostici.

144



11.3. Il Femminile-creatore

Una vera potenza spirituale investe l’immagine umana, la cui 
Bellezza manifesta sotto forma sensibile quella Bellezza che è l’at­
tributo divino per eccellenza; poiché il suo potere è un potere spi­
rituale, essa è una potenza creatrice. Essa crea l’amore nell’uomo, 
risveglia in lui la nostalgia che lo trascina al di là della sua apparen­
za sensibile, e che, sollecitando la sua Immaginazione attiva a pro­
durre per lei ciò che i nostri trovatori chiamavano “amore celestia­
le” (l’amore spirituale di Ibn ‘Arabi), lo conduce alla conoscenza 
di sé, cioè alla conoscenza del suo Signore divino. Per questa ra­
gione Tessere femminile è Creatore di ciò che può esservi di più 
perfetto, e con cui si compie il fine della Creazione: l’investitura 
di un Nome divino in un essere umano che ne diviene il sostegno, 
la risposta, il “fedele d’amore”54. Il rapporto di Èva nei confron­
ti di Adamo, così come lo presentano le esegesi essoteriche, dun­
que, non soddisfaceva più la funzione teofanica dell’essere fem­
minile; questo doveva accedere al rango assegnatogli dalla quater- 
nità, in cui Maryam assurge al rango della Sophia creatrice. Sen­
za dubbio, qui si può percepire la sofiologia di un Cristianesimo 
completamente diverso da quello ufficiale, così come viene mo­
strato dalla storia; eppure è proprio questo Cristianesimo altro 
che la gnosi dell’IsIam comprende ed assimila. La conferma ci 
giunge dalla qualificazione data, lo abbiamo visto, dall’“interprete 
degli ardenti desideri”, alla figura della Sofia: Sophia eristica, hik- 
ma ‘isawiya05.

E importante, peraltro, osservare, nel principio della sofiologia 
che qui si presenta, una differenziazione profonda. Poiché la bel­
lezza è percepita come la teofania per eccellenza perché Tessere 
femminile è contemplato come Immagine della Sapienza o Sophia 
creatrice -  non bisogna aspettarsi, lo dicevamo poche righe fa, di 
ritrovare qui anche il motivo della caduta di Sophia nella forma 
data da altri sistemi di gnosi. In fondo, la congiunzione del làhut 
e del nàsut, del divino e dell’umano, o più esattamente l’epifania 
del làhùt nel nàsùt, non viene richiamata con l’idea di una caduta, 
ma corrisponde piuttosto ad una necessità immanente alla Com­
passione divina che aspira a rivelare il suo essere. Non è nelle ca­
pacità dell’uomo “spiegare” il fatto che il dramma della nostra av­
ventura umana rappresenti le vicissitudini e gli ostacoli esperiti d a  
questa volontà teofanica, spiegare cioè perché gli umani in massa 
preferiscano l’anonimato del loro non-essere, o in altre parole per­

145



Simpatia e teopatia

ché gli umani in massa rifiutino il Nome divino che aspirerebbe a 
trovare in loro un ricettacolo, un organo compatito.

In ogni caso, non è attraverso una Incarnazione sul piano sen­
sibile della Storia materiale e degli eventi della sua cronologia, 
bensì attraverso un’assunzione del sensibile sul piano delle teofa­
nie e degli eventi dell'anima, che si compie la Manifestazione del 
làhut negli attributi del nàsut\ bisogna sempre tornare a quella in­
tuizione fondamentale, che la si qualifichi o meno di “docetista”. 
La venuta del Profeta ha per scopo la realizzazione di quella con­
giunzione che abbiamo trovato realizzata nelTamore misticò co­
me congiunzione (per trasmutazione) dell’amore fisico e dell’a- 
more spirituale. L ’evento si compie sempre sul piano della realtà 
instaurato dall’immaginazione attiva. La venuta del Profeta, la cui 
esperienza personale sarà il prototipo dell’esperienza mistica, de­
ve dunque segnare l’avvento di questo puro amore, cioè instaura­
re ciò che Jalàloddìn Rumi designa con l’espressione persiana già 
citata: ham-dami (oupjivoia, conflatio), “co-spirazione” dello spi­
rituale e del sensibile. Allora, in un misterioso appello in cui nel­
la preeternità il Profeta invoca un eterno Femminino (Spirito San­
to o Madre dei Credenti, a seconda dei commentatori), noi per­
cepiamo queste parole: “Che io sia ammaliato dalla tua bellezza, 
e attirato fino a te, affinché l’incandescenza del puro amore, pe­
netrando la montagna (del mio essere), la metamorfizzi in puro 
rubino”. La Bellezza, dunque, non è affatto lo strumento di una 
“tentazione”; è la manifestazione del Femminile-creatore, e come 
tale non è mai una Sophia decaduta. L ’appello lanciato verso di 
lei risuona piuttosto come un appello alla trasfigurazione di tutte 
le cose, poiché la Bellezza è redentrice. Affascinato da lei, il Pro­
feta, nella sua esistenza preeterna, aspira ad uscire dal mondo in­
visibile “per manifestare in forme e colori sensibili il rubino della 
gnosi e i misteri della Vera Realtà”. Così i sufi hanno compreso il 
loro Islam come un’armonia, una sympathia (ham-dami) tra gli ele­
menti spirituali e gli elementi sensibili dell’uomo, armonia che 
realizza l’amore mistico come unio sympathetica3(\

La preminenza del Femminile-creatore come epifania della 
Bellezza divina si esprime attraverso mirabili paradossi: essa sarà 
percepita sul piano metafisico della nascita eterna degli esseri, o sul 
piano della seconda nascita, quella che, modellando l’essere del 
mistico secondo questa Immagine preminente, fa dischiudere in

146



11.3. Il Femminile-treatore

lui il supremo segreto della sua vita spirituale. Succede sovente che 
Ibn ‘Arabi si impadronisca di semplici dati lessicologici o gram­
maticali, che per lui non sono affatto innocue questioni di lin­
guaggio, ma racchiudono una realtà metafisica superiore, e li met­
ta in opera con le risorse di una filologia assolutamente personale, 
fuorviarne forse per il filologo ma tanto più adatta a percepire i 
simboli. Egli osserva, per esempio, che in un hadith trasmesso dal 
Profeta, il conformismo grammaticale subisce una grave ferita: 
contrariamente alla regola fondamentale dell’accordo fra i generi,
il femminile, nella frase, prevale sul maschile57. Ciò diventa il pun­
to di partenza di notazioni che verranno ulteriormente amplifica­
te dai commentatori. Ibn ‘Arabi rileva che in arabo tutti i termini 
che denotano l'origine e la causa sono al femminile. Si può dunque 
ammettere che, se la frase, così come è stata attribuita al Profeta, è 
grammaticalmente scorretta, il Profeta, per contro, ha voluto così 
suggerire che il Femminile è l'origine di tutte le cose58. In effetti, 
tutto ciò che è origine e fonte di una cosa viene designato in arabo 
con il nome di Umm, “madre”. Questo è un tipico caso in cui un 
fatto del lessico svela una realtà metafisica superiore.

E in effetti un sentimento che si impone, se ci si ferma a medi­
tare sul termine femminile haqiqa, che designa la realtà vera, la ve­
rità reale, la Realtà essenziale, in breve, ciò che è l’essenza stessa 
dell’essere, origine delle origini, aldilà della quale niente è più 
pensabile. ‘Abd al-Razzàq Kàshàni, una delle grandi figure della 
scuola di Ibn ‘Arabi, dedica alla nozione connotata dal termine 
una pagina densa di riflessioni. Si può dire che, come “agente as­
soluto” {fail mutlaq), questa haqiqa è il “padre di tutte le cose” 
{ab al-kull)\ ma meglio ancora sarebbe dire che essa ne è la Ma­
dre, poiché, secondo la connotazione del suo nome femminile, es­
sa riunisce in sé azione e passione {jàmi a baynal-fil wal-infi ài), 
cioè comporta in sé armonia ed equilibrio fra Manifestazione ed 
Occultamento. Essendo l'Occultato {bàtin) in ogni forma, ed es­
sendo il determinante che si determina in ogni determinato di cui 
è origine, essa è agens; essendo il Manifesto e l'Apparente (zdhir), 
e dunque il determinato nella forma epifanica (mazhar) che si­
multaneamente la manifesta e la vela, essa è patiens. Allo stesso 
modo, ciascuna forma epifanica, allo sguardo di colui che sa, pre­
senta la stessa struttura59. Ibn ‘Arabi condensa così il senso di que­
ste considerazioni speculative: “Quale che sia la dottrina filosofi-

147



Simpatia e teopatia

ca alla quale si aderisce, si constata, quando si specula sulPorigine 
e sulla causa, Panteriorità e la preminenza del Femminile. Il Ma­
schile è collocato tra due Femminili: Adamo sta tra l’Essenza di­
vina (dhàt al-Haqq) da cui procede, ed Èva che procede da lui”60.

Queste ultime parole esprimono tutta la struttura e l'ordina­
mento dell’essere, a partire dalle altitudini del Pleroma celeste; in 
termini di esperienza spirituale, esse si tradurrebbero in parados­
si enunciatori di una situazione che capovolgerebbe, e nel capo­
volgerla la completa, la mito-storia di Adamo. Ma l’Adamo a cui 
si allude è innanzi tutto l’Adamo spirituale, YAnthropos nel senso 
vero (Adam al-haqiqt)^1, il primo grado dell’essere determinato, il 
Nousy la prima Intelligenza. Il secondo grado è l’Anima universa­
le (Nafs kulliya), che è l’Èva celeste. Così il Nous maschile origi­
nale si trova collocato tra due femminili: l’Essenza divina e l’Ani­
ma universale. D ’altro canto, questa prima Intelligenza è anche 
definita Spirito muhammadico (Rùh Muhammadi, Pura Essenza 
muhammadica, o, ancora, Spirito Santo, Arcangelo Gabriele). In 
quanto Primo-Creato (Protoktistos), questo Spirito è stato susci­
tato allo stato di passività pura (infidi mahd), e in seguito è stato 
investito attività (fàiliya) demiurgica. Il che ha significato la 
sua intronizzazione e la sua investitura in proprio del Nome divi­
no per eccellenza, al-Rahmàn, il Compassionevole62 (da cui si svi­
luppa ugualmente il nome dal suffisso angelico Rahmàniel). Pos­
siamo dunque riconoscere, in questi tratti caratteristici della più 
alta figura del Pleroma -  il cui Nome racchiude tutto il segreto 
della Compassione divina -, la figura di Sophia creatrice. Un al­
tro celebre maestro sufi, ‘Abd al-Karim Jili, riporta un colloquio 
estatico nel corso del quale la “Pura Essenza muhammadica”, o 
‘TAngelo chiamato Spirito” , evoca le parole con cui l’Essere di­
vino lo informa di essere lei la realtà simbolizzata dalle figure fem­
minili della poesia cortese araba, quelle che hanno ugualmente 
prestato il loro nome alla Sophia celebrata dall’“interprete degli 
ardenti desideri”63. E ancora lei, quella che riconosciamo in un 
hadith ispirato da Dio attribuito all’Imam Ja*far al-Sàdiq, in cui 
l’imperativo divino si rivolge al femminile (prima emanazione di­
vina, Huri perfetta): “Sii (kuni) Muhammad -  ed ella lo diven­
ne”64. Tutto ciò indica chiaramente la maniera in cui è stata me­
ditata l’esperienza del Profeta, sotto il suo aspetto sofianico, co­
me prototipo dell’esperienza mistica.

148



11.3. Il Femminile-creatore

Tale è anche l'intuizione fondamentale che si esprime in un ce­
lebre verso attribuito a Hallàj: “Mia madre ha partorito mio padre: 
ecco davvero un prodigio!”. Il verso, che enuncia in forma di pa­
radosso, poiché non potrebbe essere altrimenti, il segreto del­
l’origine degli esseri, è stato commentato, fra gli altri, da due famo­
si sufi persiani, due grandi nomi dell’amore mistico: Fakhroddìn 
‘Eràqi, nel XIII secolo, e Jàmi nel XV. Sul piano della nascita eter­
na, “mia madre” designa per costoro la mia esistenza eterna latente 
nelTEssere divino, ciò che nel lessico dell’antico Iran zoroastriano 
chiameremmo la Fravarti, l’archetipo e angelo individuale. Ora, 
tale individuazione della mia individualità eterna si produce con 
una epifania (tajallì) dell’Essere divino a se stesso, nel segreto di 
se stesso. Sotto questo aspetto, egli ne è il “padre” (wàlid). Ma se
10 si considera come tale, allorché l’epifania ha prodotto nel suo 
essere la mia individuazione, cioè tale che il suo essere ne subisce 
e ne riceve le determinazioni, ne porta la “tinta” , sotto questo 
aspetto egli è il figlio ( walad) della mia individualità eterna, cioè 
di “mia madre”, che allora, sotto questo aspetto, è “sua madre” . 
Ciò che il paradosso suggerisce è che l’Essenza del Femminile è 
creatrice dell’essere da cui essa stessa è creata, così come è creata 
dall’essere che essa stessa crea. Se noi rinveniamo qui Tatto ini­
ziale della cosmogonia, comprenderemo che il paradosso enuncia
11 mistero della vita intra-divina come mistero dell’Etemo Fem­
minino65.

Allora non è soltanto sul piano della sua individualità eterna che 
tale segreto si propone al mistico, ma in quanto modo d’essere che 
egli deve esemplificare interiormente per esistere alla maniera di­
vina, e fare della sua esistenza concreta la via del suo Ritorno pro­
gressivo all’Origine. Sotto questo aspetto, il verso attribuito a Hal­
làj allude alla seconda nascita, quella a cui fa implicito riferimento 
un versetto del vangelo di Giovanni, conosciuto e commentato da 
tutti gli Spirituali dell’Islam: “Non entrerà nel regno dei cieli chi 
non è nato due volte”66. Inserita nel nostro contesto, questa nuova 
nascita significa che l’anima mistica a sua volta “crea” il suo Crea­
tore; in altri termini: significa che la sua esemplificazione del Fem­
minile-creatore, la sua “sofianità”, determina la misura in cui essa 
è atta ad assumere il segreto della divinità del suo Signore (quel se­
greto che “tu” sei), cioè là dove la sua teopatia pone (partorisce) il 
Dio la cui passione è essere conosciuto da lei. Il frutto del parados­

149



Simpatia e leopatia

so enunciato da Hallàj, percepito sul piano metafisico, ci è mostra­
to nell’invocazione che Sohravardì rivolge alla sua “Natura Perfet­
ta” (al-tiba‘ al-tàmm, l’entità spirituale che nell’ermetismo è l’An- 
gelo personale del filosofo): “Tu sei il mio padre spirituale {ab 
ruhànt) e il mio figlio mentale (walad marnivi)”61, cioè: tu sei quel­
lo che mi ha partorito come spirito, e sei quello che io partorisco 
nel pensiero, con la meditazione. Qui è esattamente la situazione 
che il paradosso di Hallàj riconduceva all’origine (“mia madre ha 
generato mio padre”), ma ormai trasposta dal piano preetemo al 
piano attuale dell’esistenza concreta del mistico. Se da quel mo­
mento il mistico esemplifica a sua volta l’immagine del Femmini­
le-creatore, si può comprendere come Maryam ne divenga il pro­
totipo, e come, in una delle più belle pagine del suo Mathnawìy Jalà- 
loddin Rumi faccia di lei il sostituto del mistico68. L ’episodio 
dell’Annunciazione diventa dunque uno dei simboli di verifica per 
colui che, conoscendo se stesso, conosce il suo Signore. E essen­
zialmente la “sofianità” del suo essere (tipificata in Maryam) che 
condiziona nel mistico la visione dell’Angelo, che definisce cioè la 
capacità della visione teofanica, l’attitudine alla visione di una for­
ma in cui si coniugano, “simbolizzano”, l’invisibile e il visibile.

Sforziamoci dunque di percepire le sonorità messe in vibra­
zione nelle righe in cui Jalàloddin Rumi, con tutte le risorse del li­
rismo persiano, descrive l’apparizione dell’Arcangelo.

Di fronte all’apparire d’una beltà sovrumana,
di fronte alla Forma che come rosa dal suolo dinanzi a lei fiorisce,
come Immagine che leva il capo dal segreto del cuore.

Maryam, fuori di sé, cerca rifugio nella protezione divina; ma 
l’Angelo le dice:

Davanti alla mia Forma tu nell’invisibile fuggi [...]
L’invisibile, invero, è mia sede e dimora [...]
Guardami, Maryam, ché arduo è veder la mia Forma.

Io fui il plenilunio, Immagine sono nel cuore,
ogni volta che il cuore un’immagine t’offre e nel cuore permane.
E vano fuggire, in te quellTmmagine resta
a meno che non sia Immagine vana e senza sostanza

150



If.3. Il Femminile-creatore

che affonda e sparisce come aurora mendace.
Ma io rassomiglio ad aurora verace, io sono luce del tuo Signore,

Non v’è notte che eroda il mio giorno [...]
In Dio da me dunque cerchi rifugio?
Io sono da tutta l'eternità l’immagine del solo Rifugio
Io sono il Rifugio in cui fosti libera:
tu cerchi rifugio da me, ed io sono il Rifugio69.

“Io sono la luce del tuo Signore” -  come riuscire a dire ciò che 
è l’Angelo in modo migliore? In queste parole l’Angelo stesso ri­
vela chi egli sia, e insieme annuncia che chi conosce se stesso cono­
sce il suo Signore. Come dire, meglio di quanto non faccia l’Ange- 
lo stesso, mediante l’organo di Jalàloddin Rumi, che cercare rifu­
gio dalla sua Apparizione sarebbe stato per Maryam, e sarebbe 
per il mistico, un indietreggiare davanti a se stessi, proteggersi da 
se stessi? Cercare rifugio potrebbe essere la prima mossa dello 
Spirituale ancora novizio, così come il novizio va a mendicare al­
l’esterno l’immagine che ignora essere la torma stessa del suo esse­
re interiore. Perseverare in questo farsi indietro, in questo rifuggi­
re, sarebbe come accondiscendere ai sotterfugi, ricorrere a prove 
al termine delle quali non vi sarebbe più alcuna presenza imperio­
sa che possa salvarti dal dubbio e dall’angoscia: alla domanda che 
fu posta all’“interprete degli ardenti desideri” dall’Apparizione 
notturna di Sophia all’ombra del Tempio, non c’è che una rispo­
sta, quella che il Mathnawi ci mostra tipificata nella persona di 
Maryam. Se pure è impossibile provare Dio, non c’è altra risposta 
che “rendersi capaci di Dio” . In effetti, come dice ancora Jalàlod- 
din Rumi, ciascuna delle nostre individualità eterne è una Parola, 
un Verbo divino, emesso dal Soffio della Compassione divina. 
Quando questo Verbo penetra nel cuore del mistico (così come 
per Maryam il Soffio dell’Angelo), cioè quando si schiude alla sua 
coscienza il “segreto del suo Signore”, quando l’ispirazione inve­
ste il suo cuore e la sua anima, “la sua natura è tale da produrre in 
lui un Figlio spirituale (walad menatoi) dotato del Soffio del Cri­
sto che resuscita i morti”70.

Quello che insegna Rumi è, quasi parola per parola, ciò che in­
segnerà appena un secolo più tardi in Occidente Meister Eck­
hart71. Il motivo del Figlio Spirituale, cioè dell’anima mistica che

151



Simpatia e teopat ia

partorisce se stessa -  o, per dirla col poeta del Mathnawi mentre 
medita il simbolo sublime, “partorisce il suo Angelo” -  è una do­
minante spirituale che ritroveremo ugualmente nei teologi e filo­
sofi mistici della tradizione avicenniana e sohravardiana in Iran, 
come è dimostrato dalla testimonianza di un Mir Damad, maestro 
di teologia a Isfahan nel XVII secolo. Tale motivo precisa per noi, 
senza equivoco, il senso e l’intento della sofiologia che abbiamo 
cercato di delineare qui -  quanto è diversa dalle teosofie che nel­
lo stesso Occidente, e in tempi recenti, hanno contribuito mag­
giormente all’emersione di un pensiero sofiologico, quale ad 
esempio quello di un Vladimir Solov’èv, teso a ciò che egli stesso 
chiamerà una “Incarnazione sociale”. Si tratta, ne sono convinto, 
di una espressione che resterebbe inintelligibile ad un discepolo 
di Ibn ‘Arabi o di Rumi -  comunque, non più di quanto sia diffi­
cile per noi stabilire il pensiero sul piano teofanico -, senza dub­
bio perché è innanzi tutto necessario vincere un’abitudine del 
pensiero radicata in secoli di filosofia e di teologia razionaliste, per 
riuscire a scoprire che la totalità del nostro essere non è solo quel­
la parte che chiamiamo adesso la nostra persona; la totalità inclu­
de ugualmente un’altra persona, una controparte trascendente 
che resta a noi invisibile, ciò che Ibn ‘Arabi designa come la no­
stra “individualità eterna”, il nostro “Nome divino”. E ciò che 
l’antico Iran designava come Fravarti. Per esperirne la presenza, 
non vi è altro luogo o altra prova che subirne l’attrazione, in una 
sympatheia espressa perfettamente, nella sua maniera, dalla pre­
ghiera dell’eliotropo. Non dobbiamo certo aspettare che questo 
invisibile ci venga provato oggettivamente per entrare in dialogo 
con lui. Il nostro stesso dialogo è, di per sé, la sua prova, poiché è 
Va priori del nostro essere. Questo abbiamo tentato, qui, di mo­
strare del “segreto della divinità”, di quel segreto che tu sei, con­
siderando tale dialogo come una unio sympathetica.

Un dialogo, una situazione dialogica, è quanto in realtà l’appa­
rente monismo di Ibn ‘Arabi instaura. Per convincercene, ascol­
tiamo ancora il canto finale del Libro delle Teofanie. Se, in seno al 
Giudaismo, qualche mistico ha interpretato il Cantico dei Cantici 
come un dialogo appassionato fra l’anima umana e l’intelligenza 
angelica attiva (ciò che viene chiamato, anche, Spirito Santo, An­
gelo Gabriele, Madonna Intelligenza), non meno intensa è la pas­
sione che ascoltiamo in questa implorazione. Possiamo percepirvi



il.3. Il Femminile-creatore

la voce della Sophia divina, dell’Angelo, della Fravarti, e, più di­
rettamente, quella della “figura d’apparizione” investita dal misti­
co della sua “funzione angelica” ; nel triplo perché di una doman­
da dolorosa ci giunge un’eco della questione posta alT“interprete 
degli ardenti desideri” all’ombra della Ka‘ba: Non sarai dunque 
già morto, da domandare se l’Amato invisibile sia andato via, o se 
sia mai stato lì colui di cui conosci solo il Nome, il segreto?

Ascolta, Amato mio!72
Io sono la realtà del mondo, centro e circonferenza,
Sono la parte e il tutto.
Sono la volontà fra Cielo e Terra stabilita,
In Te creai la percezione perché potessi Io percepirmi.

Se tu mi percepisci, te stesso percepisci.
Ma non potresti percepirmi mediante te stesso.
Col mio sguardo mi vedi e al contempo ti vedi, 
non col tuo sguardo sapresti percepirmi.

Amato!
Quante volte t’ho chiamato, e tu non mi udivi.
Quante volte a te mi son mostrato, e tu non mi vedevi.
Quante volte fino a te affluivo, e tu non mi avvertivi.
Nutrimento succulento, e tu non mi gustavi.
Perché non puoi raggiungermi mediante quel che sfiori,
Perché non mi respiri nell’aria che di me profuma?
Perché tu non mi vedi? Perché tu non mi senti?
Perché? Perché? Perché?

Sorpassa ogni delizia la delizia che per te ho in serbo.
Supera ogni piacere, il piacere che ti vado offrendo,
Per te sarò prezioso più di qualsiasi altra gioia.
Perché io sono la Grazia, io sono la Bellezza.

Amami, amami e nient’altro.
Perditi in me, in me soltanto.
Legati a me,
ché niente più di me ti è intimo.
T’amano gli altri solo per se stessi,
Mentre io t’amo per te.
E tu fuggi lontano.

153



Simpatia e teopatia

Amato!
Tu non potresti trattarmi con giustizia,
Perché se tu a me Ravvicini,
E perché io a te mi sono avvicinato.

Ti sono più vicino di quanto tu lo sia a te stesso, 
più dell’anima tua, più del tuo sospiro.
Quale fra le creature, dunque,
Saprebbe fare meglio?
Di te sono geloso a causa tua.
Non voglio nessun altro,
Nemmeno te io voglio.
Sii mio, per me, così come sei in me,
Senza che tu neanche lo sappia.

Uniamoci, dunque, Amato mio!
E se dovesse pararci innanzi a noi 
La strada che conduce alla separazione,
Sapremo annullare la distanza.
Andiamo, dunque, mano nella mano,
Entriamo al cospetto della Verità 
Perché ci possa giudicare 
E imprima per sempre il suo sigillo 
alla nostra unione.



Parte seconda
Immaginazione creatrice 

e preghiera creatrice



Prologo

“La nozione di immaginazione, magica intermediaria tra il pensi- 
ro e Tessere, incarnazione del pensiero nell’immagine e posizione 
dell’immagine nell’essere, è una concezione della più grande im­
portanza; essa ha giocato un ruolo di primo piano nella filosofia del 
Rinascimento, e la ritroviamo in quella del Romanticismo”1.Que­
sta osservazione, ripresa da uno dei più acuti interpreti delle dot­
trine di Boehme e di Paracelso, ci offre la migliore introduzione al­
la seconda parte di questo libro. Ci soffermeremo, da un lato, sul­
la nozione di immaginazione intesa come produzione magica di 
un’immagine, il tipo stesso dell’azione magica, ovvero di ogni azio­
ne in quanto tale, ma per eccellenza di ogni azione creatrice; 
dall’altro, sulla nozione di immagine intesa come un corpo (un cor­
po magico, un corpo mentale) in cui si incarnano il pensiero e la vo­
lontà dell’anima2. L ’Immaginazione come potenza magica creatri­
ce che, dando nascita al mondo sensibile, produce lo Spirito in for­
me e colori; il mondo come Magia divina “immaginata” dalla divi­
nità “i-maga”: è l’antica dottrina, tipificata nella giustapposizio­
ne delle parole Imago-Magia, che un Novalis ritrovava attraverso 
Fichte3. Qui, tuttavia, un avvertimento si impone: questa Imagina- 
tio non deve, soprattutto, essere confusa con la fantasia. Come già 
notava Paracelso, a differenza deWlmaginatio vera, la fantasia 
(Phantasey) è un gioco del pensiero, senza fondamento nella natu­
ra; essa non è altro che “la pietra miliare dei folli”4.

Avvertimento essenziale, che previene il pericolo di una confu­
sione diffusa, risultato di concezioni del mondo a causa delle qua­
li, se si continua a parlare di una funzione “creatrice” dell’immagi­
nazione, lo si fa in forma di “metafora”. Si sono prodotti tanti sfor-

157



Immaginazione creatrice

zi nella teoria della conoscenza, tante “spiegazioni” (derivate da 
questa o quella forma di psicologismo, dallo storicismo, dal socio­
logismo) tese ad annullare il significato oggettivo delX oggetto, che 
ci hanno condotto, a paragone con la concezione gnostica dell’im­
maginazione, ad un agnosticismo puro e semplice. A questo livello, 
esaurito ogni rigore terminologico, l’immaginazione viene confusa 
con la fantasia. Che essa sia, invece, un valore noetico, che sia un 
organo della conoscenza, in quanto “creante” dell'essere, sono no­
zioni che difficilmente rientrano nelle nostre abitudini.

Si pone forse una questione preliminare: in fondo, che cos’è la 
creatività attribuita all’uomo? Ma si può rispondere, senza aver pri­
ma precisato il senso e la validità di queste creazioni? Come si può 
pensare non già che sia il caso di parlare, ma addirittura comincia­
re a parlare della necessità di andare al di là della realtà nel suo sta­
to dato, e soprattutto di superare la solitudine dell'io lasciato a se 
stesso in questo mondo imposto (il nient’altro-che-io, Nur-Ich- 
Sein, la cui ossessione può portare alla follia), se fin dall’inizio non 
si avverte in fondo a se stessi questo superamento? Espressioni co­
me “creatore” o ‘‘attività creatrice” fanno certamente parte del no­
stro linguaggio corrente. Che sia l’esito di questa attività un’opera 
d’arte o un’istituzione, non è forse in questi oggetti -  che ne sono 
l’espressione e il sintomo -  che risiede la risposta alla questione di 
sapere quale sia il senso del bisogno creativo dell’uomo? Questi 
stessi oggetti prendono posto in un certo mondo, ma la loro appa­
rizione e il loro significato procedono in primo luogo dal mondo 
interiore dove furono concepiti; proprio quel mondo, o, piuttosto, 
la creazione di quel mondo interiore, è a dimensione dell’attività 
creatrice dell’uomo, e fornisce un’indicazione circa il senso della 
sua creatività e dell’organo creatore, cioè l'immaginazione.

Allora, tutto dipende dal grado di realtà che si è disposti a ri­
conoscere a questo universo immaginato, quale potere si ritiene di 
dover riconoscere all’immaginazione che immagina; ma, a loro 
volta, entrambe le questioni dipendono dall’idea che ci si è fatta 
della creazione e ddl'atto creatore.

Per quanto riguarda l’universo immaginato, si può fare in mo­
do di rispondere ricorrendo all’idea di un voto o di una sfida, poi­
ché non si dispone più di uno schema della realtà che faccia anco­
ra posto ad un universo intermedio tra l’universo dei dati sensibili, 
con concetti che ne esprimono le leggi empiricamente verificabili,

158



Prologo

ed un universo spirituale, un regno degli Spiriti, al quale solo la fe­
de ha ancora accesso. Già così, la degradazione dell’Immaginazio- 
ne a fantasia è un fatto compiuto. Si opporrà, poi, la fragilità e la 
gratuità delle creazioni artistiche alla consistenza delle realizzazio­
ni “sociali”, proponendo queste ultime a giustificazione delle pri­
me, o come loro spiegazione. Infine, tra il reale empiricamente con­
trollabile e l’irreale non vi è più gradazione intermedia. Tutti gli in­
dimostrabili, gli invisibili, gli inaudibili, saranno classificati come 
creazioni delllmmaginazione, cioè come prodotti di quella facoltà 
che secerne da sé Ximmaginario, l’irreale. In un simile contesto di 
agnosticismo, si ammetterà che la divinità e tutte le forme della di­
vinità siano creazioni dell’immaginazione, come dire dell’irreale. 
Che senso potrebbe avere, allora, pregare questa divinità, se non 
quello di un’impresa senza speranza? Io credo allora che potrem­
mo misurare d’un sol colpo tutto l’abisso che separa tale nozione 
negativa dell’immaginazione da quella di cui tratteremo; antici­
pando l’analisi dei nostri testi, risponderemo come se raccogliessi- 
mo la sfida: proprio così, questo è il motivo per cui la divinità è ta­
le, questa è la ragione per cui essa è reale ed esiste, questa è la cau­
sa che dà senso alla Preghiera.

La nozione di Immaginazione a cui ci introduceva prima una 
breve allusione ai nostri teosofi del Rinascimento richiederebbe 
una vasta ricerca condotta sulle loro opere. Si dovrebbero, inol­
tre, leggere e rileggere, spinti da queste intenzioni, tutte le testi­
monianze dell’esperienza mistica visionaria. Siamo costretti a li­
mitare la nostra indagine in un ambito determinato: quello del su­
fismo e dell’esoterismo nell’IsIam, in particolare la scuola di Ibn 
‘Arabi, coerentemente allo scopo di questo libro. Vi sono, fra la 
teosofia di un Ibn ‘Arabi e quella di un teosofo rinascimentale o 
della scuola di Jacob Boehme, corrispondenze così sorprendenti 
da giustificare studi comparativi, il cui programma andavamo 
suggerendo nelle pagine precedenti, là dove delineavamo la si­
tuazione delTesoterismo rispettivamente nellTslam e nel Cristia­
nesimo. Da entrambe le parti riscontriamo l’idea che la divinità 
possieda la potenza di immaginare, e che, immaginandolo, Dio ab­
bia creato l’universo; che questo universo sia stato tratto da Dio 
dalle virtualità e dalle potenze eterne del suo proprio essere; che 
esista fra l’universo dello spirito puro e il mondo sensibile un 
mondo intermedio, mondo delle Idee-Immagini, mundus imagi-

159



Immaginazione creatrice

nalis (mondo della “sensibilità sovrasensibile”, quello del corpo 
magico sottile, “il mondo in cui si corporizzano gli spiriti e si spi­
ritualizzano i corpi”, si dirà nel sufismo); che questo mondo sia 
quello sul quale ha propriamente potenza l’immaginazione; che 
essa vi produca effetti reali al punto che questi possono “model­
lare” il soggetto immaginante, e l’immaginazione “cola” l’uomo 
nella forma (il corpo mentale) da essa immaginata. In generale, ci 
accorgiamo di questo: il grado di realtà accordato all’Immagine e 
alla creatività riconosciuta all’immaginazione, sono correlativi di 
una nozione di creazione totalmente estranea all’idea teologica uf­
ficiale, quella della creazione ex nihilo\ idea, quest’ultima, tal­
mente passata nelle nostre abitudini da costituire per noi l’unica 
idea autentica di creazione. Potremmo domandarci se non vi sia 
una correlazione necessaria tra l’idea di creazione ex nihilo e la de­
gradazione dell’immaginazione ontologicamente creatrice, che 
spiegherebbe forse perché la decadenza di questa in fantasia, ca­
pace solo di secernere immaginario e irreale, caratterizzi il nostro 
mondo laicizzato, così preparato dal mondo religioso al quale è 
succeduto, e in cui dominava quell’idea di creazione.

Comunque sia, l’idea iniziale della teosofia mistica di Ibn ‘Arabi 
e di tutti coloro che gli sono apparentati, vede nella Creazione es­
senzialmente una teofania (tajallì). Come tale, la creazione è un at­
to della potenza immaginativa divina; tale Immaginazione divina 
creatrice è essenzialmente Immaginazione teofanica. Per lo gnosti­
co, a sua volta l’immaginazione attiva è ugualmente una Immagi­
nazione teofanica; gli esseri che essa “crea” sussistono di una esi­
stenza indipendente, sui generis, nel mondo intermedio che le è pe­
culiare. Il Dio che essa “ crea ”, lungi dall ’essere l’irreale della nostra 
fantasia, è ancora una teofania, poiché l’immaginazione attiva 
dell’essere umano non è che l’organo dellTmmaginazione teofani­
ca assoluta (takhayyul mutlaq). La Preghiera è una teofania per ec­
cellenza; a questo titolo essa è “creatrice”; precisamente, il Dio che 
essa prega perché da essa “creato” è il Dio che le si rivela in questa 
Creazione. Nello stesso istante, questa Creazione è una delle teo­
fanie il cui Soggetto reale è la divinità che si rivela a se stessa.

Tutta una sequenza di nozioni e di paradossi si concatenano 
con rigore. Dovremo ricordarne alcuni fra i più essenziali, prima 
di considerare nell’essere umano l’organo di questa Immaginazio­
ne teofanica, che è il cuore e la creatività del cuore.

160



Capitolo I

Della Creazione come teofania

i .  Llmmaginazione creatrice come teofania, 
o il “Dio da cui è creato ogni essere”

È necessario innanzi tutto richiamare alla memoria gli atti della 
cosmogonia eterna concepita dal genio di Ibn ‘Arabi1. Un Essere 
divino isolato nella sua essenza incondizionata, di cui noi non sap­
piamo altro che una cosa: precisamente, la tristezza di quella soli­
tudine primordiale, che lo fa aspirare a rivelarsi negli esseri che lo 
manifestano a se stesso nel mentre che egli si manifesta a loro. E 
questa la Rivelazione che percepiamo, e che induce a meditare per 
conoscere chi siamo. Il leitmotiv enuncia non già la folgorazione 
di una Onnipotenza autarchica, ma una nostalgia profonda: “Ero 
un Tesoro nascosto, e desideravo essere conosciuto. Per questo 
ho prodotto le creature al fine di conoscermi in loro”. Questa fa­
se viene rappresentata dalla tristezza dei Nomi divini angosciati 
nelTinconoscenza, poiché nessuno li nomina; da questa tristezza 
si distende il Respiro divino (tanaffus)y che è Compatimento (Rah- 
ma) ed esistenziazione iijàd), che nel mondo del Mistero è Com­
passione delTEssere divino con e per se stesso, cioè per i propri 
Nomi. O ancora, origine e principio sono una determinazione del- 
Tamore, che comporta movimento di desiderio ardente (haraka 
shawqiya) in colui che ne è preso. A questo ardente desiderio, il 
Sospiro divino apporta il rilassamento2.

Con un’analisi in cui egli scopre sperimentalmente nel proprio 
essere il mistero dell'essere, il teosofo evita d’un sol colpo l’oppo­
sizione teologica tra Ens increatum ed ens creatum, quest’ultimo 
inteso come tratto dal nulla; non sappiamo se questa opposizione

161



immaginazione creatrice

abbia mai saputo definire realmente il rapporto che il Summum 
Ens intrattiene con il niente da cui farebbe sorgere le creature. La 
Tristezza non è il “privilegio” dell’essere creaturale; essa risiede 
nello stesso Essere creatore, ed è il motivo stesso che fa dell’Esse­
re primordiale, prima di ogni nostra deduzione, un Essere crea­
tore. Essa è il segreto della sua creatività. La sua creazione non 
emerge dal nulla, da altro da Lui, un non-lui, ma dal suo essere 
profondo, dalle potenze e dalle virtualità latenti nel suo essere non 
rivelato. D termine tanaffus, inoltre, implica il senso di rilucere, 
apparire così come appare l’aurora. La Creazione è essenzialmen­
te rivelazione dell’Essere Divino a se stesso innanzi tutto, lumine­
scenza operata in se stesso; essa è una teofania (tajalli ilàhi). Nes­
suna idea, qui, di creatio ex nihilo, che apra un abisso sul quale 
nessun pensiero razionale sarebbe ormai impotente a gettare un 
ponte, poiché è esso stesso, profondamente discriminante, a con­
trapporre e stabilire la distanza; non vi è nemmeno una fessura, 
una crepa che possa allargarsi in spazio d’incertezza resistente agli 
argomenti e alle prove. Il Respiro divino esala ciò che il nostro 
shaykh designa come Nafas al-Rahmàn o Nafas Rahmdni, il So­
spiro di Compatimento esistenziatore; il Sospiro dà origine all’in­
tera massa “sottile” , esistenziazione primordiale designata col no­
me di Nube ('ama). Da qui il senso del hadith: “Domandarono al 
Profeta: Dov’era il tuo Signore prima che creasse la sua creazione 
[visibile]? -  Era avvolto in una Nube; non vi era ancora spazio né 
al di sopra né al di sotto”5.

Questa Nube, esalata dall’Essere Divino, e nella quale l’Esse- 
re Divino è primordialmente, riceve tutte le forme e al contempo 
dà agli esseri la loro forma; essa è attiva e passiva, ricettrice ed esi- 
stenziatrice (muhaqqiq)\grazie ad essa si opera la differenziazione 
all’interno della realtà primordiale dell’essere (haqìqat al-wujud) 
che è l’Essere Divino in sé (Haqq f i  dhàtihi). In quanto tale, essa è 
Immaginazione assoluta, incondizionata (khayàl mutlaq). L ’ope­
razione teofanica iniziale — con la quale l’Essere Divino si rivela, 
“si mostra” a se stesso, differenziandosi nel suo essere nascosto, 
cioè manifestando a se stesso le virtualità dei suoi Nomi coi loro 
correlata, le ecceità eterne degli esseri, i loro prototipi latenti nel­
la sua essenza (ayàn thàbitaY -  è concepita come Immaginazione 
attiva creatrice, Immaginazione teofanica. Nube primordiale, Im­
maginazione assoluta o teofanica, Compassione esistenziatrice,

162



/. Della Creazione come teofania

sono nozioni equivalenti, espressione di una stessa realtà origina­
le: l’Essere Divino da cui è creata ogni cosa (al-Haqq al-makhluq 
bihi kull shay). E ancora come dire il “Creatore-Creatura”. La 
Nube, infatti, è il Creatore, in quanto Sospiro che egli esala e in 
quanto in lui nascosta; come tale, essa è l’invisibile, l’Mesoterico” 
(bàtin). Allo stesso modo, essa è la creatura, in quanto manifesta­
ta (zàhir). Creatore-Creatura (khàliq-makhluq): vuol dire che PEs- 
sere Divino è il Nascosto e il Rivelato, il Primo (al-Awwal) e TU1- 
timo (al-ÀkhirP.

In questa Nube sono dunque manifestate tutte le forme del­
l’essere, dall'ordine degli Arcangeli più elevati, gli “Spiriti estasiati 
d’amore” (al-muhayyamùn), fino ai minerali e alla natura inor­
ganica; tutto ciò che si differenzia dalla pura essenza delTEssere 
Divino in sé, generi, specie, individui, tutto è creato in questa Nu­
be. “Creato”, ma non prodotto ex nihilo, poiché il solo non-essere 
concepibile è lo stato latente degli esseri; anche nel loro stato di 
potenza pura, occultati nel perimetro delTEssenza non rivelata, 
gli esseri hanno già preeternalmente uno statuto positivo (thubut). 
Ma la “creazione” ha un aspetto negativo, poiché essa fa cessare 
la privazione dell’essere che trattiene le cose nel loro occultamen­
to; non-essere di un non-essere, doppia negatività costituente Tat­
to positivo. In questo senso, è ammissibile dire che l’universo si 
origini al contempo all’essere e al non-essere6.

Così la Creazione è Epifania (tajallì), cioè passaggio dallo sta­
to di occultamento, di potenza, allo stato luminoso, manifestato e 
rivelato; come tale, essa è Tatto delTImmaginazione divina pri­
mordiale. Di conseguenza, se non vi fosse in noi questa stessa po­
tenza -  che non è Timmaginazione nel senso profano (la “fanta­
sia”), bensì potenza delTImmaginazione attiva (quwwat al-khayàt) 
che è Immaginatrice -  nulla si mostrerebbe di quanto noi mo­
striamo a noi stessi. Qui si stringe il nodo fra l’idea di una crea­
zione ricorrente, rinnovata di istante in istante, ed una Immagi­
nazione teofanica incessante, cioè Tidea di una successione di teo­
fanie (tajalliyàt) con le quali si opera l’ascensione continua degli 
esseri. Ora, una doppia possibilità caratterizza tale Immaginazio­
ne, non potendo questa rivelare il Nascosto se non velandolo an­
cora. Essa può essere un velo, carico di un’opacità tale da asser­
virci e indurci nella trappola delle idolatrie. Ma il velo può alleg­
gerirsi in una trasparenza crescente, essendo instaurato affinché,

163



Immaginazione creatrice

per suo tramite, il contemplativo realizzi la conoscenza dell’esse­
re quale egli è, cioè la conoscenza che libera, perché è gnosi salvi­
fica. Questo accade quando lo gnostico comprende che le molte­
plici forme che si succedono nella loro mobilità e nelle loro ini­
ziative appaiono distaccate dall’Unico solo perché velate da un ve­
lo senza trasparenza. Se si realizza questa trasparenza, egli saprà 
che cosa esse sono e perché sono; saprà perché vi è unione e di­
scriminazione tra il Nascosto e il Manifesto, perché vi è il Signo­
re e il suo vassallo, l’Adorato e l’Adorante, l’Amato e l’Amante; 
perché ogni affermazione unilaterale di una unità che le confon­
de, o di una discriminazione che oppone le loro due esistenze co­
me se non fossero della stessa essenza, tradisce l’intenzione divi­
na, e con questa la Tristezza che in ciascun essere aspira a rilas­
sarsi attraverso la manifestazione del Suo segreto.

L ’allusione al Creatore-creatura, al Creatore che non produce 
ad extra la sua creazione ma la riveste egli stesso, in qualche mo­
do, delTApparenza (e trasparenza) sotto la quale egli si manifesta 
e si rivela a se stesso innanzi tutto, si ritrova in molte altre desi­
gnazioni, quali il “Dio immaginato” , cioè ‘‘manifestato” dall’im­
maginazione teofanica {al-Haqq al-mutakhayyal), il “Dio creato 
nelle credenze” (al-Haqq al-makhlùq fil-itiqàdàt). All’atto inizia­
le del Creatore che immagina il mondo, risponde la creatura che 
immagina il suo mondo, i mondi, il suo Dio, i suoi simboli. O, 
piuttosto, sono queste le fasi, le ricorrenze di uno stesso, eterno 
processo: Immaginazione che si compie in una Immaginazione 
(takhayyul f i  takhayyul), Immaginazione ricorrente nello stesso 
modo in cui -  e perché -  la Creazione è di per sé ricorrente. La 
medesima Immaginazione teofanica del Creatore che ha rivelato i 
mondi rinnova ad ogni istante la Creazione nell’essere umano che 
egli ha rivelato in quanto sua Immagine perfetta, e che, nello spec­
chio che è questa Immagine, mostra a se stesso colui di cui è lTm- 
magine. Per questo, l’immaginazione attiva dell’uomo non po­
trebbe essere vana finzione, perché è la stessa Immaginazione teo­
fanica che, attraverso e nell’essere umano, continua a rivelare ciò 
che essa ha mostrato a se stessa immaginandolo primordialmente.

La qualifica di “illusorio” potrebbe essere attinente solo nel 
caso in cui, caricandosi di opacità, l’immaginazione perdesse ogni 
trasparenza. Ma quando è vera di tutta la realtà divina che essa ri­
vela, essa è liberatrice, e noi vi riconosciamo quella funzione indi­

164



/. Della Creazione come teofania

viduata da Ibn ‘Arabi che solo essa assume: una coincidentia op- 
positorum {jam' bayna’l-naqìdayn). Il termine allude alla risposta 
data da un celebre maestro sufi, Abu Sa‘id al-Kharràz: “Median­
te che cosa tu conosci Dio?, gli domandarono. -  Mediante il fatto 
che egli è coincidentia oppositorum'1. L ’universo totale dei mon­
di, infatti, al contempo è lui e non è lui (huwa là huwa). Il Dio ma­
nifestato nelle forme è simultaneamente se stesso ed altro da sé, 
poiché, in quanto manifestato, egli è il limitato che tuttavia non ha 
limite, è il visibile che tuttavia non può essere visto. Ora, questa 
manifestazione non è né percepibile né verificabile dalle facoltà 
sensibili; quanto alla ragione discriminante, questa la ricusa. Essa 
è percepibile soltanto dall’immaginazione attiva (Hadrat al- 
Khayàl, la “Presenza” , o “Dignità” immaginativa, Ylmmaginatri- 
ce), nel momento in cui questa domina le percezioni sensibili, nel­
lo stato di sonno o, meglio ancora, nello stato di dormiveglia (lo 
stato peculiare dello gnostico, quando egli è assente alla coscien­
za delle cose sensibili). In breve, è necessaria una percezione mi­
stica (dhawq). Percepire tutte le forme come forme epifaniche 
(mazàhir), cioè percepirle come altre rispetto al Creatore e non­
dimeno percepire che esse sono Lui, attraverso le figure che esse 
manifestano, e che sono le ecceità eterne, significa precisamente 
operare l’incontro al crocevia della discesa divina verso la creatu­
ra e dell’ascensione della creatura al Creatore. Il “luogo” dell’in­
contro non è esterno alla totalità del Creatore-Creatura, ma è po­
sto sul piano corrispondente all’immaginazione attiva, come un 
ponte gettato fra due sponde8. La traversata sarà essenzialmente 
una ermeneutica dei simboli (ta’wìl, tabìr), una modalità di com­
prensione che trasmuta in simboli (mazàhir) i dati sensibili e i con­
cetti razionali consentendo che si effettui il passaggio.

Intermedia, mediatrice: questa è la funzione essenziale dell’im­
maginazione attiva, e avremo modo di tornarvi. L ’intelletto {‘aql) 
non può certamente sostituirla. La Prima Intelligenza ('Aqlawwal) 
è la prima determinazione (ta‘ayyun awwal) dischiusa in seno al­
la Nube, la quale è essa stessa Immaginazione teofanica assoluta. 
L ’intermediaria fra il mondo del Mistero (‘àlam al-ghayb) e il 
mondo della visibilità Càlam alshahàdàt) non può essere che l’Im- 
maginazione, in quanto il piano dell’essere e della coscienza che 
questa designa è il piano in cui gli Incorporei del mondo del Mi­
stero si “corporizzano”, prendono corpo (il che non vuol dire che

165



immaginazione creatrice

sia fin dall'inizio un corpo fìsico materiale)9, e dove» viceversa, le 
cose naturali, sensibili, si spiritualizzano, si “de-materializzano”. 
Vedremo in seguito esempi che illustrano tale insegnamento. 
L ’Immaginazione è il “luogo dell'apparizione” degli esseri spiri­
tuali, Angeli e Spiriti, che vi rivestono la figura e la forma del lo­
ro “corpo d’apparizione” ; poiché i puri concetti {ma ani) e i dati 
sensibili (mahsusàt) vi si incontrano per affiorare in figure perso­
nali, pronte agli eventi delle drammaturgie spirituali, essa è pari- 
menti il luogo in cui si compiono tutte le “storie divine”, quelle 
dei profeti, per esempio, che hanno un significato proprio in 
quanto teofanie; mentre, sul piano dell’evidenza sensibile, ove av­
viene per noi ciò che chiamiamo la Storia, il significato, cioè la ve­
ra natura di queste storie -  essenzialmente “storie simboliche” -  
non potrebbe essere percepito. Esse sono la “ierostoria”.

2. Il Dio manifestato dall'Immaginazione teofanica
Il mondo, o piano dell’essere intermedio corrispondente propria­
mente alla funzione mediatrice delTImmaginazione, viene desi­
gnato dalla “cosmografia” mistica come il mondo luminoso delle 
Idee-Immagini, delle Figure d’apparizione Càlam mithàlìnùràni). 
La preoccupazione principale di Ibn ‘Arabi è certamente rivolta 
alle connessioni delle visioni con la facoltà immaginativa da un la­
to, e con l’ispirazione divina dall’altro. Infatti, tutto il concetto 
metafisico delPImmaginazione si trova impegnato nell’instaura­
zione di questo mondo intermedio. Tutte le realtà essenziali del­
l’essere (haqaiq al-wujùd) vi sono manifestate in Immagini reali; 
e nella misura in cui una cosa manifestata ai sensi o all’intelletto 
possiede un significato che, aldilà del semplice dato, fa di quella 
cosa un simbolo, e nella misura in cui essa richiede un’ermeneu­
tica (tawìD, la verità simbolica di quella cosa implica una perce­
zione sul piano dell’immaginazione attiva. La sapienza che si fa 
carico di questi significati, quella che, restituendo le cose in sim­
boli, ha per proprio oggetto il mondo intermedio di Immagini sus­
sistenti, è una sapienza di luce (hikma nuriya), tipificata nella per­
sona di Giuseppe come interprete esemplare delle visioni. La me­
tafisica delPImmaginazione si ispira, in molti tratti, alla “teosofia 
orientale” di Sohravardl10. L ’Immaginazione attiva è essenzial-

166



1. Paesaggio mitico, Antologia poetica, 1398. Istanbul, Museo di Arte 
Turca e Islamica. © Roland e Sabrina Michaud.



2. Angelo Gabriele, miniatura persiana del XV secolo. Istanbul, Mu­
seo del Topkapi. © Roland e Sabrina iMichaud.



3. Maestro Nedelko di Lovet, Filossenia di Abramo, 1598. Sofia, Mu­
seo Archeologico. © Lauros-Giraudon.



4. Immagine della Ka4ba. Ms. suppl. persiano, 1389. Parigi, Cliché Bi- 
bliothèque Nationale de France.



/. Delta ( 'reazione come teofania

mente l’organo delle teofanie, poiché essa è l’organo della Crea­
zione, e quest’ultima è essenzialmente teofania. Nella misura stes­
sa in cui l’Essere Divino è Creatore poiché ha voluto conoscersi 
negli esseri che lo conoscono, come dicevamo, è impossibile dire 
che PImmaginazione sia “illusoria” , perché essa è Porgano e la so­
stanza di questa auto-rivelazione. Il nostro essere manifestato è 
PImmaginazione divina; la nostra Immaginazione è Immaginazio­
ne dentro la sua Immaginazione.

La teosofia della Luce suggerisce i paragoni più adeguati: spec­
chio ed ombra. Tuttavia, qui non si deve intendere “ombra” in una 
dimensione di tenebre sataniche, contro-potenza ahrimanica; si 
intende, piuttosto, “ombra” essenzialmente di un riflesso, proie­
zione di un profilo o di un volto in uno specchio. Si parlerà anche 
di “ombra luminosa” (il colore è ombra nella Luce assoluta: zill al- 
nur in opposizione a zill-al-zulma, ombra tenebrosa). In questo sen­
so si deve intendere la tesi: “Tutto ciò che viene detto altro da Dio, 
quello che si chiama universo, si rapporta all’Essere Divino come 
Pombra alla persona (o come il suo riflesso in uno specchio). Il 
mondo è Pombra di Dio”11.

La funzione della Luce come agente cosmologico ha inizio nel 
mondo del iMistero. Essa rivela alPEssere Divino le determinazio­
ni e le individuazioni latenti contenute nella sua Essenza, cioè le 
ecceità eterne che sono i contenuti correlativi dei Nomi divini. Ciò 
che questi archetipi della Creazione virtuale ricevono è Pombra,
il riflesso delPEssenza divina (dhàt ilàhìya), così come su di loro 
viene proiettata la luce dei Nomi. E il primo specchio in cui PEs- 
sere Divino si contempla e si rivela a se stesso, nelle virtualità dei 
suoi molteplici Nomi. Ma questi Nomi aspirano alla loro rivela­
zione plenaria: tale epifania è la funzione devoluta al Nome divi­
no “Luce” (Nór), la cui forma epifanica (mazhar), la luce sensibi­
le, il Sole, fa dischiudere le forme che corrispondono a quel No­
me nel mondo della visibilità (shahàdat). La Luce è Pagente della 
cosmogonia, poiché è Pagente della rivelazione, cioè della cono­
scenza. Pertanto, “non si conosce il mondo finché non si conosco­
no le ombre (o i riflessi), e si ignora Dio fin quando si ignora la 
persona che proietta Pombra. L ’ombra è al contempo Dio e altro 
da Dio. Tutto ciò che percepiamo è PEssere Divano nelle ecceità 
eterne dei possibili” . E Ibn ‘Arabi conclude: “Il mondo è dunque 
rappresentazione pura (mutawahham), non vi è esistenza sostan­

167



immaginazione creatrice

ziale; è questo il senso dellTmrnaginazione. [...] Allora compren­
di chi sei, comprendi quale è la tua ipseità, qual è il tuo rapporto 
con l’Essere Divino; prendi coscienza di ciò per cui sei Lui, e per 
cui sei altro da Lui, il mondo, o qualunque sia la parola che pre­
ferisci. E in proporzione a questa coscienza che si decide dei gra­
di della preminenza fra i Saggi”12.

Si propone dunque una reciprocità dei rapporti: il rapporto 
dell’ombra con l’Essere Divino, che instaura la manifestazione 
del mondo del Mistero come Immaginazione teofanica assoluta 
(khayàl mutlaq)\ il rapporto dell’Essere Divino con l'ombra, da 
cui derivano le individuazioni e le personalizzazioni dell’Essere 
Divino come Dio che si mostra ̂ //’Immaginazione teofanica e me­
diante l’immaginazione teofanica, nella moltitudine illimitata dei 
suoi Nomi. Si è ricorso al paragone con la colorazione del vetro 
che riceve la luce: la luce si impregna di un’ombra, che è il vetro 
stesso. Il che significa riferirsi ugualmente a un doppio indicativo 
dei Nomi divini. Tutti i Nomi si riferiscono ad uno stesso Deno­
minato. Tuttavia ciascuno si riferisce ad una determinazione es­
senziale, diversa dalle altre; con questa individualizzazione cia­
scun Nome si riferisce al Dio che si mostra ̂ //’Immaginazione teo­
fanica mediante l’immaginazione teofanica13. Arrestarsi alla plu­
ralità significa essere con i Nomi divini e con i Nomi del mondo. 
Arrestarsi all’unità del Denominato significa essere con l’Essere 
Divino sotto l’aspetto del suo Sé (dhat) indipendente dal mondo 
e dalle relazioni dei suoi Nomi coi Nomi del mondo. Ma le due 
stazioni sono parimenti necessarie e condizionate l’una dell’altra. 
Rifiutare la prima significa dimenticare che l’Essere Divino non si 
rivela a noi se non nelle configurazioni dellTmrnaginazione teofa­
nica, la quale dà una realtà effettiva a quei Nomi divini la cui tri­
stezza aspirava ad esseri concreti in cui investire la loro attività, 
che essi avrebbero fatto essere ciò che erano -  esseri grazie ai quali 
e per i quali quei Nomi sarebbero figurati come altrettante iposta­
si, dischiuse al plurale che li designa come “i Signori”. Ma manca­
re la seconda delle due stazioni significa non percepire più l’unità 
nella pluralità. Per contro, arrestarsi simultaneamente presso en­
trambe, significa essere infine equidistanti dal politeismo e dal 
monoteismo monolitico, astratto e unilaterale. Riconoscere la plu­
ralità che si conferisce allTmmaginazione non significa né svalu­
tarla né pretendere di annullarla, bensì, al contrario, fondarla.

168



/. Della Creazione come teojaniu

Analogamente, colui che si fa servitore di un Nome divino è Xom­
bra di quel Nome, e la sua anima ne è la forma epifanica (mazhar). 
Riconoscere tutto ciò non significa affatto, per U servitore, annul­
lare o riassorbire la propria esistenza. Vi è, in effetti, un hadith in 
cui si allude a quel fedele che non cessa di rapportarsi al suo Si­
gnore, e quest’ultimo di lui dice: “Io sono il suo udito con il qua­
le sente, la sua vista con la quale vede...”. Non è che lo divenga do­
po non esserlo stato; è trasparenza crescente delT“ombra lumino­
sa”. In più, l’aggettivo possessivo suo si riferisce esplicitamente al­
la realtà del fedele, o piuttosto la presuppone14.

Queste brevi indicazioni relative alla duplice funzione dell’Im- 
maginazione teofanica, come Immaginazione creatrice che imma­
gina la creazione e come Immaginazione creaturale che immagina
il Creatore, ci permettono di formulare alcuni pensieri che possa­
no orientare le analisi successive: a) grazie all’immaginazione at­
tiva vi è il multiplo e l’altro; in breve, vi sono le teofanie. Ciò rea­
lizza l’intenzione divina, quella del “Tesoro nascosto” che aspira 
ad essere conosciuto, a distendere la tristezza dei suoi Nomi. Non 
sarebbe in nessun caso pertinente una critica puramente negativa 
dellTmmaginazione, perché tenderebbe ad abolire la rivelazione 
di Dio a se stesso, a farlo rientrare nella sua solitudine di incono­
scenza, a rifiutare ai suoi Nomi l’ausilio che questi si attendono da 
noi dalla preeternità. Questo non è possibile all’uomo; ciò che 
questi può fare, è rifiutare la rivelazione, cioè rendersene incapa­
ce o indegno.

b) Tuttavia, poiché TAltro dall’Essere Divino non è assoluta- 
mente altro (un no senza sì), bensì è la forma stessa della teofania 
(mazhar), il riflesso o l’ombra dell’essere che vi si rivela, e poiché 
questa forma è Immaginazione, per questa ragione tale forma an­
nuncia altro e di più rispetto a ciò che è; essa è più che apparen­
za: è apparizione. Vi è un tawìl possibile proprio perché vi è sim­
bolo e trasparenza. Questa stessa forma presuppone una esegesi 
che la riconduca alla sua fonte, o, piuttosto, colga simultaneamen­
te la pluralità dei piani della sua manifestazione. Senza l’immagi­
nazione attiva, sarebbero impossibili tutti quegli innalzamenti in­
finiti operati in un essere dalla successione delle teofanie.

c) Non è il caso di accusare l’immaginazione attiva di essere il­
lusoria. L’errore consiste nel non vedere ciò che essa è, e nel con­
cepire l’essere manifestato come qualcosa di sopraggiunto, sussi­

169



Immaginazione creatrice

stente in se stesso, estrinsecamente all’Essere Divino. Ora, Tessere 
manifesto diventa trasparente grazie all’immaginazione. Per con­
tro, se i dati sensibili o i concetti dell’intelletto si impongono co­
me validi per quello che sono, senza nulla di più, capaci di enun­
ciare perfettamente ciò che hanno da “dire” e nient’altro, cioè 
come privi della necessità di un ta’wil poiché ormai spogliati del­
la loro funzione di simboli, è proprio allora che il mondo viene 
promosso ad una autonomia che abolisce in sé ogni trasparenza 
teofanica.

d) Questo è precisamente il Dio su cui ragiona l’intelletto dei 
teologi dogmatici. Investito di Nomi e di Attributi stimati come 
degni di lui, egli è il Summum Ens aldilà del quale non vi è più nul­
la da immaginare. Spogliata della sua funzione trascendentale, 
l’immaginazione attiva non sembra più secernere altro che irreale, 
“immaginario” , poiché è stata isolata, come può esserlo una crea­
tura creata ex tiihilo rispetto al suo creatore. Affinché la coscienza 
provi che il Creatore è egli stesso divenuto creatura -  in quanto la 
sua creazione è Immaginazione assoluta -  è necessario che TIm­
maginazione umana sia esperita come un’energia rispondente al 
bisogno creatore, alla creatività. Comprendere che cos’è il Dio 
manifestato dalTImmaginazione teofanica è dunque, per la crea­
tura, comprendere se stessa. Il razionalismo dogmatico può vede­
re in questo Dio un “immaginario” ; per contro, lo stesso Dio pro­
fessato dalla credenza dogmatica è condotto alla sua verità sol­
tanto grazie alla luce delTImmaginazione teofanica, che, vedendo­
lo in trasparenza, trasmuta il dogma in simbolo (mazhar). A questa 
condizione, il “Dio creato nella credenza” può divenire una teo­
fania per il cuore.

3. I l D i o  creato nelle credenze”
La tristezza delTEssere Divino, il “Tesoro nascosto” che aspira ad 
uscire dalla sua solitudine di inconoscenza, si distende in una du­
plice Epifania (tajalli): una nel mondo del Mistero ( ‘àlam al-ghayb), 
l’altra nel mondo del fenomeno ('àlam al-shahàdàt). La prima è 
TEpifania delTEssere Divino a se stesso e per se stesso, nelle essen­
ze-archetipo, le ecceità eterne dei suoi Nomi che aspirano alla loro 
Manifestazione concreta. E TEffusione sacrosanta ifayd aqdas) sul

170



/. Delta Creazione come teofania

piano o alla “Presenza dei Nomi” (Hadrat al-Asma). La seconda è 
l’Epifania nel mondo manifestato, cioè negli esseri che sono le for­
me o i ricettacoli epifanici (mazàhir) dei Nomi divini. L ’Effusione 
santa, “ieratica” e “ierofanica” (faydmuqaddas) fa apparire alla Lu­
ce quelle forme che, come specchi, ricevono il riflesso della pura 
Essenza divina nella misura della loro rispettiva capacità. La du­
plice Epifania è tipificata nei Nomi divini “il Nascosto e il Rivela­
to, il Primo e l’Ultimo”, di cui Ibn ‘Arabi illustrerà la verifica spe­
rimentale nella pratica teosofica della Preghiera15.

Parlare tuttavia di una Epifania dei Nomi divini proporziona­
le alla capacità delle forme che li ricevono e li riflettono come fos­
sero specchi, implica esseri a cui quelle forme si mostrano come 
tali (cioè, esseri che conoscono se stessi), e la cui capacità di vi­
sione, di conseguenza, condiziona anche la proporzione di epifa­
nia investita nel mondo in loro e mediante loro. Interviene qui la 
nozione di cuore, di cui vedremo in seguito l’importanza come 
“organo sottile” delle visioni teofaniche. Del cuore dello gnostico 
si dice che è compreso sotto la Compassione divina, è cioè una 
delle cose a cui essa conferisce l’esistenza, poiché la Compassione 
divina (Rahma) è l’equivalente dell’esistenziazione (ijàdV6. E tut­
tavia, per quanto vasta sia questa Compassione che abbraccia ogni 
cosa, il cuore dello gnostico è ancora più vasto; è detto infatti: “Né
il mio Cielo né la mia Terra mi contengono, ma il cuore del mio 
credente fedele mi contiene”17; è così perché quel cuore è uno 
specchio in cui si riflette ogni volta, rapportato alla scala del mi­
crocosmo, la “Forma di Dio” manifestata.

Due spiegazioni, qui, invertono i termini e si completano a vi­
cenda. Molti sufi professano che TEssere Divino si epifanizza nel 
cuore di ciascun fedele secondo l’attitudine di quel cuore18, ossia 
prende ogni volta la Forma che corrisponde all’esigenza e alla ri­
cettività che ne misura l’attitudine. Sembra che, per Ibn ‘Arabi, 
quando si tratta dello gnostico Càrif ), valga una spiegazione inver­
sa di questo “katenoteismo mistico”. Non è il cuore a dare “colo­
re” alla Forma che riceve, ma, al contrario, il cuore dello gnostico 
“si colora” ogni istante del colore, cioè della modalità della For­
ma sotto la quale TEssere Divino si epifanizza a lui. Egli è allora 
come una pura “materia spirituale” che queste credenze informa­
no o come uno specchio che riceve le forme e i colori che vanno 
a riflettervisi, ma dilatandosi o restringendosi a loro misura. E lui

171



Immaginazione creatrice

allora che rivela il suo cuore alTEssere Divino sotto la stessa for­
ma in cui quest’ultimo gli si mostra. Senza dubbio, essendo la ri­
velazione o la conoscenza che ha di Dio la stessa che Dio ha di lui 
e viceversa, ed essendo il cuore dello gnostico predisposto a rice­
vere tutte le forme delle teofanie, mentre il non-gnostico è predi­
sposto a riceverne una sola, si può veramente parlare di una atti­
tudine o capacità (isti'dad) del cuore dello gnostico, poiché è in 
quel cuore, e in esso soltanto, che il “Dio creato nelle credenze” 
mostra la sua verità.

In effetti, accade questo: né il cuore né gli occhi del credente 
vedono mai altro che la Forma della credenza che egli professa nei 
riguardi delTEssere Divino. Questa visione è il grado della teofa­
nia che gli viene data a misura della sua capacità. Come tale, essa 
fa parte del processo della Creazione -  essa stessa teofania, cioè 
Immaginazione teofanica dell’Essere creatore che immagina a se 
stesso il mondo e le forme che lo rivelano a se stesso. La forma 
presa qui dal Creatore-creatura, il “Dio dal quale è creata ogni co­
sa”, è quella del “Dio creato nelle credenze”. Il Dio che si mostra 
a se stesso nella sua Ipseità, nella scienza che egli ha per se stesso 
dei suoi Nomi e dei suoi Attributi (cioè nella “prima Epifania”), 
ancora isolato da qualsiasi relazione con la loro esistenza manife­
stata, non è visibile a nessuno; Ibn ‘Arabi sconfessa qui quei sufi 
che pretendono di vedere un tale Dio nel loro stato di estasi e di 
fanà’ì9. Quel Dio diviene visibile soltanto nelle forme delle sue 
epifanie (mazdhir; tajallì), che compongono ciò che chiamiamo 
universo.

“Il Dio che è nelle credenze -  dice Ibn ‘Arabi -  è quello di cui
il cuore contiene la forma, quello che si mostra al cuore, in modo 
che questo lo riconosca. Anche l'occhio non vede che il Dio del­
le credenze”20. La forma secondo cui si mostra nella credenza, es­
sendo la forma stessa della credenza, significa che la teofania 
(;zuhùr, tajallì) si produce secondo la dimensione del ricettacolo 
che raccoglie e in cui si mostra. La credenza racchiude la misura 
della capacità del cuore. Per questo le credenze si diversificano. 
Per ciascun credente, TEssere Divino è quello che si mostra a lui 
sotto la forma della sua credenza. Se si epifanizzasse sotto un’al­
tra forma, egli la rifiuterebbe, ed è per questo che le credenze dog­
matiche si combattono l’un l’altra. “Ma quando tu mediti sulla 
Sua parola (facendo allusione al Suo fedele): ‘Io sono il piede col

172



/. Della Creazione come teofania

quale cammina, la mano con cui tocca, la lingua con cui parla...', 
allora dirai: quello che ce, in realtà, è il Creatore-creatura (.Haqq- 
Khalq), Creatore sotto una dimensione, creatura sotto un'altra, 
ma il tutto concreto è un solo concreto. La forma che si mostra è 
la stessa di ciò che riceve. Al contempo è ciò che si mostra (mu- 
tajallì) e ciò a cui si mostra (mutajallà lahu)”2X.

Proprio di questo, i credenti dogmatici sono inconsapevoli. Es­
si ignorano le metamorfosi (tahawwuD delle teofanie22. Essi pre­
tendono che la forma della loro visione sia la sola vera, ignorando 
che è PImmaginazione divina creatrice a mostrare a se stessa quel 
“Dio creato nelle credenze”, il quale è ogni volta una teofania che 
essa stessa configura. Per saperlo, è necessario possedere la crea­
tività del cuore [himma), essa stessa Immaginazione teofanica del 
Creatore all'opera nel cuore dello gnostico. Per quest’ultimo, tut­
te le credenze diventano allora altrettante visioni teofaniche, nelle 
quali contempla l’Essere Divino; secondo il cuore di Ibn 'Arabi, 
lo gnostico possiede nel senso più vero la ‘‘scienza delle religioni”. 
Questo significa che un tale “ecumenismo” abolisce il legame per­
sonale tra il fedele e il suo proprio Signore (Rabb)? Una simile 
domanda non può rimanere soddisfatta da una risposta teorica; 
essa richiede una soluzione sperimentale, che può essere ottenu­
ta nella pratica di una Preghiera che sia anche teofania (cfr. infra, 
cap. III). E tipico della teosofia di Ibn ‘Arabi di sollevare sempre 
paradossi che si corrispondono; le soluzioni sono anch’esse ana­
loghe. L ’Essere Divino trascende ogni rappresentazione ed ogni 
qualificazione, e tuttavia si parla della “Forma di Dio” (suràt al- 
Haqq). Lo gnostico scioglie i nodi di tutte le credenze particolari, 
e tuttavia riceve, anch’egli, la visione teofanica del suo Signore. 
Solo che questa visione non gli è più data sotto la forma di questa 
o quella credenza prescritta ed imposta da questa o quella collet­
tività religiosa o sociale. Ciò che si mostra allo gnostico è la forma 
sotto la quale egli stesso è conosciuto da Colui che il suo essere 
evoca, cioè la sua ecceità, eterna, quella che Lo conosce sotto la 
forma in cui Lui stesso lo conosce. L ’esperienza visionaria di Ibn 
‘Arabi lo attesta, e ad essa rinvia il suo discepolo.

Un hadith frequentemente citato delinea tipicamente la situa­
zione. Nel giorno della Resurrezione (Qiyàma), Dio si mostrerà ai 
suoi servitori23 sotto una forma che essi non hanno mai conosciu­
to. Non sarà quella del Dio delle loro credenze, bensì una qual­

173



Immaginazione creatrice

che forma tra le determinazioni divine sotto le quali altri creden­
ti avevano riconosciuto il loro Dio. Allora quelli lo rifiuteranno, 
implorando protezione in Dio da questo “falso” Dio, fino a che 
Dio non si mostrerà, finalmente, nella forma delle loro credenze; 
solo allora lo riconosceranno, Che cosa potrebbe provare, in ef­
fetti, il teologo mutazilita, ad esempio, accorgendosi che anche il 
ribelle morto senza convertirsi, nel giorno della Resurrezione, sarà 
accolto nella Compassione divina? Come riconoscere il Dio della 
propria credenza sotto una forma tanto scioccante?

L ’interpretazione mistica di questo hadith ne ricava un altro 
senso profondo, ancora più lontano dalla lettera del dogma isla­
mico. Il “giorno della Resurrezione”24 si riferisce senza dubbio al­
l’escatologia, ma conserva anche un senso iniziatico: è il momen­
to in cui l’anima individuale comprende la sua unità d’essenza 
(che non vuol dire la sua unità di esistenza) con la totalità divina; 
è il giorno in cui le credenze particolari cessano di essere un velo, 
una limitazione, per essere invece manifestazioni (mazàhir) molte­
plici in cui Dio è contemplato, ed espressione della capacità ricet­
tiva dei cuori. E il giorno in cui si verificano il paradosso e la pro­
fondità del legame fra il Signore e il suo fedele (Rabb e marbùb), 
per il quale ciascuno non può esistere senza l’altro25, e la cui af­
fermazione suona scandalo per la religione dogmatica. Il giorno 
in cui viene superato quello che Schelling avrebbe definito il “mo­
noteismo unilaterale” , è il giorno in cui lo gnostico di Ibn ‘Arabi 
percepisce che il “Dio creato nelle credenze” è ogni volta, anch’es- 
so, compreso nella Compassione divina esistenziatrice, an eh’esso 
una delle forme dell’immaginazione della divinità che si rivela a 
se stessa dando ai suoi Nomi la Manifestazione a cui questi aspi­
rano. Comprendere il dogma come un mazhary un simbolo, signi­
fica “sciogliere” il dogmatismo26; la Resurrezione, l’altro mondo, 
sono tutto ciò, o meglio, tutto questo è già. Perciò Ibn ‘Arabi di­
chiara:

La conoscenza di Dio non ha limite che possa arrestare lo gnosti­
co. E come potrebbe essa avere un limite, alimentandosi alle forme 
teofaniche dell’essere che sono in perpetua metamorfosi? Come po­
trebbe, quando la ricorrenza della Creazione, che è metamorfosi delle 
teofanie (tahawwul al-Haqq ffl-suwar) è la regola stessa dell’essere 
(qànun al-wujùd)?

174



4. La ricorrenza della Creazione

Uno dei termini-chiave del sistema teosofico di Ibn ‘Arabi chiama 
in causa la natura stessa della Creazione: l’idea di una creazione 
ricorrente, di una creazione che si rinnova (khalq jadid)21. Abbia­
mo già visto che, nel pensiero di Ibn ‘Arabi, non c’è posto per una 
creazione ex nihilo, per un inizio assoluto, preceduto dal nulla. 
L ’esistenziazione di una cosa che non abbia già avuto esistenza, 
un’operazione creatrice che abbia avuto luogo e si sia compiuta 
una volta per tutte, sono per lui assurdità teoriche e pratiche. La 
Creazione come “regola dell’essere” è il movimento preeterno e 
continuativo col quale Tessere è manifestato ad ogni istante sotto 
un nuovo rivestimento. L 'Essere creatore è l’essenza o la sostanza 
preeterna e post-eterna che si manifesta ad ogni istante nelle innu­
merevoli forme dell’essere; quando si occulta nell’una, si epifa- 
nizza in un’altra. L'Essere creato è costituito da quelle forme ma­
nifestate*, diversificate, successive ed evanescenti, che ricevono so­
stanza non nella loro autonomia fittizia, ma nell’essere che in lo­
ro e mediante loro si manifesta. La creazione, dunque, non è nien­
te di meno che la Manifestazione (.zuhùr) dell’Essere Divino na­
scosto (Bàtin) nelle forme degli esseri: nella loro ecceità eterna in­
nanzi tutto, e poi nella loro forma sensibile28, con un rinnova­
mento, una ricorrenza d’istante in istante dalla preeternità. A que­
sta “creazione nuova”, per il teosofo, allude il versetto coranico: 
“Ci siam forse Noi esauriti con la Prima Creazione? Eppure co­
storo dubitano della Creazione Nuova! ” (L, 15)29.

Tuttavia, noi non smettiamo nemmeno per un istante di vede­
re ciò che stiamo vedendo30; non abbiamo coscienza che, ad ogni 
istante, vi sia esistenziazione e sparizione, poiché nell’istante stes­
so della sparizione il simile di quel che va sparendo viene esisten- 
ziato. Noi crediamo che l’esistenza, la nostra ad esempio, è conti­
nua nel passato e nel futuro, e tuttavia il mondo riveste ad ogni 
istante una “creazione nuova”, rivestimento che getta sulla nostra 
coscienza un velo affinché non vi sia in noi percezione del rinno­
vamento incessante. Ad ogni soffio del “Sospiro di Compassione 
divina” (Nafas al-Rahmdn), Tessere cessa, e poi è; noi cessiamo di 
essere, poi veniamo ad essere. L ’istante della sparizione è l’istan­
te stesso dell’esistenziazione del simile (se ne vedrà più avanti 
l’esempio nell’episodio del trono della regina di Saba). L ’“Effu­

/. Della Creazione come teofania

175



Immaginazione creatrice

sione dell’essere, che è il Sospiro di Compassione, si propaga 
nell’essere come l’acqua che scorre in un fiume, rinnovandosi sen­
za posa31. Una medesima ecceità eterna è rivestita di una deter­
minazione esistenziale, poi se ne spoglia e si riveste di un’altra, in 
un altro luogo, pur restando ciò che era nel mondo del Mistero. 
Tutto questo avviene nell’istante (<al-àn), un tempo indivisibile in 
concreto (anche se è divisibile nel pensiero), atomo di temporalità 
che si designa come il “presente” (zamàn hàdir, non il nunc, che è 
il limite ideale del passato e dell’avvenire, dunque pura negati­
vità), nel quale i sensi non percepiscono alcun intervallo.

Il fondamento positivo di queste metamorfosi è la perpetua at­
tivazione dei Nomi divini che richiede l’esistenziazione concreta 
delle ecceità che manifestano ciò che sono, ma che in se stesse so­
no puri possibili, e non richiedono di per sé l’esistenza concreta32. 
Si tratta, qui, di una Immagine primordiale che interpreta la na­
tura dell’essere precorrendo qualunque percezione sensibile em­
pirica, poiché la successione nell’istante non dà né anteriorità né 
posteriorità percepibile ai sensi; si tratta di una pura “successio­
ne” intelligibile, ideale. Da un lato, negatività persistente, poiché 
il possibile non postula alcuna necessità d’essere; dall’altro, esi- 
stenziazione persistente in virtù dell’Epifania divina. Per questo, 
da parte dei possibili, vi è discontinuità pura; vi è ricorrenza non 
dello stesso, ma del simile. La continuità è da parte dei Nomi di­
vini e delle ecceità eterne (ayàn thàbita). Da parte dei fenomeni 
(mazàhir), non vi sono che connessioni senza causa, nessuno es­
sendo causa dell’altro. La causalità è totalmente nei Nomi divini, 
nel rinnovamento incessante, d ’istante in istante, delle loro epifa­
nie. La ricorrenza della Creazione consiste in questa ricorrenza 
delle epifanie. Così, l’identità di un essere non pertiene ad una 
qualche continuità empirica della sua persona; essa è totalmente 
da parte di quell’attività epifanica, della sua ecceità eterna. Da 
parte del manifestato, non vi è che simile, d’istante in istante33.

Fin d ’ora si intravede il senso tecnico che, nella teosofia di Ibn 
‘Arabi, acquisterà la parola fana (annichilazione), tanto frequen­
te nel lessico dei sufi34. Essa non designa la distruzione degli at­
tributi che qualificano la persona del sufi, né il suo passaggio ad 
una stazione mistica che abolisce la sua individualità per confon­
derla col sedicente “universale” o con la pura Essenza inaccessibi­
le. La parola fana sarà la “cifra” (ramz) che simbolizza la sparizio­

176



I. Della Creazione come teofania

ne incessante delle forme e la loro sovraesistenza (baqa) nella so­
stanza unica pluralizzata nelle sue epifanie. In questo senso, fana 
non è in contraddizione con un’attività della creatura; più esatta­
mente, è un aspetto di quell’attività, essendo Paltro la sua persi­
stenza (baqa ) nell’Essere Divino. Essendo la Creazione un con­
catenarsi di teofanie (tajalliydt) senza che ci sia causalità da una 
forma all’altra, ciascuna creatura è il debutto della manifestazio­
ne di una forma, l’occultamento di un’altra. Questo occultamen­
to (ikhtifa) è il fana delle forme dell’essere nell’Essere Divino 
unico; e, nello stesso istante, il loro baqa, la loro sovraesistenza, è 
la loro manifestazione in altre forme teofaniche, cioè in mondi e 
su piani d’esistenza non terreni. Come in precedenza, è qui il ca­
so di dire: questo è l’altro mondo, o, piuttosto, l’altro mondo è già 
questo. Siamo evidentemente lontanissimi dal senso religioso con­
fessionale dato all’“altro mondo” , poiché non vi è fine o termine 
del mondo: l’altro mondo non cessa di addivenire in questo mon­
do e a partire da questo mondo.

Per quanto lontani si possa essere dal senso preso dalle parole 
nel linguaggio religioso ordinario, non si possono tuttavia trascu­
rare le consonanze risvegliate dalla dottrina della ricorrenza della 
Creazione d’istante in istante. Gli Ashariti, scuola rappresentati­
va dell’ortodossia islamica, insegnavano una cosmologia analoga; 
tuttavia, si dovrà ammettere che i concetti ashariti vengono qui 
reimpiegati in un edificio dal disegno e dalla struttura compieta- 
mente diversi.

Gli Ashariti professano che il cosmo è composto di sostanze e 
di accidenti, questi ultimi essendo talmente soggetti a cambiamen­
to e rinnovamento incessanti, tanto che non uno di essi permane 
in una stessa sostanza per due istanti successivi. Non è inesatto di­
re35 che, nonostante le differenze radicali, la teoria atomista degli 
Ashariti, in cui è dominante la visione della ricorrenza, fosse atta a 
suggerire la teoria dell’unità trascendentale dell'essere (wahdat al- 
wujud). Si dovrà forse rilevare quella tendenza fatale che trascina 
il monoteismo verso il monismo? E sufficiente pensare ad una se­
colarizzazione dei concetti. Di fatto, il pensiero di Ibn ‘Arabi non 
soccombe sotto alcuna di queste categorie. Egli non professa il mo­
noteismo astratto dei teologi dell’IsIam ortodosso più di quanto 
professi ciò che viene connotato abitualmente con il termine di 
monismo nella storia della filosofia in Occidente. Mentre alla base



immaginazione creatrice

del monoteismo astratto e del monismo, che ne è la secolarizza­
zione in quanto filosofia sociale, vi è una medesima esigenza tota­
litaria, la teosofia di Ibn ‘Arabi procede da un sentimento teofani­
co dell’universo dell’essere al quale non possono certo presentarsi 
opzioni simili. Infatti, la coerenza delle teofanie postula certamen­
te un’unità dell’essere nella sua essenza, ma la loro diversità e la lo­
ro pluralità non potrebbero essere abolite senza abolire al con­
tempo la manifestazione di questo Essere unico a se stesso e nei 
suoi esseri. Chi potrebbe avere il potere di abolire tale duplice Ma­
nifestazione, “distensione della Sua tristezza”? Comprendere que­
sta diversità, questa pluralità e questa differenziazione -  tutte ne­
cessarie -  significa proprio, come abbiamo già visto, sfuggire al 
“monoteismo unilaterale” , quel monoteismo che altera la verità del 
“Dio creato nelle credenze” , distrugge la trasparenza dei simboli e 
soccombe sotto i colpi di quell’idolatria che denuncia.

Ibn ‘Arabi sa36 che gli Ashariti riconducono la molteplicità esi­
stenziale nel mondo ad una sostanza unica composta di atomi di 
numero infinito, i quali possono essere conosciuti da noi soltanto 
mediante gli accidenti che sopravvengono in conseguenza della 
loro associazione momentanea in questa o quella forma. Tali ac­
cidenti non hanno né durata né continuità; essi cambiano ad ogni 
istante. Per gli Ashariti, questo incessante cambiamento costitui­
sce la prova decisiva che il mondo è innovato (muhdath) e con­
tingente, cioè che esso ha bisogno di un Creatore, e tale è anche 
l’idea della Creazione nell’accezione corrente del termine. Per Ibn 
‘Arabi, questo addivenire e questo rinnovamento perpetuo han­
no luogo nelle forme particolari, che non esigono affatto l’ipotesi 
di un Creatore della sostanza presa nel suo insieme. O piuttosto, 
gli Ashariti hanno il torto di non vedere quale sia la vera realtà del 
mondo: un insieme di accidenti, di “apparizioni” , “essentificato” 
da una stessa identica essenza, l’Essenza divina, sola sussistente in 
sé. Essi presuppongono inoltre una sostanza, se non più sostanze, 
a fianco di questa Essenza (dhàt)> quando invece queste pretese 
sostanze non potrebbero essere altro che sprovviste di qualsiasi 
sostanzialità. Il “Volto divino” (tvajh al-Haqq) in cui è esistenzia- 
lizzata la moltitudine delle forme, “apparizioni” e determinazioni, 
resta loro velato. Essi ignorano che il fenomeno del mondo è pro­
prio quell’insieme di “apparizioni” e di forme. Essi non hanno co­
scienza dell’unità dell’Unico e della sua necessaria pluralizzazio-

178



I. Delta Creazione come teofania

ne nelle sue Manifestazioni. L ’idea di sostanza creata ed unica 
professata da questi ortodossi non sa rendere conto della plura­
lità, e nemmeno tollerarla. L ’idea teofanica del teosofo postula e 
fonda tale pluralità.

Che gli Ashariti si blocchino in un vicolo cieco, lo mostrano le 
contraddizioni nelle quali incorrono allorché pretendono di defi­
nire le cose, e procedono definendole attraverso i loro accidenti. 
Ora, questi accidenti (ad esempio la spazialità, la ricettività, ecc.), 
sono la realtà stessa della cosa così come essa esiste; non sono 
qualcosa che si va ad aggiungere, ma semplici rapporti istituiti dal 
pensiero (cfr. gli “incorporei” per gli Stoici). Ma allora è la cosa 
stessa ad essere accidente puro, pertanto non può sussistere per 
due istanti consecutivi. In questo caso, come è possibile parlare di 
sostanze, cioè di sostanze altre dall’Essere Divino?37 Ogni “so­
stanza” altra da Lui non è che una collezione di accidenti, senza 
altra stabilità né durata che la “ricorrenza della sua creazione”. Al­
lora, si dirà, l’idea stessa del Creatore, così come veniva intesa da­
gli Ashariti, sparirebbe nel momento in cui l’Essere Divino è in­
staurato al posto della loro idea di “sostanza” . Ibn ‘Arabi rispon­
derà che coloro che fanno una simile obiezione, siano o meno or­
todossi, sono incapaci di prendere coscienza della Creazione ri­
corrente senza posa, della moltitudine delle teofanie, a differenza 
dei mistici intuitivi (ahi al-kashf) che invece “vedono” Dio epifa- 
nizzarsi in ciascuna anima mediante il rinnovarsi delle sue teofa­
nie. E esattamente questo che si deve intendere con creazione ri­
corrente, o ricorrenza della Creazione. Non è affatto, in verità, 
una percezione sensibile, ma tanto più è grave quello che viene 
chiamato in causa: chiunque abbia compreso che cosa sia in realtà 
questa ricorrenza della Creazione, ha compreso anche il segreto 
della Resurrezione (sirr al-bath wa’l-hashr).

Si tratta dunque della nozione-chiave di tutto un sistema di 
pensiero, capace di aprire la più alta delle prospettive, l’idea di 
una ascensione continua degli esseri che inizia con lo scioglimen­
to del nodo daqd) delle credenze dogmatiche (i'tiqàd), quando la 
scienza dogmatica (‘ilm al-itiqàd) lascia il posto alla scienza della 
visione ('ilm shuhùdi):

Allorché l’Essere Divino si epifanizza al fedele sotto la forma della 
sua credenza, questa è vera. Egli professa tale credenza in questo mon­

179



Immaginazione creatrice

do. Ma allora il nodo, cioè il dogma Vaqida) che la lega a quella deter­
minazione, si scioglie quando il velo si leva nell’altro mondo; il dogma 
cessa, e diventa conoscenza mediante visione diretta (mushàhada). 
Questa è la soglia del movimento ascensionale dopo la morte per co­
lui che ha avuto autentica credenza, ed è capace di visione mentale”38.

Escatologia, certamente; ma abbiamo visto in precedenza che, 
secondo Ibn ‘Arabi, è il caso di intendere la Resurrezione (Qiyà- 
ma) anche nel senso iniziatico di una nuova nascita spirituale in 
questo mondo. A questi “resuscitati” giunge allora da Dio ciò che 
non avevano ancora immaginato nell’Ipseità divina prima di to­
gliere il velo dell’incoscienza; giunge ad essi una capacità di sen­
tire crescente, commisurata alle forme sempre nuove. Inoltre, Ibn 
‘Arabi allude ad un misterioso mutuo soccorso spirituale fra i vi­
vi e i morti, cioè fra i vivi di questo mondo e i morti degli altri mon­
di. In effetti, in questo stesso mondo, grazie all’incontro e alla con­
giunzione mistica nel mondo intermedio (barzakh), vi sono Spiri­
tuali che possono venire in aiuto di certi loro fratelli nella gnosi 
sciogliendo per loro i nodi rimasti segreti; istruendoli su ciò che 
era loro rimasto nascosto, li aiutano così ad elevarsi di grado in 
grado. Ibn ‘Arabi ne ha lasciato una testimonianza personale in 
uno dei suoi libri39.

Questo movimento ascensionale non coinvolge solo l’uomo40; 
ogni essere è in uno stato di ascensione perpetua, poiché la sua 
creazione è in uno stato di perpetuo rinnovamento, d ’istante in 
istante. La creazione rinnovata, ricorrente, è ogni volta un Mani­
festarsi (izhàr) dell’Essere Divino che manifesta all’infinito le ec­
ceità possibili, nelle quali egli essenzializza il suo essere. Se consi­
deriamo la creatura in rapporto al Creatore, diremo che l’Essere 
Divino discende verso le individualizzazioni concrete e in esse si 
epifanizza; all’inverso, se consideriamo queste nella loro funzione 
epifanica, diremo che esse salgono, si elevano a Lui. Il movimen­
to non cessa mai, perché mai cessa la discesa divina nelle differenti 
forme. Questa ascensione è dunque l’Epifania divina in quelle for­
me, Effusione perpetuamente ricorrente, duplice movimento in- 
tra-divino. Per questo l'altro mondo esiste già in questo mondo\ es­
so esiste in ogni istante in rapporto ad ogni essere41. Ogni essere 
è in ascensione con l’astante”, relativamente alla misura delle teo­
fanie che esso accoglie; ogni teofania aumenta la sua capacità, la

180



sua attitudine a riceverne di nuove. Non è che vi sia ripetizione 
dell’identico; vi è piuttosto ricorrenza del simile, ove il simile è al­
tro. “Vedere” tutto questo significa vedere il multiplo sussistente 
nell’uno; analogamente, i Nomi divini sono multipli e multiple le 
loro essenze, e unica è tuttavia l’Essenza che essi modalizzano, in 
modo che la materia riceva ogni forma. Allora, chi conosce se stes­
so di questa conoscenza, cioè conosce nella sua “anima” (nafsì la 
realtà dell’Essere reale manifestantesi sotto questa forma, costui 
conosce il suo Signore. Secondo questa sua forma propria, infatti, 
cioè secondo la sua funzione epifanica, il suo creatore è la sua pro­
pria creatura, poiché si manifesta così come lo esige l’ecceità eter­
na di quella creatura, ma nello stesso tempo, senza il suo Creato- 
re-Creatura, costui, cioè quella creatura, non sarebbe nulla. “Per 
questo nessuno fra i dotti, nessuno fra i teorici e i pensatori razio­
nali, gli antichi filosofi o gli Scolastici dell’IsIam (Mutakallimùn) 
ha avvertito la vera conoscenza e la vera realtà dell’anima; soli ad 
averlo saputo, sono i teosofi (llàhiyun) tra i profeti e i maestri tra 
i sufi”42.

5. La duplice dimensione degli esseri

“Se tu dichiari che quella forma è Dio, tu la omologhi, perché 
quella è una delle forme in cui si manifesta (mazhar)\ ma se tu di­
ci che quella è un’altra cosa, altra da Dio, tu la interpreti, così co­
me devi interpretare le forme viste in sogno”45. Omologazione e 
interpretazione, tuttavia, valgono solo simultaneamente, perché 
allora dire che la forma teofanica è altro da Dio non è disprezzar­
la come “ illusoria” ; è, al contrario, valorizzarla e fondarla come 
simbolo riferito al simbolizzato (marmuz ilayhi), il quale è PEsse- 
re Divino. In effetti, l’essere rivelato (zàhir) è Immaginazione teo­
fanica, e simultaneamente la sua vera realtà nascosta (bàtin) è l’Es- 
sere Divino. Essendo l’essere rivelato Immaginazione, è necessa­
ria un’ermeneutica delle forme rivelate in lui, cioè un taw ìl che 
“riconduca” (stando all’etimologia del termine) quelle forme alla 
loro vera realtà. Non solo il mondo onirico ma anche quello che 
chiamiamo abitualmente il mondo della veglia, hanno entrambi 
bisogno di una ermeneutica. Si deve notare questo: se il mondo è 
creazione ricorrente (khalq jadid) e ricorrenza di epifanie, se co­

/. Della ( '.reazione come teofania

181



Immaginazione creatrice

me tale esso è Immaginazione teofanica, e dunque ha bisogno di 
una ermeneutica, è dunque proprio la creazione ricorrente, im­
percettibile ai sensi, che in ultima analisi fa in modo che il mondo 
sia Immaginazione ed abbia bisogno, proprio come per i sogni, di 
un’ermeneutica. Il detto attribuito al Profeta: “Gli uomini dormo­
no, e alla loro morte si risvegliano”44 lascia comprendere che tut­
to ciò che gli esseri umani vedono nella loro vita terrena appar­
tiene allo stesso ordine delle visioni contemplate in sogno. La su­
periorità del sogno sui dati positivi della veglia è proprio qui: per­
mettere, o piuttosto reclamare un’interpretazione che vada al di là 
dei dati, perché quei dati significano altro rispetto a ciò che appa­
re. Essi manifestano (e in ciò è racchiuso tutto il senso delle fun­
zioni teofaniche). Non si interpreta quello che non ha nulla da in­
segnare, che non significa altro che ciò che è. Proprio perché il 
mondo è Immagine teofanica, esso è costituito da “apparizioni” 
che domandano di essere interpretate e superate. Tanto più, allo­
ra, grazie soltanto allTmmaginazione attiva, la coscienza, risve­
gliata alla vera natura del mondo come “apparizione” , può supe­
rarne i dati, e rendersi così atta a nuove teofanie, cioè ad una 
ascensione continua. L ’operazione immaginativa iniziale sarà di 
tipificare (tamthìD le realtà immateriali e spirituali nelle forme 
esteriori o sensibili; queste ultime diventeranno allora la “cifra” di 
ciò che manifestano. L ’Immaginazione resta sempre il motore di 
un tawil che è ascensione continua deWanima.

In breve, poiché vi è Immaginazione, vi è ta’wii, poiché vi è 
taw il, vi è simbolismo: poiché vi è simbolismo, vi sono due di­
mensioni negli esseri. Tale appercezione è presente in tutte le cop­
pie di termini che caratterizzano la teofania di Ibn ‘Arabi: Crea­
tore e Creatura (Haqq e Khalq), divinità e umanità (Làhut e Nà- 
sùt)> Signore e vassallo (Rabb e 'Abd). Ciascuna coppia di termini 
tipifica un’unione che avevamo proposto di designare come unio 
sympathetica*5. La riunione dei due termini di ciascuna coppia 
forma una coincidentia oppositorum, una simultaneità non già di 
contraddizioni bensì di opposizioni complementari, e avevamo vi­
sto in precedenza che è proprio dellTmrnaginazione attiva opera­
re tale unione, volta a definire, secondo il grande sufi Abu Sa‘ìd 
al-Kharràz, la nostra conoscenza della divinità. Ma ciò che so­
prattutto interessa vedere è che il mysterium conjunctionis che 
unisce i due termini è un’unione teofanica (vista da parte del Crea-

182



I. Della Creazione come teofania

tore) o un’unione teopatica (vista da parte della creatura), e non 
è in nessun caso una “unione ipostatica”. Probabilmente è a cau­
sa delle nostre abitudini cristologiche secolari, che ci spingono a 
non concepirne di altre, se si parla così diffusamente di Ibn4Arabi 
come di un “monista”. Si trascura il fatto che la costituzione di 
quanto la filosofia occidentale chiama rigorosamente “monismo” 
mal si concilia con un pensiero profondamente docetista. Un No­
me divino come “signore” , investendo l’ecceità (il suo 'abd) che lo 
manifesta, manifesta in essa la sua significano passiva46; Tessere to­
tale è Tunione del signore e del suo fedele. Da qui consegue che 
ogni essere, come totalità, si presenta con due dimensioni. Non si 
può dire Haqq-Khalq, o Nàsùt-Lahùty intendendo con questo che 
ciascuna dimensione equivale all’altra. Le due dimensioni, nel ri­
ferirsi ad uno stesso essere, si riferiscono alla totalità del suo esse­
re; si addizionano (o si moltiplicano l’una per l’altra), ma non pos­
sono annullarsi Tuna con l’altra, né sostituirsi l’una all’altra.

Sembra che questa bi-dimensionalità, questa struttura a due 
dimensioni, dipenda dalla nozione di una ecceità eterna (*ayn thà- 
bita) che è l’archetipo di ciascun essere individuale del mondo 
sensibile, sua individuazione latente nel mondo del Mistero, che 
Ibn ‘Arabi designerà anche come Spirito, cioè “Angelo” di quel­
l’essere. Conoscere la propria ecceità eterna, la propria essenza ar­
chetipica significa, per un essere terreno, conoscere il proprio 
“Angelo” , cioè la propria individualità eterna così come risulta 
dalla rivelazione delTEssere Divino che in esso si rivela a se stes­
so. “Ritornare al proprio Signore” significa realizzare la coppia 
eterna del fedele e del suo Signore, il quale non è PEssenza divina 
nella sua generalità, bensì la sua individuazione in questo o quel­
lo dei suoi Nomi47. Viceversa, sopprimere questa individuazione 
avvenuta nel mondo del Mistero significa abolire nell’essere ter­
reno la sua dimensione archetipica o teofanica propria, il suo “An­
gelo”. Non avendo più da ricorrere ciascuno al proprio Signore, 
tutti gli esseri si trovano abbandonati ad una medesima Onnipo­
tenza indifferenziata, equidistanti e confusi nella collettività reli­
giosa o sociale. A questo punto, sarà loro lecito confondere il pro­
prio Signore, non più conosciuto così com’è, con l ’Essere Divino 
in sé, pretendendo di imporlo a tutti. Questo è, come abbiamo vi­
sto, il “monoteismo unilaterale” col quale prevale il “Dio creato 
nelle credenze”. Avendo perduto il suo legame con il proprio Si­

183



Immaginazione creatrice

gnore-archetipo (avendo cioè perduto coscienza di sé), ciascun io 
è lasciato in balìa di un’ipertrofia che con facilità degenera in un 
imperialismo spirituale; l’impresa non consiste più nel fare che 
ciascuno si unisca al proprio Signore, ma nelTimporre a tutti lo 
“stesso Signore” . Proprio da un simile imperialismo protegge la 
coincidentia oppositorum espressa sotto molteplici forme da Ibn 
‘Arabi; forme che mantengono simultaneamente l’unità e la plu­
ralità, senza le quali la duplice dimensione di ciascun essere, cioè 
la sua funzione teofanica, diventa inconcepibile. Ponderando cia­
scuna di queste espressioni, ci si accorge che Ibn ‘Arabi non par­
la affatto né da monoteista, come molti credono che sia, né da 
panteista, come di frequente lo si accusa di essere.

Questa Presenza (Hadra) che resta per te al presente (hudùr) nello 
stesso tempo della Forma [apparente che ad essa corrisponde], si può 
paragonare al Libro, il Corano, di cui Dio ha detto: “Noi non abbia­
mo tralasciato nulla nel Libro”, perché esso riunisce al contempo l’av­
venuto e il non-awenuto. Ma nessuno comprenderà ciò che stiamo di­
cendo eccetto colui che è, lui stesso, in persona (fi nafsihi), un Cora­
no, perché “a colui che prende Dio a salvaguardia sarà data la facoltà 
di discriminare (farqànY (Corano Vili, 29)4h.

Per omonimia, Corano è assunto qui nel senso di congiunzio­
ne, simultaneità, coincidentia; furqàn, nel senso di discriminazio­
ne, disgiunzione. Vi ritroviamo il tema dominante. Essere un Co­
rano è lo stato deirUomo Perfetto per il quale si epifanizza l’in- 
sieme dei Nomi e degli Attributi divini, e che ha coscienza 
dell'unità essenziale divinità-umanità, Creatore-Creatura. Ma, si­
multaneamente, egli discrimina i due modi d’esistenziazione di 
quell’unità essenziale: in che cosa egli è il vassallo senza il quale il 
suo Signore non sarebbe, e anche in che cosa, senza il suo Signo­
re, egli stesso non sarebbe nulla. Da qui l’esegesi personalissima 
data da Ibn ‘Arabi al versetto coranico, prendendo il termine mut- 
taqinon nel senso abituale (colui che teme Iddio), ma facendolo 
derivare da toiqdya, salvaguardia, protezione. Il Signore divino e 
il suo fedele sono la salvaguardia l’uno dell’altro, reciproci garan­
ti che rispondono Puno dell’altro49. Lo stato del Corano corri­
sponde a quello del fana', di cui avevamo già rilevato (cfr. supra, 
§ 4 di questo capitolo) uno dei sensi colti da Ibn ‘Arabi. Qui, af­

184



I. Della ('reazione come teofania

fiora una nuova precisazione. Lo stato del fana , come abolizione 
della distinzione, è la prova iniziale, poiché la discriminazione au­
tentica non può che giungere al termine di una lunga pedagogia 
spirituale. In effetti, quando il fedele discrimina fra divinità ed 
umanità senza aver sperimentato il fana (esattamente come fan­
no tutte le credenze dogmatiche che pongono la divinità come og­
getto, incapaci di pensarla diversamente), ciò è causato dall’inco­
scienza della sua unità essenziale con l’Essere Divino, cioè della 
congiunzione priva di fessure tra làhut e nàsut. Ma quando egli di­
scrimina in seguito alla sua esperienza del fan a , ciò avviene per 
conoscenza vera di ciò che sono Haqq e Khalq, il Signore e il suo 
vassallo, làhut e nàsùt: benché vi sia tra i due una unità essenzia­
le, la creatura si discrimina dal Creatore come la forma si discrimi­
na dalla sostanza di cui essa è forma. Se “essere un Corano” cor­
risponde allo stato del fan a , furqàn corrisponde allo stato di ba- 
qa (sovraesistenza): discriminazione dopo unificazione. Questo è 
forse l’aspetto più caratteristico denotato, in Ibn ‘Arabi, dai ter­
mini fana e baqa: tornare a sé dopo essere svaniti, persistere do­
po essere stati aboliti50.

Ora, in questa coincidentia oppositorum, la simultaneità dei 
complementari che determinano la duplice dimensione dell’esse­
re, quello che noi scopriamo all’opera come organo che la instau­
ra e la percepisce è l’immaginazione attiva dell’uomo, che si può 
definire creatrice nella misura in cui come la Creazione stessa è, 
anch’essa, teofanica. Le sue creazioni non sono né fittizie né im­
maginarie, poiché essa, essendo teofanica, è ogni volta una ricor­
renza di quella creazione di cui porta in sé, ed esprime, la natura. 
Un ultimo motivo meditato da Ibn ‘Arabi ci permette ancora di 
verificarlo congiungendo i termini di Immaginazione e di Crea­
zione. E il motivo della duplice Rahma divina, il duplice senso del­
la Compassione esistenziatrice, che dà ai Nomi divini la manife­
stazione concreta alla quale essi aspirano.

Vi è una Compassione incondizionata51, identica al dono 
dell’esistenza (ijàd). Non dipendendo da alcuna opera anterior­
mente prodotta dall’uomo, essa si identifica con l ’Essere Divino 
che aspira a rivelarsi a se stesso. In questo senso la Compassione 
divina contiene, abbraccia ogni cosa. Vi è poi una Compassione 
condizionale, quella che TEssere Divino si è “imposta”, ha reso ne­
cessaria a se stesso (Rahmat al-wujub), e che investe Tessere del fe-

185



immaginazione creatrice

dele in ragione del suo servizio divino; grazie a questa servitù, egli 
acquista un diritto su Dio, diritto costituito dalTobbligo che Dio 
ha imposto a se stesso. Tuttavia, non lasciamoci confondere dal­
l’aspetto giuridico della definizione. Di fatto, intendendola teoso­
ficamente, si tratta di un aspetto della garanzia reciproca (wiqàya) 
fra il Signore e il suo fedele analizzata poche righe fa. La Com­
passione condizionale si riferisce qui alla salvaguardia del Signo­
re che risponde per il suo fedele. Ora, se quest’ultimo è un disce­
polo che ha ben compreso Ibn ‘Arabi, sa che il suo Signore è il ve­
ro agente delle proprie opere52. Abbiamo già letto questo hadìtb: 
“ Io sono il suo udito, la sua vista, la sua lingua...”. Il che vuol di­
re che la forma visibile appartiene al fedele, mentre PIpseità divi­
na è come “inserita” (mundarija) nel fedele. Pertanto, la Compas­
sione condizionale rientra così nella Compassione assoluta, Com­
passione dell’Essere Divino con e per se stesso.

Parlando di una “ inserzione” nel Nome che il fedele “porta” 
nella sua anima, tuttavia, bisogna intenderla nel senso in cui noi 
diremmo che la nostra persona è “inserita” nella forma che viene 
manifestata in uno “specchio”53, cioè la si deve pensare sempre in 
termini di teofania, non di incarnazione o di evolxrìoi^ (hulul). 
Essendo questa inserzione una manifestazione, una “apparizio­
ne”, ciò che si manifesta dell’Essere Divino, è questo la creatura. 
Per esempio, Nomi divini quali l’Apparente, il Manifesto (al- 
Zàhir), l’Ultimo, sono dati al fedele perché il suo essere e la pro­
duzione del suo agire riposano sul Creatore. Ma, reciprocamente, 
la manifestazione del Creatore e la produzione del suo agire ripo­
sano sulla creatura: in questo senso i Nomi divini quali il Nasco­
sto (al-Bàtin), il Primo (al-AwwaD, appartengono al fedele. Così è 
per il Primo e l’Ultimo, l’Apparente e il Nascosto; i Nomi divini 
sono condivisi tra il Signore e il suo fedele54. Il Signore è il segre­
to dell’Ipseità, il sé del suo fedele; è quello che opera in lui e me­
diante lui: “Quando tu vedi la creatura, tu vedi il Primo e l’Ulti­
mo, il Manifesto e il Nascosto” .

Tale condivisione, o “comunicazione dei Nomi” , risulta dalla 
duplice Compassione divina, quella che ci è stata presentata in 
precedenza come un duplice movimento di discesa e di ascesa: di­
scesa è l’Epifania, l’immaginazione esistenziatrice primordiale; 
ascesa o ritorno è la visione dispensata proporzionalmente alla ca­
pacità del ricettacolo creato nel corso della “discesa”. E questa

186



/. Della Creazione come teofania

condivisione, questa salvaguardia reciproca, che è il dispositivo 
messo in moto dalla Preghiera teofanica, essa stessa creatrice, allo 
stesso titolo dell’immaginazione teofanica, poiché si tratta ogni 
volta di ricorrenza della Creazione. Uno stesso, unico agente sta 
al segreto della Preghiera come al segreto dell’immaginazione, 
nonostante Tuna e l’altra procedano esteriormente dal fedele; per 
questo, esse non sono vane. Lo enuncia un versetto coranico: 
“Non eri tu a lanciar frecce, bensì Dio le lanciava” (Vili, 17).

La meditazione mistica di questo versetto condensa ciò che qui 
si cerca di evidenziare della coincidentia oppositorum. La nostra 
Immaginazione attiva (non la fantasia, né la fantasticheria, è inu­
tile ricordarlo) è senz’altro quella che immagina, e tuttavia non è 
essa che immagina: è un momento, un istante di quella Immagi­
nazione divina che è l’universo, insieme delle teofanie. Ciascuna 
delle nostre immaginazioni è uno degli istanti teofanici, e in que­
sto senso è definita “creatrice”. Uno dei più illustri discepoli di 
Ibn ‘Arabi, ‘Abd al-Karìm Jili, ha formulato la situazione in un te­
sto d’una densità ammirevole:

Sappi che quando l’immaginazione attiva configura una forma nel 
pensiero, quella configurazione e quell’immaginazione sono create. 
Ora, il creatore è esistente in ciascuna creazione. Immaginazione e fi­
gura esistono in te, e tu sei il creatore (al-Haqq) in rapporto alla loro 
esistenza in te. E necessario dunque che l’operazione immaginativa 
che riguarda Dio ti appartenga, ma simultaneamente Dio esiste in es­
sa. Su questo punto, ti risveglio ad un segreto sublime, dal quale si 
possono imparare molti altri segreti divini, come ad esempio il segre­
to del destino e il segreto della conoscenza divina, il fatto che vi sia in 
ciò una sola e medesima scienza con cui si conoscono e il Creatore e 
la Creatura55.

Le nozioni presentano un concatenamento rigoroso: non sei tu 
che crei, quando crei: per questo la tua creazione è vera. Essa è ve­
ra perché ciascuna creatura ha una duplice dimensione: il Creato­
re-creatura tipifica la coincidentia oppositorum. Fin dall’origine, 
questa coincidentia oppositorum è presente alla Creazione, poiché 
questa non è ex nihilo, bensì una teofania. In quanto tale, essa è Im­
maginazione. L ’Immaginazione creatrice è Immaginazione teo­
fanica, e il Creatore è congiunto alla Creatura immaginante, poiché

187



Immaginazione creatrice

ogni Immaginazione creatrice è una teofania, una ricorrenza della 
Creazione. La psicologia non si separa dalla cosmologia; l’imma­
ginazione teofanica li coniuga in una psico-cosmologia. Tenendo 
presente questo pensiero, è il caso di interrogarsi su ciò che ne co­
stituisce l’organo nell’essere umano, l’organo delle visioni, dei pas­
saggi e della trasmutazione di tutte le cose in simboli.



Immaginazione teofanica 
e creatività del cuore

Capitolo II

1. Il “campo" delVImmaginazione

La dottrina dell’Immaginazione, nella sua funzione psico-cosmi­
ca, riveste un duplice aspetto: un aspetto cosmogonico, ovvero 
teogonico (la “teogonia” dei Nomi divini), a proposito del quale 
si dovrà tener conto che l’idea di “genesi” non ha qui nulla a che 
fare con una qualsiasi concezione di creazione ex nihilo, ma si dif­
ferenzia anche dall’idea neoplatonica di emanazione; si deve pen­
sare piuttosto al processo di un’illuminazione crescente, che porta 
gradualmente allo stato luminescente le possibilità eternamente 
latenti nell’Essere divino originale. Vi sono poi, in secondo luogo, 
un aspetto e una funzione propriamente psicologici; tuttavia, si 
deve considerare che i due aspetti sono inseparabili, complemen­
tari ed omologabili. Un’analisi perfetta dovrebbe abbracciare 
l’opera completa di Ibn ‘Arabi; sarebbe un lavoro immane. Ma un 
capitolo del grande libro delle Conquiste spirituali della Mecca1 
contiene i lineamenti di una “scienza dell’immaginazione” {(ilm 
al-khayàl), e fornisce uno schema dei temi che essa mette in ope­
ra. Da questo capitolo risalta anche la difficoltà di articolare net­
tamente i due aspetti prima distinti. In ogni caso, qualunque sia il 
grado o la fase in cui noi consideriamo l’immaginazione -  che sia 
nel suo grado di “Presenza” o “Dignità Immaginatrice” {Hadra 
khayàlìya) nella funzione cosmica, o che sia come potenza imma­
ginativa nell’uomo -  costante è la sua caratteristica, e l’abbiamo 
del resto già rilevata: la sua natura e funzione di intermediaria, di 
mediatrice.

189



Immaginazione creatrice

Così, dunque, come abbiamo visto, la Nube primordiale, So­
spiro della Compassione divina esistenziatrice, è intermediaria fra 
l’Essenza divina abscondita e il mondo manifestato delle molte­
plici forme; allo stesso modo, il mondo delle Idee-Immagini, mon­
do delle forme d ’apparizione e dei corpi allo stato sottile {‘àlam 
al-mithàl) al quale si rapporta propriamente la nostra facoltà im­
maginativa, è intermediario fra il mondo delle pure realtà spiri­
tuali del mondo del Mistero e il mondo visibile sensibile. Il sogno 
è intermediario fra lo stato di “veglia” reale, cioè in senso mistico, 
e la coscienza di veglia nel senso profano e corrente del termine. 
La visione dell’Angelo Gabriele ricevuta dal Profeta sotto la for­
ma di Dahya al-Kalbi, l’adolescente arabo celebre per la sua bel­
lezza, le immagini viste allo specchio, che non sono né oggetti né 
idee astratte, tutto ciò è realtà intermedia. In quanto tale, tutto ciò 
culmina nella nozione di simbolo, poiché l’intermediario “simbo­
lizza con” i mondi di cui è mediatore. Non vi è alcuna incoerenza 
nella dottrina deirimmaginazione di Ibn ‘Arabi, come alcuni han­
no sostenuto; vi è piuttosto una estrema complessità da tenere sot­
to controllo. Si comprenderà, quindi, che il “campo” abbracciato 
dalla “scienza dell’immaginazione” è talmente vasto che enume­
rarne tutti i settori risulta assai difficile2.

La scienza dell’immaginazione è teogonia quando essa medita 
la Nube primordiale, le teofanie del “Dio da cui tutto è creato”; è 
ancora teogonia, quando medita le teofanie del “Dio creato nelle 
credenze”, poiché si tratta sempre di manifestazioni ed occulta­
menti dei Nomi divini. E anche cosmologia, perché conoscenza 
dell’essere e dell’universo in quanto teofania. Lo è ugualmente 
quando tematizza il mondo intermedio percepito dalla nostra fa­
coltà immaginativa, mondo in cui avvengono le visioni, le appari­
zioni, e, in generale, tutte le storie simboliche di cui le percezioni
o rappresentazioni sensibili ci forniscono semplici dati materiali. 
Essa è la scienza delle teofanie dispensate propriamente ai misti­
ci, e di tutte le taumaturgie che ad essa si collegano; grazie a que­
sta scienza, l’inverosimile esiste, come esiste ciò che la ragione ri­
fiuta, e soprattutto il fatto che l’Essere Necessario, la cui pura Es­
senza è incompatibile con ogni altra forma, sia tuttavia manifesta­
to sotto una forma appartenente alla “Presenza Immaginativa”. 
Essa possiede propriamente il potere di far esistere l’impossibile, 
potere messo in opera dalla Preghiera3.

190



//. Immaginazione teofanica e creatività del cuore

La scienza delPImmaginazione è anche la scienza degli specchi 
(catoptrica), di tutte le “superfici” speculari, e delle forme che vi 
appaiono. Come scienza di speculum, essa acquista dignità nella 
teosofia speculativa, in una teoria della visione e delle manifesta­
zioni dello spirituale che trae tutte le conseguenze dal fatto che, 
se pure le forme appaiono negli specchi, tuttavia non sono negli 
specchi. Da essa deriva la geografia mistica, la conoscenza di que­
sta Terra che fu creata con ciò che restava dell’argilla di Adamo, 
dove tutte le cose viste in questo mondo esistono allo stato sotti­
le di “materia immateriale” con le loro figure, i loro contorni e i 
loro colori4. Pertanto, essa è anche scienza delle contemplazioni 
paradisiache: spiega come gli abitanti del Paradiso “rientrino” in 
tutte le belle forme che essi concepiscono e desiderano, come que­
ste divengano il loro vestimento, la forma sotto la quale essi ap­
paiono a se stessi e appaiono agli altri5.

Tutto questo è confermato tanto dal fervore dei credenti quan­
to dall’esperienza dei mistici; ma i teorici razionalisti (ashàb al-na- 
zar) non lo ammettono se non controvoglia, come una “allegoria”, 
dicono, e anche per deferenza nei confronti del Libro divino in 
cui è il Profeta che lo enuncia. Ma se per caso una simile testimo­
nianza viene da te, allora essi la rifiutano, imputandola alla srego­
latezza della tua immaginazione ifisàd al-khayàl). Sarà, ma la sre­
golatezza ne presuppone nondimeno l’esistenza, e ciò che quegli 
uomini dal sapere teorico ignorano è lo statuto intermediario che 
l’immaginazione instaura simultaneamente nel sensibile e nell’in­
telligibile, nel senso e nell’intelletto, nel possibile, il necessario e 
l’impossibile; ignorano chelTmmaginazioneè un “pilastro” (rukn) 
della vera conoscenza, di ciò che è gnosi (ma‘rifa)y e che senza di 
lei non vi sarebbe che conoscenza inconsistente6. L ’Immagina­
zione, infatti, ti fa comprendere il senso della morte, nel senso eso­
terico come nel senso dell'exitus: un risveglio prima del quale tu 
sei come uno che non sogna altro che il risveglio7. Sarebbe diffi­
cile collocare più in alto la scienza dell’immaginazione.

Se ora la si vuole inquadrare nel suo aspetto propriamente psi­
cologico, va da sé che si debba scartare tutto ciò che somiglia a 
quanto oggi chiamiamo lo psicologismo e i suoi postulati, volti a 
considerare le “ immaginazioni” come prodotti privi in se stessi di 
qualsiasi urealtà”. La schematizzazione della facoltà immaginati­
va, invece, non fa altro che discendere dallo statuto metafisico

191



Immaginazione creatrice

delPImmaginazione in quanto tale. Ibn ‘Arabi distingue una im­
maginazione congiunta al soggetto immaginante, che è insepara­
bile da lui (khayàl multasi!), ed una immaginazione dissociabile dal 
soggetto (khayàl munfasil), dotata di una sostanza in sé. Nel pri­
mo caso, vanno distinte le immaginazioni premeditate o provoca­
te da un processo cosciente dello spirito, e quelle che si presenta­
no allo spirito seguendo esclusivamente la propria spontaneità, 
come i sogni (sogni veri e propri, o sogni risvegliati). La proprietà 
dell’immaginazione congiunta è di essere legata al soggetto im­
maginante, e di sparire quando questo sparisce. La seconda, Im­
maginazione separabile dal soggetto, ha invece una realtà autono­
ma e sussistente sui generis sul piano dell’essere che è quello del 
mondo intermedio, il mondo delle Idee-Immagini, mundus ima- 
ginalis. “Esterno” al soggetto immaginante, essa può essere vista 
da altri nel mondo esteriore, ma di fatto questi altri devono esse­
re essi stessi dei mistici (accadde che il Profeta vide PAngelo G a­
briele in presenza dei suoi Compagni, ma questi ultimi non vide­
ro altro che il bell’adolescente arabo)8.

Il fatto che queste Immagini “separabili” sussistano in un mon­
do che gli è proprio, e che, di conseguenza, PImmaginazione in 
cui esse si producono sia una “Presenza” dotata dello statuto di 
“essenza” (hadra dhàtiya), perpetuamente atta ad accogliere le 
idee (m aàni) e gli Spiriti (,arwàh), a dar loro il “corpo d ’apparizio­
ne” che consente la loro epifania, attesta perfettamente che siamo 
ben lungi da ogni “psicologismo”. Anche PImmaginazione con­
giunta al soggetto e da lui inseparabile, non è lasciata all’arbitrio 
di una facoltà che funzioni a vuoto, secernendo “immaginario” . 
Quando la forma dell’Angelo, ad esempio, si “inserisce” in una 
forma umana (nel senso, come abbiamo visto, in cui una forma si 
“inserisce” in uno specchio), si tratta di un atto compiuto sul pia­
no dell’immaginazione autonoma (munfasil)\ è dunque quest’ul- 
tima che fa progredire l’immagine sul piano dell’immaginazione 
congiunta. Pertanto, non vi è che una sola Immaginazione auto­
noma, poiché essa è Immaginazione assoluta (Khayàlmutlaq), cioè 
assolta da ogni condizione che subordini la sua sussistenza; è la 
Nube primordiale che costituisce l’universo come teofania. Essa 
instaura dall’origine, mantiene e regge PImmaginazione congiun­
ta al soggetto. Vengono poi le Leggi divine rivelate che determi­
nano e fissano la modalizzazione delTEssere divino nella qibla

\92



II. Immaginazione teofanica e creatività del cuore

(l’“orientamento”), posta frontalmente al credente che prega. Il 
che vuole ancora dire che il “Dio creato nelle credenze” appartie­
ne airimmaginazione congiunta al soggetto; ma, abbracciando la 
Compassione, cioè l’esistenziazione divina, anche il “Dio creato 
nelle credenze”, l ’immaginazione congiunta, pur essendo insepa­
rabile dal soggetto, fa parte essa stessa dei modi dell’immagina­
zione assoluta, la quale è Presenza assolutamente inglobante (al- 
Hadra al-jàmia, al-martaba al-shàniilaY.

La nozione di Immaginazione separabile, autonoma, è quella 
che riguarda più da vicino i nostri propositi, che guardano qui al­
la funzione delTlmmaginazione “creatrice” come esperienza mi­
stica. Si impongono alla nostra attenzione due nozioni tecniche: 
quella del “cuore” (qalb), e quella di himma, che è nozione assai 
complessa, forse impossibile da tradurre con un termine unico. Si 
sono dati molti equivalenti: meditazione10, progetto, intenzione, 
desiderio, potere della volontà; noi focalizzeremo qui l’aspetto 
che ingloba tutti gli altri, quello di “potenza creatrice del cuore”.

2 . Il cuore come organo sottile

Il “cuore” (qalb), per Ibn ‘Arabi come per tutto il sufismo, è l ’or­
gano grazie al quale è prodotta la vera conoscenza, l’intuizione 
comprensiva, la gnosi (ma rifa) di Dio e dei misteri divini; in bre­
ve, è l’organo di tutto ciò che può essere compreso sotto la defi­
nizione di scienza dell’esoterico (‘ilm al-bàtin). E l’organo di una 
percezione che, come tale, è esperienza ed assaporamento intimo 
(<dhawq); e benché l’amore pure sia rapportato al cuore, il centro 
proprio dell’amore è, in generale per il sufismo, la rùh, il pneuma,
lo spirito11. Beninteso, lo ricordiamo ad ogni occasione, ciò a cui 
qui si guarda non è l’organo di carne dalla forma conica, situato 
nella parte sinistra del torace, anche se vi è una certa connessione, 
la cui modalità viene, tutto sommato, ignorata. Bisogna pensare, 
qui, all’importanza accordata a questa nozione di cuore dai misti­
ci di tutti i tempi e di ogni paese, mistici del Cristianesimo orien­
tale (la Preghiera del cuore, il carisma della cardiognosi) come pu­
re mistici dell’ìndia12. Si tratta di una “fisiologia sottile” elabora­
ta “a partire da esperienze ascetiche, estatiche e contemplative”, 
espresse in un linguaggio simbolico. Ciò non significa affatto, co­

193



Immaginazione creatrice

me sottolinea anche Mircea Eliade, che “tali esperienze non siano 
reali; lo sono, ma non nel senso in cui può esserlo un fenomeno 
fisico”13.

In breve, questa “fisiologia sottile” opera su un “corpo sotti­
le” , composto di organi psico-spirituali (cfr. i centri sottili, o lati- 
fa , secondo Semnànì) che vanno distinti dagli organi corporei. Per
i mistici, il cuore è uno dei centri della fisiologia mistica. Analoga­
mente, potremmo qui parlare della sua funzione “teandrica” , es­
sendo la sua suprema visione quella della Forma di Dio (sùrat al- 
Haqq); questo perché il cuore del mistico è Inocchio” , l’organo 
col quale Dio conosce se stesso, si rivela a se stesso nelle forme 
della sua epifania (non così come egli si conosce in sé, poiché la 
più alta scienza non può iniziare a parlare di lui che a partire dal 
Nafas al-Rahmàn). Si è nel vero dicendo simultaneamente che lo 
gnostico, come Uomo Perfetto, è la sede della coscienza divina di 
Dio, e che Dio è la sede e l’essenza della coscienza dello gnostico14 
(in un diagramma, la situazione verrebbe rappresentata meglio 
dalle due parti di un’ellisse che dal centro di una circonferenza). 
Riassumendo, la potenza del cuore è una potenza o energia se­
greta (quwwa khafiya) che percepisce le Realtà divine con una pu­
ra conoscenza ierofanica (idràk wàdih ja li), senza alcuna sorta di 
corruzione, perché il cuore contiene anche la Rahma divina. Nel­
lo stato di svelamento, il cuore dello gnostico è come uno spec­
chio nel quale si riflette la forma microcosmica dell’Essere divino.

Questa potenza del cuore è quella che viene propriamente de­
signata con il termine himma, che possiamo rendere al meglio 
dando l’equivalente nel termine greco enthymesis, atto del medi­
tare, del concepire, immaginare, proiettare, desiderare ardente­
mente, cioè essere in presenza del 0iJ|io?, che è forza vitale, ani­
ma, cuore, intenzione, pensiero, desiderio. Ricordiamo che nella 
Gnosi valentiniana, ’E v 0 u |ji t io ic  è Xintenzione concepita dal tren­
tesimo Eone, Sophia, nel suo sforzo di comprendere la grandezza 
dell’Essere non generato. Ora, questa intenzione si distacca da lei, 
e riveste un’esistenza separata; è la Sophia esterna al Pleroma, ma 
di sostanza pneumatica. La potenza di \m intenzione in grado di 
proiettare e realizzare (“essentificare” ) un essere esterno a quello 
che la concepisce, corrisponde assolutamente al carattere proprio 
di questa potenza misteriosa che Ibn ‘Arabi designa col nome di 
himma15.

194



//. Immaginazione teofanica e creatività del cuore

Questa himma è dunque “creatrice”, ma nel senso propria­
mente “epifanico” che si attribuisce ad ogni idea di creazione nel­
la teosofia di Ibn ‘Arabi. Infatti, la sua funzione presenta un dupli­
ce aspetto. Sotto il primo aspetto, si rileva tutto un insieme di fe­
nomeni che, in buon numero, sono quelli di cui oggi si interessa la 
parapsicologia. Sotto un altro aspetto, la funzione designa pecu­
liarmente la percezione mistica chiamata “gusto intimo” {dhawq), 
quasi un assaporare al tatto. Anche in questo caso, si tratta di uno 
svelamento, di un’epifania che giunge al cuore, ed è ancora un at­
to della creatività dello gnostico. Si può inferire che non c’è nessu­
na incoerenza nelle spiegazioni che ne dà Ibn ‘Arabi, a condizione 
di ricordare che l’immaginazione umana è circondata, avvolta 
dall’immaginazione incondizionata che è l’universo come epifania 
divina, poiché questo essere avvolta ci garantisce che le intenzioni 
scaturite dalla potenza creatrice del cuore, esistenti di un proprio 
essere sui generis non sono vane finzioni.

Con la sua facoltà rappresentativa iwahm) -  dichiara il nostro 
shaykh -  ogni uomo creato crea nella sua Immaginazione attiva cose 
che non hanno esistenza se non in quella facoltà. Questo è il caso ge­
nerale. Invece, con la sua himma, lo gnostico crea qualcosa che esiste 
al di fuori dell’ambito di quella facoltà16.

In entrambi i casi, viene messa all’opera la potenza immagina­
tiva, con risultati differenti; ed ogni volta lo shaykh impiega il ver­
bo “creare” . Sappiamo che l’operazione creatrice deve intendersi 
come la manifestazione di un’esistenza esterna, conferita a ciò che 
già possedeva un’esistenza latente nel mondo del Mistero. Tutta­
via l’organo della creatività, l’immaginazione attiva, produce un’o­
perazione assai diversa in ciascun caso. Nel primo caso, l’imma­
ginazione attiva, così come viene esercitata dalla maggior parte 
degli uomini, è al servizio della facoltà rappresentativa17; essa pro­
duce immagini che fanno semplicemente parte dell’Immaginazio- 
ne congiunta (muttasil), inseparabile dal soggetto. Ma qui, anco­
ra, rappresentazione pura non significa eo ipso “illusione” ; queste 
immagini “esistono” davvero, semmai l’illusione consiste nell’es­
sere tratti in inganno circa il loro modo d’essere. Nel caso dello 
gnostico ('àrif)y l’immaginazione attiva è al servizio della himma 
che, con la sua concentrazione, è in grado da sé di creare oggetti,

195



Immaginazione creatrice

di produrre cambiamenti nel mondo esterno. In altri termini: gra­
zie all’immaginazione attiva, il cuore dello gnostico proietta ciò 
che si trova riflesso in lui (ciò di cui egli è specchio), e l’oggetto 
sul quale egli concentra la sua potenza creatrice, la sua medita­
zione immaginante, fa la sua apparizione come se fosse dotata di 
una realtà esterna, extra-mentale. E proprio quello che Ibn ‘Arabi 
designa, l’abbiamo imparato, come Immaginazione distaccata, se­
parabile (munfasil) dal soggetto immaginante; ma, come anche ci 
dice, soltanto altri mistici possono percepirla (il caso dell’Angelo 
Gabriele sotto la forma di Dahya, richiamato poco fa: quando 
l’Angelo prendeva la forma dell’adolescente arabo rinomato per 
la sua straordinaria bellezza, i Compagni del Profeta vedevano 
l’adolescente, ma non vedevano l ’Angelo).

Tutto questo sarà di estrema importanza per l’esperienza rea­
lizzata nella Preghiera, visione paradossale della “Forma di Dio” . 
Se il cuore è lo specchio in cui TEssere Divino manifesta la sua for­
ma secondo la capacità di quel cuore, l’immagine che il cuore 
proietta è dunque, a sua volta, l’esteriorizzazione, 1’“oggettivazio­
ne” di quell’Immagine. In ciò si verifica anche l’idea che il cuore 
dello gnostico sia Inocchio” attraverso il quale Dio si rivela a se 
stesso. Possiamo facilmente coglierne un’applicazione nell’icono­
grafia materiale, nelle immagini create dall’arte. Che contemplan­
do un’immagine, un’icona, altri riconoscano e percepiscano come 
visione divina la visione dell’artista che l’ha creata, è qualcosa che 
dipende dalla creatività spirituale, dalla himma, investita da que­
st’ultimo nella sua opera. Abbiamo qui un termine di paragone 
possente con cui misurare la decadenza dei nostri sogni e delle no­
stre arti.

Tale creatività, dando oggettivamente corpo alle intenzioni del 
cuore (himma, èvtìv^iriai:;), soddisfa il primo aspetto della sua fun­
zione. Sotto questo aspetto ricadono pure un buon numero di fe­
nomeni che oggi vengono designati come fenomeni di veggenza, te­
lepatia, visioni sincroniche, ecc. Ibn ‘Arabi porta al riguardo la sua 
testimonianza personale. Nella sua autobiografia (Risàlat al-Qods) 
(“Epistola della santità”), egli racconta come potesse evocare lo 
spirito del suo shaykh, Yusuf al-Kumi, quando aveva bisogno del 
suo soccorso, e come questi si presentasse abitualmente davanti a 
lui per aiutarlo e rispondere alle sue domande. Sadroddìn 
Qonyawi, suo discepolo a Qonya, racconta qualcosa di analogo:

196



//. Immaginazione teofanica e creatività del ciu>re

Il nostro shaykh Ibn ‘Arabi aveva il potere di incontrare lo spirito 
di qualsivoglia profeta o santo scomparso da questo mondo, sia fa­
cendolo discendere sul piano di questo mondo e contemplandolo in 
un corpo d’apparizione (sùra mithàliya), simile alla forma sensibile 
della sua persona, sia facendo in modo che gli apparisse in sogno, sia 
distaccandosi dal suo corpo materiale per elevarsi verso lo spirito18.

Quale spiegazione offre Ibn ‘Arabi di questi fenomeni? Una 
prima spiegazione fa intervenire i piani gerarchizzati dell’essere, 
le Hadaràt o “Presenze ”. Queste Presenze sono in numero di cin­
que, ossia le cinque Discese (tanazzulàt), determinazioni o condi­
zioni deH’Ipseità divina nelle forme dei suoi Nomi, i quali agisco­
no sui ricettacoli che subiscono il loro influsso manifestandoli. La 
prima Hadra è la teofania (tajalli) delTEssenza (dhàt) nelle ecceità 
eterne latenti che sono gli oggetti, i correlata dei Nomi divini. E il 
mondo dell’Assoluto Mistero ('àlam al-ghayb al-mutlaq, Hadrat 
al-Dhàt). La seconda e la terza Hadra sono rispettivamente il mon­
do angelico delle determinazioni o individuazioni che costitui­
scono gli Spiriti (ta'ayyunàt rùhiya), e quello delle individuazioni 
che costituiscono le Anime (taayyiinàt nafsiya). La quarta Hadra 
è il mondo delle Idee-Immagini, mundus itnaginalis ('àlam al- 
mithàl), Forme-tipo, individuazioni aventi figura e corpo, ma allo 
stato immateriale di “materia sottile” . La quinta Hadra è il mon­
do sensibile visibile ('àlam al-shahàda), quello dei corpi materiali 
densi. A grandi linee, i nostri autori presentano una schematizza­
zione costante, malgrado le varianti19.

E bene osservare i rapporti fra queste Hadaràt, Presenze o pia­
ni dell’essere, secondo i rapporti risultanti dalla loro struttura. A 
ciascun piano si ripete lo stesso rapporto Creatore-Creatura (Haqq 
e Khalq), che raddoppia e polarizza una unitotalità, una bi-unità i 
cui due termini sono in rapporto di azione e passione (fil-infiàl, 
corrispondente a bàtin-zàhir, nascosto e manifesto, esoterico ed 
essoterico). Per questo, ciascuna di queste Hadaràt o Discese è de­
signata anche come una “unione nuziale” (nikàh), il cui frutto è la 
Presenza, o Hadra, che segue nella gerarchia della discesa20. Per 
questa ragione, ciascuna Presenza inferiore è l’immagine e la cor­
rispondenza (mithàl), il riflesso e lo specchio della superiore. Al­
lo stesso modo, tutto ciò che è nel mondo sensibile è un riflesso, 
una tipificazione di ciò che è nel mondo degli Spiriti, e via di se­

197



Immaginazione creatrice

guito, fino a rimontare alle cose che sono le rifrazioni prime del- 
PEssenza divina stessa21. Tutto ciò che è manifesto ai sensi, dun­
que, è la forma di una realtà ideale del mondo del Mistero (manà 
ghaybi), un volto (wajh) fra i volti di Dio, cioè dei Nomi divini. Sa­
pere questo significa avere la visione intuitiva dei significati misti­
ci (kashf ma'nawi); colui a cui questo sapere è concesso ha rice­
vuto una grazia immensa, dichiara ‘Abd al-Razzàq Kàshàni, il 
commentatore dei Fusùs. Tutte le scienze della Natura si trovano 
allora edificate sul senso delle tipificazioni del mondo del Miste­
ro. Si tratta ancora di uno dei significati dati al detto profetico: 
“Gli umani dormono; alla loro morte si risvegliano”.

Vi è qualcos’altro: questi piani dell’essere, schierandosi o in- 
volvendosi l’uno nell’altro» non sono isolati né fondamentalmente 
diversi l’uno dall’altro, in ragione delle loro corrispondenze. Ci è 
possibile parlare di uno stesso essere umano come manifestato sot­
to le forme sensibili nel nostro mondo, e sotto una forma spiritua­
le nel mondo degli Spiriti, senza implicare che forma fisica e for­
ma spirituale debbano assolutamente differire l’una dall’altra. Uno 
stesso essere può esistere simultaneamente su diversi piani del­
l’essere, sotto forme che saranno corrispondenti, in virtù del­
l’omologia che regna fra il piano degli Spiriti e il mondo sensibile. 
Può accadere che una stessa cosa esista nelle Hadarat superiori, ma 
non in quelle inferiori, così come può succedere che una cosa esi­
sta in tutte le Hadarat. Quando Ibn ‘Arabi afferma che lo gnosti­
co, mediante la himma, la creatività del suo cuore, crea qualcosa 
(fermo restando che la “creazione” di Dio o dell’uomo di cui si par­
la non è quella che viene intesa ex nihilo), significa che lo gnostico 
fa apparire nella Hadra del mondo sensibile, per esempio, una co­
sa che già ha esistenza in atto in una Hadra superiore. Creare, nel 
senso di “far apparire” e “preservare” qualcosa che già esiste in 
una delle Hadarat, è l’effetto della creatività del cuore mediante la 
himma. Concentrando l’energia spirituale di questa himma sulla 
forma di una cosa esistente in una o più “presenze”, o Hadarat, il 
mistico ottiene un perfetto controllo (tasarruf) su quella cosa; tale 
controllo preserva la cosa in una o l’altra delle “Presenze”, tanto 
tempo quanto dura la concentrazione della himma22.

Questa è una prima spiegazione della proiezione operata dal 
cuore del mistico mediante la sua Immaginazione attiva, o Imma­
ginazione teofanica. L ’oggetto sul quale egli è concentrato appare

198



II. Immaginazione teofanica e creatività del cuore

come dotato di una realtà esterna, anche se è visibile solo ad altri 
mistici. La ragione per cui Ibn ‘Arabi paragona al Corano la Ha- 
dra che diviene presente allo gnostico è una e duplice al contem­
po: la sua Presenza (hudùr) presuppone la concentrazione di tutte 
le energie spirituali sotto una forma appartenente a questa Hadra; 
quest’ultima mostra, come uno specchio, tutto ciò che è nelle altre 
Hadaràt, o “Presenze”. “Ma solo comprenderà quanto andiamo 
dicendo colui che è egli stesso, nella sua persona, un Corano”23. 
Abbiamo riportato, qualche pagina fa, quale sia lo stato spirituale, 
stato di Uomo Perfetto, al quale si riferisce, nel lessico peculiare 
di Ibn ‘Arabi, questa espressione: “essere, nella propria persona, 
come un Corano” . Con un’ambivalenza semantica, l’espressione 
designa uno stato di concentrazione che sospende la discrimina­
zione fra gli attributi del Creatore e quelli della Creatura; in que­
sto senso, “essere un Corano” toma a designare lo stato del fana. 
Non è affatto l’abolizione o la distruzione della persona del sufi, 
ma una prova iniziale che d ’ora in poi lo preserva dalle false di­
scriminazioni (ad esempio, le oggettivazioni dogmatiche del “Dio 
creato nelle credenze”). A questo titolo, tale esperienza è condi­
zione preliminare necessaria a rendere autentica la discriminazio­
ne che il mistico reintrodurrà in seguito tra Creatore e Creatura 
(corrispondente allo stato di baqà\ persistenza)24. Eccoci dunque 
giunti al secondo aspetto della funzione della himma come crea­
tività mistica del cuore, e alla seconda spiegazione fornita da Ibn 
‘Arabi.

La seconda spiegazione della creatività (quwwat al-khalq) at­
tribuita al cuore del sufi, viene menzionata dal nostro shaykh già 
in uno dei suoi primi trattati: la himma come “causa” , in occasione 
della quale Dio crea certe cose, senza che la himma sia propria­
mente creatrice di qualcosa. Questa stessa interpretazione della 
himma gli permette di generalizzare la sua funzione e di conside­
rarla “come una potenza nascosta che è causa di ogni movimento 
e di ogni cambiamento nel mondo”25. Con un semplice accosta­
mento all’espressione “essere un Corano” , comprendiamo che la 
himma corrisponde qui ancora allo stato di fana. Ma è anche pos­
sibile rilevare che per Ibn ‘Arabi non si tratta mai di un fana in­
teso come annientamento assoluto (tanti malintesi sono sorti in­
torno a questo punto tanto per il sufismo quanto per il buddhi­
smo). Fana e baqa sono sempre termini relativi. Bisogna sempre,

199



Immaginazione creatrice

secondo Ibn ‘Arabi, menzionare in che cosa vi è annichilazione, 
sparizione, e in che cosa vi è sovraesistenza, persistenza26. Nello 
stato di fa n a y di concentrazione, di “corano” , provando Punita es­
senziale del Creatore-Creatura, gli attributi divini diventano pre­
dicati del mistico (essendo sospesa la discriminazione). Si può di­
re allora non solo che il mistico “crea” nel senso in cui Dio stesso 
crea (cioè, fa che sia manifestata nel mondo sensibile una cosa che 
già esisteva nel mondo del Mistero), ma anche che Dio crea me­
diante lui quell’effetto. È  una stessa operazione divina, ma com­
piuta con la mediazione dello gnostico, quando questi è “ritirato”
(fana’) dai suoi attributi divini, e persiste, sovraesiste (baqa ). Il 
mistico è dunque il medium, l’intermediario con il quale si espri­
me e si manifesta la potenza creatrice divina27.

A questo proposito, si possono di nuovo evocare gli Ashariti, 
che si domandavano se gli atti dell’uomo fossero creati dall’uomo,
o se Dio fosse l’unico agente; intorno alla questione, è stato fatto 
un accostamento con ciò che, in termini di filosofia moderna, si 
definisce occasionalismo28. Di fatto, vi è un’unica Creazione, ma 
perpetuamente ricorrente, ad ogni istante. E  siccome Creazione 
vuol dire essenzialmente teofania, il rapporto della creatività del 
cuore con la Creazione perpetuamente ricorrente può essere defi­
nito anche con l’idea che il cuore dello gnostico sia l’“occhio” con 
il quale l’Essere Divino vede se stesso, cioè si rivela a se stesso. I 
rapporti di esteriorità ed interiorità non si pongono qui come si 
potrebbero porre in un altro sistema non fondato sull’idea di epi­
fania e sulla critica docetista della conoscenza che essa implica. Per 
questo non ha senso accusare Ibn ‘Arabi, allorché spiega con le 
Hadarat il fenomeno della creatività del cuore, di operare una con­
fusione tra il soggettivo e l’oggettivo. Ciascuna “Immaginazione 
creatrice” dello gnostico, che sia direttamente prodotta da lui a 
partire da una Hadra superiore sul piano d ’essere di questa Im­
maginazione, o che sia dovuta all’occorrenza, all’“occasione” del­
la himma e con la mediazione di questa, è pur sempre una creazio­
ne nuova, ricorrente (khalq jadid), cioè una teofania nuova di cui 
il suo cuore è l’organo, in quanto specchio dell’Essere Divino29.

Proprio qui è il punto della questione. Il controllo (tasarruf) 
delle cose, il potere di produrre taumaturgie, è un aspetto secon­
dario; i più grandi mistici si sono astenuti dall’esercitare un simi­
le potere, e vi rinunciavano con disdegno30. Vi rinunciavano non

200



//. Immaginazione teofanica e creatività del cuore

solo perché sapevano che, in questo mondo, il servitore non può 
diventare il Signore, e che il soggetto capace di dominare una co­
sa (mutasarrif) e la cosa dominata [mutasarraffihi) sono essenzial­
mente un medesimo essere, ma anche perché erano divenuti capa­
ci di riconoscere che la forma di ciò che si epifanizza (mutajallt) è 
ugualmente la forma di colui a cui l’epifania si mostra (mutajallà 
lahu). Ora, riconoscere la realtà profonda delPessere (haqiqat al- 
wujud) come unità bi-polarizzata tra Creatore e Creatura, la cui 
codipendenza e unità si ripetono ogni volta nella moltitudine del­
le teofanie -  cioè nella moltitudine delle ricorrenze della Creazio­
ne -  è qualcosa di cui nessuno, proclama il nostro shaykh, è ca­
pace, tranne colui che possiede la himma31. Non si tratta qui né di 
controllo né di dominio magico (taskhir) esercitato dal mistico 
sulla cosa, ma della funzione della himma, della concentrazione 
del cuore, come organo che permette di realizzare la vera cono­
scenza delle cose che l’intelletto non ha il potere di percepire. Sot­
to questo aspetto, la himma toma a designare quella percezione 
mediante il cuore che i sufi chiamano “gusto intimo” (dhaivq). Da 
qui il solenne avvertimento colto dal nostro shaykh in un versetto 
coranico, e che il suo taw il personale riconduce ad un senso eso­
terico percepito grazie alla propria himma: “In verità in questo v’è 
un monito per chi possiede un cuore, per chi presta ascolto e ve­
de (shahid)” (L, 37).

Ibn ‘Arabi fonda su questo versetto una triplice classificazio­
ne delle coscienze: a) vi sono i discepoli della scienza del cuore, 
cioè quelli che possiedono l’organo psico-spirituale designato dal­
la fisiologia mistica come “cuore” {ashàb al-qulùb)\ costoro sono i 
mistici, e in particolare i più perfetti tra di loro; b) vi sono i disce­
poli dell’intelletto razionale [ashàb al-'uqùl), come ad esempio i 
Mutakallimùn, i teologi scolastici; c) vi sono infine i semplici cre­
denti (muminùn). Ma, mentre la pedagogia spirituale deve nor­
malmente condurre dallo stato del semplice credente a quello dei 
mistici, tra questi ultimi e i teologi razionalisti le relazioni sono 
senza alcuna speranza.

Possedere la scienza del cuore significa percepire le meta­
morfosi divine, cioè la moltitudine e la trasmutazione delle forme 
in cui l ’Ipseità divina si epifanizza, che sia una figura del mondo 
esteriore o che sia una credenza religiosa. Significa dunque cono­
scere l’Essere Divino per visione intuitiva (shuhùd), percepirla

201



Immaginazione creatrice

nella forma in cui si mostra (mazhar) ciascuna delle sue epifanie 
(tajallì), tutto questo grazie allo stato di concentrazione in cui il 
mistico è divenuto come un “Corano”, cioè l’Uomo Perfetto, co­
me microcosmo di Dio; grazie, dunque, alla sua himma32. La teo­
logia scolastica, invece, formula un dogma; esso prova, confuta, 
ma non vede, non è un testimone oculare (shahid)\ argomentazio­
ne e dialettica non hanno bisogno della visione, e quindi non po­
trebbero condurre a tanto. Inoltre, ogni discussione è disperata in 
partenza. Il Dio di cui parla chi non è testimone oculare è un Dio 
“assente” ; il Dio e il dogmatico non si sono “visti” . Per questo non 
vi è dogmatico il cui Dio possa venirgli in aiuto contro quello di 
un altro dogmatico; gli antagonisti non possono vincere né con­
vincere, possono solo separarsi, scontenti l’uno dell’altro33. Di fat­
to, ciascun dogma particolare vale quanto vale un concetto ela­
borato dall’intelletto razionale; esso è essenzialmente limitazione 
(taqyid), e dimostra la contraddizione di altri dogmi parimenti li­
mitati. Votato all’analisi, alla scomposizione (tahlit) di tutte le sue 
parti, l’intelletto dogmatico non può fare altro che cogliere la 
rubùbiya (condizione divina signoriale) e la (ubùdiya (condizione 
umana vassalla) come due grandezze contrarie ed eterogenee, non 
come i due poli e i due termini complementari in cui si differen­
zia una medesima haqiqa*4. In breve, la trasmutazione che la 
scienza del cuore (qalb, come scienza del taqlìb) fa subire al dog­
ma consiste nel renderne trasparente il limite; l’enunciato che vor­
rebbe conchiudere con autorità l’orizzonte dicendo tutto ciò che 
vi è da dire e nient’altro, è tramutato in un simbolo che mostra al­
tro {rnazhar), e pertanto richiede altre tajallìyàt, altre visioni che 
rendano vero il “Dio creato nelle credenze” , poiché esse non so­
no mai una definizione, ma una “cifra”35.

Così si disvela l’affinità fra i semplici credenti e i grandi misti­
ci, nella misura in cui i primi sono chiamati ad elevarsi al rango 
dei secondi. Gli uni e gli altri sono persone che “prestano ascolto 
e vedono” , cioè hanno visione diretta di ciò di cui parlano. Cer­
tamente, i semplici credenti si conformano (taqlid) ai loro profe­
ti, e seguono determinate credenze; tuttavia, essi contemplano di­
rettamente il loro Dio in una certa maniera nelle loro Preghiere ed 
invocazioni; tipificandolo (tamthil) davanti a se stessi, si confor­
mano all’ordine dei loro profeti. Ma vi sono molteplici gradi nel­
la Presenza del cuore (hudur bifl-qalb) \ dalla fede dei semplici cre­

202



//. immaginazione teofanica e creatività del cuore

denti alla Presenza immaginativa (hadra khaydliya) fino alla visio­
ne delT Angelo Gabriele da parte del Profeta, o la visione di 
Maryam nel corso dell’Annunciazione36, giungendo addirittura 
fino alla teofania riportata in uno straordinario hadith in cui il 
Profeta descrive sotto quale forma, in estasi, o in un sogno “da 
sveglio”, vide il suo Dio (hadith al-ruya, cfr. infra, cap. IV). “Pre­
stare ascolto” tipifica la funzione della facoltà immaginativa sul 
piano dell’essere, la Hadra, che gli è proprio. “Vedere” , letteral­
mente “essere testimone oculare” (shahtd), designa quella visione 
immaginativa che realizza il dettato profetico: “Adora Dio come 
se lo vedessi” . La modalità di presenza mediante la potenza im­
maginativa (hudùr khayàlt) non è affatto un modo inferiore, né 
un’illusione; è un vedere direttamente ciò che non può essere vi­
sto dai sensi, è un essere testimone veridico. La progressione spi­
rituale dallo stato di semplice credente fino allo stato mistico si ef­
fettua mediante una crescente capacità di rendersi presente la vi­
sione tramite l’immaginazione (istidhàr khayàlì)\ partendo dalla 
visione mentale per tipificazione (tamthil), passando per la visio­
ne in sogno {ruya), fino alla verifica (tahqiq) nella stazione della 
walàyay la visione immaginativa testimoniale (shuhùd khayàlt) di­
venta visione del cuore (shuhùd btl-qalb), cioè visione attraverso 
l’occhio interiore {basirà), che è la visione di Dio attraverso se stes­
so, essendo il cuore Porgano, P“occhio”, con cui Dio vede se stes­
so: il contemplante è il contemplato (la visione che io ho di lui è 
la visione che lui ha di me)*7 •

Per questo, mentre i dogmatici dell’ortodossia non fanno che 
innalzare limiti, e ingiungono di conformarsi ai loro limiti, i mi­
stici, in quanto discepoli della scienza del cuore, seguono l’appel­
lo dei profeti che invitano alla visione38; essi portano a crescente 
perfezione la risposta dei semplici credenti, che in questi ultimi è 
ancora soltanto un abbozzo. Vi è questo: la visione che il sempli­
ce fedele può ottenere corrisponde ancora alla “Forma di Dio* 
che egli vede e condivide con quelli della stessa religione e della 
stessa confessione: un “Dio creato nelle credenze” , secondo le 
norme di un’adesione collettiva. Al contrario, la capacità visiona­
ria del mistico lo strappa al potere di queste norme: riconoscere 
Dio in ciascuna forma rivelante {mazhar), investire ciascun essere, 
ciascuna credenza, di una funzione teofanica, è un’esperienza es­
senzialmente personale, che non può essere regolata dalle norme

203



Immaginazione creatrice

comuni di una collettività. Questa capacità di incontrarLo in cia­
scun mazhar, semmai, è regolata dalla forma stessa della coscien­
za del mistico, poiché la forma di ciascuna teofania è correlativa 
alla forma della coscienza a cui si mostra. Cogliendo ogni volta 
questa codipendenza (ta‘alluq)y il mistico ottempera al precetto 
profetico: “Adora Dio come se lo vedessi” . La visione della “For­
ma di Dio”, così come può essere configurata per e dalTImmagi- 
nazione “creatrice” del mistico, non può essere imposta da una 
credenza collettiva, poiché essa corrisponde all’essere profondo 
più intimo del mistico stesso. Qui risiede tutto il segreto della 
“Preghiera teofanica” praticata da Ibn ‘Arabi.

Ciò che consegue da tutto questo è la straordinaria valorizza­
zione dell’immagine e del ruolo dell’immagine nella spiritualità di 
Ibn 'Arabi. Non meno straordinario è il fatto che il tipo caratteri­
stico di tale spiritualità venga così frequentemente ignorato o pas­
sato sotto silenzio, nel momento in cui la fenomenologia della mi­
stica sembra ridurre i tipi d ’esperienza mistica sia alle forme clas­
siche del panteismo, sia all’incontro con un Dio supremo già con­
fessionalmente definito come persona spirituale unica e infinita39. 
Una tale valorizzazione deH’immagine presuppone che si superi un 
paradosso. Dire che essa non è altro che “apparenza” sembra 
conforme al buon senso realista, per il quale essa non è “nient’al- 
tro che” irreale, immaginario. Ma questo “nient’altro che” è esat­
tamente l’ammissione dell’impotenza “realista” , paragonata all’e­
sigenza del “teofanismo” (questo termine caratterizzando al me­
glio il tipo di pensiero di cui qui si tratta). Dire che la “realtà” è an- 
ch’essa una “apparizione teofanica” la cui forma (mazhar) riflette 
la forma di colui a cui appare, di colui che ne è il luogo, il medium, 
significa valorizzarla al punto di farne l’elemento della conoscenza 
di sé. Proprio questo viene trascurato dalla critica che il realismo 
storico emette contro il docetismo, a cui esso rimprovera di ridur­
re i “fatti” ad apparenza, senza avere il minimo sentore della dif­
ferenza qualitativa fra “apparenza” e “apparizione” , né dello sce­
nario in cui si svolgono in realtà i fatti spirituali. Il senso e la fun­
zione delle teofanie fondano e modalizzano tanto la relazione del 
fedele e del suo Signore personale quanto la capacità del mistico, 
dilatata a misura delTUomo Perfetto. Quello che così frequente­
mente viene classificato come “monismo panteista” risulta tuttavia 
inseparabile da una visione della “Forma di D io” sotto una forma 
e una figura personali; ciò dovrebbe pertanto far riflettere, e in­

204



durre alla ricerca di una categoria propria. Noi avevamo in prece­
denza proposto il termine di “katenoteismo mistico”40.

Con questo termine si vuole intendere esattamente la valoriz­
zazione dell’immagine come forma e condizione delle teofanie. Al­
l’ultimo stadio, si avrà una visione della “Forma di Dio” corri­
spondente all’essere più intimo del mistico, il quale diventa prova 
di se stesso come microcosmo dell’Essere Divino, una Forma limi­
tata come ogni altra forma (senza limitazione, non si avrebbe teo­
fania), ma, anche, una Forma che, come tale, a differenza delle for­
me imposte dal consenso collettivo, irradia un’aura, un “campo” 
sempre libero per le “creazioni ricorrenti” (infra, cap. IV). Tutto 
ciò certamente presuppone la capacità di un’immaginazione visio­
naria di fondo, una “presenza del cuore” nel mondo intermedio in 
cui gli esseri immateriali prendono il proprio “corpo d’apparizio­
ne”, e in cui le cose materiali si smaterializzano in “corpi sottili” ; un 
mondo intermedio che è incontro ( “co-spirazione” , sympnoia) del­
lo spirituale e del fisico, e che dunque domina il mondo esteriore 
degli oggetti “reali” fissati nello statuto della loro materialità: in 
breve, il mundus imaginalis.

Questa capacità visionaria che va a tradursi in valorizzazione 
cosciente dell’Immagine in quanto tale è palese in tutta l’opera di 
Ibn ‘Arabi. Pensiamo, ad esempio, alla capacità di “visualizzare” 
certe lettere dell’alfabeto arabo, allo stesso modo in cui nel tan - 
trismo si visualizzano le lettere dell’alfabeto sanscrito inscritte in 
“ figure di loto” che rappresentano i chakra, i centri del corpo sot­
tile41. Egli visualizza così l’Ipseità divina, la buwiya, sotto la for­
ma della lettera ha, splendente di luce e come posta su un tappe­
to rosso; dentro la lettera, brillano le due lettere hw (huwa, Lui), 
mentre la lettera ha proietta i suoi raggi su quattro sfere42.

Ancora più significativa è un’altra visualizzazione, situata ad 
un grado spirituale (marnila) in cui la meditazione mistica tende 
all’Unitudine divina assoluta (ahadìya), che esige la negazione 
[tanzìh) di ogni attributo e di ogni relazione. A questo grado (e sa­
rebbe impossibile valorizzare meglio la funzione spirituale del­
l’immagine), nell’atto di illuminazione dell’anima del mistico si 
manifesta un oggetto dotato di forma e figura. Può essere, ad 
esempio, un tempio (bayt)43 poggiato su cinque colonne; su di es­
se si eleva un tetto che chiude le mura del tempio; nelle pareti non 
vi è alcuna apertura, a chiunque è impossibile penetrare all’inter­

II. Immaginazione teofanica e creatività del cuore

205



Immaginazione creatrice

no. Tuttavia, fuori dal tempio si innalza una colonna che sporge 
dall’edificio aderendo alla parete. I mistici intuitivi {ahi al-kashf) 
toccano la colonna così come si tocca e si bacia la Pietra Nera che 
Dio ha fissato all’interno del tempio della Ka‘ba44. Le allusioni di 
Ibn4 Arabi cominciano allora a farsi più dense. Nella stessa manie­
ra in cui Dio ha fissato la Pietra Nera e l’ha annessa non al Tem­
pio, ma a Sé, la colonna non è annessa a quel grado mistico; no­
nostante ne faccia parte, essa non è una sua caratteristica esclusi­
va. Essa esiste ad ogni grado spirituale; è, in qualche modo, Pin- 
terprete ( ^ ‘ermeneuta”, tarjumàn) fra noi stessi e le alte cono­
scenze che le tappe mistiche infondono in noi45. Vi sono infatti 
gradi in cui noi penetriamo totalmente, altri a cui, al contrario, 
non abbiamo accesso, come quello della trascendenza assoluta- 
mente negativa {tanzìh). Allora questa colonna ci istruisce con un 
discorso infallibile, a noi rivolto nel mondo dell’intuizione imma­
ginativa {'àlam al-kashf), così come fa il Profeta nel mondo sensi­
bile. Essa è la lingua dell’Essere Divino {lisàn al-Haqq). L ’allusio­
ne a questo punto si fa più esplicita: questa colonna fa parte del 
muro di cinta; noi ne percepiamo un solo aspetto, mentre il resto 
è nascosto dietro la parete. Soltanto la colonna, che sporge dalla 
nostra parte può “tradurre” per noi l’invisibile.

Vedremo al termine di questo saggio che alla Pietra Nera, di 
cui la colonna è omologo nel Tempio mistico contemplato con 
FImmaginazione, si riconduce l’episodio misterioso nel corso del 
quale Ibn ‘Arabi ebbe la visione forse più personale della Forma 
Dei {surat al-Haqq), la sua propria teofania. Potremo forse com­
prendere allora chi è quella colonna così eloquente, interprete del 
mondo del Mistero. Ciò che fin d’ora possiamo capire è la validità 
noetica delle visioni deH’Immaginazione attiva, e la sua funzione 
imprescindibile, non essendo questa mai assente da alcuna sta­
zione mistica. Se, come abbiamo visto, nella gerarchia delle Ha­
daràt, Presenze o piani dell’essere, vi è, da un piano all’altro, una 
corrispondenza tale per cui ogni piano inferiore riproduce, imita, 
come uno specchio e secondo la propria struttura, ciò che si tro­
va nel piano superiore, è perché nella successione delle Discese 
{tanazzulàt) tutti gli esseri e i contenuti dei mondi superiori si con­
cretizzano in teofanie, cioè in creazioni nuove e ricorrenti. Lo stes­
so accade in senso ascensionale. Dire che un certo nostro senti­
mento, un certo nostro pensiero o desiderio si concretizza sotto

206



//. Immaginazione teofanica e creatività del cuore

una forma propria nel piano intermediario delle realtà immagina­
li della materia sottile ( (àlam al-mithdl), è come meditare di fron­
te ad una pianta, una montagna, o una costellazione, e scoprire 
non già quali forze oscure e incoscienti in esse agiscano, bensì 
quale pensiero divino che affiora dal mondo degli Spiriti in quel­
le si epifanizzi, ed operi. Cedendo al dubbio che ^immaginario” 
ci ispira, potremmo domandarci, per quanto meravigliati si possa 
restare di fronte alla bellezza di tali forme in cui il meglio di noi si 
epifanizza: “esistono?”. Se, dunque, indulgendo alle nostre abi­
tudini, esigessimo una garanzia, una prova razionale che queste 
forme preesistono a noi, e continueranno ad essere dopo di noi, 
sarebbe esattamente come sottrarci alla funzione teofanica asso­
lutamente propria al nostro essere, a ciò che in sé costituisce la va­
lidità della nostra Immaginazione creatrice. Che queste forme 
preesistano è certo, perché non vi è nulla che cominci ad essere 
che già non fosse. Che, tuttavia, esse non siano create, non è me­
no vero, nel senso acquisito dal termine in Ibn ‘Arabi, poiché al­
trimenti esse non apparirebbero. Farla apparire, cioè dar loro l’es­
sere, è precisamente la funzione della nostra himmay della nostra 
creatività. Qui, la nostra creatività si confonde con il senso stesso, 
il cuore, del nostro essere; ciò che facciamo apparire, che proiet­
tiamo davanti a noi e al di là di noi -  e che ci giudica -  è la nostra 
himma, la nostra enthymesis. Tutto ciò sussiste realmente tanto 
quanto sussiste ogni altra apparizione in uno qualsiasi degli uni­
versi, poiché tutto è creazione nuova e ricorrente (khalq jadid), 
d’istante in istante, e poiché, in fondo, “non eri tu a lanciar frec­
ce” (Corano V ili, 17).

3. La scienza del cuore

Dobbiamo tornare alla nozione di creazione ricorrente, per com­
prendere come Ibn ‘Arabi esamini e spieghi alcuni casi esemplari 
di questa Immaginazione creatrice. Fra tanti, sceglieremo quei ca­
si che si rapportano alla himma, innanzi tutto nella funzione che 
labilità a produrre qualcosa che da essa si distacca {khayal mun- 
fasil) e che sussiste in uno o più piani delle Hadaràt per tutto il 
tempo che la himma la preserva; poi, nella funzione di organo del­
la percezione del mondo intermedio delle Idee-Immagini e For­

207



Im magi nazion e creai rice

me d’apparizione; infine, nella funzione che l’assimila al dhawq, o 
percezione mistica, possedendo la capacità di tramutare tutti gli 
oggetti della nostra percezione sensibile.

Per il primo aspetto, vediamo come Ibn ‘Arabi mediti l’episo­
dio dell’apparizione del trono di Balqis, la regina di Saba, davanti 
a Salomone, così come a lui giunge dai dati coranici. Rivolto ai 
suoi compagni, Salomone domanda loro se vi sia qualcuno fra lo­
ro in grado di portargli il trono della regina, prima ancora che el­
la arrivi accompagnata dal suo seguito (Corano XXVII, 28 sgg.). 
Uno dei compagni di Salomone, “quello che possedeva la scienza 
del Libro”46, Asaf ibn Bakhiya, gli assicura che glielo porterà in 
un batter d ’occhio (“prima ancora che lo sguardo torni a te”). E, 
in un istante, Salomone vede il trono davanti a sé.

Beninteso, non vi è stato né movimento locale, né trasferi­
mento a distanza. Né Asaf né il trono hanno effettuato percorsi 
terreni; non è nemmeno il caso di parlare di un’involuzione dello 
spazio. Vi è stata piuttosto una sparizione, un’abolizione del fe­
nomeno del trono nel regno di Saba, e una sua successiva esisten­
ziazione, cioè la sua manifestazione al cospetto di Salomone; 
l’istante in cui ne cessava la manifestazione nel regno di Saba era 
l’istante stesso della sua apparizione agli occhi di Salomone e dei 
suoi. Non si tratta nemmeno di una consequenzialità. Semplice- 
mente, è stata una nuova creazione, una ricorrenza o rinnovamen­
to della Creazione, nozione di cui abbiamo già segnalato la con­
comitanza con l’idea della metamorfosi delle teofanie. Una stessa 
essenza del mondo del iMistero può essere manifestata in un cer­
to luogo, occultata nel primo luogo e manifestata in un altro; 
l’identità consiste nell’ecceità di quell’essenza, non nelle sue ma­
nifestazioni ricorrenti. Analogamente, la causalità viene dal Nome 
divino investito in quell’ecceità, mentre fra i fenomeni non vi so­
no, come abbiamo visto, che connessioni senza causa, poiché essi 
non possono essere causa gli uni degli altri, non avendo né dura­
ta né continuità. Salomone e i suoi compagni videro dunque una 
nuova creazione del trono, essendosi sparizione (nel regno di Sa­
ba) ed apparizione (al cospetto di Salomone) prodotte entrambe 
nell’istante indivisibile, atomo del tempo47.

L ’idea di ricorrenza o rinnovamento della Creazione, lo ab­
biamo visto, non implica una ripetizione dell’identico (l’identico 
è nell’invisibile manifestato, non nella manifestazione). Tra le ma­

208



11. Immaginazione teofanica e creatività del cuore

nifestazioni non vi è che rassomiglianza, e questo è il senso di 
quanto esclama la regina, quando viene a conoscenza della di­
stanza e deirimpossibilità di un trasferimento materiale del trono: 
“Sembra che lo sia! (Ka-annahu huwa, Corano XXVII, 42)”. E di­
ce il vero: era proprio il suo trono, quanto all’ecceità, la sua indi­
viduazione determinata nella conoscenza divina, ma non quanto 
all’esistenza concretizzata davanti a Salomone. L ’esclamazione di 
Balqìs sintetizza dunque la pluralità e l’unità48. Ibn ‘Arabi rico­
nosce che il problema del trono è uno dei più difficili, insolubile 
senza l’idea della Creazione ricorrente in ciascun “soffio” del So­
spiro della Compassione esistenziatrice. A pari titolo, si tratta del 
potere magico di Salomone (taskhir), che il suo compagno “ini­
ziato alla scienza del Libro” non fa che mettere in opera per suo 
ordine. Ciò che è stato compiuto possiede certamente tutti i ca­
ratteri delle operazioni attuate dalla himma\ tuttavia, il caso di Sa­
lomone presenta un’eccezione unica. Essendo stato investito di 
un potere che non apparteneva ad altri che a lui, egli ha potuto 
provocare gli stessi effetti senza dover realizzare quella concen­
trazione mentale presupposta dalla himma\ era sufficiente per lui 
emettere l’ordine. Ma questo potere gli era stato concesso perché 
egli l’aveva richiesto su ordine del suo signore divino. Ritrovere­
mo la medesima condizione per ogni effetto scaturito dalla “Pre­
ghiera creatrice”49.

Per quanto riguarda la natura stessa di questo effetto, cioè il 
fatto che il “trasferimento” del trono si sia effettuato sul piano del­
la Presenza Immaginativa, ciò è sottolineato poco dopo, a propo­
sito dell’invito, rivolto alla regina di Saba, ad entrare in un palaz­
zo dal pavimento lastricato di cristallo (Corano XVII, 44). La re­
gina crede che sia un palazzo d ’acqua, e solleva un poco le vesti 
perché non si bagnino. In questo modo Salomone vuole farle 
prendere coscienza che anche il trono, da lei riconosciuto come il 
suo, era della stessa natura; voleva cioè farle comprendere che 
ogni oggetto percepito in ogni istante è una “creazione nuova”, e 
che la continuità apparente consiste in una manifestazione di si­
mili e di similitudini (izhàr al-muthul). Il pavimento di cristallo è 
immaginato come se fosse d ’acqua; una forma simile al trono è im­
maginata come se fosse lo stesso trono nel regno di Saba. Ma pro­
prio perché “ immaginata” , l’immagine, riconosciuta come tale, 
annuncia non qualcosa di illusorio, ma di estremamente concre-

209



Immaginazione creatrice

to: riconoscerla per quello che è, significa “risvegliarsi” , ed inve­
stirla del suo meraviglioso potere; non sussistendo in sé, né es­
sendo limitata a se stessa -  così sono i dati presi in quanto tali dal­
la coscienza non risvegliata - , lTmmagine, diafana, permette il 
tawil, cioè consente di passare dal mondo dei sensi alle Hadaràt 
superiori.

Analoga è la funzione della himma, che mette al suo servizio la 
facoltà immaginativa per percepire il mondo intermedio ed innal­
zare colà i dati sensibili, e tramutare l’involucro esteriore nella sua 
verità, permettendo così agli esseri e alle cose di realizzare la loro 
funzione teofanica. Questo solo conta. L ’insegnamento ci è dato 
in forma penetrante a proposito del sogno di Giuseppe. Nella sua 
infanzia, un giorno questi dice al padre: “Ho visto undici stelle e 
il sole e la luna, li ho visti che avanti a me si prostravano” (Cora­
no XII, 4)50. Molto più tardi, nel corso dello snodarsi della storia, 
Giuseppe dichiara ai fratelli accolti in terra d ’Egitto: “Ecco l’in­
terpretazione [il tawil] del mio antico sogno, ecco, il mio Signo­
re l’ha reso vero” (Corano XII, 100). Ora, quello che Ibn ‘Arabi 
ritiene assai grave in questo tawil, è il fatto che non sia un tawil. 
Giuseppe crede di trovare nell’ordine degli eventi e delle cose sen­
sibili il taw il, il senso nascosto dei suoi sogni, i cui eventi si erano 
compiuti nel mondo delle visioni immaginative. Ora, il taw il non 
consiste nel far discendere ad un piano inferiore, ma nel ricon­
durre ed innalzare ad un piano superiore. Si devono ricondurre le 
forme sensibili alle forme immaginative per poter poi passare a si­
gnificati più alti; procedere alPinverso (portare le forme immagi­
native alle forme sensibili da cui esse traggono l’origine prima) si­
gnifica annullare le virtualità dell’immaginazione (sarebbe anco­
ra, ad esempio, un identificare semplicemente il Tempio mistico, 
di cui solo a metà si vede la colonna, con un qualche tempio ma­
teriale determinato, mentre l’omologazione del tempio visibile al 
Tempio mistico significa innalzarsi, “smaterializzarsi”). Per que­
sto, il taw il che Giuseppe crede di scoprire, è ancora un sogno in 
cui ci si risveglia da un sogno e lo si interpreta, mentre ancora si 
dorme. Ad un simile errore di Giuseppe, Ibn ‘Arabi oppone il lin­
guaggio di un “Giuseppe muhammadico” , cioè un Giuseppe a cui 
Ibn ‘Arabi stesso ha insegnato la scienza del cuore, il senso misti­
co del detto del Profeta: “Gli umani dormono; da morti, si risve- 
glieranno” . E questo Giuseppe muhammadico che abbiamo visto

210



//. immaginazione teofanica e creatività del cuore

edificare tutta una fenomenologia della Luce e della sua ombra; è 
ancora lui a mostrarci, nella persona di Muhammad, un tawtl 
dell’immaginazione che viene ricondotta, e riconduce essa stessa, 
alla verità di cui è fatta.

Il detto del Profeta ci fa comprendere in effetti che Terrore 
commesso dalla sua giovane sposa ‘A’isha circa le sue rivelazioni, 
ha la stessa origine dell’errore commesso da Giuseppe, quando 
questi credeva di trovare il tawtl dei suoi sogni in un evento “rea­
le” (nel senso in cui diciamo che un evento fisico è “reale”). Così 
racconta ‘A’isha: “ I sogni (ruyà) furono i primi segni dell’ispira­
zione (wahy) che si manifestarono al Profeta. Erano sogni veridi­
ci, perché non vi era visione in sogno che non avesse per lui quel­
la chiarezza dell’aurora che dissipa ogni oscurità. Fu così per sei 
mesi. In seguito, giunse l’Angelo” . Ora, pur nella sua sincerità, 
‘A’isha poteva parlare nella misura in cui la sua scienza le per­
metteva di comprendere. Ella ignorava, proprio come Giuseppe, 
il detto profetico che sanciva lo stato di sogno in cui vivono gli 
umani. Per lei, l’apparizione dell’Angelo era un fatto avvenuto nel 
mondo dei sensi, che metteva fine alla serie dei sogni durati sei 
mesi. Ella ignorava che, in realtà, tutta la vita del Profeta era tra­
scorsa come quei sei mesi. Qualsiasi cosa che dal mondo del Mi­
stero affiori in una forma visibile, che sia in un oggetto sensibile, 
in una immaginazione o in un “corpo d ’apparizione” , è sempre 
ispirazione divina, notifica e avvertimento divini51.

Ora, tutto ciò che viene ricevuto in questo modo è della stessa 
natura di quanto vide il Profeta durante i sei mesi di sogni veridi­
ci; egli vide l’Angelo, così come ricevette quelle visioni, grazie al­
la Presenza Immaginativa (Hadrat al-khayàl). Ciò che ricevette in 
quello stato che la coscienza comune definisce “stato di veglia” 
non era diverso da ciò che ricevette in stato di sogno; il che non 
significa “sonno” nel modo in cui la fisiologia, al pari della co­
scienza comune, definisce il “sonno” , ma visione di un sogno nel­
la visione di un sogno, cioè Presenza Imr -aginativa nella facoltà 
immaginativa. Ricevendo l’ispirazione divina, il Profeta era strap­
pato alle cose sensibili; veniva coperto da un velo; si assentava dal 
mondo della coscienza comune (dalle evidenze considerate pecu­
liari allo stato di “veglia” ), e tuttavia non “stava dormendo” (nel 
senso profano del termine). Tutto ciò che percepiva, veniva per­
cepito in lui nella Presenza Immaginativa, e pertanto richiedeva

211



Immaginazione creatrice

un’interpretazione (ta ‘bìr, tàwil). Se non fosse stato un sogno, nel 
senso vero, non vi sarebbe stato nulla da interpretare, ossia nulla 
da vedere al di là, essendo tale al di là il privilegio esclusivo della 
Presenza Immaginativa in quanto coincidentia oppositorum. Allo 
stesso modo, quando l’Angelo prendeva al suo cospetto una for­
ma umana, il Profeta, con la sua coscienza visionaria, poteva al 
contempo parlarne ai suoi Compagni come di un essere umano e 
simultaneamente dire: è l’Angelo Gabriele. In entrambi i casi, di­
ceva il vero.

Vi è di più. Una volta ammesso che tutto ciò che l’uomo vede 
nel corso della sua vita terrena sia dello stesso ordine (marnila) a 
cui appartengono le visioni ricevute in sogno, allora tutte le cose 
viste in questo mondo, promosse così al rango di immaginazioni 
attive, richiedono un’ermeneutica, un ta‘bir. Investite della loro 
funzione teofanica, esse sollecitano affinché siano ricondotte dal­
la propria forma apparente {zàhir) alla loro forma reale e nascosta 
(bàtin), affinché l’apparenza di quanto è in esse Nascosto le ma­
nifesti in verità. Questo è il tàw il, e la sua applicazione, condotta 
dairimmaginazione attiva, è illimitata. Così il Profeta applicava il 
precetto divino: “Di’: Signore, accrescimi scienza” (Corano XX , 
113)52, operando il taw il, l’esegesi simbolica, mistica, di tutto ciò 
che a lui si presentava. Così come aveva fatto in sogno, nel corso 
della sua assunzione celeste (la notte del m iràj), quando un An­
gelo gli aveva presentato una brocca colma di latte53, ogni volta 
che gli si offriva del latte, egli lo “interpretava” (yatàawwaluhu) 
come lo aveva interpretato nel sogno, proprio come tutte le cose 
sensibili vanno interpretate affinché esse prendano il valore e il si­
gnificato di visioni oniriche. I suoi Compagni gli chiesero: “Come
lo interpreti? (cioè, a quale idea lo riconduci? Qual è il tuo tàwìfc 
Come gli attribuisci un simbolo?” Egli rispondeva: “Con la cono­
scenza (7/w)”54. Un simile esempio ci mostra quale sia la funzio­
ne universale e liberatrice dell’immaginazione attiva: tipificare, 
trasmutare ogni cosa in Immagine-simbolo (mithàl), percependo 
la corrispondenza tra il nascosto e il visibile. Tale tipificazione 
(,tamthil) delle realtà immateriali nelle realtà visibili che le mani­
festano, compiuta attraverso il tàw il -  funzione dell’immagina­
zione attiva per eccellenza -  costituisce il rinnovamento, la ricor­
renza tipologica delle similitudini (tajdid al-muthul)\ è questa la 
creazione rinnovata, ricorrente d’istante in istante (tajdid al-

212



IL Immaginazione teofanica e creatività del cuore

khalq). La funzione dell’immaginazione in questo processo uni­
versale, e insieme ad essa la duplice dimensione della psico-co­
smologia, si mostrano così in tutta la loro chiarezza.

L ’esegesi simbolica, instaurando le tipificazioni, è dunque 
creatrice nel senso che essa trasmuta le cose in simboli, in Imma­
gini-tipi, e le fa esistere su un altro piano dell’essere. Per contro, 
ignorare questa tipologia significa distruggere il senso della visio­
ne in quanto tale. Significa accettare i dati così come questi si pre­
sentano allo stato bruto, senza nulla di più55. Così si comporta un 
personaggio dal nome di Taqì ibn Mukhallad. Costui vede in so­
gno il Profeta porgergli una coppa di latte, ma invece di interpre­
tare il senso nascosto del suo sogno, egli va alla ricerca di una ve­
rifica materiale. Per questo si sforza di vomitare, ottenendo la pro­
va che desiderava: vomita latte tanto da riempire una coppa. Egli 
pretende una certezza: ha ottenuto quello che desiderava, ciò di 
cui sono avidi tutti coloro per i quali non vi è “realtà” al di fuori 
del mondo fisico, mentre il Profeta, con il taw il, trasformava la 
specie materiale in nutrimento spirituale. Il taw il del Profeta, cioè 
la sua Immaginazione creatrice, compiva dunque una sorta di 
transustanziazione, compiuta non già sul piano dei dati materiali 
sensibili, bensì nel mondo della Presenza Immaginativa. Mate­
rialmente era davvero latte, così come la forma di Gabriele era 
quella di un adolescente, così come sei tu che lanci la freccia... 
Tuttavia, non va cercato sul piano delle evidenze materiali; la tran­
sustanziazione non è un fenomeno chimico osservabile in labora­
torio. Per questo Taqì ibn Mukhallad non ha ottenuto alcun nu­
trimento spirituale, sforzandosi di vomitare ciò che aveva ricevu­
to in sogno, cioè pretendendo di provare a se stesso che tutto fosse 
materialmente vero. Qui si può intravedere la maniera in cui si de­
ve cogliere il senso e la realtà dell’operazione alchemica; si intra­
vede anche la verità profonda dell’angelologia di Jacob Boehme, 
quando questi parlava di nutrimento degli Angeli come di vero 
nutrimento, ma immateriale56. Ancora “docetismo”, si potrà os­
servare. Ma, come abbiamo già insistito, è docetismo che si guar­
da bene dal degradare la “realtà” nel momento in cui ne fa una 
“Apparenza” ; al contrario, tramutandola in apparenza, il doceti­
smo rende la “ realtà” trasparente a quanto si annuncia in essa al 
di là di essa. Per questo, il docetismo non attribuisce valore al dato 
materiale se non in quanto apparenza, cioè apparizione. In questo

213



Immaginazione creatrice

senso, l’immaginazione compie ogni volta una “creazione nuova”; 
PImmagine è la ricorrenza stessa della Creazione.

Vediamo così chiudersi il cerchio delineato dalla nostra ricer­
ca. Senza la Presenza o “Dignità” Immaginativa, non vi sarebbe 
esistenza manifestata, cioè non vi sarebbe teofania; il che è come 
dire che non vi sarebbe Creazione. Ma quando l’Essere Divino si 
manifesta in quell’esistenza il cui essere consiste nelTImmagina- 
zione teofanica, vi appare conformemente all’essenza di tale Im­
maginazione, e non come sarebbe in sé, nella sua Ipseità. Un ver­
setto coranico enuncia il grande principio delle metamorfosi del­
le teofanie57: “Tutte le cose periscono salvo il Suo volto” (XX- 
VIII, 88); il versetto riassume l’intera idea teofanica, a condizione 
di intenderne il senso. I letteralisti ortodossi ovviamente vi colgo­
no il significato del Volto divino; i teosofi vi intendono: “Tutte le 
cose... salvo il Volto di questa cosa”58. Il contrasto è evidentissimo; 
ma altrettanto evidente è la potenza peculiare del modo di pen­
siero teofanico: per i nostri mistici teosofi, in realtà, i due sensi 
non si contraddicono affatto, poiché il Volto divino e il Volto im­
mutabile di un essere si riferiscono ad uno stesso Volto (wajh). Il 
Volto di un essere è la sua ecceità eterna, il suo Spirito Santo (Rùh 
al-quds). Tra il Volto divino e il Volto di questo essere vi è lo stes­
so rapporto che corre tra lo Spirito Santo increato e l’Angelo chia­
mato Spirito (Kuh)59. Domandiamo qui a 4Abd al-Karim Jili di 
formularci la situazione con la sua abituale densità di pensiero: 
“Ogni cosa sensibile possiede uno Spirito creato, dal quale è co­
stituita la sua Forma. Come Spirito di quella Forma, fra i due cor­
re lo stesso rapporto che si dà fra il significato e la parola. Questo 
Spirito creato (rùh makhlùq) ha uno Spirito divino (Rùh ilàhi) dal 
quale è costituito: questo Spirito divino è lo Spirito Santo” ; o an­
cora: è lo Spirito Santo individualizzato nella sua perfezione in 
ciascun oggetto dei sensi e dell’intelletto; questo Spirito Santo de­
signa il Volto divino di cui è costituito il Volto di ciascuna crea­
tura. Ora, questo Volto divino in ogni cosa è essenziale all’essere 
del Signore divino; la “Forma di Dio” appartiene a Dio come una 
realtà costitutiva di se stessa. A questo alludono i due hadith: 
“Adamo fu creato secondo la forma Cala sùra) del Compassione­
vole”, e “Dio ha creato Adamo secondo la propria forma”60.

Abbiamo così raggiunto una preparazione sufficiente per pas­
sare dalle nostre considerazioni sull’immaginazione teofanica, sul

214



//. Immaginazione teofanica e creatività del cuore

senso in cui questa deve essere definita “creatrice” nell’essere uma­
no che ne è il luogo e l’organo, ad una breve indagine sulla più 
perfetta messa in pratica della “scienza del cuore” come messa in 
atto della creatività del cuore: la Preghiera teofanica, ossia crea­
trice. Soltanto questa Preghiera supera praticamente e sperimen­
talmente il paradosso di una teosofia caratterizzata da un grande 
sentimento dell’abscondità divina, dell’impossibilità di circoscri­
vere e conoscere l’Essenza ineffabile, e che tuttavia invita ad una 
visione plastica della “Forma di Dio”. Quello che le parole di 
‘Abd al-Karim Jilì ci hanno detto -  per ciascuno Spirito creato vi 
è uno Spirito Santo, uno Spirito divino dal quale è costituito -  è 
forse ciò che più direttamente ci mostra la giusta strada, per com­
prendere quale sia il senso da dare alla visione del Tempio misti­
co immaginato da Ibn ‘Arabi. Da questo Tempio, in una visione 
che per noi resta avvolta dal mistero, egli vide staccarsi la Figura 
giovanile che lo avrebbe iniziato a tutto ciò che lo Spirito divino 
può insegnare al suo Spirito creato.



Preghiera dell’uomo 
e preghiera di Dio

Capitolo III

1. Il metodo deWorazione teofanica

Che in una dottrina come quella di Ibn ‘Arabi la Preghiera assu­
ma ancora una funzione, e per di più essenziale, è qualcosa che 
per alcuni suona stupefacente come un paradosso; altri sono por­
tati a negarne l'autenticità. Classificando in maniera azzardata la 
sua dottrina dell’“unità trascendentale dell’essere” in quello che 
chiamiamo monismo e panteismo, col senso acquisito da queste 
parole nella nostra storia della filosofia moderna, risulta difficile 
comprendere quale senso possa ancora conservare la Preghiera. 
Proponiamo di svincolare questo senso parlando di una “Pre­
ghiera creatrice”, collocandola nel contesto in cui la Creazione ci 
viene mostrata come una teofania, cioè come Immaginazione teo­
fanica. (Forse le analisi precedenti avranno avuto almeno il pregio 
di suggerire qualche riserva nei confronti dei giudizi troppo af­
frettati; questo augurio non significa, però, che vorremmo inte­
grare a tutti i costi la teosofia di Ibn ‘Arabi nell ortodossia 
deirislam essoterico.) La struttura teofanica dell’essere, la rela­
zione che questa determina fra il Creatore e la creatura, implica 
certamente l ’unità del loro essere (essendo impossibile concepire 
un essere estrinseco all’essere assoluto). La proprietà di questo es­
sere dall 'essenza unica è quella di differenziare, di “personalizza­
re” in due modi d'esistenza corrispondenti al suo essere nascosto 
e al suo essere rivelato. Il rivelato izàhir) è sicuramente la manife­
stazione (zuhùr) del nascosto (bàtin)\ insieme, essi formano 
un’unità indissolubile, ma ciò non equivale ad una identità esi­
stenziale. Infatti, esistenzialmente, il manifestato non è il nascosto,

2 1 6



///. Preghiera dell'uomo e preghiera di Dio

l’essoterico non è l’esoterico, il fedele non è il signore, la condi­
zione umana (nàsut) non è la condizione divina {làhut), benché 
una medesima realtà essenziale di fondo condizioni la loro diver­
sificazione e la loro codipendenza, la loro bi-unità.

Questa è la situazione espressa in molte affermazioni di Ibn 
'Arabi, paradossali soltanto in apparenza: “Gli abbiamo concesso 
di manifestarsi per noi, mentre egli ci concede (di esistere me­
diante lui). Sicché il ruolo è condiviso fra lui e noi”. O ancora: “Se 
egli ci ha dato la vita e lesistenza col suo essere, anch’io do la vita 
a lui, conoscendolo nel mio cuore”. Abbiamo già avuto modo di 
rilevare la consonanza di simili frasi con quelle di un Angelus Si- 
lesius: “Dio non vive senza me, io so che senza me non vivrebbe 
nemmeno per un batter d ’occhio” 1. Su queste concezioni si fon­
da l’idea che il mistico, fedele d’amore, col suo servizio divino nu­
tra col proprio essere e con tutta la creazione il suo signore d ’a­
more; in questo senso Ibn ‘Arabi vedeva nella filossenia di Abra­
mo che offre agli Angeli il pasto mistico sotto la quercia di Mamre 
il prototipo di tale servizio divino2.

L ’idea del ruolo condiviso nella manifestazione dell’essere, nel­
la teofania eterna, per Ibn ‘Arabi è anche fondamentale nella no­
zione di Preghiera; essa ispira ciò che potremmo chiamare il suo 
metodo d’orazione, rendendolo un “metodo d ’orazione teofani­
ca”. L ’idea della condivisione presuppone due esseri che dialoga­
no, dunque una situazione dialogica\ è un’esperienza vissuta, che 
infligge una solenne smentita a qualsiasi tentativo teorico di ri­
durre l’unità del dialogo ad un monismo esistenziale: lungi da tut­
to questo, si deve affermare che è proprio l ’unità dell’essere a con­
dizionare la situazione dialogica. Ormai sappiamo che la Com­
passione dell’Essere Divino, in quanto tale esistenziatrice di una 
Creazione che è sua teofania, non procede soltanto dal Creatore 
verso la creatura, dall’Adorato verso l’Adorante, dall’Amante ver­
so F Amato, poiché se le teofanie rispondono al Desiderio, alla no­
stalgia della Divinità di essere conosciuta, il compimento di quel 
Desiderio dipende dalle forme (mazàhir) che la sua luce investe 
della funzione teofanica.

Naturalmente, questa reciprocità diventa incomprensibile se si 
isola Yens creatum all’esterno dell'ens increatum. Anche in questo 
caso, la Preghiera prenderebbe un senso che non solo Ibn ‘Arabi, 
ma il sufismo in generale, avrebbero trovato ripugnante. La Pre­

217



Immaginazione creatrice

ghiera, infatti, non è la richiesta di qualcosa: è l'espressione di un 
modo di essere, un mezzo di esistere e di far esistere, cioè di far 
apparire, “vedere” il Dio che si rivela; certamente, non significa 
vederlo nella sua Essenza, ma sotto la forma che egli rivela rive­
landosi in essa e ad essa. Proprio questo è chiamato a trionfare 
sulPobiezione che, misconoscendo totalmente la natura dellTm- 
maginazione teofanica come Creazione, sembrerebbe suonare co­
me una sfida: un Dio “creazione” della nostra Immaginazione non 
potrebbe che essere “irreale”, non vi è alcun senso a pregare un 
Dio simile. Si deve raccogliere la sfida: lo si prega proprio perché 
egli è la creazione, per questo e attraverso questo esiste. La pre­
ghiera è la forma più alta, Tatto culminante delTImmaginazione 
creatrice. In virtù del ruolo condiviso, la Compassione divina, co­
me teofania esistenziatrice dell'universo degli esseri, è la Preghie­
ra di Dio, del Dio che aspira ad uscire dalla sua inconoscenza e ad 
essere conosciuto, mentre la Preghiera deU'uomo realizza questa 
teofania, poiché in essa e con essa la “Forma di D io” (sùrat al- 
Haqq) diventa visibile al cuore, all’immaginazione attiva, che 
proietta frontalmente, secondo la sua qibla, l’immagine di cui 
l’adoratore è il ricettacolo (la forma epifanica, il mazhar), nella mi­
sura della sua capacità. Dio prega per noi (yusalli lalaynà)\ ciò si­
gnifica che si epifanizza nell’istante e per tutto il tempo in cui egli 
è il Dio che preghiamo e per il quale preghiamo (ossia, il Dio che 
si epifanizza per noi e mediante noi). Non è TEssenza divina, nel­
la sua abscondità, quello che preghiamo; ogni fedele ('abd) prega 
il suo Signore (rabb), quello che è nella forma della sua credenza.

Sappiamo che questo incontro, questa coincidentia opposito- 
rumy si compie sul piano intermedio della “Presenza Immaginati­
va” (Hadrat al-kkayàl). L ’organo della Preghiera è il cuore, orga­
no psico-spirituale, con la concentrazione della sua energia, la sua 
himma. Il ruolo della Preghiera è condiviso tra Dio e l’uomo, poi­
ché la Creazione come teofania è condivisa tra colui che si mostra 
(;mutajalli) e colui a cui essa si mostra (mutajallà lahu): la Pre­
ghiera è, essa stessa, un momento, una ricorrenza per eccellenza 
della Creazione (tajdid al-khalq). Compreso questo, si apre a noi
il segreto dell’azione liturgica mentale che Ibn ‘Arabi sviluppa a 
partire dalla base scritturale della prima sura del Corano (la Fà- 
tiha, TAprente). Assistiamo così, prendendovi parte, ad un ceri­
moniale di meditazione, ad una salmodia a due voci in cui la voce

218



III. Preghiera deli uomo e preghiera di Dio

umana si alterna alla voce divina; salmodia che ricostituisce, ricrea 
ogni volta (khalq jadid) la solidarietà, la codipendenza del Crea­
tore e della sua creatura; ogni volta Tatto della teofania primor­
diale si rinnova in questa salmodia del Creatore-creatura. Potre­
mo allora comprendere le omologazioni che i gesti rituali della 
Preghiera ricevono; potremo comprendere che la Preghiera è 
“creatrice” della visione, e che, in quanto creatrice della visione, 
essa è simultaneamente Preghiera di Dio e Preghiera delTuomo. 
Allora potremo intravedere chi e qual è la “Forma di Dio”, quan­
do questa si mostra al mistico che celebra la sua liturgia interiore.

La Fàtiha, sura “aprente” il Libro sacro, è, come si sa, di fon­
damentale importanza nella pietà islamica. Qui ci accosteremo al­
la sura attenendoci al senso datole da Ibn ‘Arabi, che la utilizza 
come un rituale personale ad uso privato del mistico, come una 
munàjàt, una sorta di conversazione, di “colloquio intimo” , di 
“salmo confidenziale”. Questa sura “informa, ci dice, un servizio 
divino {‘ibàda) condiviso tra Dio e il suo fedele in due metà: Tuna 
torna a Dio, Taltra all’adoratore, come viene riportato da una fon­
te autentica in una pia informazione (khahar): Ho condiviso la 
Preghiera fra me e il mio fedele in due metà: l’una è la mia, Taltra 
è la sua; al mio fedele appartiene ciò che chiede”.

Un “servizio divino condiviso”: è proprio la condivisione a fa­
re in primo luogo della Preghiera, dell’Orazione (salàt), così come 
la stiamo comprendendo, un “colloquio intimo” tra il Signore e il 
suo fedele personale; in secondo luogo, è colloquio perché il suo 
elemento fondamentale è il dhikr, termine che si riferisce a molte 
pratiche religiose, ma che qui è il caso di prendere rigorosamente 
nel senso di memorazione\ la parola vuol dire conservare nel cuo­
re, mantenere vivo nel pensiero, meditare. Non si tratta dunque di 
una “litania”, semplice ripetizione indefinita di un certo Nome di­
vino (pratica nota e diffusa in molte forme di sufismo), tanto me­
no di sedute collettive di dhikr nel corso delle quali si effettuano 
pratiche vicine a certe tecniche Yoga3. Non è nemmeno la cele­
brazione pubblica della Preghiera in moschea. Interiorizzazione e 
individualizzazione della liturgia procedono di pari passo. Chiari­
ta almeno un poco la definizione tecnica di “dhikr del cuore” e 
“dhikr intimo”, si deve tuttavia tener presente che essa non baste­
rebbe a costituire il “ servizio divino” che Ibn ‘Arabi descrive nei 
termini di un “colloquio intimo” .

219



Immaginazione creatrice

In effetti, per costituire un simile colloquio, che vede essenzial­
mente due “officianti mistici” , il dhikry come memorazione, wresa 
al presente”, non può essere un atto unilaterale ed esclusivo del mi­
stico che rende presente il suo Signore. La realtà del colloquio, del­
la munajàt, implica che vi sia una memorazione, un dhikry da parte 
del Signore divino, che ha presente a sé il suo fedele nel segreto che 
gli comunica in risposta. E il senso dato da Ibn ‘Arabi al versetto 
coranico: “Ricordatevi dunque di Me, ed io Mi ricorderò di voi” 
(II, 152). Compresa e vissuta alla maniera di una munàjàty di un col­
loquio intimo, la Preghiera, r “Orazione” culmina in una teofania 
mentale, che si presenta sotto diversi gradi; in ogni caso, o il suo esi­
to fallisce, o conduce alla visione contemplativa4.

Ecco, dunque, il modo in cui Ibn ‘Arabi commenta le fasi di un 
servizio divino che è essenzialmente un colloquio, una conver­
sazione intima, il cui sostegno, il cui “salmo” è la recitazione della 
Fàtiha. Egli distingue tre momenti in successione in cui si snoda il 
“metodo d'orazione”, seguendo i quali possiamo vedere come Ibn 
‘Arabi volgesse in pratica la sua spiritualità. Bisogna innanzi tutto 
mettersi in compagnia di Dio, “intrattenersi” con lui. In un mo­
mento intermedio, Xorante, il fedele in orazione, deve immaginare 
(takhayyul) il suo Dio come se fosse presente nella sua qibla, cioè 
di fronte a lui, nella direzione in cui egli orienta la preghiera. Infi­
ne, in un terzo momento, il fedele deve pervenire alla visione in­
tuitiva (shukud) o alla visualizzazione (rii’ya), contemplando il suo 
Dio nel centro sottile del cuore, e giungendo simultaneamente ad 
udire la voce divina, vibrante e manifesta in ogni cosa, fino a non 
sentire nient’altro. E quanto viene illustrato dal distico di un sufi: 
“Quand’egli si mostra a me, il mio essere si fa sguardo; quando in 
segreto mi parla, il mio essere è udito”5. In questo modo acquista 
senso quella tradizione in cui si afferma: “Tutto il Corano è una 
storia simbolica, allusiva (ramz)y tra l’Amante e TAmato, e nessu­
no, tranne loro, ne comprende la verità e la realtà dei suoi dise­
gni”6. Si dovrà quindi ricorrere a tutta la scienza del cuore, a tutta 
la creatività del cuore per mettere in opera un taw ily un’interpre­
tazione mistica che consenta di leggere e praticare il Corano come 
se fosse un’altra versione del Cantico dei Cantici.

La sura “che apre” il Corano consta di sette versetti. La sua 
azione liturgica viene ripartita, nella meditazione del nostro 
shaykh, in tre fasi: la prima (cioè i primi tre versetti) è l’azione del

220



///. Preghiera delVuomo e preghiera di Dio

fedele verso o sul suo Signore; la seconda (il quarto versetto) è 
un’azione comune e reciproca tra il Signore e il suo fedele; la ter­
za (gli ultimi tre versetti) è un’azione del Signore verso e sul suo 
fedele. In ciascuno dei versetti, la Presenza Divina, a cui il fedele 
si rende presente e che fa presente a se stesso, è attestata da una 
risposta divina, vibrante come se fosse in sordina. La risposta non 
è una finzione poetica o retorica, a cui si potrebbe affidare il ruo­
lo di “far parlare” la divinità. La risposta divina è enunciazione 
dell’evento della preghiera, così come avviene, nell’aspetto che 
corrisponde all’essere a cui essa è rivolta; è risposta che enuncia 
Yintenzione così come questa giunge al suo oggetto, così come è 
stata formulata ed assunta. Nel modo in cui può considerarlo la 
fenomenologia, questo enunciato divino è rigorosamente esatto7.

I tre primi versetti enunciano l’azione del fedele verso e sul Si­
gnore personale che egli adora. Sono preceduti dall’invocazione ri­
tuale: “Nel nome di Dio Clemente e Misericordioso, (1) Sia lode a 
Dio, Signore del Creato, (2) il Clemente, il Misericordioso, (3) il Pa­
drone del dì del Giudizio”. Nel primo versetto, preceduto dall’in­
vocazione, il responsorio divino enuncia l’evento, l’intenzione che 
raggiunge il suo oggetto: “Ecco, il mio fedele mi rende presente a 
se stesso. Ecco, il mio fedele fa di me il Glorificato.” Nel secondo 
e nel terzo versetto, il responsorio divino enuncia: “Ecco, il mio fe­
dele celebra le mie lodi. Ecco, egli esalta la mia gloria e si rimette a 
me” . “ (4) Te noi adoriamo, Te invochiamo in aiuto”. Quiil respon­
sorio divino enuncia: “Questo è quanto si condivide fra me e il mio 
fedele; a lui appartiene ciò che domanda”. Nella meditazione di 
Ibn ‘Arabi, questo momento dell’orazione produce una partecipa­
zione, una comunanza (ishtiràk), un’azione reciproca. Per render­
ne esplicito il senso, basterà ricordare le premesse della teosofia 
dello shaykh, che qui si ritrovano applicate: il Signore personale e
il suo fedele rispondono Yunoper l’altro, poiché rispondono l ’uno 
dell Alto. La terza fase è costituita dagli ultimi tre versetti: “ (5) Gui­
daci per la retta via, (6) la via di coloro sui quali hai effuso la Tua gra­
zia, (7) la via di coloro coi quali non sei adirato, la via di quelli che 
non vagolano nellerrore” . E il responsorio divino enuncia: “Tutto 
questo è del mio fedele, perché al mio fedele appartiene ciò che do­
manda”. Qui si conclude la terza fase: l ’azione procede dal Signo­
re verso e sul suo fedele8. Che dunque al fedele sia concesso, che 
egli possieda ciò che domanda: questo è il senso profondo dell’a­

221



Immaginazione creatrice

zione della Preghiera in quanto creatrice, cioè in quanto visione 
teofanica, immaginativa o mentale.

Per comprendere tutta la portata dell’azione liturgica interio­
rizzata, così come viene realizzata dalla meditazione del nostro 
shaykh, è necessario collocarsi al centro, nel momento dell’azione 
comune e reciproca tra il Signore e il suo fedele; il primo mo­
mento è propedeutico, e il terzo ne è conseguenza. Il secondo mo­
mento è centro, chiave di volta di tutta la teosofia di Ibn ‘Arabi. 
Dobbiamo sempre tenere a mente che la Preghiera non si rivolge 
alla divinità in quanto tale, in sé, nell’assolutezza della sua pura 
Essenza, nella totalità virtuale, non rivelata, dei suoi Nomi, bensì 
al Signore manifestato sotto questo o quel Nome, questa o quella 
delle sue forme teofaniche (mazàhir), ogni volta in una relazione 
personale unica, indivisa, col fedele nell’anima del quale quel No­
me è investito, anima che ne porta in sé la manifestazione concre­
ta. Abbiamo già imparato che quanto esperiamo e subiamo da lui 
e mediante lui è la nostra “teopatia” (maluhìya), che instaura la 
sua esistenza come Signore. Il versetto coranico infatti dice: “Ani­
ma tranquilla, ritorna al Tuo Signore, piacente e piaciuta”. Al tuo 
Signore, sottolinea Ibn ‘Arabi, non ad Al-Làh in generale: cioè, il 
Signore che ti chiama dalle origini, e che tu hai riconosciuto en­
tro la totalità dei Nomi o Signori divini (arbàb). Si tratta dunque 
del Dio manifestato, e che non si manifesta se non in relazione di­
retta e individualizzata con Tessere a cui si manifesta sotto una for­
ma corrispondente alla capacità di quell’essere. In questo senso,
il Signore e il suo fedele si gradiscono reciprocamente, garanzia e 
scudo l’uno dell’altro (il vassallo è il sirr al-rububiya, il segreto del­
la sovranità del suo Signore). Lo shaykh precisa: per il fedele, tor­
nare al suo Signore è “entrare nel suo Paradiso” , cioè tornare al 
suo sé, al Nome divino, a te così come il tuo Signore ti conosce9. 
O ancora: “Soltanto tu mi conosci, pertanto non esisti che per Me. 
Chi ti conosce, conosce Me; ma nessuno Mi conosce, dunque nes­
suno conosce nemmeno te” 10. Solitudine divina e solitudine uma­
na, ciascuna libera Taltra, congiungendosi l’una all’altra.

L ’inizio dell’azione liturgica non fa altro che portare a compi­
mento il “ ritorno” , rendendosi il fedele presente al suo Signore e 
rendendolo presente a se stesso. U preludio instaura la loro co­
munanza nei Nomi divini che esso enuncia, in quanto la totalità 
di un Nome divino è costituita dal Nome stesso, o Signore divino

222



Ili. Preghiera dell'uomo e preghiera di Dio

appartenente al mondo del Mistero, e dal fedele la cui anima è il 
ricettacolo, la forma con cui e a cui esso si epifanizza, l’uno e l’al­
tro stretti in una reciprocità di azione-passione11. La comunanza 
risulta quindi dalla totalità delle due sue facce, “unione teopati- 
ca” tra Com-passione divina e passione umana, enunciata dal ver­
setto centrale: Te noi adoriamo (cioè, te, che la nostra passione di 
te, la nostra teopatia, instaura come il Signore compatito, te che 
la teopatia fa essere quel Signore), Te noi invochiamo in aiuto (cioè 
Te che rispondi di noi, poiché noi rispondiamo di te). Siamo mol­
to lontani dall’ortodossia islamica, ma tutta la grandezza della teo­
sofia di Ibn ‘Arabi è qui.

Il miglior commento che si possa dare del servizio divino, ce­
lebrato come un “colloquio intimo” con la salmodia della Fdtiha, 
si trova in una breve poesia inserita in un altro luogo dell’opera di 
Ibn ‘Arabi12. “Egli glorifica me nel momento in cui io lo glorifico. 
Egli mi adora, nel momento in cui lo adoro (il che significa che la 
Preghiera dell’uomo è Preghiera di Dio, epifania divina che ma­
nifesta le forme in cui sono investiti i suoi Nomi, e in cui egli si 
manifesta, si rivela a Se stesso, chiamando se stesso all’adorazione 
di se stesso, essendo in realtà il soggetto attivo di tutte le azioni 
che procedono da queste forme). Egli è un modo d’essere in cui io 
Lo riconosco (quando Egli si manifesta, individualizzato nella for­
ma del mio Signore personale), e pure lo nego nelle ecceità eterne 
(poiché sul piano della pura Essenza, che contiene le ecceità non 
rivelate dei suoi Nomi, cioè le nostre individuazioni eterne laten­
ti, è inconoscibile, per noi non esiste). Ma laddove io lo nego, Egli 
mi conosce (nel mondo del Mistero, dove da Lui sono conosciuto, 
senza che io conosca Lui, perché non rivelato). Solo quando Lo co­
nosco Lo contemplo (in quanto manifestato, zàhir, visibile nella 
teofania che mi è concessa in misura della mia attitudine, così co­
me questa è stata predisposta nella mia ecceità eterna). Come po­
trebbe essere lAutosufficiente (al-ghànt)y giacché io sono il suo au­
silio, ed Egli mi viene in aiuto? (la domanda non riguarda l’Es- 
senza divina in sé, impredicabile, ma il suo Essere rivelato e de­
terminato ogni volta nella forma di un Signore personale, una so­
vranità, rubùbiya, di cui il fedele è il segreto, e senza il quale la so­
vranità del Signore sparirebbe)13. È  dunque Dio che mi fa  esistere 
(manifestando il mio essere, la mia ecceità latente in Lui, alla sua 
forma visibile). Ma conoscendola io Lo faccio esistere a mia volta

223



Immaginazione creatrice

(io sono colui per cui e in cui egli esiste come Dio rivelato, signo­
re personale, poiché il Dio inconosciuto, il “Tesoro nascosto” , 
non esiste per nessuno, è non-essere puro). La novella così giunge 
fino a noi’ ed è in me che si realizza il suo disegno” 14.

Questi versi, come dicevamo, sono il miglior commento al 
“servizio divino” (‘ibàda) meditato da Ibn ‘Arabi. Egli enuncia 
con somma padronanza quello che ha rappresentato da sempre il 
tormento dei mistici, e costituito la sfida ai loro mezzi espressivi. 
Enunciandolo, egli esplicita il senso in cui va compresa la Pre­
ghiera, l,ttOrazione”, come creatrice. Essa non è un atto prodotto 
unilateralmente dal fedele; essa è invece la congiunzione dell’A- 
dorante e delTAdorato, delTAmante e delTAmato, congiunzione 
che si fa scambio dei Nomi divini (communicatio Nominum) tra il 
fedele e il suo Signore: questo è Tatto della Creazione. La salmo­
dia segreta della Fàtiha realizza Punita essenziale delXorante e del 
suo Signore, ove il secondo si “personalizza” per il primo, facen­
do di questi il suo termine complementare e necessario. In questo 
scambio, l’Adorante diventa PAdorato; l’Amante diventa l’Ama- 
to. Siamo senza dubbio lontanissimi dalla lettera del Corano, co­
sì come questo è colto dalla pratica ufficiale del culto; ma possia­
mo anche vedere come ne venga vissuto lo spirito, allorché il Co­
rano è esperito come fosse una versione del Cantico dei Cantici, 
nel rituale privato del sufi.

Lo scambio dei Nomi divini implica in modo particolare lo 
scambio dei Nomi “Primo” e “Ultimo” , condivisi simultaneamen­
te dal fedele e dal suo Signore, poiché la preghiera del fedele è si­
multaneamente la Preghiera del suo Signore, Preghiera del Crea­
tore-Creatura: vedremo presto che in ciò risiede il segreto delle ri­
sposte divine; il segreto fa sì che il Dio “creato” dalla Preghiera 
non sia illusione, o finzione, ma sia creato da sé; fa sì che la visio­
ne immaginativa o la visualizzazione della Forma di Dio ottenuta 
nelTOrazione non sia vana, ma venga attestata dall’esperienza vi­
sionaria di Ibn ‘Arabi. In verità, è l’esperienza che gli rivela la For­
ma che gli è propria, quella del suo essere profondo, quella che il 
suo Signore conosce segretamente ed eternamente, e con la qua­
le il suo Signore conosce se stesso al di là del tempo, da prima del­
la Creazione -  quest’ultima essendo Immaginazione teofanica pri­
mordiale, ciascuna visione o visualizzazione della quale non è al­
tro che rinnovamento e ricorrenza.

224



“Guidaci sulla retta via (siràt al-mustaqìmY, veniva chiesto nel 
terzo momento del colloquio confidenziale. L ’espressione non ha 
qui un senso moralista15; essa designa la via lungo la quale ogni es­
sere realizza l'attitudine ad adempiere la funzione teofanica di cui
il suo Signore personale lo investe; funzione consistente in ciò che
il suo Signore manifesta in lui, a lui e attraverso lui, realizzazione 
della sua ecceità eterna, di ciò che deve essere. Questa è la via lun­
go la quale si inoltra la sua esistenza. Così avviene in ogni essere, 
ogni creatura, essendo il loro essere un poter-essere (imkàn)y e, in 
quanto tale, una possibilità divina, una possibilità di epifania. 
L'Essere Divino ha bisogno del suo fedele per manifestarsi; reci­
procamente, quest’ultimo ha bisogno di lui per essere investito 
dell’esistenza. In questo senso, è il suo stesso essere, la capacità 
stessa del suo essere, ad essere la sua Preghiera (d uà hi’l-istidàd)y 
l’essere della sua ecceità che domanda l’attuazione plenaria, inte­
grale. Domanda, questa, che implica anche esaudimento, non es­
sendo altro che la voce espressa dalla Divinità ancora nascosta nel­
la sua solitudine d’inconoscenza: “ero un Tesoro nascosto, e de­
sideravo essere conosciuto”.

2. Le omologazioni

Approfondire il senso creativo della Preghiera significa vedere co­
me essa porti ogni volta a compimento la voce dell’Essere Divino 
che aspira a creare l’universo degli esseri, a rivelarsi in essi per ave­
re conoscenza di sé; in breve, la voce del Deus absconditus, o Theos 
agnostos che aspira alla Teofania. Ciascuna orazione, ciascun 
istante di ciascuna orazione, è allora una ricorrenza della Creazio­
ne, una Creazione nuova (khalq jadìd). Alla creatività della Pre­
ghiera è legato il suo senso cosmico, quel senso che Proclo coglie­
va nella preghiera dell’eliotropo. Esso appare in due specie di 
omologazioni delineate da Ibn ‘Arabi e dai suoi commentatori, 
estremamente interessanti perché ci mostrano come il sufismo ri­
produca, nell’IsIam, andamenti e configurazioni mentali della co­
scienza mistica note anche altrove, per esempio in India. Una di 
queste omologazioni consiste, per l ’orante, nel rappresentarsi se 
stesso come fosse l’Imàm del proprio microcosmo. Un’altra con­
siste nell’omologare i gesti rituali della Preghiera (compiuta in pri­

Iff. Preghiera dell'uomo e preghiera di Dio

225



Immaginazione creatrice

vato) con i “gesti” della Creazione dell’universo, cioè del macro­
cosmo. Tali omologazioni sottintendono il senso creativo della 
Preghiera: ne preparano, fondano e giustificano lo scioglimento 
in visione, poiché questa significa, in quanto creazione nuova, pre­
cisamente epifania nuova (tajalli). Così progrediamo verso lo scio­
glimento: rimmaginazione creatrice si pone al servizio della Pre­
ghiera creatrice, nella concentrazione di tutte le potenze del cuo­
re, la himma.

La prima di queste omologazioni fa intervenire l’idea del- 
l’Imàm, “colui che guida” ; nell’uso corrente, è colui che “sta da­
vanti” ai fedeli, e sul movimento del quale questi regolano i propri 
nel corso della celebrazione della preghiera pubblica. Nel sunni- 
smo, egli è anche l’intendente di una moschea, indipendentemen­
te dalle qualità morali e spirituali della persona. Nello sciismo, è 
tutt’altro. La parola Lmàm designa quei personaggi che, nella loro 
apparenza e apparizione terrena furono le epifanie della divinità16, 
“guide spirituali” dell’umanità verso il senso esoterico e salvifico 
delle Rivelazioni, mentre, nella loro esistenza trascendente, essi as­
sumono il ruolo di entità cosmogoniche. Ideologia e devozione, 
concentrate sulla persona dei santi Imam, hanno una tale prepon­
deranza da determinare la designazione specifica di sciismo come 
imamismo (imàmiya). Per gli sciiti duodecimani, l’Imàm del nostro 
tempo, il dodicesimo Imam, è in occultamento (ghayba), innalzato 
da questo mondo così come furono innalzati Enoch ed Elia. Sol­
tanto lui avrebbe il diritto di guidare la preghiera. In sua assenza,
il ruolo è assunto non già da semplici intendenti, ma da persona­
lità di provata stima, a cui si riconosce l’alto valore spirituale; co­
storo non sono nominati come se fossero dei funzionari, ma pro­
gressivamente riconosciuti e promossi dalla comunità. Essendo si­
mili personalità assai rare, ed essendo queste, in fondo, soltanto so­
stituti dell’Imam nascosto, il pio sciita imamita preferisce pratica­
re il suo culto in privato. Da qui deriva il fiorire, nell’imamismo, di 
una letteratura di ad'iya, o liturgie private17.

Questa forma di devozione è senz’altro in simpatia, e per ra­
gioni ben profonde, con il rituale privato che vediamo descritto 
da Ibn ‘Arabi come una munàjàt, un colloquio intimo. Il mistico 
viene investito della dignità di Imam nei confronti del suo proprio 
universo, del suo microcosmo. Egli è l’imam per “gli Angeli che 
pregano dietro di lui” , invisibilmente disposti così come lo sono i

2 2 6



///. Preghiera dell'uomo e preghiera di Dio

fedeli nella moschea. La condizione è la solitudine, il servizio di­
vino è personale. “Ogni orante (musalii) è un Imam, perché gli 
Angeli pregano dietro l ’adoratore, quand'egli prega da solo. Allo­
ra la sua persona, durante la Preghiera, è promossa al rango degli 
Inviati divini, cioè al rango (delTimamato) di una supplenza divi­
na (niyàba ‘an Al-Lah)” 18. L'orante, in quanto Imam del suo mi­
crocosmo, è dunque il supplente del Creatore. L ’omologia ci met­
te così sulla buona strada per comprendere il senso creativo della 
Preghiera.

Che cosa sono gli “Angeli del microcosmo” ? Vediamo qui nuo­
vamente suggerita una “fisiologia sottile” , risultante della psico­
cosmologia e della cosmo-fisiologia che trasformano il corpo 
umano in microcosmo. Come tutti noi sappiamo, ogni parte del 
cosmo ha il suo omologo nell’essere umano; pertanto l ’universo è 
nell’essere umano. Così come gli Angeli del macrocosmo proce­
dono dalle facoltà dell’Uomo Primordiale, dall’Angelo chiamato 
Spirito, allo stesso modo gli Angeli del microcosmo sono le facoltà 
psichiche, fisiche e spirituali dell’individuo umano19. Rappresen­
tate come Angeli, queste facoltà sono racchiuse in centri ed orga­
ni sottili; la costruzione del corpo della fisiologia sottile assume 
l’aspetto di una angelologia minore, microcosmica, a cui frequen­
temente alludono tutti i nostri autori20. Nei confronti di questo 
microcosmo, trasformato in un “coro d ’Angeli” , il mistico eserci­
ta la funzione di Imam. La sua situazione è assai simile a quella 
dell’iniziato dell’inno di Hermes (Corpus hermeticum, VIII), do­
ve l’eletto rigenerato come figlio di Dio invita le Potenze divine 
che dimorano in lui ad unirsi alla sua preghiera: “Potenze che sie­
te in me, cantate l’inno [...] cantate all’unisono della mia volontà” . 
Poiché Dio, il Nous, è divenuto l’occhio spirituale dell’uomo, si 
può dire che, quando il rigenerato loda Dio, sia Dio stesso che si 
loda21. In Ibn ‘Arabi leggiamo qualcosa di assolutamente simile. 
Allorché nella dossologia finale l’imam pronuncia le parole: “Dio 
ascolta colui che lo glorifica”, e gli assistenti, cioè gli Angeli del 
microcosmo, rispondono: “Nostro Signore, a te sia la gloria”, Ibn 
Arabi afferma: “E Dio stesso che, con la lingua del suo fedele, ar­
ticola le parole: Dio ascolta colui che lo glorifica”22.

La seconda omologazione della Preghiera con la cosmologia e 
l’atto iniziatore del cosmo, rinnovato d ’istante in istante, non fa

227



Immaginazione creatrice

che corroborare la prima. Essa si fonda sulle attitudini del corpo, 
così come queste vengono prescritte nel corso della Preghiera ri­
tuale: stazione eretta (qiyàm), inclinazione profonda (ruku)y pro­
sternazione (sujud). In questa occasione, apprendiamo con tutta 
la chiarezza possibile, la sinergia della Preghiera dell’uomo e del­
la Preghiera di Dio, la loro connivenza, la compresenza Tuna all’al­
tra, l’una mediante l’altra. E un movimento di puro pensiero (ha- 
raka ma’qùla) che trasferisce l’universo degli esseri dal loro stato 
di occultamento, o di potenzialità, allo stato manifestato di esi­
stenza concreta, e che costituisce la teofania nel mondo visibile 
(‘àlam al-shahàda). In questo mondo visibile sensibile, i movi­
menti degli esseri naturali possono ricondursi a tre categorie 
(cioè, a tre dimensioni), totalizzati dalla Preghiera: a) un movi­
mento ascendente verticale, che corrisponde alla stazione eretta 
del fedele, movimento di crescita dell’uomo, con il capo rivolto 
verso il cielo; b) un movimento orizzontale, che corrisponde allo 
stato dell’orante nel momento dell’inclinazione profonda, nel cui 
senso si compie la crescita dell’animale; c) un movimento discen­
dente, corrispondente alla prosternazione, che richiama il movi­
mento della pianta, con le radici affondate in profondità. La Pre­
ghiera, ricorrenza della Creazione e Creazione nuova, riproduce 
così i movimenti dell’universo creaturale.

Vi sono identiche omologie nel movimento del pensiero puro, 
aspirazione del Deus absconditus alla teofania, che dà origine alla 
genesi del cosmo: a) vi è il movimento intenzionale (haraka iràdiya) 
delTEssere Divino, la sua “conversione” (tawajjuh, EJUOTQO<pr|) 
verso il mondo inferiore per esistenziarlo, cioè manifestarlo, pro­
durlo alla luce; è un movimento discendente nella profondità (omo­
logo alla prosternazione, al movimento della radice delle piante); 
b) vi è la “conversione” divina verso il mondo superiore, quello dei 
Nomi divini e delle ecceità eterne, e delle loro relazioni. E la crea­
zione pleromatica (ibda) che avviene attraverso un movimento 
ascendente, che epifanizza gli Spiriti e le Anime (corrispondente 
all’assunzione della posizione eretta, movimento di crescita dell’es­
sere umano); c) vi è infine “conversione” divina verso i corpi cele­
sti intermedi tra i due mondi, da un orizzonte all’altro (corrispon­
dente all’inclinazione profonda, movimento orizzontale della cre­
scita degli animali). Tutto ciò costituisce la Preghiera di Dio (salàt 
al-Haqq), la sua teofania esistenziatrice (tajalli ìjàdì).

228



III. Preghiera dell'uomo e preghiera di Dio

A questo insieme, a partire dalYibda\ dono d’origine, la crea­
zione del Pleroma, teofania primordiale, corrisponde, fase per fa­
se, il servizio divino Vibàda) del fedele, con i tre movimenti che egli 
impone al suo corpo e che riproducono i movimenti della Creazio­
ne. Gesti e posizioni del corpo, durante la Preghiera, riproducono 
esattamente i “gesti” di Dio mentre crea il mondo, cioè che mani­
festa il mondo e che si manifesta in esso. La Preghiera è così una ri­
correnza della Creazione creatrice. Ibdà‘ e * ibàda sono omologabi­
li; entrambe procedono da una medesima aspirazione e intenzione 
teofanica. La Preghiera di Dio è la sua aspirazione a manifestarsi, a 
vedersi in uno specchio, ma è uno specchio che vede anche se stes­
so (il fedele di cui egli è il Signore, e che investe di questo o quel suo 
Nome). La Preghiera dell’uomo realizza questa aspirazione: l’oran­
te, divenendo lo specchio di tale Forma, vede quella “Forma di 
Dio” nel santuario più intimo di sé. Egli non vedrà mai la Forma di 
Dio (sùrat al-Haqq), se la sua visione non saprà essere anche Pre­
ghiera di Dio, aspirazione teofanica del Deus absconditus20.

Eccoci dunque prossimi allo scioglimento che coronerà la 
munàjàt, “salmo confidenziale” , memorazione, meditazione, pre­
senza ricorrente, enthymesis. Colui che medita il suo Dio “al pre­
sente” resta in sua compagnia. Una tradizione (khabar ilàhì) dal­
la sicura tradizione non ci dice forse: “ Io resto in compagnia di co­
lui che mi medita [mi rende presente a sé]”? Ora, se attraverso 
una memorazione interiore, il Signore si intrattiene in sua com­
pagnia, egli deve vedere, nella misura in cui è dotato di vista inte­
riore, colui che gli è presente accanto. Questo è ciò che si chiama 
contemplazione (mushàhada) e visualizzazione (ruya). Chi è pri­
vo del senso di questa vista, certamente non lo vede. Ma è proprio 
qui, ci dice Ibn ‘Arabi, che ogni orante può riconoscere il suo gra­
do di avanzamento spirituale. O vede il suo Signore, che a lui si 
mostra nell’organo sottile del suo cuore, oppure lo adori con la fe­
de, come se lo vedesse. L ’ingiunzione, che conserva un profondo 
sapore d ’imamologia sciita (essendo l'imam la forma teofanica 
per eccellenza)24, è un invito a mettere in opera la potenza del- 
rimmaginazione attiva. “Che il fedele se lo rappresenti con la sua 
Immaginazione attiva, di fronte alla sua qibla, nel corso del suo 
colloquio intimo”25. Che egli sappia dunque “prestare ascolto” al­
le risposte divine; in breve, che metta in pratica il metodo d’ora­
zione teofanica.

229



Immaginazione creatrice

3. Il segreto dei “responsi” divini

L ’impresa, per il discepolo di Ibn ‘Arabi, è delle più impegnative. 
Ciascuno deve mettersi alla prova, per discernere il proprio stato 
spirituale, come dichiarano due versetti coranici: “Anzi, l’uomo 
sarà, contro a sé, prova, per quante scuse egli opponga” (LXX, 
14-15)26. Se, nel corso dell’Orazione, egli non percepisce la ri­
sposta divina, significa che non è realmente presente col suo Si­
gnore27; incapace di intendere e di vedere, egli non è realmente 
un musalli, un orante, né uno che “possiede un cuore, che presta 
ascolto e vede” (L, 37). Ciò che abbiamo definito il “metodo 
d’orazione” di Ibn ‘Arabi comporta tre gradi: presenza, ascolto, 
visione. Chiunque manchi di raggiungere uno dei tre gradi resta 
al di fuori dell’orazione e dei suoi effetti28, legati allo stato del 
fana . Nella terminologia di Ibn ‘Arabi, come abbiamo visto, que­
sta parola non significa 1’“ annientamento” della persona, ma il 
suo occultamento a se stessa; tale è la condizione per percepire il 
dhikr, la risposta divina, azione del Signore che ammette il suo fe­
dele al cospetto della sua Presenza.

Si coglie uno stesso motivo fondamentale. L ’idea che vi sia una 
risposta divina senza la quale l’Orazione non si compirebbe come 
colloquio intimo, implica l’idea di una struttura. Tale struttura è 
quella di un dialogo; il problema consiste nel sapere chi ne pren­
da l’iniziativa, e quale senso abbia parlare di iniziativa. In altri ter­
mini, chi detiene il ruolo primario, e chi il secondario? Vediamo 
come Ibn ‘Arabi, per rispondere all’intuizione più profonda e ori­
ginale della sua teosofia, applichi il suo sforzo nell’analisi di tale 
struttura.

In primo luogo, la struttura deriva dal funzionamento del- 
Tlmmaginazione attiva, così come l’abbiamo constatato finora. La 
teofania concessa al cuore di colui che prega, ritorna all’Essere Di­
vino, non al musalli, perché essa è Preghiera di Dio. Il Profeta si 
è espresso al passivo, dicendo: “Il mio conforto (lett., il ristoro dei 
miei occhi, qurrat al- dyn) è stato posto per me nell’Orazione” . O 
ancora, esplicitando con Ibn ‘Arabi un altro senso della medesi­
ma radice verbale: “I miei occhi sono stati posti a dimora nell’Ora­
zione”29. Ciò significa anche la sacralizzazione del tempo della 
Preghiera, il divieto di interromperla, di prestare attenzione ad al­
tro (“il furto di Satana, che impedisce al fedele di contemplare il

230



HI. Preghiera dell'uom o e preghiera d i Dio

suo Amaro” )30. Esprimendosi al passivo, il Profeta ha voluto dire 
che, se una teofania mentale è legata alla pratica delTOrazione, lo 
è innanzi tutto perché questa è Preghiera di Dio (Dio prega mo­
strandosi a se stesso)31. È impossibile contemplare l ’Essere Divi­
no nella sua essenza; è necessario un sostegno e un’individuazio­
ne, implicati nell’idea stessa di tajallt, teofania. L ’energia spiritua­
le concentrata nel cuore, la himma, proietta l’immagine che co­
stituisce il sostegno32. Nella misura in cui è vero dire che tale Im­
magine è la conseguenza dell’essere del mistico, cioè segue la sua 
capacità e la esprime, non è meno vero dire che l’immagine lo pre­
cede, è predeterminata e fondata nella struttura della sua ecceità 
eterna. Proprio questa “ legge strutturale”, mentre proibisce di 
confondere l’immaginazione teofanica con quello che definiamo 
abitualmente “immaginazione” (e degradiamo a “fantasia”), per­
mette di raccogliere la sfida che giunge da un Dio “immaginario”. 
Ma per lasciarsi andare aH’“immaginario”, all’“irreale” , bisogna 
prima sottrarre l’immaginazione alla legge della sua struttura. Per 
contro, questa legge implica che ogni immagine testimoni prò o 
contro colui che immagina; pertanto, non è affatto innocua. Il me­
todo d’orazione teofanica comporta una sorta di canone di ico­
nografia mentale, che vedremo delineato in un hadith.

In secondo luogo, si può allora dire che la modalità di funzio­
namento dell’immaginazione attiva e la struttura delle teofanie 
implicano di per sé l’idea che, nella Preghiera, nell’Orazione, vi 
sia tra Dio e il suo fedele non tanto una condivisione dei ruoli, 
quanto una situazione in cui ciascuno, di volta in volta, svolge il 
ruolo dell’altro. È necessario restare vigili affinché vi sia Preghie­
ra di Dio e Preghiera delTUomo. Ibn 'Arabi ne rinviene un’ulte­
riore attestazione nel versetto coranico: “E Lui che, insieme ai 
suoi Angeli, prega per voi, per trarvi dalle tenebre alla luce” 
(XXXIII, 43). Preghiera di Dio e Preghiera degli Angeli tornano 
così a significare l’avvio degli esseri umani alla luce, cioè il pro­
cesso delle teofanie. Ecco così chiarirsi in profondità la struttura 
del dialogo; ecco spiegato chi è il primo e chi il secondo, o ultimo. 
Finalmente, il segreto della risposta divina, e con esso la garanzia 
della loro verità, si svela in questa struttura dell’orazione che con­
cede, ciascuno a sua volta, al fedele e al suo Signore, il ruolo del 
Primo e deirUltimo.

231



Immaginazione creatrice

Ispirato dalla propria filologia personale, Ibn ‘Arabi valorizza 
un'omonimia che, lungi dall'essere un semplice gioco di parole, 
costituisce una di quelle omonimie dovute alla polisemia di mol­
te radici arabe; esse portano ad affinare una particolare attenzio­
ne alle analogie che permettono al pensiero quelle transizioni che 
la dialettica razionale, da sola, non ha mai potuto scoprire. La pa­
rola musalliy dunque, può significare non solo “colui che prega” , 
ma anche “colui che viene dopo” (il termine si impiega per desi­
gnare il cavallo che, in una corsa, giunge secondo, “dietro” al pri­
mo). Tale omonimia getta improvvisamente una nuova luce 
sull'ordine della relazione tra la Preghiera di Dio e la Preghiera 
dell'uomo, per determinare in quale senso Dio e il suo fedele sia­
no di volta in volta il musalli, ricevano cioè di volta in volta i N o­
mi divini “Primo” (al-Awwat) e “Ultimo” (al-Àkhir), corrispetti­
vi di “Nascosto” (al-Bitin) e “Rivelato” (al-Zàhir).

Dio è dunque musalli, “colui che prega” e “che arriva per Ul­
timo”33, perché si manifesta a noi sotto il suo Nome “l'Ultimo” 
(ial-Àkhir), cioè il Rivelato (al-Zàhir), poiché la sua Manifestazio­
ne dipende dall'esistenza del fedele al quale e per il quale è mani­
festato. Il “Dio che prega per noi” è esattamente il Dio manife­
stato (e manifestandosi esaudisce il desiderio del “Tesoro nasco­
sto” di essere conosciuto); è il Dio che il fedele crea nel suo cuore, 
sia con le sue meditazioni e riflessioni, sia con la credenza deter­
minata alia quale si conforma e aderisce. Rientra sotto questo 
aspetto ciò che viene designato come il “Dio creato nelle creden­
ze”, il Dio che si determina e si individualizza secondo la capacità 
del ricettacolo che lo accoglie, la cui anima è il mazhary l'epifania, 
di questo o quel suo Nome. A questo caso si applica il detto del 
grande mistico Jonayd (a proposito della gnosi e dello gnostico): 
“Il colore dell'acqua è quello della brocca che la contiene” . In 
questo senso, il “Dio che prega per noi” “giunge in ritardo” al no­
stro essere: ad esso è posteriore, e da esso dipende; è quello che la 
nostra teopatia (ma'liihtya) instaura come theos, perché l’Adorato 
presuppone l’esistenza dell’adoratore a cui si mostra (“conoscen- 
doLo, io Gli do l’essere”). In questo senso, dunque, egli è l’Ulti- 
mo, il Manifestato; saranno così i Nomi divini “il Primo” e “il N a­
scosto” i più consoni al fedele.

Quando siamo noi i musalli\ “noi che preghiamo”, a noi ap­
partiene il Nome “l’Ultimo”; siamo noi, in questo caso, ad essere

232



///. Preghiera delVuomo e preghiera di Dio

a Lui posteriori, noi che ritardiamo. Siamo per Lui ciò che Egli ma­
nifesta (perché il “Tesoro nascosto” ha voluto essere conosciuto, 
conoscere se stesso negli esseri). E  Lui, dunque, che ci precede, 
essendo il Primo. Ma resta mirabile il fatto che gli esseri che il “Te­
soro nascosto” manifesta dal mondo del Mistero all’essere con­
creto siano quegli stessi che Lo manifestano nelle multiple forme 
delle credenze, nella molteplicità infinita dei suoi Nomi divini. Il 
Nascosto è il Manifesto, il Primo è l’Ultimo. Per questo la nostra 
Immaginazione creatrice non crea un “Dio fittizio”. L ’Immagine 
di Dio che il fedele crea è l’immagine del Dio che rivela il suo es­
sere, il suo proprio essere rivelato dal “Tesoro nascosto” ; è l’im ­
magine di colui che inizialmente immagina il suo essere (lo crea, 
cioè lo rivela all’essere) come forma propria o Immagine, o, più 
esattamente, come specchio. Tale Immagine anticipatrice, primor­
diale, preesistenziale, proietta a sua volta il musallt (nelle sue cre­
denze, nelle sue visualizzazioni mentali che hanno luogo durante 
l’Orazione). E quindi psicologicamente vero dire che il “Dio crea­
to nelle credenze” è il simbolo del Se'34. Il Dio che noi preghiamo 
non può che essere il Dio che a noi si rivela, mediante noi e per 
noi; ma nel momento in cui lo preghiamo, noi facciamo che il 
“Dio creato nelle credenze” sia avvolto dalla Compassione divi­
na, cioè sia esistenziato, manifestato dalla Compassione divina. Le 
teofanie degli “Dèi” manifestati al cuore o alle credenze sono al­
trettante teofanie del Dio unico reale {haqq haqiqì). Questo è 
quanto va considerato, quando noi siamo i musallt: colui che sa 
tutto ciò è lo gnostico, che ha sciolto il nodo dei dogmi conchiu­
si e limitati, divenuti per lui ormai simboli teofanici.

Questo è il significato che Ibn 4 Arabi trae da questi versetti co­
ranici: “Ognuno conosce la sua preghiera, conosce il suo inno di 
lode” (XXTV, 41); “Non c’è cosa alcuna che non canti le Sue lo­
di” (XVII, 44). Ibn 'Arabi si sofferma a considerare l’aggettivo 
“Sue”, che in un certo senso si riferisce a quell’essere: è una lode 
che ciascun essere rende a se stesso35. Qui, come ad anticipare gli 
psicologi, che potrebbero vedere nel “Dio creato nelle credenze” 
un simbolo del Sé, Ibn ‘Arabi ci colloca nel punto in cui tutti i sen­
tieri si incrociano. Prendendone uno, troveremo il sé confuso con 
l’individuo empirico, questi essendo inconsapevole di possedere 
un’altra dimensione, un “polo celeste”; il suo essere si è total­
mente appiattito sulla superficie del mondo sensibile o delle evi­

233



Immaginazione creatrice

denze razionali. Allora la lode a se stesso verrà denunciata come 
la peggiore idolatria dal conformismo collettivo -  quando que­
st’ultimo, di fatto, all’idolatria non si sottrae -  poiché non basta 
eliminare l’individuo per raggiungere la divinità. Se ci spingiamo 
in un altro sentiero, se ne trarrà tanto l’io empirico quanto le cre­
denze collettive, per riconoscervi il Sé, o, piuttosto, sperimental­
mente, la Figura che lo rappresenta nella visione mentale, come il 
paredro dello gnostico, il suo “compagno-archetipo”, cioè la sua 
ecceità eterna investita di un Nome divino nel mondo del Miste­
ro. Per chi si inoltra lungo questa via, vi è un’indicazione profon­
da nel fatto che l’Orazione preconizzata da Ibn 'Arabi, pur ricor­
rendo al rituale della Preghiera ufficiale, non abbia nulla della 
Preghiera collettiva pubblica, ma sia piuttosto un “servizio divi­
no” praticato in privato, una munàjàt, un colloquio intimo. Que­
sto è in effetti misura della distanza che separa e differenzia il “Dio 
creato nelle credenze” dalla “visione teofanica” concessa al cuo­
re, nel corso del “salmo confidenziale” tra l’Amante e l’Amato.

La “vita d ’orazione” praticata nello spirito e secondo le indi­
cazioni di Ibn ‘Arabi rappresenta dunque l’autentica forma di un 
“processo di individuazione” che sgancia la persona spirituale 
dalle norme collettive e dalle evidenze precostituite, per portarla 
a vivere da unica con e per il suo Unico. Essa è realizzazione ef­
fettiva della “scienza del cuore”, cioè la scienza che racchiude tut­
ta la teosofia di Ibn ‘Arabi. Si può dunque trarre una sorta di “fe­
nomenologia del cuore”, ossia seguire la maniera in cui lo gnosti­
co di Ibn ‘Arabi, pienamente cosciente che il “Dio creato nelle 
credenze” sia una creazione nuova, una “ricorrenza della creazio­
ne”, lungi dal degradarne il senso in una finzione, lo illumina del­
la sua verità divina e, comprendendone la condizione, lo libera dai 
suoi limiti.

Il non-gnostico, il credente dogmatico, ignora, e non può che 
scandalizzarsi se gli viene suggerito che la lode da lui offerta a Co­
lui in cui crede è una lode indirizzata a se stesso. Ovviamente è co­
sì, perché, non essendo gnostico, egli ignora il processo e il senso 
di questa “creazione” all’opera nella sua credenza, e rimane inco­
sciente di ciò che la rende vera. Così, egli erige la sua fede a dog­
ma assoluto, nonostante essa sia necessariamente limitata e con­
dizionata. Da qui, tutte le lotte spietate tra credenze rivali, che si 
rifiutano e si confutano reciprocamente. In fondo, sembra dire

234



///. Preghiera dell'uomo e preghiera di Dio

Ibn ‘Arabi, la fede di questi credenti non ha altra natura che quel­
la di un’opinione, ed essi non hanno coscienza di quanto implica­
no le parole divine: “Io mi conformo all’opinione che il mio fede­
le ha di me”56.

Non è il caso di cedere alla pia illusione della teologia negati­
va, che rimuove (tanzìh) da Dio ogni attributo giudicato indegno 
di lui, dunque ogni attributo in quanto tale, perché il Dio ogget­
to di una simile remotio resta sempre e comunque il Dio creato 
dalle credenze; l’operazione del tanzìh dipende dall’opinione, e 
qualunque sia Y epurazione tentata dall’intelletto razionale dei teo­
logi, si finisce col mescolare la divinità alle categorie della ragione. 
Analogamente, chiunque ricorra al tanzìh per rigettare il tashbih 
(simbolismo) non fa che cedere ad una delle tentazioni del “mo­
noteismo unilaterale”; su questo punto vi è un profondo accordo 
tra Ibn ‘Arabi e le premesse della teosofia ismailita57. Che si pro­
ceda col tanzìh (teologia negativa) o col tashbih (teologia simboli­
ca), non potrà mai trattarsi di Dio in sé, ma di un’essenza (haqiqa) 
che si “essentifica” in ciascuna delle nostre anime, in proporzio­
ne alla sua capacità e al suo itinerario intellettuale e spirituale. La 
situazione paradossale che risulta tanto dalla teosofia di Ibn 
‘Arabi quanto da quella degli Ismailiti, si ha quando il teosofo par­
la di “Dio creato nelle credenze”, e il teologo dogmatico si scan­
dalizza; eppure, quanto più questi si scandalizza, tanto più tradi­
sce agli occhi del teosofo la misura della sua caduta, di epurazio­
ne in epurazione, nell’idolatria metafìsica.

Dal punto di vista essoterico, potrebbe sembrare che la con­
versione, l’inversione di marcia che la teosofia di Ibn ‘Arabi im­
pone al dogma o alla credenza confessionale, sia uno scadimento 
nella finzione, poiché fa del loro Dio una creazione di quella cre­
denza. Dal punto di vista esoterico, di fatto, se si sommano con at­
tenzione tutte le fasi del suo sistema di pensiero, si deve ammet­
tere che, tramutando in simbolo (mazhar) ciò che era dogma, Ibn 
‘Arabi stabilisce la verità divina della creazione umanay e può far­
lo perché fonda la verità umana su una creazione divina. Non si di­
scute il simbolo, lo si decifra. Tale reciproca autenticazione sarà il 
frutto dell’esperienza vissuta nell’Orazione praticata da Ibn 
‘Arabi come un dialogo in cui ciascuno dei due dialoganti assume 
di volta in volta ciascun ruolo. La verità della risposta divina espri­
me l’idea della salvaguardia reciproca del Signore e del suo fede­

235



Immaginazione creatrice

le, su cui ci siamo soffermati a tempo debito38. Che, glorificando 
il suo Signore, il fedele glorifichi se stesso non apparirà più come 
una mostruosa bestemmia, né come uno scetticismo disperato, 
bensì come il segreto mistico del “salmo confidenziale” in cui 
FAdorante e FAdorato sono ciascuno, di volta in volta, il “Primo” 
e l’“Ultimo”, il Glorificato-Glorificante39. A questo punto, il fe­
dele prende coscienza della funzione teofanica del suo essere. Il 
“Dio creato nella credenza” non si manifesta più per imporgli, ma 
per esprimere il suo limite, poiché quel limite è la condizione che 
rende possibile una fra le molteplici epifanie divine. Lo gnostico 
non ne riceve più un’immagine già compiuta, ma la comprende 
alla luce delFImmagine che appare allo specchio del suo cuore, il 
suo organo sottile, nel corso del suo colloquio intimo.

Ecco dunque sciolto il senso della “Preghiera creatrice” prati­
cata qui come un “servizio divino” personale. Se pure è doman­
da, lo è in quanto aspirazione ad una “creazione nuova”, essendo 
tale domanda lo stato spirituale dell’orante che la formula, condi­
zionato dalla sua ecceità eterna, la sua essenza-archetipo (!ayn thà- 
bita). È lo stato spirituale dell’orante ad incitarlo a glorificare Dio, 
essendo ciò che in lui determina quel Dio sotto questa o quella 
forma, questo o quel Nome divino. Tutto ciò significa sapere che 
quel Dio non può concedere altro che quello che comporta la 
propria ecceità. Il supremo dono mistico, allora, sarà di ricevere 
la visione intuitiva di questa ecceità, perché in tal modo egli co­
noscerà la sua attitudine, la propria predisposizione eterna che 
definisce la curva di una successione di stati all’infinito. Nessuna 
teofania (tajalli) è possibile se non sotto la forma corrispondente 
alla predisposizione del soggetto a cui essa si mostra (mutajallà 
laku). Il soggetto che riceve la teofania non vede altro che la pro­
pria forma, sapendo che solo in quella forma, specchio divino, egli 
può vedere la Forma della teofania, e conoscere in quella teofania 
la sua propria forma. Egli non vede Dio nella sua essenza; la ri­
sposta che Mosè riceve è sempre valida: “Lan tarànìy tu non mi ve­
drai”. Allo stesso modo, nel caso dello specchio materiale, quan­
do tu vi contempli la tua forma, non vedi lo specchio, pur sapen­
do che è nello specchio che vedi le forme e insieme la tua forma. 
Non puoi guardare al contempo l’immagine che appare allo spec­
chio e il corpo stesso dello specchio. Ibn 'Arabi ritiene adeguato

236



///. Preghiera de lì'ut imo e preghiera di Dio

questo paragone: Dio (al-Haqq) è il tuo specchio, cioè lo specchio 
nel quale tu contempli te stesso (nafs, Anima), e tu sei il suo spec­
chio, cioè lo specchio nel quale egli contempla i suoi Nomi divi­
ni40. Allo stesso modo, non è possibile che il Divino incondizio­
nato si epifanizzi in quanto incondizionato: una simile epifania vo­
latilizzerebbe Tessere a cui si mostrasse, non lasciando sussistere 
alcuna esistenza determinata, né alcuna attitudine o predisposi­
zione condizionata da un’ecceità determinata. Vi è incompatibi­
lità e contraddizione fra i due termini.

Allora, questa ecceità individuale, promossa dalla conoscenza 
che Dio ha di se stesso rivelando a se stesso le virtualità del suo es­
sere, e questa Forma divina di cui l’ecceità condiziona la visione, 
sono i due spazi disegnati da un’ellisse, i due momenti chiamati 
Preghiera delPuomo e Preghiera di Dio. Ciascuno a sua volta è de­
terminante e determinato. Preghiera di Dio determinata dalla for­
ma dell’uomo, Preghiera dell’uomo determinata dalla Forma di 
Dio, canto e controcanto del medesimo “salmo confidenziale”. 
Questa è la condizione che fa dell’anima del mistico la “madre di 
suo padre”, quella che annunciava l’inno di Sohravardì alla sua 
Natura Perfetta: “Tu sei lo Spirito che mi ha partorito [mio pa­
dre, in quanto spirito che tu formasti], e sei il figlio del mio pen­
siero [colui che partorisce, crea il mio pensarti]”41.

Reciprocità del rapporto, come due specchi che si fronteggia­
no e riflettono l’uno nell’altro la stessa immagine. Questo rappor­
to regola i tratti dell’iconografia mentale delle teofanie. Ne ve­
dremo l’illustrazione in un hadith a lungo meditato da tanti sufi, 
e nell’esperienza visionaria di Ibn ‘Arabi.



Capitolo IV
La “Forma di Dio”

1. Il hadtth della visione
Si dovrà tenere saldo in mente un duplice leitmotiv: la risposta di 
Dio a Mosè, conservata nel testo coranico “Tu non mi vedrai”, e 
il celebre hadìth della visione (hadith al-ruya)y visione ricevuta in 
sogno, o visione estatica, in cui il Profeta attesta: “Io ho visto il 
mio Signore sotto la più bella delle forme, come un Giovincello 
dalla chioma folta, assiso sul Trono della grazia; era vestito di un 
indumento d oro (o verde, secondo una variante); sui capelli, ave­
va una mitra d’oro; ai piedi, sandali d’oro”1. Rifiuto della visione, 
e attestazione della visione: i due motivi già formano, insieme, una 
coincidentia oppositorum. Inoltre, l’immagine ricorrente tanto nel 
hadith della visione profetica quanto nell’esperienza personale di 
Ibn ‘Arabi è quella del puer aeternus, simbolo plastico visionario 
di quella stessa coincidentia oppositorum, ben nota agli psicologi2. 
Si impone un triplice interrogativo: chi è questa Immagine? da do­
ve viene, e da quale contesto? quale grado di esperienza mistica 
annuncia la sua apparizione, ovvero, quale realizzazione dell’es­
sere è operata in quella e con quella Immagine?

Un teologo come al-Ghazàli rimarrebbe disarmato, senza so­
luzioni, di fronte all’immagine, e, a fortiori, di fronte ad una espe­
rienza visionaria dell’Immagine, poiché se ne farebbe una conce­
zione “nominalista” e agnostica; non avrebbe altra risorsa che sna­
turarla in allegoria più o meno innocua3. Questo perché, giusta­
mente, egli non ha alcuna idea del teofanismo professato da un 
Ibn ‘Arabi. Quanto più disarmato rimarrebbe un teologo, tanto 
più si muove a suo agio un discepolo del nostro shaykh, quale un

238



IV. Iaì “Forma di Din"

‘ Abd al-Karim Jilì, che spiega e commenta la visione. Egli insiste 
sulla duplice dimensione dell’evento -  realtà plenaria della Forma 
determinata, e contenuto recondito, che non può assumere altra fi­
gura che in quella Forma -, e lo analizza come una coincidentia op- 
positorum che ci impone un’omologazione dell’infinito in una for­
ma finita, essendo questa la legge stessa dell’essere4. Il “Volto di­
vino”, la “Forma di Dio” che così si mostra -  lo abbiamo già im­
parato -  è anche il “Volto imperituro” dell’essere a cui si mostra, 
il suo Spirito Santo. Si deve sempre tenere a mente questo: ciò che 
un essere raggiunge al culmine della sua esperienza mistica non è, 
non può essere il fulcro dell’Essenza divina nella sua unità indif­
ferenziata. E questa la ragione per cui Ibn ‘Arabi respingeva la 
pretesa di alcuni mistici di “diventare un tutt’uno con Dio”.

Quel che un essere umano raggiunge nell’esperienza mistica è 
il “polo celeste” del suo essere, cioè la sua persona così come ad 
essa e attraverso essa, dalle origini, nel mondo del Mistero, l’Esse- 
re Divino si è manifestato a se stesso, e ad essa si è fatto conosce­
re sotto quella Forma che è, parimenti, la Forma sotto la quale 
l’Essere Divino si conosce in lei. È l’idea, o, piuttosto, 1’“ Angelo” 
della sua persona, il cui io presente non è che il polo terrestre; non 
è certo 1’“angelo custode” della teologia corrente, ma un’idea as­
sai vicina alla Daènà-Fravarti del mazdeismo, di cui colpisce la ri­
correnza, benché sotto altri nomi, nei nostri mistici (per esempio, 
l’Angelo Azraele in Jili). La teofania costitutiva dell’individualità 
eterna dell’essere umano fu dunque un’autodeterminazione 
dell’Essere Divino; in essa, quest’ultimo è totalmente Dio, così co­
me può esserlo in e per un microcosmo, singulatim. Designando 
tale determinazione avvenuta nel mondo del Mistero come “An­
gelo”, la visione di Sé, Alter Ego divino sarà, in quanto visio­
ne teofanica, esattamente un’angelofania. Ibn ‘Arabi si sentirà di­
re, nel corso di un colloquio segreto: “Tu non mi vedrai”5, e tut­
tavia Lo vedrà, e Lo incontrerà all’ombra del Tempio mistico. Re­
spingere la pretesa di un mistico che definiva il grado delTUomo 
Perfetto, la realizzazione microcosmica dell’Essere Divino come 
un’identificazione con l’Essenza divina non significa dare prova 
di razionalismo e di “intellettualismo”; nemmeno significa rende­
re impossibile l’esperienza mistica, bensì respingere implicita­
mente lo schema indotto da un monoteismo essoterico. Ma allo­
ra, lo schema del monoteismo unilaterale non subisce forse un’al­

239



Immaginazione creatrice

terazione decisiva, dacché l’esperienza mistica, essendo vissuta 
come dialogo da solo a solo, ogni volta, tra l’Amato e l’Amante, 
postula ogni volta una individuazione intrinseca all’Essenza divi­
na e omologa alla sua totalità? La visione del Profeta e quella di 
Ibn ‘Arabi sono, insomma, l’esaudimento del voto formulato da 
Sohravardì nella preghiera rivolta alla sua Natura Perfetta (quel­
la che lo aveva partorito e che simultaneamente era stata da lui 
partorita, nella loro reciproca individuazione plenaria): “Possa tu 
mostrarti a me nella più bella [o suprema] delle teofanie”.

Per collocare l’immagine visualizzata dal Profeta e da Ibn 
‘Arabi in un contesto iconografico, sono necessarie alcune osser­
vazioni.

La magnificenza della visione, l’insistenza sulla bellezza plasti­
ca ci riportano al sentimento della Bellezza provato in un ampio ter­
ritorio del sufismo come teofania per eccellenza. Notiamo bene: 
non si tratta di un sentimento estetico6, accompagnato da una sfu­
matura più o meno intensa di gioia, bensì della contemplazione del­
la bellezza umana come fenomeno numinoso, sacrale, che ispira 
sgomento e prostrazione, a causa dello slancio che essa suscita ver­
so qualcosa che nello stesso tempo precede e supera l’oggetto che 
la manifesta, e di cui il mistico prende coscienza soltanto nel mo­
mento in cui realizza la congiunzione, la co-spirazione (sympnoia) 
dello spirituale e del sensibile, a cui l’amore mistico tende7. Per 
questo il “hadìth della visione” è stato sulle labbra di tanti sufi nel 
corso dei secoli, provocando il massimo scandalo dei teologi. Per 
contro, troviamo uno di questi teologi, il celebre mutazilita Jàhiz 
(m. 250/864), colto da ammirazione per il fervore dei cristiani, 
spiegandolo col fatto che, nell’immagine del Cristo, essi potevano 
adorare il loro Dio sotto una forma umana simile alla loro8.

La riflessione di Jàhiz apre un’ampia prospettiva sull’icono­
grafia. Vi è, in effetti, una notevole conformità fra l'immagine del 
hadith della visione e l’immagine del Cristo adolescente, Christus 
juveniSy cioè quella sotto la quale il Cristianesimo dei primi seco­
li si è rappresentato il Cristo9. E assolutamente plausibile che gli 
ambienti spirituali sufi nei quali affiora il haditb abbiano avuto co­
noscenza di una simile iconografia cristiana. Quest’ultima illustra 
esattamente una concezione teofanica che si accorda perfettamen­
te con quella dei nostri Spirituali, ma totalmente divergente (an­
cora, come quella dei nostri Spirituali) dal dogma ufficiale dell’In-

240



IV. h i “Forma di Dio"

camazione che ha finito per prevalere. Esistono molte illustrazio­
ni della ‘Torma di Dio” quale Christus juvenis: se pensiamo so­
prattutto ai mosaici di Ravenna» ricorderemo quale problema 
questi pongano, rappresentando iconograficamente il passaggio 
da una cristologia teofanica ad una cristologia incarnazionista10.

Diremo molto brevemente: nella concezione teofanica (per 
nulla limitata alla speculazione di pochi dotti, ma largamente con­
divisa da tutto un ambiente spirituale, lo stesso da cui vennero al­
la luce gli apocrifi), è centrale VApparizione, che è trasposizione 
della divinità nello specchio dell’umanità, nella stessa maniera in 
cui la luce diventa visibile prendendo forma e trasparendo attra­
verso la figura di una vetrata. Tale unione è percepita non sul pia­
no dei dati sensibili, bensì sul piano della Luce che trasfigura quei 
dati, cioè nella “Presenza Immaginativa”. La divinità è neH’uma- 
nità come l’immagine in uno specchio. Il luogo di questa Presen­
za è la coscienza dell’individuo che crede, o, più esattamente, 
l’immaginazione teofanica che in lui è investita. Il suo tempo è il 
tempo psichico vissuto. LTncarnazione, invece, è un’unione ipo­
statica; essa avviene “nella carne”, e per sottolineare la realtà del­
la carne l’iconografia rinuncerà al tipo del puer aeternus (il giova­
ne pastore orfico, il giovane patrizio romano), per sostituirlo con 
l’uomo maturo, con i caratteri della virilità ben marcati. L’Incar­
nazione è un fatto della storia, collocabile e rintracciabile attra­
verso coordinate storiche; è essa stessa il senso della storia, di cui 
è centro. Il suo è il tempo psichico astratto continuo, quello del 
computo dei calendari. Per contro, non vi sarebbe alcun senso né 
alcuna verità a voler calcolare la data di un “evento” quale quello 
in cui fu detto a Enoch: “Tu sei il Figlio dell’Uomo”.

Le teofanie sono ogni volta una creazione nuova; sono discon­
tinue, e la loro storia è quella dell’individualità psicologica, non la 
trama e men che meno la causalità dei fatti esteriori, in sé privi di 
una realtà nel momento in cui sono astratti dai soggetti che li vi­
vono. La valorizzazione delle teofanie suppone una forma di pen­
siero apparentato al pensiero stoico, per il quale gli eventi, i fatti, 
non sono altro che attributi di un soggetto. Ciò che esiste è il sog­
getto, mentre i “fatti”, al di fuori di quel soggetto, non pertengo- 
no ad altro che all’“irreale”. Per noi che invece siamo affetti dalla 
piaga della dialettica e della causalità storica, i fatti costituiscono 
la “realtà oggettiva”. Ora, la coscienza per cui il fatto storico

241



Immaginazione creatrice

dell’incarnazione si sostituisce alle evidenze interiori delle teofa­
nie dovrebbe aver risolto, a meno che non vi abbia rinunciato, il 
problema del sincronismo fra il tempo qualitativo soggettivo e il 
tempo quantitativo della storia “oggettiva” dei fatti11. Quando il 
concetto di Incarnazione si è ritrovato laicizzato al punto da far 
posto a quello di una “Incarnazione sociale”, ad esso sono soprav­
vissute le filosofie della storia, e l’ossessione del “senso della sto­
ria” che ci deprime con le sue mitologie. Sull’altro fronte, è im­
possibile fare una filosofia della storia, e tanto meno fare Storia, 
con le teofanie e con l'immaginazione teofanica. Il Christos delle 
teofanie non conosce né rèvoaQxeooK; né la Passione; egli non di­
viene il Pantokrator, ma rimane il puer aeternus, Christos Angelos, 
l’adolescente delle visioni del profeta e di Ibn ‘Arabi.

Tutte queste differenze sono di capitale importanza, e vanno 
rilevate. Ogni sforzo teso a comparare una spiritualità non cristia­
na col Cristianesimo deve innanzi tutto precisare di quale Cristia­
nesimo si tratti. Altrettanto importante è che questa iconografia 
del sufismo affondi le sue radici nell’iconografia mentale dello 
sciismo, dove l’epifania della “Forma di Dio” risponde al concetto 
stesso dell’Imam. Tutto il segreto dello sciismo, la sua “ragion d’es­
sere” -  cioè qualcosa di infinitamente maggiore rispetto alle “ra­
gioni storiche” con cui si è tentato di derivarlo o spiegarlo causal­
mente -  è proprio lì: innanzi tutto e soprattutto, il fatto che vi sia­
no state coscienze capaci di postulare quella forma di teofania de­
signante in maniera specifica l’imamologia12 così come ve ne sono 
state altre che hanno postulato una cristologia che rigetta la cristo­
logia ufficiale, e di cui Pimamologia riproduce più di un aspetto.

2 . Attorno alla Ka‘ba mistica
Poste queste premesse, definiti i contesti, possiamo domandarci: 
quale grado e quale forma di esperienza religiosa annunciano l’ap­
parizione e la visualizzazione di una Immagine come quella del 
nostro hadithV* Ricordiamoci della visione del Tempio nella 
“Presenza Immaginativa” (supra, Parte seconda, cap. II, § 2), il 
suo significato, la sua funzione e la sua costanza ad ogni grado spi­
rituale: esso è interamente chiuso; solo una colonna sporge dalla 
muraglia, ed è l’interprete, l’ermeneuta tra l’impenetrabile e i mi­

242



IV. L i “Forma di Dio”

stici visionari. La colonna è omologata alla Pietra Nera racchiusa 
nel Tempio materiale della Ka‘ba. Ora, la Pietra Nera è la desi­
gnazione del “Polo mistico” e di ogni sua manifestazione. L'in­
terprete dell’impenetrabile, l’ermeneuta del Tempio è dunque il 
Polo {qutb)y cioè, anche, lo Spirito Santo (Rùh al-Quds), lo Spiri­
to muhammadico (Rùh muhammadi), talvolta identificato anche 
con l’Angelo Gabriele, ciò che svela il segreto delle Rivelazioni 
profetiche, poiché -  Ibn ‘Arabi ce lo insegna -  se il mistico visua­
lizza una persona proiettandovi le alte conoscenze che non avreb­
be potuto raggiungere, è tuttavia dalla sua propria ecceità eterna, 
dal suo Polo celeste, il suo “Angelo” che egli riceve la visione14.

All’ombra del Tempio della Ka‘ba, tipificazione sensibile del 
Tempio contemplato nellTmmaginazione, ritroviamo ora Ibn 
‘Arabi; per lui, la preghiera che Sohravardi rivolgeva alla sua Na­
tura Perfetta sta per essere esaudita. Nella prima parte di questo 
libro (cap. II), già avevamo meditato su un memorabile incontro 
che si era prodotto fra il nostro shaykh all’ombra della Ka‘ba, in 
una Notte dello Spirito, quando, compiendo le circumambula- 
zioni intorno al Tempio, egli improvvisò ad alta voce versi in cui 
cantava la malinconia dei suoi dubbi; airimprowiso era sorta 
dall’ombra la Figura femminile che fu per lui la manifestazione 
terrena di Sophia aeterna (non importa fissare qui una cronologia 
delle visioni; ciò che l’analisi psicologica potrebbe semmai focaliz­
zare è la sovrapposizione dei tratti e delle figure d’apparizione)15.

L’evento visionario al quale io vorrei riferirmi per concludere 
questo saggio forma al contempo il preludio e la fonte mistica del­
le colossali Conquiste spirituali della Mecca. Quello su cui dob­
biamo seppur brevemente soffermarci riguarda proprio l’identità 
dell’Apparizione, come visualizzazione dell’Immagine in cui si 
realizza la totalità dell’essere personale, poiché questa “Forma di 
Dio” è la sua origine e la sua fine, il suo eterno compagno. Qui la 
situazione vissuta che caratterizza la ricorrenza dellTmmagine del 
Tempio trova il suo scioglimento. Il Tempio, divenendo vivo e 
trasparente, lascia infine trapelare il segreto che rinchiudevano le 
sue mura, quella “Forma di Dio” che è il Sé, o, piuttosto, la Figu­
ra che la personalizza e si fa riconoscere come XAlter Ego divino 
del mistico. Ecco lo scioglimento: il periodo della circumambula- 
zione intorno al Tempio si avvicina alla fine; insieme, i due “com­
pagni” penetrano nel Tempio. (Per quanto segue, si vogliano leg­

243



Immaginazione creatrice

gere i testi tradotti o riassunti nelle Note; sono di una bellezza e 
di un'importanza incomparabili.)

Questo preludio -  in verità, preludio solo perché è il corona­
mento di tutta un’esperienza mistica -  si presenta come un dialo­
go di straordinaria lucidità, al limite fra la coscienza e la transco­
scienza, tra Tio umano e il suo Alter Ego divino. Ibn ‘Arabi va 
compiendo le sue circumambulazioni attorno alla Ka‘ba, quando, 
davanti alla Pietra Nera, incontra Tessere misterioso che ricono­
sce e designa come "il Giovincello evanescente, il Parlante-Silen­
zioso, colui che non è vivo e non è morto, il composto-semplice, 
rawolto-awolgente”; accumulazione di termini dalle reminiscen­
ze alchemiche a significare la coincidentia oppositorum. In quel 
momento, il visionario ha un dubbio: “Non sarà, questa proces­
sione, nient’altro che la preghiera rituale dei vivi attorno ad un ca­
davere (la Ka‘ba)?”. “Guarda il segreto del Tempio -  gli dice il 
Giovincello mistico -  guardalo, prima che ti sfugga”16. Il visiona­
rio vede all’improvviso il Tempio di pietra divenire un essere vi­
vente. Comprende così quale sia il rango spirituale del suo com­
pagno, e gli bacia la mano destra; desidera diventare il suo disce­
polo, apprendere tutti i suoi segreti, affinché li possa poi insegna­
re. Ma l’altro parla solo attraverso simboli; non possiede altra elo­
quenza che quella degli enigmi. Ad un segno di riconoscimento 
misteriosissimo, il visionario è schiacciato da una tale potenza 
d’amore che gli fa perdere i sensi. Quando torna in sé, il Compa­
gno gli svela: “Io sono la Conoscenza, sono ciò che conosce e ciò 
che è conosciuto”17.

L’essere, che è il Sé trascendente del mistico, il suo Alter Ego 
divino, così si dichiara e si svela, e il mistico non esita a ricono­
scerlo, poiché nel corso della sua ricerca, affrontando il mistero 
dell’Essere Divino, aveva udito questo imperativo: “Guarda l’An- 
gelo che è con te, e compie al tuo fianco le sue circumambulazio­
ni”. Aveva allora appreso che la Ka‘ba mistica è il cuore dell’esse - 
re. Gli era stato anche detto: “Il Tempio che Mi contiene è il tuo 
cuore”. Il mistero dell’Essenza divina non è altro che il Tempio 
del cuore, e attorno al cuore il pellegrino spirituale compie il suo 
rituale18.

“Compi le tue circumambulazioni seguendo le mie tracce”, gli 
ordina adesso il Giovincello. A questo punto ascoltiamo un dia­
logo inaudito che sembra sfidare qualsiasi possibilità di espres­

244



IV. La “Forma di Dio "

sione umana. Come poter tradurre, in effetti, quello che possono 
dirsi l’uno alFaltro due esseri che sono l'uno l'altro: l’“Angelo” 
che è Xio divino, e il suo altro io inviato come “emissario” sulla 
terra, affinché entrambi si ricongiungano al mondo della “Pre­
senza Immaginativa”? Il racconto fatto dal visionario al suo con­
fidente su suo ordine è il racconto della sua Ricerca, cioè l’espe­
rienza interiore dalla quale è emersa l’intuizione di fondo della 
teosofia di Ibn 'Arabi19. Questa Ricerca è rappresentata dalle cir- 
cumambulazioni attorno al Tempio del “cuore”, ossia attorno al 
mistero delTEssenza divina. Ma il visionario non è più l’io solita­
rio, lasciato alla sua sola dimensione terrena di fronte alla divinità 
inaccessibile: incontrando l’essere in cui la divinità è il suo com­
pagno, egli ormai conosce se stesso, e in se stesso conosce il se­
greto di quella divinità (il sirr al-rubùbiya)\ non è più quell’io so­
litario, poiché adesso è la loro “coppia”, il loro essere-insieme che 
compie il rituale circolare: per sette volte, i sette Attributi divini 
di perfezione di cui il mistico è progressivamente investito20.

Il rituale diventa allora il parossismo di quella “Preghiera di 
Dio” che è la teofania stessa, cioè rivelazione dell’Essere Divino 
ad un essere sotto la Forma in cui si rivela a se stesso in quell’esse­
re, e nella quale eo ipso rivela quell’essere a se stesso. Lo sciogli­
mento è qui: “Entra con me nel Tempio”, ordina infine il Giovin­
cello mistico. Il Tempio impenetrabile: qui l’ermeneuta del Mi­
stero non si accontenta più di tradurlo. Una volta che uno ha co­
nosciuto chiegli è, può introdurvici. “Entrai subito in sua compa­
gnia, ed ecco che subito egli mise la mano sul mio cuore e disse: 
Io sono il settimo in grado, per la mia capacità di abbracciare i mi­
steri del divenire, dell’ecceità individuale e del dove\ l’Essere Di­
vino mi ha esistenziato come un frammento della Luce di Èva al­
lo stato puro”21. A sua volta, YAlter Ego divino, l’“Angelo” rivela 
al suo io terreno il mistero della sua intronizzazione preetema. 
Nel Tempio che li contiene entrambi, si rivela il segreto della teo­
fania adamitica che struttura il Creatore-Creatura come una bi- 
unità: Io sono Colui che conosce, Colui che è conosciuto, la For­
ma che si mostra e la Forma a cui essa si mostra -  la rivelazione 
dell’Essere Divino a se stesso, così com’è determinata in te e da te, 
dalla tua ecceità eterna, cioè così come Lui si conosce in te e me­
diante te sotto la forma di quell’“ Angelo” che è l’idea, la teofania 
personale della tua persona, il suo Compagno eterno.

245



Immaginazione creatrice

Questa rivelazione è il significato di quanto si vuol dire quan­
do si dice che ogni teofania è, in quanto tale, un’ “angelofania”22. 
Non si incontra l’Essenza divina, non è questa che si vede; essa 
stessa è il Tempio, il mistero del cuore, dove penetra il mistico al­
lorché, realizzata la plenitudine microcosmica dell’Uomo Perfet­
to, questi incontra la “Forma di Dio”, che è quella del “suo Ange­
lo”, cioè la teofania costitutiva del suo essere. Non si vede la Luce; 
essa è ciò che fa vedere e ciò che si fa  vedere nella Forma in cui tra­
spare. Il “Tempio” è il luogo della teofania, il cuore in cui si isti­
tuisce il dialogo dell’Amante e dell’Amato, per cui il dialogo è Pre­
ghiera di Dio. La teofania nel cuore del Tempio è l'esaudimento 
della Preghiera rivolta da Sohravardi alla sua “Natura Perfetta”. 
È l’esito di ciò che, per contrasto con l’idea tradizionale di “lotta 
con l’Angelo”, io ho tematizzato in qualche studio precedente co­
me “lotta per l’Angelo”. Omologazione dell’infinito nel finito, 
della totalità divina nel microcosmo delTUomo Perfetto, verità si­
multanea e paradossale del rifiuto divino: “Tu non mi vedrai”, e 
dell’attestazione profetica: “Ho contemplato Dio sotto la forma 
più bella”.

3. Epilogo
Abbiamo forse toccato il punto estremo fino al quale è possibile 
spingere la nostra ricerca sull’immaginazione teofanica. Quanto 
abbiamo analizzato ci offre un caso esemplare, condotto fino al 
suo massimo grado, della virtù di quellTmmaginazione creatrice 
che all’inizio di questa parte del presente libro distinguevamo dal­
la fantasia definendola una realizzazione dell’essere in un’imma­
gine, ed una posizione dell’Immagine nell’essere. Può essere che, 
inseguendo una simile meditazione, ci si lasci prendere fiduciosi, 
almeno per un momento, dallo slancio dei nostri mistici visionari, 
per poi ricadere prigionieri del mondo che ci è imposto. Se ancora 
avremo la forza di creare il nostro mondo, non sarà certo lancian­
do sfide disperate, ma almeno riconoscendo per tempo quella sola 
grandezza che ancora ci consente la coscienza di un universo spi­
rituale devastato. E quella grandezza espressa da uno dei nostri fi­
losofi contemporanei a conclusione di uno dei suoi libri più belli: 
“Rendersi immortale non è nel potere dell’anima; è in suo potere

246



IV. Li "Forma di Dio ”

soltanto Tesserne degna [...]. Avere un’anima è fare in modo che, 
se proprio deve morire, il suo ultimo grido possa almeno essere il 
sospiro che dalToltretomba lancia Desdemona: O iniquamente, 
iniquamente assassinata! (o falsely, falsely murder’d )”2\

In queste parole, possiamo cogliere quanto, immaginativa­
mente e spiritualmente, siamo disarmati, a paragone degli Spiri­
tuali di cui, nel corso di queste pagine, abbiamo evocato le cer­
tezze. Quel che noi avvertiamo come un’ossessione del Niente, o 
come un assenso nei confronti di un non-essere sul quale non ab­
biamo alcun potere, essi lo avvertivano come una manifestazione 
della Tristezza divina, la Tristezza delTAmato mistico. Era anco­
ra una Presenza reale, presenza di un’Immagine la cui compagnia 
non abbandona mai il sufi. Sa‘di, uno dei massimi poeti persiani, 
e mistico, ha espresso questo sentimento nella pregnanza di pochi 
versi:

Seppur la lama del tuo cruccio mi infligge un mal mortale, 
Tanima mia nel taglio vi troverà conforto.
Se la coppa di veleno tu m’imponi,
10 spirito mio saprà farlo dissetante.
11 giorno in cui verrà Resurrezione,
ed io mi leverò dal mio sepolcro polveroso,
la veste che dell’anima è sudario
ancora del profumo del tuo amore sarà pregna.
Poiché pur rifiutandomi il tuo amore, 
di Te m’avrai sempre concessa una visione, 
a cui so confidare i miei segreti.



Note



INTRODUZIONE

Capitolo /. Tra Andalusia e Iran: 
lineamenti di una topografia spirituale

1 Per avere un’idea delle dimensioni monumentali della sua opera, si ve­
dano i due volumi deiramico Osman Yahya, Histoire et classification de
I  oeuvre d ’ibn 'Arabi, Damas 1964.

2 Ci limitiamo a rinviare al nostro Aviccnnc et le Récit visionnaire, “Bi- 
bliothèque Iranienne” 4-5, Paris 1954. Si vedano anche i capitoli su Avicen­
na e Averroè della nostra Histoire de la philosophie islamique, Paris 1954 
[trad. it. Storia della filosofia islamica, Adelphi, Milano 1973 e successive ri­
stampe], parte I.

* In italiano nel testo (N.d.T.).
3 Ibn ‘Arabi, Kitàb al-futuhàt al-makkiyya, (d’ora in poi Futùhàt), ed. Cai­

ro, 1329 egira, vol. I, pp. 195 sgg.
4 Per maggiori dettagli, si veda il nostro En Islam iranien: aspects spiri- 

tuels et philosophiquesy Gallimard, Paris 1971-1973, vol. Ill, pp. 233 sgg-, 
215 sgg., sull’ermeneutica spirituale secondo 'Ali Torkah Isfahan! e ‘Alà’od- 
dawlah Semnàni.

5 L’etimologia del termine sùfiy impiegato per designare gli Spirituali 
dell’IsIam, è stato oggetto di ricerche e di dibattiti. In generale, ci si rifa alla 
stessa spiegazione data da molti maestri di sufismo, che lo riconducevano al 
termine arabo sùf “lana”. Indossare una veste di lana sarebbe stato il segno 
distintivo del sufi; da qui il termine tasawtvuf “professare il sufismo”. La 
spiegazione non soddisfa del tutto: sappiamo che, per le parole straniere in­
trodotte nel lessico arabo, i grammatici erano soliti ricondurle ad una radice 
semitica affine. In Occidente, alcuni orientalisti hanno visto nel termine sufi 
semplicemente una trascrizione del greco sophos, “saggio” (sùfiyay il “sufi­
smo”, è, in arabo, il modo di rendere anche Hagia Sophia). Sarebbe troppo 
bello. Comunque, l’erudito al-Biruni, nel X secolo, sapeva che la parola non

251



era di origine araba; nel suo libro sull’india, anch’egli vi vedeva una trascri­
zione del greco sopbos. Ciò risulta ancor più evidente se si considera che 
l’idea del saggio corrisponde, se non esattamente alla nostra, almeno alla rap­
presentazione del saggio-profeta che si evince dall’agiografia di Empedocle 
d’Agrigento, di cui già abbiamo ricordato l’importanza. Cfr. ‘Izzoddin Kà­
shàni, Misbàh al-hidàya (“La lampada della guida”), a cura di J. Homàyì, 
Teheran 1947, pp. 65-66.

6 Dobbiamo la conoscenza di questo documento (così importante per la 
storia del sufismo persiano) al compianto Marijan Molé, che lo aveva sco­
perto nella biblioteca privata del dottor Minossian, a Isfahan (ms. 1181). In 
questa lettera, redatta in arabo (8 pagine di 17 righe ciascuna), Sa‘doddìn 
menziona il “Libro delle teofanie” (Kitàb al-tajalUyàt)\ purtroppo, secondo 
una notazione aggiuntiva, sembra che Ibn ‘Arabi non abbia mai inviato una 
risposta.

7 Si veda En Islam iranien cit., vol. Ill, pp. 9-148, l’intero capitolo dedi­
cato a Ruzbehàn Baqli Shiràzi e al sufismo dei Fedeli d ’amore.

8 Cfr. Jàmi, Nafahàt al-uns (“U profumo dell’affetto amicale”), ed. Luck­
now, 1915, p. 540, dove l’autore annota che la Luce (nùr) di al-Hallàj si ma­
nifestò, si “epifanizzò” (tajallikard) all’anima (rùh) di ‘ Attàr, e divenne la sua 
educatrice (morabbi).

9 Cfr. il nostro Avicenne et le Récit visionnaire cit., p. 104.
10 Secondo S. Munk, citato in E. Renan, Averroes et l'averroismey Paris 

19258, p. 181.
11 Si veda il suggestivo studio d’insieme di G. Vajda, L'amour de Dieu 

dans la théologie juivc du Moyen Age, Paris 1957, in particolare le pp. 142- 
145. Sull atto intellettivo totale come unione con l’Angelo, come prolunga­
mento della visione di Isaia fin nel Cantico dei Cantici, si veda En Islam ira­
nien cit., vol. IV, pp. 422-424.

Capitolo II. La cumi biografica di Ibn 'Arabi 
e i suoi simboli

1 Si veda, in generale, il materiale raccolto da Miguel Asfn Palacios nella 
sua poderosa opera En Islam cristiamzado. Estudio del sufismo a travès de las 
obras de Abenarabi de Murcia, Madrid 1931. Il pio sentimento che ispira al 
grande arabista spagnolo questo titolo curioso si avverte in tutta l’opera, di 
per sé assai preziosa; tuttavia è inesatto ricorrere, nel caso di un sufi come 
Ibn ‘Arabi, ad un linguaggio e a definizioni adatti semmai nei confronti di 
un monaco cristiano; diversa infatti è la natura delle vocazioni, e si rischia in 
questo modo di alterarne la rispettiva originalità.

2 Kitàb al-futùhàt al-makkiya (d’ora in poi Futùhàt), ed. Cairo 1329 egi­
ra, vol. II, p. 348.

3 Cfr. Asin Palacios, El Islam cristianizado cit., pp. 39-40; Futuhàt cit., 
vol. I, pp. 153-154.

4 L’idea di una simile gerarchia mistica si ritrova, con alcune varianti,

Note

252



\o te  a introduzione. Capitolo II

nelFinsieme dell’esoterismo islamico. In Ibn ‘Arabi, i gradi di dignità, o di 
perfezione esoterica che la compongono sono i seguenti: 1) il Qutb (Polo), 
intorno al quale ruota come intorno al suo centro la sfera della vita spiritua­
le del mondo; 2) due Imam (Guide), che sono i vicari del Polo e gli succe­
dono quando questi muore; 3) quattro Awtàd (Pilastri), che svolgono la pro­
pria funzione ai quattro punti cardinali; 4) sette Abdàl (Sostituti), presenti in 
ciascuno dei sette climi; 5) dodici Naqtb (Capi), per ciascuno dei dodici se­
gni zodiacali; 6) otto Najib (Nobili), per le otto sfere celesti. Cfr. Asln Pala­
cios, El Islam cristianizado cit., p. 41, n. 2. Inoltre, per ciascun grado, o “so­
sta” lungo la via spirituale, esiste per ogni epoca un mistico, il quale è il Po­
lo intorno a cui ruota la pratica degli atti mistici peculiari di ogni Msosta”: ivi, 
p. 56. Si veda H. Corbin, En Islam iranien: aspects spirituels et philosophi- 
ques, Paris 1971-1973, vol. IV, index, s.v. biérarchie.

5 M. Asln Palacios, Ibn Masarra y su escuela: origenes de la filosofia hi- 
spano-musulmana, in Id., Obras escogidas, Madrid 1946, vol. I, pp. 144-145; 
Id., El mistico A bu’l-'Abbàs ihn al- Arif de Almeriay ivi, pp. 222-223; si è già 
accennato ai legami stabiliti da Asin Palacios tra la scuola di Almeria, il neo- 
empedoclismo e la gnosi di Priscilliano; cfr. Ibn Masarra y su escuela cit., pp.
38 sgg. Ci è giunta notizia di un trattato di Ibn Masarra e di uno di Ibn Qa- 
syi ritrovati recentemente in Africa del Nord.

6 II figlio del califfo Hàrun al-Rashid, Ahmad al-Sabatì, grande spiritua­
le morto nel II secolo dell’egira, gli apparve in forma corporea e parlò con 
lui. “Lo incontrai, mentre compivo le circumambulazioni rituali attorno al­
la Ka‘ba, un venerdì, dopo la preghiera collettiva di quel giorno. Era l’anno 
599 [1202]. Io lo interrogai, ed egli mi rispose. Ma era il suo spirito che ave­
va preso un corpo sensibile perché potesse apparirmi, mentre ruotavo intor­
no al tempio, proprio come l’Angelo Gabriele si manifestò sotto il sembian­
te d’un giovane arabo”. Cfr. Asin Palacios, El Islam cristianizado cit., p. 83.

7 Si veda a questo proposito l’importante studio di L. Massignon, Elie et 
son róle transhistorique, Khadiriya, en Islam, in Etude carmélitaines: Elie le 
prophète, Paris 1956, vol. II, pp. 269-290. Si dovrebbe comparare a tutto ciò 
il ruolo del profeta Elia nella Kabbala, come garante di una tradizione che 
non ha “per oggetto soltanto degli insegnamenti trasmessi nel basso mondo 
e nella storia, ma anche delle dottrine ricevute dall’alto, dalla Dimora cele­
ste degli Studi”. Si veda Gershom G. Scholem, Les origines de la Kabbale, 
trad, fr., Paris 1966, pp. 44-46 [trad, it., Le originidellaKabbalày EDB, Bo­
logna 1990].

8 Cfr. ‘Abbàs Qommi, Safinat bihàr al-anwàr (“La nave dei m ari delle lu­
ci”), lit. Teheran 1352 egira, vol. I, p. 389.

9 Si veda il nostro saggio su Uhomme de lumière dans le soufisme iranien, 
Chambéry-Paris 1971 [trad. it. L'uomo di luce nel sufismo iraniano, Edizio­
ni Mediterranee, Roma 1988] e En Islam iranien cit., t. IV, pp. 275 sgg.

10 Cfr. lo studio di Louis Massignon cit. supra, n. 7.
11 Cfr. ‘Abbàs Qommi, Safinat cit., vol. I, pp. 27-29; vol. II, p. 733.
12 Ivi, vol. I, p. 389, e ‘Allama Majlis!, Bibàr al-anwàr (“I m ari delle lu­

ci”), lit. Teheran 1302 egira, vol. IX, p. 10.

253



Note

13 Ja‘far ibn Mansur al-Yaman, Kitàb al-kashf (“Libro del disvelamen­
to”), ed. R. Strothmann, Oxford 1952, p. 8.

14 futuhàt cit., vol. I, p. 186.
15 Ivi, vol. I, p. 187.
16 Infatti, la bibliografia delle opere di Ibn ‘Arabi, recensita in dettaglio 

da Osman Yahya (cfr. supra, cap. I, n. 1), consta di 846 titoli.
17 Asm Palacios, El Islam cristianizado cit., p. 102.
18 Sha‘ràni, Kitàb al-yawàqit (“Libro dei rubini”), ed. Cairo 1305 egira, 

Parte prima, p. 31 (commento ai capitoli 89 e 348 delle Futùhàt).
19 Le sei grandi divisioni stabilite in apertura dell’opera seguono questi 

temi: I, le dottrine (ma'àrif); II, le pratiche spirituali (muàmalàt)\ III, gli sta­
ti mistici (ahwàl); IV, i gradi della perfezione mistica (manàzil); V, le asso­
ciazioni della divinità e dell’anima (munàzalàt); VI, le soste esoteriche (ma- 
qàmàt).

20 È noto che, nelle traduzioni in lingue occidentali, l’ampiezza di un te­
sto arabo raddoppia facilmente.

Capitolo III. Situazione deWesoterismo
1 Si veda il nostro En islam iranien: aspects spirituels et philosophiques, 

Paris 1971-1973, vol. IV, index, s.v. allégorie, symbole.
2 In effetti, è stato pressoché del tutto ignorato il fatto che alla polemica 

di Ghazàli seguì in risposta, nel XII secolo, la monumentale opera del V dà’i 
ismailita del periodo yemenita post-fatimide, ‘Ali ibn Muhammad ibn al- 
Walld (m. 612/1215). L’opera, che consta di 1250 pagine, rappresenta una 
vera Somma. Essa porta il titolo di Dàmigh al-bàtil wa-haft al-munàdil (“La 
distruzione dell’errore e la sconfitta di chi lo difende”), ed è stato oggetto di 
un nostro corso all’École des Hautes-Études. Mustafa Ghaleb sta preparan­
do l’edizione del testo arabo, che verrà pubblicata a Beirut. Si constaterà, co­
me nel caso della gnosi antica, a quali mistificazioni si è stati esposti riguar­
do alla gnosi ismailita, tanto che, privati dei testi originali, ci si è dovuti ba­
sare sulla mediazione dei polemisti.

3 L’immagine è tratta da un manoscritto persiano (Parigi, Bibliothèque 
Nationale, suppl. persiano 1389, f. 19) del XVI secolo; il manoscritto con­
tiene il poema persiano Fotùh al-Haramayn (“Le conquiste spirituali dei luo­
ghi santi”) di Mohyi Lari (m. 1527), in cui si descrivono le città sante di Me­
dina e Mecca con le pratiche rituali da osservare nel corso del pellegrinag­
gio. Non è senza motivo che il procedimento iconografico sia stato parago­
nato alle rappresentazioni persiane del paradiso (parola che, lo ricordiamo, 
attraverso la mediazione del greco paradeisos, giunge a noi dalla Persia, ove 
figura nell’Avesta sotto la forma pairi-daezay persiano ferdaws), hortus con- 
clusus, al centro del quale (“centro del mondo”) si erge un padiglione di cui 
la Ka‘ba, qui, non è che l’omologo (cfr. L.I. Ringbom, Graltempel und Para- 
dies, Stocldiolm 1951, pp. 54 sgg.). Il procedimento iconografico rilevabile 
in questa immagine richiede una breve notazione, a proposito del contrasto

254



Mote a Parte prima. Capitolo /

di cui essa è illustrazione simbolica. Lo scenario non prevede, come nella 
prospettiva classica, un primo piano dietro il quale ricorrono, rimpiccioliti, 
i piani secondari (come il passato e l’avvenire in relazione al presente, al nunc 
storico, nella nostra rappresentazione evolutiva lineare). Tutti gli elementi 
qui sono rappresentati con le loro proprie dimensioni (al presente), tutti per­
pendicolari all'asse della visione di chi li contempla. Quest’ultimo non deve 
immobilizzarsi in un punto di vasta unico, dotato del privilegio dell1 “attua­
le”, dal quale sposta gli occhi; egli deve elevarsi verso ciascun elemento rap­
presentato. La contemplazione diventa così un itinerario mentale, una rea­
lizzazione interiore; l'immagine riveste la funzione di un mandala. Poiché 
ogni elemento si presenta non tanto con quanto essente la sua propria di­
mensione, visitarli consiste nel penetrare in un mondo multidimensionale, 
neU’effettuare le trasgressioni del tatvil attraverso i simboli. L'insieme for­
ma di volta in volta un’unità di tempo qualitativo, dove passato e futuro so­
no simultaneamente al presente. Tale iconografia non corrisponde alla “pro­
spettiva” della coscienza storica; essa risponde piuttosto alla “prospettiva” 
in cui si orienta il discepolo di Khezr, quella che gli consente, grazie al rito 
simbolico delle circumambulazioni, di raggiungere il “centro del mondo”. 
Purtroppo è impossibile insistere qui sul problema delle connessioni gene­
rali fra il taw il e i trattati de perspectiva.

4 Cfr. il nostro articolo L ’Ismaéhsme et le symbole de la Croix, «La Table 
Ronde», décembre 1957, pp. 122-134. Per maggiori dettagli, rinviamo alla 
nostra Trilogieismaélienne, “Bibliothèque Iranienne” 9, Teheran-Paris 1961, 
pp. 97-102 della parte francese.

5 Queste sono apparse in una forma leggermente diversa come due stu­
di separati in «Eranos-Jahrbuch», XXIV-XXV, 1956-1957.

Parte prima 
SIMPATIA E TEOPATIA

Capitolo L Passione e compassione divine
1 ò v  ò u v a i a i  qpirròv i^ v e ìv . Cfr. Catalogue des manuscrits alchimiques 

grecs, vol. VI, Bruxelles 1928, p. 148; IIqókXod jieq i x fjg x aO ’ "E M jiv a g  le g a -  
TiKfjg léxvrig (trad, ripresa da “Recherches de science religieuse”, 1933, pp. 
102-106). L’originale greco di questo testo di Proclo fu ritrovato e pubblica­
to nel catalogo da J. Bidez; nel Rinascimento, era stato tradotto in latino da 
Marsilio Ficino (vol. I, pp. 868 sgg. dell’ed. Paris 1641). “In nessun altro luo­
go l’ultimo dei Platonici antichi parla di un ritorno dell’anima a Dio, delle ca­
tene mistiche e della teurgia, citando molti esempi ripresi dall’osservazione 
della vita degli animali, delle piante e dei minerali” (p. 142). La scienza ierati­
ca, posta sotto il duplice patronato di Platone e degli Oracula Chaldaicay trae 
origine dalle anime “ieratiche” o “angeliche”, divini messaggeri (ayYeX.oi) in­

255



viati in terra per comunicarci un’idea degli spettacoli soprannaturali da esse 
contemplati nelle loro preesistenze (da comparare all’idea dell’essenza ange­
lica deirimàm nella gnosi sciita). Quanto al metodo e al principio di questa 
scienza, corrispondenti a quelli della dialettica d’amore, “la simpatia attira co­
si come il simile agisce sul simile [...] la similitudine crea un legame capace di 
incatenare gli esseri l’uno all’altro [...]. L’arte ieratica si serve della filiazione 
che unisce gli esseri di quaggiù a quelli dell’alto, per ottenere che gli dei di­
scendano a noi e ci illuminino, o piuttosto che noi ci avviciniamo ad essi, in 
modo da scoprirli in teopsie e teofanie capaci di unire il nostro pensiero al lo­
ro negli inni silenziosi della meditazione”. Sul senso della “preghiera ontolo­
gica” in Proclo, come fondamento della teurgia, si veda J. Trouillard, L’Un et 
lAmeselon Proclos, Paris 1972, pp. 178 sgg.

2 Catalogue cit., p. 148. Proclo rileva anche altri casi. Così, per esempio, 
“il loto manifesta la sua affinità con il Sole e la sua simpatia. Prima che ap­
paiano i raggi solari, il suo fiore è chiuso; esso si schiude dolcemente al levar 
del Sole, e si apre al massimo quando l’astro è allo zenit; quando poi questo 
scende, il fiore si ripiega e si chiude. Qual è la differenza tra il modo umano 
di lodare il Sole, muovendo la bocca e le labbra, e quello del loto che di­
schiude e chiude i petali? Quelle sono le sue labbra, quello è il suo inno na­
turale” (ivi, p. 149).

* Qui si deve pensare alle catene o serie mistiche che spiegano e giustifi­
cano le prescrizioni dell’arte ieratica e teurgica. Queste serie “sono ricono­
scibili ciascuna attraverso somiglianze, affinità e simpatie speciali, che pro­
ducono delle specie di preghiere, essendo la vera preghiera un avvicinamen­
to ed una assimilazione dell’essere inferiore al dio direttore e patrono della 
sua serie, e si vedono concorrere così, nelle loro elevazioni religiose, gerar­
chie parallele di angeli, di demoni, di uomini, di animali, di piante e di mi­
nerali” (ivi, p. 144). In questo piccolo trattato, Proclo riprende la maggior 
parte dei suoi esempi dalla “catena eliaca”. Si confronti il nostro Terre cele­
ste et corps de résurrection: de l'Iran mazdéen à l ì  ran shtite, Paris 1961, p. 
81, n. 15 [trad. it. Corpo spirituale e Terra celeste. Dall'Iran mazdeo allTran 
sciita, Adelphi, Milano 1986, p. 40, n. 15].

4 Pensiamo qui al libro di Abraham Heschel, Die Prophetic, Krakow 
1936, eccellente ed originale studio fenomenologico di cui abbiamo già da­
to una traduzione parziale in «Revue Hermès», serie III, n. 3, Bruxelles 1939, 
pp. 78-110. Quello che diciamo qui non va assolutamente preso come una 
critica; l’autore, in effetti, non perseguiva in parallelo una fenomenologia 
della religione mistica; pertanto si è avvicinato solo ad uno dei suoi aspetti 
che potesse offrigli l’antitesi postulata dalla sua analisi della coscienza pro­
fetica in Israele. Se invece ci si avvicina, come facciamo qui, ad altre regioni 
della mistica, là dove essa è vissuta esattamente entro una religione che con­
templa il principio di una profetologia, le relazioni fra quest’ultima e la mi­
stica appaiono completamente modificate. L’antitesi non ha alcun valore, le 
categorie divengono comuni (si pensi soprattutto al mi'ràj, l’assunzione ce­
leste del Profeta menzionata nella Rivelazione coranica, e in seguito medita­
ta e vissuta per secoli dal sufism o come prototipo dell esperienza mistica).

Note

256



Note a Porte primo. Capitolo I

5 Heschel, Die Prophetic cit., p. 142.
6 Ivi, soprattutto le pp. 27-36, 113-119,130sgg., 139, 142, 144-147,161, 

168-176. Giustamente Heschel fa osservare (p. 141) che, al contrario della 
situazione profetica dialogica, la relazione fra Allah e l’uomo nella teologia 
dell’IsIam ortodosso si esprime in un monologo da parte di Dio, potenza uni­
laterale e talmente incomparabile che i Mutaziliti rifiutano qualsiasi attribu­
to, da loro avvertito come antropoformismo. È superfluo ricordare che la 
teosofia mistica di cui ci occupiamo qui si colloca a grande distanza dall’or­
todossia islamica, alla quale la teoria dei Nomi e degli Attributi divini pro­
fessata da un Ibn ‘Arabi non può che destare sospetti. Sarebbe inutile, lo se­
gnaliamo ancora, aggiungere che Allah è troppo in alto per poter mai dive­
nire “padre degli uomini”; in questa idea c’è un “paternalismo” estraneo a 
qualsiasi mistica nuziale; l’immagine divina che qui investe la coscienza e 
“trascende il trascendente” non è affatto quella del Padre, bensì quella 
dell'Amato o dell’Amata (come nel Cantico dei Cantici).

7 I due insegnamenti, di Ibn ‘Arabi e di Jalàloddin Rumi, corrispondono 
a due tipi psicologicamente diversi, ma sarebbe falso -  lo abbiamo già ricor­
dato-opporli sulla base del loro contenuto o della loro intima esperienza. An­
che i più grandi commentatori del Mathnawi (fra questi, Wall Mohammad 
Akbaràbàdi e Bahr al-’Olùm, in India, nel XVIII secolo, Molla Hàdt Sab- 
zavàri, in Iran, nel XIX secolo, tutti autori di voluminosi commentari in per­
siano) si riferiscono frequentemente all’opera di Ibn ‘Arabi, che costituisce 
almeno allo stesso grado l’alimento della loro vita spirituale. Per quanto ri­
guarda l’accezione precisa che conviene dare all’espressione “Fedeli d’a­
more” in relazione al sufismo, si potranno seguire le indicazioni fornite nel­
l’introduzione a questo libro. Dobbiamo a Hellmut Ritter un primo saggio 
sulla sequenza dei rappresentanti di questa mistica d’amore nell’IsIam: cfr. 
Philologika VII, «Der Islam», XXI, 1933, pp. 84-109; per mettere a frutto le 
fonti identificate, sarà necessaria un’opera voluminosa che elabori tutto que­
sto materiale inedito. Si dovranno tenere a mente i nomi di Sohravardi (m. 
587/1191), Ruzbehàn Baqli di Shiraz (m. 606/1209; cfr. l’analisi del suo Giar­
dino dei Fedeli d'amore nel nostro En Islam iranien: aspects spirituels et philo- 
sophiques, Paris 1971-1973, vol. I, pp. 65-148), AhmadGhazàli, Fakhroddìn 
‘Eràqi, Sadroddìn Qonyawi, Jàmi, ecc. Abbiamo visto che Ibn ‘Arabi non è 
soltanto al-Shaykh al-Akhar (Doctor Maximus); egli è insignito anche del tito­
lo di Ibn Aflatùny “figlio di Platone”, o Platonico.

8 Ci riferiamo innanzi tutto all’opera di M. Asin Palacios, La escatologia 
musulmana en la Divina Comedia, Madrid 1919, che suscitò ai suoi tempi 
turbamenti e polemiche fra gli studiosi di romanistica; cfr. l’appendice alla 
seconda edizione (Historia y critica de una polemica), Madrid-Granada 1943 
[trad. it. Dante e l'islam. L'escatologia islamica nella Divina Commedia, Nuo­
va Pratiche Editrice, Milano 1997]. Trent’anni dopo, l’opera di Enrico Ce­
rnili, Il "Libro della Scala" e la questione delle fonti arabo-spagnole della Di­
vina Commedia, Città del Vaticano 1949, tornava ad appoggiare in maniera 
decisiva le tesi e i presentimenti di Asm Palacios. Ricordiamo anche il libro 
di Luigi Valli, Il linguaggio segreto d i Dante e dei tì Fedeli d'amore \  Roma

257



Mote

1928, dove la tesi simbolista si confronta con le concezioni tradizionali del­
la filologia positiva; avremo ancora occasione di metterne in risalto gli argo­
menti, senza peraltro restare imprigionati dal dilemma che ne potrebbe ri­
sultare.

9 Cfr. M. Scheler, Nature et formes de la sympathie, trad, fr., Paris 1928.
10 Si deve rilevare, a proposito di quanto viene qui chiamato in causa, la 

grande importanza dell’opera di un eminente filosofo contemporaneo, Etien­
ne Souriau. Ci riferiamo soprattutto a tre delle sue opere: Les différents mo­
des d ’existence, Paris 1943; Avoir une àme, essai sur les existences virtuelles, 
Paris 1938; L ’Ombre de Dieu, Paris 1955 -  per sottolineare quanto le nostre 
attuali ricerche siano uin simpatia” con le sue, e viceversa. Indichiamo breve­
mente una serie di motivi, ciascuno dei quali interseca e conferma i nostri ar­
gomenti, scegliendo come preludio il motivo che ci ricorda che, se pure l’uo­
mo non ha il potere di provare Dio, egli può almeno misurarsi nello sforzo 
di “rendersi capace di Dio” (cfr. Ombre, pp. 119-125). La sola prova accessi­
bile all’uomo rimane quella di portare a compimento la sua presenza. Questo 
non significa rendersi ricettivi allo sguardo di un Dio quale lo professano i 
teologi dogmatici, i quali iniziano col postularne l’esistenza per poi provarla 
razionalmente e attribuirgli degli attributi. La sola realtà divina da postulare 
è quella che lascia all’uomo la responsabilità di renderla, a seconda del pro­
prio modo d’essere, attuale o inattuale. E chiaro che quanto verrà analizzato 
qui (infra, § 3, intorno all’idea di un “Dio patetico”) come “segreto della so­
vranità divina” (sirr al-robubìya), segreto che tu sei (secondo Sahl Tostari), 
mette decisamente il Fedele d’amore di fronte a questa responsabilità. E chia­
ro che la responsabilità a cui Ibn ‘Arabi sarebbe stato richiamato nel corso di 
una Notte dello spirito, alla Mecca (infra, cap. Il, § 1) postula ‘Tattitudine 
oblativa orientata” (Ombre, p. 125 ), al contempo salvaguardia nei confronti 
dell’attitudine narcisistica e della “dissoluzione panica della propria persona 
in un insieme impersonale”. Per quanto riguarda il passaggio dalla nozione 
di esistenza virtuale (Modes, pp. 83 sgg.) a quella di sovraesistenza come un 
atto (come il “fatto di trascendenza” che investe, esso soltanto, di un’esi­
stenza reale l’essere trascendente problematico, per il quale esso testimonia 
e risponde), io credo che vi sia nelToperazione mentale del ta’wil (etimolo­
gicamente, l’esegesi che riconduce e innalza l’immagine, il concetto, la per­
sona o l’evento, al piano originario del suo significato segreto, bàtin), qual­
cosa che corrisponde a questo atto (da cui conseguirebbe una progressione 
parallela fra il taw il e questa anafora descritta da Souriau, investendo il vec­
chio termine liturgico di un significato completamente nuovo). Colpisce 
allora il significato, parimenti rinnovato, che riveste l’angelologia (Ombre, 
pp. 133-144, 152-153, 260, 280-282, 318), e che ci conferma quanto aveva­
mo presentito nel corso di ricerche angelologiche precedenti. Una smentita, 
quanto meno, all’opinione secondo cui la filosofia moderna sarebbe comin­
ciata nel momento in cui si è smesso di parlare dell’Angelo (che porterebbe 
ad escludere dalla filosofia moderna un Leibniz, un Christian Wolf, un Fech- 
ner). E soltanto in seguito che l’idea attuale dell’Angelo si annuncia attra­
verso espressioni come quelle che alludono all’“Angelo di un’opera”, cioè al­

258



Note a Parte prima. Capitolo /

la “forma spirituale” di quelTopera, il suo “contenuto nell aldilà”, il suo 
“ transnaturale ”, che pur non potendo presentarsi nei dati sensibili dell’ope­
ra, ne annuncia allusivamente le virtualità che superano quegli stessi dati, vir­
tualità a cui dobbiamo di volta in volta rispondere, cioè dobbiamo assume­
re o rifiutare, in breve tutti i “poteri spirituali” di un’opera (“l’invisibile di 
un tavolo, l’inaudibile di una sinfonia”) che non sono semplicemente il mes­
saggio dell’artista, ma sono stati trasferiti dall’artista in quell’opera, e che egli 
stesso riceveva dall’“Angelo”. Rispondere all’“Angelo dell’opera ” significa 
“rendersi capaci di tutto il contenuto delY aura d’amore” {Ombre, p. 167). 
La dialettica d’amore di Ibn ‘Arabi (che analizzeremo nel cap. II, § 2), ci con­
duce ugualmente alla visione dell’Amato invisibile (ancora virtuale) 
nell’Amato visibile che solo può manifestarlo, invisibile ma la cui attualità di­
pende da un’immaginazione attiva che faccia “co spirare” l’amore fisico e 
l’amore spirituale in un solo amore mistico. La “funzione angelica di un es­
sere” (Ombre, pp. 161, 171) è quella che predetermina la nozione di forma o 
figura teofanica (mazhar) in tutta la scuola di Ibn ‘Arabi, così come neli’ima- 
mologia speculativa dell’ismailismo. Che la mediazione dell’Angelo tenda al­
lora a preservarci da una duplice idolatria metafisica sempre incombente 
(mentre è proprio in questa mediazione che i dogmatici monoteisti tendono 
a vedere il pericolo), è certo la più potente ragione che ci rende l’Angelo im­
periosamente necessario (Ombre, pp. 170-172). Ecco il duplice pericolo: o il 
vicolo cieco, il fallimento che si immobilizza in un oggetto senza aldilà (e può 
essere un Dio, o un dogma), o un disconoscimento di quell’aldilà che sepa­
ra quest’ultimo dall’oggetto d’amore con una distanza spirituale che con­
danna allora all’ascetismo, ai suoi rifiuti e ai suoi furori. Idea della Fravarti- 
Daènà nello zoroastrismo, dialettica d’amore in Ibn ‘Arabi, sofiologia del 
Femminile-creatore e nascita del Figlio spirituale, simultaneità del Tbeos 
agnostos (il Dio inconoscibile) e del Nome proprio determinato che è come
il suo Angelo, sono altrettante espressioni omologhe volte non a colmare, ma 
a compensare quella distanza infinitamente nostalgica, il cui contenuto espe- 
rienziale si accorda con ciò che Souriau ha analizzato con tanto acume di­
stinguendo una investitura incondizionale (la piaga di qualsiasi idolatria me­
tafìsica) ed una investitura funzionale (Ombre, ibid.): funzione angelica, me­
diazione dell’Angelo che rende precisamente liberi e atti alle lontananze de­
gli aldilà non ancora scoperti, non ancora presentiti, imprevedibili, e mai im­
mobilizzati nel definito, nel definitivo, nell’avvenuto. Vi è lo stesso contrasto 
presente fra l’idea di Incarnazione (fatto unico avvenuto nella Storia) e l’idea 
delle teofanie (eventi dell’anima inestinguibili). Infine, quando Souriau ri­
tiene che la sola idea di Creazione che affranchi da tutte le aporie filosofiche 
sia quella dell’atto creatore colto come una “emancipazione universale degli 
esseri, un’abilitazione per ciascuno di essi all’esercizio del proprio diritto ad 
esistere secondo la propria misura” (Ombre, p. 284), come non avvertire la 
consonanza con l’idea di Nostalgia divina, il Sospiro di Compassione (Nafas 
Rabmàni) che emancipa dalla loro tristezza i Nomi divini che aspirano, nel­
la loro pura virtualità, all’essere concreto che li manifesta (infra, § 2)? La ri­
cerca del fondamento esistenziale dell’esperienza del Divino come esperien­

259



Note

za di un Dio sconosciuto che aspira ad essere conosciuto da se stesso con e 
mediante esseri che lo conoscano, non si ritrova forse tipificato nella voce 
(grido o sospiro) di un personaggio di Gabriel Marcel: essere conosciuti così 
come si è (Modes, p. 169)? È lo stesso sospiro della divinità nella sua solitu­
dine di inconoscenza, quello emesso dagli esseri a cui la divinità si rivela, e 
con cui essa esiste (cfr. infra, S 3, il senso mistico della filossenia di Àbramo). 
Torniamo dunque al punto iniziale: non è in mio potere suscitare una rispo­
sta da Lui, ma posso risponderGli, provare nel mio essere un cambiamento 
“di cui Egli sia la ragione (nel senso in cui ragione è proporzione), ed è quel­
la, senza dubbio, la sola maniera con cui possiamo testimoniare per Lui: es­
sere in rapporto di azione-passione con Lui” (ibid.). Proveremo in seguito ad 
analizzare tale rapporto in quanto simpatetismo umano-divino. -  Ecco una 
di quelle note che, nello stesso tempo, sono troppo lunghe e troppo corte per 
quello che vi sarebbe da dire. Nel nostro sforzo di ricondurre i temi della spi­
ritualità orientale ad una attualità che possa essere nostra, l’incontro col pen­
siero di Etienne Souriau ispira incoraggiamento e gratitudine.

11 Man là tajàsara nahwahul-khawàtir, “colui a cui non può giungere l’ar­
ditezza del pensiero”, così lo designa allusivamente la teosofìa ismailita.

12 Cfr. R. Strothmann, Gnosis-Texte der lsmailiteny Gòttingen 1943, DC, 
l,p . 80 del testo arabo. Infatti il nome di Al-Làh si rapporta non al Super- 
essere, il Principio inconoscibile, bensì al Deus revelatus, cioè il Primo Ar­
cangelo (al-Malak al-muqaddas, Prima Intelligenza, al-Mubda al-awwaly il 
Protoktistos); per ilàh = wilàh, cfr. Jalàloddin Rumi, Mathnawi, VI, 1169, ed. 
R.A. Nicholson, London 1924-1940, vol. VIII, p. 156. E.W. Lane, An Ara- 
bic-English Lexicon, London 1863-1893, vol. I, p. 83, riporta questa deriva­
zione come proposta da certi grammatici arabi: llàh (ebraico Eloha) di in­
certa derivazione, la cui forma originale, secondo alcuni, è wilàhy “meaning 
that mankind yearn towards him who is thus called, seeking protection or 
aid in their wants and humble themselves in their afflictions, like us every in­
fant yearns towards its mother”. Ma la teosofia ismailita non intende il ter­
mine come riferito soltanto all’umanità che, rivolta a Dio, sospira angoscia­
ta, bensì anche allo stesso Dio rivelato (l’unico di cui l’uomo possa parlare); 
dunque, non ci si riferisce soltanto al Dio verso cui si sospira, ma anche a 
quel Dio che è lui stesso Sospiro, l’Arcangelo primordiale, la cui nostalgia 
aspira alla conoscenza del suo Originatore, il Mubdi\ che può conoscere 
esclusivamente in quanto conoscenza di sé, poiché egli è esattamente la ri­
velazione del Mubdi a se stesso (ism al-ilàhiya ushtuqqa lahu min al-walah al- 
ladki huwa al-tabayyur f  idràk mubdi’iht). Un’altra etimologia viene a con­
ferma di questa (cfr. la nota successiva), insieme ad una terza, presente nel­
le Munàjàt (“Salmi confidenziali”) di Mu’ayyad Shiràzi.

13 Strothmann, Gnosis-Texte cit., ibid. : wa (ushtuqqa lahu) min al- 
hànniya (= al-hànniya) aliati hiya al-ishtiyàq ilà’l-idràk wa’l-‘ajz yamna‘uhu 
‘an dhàlika li-jalàlat m ubdtihi (D nome della divinità deriva da “al-hànniya”, 
che è la nostalgia della conoscenza, dato che la sua debolezza gliela impedi­
sce a causa della sublimità del suo Originatore). Malgrado le reticenze della 
filologia, affinché appaia l’evidenza ideografica, sarebbe necessario ripro­

260



A:ote a Parte prima. Capitalo /

durre la scrittura araba. Comunque, la teosofia ismailita non avrebbe potu­
to formulare meglio la nozione del “Dio patetico”, né avrebbe potuto orien­
tarci meglio verso il mistero descritto da Ibn ‘Arabi come Nafas Rahmàni.

14 Ibid.: ism al-ilàhiya làyaqa illà 'alà al-mubda' al-awwal, wil nome del­
la divinità non spetta che al Protoktistos”, cioè alla Prima Intelligenza (e, al­
lo stesso modo, gli Attributi non spettano che alle m u b d a à ty cioè alle Intel­
ligenze cherubiniche che emanano dall’Arcangelo-Logos).

15 Fusùs al-hikam, II ed. M. AbuVAlà ‘Affìfi, Cairo 1365/1946, p. 61 e 
pp. 245-246 (d’ora in poi, Fusùs I = testo di Ibn ‘Arabi; Fusùs II = l’eccel­
lente commento nel quale l’editore ha riunito numerosi testi e acute osser­
vazioni); cfr. anche il Lessico tecnico (Istilàhàt) di ‘Abd al-Razzàq Kàshàni 
(d’ora in poi Lessico) in margine a Id., M anàzil al-sairin (“Le soste dei vian­
danti”), lit. Teheran, 1315 egira, s.v. tajalli, pp. 174-175. Si deve distingue­
re un triplice grado di teofanie. Il primo è una teofania di cui si può parlare 
solo per allusioni; è l’epifania dell’Essenza divina a se stessa come monade 
assoluta nella sua solitudine. Nel mistero della sua unitudine (ahadiya) in­
differenziata, non vi è descrizione né qualificazione che possa raggiungerla, 
poiché è Tessere assoluto puro e semplice, e tutto ciò che è altro dall’essere 
è non-essere puro e semplice (questo grado è stato definito anche il grado 
della “Nube”, cfr. Kàshàni, Lessico cit., s.v. ama , pp. 157-158). La seconda 
teofania (tajallithàni) è, più esattamente, l’insieme delle teofanie nelle quali 
e con le quali l’Essenza divina si rivela a se stessa sotto la forma dei Nomi di­
vini (asma ilàhiya), cioè nelle forme degli esseri quanto alla loro esistenza nel 
segreto del mistero assoluto (fi bàtin al-ghayb al-mutlaq). La terza è la teofa­
nia nelle forme degli individui concreti (tajalli shuhùdt)y che dà esistenza 
concreta e manifesta ai Nomi divini. -  Qui ci limitiamo, beninteso, a notare 
brevemente qualcosa che richiederebbe un’esposizione assai più estesa.

16 Si confronti in III Enoch or the Hebrew Book o f Enoch, ed. H. Ode- 
berg, New York 1873, parte II, cap. XLVIII, pp. 160-164, la processione 
dei Nomi divini e il loro aspetto di ipostasi angeliche.

17 Cfr. A. A. ‘Affìfi (AbuVAlà ‘Affìfi), The Mystical Philosophy ofUuhyìd- 
Din Ibn al-Arabi, Cambridge 1939, pp. 35-40; ivi, p. 41 sui Nomi divini in­
terpretati come Hadaràt (“Presenze divine”), e p. 43 sull’attributo al-Sàmi’ 
(“Colui che ascolta”), riferito al versetto coranico della Notte del Patto (a-la- 
stu bi-rabbikum?y Non sono io il vostro Signore?); in questo dialogo avvenu­
to nella preetemità, Dio è al contempo Parola e Audizione, Colui che do­
manda e Colui che risponde, rivolgendo la domanda a se stesso, cioè rivelan­
dosi a se stesso nelle forme intelligibili del Multiplo (che sarà il fondamento 
del concetto designato ayàn thàbita, le ecceità eterne, cfr. infra).

18 Su queste individuazioni eterne archetipiche che sono i correlata dei 
Nomi divini, cfr. ‘Affìfi, Mystical Philosophy cit., pp. 47-53. ‘Abd al-Razzàq 
Kàshàni (commento ai Fusùs, ed. Cairo 1321 egira, p. 181), glossando i due 
versi in Fusùs I, p. 143, descrive come dobbiamo pensare il processo (com­
mento ai due versi del poema che compaiono in Fusùs I, p. 143: “Gli ab­
biamo concesso di manifestarsi in noi, mentre egli ci concedeva di essere”). 
Nella preeternità, prima che venissimo esistenziati, noi eravamo nella sua Es­

261



Note

senza (il suo Sé), cioè le nostre proprie essenze erano individuazioni di stati
0 di condizioni essenziali alla deità. L’Essere divino era dunque la nostra for­
ma epifanica (mazhar, majlà), quella delle nostre individualità multiple; ciò 
vuol dire che in lui noi apparivamo. Siamo stati i suoi esseri preetemi; non 
eravamo con lui, perché eravamo il suo stesso essere. Eravamo i suoi organi,
il suo udito, la sua vista, la sua lingua; in breve, eravamo le individuazioni vir­
tuali dei suoi Nomi. Eravamo, in lui, anche dei “tempi”, in ragione dell’ante­
riorità o della posteriorità della nostra condizione teofanica tmazhartya), cioè
1 ordine in cui noi siamo chiamati ad esserne i mazahir (le forme epifaniche). 
Viceversa, nel nostro stato di esistenza concreta esalato dal Sospiro del suo 
Compatimento esistenziatore (Nafas Rahmàni), siamo noi la sua forma d’ap­
parizione, e lui è la nostra vista, il nostro udito, ecc. Creazione non è separa­
zione, proiezione di un essere extra-divino, e nemmeno emanazione nel sen­
so propriamente neoplatonico, ma teofania, differenziazione per crescente 
incandescenza all’interno dell’essere. Lungi dalTabrogarela situazione dia­
logica, essa garantisce semmai che il nostro dialogo non sia illusione. Così co­
me nella preeternità le nostre esistenze latenti erano gli organi del suo esse­
re, lo stesso Essere divino ora agisce i nostri stati; cfr. ancora infra, nn. 67-69.

19 Fusus I, p. 112, e II, p. 128.
20 Compassio quam Graeci sympatheiam vocant (Prisciano).
21 Donde mawjùd (l’esistente) e marhùm (colui che suscita compassione, 

oggetto della Rahma), termini intercambiabili (va evitato, comunque, qual­
siasi spiacevole gioco di parole con l’uso corrente del secondo termine, 
marhum, che, riferito ai defunti, assume il valore del nostro “compianto”).

22 Fusus I, pp. 177 sgg., e II, pp. 243-244. Il Compatimento divino si pre­
senta sotto due aspetti: da un lato, esso è sinonimo del dono dell’essere, pro­
digato dalla divinità agli esseri secondo quello che essi sono nelle loro indi­
vidualità terrene, è Compassione emancipatrice che accondiscende al loro 
diritto all’esistenza (“quel Nutus divino, quel Sì che basta a dar corso a tutti 
i possibili”, E. Souriau); dall’altro lato, è la Compassione che Dio accorda ai 
suoi adoratori in ragione dei loro atti (la dottrina dei Mutaziliti sulla giusti­
zia divina), o, in generale, la distribuzione delle perfezioni spirituali fra i cre­
denti, chiamata Rahmat al-wujùb (da cui la differenziazione dei due Nomi 
divini Rahmdn e Rahtm)\ cfr. Fusus I, pp. 151 sgg. (Salomone fu gratificato 
dell’una e dell’altra) e II, pp. 205-207; Kàshàni, Lessico cit., s.v. Rahma, 
Rabmàn, Rahim, pp. 170-171.

25 Si sfiora qui una concezione centrale della metafisica di Ibn ‘Arabi; la 
concisione della nostra esposizione ci costringe a chiarire qui brevemente al­
cuni sottintesi che altrimenti rischierebbero di ingenerare malintesi. Così co­
me il soffio esalato dall’uomo subisce l’azione informatrice delle sillabe e del­
le parole articolate, il Soffio di Compatimento (Nafas al-Rabmàn), esalando 
quelle Parole o Verbi (kalimàt) che sono gli esseri, subisce anche la forma ri­
chiesta dalla loro essenza preetema. Ciò che li modella (attivo) è anche ciò 
che è modellato (passivo) in loro. “Dio ha descritto se stesso col Sospiro di 
Compatimento (Nafas Rahmàni). Ora, tutto ciò che è qualificato da una qua­
lità comporta necessariamente tutto ciò di cui consta quella qualità... Per

262



Mote a Parte prima. Capitolo /

questo il Sospiro divino ha ricevuto [lett. ‘patito’] tutte le forme del mondo. 
Esso è per loro come la sostanza materiale (jawhar bay ulani): questo altro non 
è che la stessa Natura” (Fusus 1, pp. 143-144). “Colui che vuole conoscere il 
Sospiro divano conosca dunque il mondo, poiché chiunque conosce se stes­
so conosce il Signore che in lui si manifesta; detto altrimenti, il mondo è ma­
nifestato nel Sospiro di Compatimento col quale Dio (esalandolo) distende 
la tristezza dei Nomi divini [...]. Dio compatisce se stesso compatendo quel­
li che esistenzia nel suo Sospiro, poiché il primo effetto del Sospiro si com­
pie in se stesso” (Fusus I, p. 145). Na/s (avefioc;, anima) e nafas (animus, su- 
spirium) provengono da una stessa radice, in arabo come in latino. Inoltre, 
nafs e rùh (animus e spiritus) sono entrambe una sostanza sottile, diafana, da 
cui la trasmissione del rùh nel corpo per mezzo di un soffio (da parte del 
Creatore, nel caso di Adamo; dell’Angelo, nel caso di Gesù). Tuttavia, il Co­
rano non dice nulla a proposito di una sostanza spirituale universale (jawhar 
rùhàni làmm). ‘Affili vedrebbe come equivalente di Nafas Rahmàni la no­
zione di JIVOT) nel Corpus hcrmeticum (Fusus II, pp. 192-193). Ma il Corpus 
hermeticum conosce la Tristezza divina (Yishtiyàq, la banniya)? Dàvvud Qay- 
sari (ivi, p. 194) precisa così la nozione di Natura come Energia universale: 
“Il rapporto della Natura universale (tabi a kulliya) con Nafas Rahmàni è 
analogo al rapporto della forma specifica con il corpo universale (jism kul- 
//), o, ancora, al rapporto del corpo determinato (muayyam) con il corpo in 
generale”. Da osservare che il concetto di Natura si amplifica così ben al di 
là di quanto comporti per noi la nozione di fisica, poiché ingloba anche tut­
ti gli esseri che non sono compresi nella Natura elementare. “La Natura, in 
realtà, non è che il Sospiro di Compatimento [...] il rapporto della Natura 
con il Nafas Rahmàni è analogo al rapporto delle Forme specifiche con la co­
sa in cui esse sono manifestate [...]. Nafas Rahmàni è la sostanza in cui si 
espandono le forme dell’essere materiale e delPessere spirituale [...]. Il caso 
di Adamo (in cui tu insufflato quel Soffio) è il simbolo della creazione del 
cosmo tutto (cfr. Fusùs II, p. 328, lo spiritus divinus, Nafas ila hi, Rùh ilàhi, 
luminoso, nùràni). I corpi fisici sono manifestati nel cosmo materiale quan­
do il Soffio penetra nella sostanza materiale, ricettacolo delle forme corpo­
ree. Allo stesso modo, gli Spiriti di luce, che sono Forme separate, sono ma­
nifestate dalla propagazione del Soffio in tutte le sostanze spirituali. Gli ac­
cidenti sono manifestati dalla propagazione del Soffio nella natura acciden­
tale, che è il luogo della teofania (mazhar). Vi sono così due specie di pro­
pagazione: nel mondo dei corpi e nel mondo degli spiriti e degli accidenti. 
La prima opera su una sostanza iliaca materiale (jawhar hayùlàni màddi)y la 
seconda su una sostanza immateriale (jawhar ghayr màddt)n (Fusùs II, pp. 
334-335). Dobbiamo aggiungere che la Compassione (rahma) si estende a 
Dio stesso. Al contrario della rappresentazione comune, Dio non è soltanto 
Compassionevole (ràhim), ma è anche oggetto della propria Compassione 
(marhùm ); essendo il nome identico al nominato, i molteplici Nomi divini so­
no Se stesso, e Se stesso unico. Se la Compassione divina soddisfa la loro tri­
stezza che aspira alle essenze che li manifestano concretamente, è se stesso 
che Dio “com patisce” (cfr. Fusùs I, p. 119, e II, p. 142). Per questo viene

263



meno il concetto di creazione ex nihiloy e subentra al suo posto quello di 
emancipazione. L'esistenza che Dio conferisce ai Possibili eterni è essa stes­
sa Na/as Rahmàni; da qui il ricorso al termine Compassione nel senso di esi­
stenza (cfr. ancora supra, n. 21); fa-kullu mawjùdin marhumun, allora ogni 
esistente è oggetto di quella Compassione» ma a sua volta ciascuno diventa 
un ràhim, un soggetto compassionevole, (cfr. infra, § 3), e questa è la sym- 
pathesis umano-divina (Fusùs II, p. 20, e infra, n. 26). Nel suo lessico, Kà­
shàni ha consacrato un lungo articolo (Lessico cit., p. 182) a questa nozione 
centrale, che rappresenta l’aspetto femminile e materno della divinità, la sua 
energia creatrice. Egli rileva, cosa estremamente interessante, la concordan­
za tra questa nozione e quella di Luce dominatrice (Nùr qàhir, Lux victoria- 
lis) presso gli Ishràqtyùn, i teosofi della Luce discepoli di Sohravardi (per i 
quali essa si origina dal Xvamah zoroastriano). Asin Palacios ha delineato i 
confini di una ricerca che la nozione richiederebbe (Ibn Masarra y su escue­
la: origenes de la filosofia hispano-musulmana, in Id., Obras escogidas, Ma­
drid, 1946, vol. I, pp. 148-149); egli riconduce questa nozione all’influenza 
dello pseudo-Empedocle nell’Islam, il cui effetto si avverte anche al di fuori 
dell’opera di Ibn ‘Arabi (per esempio, in Ibn Gabirol). Per prevenire qual­
siasi confusione “materialista”, è necessario veder bene i cinque significati di­
scendenti che la nozione di materia implica: 1 ) materia spirituale comune 
all’increato e alla creatura {haqiqat al-haqa’iq)\ 2) materia spirituale (al-un- 
sural-a'zam) comune a tutti gli esseri creati, spirituali e corporei; 3) materia 
comune a tutti i corpi, celesti e sublunari; 4) materia fisica (la nostra), co­
mune a tutti i corpi sublunari; 5) materia artificiale comune a tutte le figure 
accidentali. Da cui si può comprendere senza equivoci la gerarchia dei 
princìpi: 1) Materia spirituale; 2) Intelligenza; 3) Anima; 4) Materia celeste; 
5) Materia corporea (quella del nostro fisico).

24 Sul duplice aspetto, attivo e passivo, dei Nomi divini, cfr. ‘Affifì, My­
stical Philosophy cit., pp. 46 e 53. (Sarebbe da compararlo col duplice aspet­
to dell’Eros cosmogonico nella metafisica di Sohravardl: qahr e mahabba, do­
minazione d’amore e obbedienza d’amore, omologhi a rubùbtya e ‘ubùdiya, 
cfr. nota precedente; nonché, con i gradi della gerarchia esoterica dell’ismai- 
lismo, in cui ciascuno è simultaneamente il limite (hadd), la guida e l’ispira­
tore del grado inferiore, e il limitato (.mahdùd) dal grado immediatamente su­
periore). Così la struttura di ciascun essere si presenta come un unus ambo, 
essendo la sua totalità costituita dal suo essere nella sua dimensione divina 
creatrice Ktahaqquq) e dal suo essere nella sua dimensione creaturale (takhal- 
luqh senza che vada perduto né Y uno che è duplice, né il duplice che è uno. 
Essi esistono, infatti, soltanto in quanto formano il tutto di una codipen- 
denza essenziale (ta'alluq). Non è una dialettica, ma il fondamento deìTunio 
myslica come unio sympathetica.

25 Nell’anno accademico 1938-1939 abbiamo dedicato un seminario alla 
drammatica esperienza che rappresentò per il giovane Lutero (ancora sotto 
l’influenza della mistica di Tauler) la scoperta della significati) passiva. Af­
frontando il versetto In justitia tua libera me, egli prova un sentimento di ri­
bellione e di disperazione: che cosa può esservi in comune fra l’attributo del-

bote

264



/Vole a Parte prima. Capitolo /

la giustizia e la mia liberazione? Così fu finché il giovane teologo, in un mo­
mento di illuminazione (che lasciò tracce in tutta la sua teologia personale), 
non intravide che si doveva intendere l’attributo nella sua significano passiva, 
cioè la tua giustizia con cui noi fummo fatti giusti, la tua santità con cui noi 
fummo fatti santi, ecc. (cfr. la sintesi in “ Annuaire de l’École des Hautes-Étu- 
des”, Section des Sciences Religieuses, 1939, pp. 99-102). Nella teosofia mi­
stica di Ibn ‘Arabi, analogamente, gli attributi divini non sono qualificazioni 
assegnate all'Essenza divina in sé, ma qualificazioni che noi proviamo in noi 
stessi. Tanto più significativa appare qui l’omologia della significano passiva.

26 Fusùs I, p. 178, e II, p. 250, n. 8 (oltre al commento di Kàshàni, pp. 225- 
226): “Non ha alcun senso chiedere a Dio che ti conceda qualcosa. Quello è il 
Dio creato dalla tua credenza, egli è te e tu sei lui. È invece necessario che tu 
ti realizzi (tatahaqqaqu) quanto più puoi, con gli attributi della perfezione di­
vina, fra i quali è la Compassione. Non è che un bel mattino tu diventi Dio; è 
che tu sei in realtà Dio, cioè una delle forme di Dio, una delle sue teofanie. 
Quando la Compassione (sympatheia) si leva in te e mediante te, mostrala agli 
altri. Tu sei nello stesso tempo Compassionevole (ràhim) e oggetto di Com­
passione (marhùm, significano passiva); così si realizza la tua unità essenziale 
con Dio” (cfr. II, p. 251 ). “La Compassione è in realtà un rapporto che si ori­
gina dal Compassionevole. Essa postula il suo oggetto da quando comincia a 
compatire (ràhima). Ma colui che F esistenzia nel suo oggetto (marhùm) non 
la esistenzia affinché abbia, con essa, compassione dell’oggetto; la esistenzia 
perché attraverso di essa sia Compassionevole colui in cui e con cui essa è su­
scitata all’essere [...]. Il Compassionevole non è  tale se non perché mediante 
lui la Compassione è chiamata all’essere. Chi non ha gusto mistico e non pos­
siede esperienza spirituale non osa dire di essere identico alla Compassione o 
all’attributo divino. Egli dice: né identico né d iv erso ” (I, p. 179). “Quando 
Dio compatisce uno dei suoi servitori, vuol dire che egli fa esistere in lui, cioè 
attraverso di lui (significatio passiva!) la C om passione, in modo che egli di­
venti capace di compatire {simpatizzare) insieme alle altre creature. Così l’og­
getto passivo della compassione (marhùm) ne diventa il soggetto attivo 
(ràhim). Non è che Dio lo prenda come oggetto di compassione; è che egli lo 
investe del suo attributo divino con il quale potrà compatire gli altri. Questo 
è chiaramente il caso dei Perfetti tra gli gnostici ” (II, p- 252). Si compari il bel 
commento di Dàwud Qaysari (ivi, II, p. 253 ) : “ Il vassallo è così qualificato con 
l’attributo stesso del suo Signore. Egli diviene Vagente della Compassione 
(ràhim), mentre prima ne era stato il paziente (marhùm)”. Reversibilità, si­
multaneità: già si schiude qui quella che sarà l’idea del Femminile-creatore (in­
fra , cap. II, § 3 ). Sarà lo stesso per tutti gli attributi divini di attività e di ope­
ratività (sifàt al-af ài). Notiamo ancora che, ab b racciand o la totalità dei Nomi, 
la Compassione differisce in rapporto a ciascuno dei molteplici Nomi divani, 
attributi di cui sono qualificati gli esistenti, le Icleae (ma ani) che in essi si epi- 
fanizzano. Il senso acquisito dunque dalla Manifestazi°ne (zuhùr) della Com­
passione nelle forme dei Nomi divini è l’epifania stessa di quei Nomi nelle for­
me degli esseri, in proporzione all attitudine e alla ricettività di questi, essen­
do ciascun Nome divino una forma epifanica dell ’essere totale, cioè della Com-

265



passione divina universale (cfr. II, pp. 253-254, n. 11 ). Così come ciascun no­
me si riferisce ad un'essenza distinta, allo stesso modo ciascun Nome divino è 
un’essenza distinta in sé dalle essenze degli altri Nomi e si riferisce ad uno sta­
tuto differente, benché tutti abbiano un unico riferimento: l’Essenza divina 
nominata da loro. È quanto intendeva dire Abu’l-Qàsim ibn Qasyi al-Anda- 
lusi quando affermava che ciascun Nome divino, preso in sé, è nominato con 
la totalità dei Nomi (II, p. 254, n. 13); in questo senso noi ricorriamo qui e al­
trove al termine di katenoteismo.

27 Cfr. Fusùs I, p. 178, e II, p. 249. L’autentica preghiera enuncia le vir­
tualità d essere del soggetto che prega, cioè quello che la stessa natura del 
suo essere esige; in altri termini, il suo senso consiste nel fatto che attraverso 
di lui si realizza, che in lui si investe il Nome divino di cui egli deve essere la 
forma (mazhar). Prendere coscienza di tale virtualità significa fare che questa 
divenga essa stessa preghiera (cfr. Fusùs II, pp. 21 -22, ad I, p. 60). Il caso li­
mite è quello in cui il mistico ottiene la conoscenza della sua propria “indi­
vidualità eterna” Vayn thàbita), con la successione infinita dei suoi stati; egli 
si conoscerà così come Dio lo conosce (cfr. ‘Affìfi, Mystical Philosophy cit., 
p. 53), o, piuttosto, la sua conoscenza di sé si identificherà con la conoscen­
za che Dio ha di lui. Quanto a questa virtualità eterna di ogni essere, come 
per l’idea che la sua preghiera che la enuncia sia già stata esaudita (essendo 
la sua preghiera il suo stesso essere, il suo essere è quella preghiera, quella 
del suo Nome divino), sarebbe completamente incongruo porre la doman­
da in termini di determinismo. ‘Affìfi ha giustamente suggerito che sarebbe 
preferibile riferirsi ad una idea di armonia prestabilita, che è poi quella di 
Leibniz (Fusùs II, p. 22). Si comprende allora come la preghiera autentica 
non agisca né come una sollecitazione che va a buon fine, né come l'effetto 
risultante da una concatenazione causale, bensì come una sympatheia (si ve­
da la preghiera dell'eliotropo, che non “chiede” nulla, essa è simpatia, es­
sendo quel che è). Su armonia prestabilita e simpatia, cfr. C.G. Jung, Synch- 
ronizitàt als ein Prinzip akausaler Zuwmmenhàngen, 1952, pp. 83 sgg. Si ve­
da inoltre infra, Parte seconda, cap. HI, §§ 1-3.

28 Fusùs II, p. 64, n. 4, ad I, p. 83-
29 Cfr. supra, n. 27, in fine.
50 Al-ilàh al-makhlùq bil-i tiqàdàt. Quello della credenza che crea l’Es- 

sere divino {khalq al-Haqq fil-i'tiqàS\ è un tema ricorrente nei Fusùs (si ve­
da ad esempio II, pp. 65-67, basato sui versi: “Conoscendolo, noi gli diamo 
l’essere”, o, ancora “Al-U h  è un segno per colui che comprende l’allusio­
ne”). Cfr. anche infra, Parte seconda, cap. I, § 3.

51 Fusùs I, p. 178, e II, pp. 249-250; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 
225.

32 Fusùs, II, p. 128, n. 12, riferimento al hadith: “Il giorno della Resurre­
zione, Dio si epifanizzerà alle creature sotto una forma che quelle avevano 
negato; allora dirà loro: Io sono il vostro Signore. Ma quelle diranno: A Dio 
chiediamo rifugio da te. Allora egli si mostrerà sotto la forma corrisponden­
te alla loro credenza, ed esse lo adoreranno”. Quella della Resurrezione è una 
raffigurazione simbolica (tamthil); ma se è così, perché allora non si epifa-

.Mote

266



A'ote a Parte prima. Capitolo /

nizza anche in questo mondo sotto una torma limitata? (Se fosse inconcepi­
bile una limitazione di Dio nella sua teofania, i profeti non avrebbero annun­
ciato le sue metamorfosi.) Rientra nella legge della sua propria teofania, che 
ogni senatore adori Dio nella forma della propria credenza (altrimenti, come 
rimmaginazione attiva darebbe la visione interiore determinata e concreta 
dell’Amato? Cfr. infra, cap. II, § 2). Il Velo consiste nella negazione di Dio 
manifestato sotto la forma di altre credenze (dunque nel takfir, nell’anatema 
lanciato contro le altre credenze). Il gusto e l’intuizione mistici percepisco­
no la manifestazione di Dio nelle forme di tutte le credenze, e la necessità 
della loro limitatezza, poiché la conoscenza totale non è mai in atto. Proprio 
facendosi servitore del suo Nome divino in proprio (cfr. supra, n. 26, in f i­
ne), il mistico è in devotio sympathetica con tutti i Nomi (cfr. infra, § 3, sul 
senso dell’uomo Perfetto). Una ricerca sulla mistica dei Nomi divini in testi 
anteriori ad Ibn ‘Arabi getterebbe nuova luce su alcuni punti enigmatici: per 
esempio, il rituale che appare in un breve romanzo ismailita d’iniziazione, 
dove viene spiegato al novizio che conserverà il suo Nome fin tanto che quel 
Nome sarà il suo Dio: “Il tuo Nome è il tuo Signore, e tu sei il suo vassallo”. 
Cfr. il nostro Epiphanie divine et naissance spirituelle dans la Gnose ismaé- 
lienney «Eranos-Jahrbuch», XXIII, Zurich 1953, p. 229, n. 183.

33 Fusus I, p. 113.
54 Fusùs II, pp. 247-249, ad I, pp. 177 sgg. Non può essere che gli zawàhir 

(le cose manifestate, visibili, i fenomeni) siano esseri causati da altri zawàhir; 
è necessaria una causa immateriale (ghayr màddiya\ si compari in Sohravardi 
l’idea secondo cui ciò che è di per sé tenebra pura, schermo, harzakh, non 
potrebbe essere causa di qualcosa). La causa può essere costituita tanto dai 
Nomi divini quanto da qualcosa che non abbia esistenza nel mondo esterio­
re, e tuttavia è causa dell’esistenza dei mutamenti, poiché la struttura di cia­
scun essere è duplice: il suo apparente (zàhir), la sua dimensione umana (na­
suti, causata, e il suo esoterico (hàtin), la sua dimensione divina (làhut), cau­
sa (cfr. supra, n. 24; si torna ancora così alla nozione di 'ayn thàbita). E il làhut 
che agisce (è la funzione angelica: a volte Angelo Gabriele, in quanto Spiri­
to divino, è designato come il làhut di ciascun essere). “È una scienza oscu­
ra: soli a comprenderne la verità sono coloro che possiedono l’immagina­
zione attiva (ashàh al-awhàm); subendo l’influenza di ciò che non ha esi­
stenza esteriore, costoro sono più adatti a comprendere le influenze^. “Co­
lui nel quale non agisce l’immaginazione attiva -  dichiara ancora Ibn ‘Arabi 
— resta distante dalla questione” (cfr. infra, cap. Il, § 2).

35 Cfr. la nota precedente; il làhut può ugualmente essere assimilato 
all’Angelo Gabriele come Spirito Santo (Fusùs II, pp. 179-180, 187), poiché 
Gabriele è Tessere divino epifanizzato in quella Forma, Spirito divino omo­
logo all’Anima dell’universo in Plotino (cfr. infra, n. 37). Ma quando Ibn 
‘Arabi afferma (Fusùs I, p. 66) che il mistico visionario, allorché contempla 
una Forma che proietta in lui conoscenze che prima non possedeva (si com­
pari l’Hermes e la Natura Perfetta di Sohravardi), “raccoglie un frutto della 
conoscenza dall’albero della sua anima (nafs, Sé)”, non ci si deve confonde­
re interpretandolo come un’identità che abolirebbe all’istante le dimensioni

267



Note

del làhut e del nàsut. L’identità poggia su questa totalità duale. Tutta l’espe­
rienza dell’“Angelo” è qui chiamata in causa, sia quando Ibn ‘Arabi parago­
na la sua propria esistenza a quella del Profeta, a cui era familiare la presen­
za dell’Angelo Gabriele (Kìtàh al-futuhàt al-makktya, ed. Cairo 1329 egira, 
vol. II, p. 325), sia quando paragona tale familiare presenza all’evocazione 
mentale dell1 Amato da parte deU’Amante e al loro dialogo reale (Fusùs II, p. 
95). Il criterio di oggettività non è quello che si richiede per le cose esteriori, 
ma quello proprio a quel mondo che non è visibile se non in relazione di sim- 
patetismo da parte dell’immaginazione attiva (cfr. infra, cap. II, S 1). Qui gli 
studi della psicologia analitica possono proteggere da false esigenze che pro­
curano lusinghe ed illusioni. L’archetipo è visibile solo attraverso uno dei 
suoi simboli, e questi non sono mai arbitrari; ciascuno di noi porta nel pro­
prio essere il suo simbolo, e ne fa un uso personale adeguandosi ad una leg­
ge e ad un fatto a priori del suo essere (della sua *ayn thabita). Ciascuno por­
ta con esso l’immagine del suo Signore, ed è per questo che egli si riconosce 
in esso; solo mediante questo suo Signore, questo Nome divano a cui presta 
servizio, ciascuno conosce Dio. Si tratta di constatare semplicemente il modo 
in cui l’archetipo è impresso nell’essere; interrogarsi sulla causa significa pas­
sare dal simbolo vivo alla cristallizzazione dogmatica. La forma dell’Angelo, 
“l’albero della sua anima da cui raccoglie il frutto della conoscenza”, è il Sé 
(nafs), la transcoscienza, la propria controparte divina o celeste, di cui l’io co­
sciente è solo una minima parte emersa nel mondo visibile. Il làhut y il Nome 
divino, crea il mio essere, e reciprocamente il mio essere lo pone nell’atto stes­
so in cui il Nome pone me; è questa la nostra passio comune e reciproca, la 
nostra com-passio, e quella soltanto posso cogliere come mia determinazione 
eterna. Volerne sapere di più, risalire da questa traccia individualizzata alla 
causa è chiedere l’impossibile; sarebbe come voler conoscere le relazioni spe­
cifiche delle individualità-archetipi eterne con l'Essenza divina.

36 Cfr. il nostro Epipbanie divine cit., pp. 154-162, 193-210.
37 E proprio questa idea di unio mystica che viene fuori dalle connessio­

ni fra la Preghiera creatrice e l’immaginazione creatrice, studiate nella se­
conda parte di questo libro; cfr. supra, n. 27 e n. 34, a proposito del ruolo 
dell’immaginazione attiva nella percezione dell’efficacia della Preghiera. Il 
paragone di Ibn ‘Arabi fra la propria esperienza e l’esperienza dell’Angelo 
per il Profeta invita a raggruppare e ad analizzare le espressioni che descri­
vono Gabriele l’Arcangelo (Rùh A ‘zam) come Principio di Vita (Mabda al- 
Hayàt) che regna sul Loto del Limite (sidrat al-muntahà, Cielo supremo), co­
me Spirito muhammadico (Rùh muhammadi), come Epifania suprema della 
divinità e come làhut presente in ciascun essere; ciò potrebbe aiutare a com­
prendere come gli Avicenniani orientali riconducessero lTntelIigenza agen­
te alla figura deir Angelo della Rivelazione, lo Spirito Santo, così come i Fe­
deli d’amore compagni di Dante vi vedevano la Sophia divina definita Ma­
donna Intelligenza (cfr. infra, cap. II di questa Parte, nn. 36 e 49). Forse al­
lora anche la figura di Gabriele-Christos, in una certa fase della cristologia 
primitiva, ci apparirebbe sotto una nuova luce.

38 Fusùs I, pp. 90 sgg., II, pp. 85-86.

268



\o te a Parte prima. Capitolo I

39 II termine signorilità ci sembra decisamente improprio; si potrebbe 
convenire, a rigore, sul termine signoria, ma questo non connota eo ipso il 
rapporto che qui viene implicato, e dà più l’idea di un semplice titolo, o del­
la designazione di un territorio.

40 Fusùs II, pp. 86-87, n. 3, ad I, p. 90. Inna al-rubùhiya sirran, tva-huwa 
anta, law zahara la-batalat al-rubùbiya. Come notano esplicitamente i com­
mentatori Dàwud Qaysari e Bàli Effendi, e lo stesso Ibn ‘Arabi nelle Futùhàt 
(cfr. Fusùs I, p. 90, n. 8), il verbo zahara qui deve essere inteso nel senso di 
zahara (an, cioè nel senso di “scomparire”, “cessare”, “perire” (equivalente 
a zàla 'an). Se qui si traducesse “apparire, manifestarsi”, si andrebbe incon­
tro ad un controsenso totale nei riguardi dell’affermazione di Sahl Tostari in­
trodotta da Ibn ‘Arabi. iMentre huwa (“egli”) è il pronome dell’assente 
(ghayh, il mondo del Mistero), anta (“tu”) si riferisce sia al mondo creaturale 
(‘àlam al-khalq) sia alle individualità eterne (ayàn thàbita). In entrambi i ca­
si, la sovranità (rubùbiya) è un attributo che sparirebbe da Dio allorché spa­
risse il suo effetto (il suo marbùb). Ora, i Nomi divini sono i Signori epifa- 
nizzati (al-arbàb al-mutajalliya) negli esseri; la sovranità è dunque una dignità 
relativa agli atti divini. D’altro canto, le majallìyàt nelle quali essi si manife­
stano sono gli effetti di quei Nomi divini, sussistenti tanto quanto sussiste la 
loro manifestazione, o quanto meno le loro a yàn thàbita. Per essenza, queste 
ultime non possono sparire dall’essere divino (benché le loro forme esteriori 
accidentali possano cessare). Per questo, pur essendo codipendente dall’esi­
stenza del suo vassallo, la sovranità non può scomparire dall’essere divino. 
Resta dunque questa situazione che è il fondamento dell'unio sympathetica: 
senza il divino (haqq) che è la causa dell'essere, così come senza creatura 
(khalq)y cioè senza di noi che siamo la causa della sua manifestazione, la strut­
tura dell’essere non sarebbe quella che è, e il haqq non sarebbe né haqq né 
rabb (il divino non sarebbe né divino né signore sovrano).

41 Fusùs I, p. 73, e II, pp. 41-42. Per questo Noè disse “il mio signore” 
(rabbi) e non “il mio Dio” (ilàht) (Corano LXXI, 21,28).

42 Fusùs II, p. 42 (si è ricordata supray n. 16, la processione dei Nomi di­
vini come ipostasi angeliche in III Enoch). Da qui l’aspetto differenziato tra 
ulùhiya e rubùbiya. Mentre il primo è in perpetua metamorfosi, in quanto Al- 
Làh si epifanizza in ciascuna delle sue forme, la rubùbiya appartenente a cia­
scuno dei Nomi divini è fissa e invariabile. Così, nella preghiera, è il caso di 
invocare Al-Làh con quello fra i suoi Nomi determinati che corrisponde al­
la necessità dell’essere di chi prega.

43 Per le definizioni che seguono, cfr. Kàshàni, Lessico cit., p. 169, l’im­
portante articolo dedicato alla voce arbàb. Il Signore dei Signori (rabb al- 
arbàb) è il Divino quanto al suo Nome sublime, quello della Prima Indivi­
duazione (ta(ayyun)y origine di tutti i Nomi, lo scopo di ogni scopo, verso il 
quale converge l’insieme dei desideri. Si ricordi ancora il termine ilàhiya co­
me Nome divino relativo all’uomo, e El-iya (la “el-ità”) come Nome divino 
relativo ad un Angelo (formato con suffisso -el: Micha-el, Azra-el, Seraphi- 
el, ecc.).

44 Fusùs II, p. 143.

269



Note

45 In un altro contesto relativo a questa onomatologia trascendente, si 
compari lo splendido mito cosmogonico in cui i Nomi divini di rango su­
bordinato, sorta di Templari (.sadana), custodi delle chiavi dei Cieli e della 
Terra, si vedono nondimeno privati della possibilità di esercitare il loro po­
tere. Ricorrono così ai Sette Imam dei Nomi divini, i quali non sono che cu­
stodi del Tempio in rapporto al Nome supremo, ma hanno ottenuto il pote­
re di dare Tessere ai Cieli e alla Terra. I Nomi divini si dividono i ruoli, ed 
instaurano il cosmo nell’essere con le sue relazioni armoniosamente artico­
late. Cfr. Insbà’ al-dawair (“L'instaurazione dei cerchi”), in H.S. Nyberg, 
Kleinere Schriften des Ibn ‘Arabi, Uppsala 1919, pp. 36 del testo arabo e p.
75 dell'introduzione.

46 Bisogna dunque pensare a qualcosa come aai-ma lùh lahu”, o “fth i” (co­
lui per il quale e nel quale egli diviene T Adorato, cioè realizza la sua significa­
no passiva) ; oppure, secondo l’accezione corrente nei dizionari, ma’lùh = ilàh; 
cfr. Fusùs I, p. 81, e II, pp. 60-61; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 73.

47 Fa-nahnu bi-ma lùhiyati-nà qad ja (alnà-hu ilàban (“è la nostra teopatia 
che lo teomorfizza* ); cfr. le importanti osservazioni di Dàwud Qaysari, Sharh 
(“Commento"), lit. s.l., ed. 1299 egira, p. 173: la ma’lùhtya designa qui la 
‘ubùdiya; il malùh è l'adorante (‘abd), non TAdorato (ma bùd). “Con la no­
stra condizione di adoranti, noi manifestiamo la sua condizione di Adorato. 
In questo senso, noi lo poniamo, lo instauriamo come Dio; vi è in tutto ciò 
una sorta di locuzione teopatica (wa-fihi min al-shath).

48 Fusùs I, p. 119 e II, pp. 142-143.1 due correlata sono impensabili l’uno 
senza l’altro; la totalità divina è fatta di divino increato (haqq) e di divino 
creato (haqq makhlùq), due facce della realtà assoluta (haqtqa mutlaqa) fra le 
quali nascono eternamente dualità e dialogo. Non vi sarebbe esistenza per 
ilàh e malùh, rabb e marbùb, in assenza del termine di cui ciascuno è rispet­
tivamente il correlativo. Non per questo Uàh cessa di essere adorato, glorifi­
cato, santificato, anche se non nel senso religioso, confessionale del termine. 
Quando si dice che al-Haqq è indipendente dall’universo, è auto-sufficiente 
(ghànt), ci si riferisce all'essenza in sé (dhàt) -  che in quanto tale non ha al­
cun rapporto con Tessere -, non al Divino che è realmente Dio e Signore nel 
suo malùh e marbùb (cioè nella nostra teopatia, nella sua passione di sé che 
diventa nostra passione di lui).

49 Fusùs I, p. 83, e II, p. 67: “Così il suo scopo in me si realizza. Glorifi­
cazione ed adorazione si alternano tra Dio (Haqq) e creatura (khalq): Dio 
glorifica la creatura e l’adora, diffondendo su di lei Tessere; la creatura glo­
rifica Dio e l’adora manifestandone le perfezioni”. Senza dubbio, qui l’im­
piego del termine ‘ibàda (adorazione, servizio divino) potrà sembrare biz­
zarro, se non blasfemo, agli occhi dell’ortodosso. Ma non ci muoviamo af­
fatto sul piano della coscienza religiosa comune. Haqq e khalq sono entram­
bi al servizio e nell’obbedienza l'uno dell'altro: khidma e taa sono gli attri­
buti più consoni alla devozione ('ibàda); Haqq e khalq si servono e si obbe­
discono reciprocamente, poiché il primo diffonde Tessere sul secondo, e il 
secondo manifesta le perfezioni del primo. Khalq obbedisce a Haqq realiz­
zando il suo imperativo, e Haqq obbedisce a khalq dandogli il grado d?esi-

270



Aole a Parte prima. Capitolo /

stenza al quale aspira la sua virtualità eterna (ivi, II, pp. 65-66); cfr. infra, nn. 
67-70 e Parte seconda, cap. III.

50 Fusùs II, p. 316, n. 23, ad I, pp. 212-213. La reciprocità di questa sym- 
pathesis è tale che il Signore si epifanizza per il suo servo d’amore nell’og- 
getto stesso della sua Ricerca (il suo matlùb), affinché lo riconosca e lo gra­
disca, poiché sotto un’altra forma, estranea a ciò verso cui la Ricerca tende, 
non sarebbe riconosciuto. Per questo a Mosè, che cercava il Fuoco, Dio ap­
parve sotto la forma del Fuoco, il Roveto ardente, perché il Fuoco è simbo­
lo sensibile del dominio dell’amato (qahr) e dell’amore dell’amante (mahab- 
ba). Mosè non fu il solo a cui Dio si è mostrato sotto la forma stessa della sua 
ricerca; Ibn ‘Arabi fu gratificato da simili visioni di cui rende testimonianza 
in molti passi delle Futubàt; cfr. ancora Fusùs II, p. 228, n. 5.

51 Ivi, I, p. 183 e II, p. 261, “cioè una parola che ogni uomo comprende 
secondo la sua attitudine, la sua conoscenza di sé e del mondo che Io circon­
da; è un simbolo per la forma della sua credenza personale. In questo senso 
Dio è un’espressione Vibàra) per il Dio creato dalla credenza, non Dio qual 
è in sé”. Si confronti ivi, II, p. 93, ad I, p. 92: ogni senatore professa una cre­
denza nel suo Signore, al quale domanda assistenza secondo la conoscenza 
che ha di sé. Differenti le credenze nei Signori, differenti i Signori, benché 
tutte le credenze siano forme di una credenza unica; tutti i Signori sono for­
me nello specchio del Signore dei Signori. Cfr. ancora ivi, II, p. 121 ad I, p. 
106: se pure il làbùt è in ogni creatura e la governa, come dimensione divina 
proporzionata alla dimensione di quella creatura, non ne consegue che il Di­
vano si volga con docilità in maniera identica ad ogni essere determinato; es­
so non è limitato al modo in cui si epifanizza per te e non si adegua alla tua 
dimensione. Per questo, le altre creature non hanno alcun dovere di obbe­
dire a quel Dio che richiede la tua adorazione, poiché le teofanie corrispon­
dono per loro ad altre forme. Il contesto in cui si muove questo pensiero è 
quello in cui Dio in sé trascende (munazzah) ogni forma intelligibile, imma­
ginabile o sensibile, mentre, se considerato nei suoi Nomi e Attributi, cioè la 
sue teofanie, egli è al contrario per definizione inseparabile da quelle forme, 
cioè da una data figura, un situs nel tempo e nello spazio. Sarebbe questo il 
legittimo tasbbib per Ibn ‘Arabi, da cui deriva per i concetti di tasbbib e 
tanztb un’accezione leggermente diversa da quella accolta dai teologi e dai 
filosofi musulmani in generale. Per Ibn ‘Arabi, tanztb è l’indeterminazione 
pura (itlàq), tasbbib è la delimitazione necessaria (tabdid) data da quelle for­
me secondo le quali ciascuno, nella misura in cui “se ne rende capace”, rap­
presenta Dio a se stesso. Queste potrebbero essere, a loro volta, tanztby ta­
sbbib, o una combinazione di entrambe: “Dio è un’espressione per chi co­
glie l’allusione!”. Dàwud Qaysari, Sbarb cit., p. 417, vi vedrebbe un riferi­
mento alla baqtqa che si manifesta nella forma dei Messaggeri, e forse qui sia­
mo di nuovo sospinti verso il senso più profondo del docetismo.

52 Cfr. Kàshàni, Lessico cit., p. 133, s. v., e infra, Parte seconda, cap. I.
53 Fusùs II, p. 232 ad I, p. 214; ‘Affìfì, Mystical Philosophy cit., p. 70 e p. 71, 

n. 2. La Fìaqiqa muhammadiya (che la si designi così, o si preferisca uno dei di­
ciotto Nomi che ne variano l’aspetto, cfr. supra n. 37 e infra n. 77) è il segno

271



Note

primordiale riferito al suo Signore, poiché essa è il mazhar intelligibile in cui 
si totalizzano le essenze dei Nomi divini manifestati nel genere umano, o, piut­
tosto, nel cosmo. Così come ciascun esistente è un segno riferito al suo Signo­
re (essendo il suo nome proprio ‘Abd Rabbihi, senatore del suo Signore), in 
quanto mazhar esteriore in cui si epifanizzano le perfezioni del suo proprio Si­
gnore, Muhammad è il segno primo riferito al suo Signore, poiché egli è la For­
ma che sintetizza le epifanie di ciascuna delle perfezioni.

54 Fusùs I, p. 83, e II, p. 66: “A questo scopo egli mi esistenzia: affinché, 
conoscendolo, io gli dia Tessere” (cfr. quanto già detto supra, nn. 40,47-50), 
cioè affinché siano rivelati il Nome, o i Nomi, e PAttributo, o gli Attributi, 
che egli investe in me.

55 Cfr. Kàshàni, commento ai Fusùs cit., pp. 94-95 (ad I, p. 91). Ciò che 
il Signore si aspetta dal suo vassallo è che questi sia la forma nella quale si 
manifestano la sua azione e il suo influsso. Il vassallo compie la sua volontà 
(gradisce il suo Signore) proprio nel suo essere ricettivo, in quanto forma che 
manifesta la sovranità, ed è gradito dal suo Signore perché in lui si manifesta 
la sovranità. Non vi è altra azione che la sua ricettività (qàbiliya), con cui si 
realizza la volontà del suo Signore. Il gradito è così al tempo stesso colui che 
gradisce, poiché è ancora sua Fazione che produce l’instaurazione del Si­
gnore e la realizzazione della sua volontà (sei tu il sin  della sua rubùbiya). Al 
Signore appartiene l’azione (al rabb, essendo il marbùb la sua stessa azione). 
Del marbùb, il rabb non vede altro che quell’assistenza grazie alla quale l’es­
sere del marbùb realizza la sua volontà. Così, rabb e marbùb si gradiscono re­
ciprocamente, sono l’uno per l’altro graditi e coloro che gradiscono (cfr. an­
che Fusùs II, p. 86, n. 47). Tutto questo si può ancora esprimere dicendo che 
il Signore e il suo vassallo sono i garanti, la cauzione iwiqàya) l’uno dell'altro. 
Questo mio Signore è il Dio in funzione del quale io vivo e per il quale ri­
spondo, ed egli risponde di me quando io rispondo per lui (cfr. Kàshàni, 
commento ai Fusùs cit., p. 134). Il vassallo è lo scudo del suo Dio assumen­
do (in quanto nàsùt e zàhir) le sue negatività (le limitazioni divine, quelle del 
Dio creato), mentre Dio è il suo scudo essendo in lui il suo làhùt. Un aspet­
to notevole AéX'unio sympathetica: la Compassione divina risponde della tua 
perfezione con la sua divinità, che è la tua divinità, cioè la sua divinità crea­
ta in te, il tuo bàtin e il tuo làhùt, la tua condizione nascosta, “esoterica” e 
divina: si compari supra, n. 10, l’idea di sovraesistenza.

56 In un senso che dipende dalla locuzione teopatica (shath), come viene 
ossen ato da Dàwud Qaysari {supra, n. 47).

57 Cfr. supra, n. 17.
58 Cfr. Fusùs I, p. 69, e II, pp. 34-35.
59 Ivi, II, p. 35.
60 Cioè, della stessa natura dell’estasi dei Cherubini; cfr. Kàshàni, Lessico 

cit., pp. 123-124: gli estasiati d ’amore (al-muhayyamùn) sono gli Angeli im­
mersi nella contemplazione della Bellezza divina. Così totale e intenso è il lo­
ro rapimento in questa contemplazione, da ignorare che Dio ha creato Ada­
mo. Sono gli Angeli supremi a cui non era rivolto l’ordine di prostrarsi davanti 
ad Adamo, a causa del loro occultamento {ghayba) a tutto ciò che non sia di­

272



Note a Parte prima. Capitolo /

vino, e a causa dello stupore nostalgico ( walah ) in cui li fissa lo splendore del­
la Bellezza. Questi sono i Cherubini (Karùbiyùn);cfr. infra, n. 72.

61 Si vedano i Traités des compagnos-chevaliers (Rasà’il-e Jawànmardàn), 
Recueil de sept “Fotowwat-Nàmeh” publié par Mortaza Sarraf, Introduc­
tion analytique par Henry Corbin, “Bibliothèque Iranienne” 20, Teheran- 
Paris 1973. La raccolta comprende, fra gli altri, il FutuwwaSdmeh (“Libro 
della cavalleria spirituale”) di ‘Abd al-Razzàq Kàshàni, il commentatore di 
Ibn ‘Arabi qui frequentemente citato.

62 Fusus I, p. 81, e II, p. 60, cioè il Dio astratto del monoteismo, estraneo 
all’affermazione teopatica: “Grazie alla nostra teopatia lo instauriamo come 
Dio”. Si può certamente conoscere un’Essenza (dbàt) eterna, ma non si sa­
prà mai che quella è Dio finché qualcuno, provandola, non la riconoscerà co­
me il suo Dio (colui che è il suo malùh, per il quale e in cui essa diviene Dio, 
cioè la sua teomorfosi). L’Essere Necessario che la filosofia isola con i suoi 
attributi, dal quale risulta il concetto di divinità, non è Dio. Né il primum 
Movens dei filosofi, né YEns Necessarium (wàfib al-wujùd) sono Dio in sen­
so religioso. Bisogna che ciascuno incontri un Dio di cui egli sia il sirr al- 
rubùbiya (il segreto della sua divinità), perché soltanto in ciò risiede il sirr al- 
khalq (il segreto della creatura).

63 Fusùs I, p. 81, e II, p. 60; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 73.
64 Fusùs II, p. 62, senza che si debba parlare necessariamente di una 

“identità”, che abolirebbe all’istante il segreto della bi polarità Flaqq-khalq\ 
ma allora (ivi, I, p. 82): “In Lui si manifestano a te le nostre forme; in Dio es­
se si manifestano le une alle altre. Allora, esse si conoscono reciprocamente 
e si distinguono l’una dall’altra. Tra noi vi è chi sa che in Dio si realizza la co­
noscenza di noi mediante noi (ma'rifa lana bi-nà)\ vi è anche chi ignora la Pre­
senza in cui si realizza questa conoscenza di noi (cioè, non sa che simulta­
neamente noi siamo il Suo sguardo e che egli è il nostro sguardo). In questa 
duplice conoscenza mistica simultanea, solo giudizio su di noi è quello emes­
so da noi stessi. Non siamo noi, certamente, che pronunciamo quel giudizio 
su di noi attraverso di noi, ma in Lui”.

65 And sirr al-Haqq, ma’ al-Haqq and\ cfr. ‘Afflfi, Mystical Philosofy cit., 
p. 15. Differenza capitale: Hallàj sarebbe un hulùlt (un incarnazionista: cfr. 
Fusùs II, p. 190: Dio che manifesta le sue perfezioni divine incarnandosi nel­
l’uomo), mentre Ibn ‘Arabi è un ittihddi, ma nel senso di un’unificazione 
quale consegue precisamente dalla nozione di teofania (tajalli, tnazhar), non 
certo quella di una Incarnazione né di una unione ipostatica, cosa che si ten­
de troppo a dimenticare per forza di abitudine. Si confronti Fusùs II, p. 69: 
se io sono il mazhar dell’essere divino, tutto ciò che si può dire è che egli si 
epifanizza in me, non già che egli è me (la annahu ana). In questo senso Cristo 
“è Dio”, cioè è una teofania, non come se Dio potesse dire: “Io sono il Cristo 
(Masfh) figlio di Maryam”. Per questa ragione, Ibn ‘Arabi accusa i cristiani 
di empietà (kufr). Qui vi sarebbe ancora occasione di meditare sul senso di 
epifania e docetismo, e sulle loro connessioni.

66 Si vedano quei versi che celebrano Yunio simpatetica in Fusùs I, p. 143, 
e n ,  p. 191.

273



Note

67 Ivi, II, pp. 190-191 ; si confronti Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 180: 
Dio è nutrimento della Creazione, poiché è grazie a lui che essa sussiste, come 
il nutrimento col quale sussiste colui che se ne nutre. Nutrì dunque dell’esse­
re divino (wujùd haqq) l’insieme delle creature, perché tu sei in ciò il suo rap­
presentante (naib), ed è così che nutrirai simultaneamente Dio di tutte le for­
me determinate, di tutti i predicati delPessere (ahkàm al-kawn).

68 Ivi, I, p. 143, e II, p. 191; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 181: noi 
abbiamo dato al Divino, con questo essere che egli ci ha dato per manife­
starci, la possibilità di manifestarsi in noi e attraverso di noi. Vi è in noi stes­
si una parte di lui che viene da noi, ed una parte di noi che viene da lui.

69 Ivi, II, p. 191; cfr. il testo del commento di Kàshàni cit. supra, n. 18, e 
le nn. 47 e 49.

70 Angelus Silesius, Pélerin chéruhinique (Cherubinischer Wander- 
smann), trad, fr., Paris 1946, vol. 1,8, p. 63; cfr. anche ivi, vol. I, 100, p. 77: 
“Io interesso a Dio quanto Lui interessa a me; io lo aiuto a sostenere il suo 
essere, e Lui il mio". Ivi, vol. II, 178, p. 139: “Tu ed Io, nient’altro; se non 
fossimo in due, Dio non sarebbe più Dio, e il Cielo precipiterebbe”. Ivi, voi.
I, 200, p. 93: “Dio è veramente nulla, e se pure è qualcosa, lo è solo in me, 
quando mi elesse per Sé”. Si veda anche la sestina di Czepko, cit. ivi, vol. I, 
p. 362, n. 35: “Dio non è Dio per sé, è quello che è; solo la creatura Tha elet­
to Dio*.

71 Cfr. il testo del commento di Kàshàni cit. supra, n. 67.
72 Qui è necessario rifarsi alla nozione di “saggezza d’amore appassiona­

to” (hikma muhayyamiya), riferita ad Àbramo (cfr. supra, n. 60), e osservare 
quanto segue (Fusùs II, pp. 57-58 ad I, p. 80): la parola muhayyamiya deriva 
da hiyàm. hayamàn (amare perdutamente), che è l’eccesso di 'ishq. Questa 
saggezza dell’estasi d’amore è riferita ad Àbramo perché Dio lo scelse per 
Khalil. Il Khalìl è l’amante perduto nell’eccesso del suo amore (al-muhibb al- 
mufrit f i  mahabbatihi), totalmente votato al suo Amato. Ma questi sono al­
trettanti simboli che tipificano qualcosa che li supera. In effetti, il nome di 
Àbramo è impiegato qui da Ibn ‘Arabi per designare il profeta con una ana­
morfosi di storia sacra, per tipificare nella sua persona l’uomo Perfetto di cui 
i Profeti e i Santi sono considerati individuazioni, mentre la “specie”, l’Uo- 
mo Perfetto, è la teofania completa per l’insieme dei Nomi e degli Attributi 
divini. Se Abramo è scelto qui come simbolo, per alludere al fatto che egli fu 
khalil Allah, non è soltanto perché è presente l’idea di khulla (amicizia sin­
cera, sadàqa), come vuole l’accezione tradizionale, ma soprattutto perché qui 
viene colta l’idea connotata dalla V forma del verbo, takhallala (mischiarsi, 
mescolarsi, interpenetrarsi). Scegliendo questa etimologia, si instaura in 
Abramo la tipificazione delTUomo Perfetto in cui il Divino penetra, si me­
scola, con le sue facoltà, alle sue membra. Tale penetrazione varia negli es­
seri in proporzione al Nome e all’Attributo divino che essi epifanizzano. 
Haqq e khalq si mescolano l’uno all’altro e si nutrono reciprocamente, sen­
za che perciò vi sia hulul (cfr. supra, n. 65), poiché si tratta qui di espressio­
ni simboliche ('ibàràt majàziya). Non vi è nulla di materiale, in effetti, nella 
rappresentazione del mutakhallile del mutakkallal (ciò che si mescola a qual-

274



A 'ole a Parte prima. Capitolo /

cos’altro, e ciò che subisce la mescolanza di qualcosa, ciò che penetra e ciò 
che è penetrato), ma un puro simbolo del rapporto haqq-kbalq, la cui duali- 
tudine è necessaria senza tuttavia comportare alterità\ due facce coesistenti
l una per l'altra della stessa haqiqa assoluta: come il colore dell’acqua e quel­
lo della brocca che la contiene.

73 Cfr. il nostro Epipbanie divine cit., pp. 142-162, sulle metamorfosi del­
le visioni teofaniche.

74 Corano XI, 69-70: “E portarono i nostri angeli la buona novella ad 
Àbramo: ‘Pace!’, gli dissero. Rispose ‘Pace!’, e subito portò loro un vitello 
arrostito. Ma quando vide che le loro mani non lo toccavano, si insospettì di 
loro e ne concepì timore. Ma gli dissero: ‘Non aver paura. Noi siamo stati 
mandato al popolo di Lot ”. Molti commentatori sapevano che quelli erano
i tre angeli Gabriele, Michele e Serafiele, apparsi sotto la forma di adole­
scenti di grande bellezza (cfr. la nota successiva).

75 Si può dire che Ibn ‘Arabi ci offra la più bella esegesi mistica dell’icona 
di Andrej Rublev. “Nutrire VAngelo” significa rispondere per il Dio che pe­
rirebbe senza di me, ma senza il quale anch’io perirei (sarà questa la situa­
zione che gli verrà ricordata dalla Sophia mistica in una notte memorabile al­
la Mecca, cfr. infra, cap. IL § 1 ). E se quel Dio è “prova per se stesso”, lo è 
perché è nutrito del mio essere; ma il mio essere è il suo proprio essere, che 
egli ha investito in me. Per questo l’icona dei tre Angeli seduti sotto la quer­
cia di Mamre, così come Ibn ‘Arabi ci invita a meditarla, è l’immagine perfet­
ta della devotio sympathetica ((piXotjevia = arabo diyàfa). Da parte sua, il Cri­
stianesimo ha contemplato nei tre Angeli la raffigurazione più perfetta delle 
tre persone della Trinità. Secondo l’analisi teologica ed iconografica di Ser­
gej Bulgakov (La Scale di Giacobbe, in russo, pp. 114-115), ciascuno dei tre 
Angeli rappresenta in sé l’ipostasi particolare della Triade divina di cui reca 
impressa l’impronta (così come la gerarchia tre volte triplice dei gradi ange­
lici secondo Dionigi corrisponde alle tre persone della Triade). Su questa 
percezione è fondata la tradizione iconografica che compare nella Chiesa 
russa verso la fine del XV secolo, con la celebre icona di Andrej Rublév, di­
pinta sotto la direzione di san Nikon, discepolo di san Sergio; è possibile che 
qui il discepolo abbia eseguito un testamento spirituale, il segreto di san Ser­
gio, il suo segreto della Trinità. Cfr. ivi, p. 115, per una identificazione no­
minativa dei tre Arcangeli, corrispondente a quella che non era affatto igno­
rata dai nostri commentatori coranici (cfr. la nota precedente e, sul senso del­
la triade in generale in Ibn ‘Arabi, ‘Affifì, Mystical Philosophy cit., pp. 87- 
88). Se anche non si può sostenere che questa tradizione iconografica sia 
completamente ignorata in Occidente, è quanto meno significativo che essa 
non compaia che in luoghi notevoli della tradizione bizantina (San Vitale a 
Ravenna, San Marco a Venezia, Santa Maria Maggiore a Roma); cfr. Cari Ot­
to Nordstrom, Raven nastudien, Stockholm 1953, pp. 94-95,103, 115.

76 Cfr. Fusùs I, p. 84, e II, p. 67: “Egli offre il pasto dell’ospitalità in ra­
gione del fatto che il rango che lo qualifica come intimo (khalil) appartiene 
in proprio all’amico intimo. Questo grado di intimità è quello della gnosi mi­
stica ('irfàn), cioè quello dell’Uomo Perfetto, in cui Dio si manifesta secon-

275



Note

do la più perfetta delle forme. È lui che nutre TEssenza divina con l’insieme 
degli attributi della perfezione: questo significa offrire il pasto dell* ospitalità”. 
Àbramo non è il solo a nutrire l’Essenza divina con la manifestazione dei suoi 
modi determinati. “Quando Dio desidera sussistenza, tutto Tessere è per lui 
nutrimento”. Ma Abramo e i perfetti, simili ad Abramo, presentano questo 
nutrimento nella maniera più perfetta. Lo stesso Ibn ‘Arabi nota che, per 
questa ragione, Ibn Masarra associa Àbramo con TArcangelo Michele. Vi è 
qui un'allusione al motivo del Trono (cfr. Asfn Palacios, Ibn Masarra y  su 
escuela cit., pp. 95 sgg.). Degli otto portatori del Trono, Adamo e Serafiele 
sostengono i corpi (le forme), Gabriele e Muhammad sostengono gli spiriti, 
Michele e Àbramo provvedono al loro “sostentamento”, Malik e Ridwàn al­
le ricompense e alle punizioni. Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 79, scri­
ve: Ibn Masarra associa Àbramo all’Arcangelo Michele nel senso che questi 
è TAngelo preposto alla sussistenza dell’universo dell’essere. Dio ha stabili­
to un legame di fratellanza tra TArcangelo Michele e Àbramo come tipifica­
zione delTUomo Perfetto. Su questa associazione tra Angeli e Profeti, si ve­
da anche il nostro La configuration du Tempie de la Kaba comme secret de la 
vie spirituelle d ’après Iceuvre de Qàzi Sa id Qommiy in «Eranos Jahrbuch», 
XXXIV, 1965.

77 Qui non possiamo che accennare per grandi linee al motivo. L'Uomo 
Perfetto (Anthropos teleios, Insàn Kàmil) è la teofania perfetta (mazhar kà- 
mil) dell’insieme dei Nomi divini. Al grado iniziale, è quell’essere designato 
sia come Spirito supremo (Rùh A ’zam), sia come Pura Essenza muhamma- 
dica (Haqiqa muhammadiya), sia come Arcangelo Gabriele, Prima Intelli­
genza scaturita dal Soffio della Compassione (Nafas Rahmàni)y che regna sul 
Loto del Limite (cfr. Fusùs II, p. 187 ad I, p. 142). È l’omologo del Nous dei 
neoplatonici, dell'Ubbidito [Muta) di Ghazàlì, dell’Arcangelo sacrosanto o 
Prima Intelligenza delFIsmailismo (Malak muqaddasy *Aql AwwaU Protokti- 
stosy Deus revelatus), del Logos della teologia cristiana; è lo Spirito Santo 
(Rùh al-Quds) inteso come potenza cosmica (cfr. supra, n. 37). Si è già se­
gnalato come la cristologia gnostica offra un modello al legame teofanico fra 
questa figura e la persona concreta del Profeta (il quale strido sensu è solo 
investito del nome di 'Abd AUàh, “servo di Dio", come prototipo delTUomo 
Perfetto). La duplice questione posta dal nostro testo si riferisce al caso che 
si presenta quando una data classe di uomini fra gli Spirituali è segnalata co­
me appartenente, o come aspirante, alla categoria delTUomo Perfetto; cfr. 
Affifi, Mystical Philosophy cit., pp. 77-85. Sul ruolo eminente di Gabriele co­
me Angelo-Spirito Santo della specie umana nella filosofia e nella spiritua­
lità degli Ishràqiyùn, si veda in particolare Sohravardì, UArchange empurpré. 
Quinze traités traduits et présentés par FI. Corbin, Paris 1976.

78 Cfr. le pertinenti osservazioni di ‘Affifi in Fusùs li, pp. 88-89, n. 5. Gli 
“uomini di Dio” (ahi Allàh) rifiutano l’idea di un tajalli (teofania) nell'un i- 
tudine divina (ahadtya). Tutto ciò che esiste è una forma particolare del Tut­
to assoluto; non è il Haqqy ma una epifania del Fìaqq nella forma che è la sua 
propria. Quanto all'unitudine, essa non comporta mai un tajalli. Sarebbe una 
contraddizione dire: ho contemplato Dio nella sua unitudine, perché la con­

276



Mote a Parte prima. Capitolo I

templazione (mushàhada) è un rapporto fra contemplato e contemplante. 
Fin tanto che un essere dura per me, vi è dualitudine, non unitudine. Ibn 
‘Arabi ricusa qualsiasi percezione della wahdat al-wujùd in questo mondo 
(pertanto, ricusa ogni monismo “esistenziale”). Per lui, è quasi un’insolenza 
dire che il servitore Vabd)y nello stato di fan a , è divenuto Dio (Haqq), poi­
ché “divenire” (sayrùra) postula una dualità, che esclude l’unità. Non è cer­
to un’esperienza, o una realizzazione mistica (dhawq sufi), ma un postulato 
filosofico, un dato a priori dell’intelletto (fitrat al-aql) a fondare la dottrina 
della wahdat al-wujùd. Se Ibn ‘Arabi professa che l’essere è uno, non è per­
ché questo gli sia stato svelato in uno stato mistico. Tale unità è una premessa 
filosofica utilizzata come prova. Anche se qualcuno pretende di essersi uni­
ficato con Dio, o di essersi annientato in lui, inevitabilmente l’evento che egli 
descrive e avvenuto nella dualità. Fin tanto che le persone descrivono Dio e 
parlano di se stessi, è così. Ma avere coscienza della dualità fra chi conosce 
e chi è conosciuto è una cosa; altra cosa è affermare e fondare il dualismo. 
Detto altrimenti, se qui è lecito parlare di monismo, lo è solo nel senso di un 
monismo filosofico che enuncia la condizione trascendentale dell’essere, e 
unicamente perché questo monismo filosofico è appunto lo schema neces­
sario per pensare Yunio mystica come unio sympathetica, cioè la situazione 
fondamentale dialogica, poiché l'unità è ogni volta l’unità di questo due, non 
vi è una terza fase che riassorba la dualitudine, essendo quest’ultima la con­
dizione stessa del dialogo che realizza il voto del “Tesoro nascosto che aspi­
ra ad essere conosciuto”. Il monismo filosofico è qui lo strumento concet­
tuale indispensabile per descrivere questa irremissibile codipendenza fra 
Haqq e Khalq (cfr. supra, n. 70, i paradossi di Angelus Silesius accostati a 
quelli di Ibn ‘Arabi), essendo l'unità dei due assaporata, gustata con un’espe­
rienza mistica che non è affatto, e non può essere, l’esperienza di un moni­
smo mistico, né “esistenziale”. Troppo spesso si dimentica di discernere e 
questo è il senso dell Vizzi sirr al-Haqq (io sono il segreto di Dio) che sosti­
tuisce YAnà al-Haqq (io sono Dio); cfr. supra n. 65, e nn. 24 e 26 sul senso 
del termine katenoteismo.

79 Cfr. ‘Affìfi, Mystical Philosophy cit., pp. 81 e 85, dove il problema è 
ben impostato. Non si devono confondere i due aspetti, anche se Ibn ‘Arabi, 
avendo in mente sia l’uno sia l’altro, non chiarisce in maniera inequivocabi­
le ciò che li distingue. Vi è la teoria metafisica secondo cui l’Uomo (l’uma­
nità) è la più perfetta rivelazione di tutti gli Attributi divini, e vi è la teoria 
mistica secondo cui certi uomini, entro la categoria delTUomo Perfetto, rag­
giungono un piano della coscienza ove sperimentano il significato della loro 
unità con la realtà divina. Da questa realizzazione dipende la verità dell’Uo- 
mo Perfetto come microcosmo in atto. Ma allora anche questa verità micro- 
cosmica (avente la forma di un xaB’éva) deve a sua volta, quando si parla 
delTUomo Perfetto come Principio cosmico, fare in modo che non si 
confonda fra la Haqìqat al-Haqà’iq (Essenza muhammadica, Nous, Spirito 
Santo) e le sue manifestazioni concrete, cioè quella classe di uomini (profeti 
e santi) che rientrano nella categoria delTUomo Perfetto.

Fusùs II, pp. 87-88 ad I, p. 91: “Ciascun essere è gradito al suo signo­

277



re”, cioè ciascun essere, in quanto mazhar di uno dei nomi o Signori, è gra­
dito a quel Signore, poiché egli è il “segreto della sua sovranità”. Ovvia­
mente, è importante distinguere tra il fatto che il servitore sia gradito al suo 
Signore, e il fatto che lo sia nei riguardi della legge o dei costumi. Nel primo 
caso, è sufficiente che il servitore sia il mazhar dell’azione del suo Signore, 
uno dei mazahir in cui si realizza il senso di ciascuno dei Nomi divini. Nel se­
condo, è necessario che egli si conformi alle norme religiose, positive e mo­
rali, dell’epoca. Ma il ribelle, l'anticonformista, può essere gradito al suo pro­
prio Signore e non ad un altro, perché nell’insieme dei Nomi ciascun essere 
prende, o riceve, ciò che corrisponde alla sua natura e alla sua capacità. I No­
mi divini appaiono negli esseri solo in proporzione a quanto le loro virtua­
lità eterne esigono.

81 “Entra fra i miei servitori”, prosegue il testo coranico (LXXXIX, 29), 
cioè “fra coloro che hanno riconosciuto ciascuno il loro Signore, e non han­
no cercato altro che quello che da lui effondeva su di loro.”

82 Cfr. Fusùs I, p. 92 (capitolo su Ismaele), e II, p. 90: è questo il paradi­
so del ‘àrif (lo gnostico), non del mumin (il semplice credente), poiché in es­
so vi è godimento spirituale. Qui si rivela l’unità duale, la bi-unità, Yunio sym­
pathetica di Haqq e khalq.

tSi Ibid., e II, p. 92, n. 7: “Tu sei il serv itore, essendo tuttavia il Signore /  
di colui verso il quale tu sei servitore. /  E sei il Signore, essendo tuttavia il 
servitore /  di colui verso il quale, nel linguaggio religioso, sei il servitore. 
Chiunque ti conosca, mi conosce. /  Ma se nessuno mi conosce, nemmeno tu 
sei conosciuto”. Vi è una duplice ma'rifa: 1) conoscere Haqq (il Divino) at­
traverso Khalq (la creatura), ed è quella dei filosofi e dei teologi scolastici 
{Mutakalhmùn)\ 2) conoscere Haqq attraverso Khalq f i ’l-Haqq (attraverso la 
creatura nel divino). La prima medita l’uomo in sé come creatura contin­
gente, e confronta gli attributi dell’uomo (perituro, mutevole, malvagio, di­
pendente) con quelli che, per contrasto, essa postula per l’Essere necessario 
(eterno, immutabile, Bene puro). Al contempo scienza esteriore dell’uomo e 
scienza inferiore di Dio, questa conoscenza soddisfa forse l’intelletto, ma 
non concede la pace del cuore, poiché non fa che dipanare una catena di at­
tributi negativi. La seconda è la più perfetta; essa nasce dalla meditazione in­
trospettiva, che sonda gli attributi più profondi dell’anima. Essa sa di realiz­
zare in proprio una forma di teofania, e conosce così se stessa nel momento 
in cui Dio si epifanizza in se stessa. Nella prima conoscenza, l’uomo si co­
nosce come creatura, e null’altro. Nella seconda, l’anima giunge a sapere che
il suo essere è al contempo Haqq e Khalq, increato e creatura.

84 Ivi, n. 8. Ciascun essere ha dunque due facce: ‘ubùdtya e rubùhiya, vas­
sallaggio e sovranità. Egli è servitore nel senso che è il substrato (mahalD nel 
quale si manifesta il modo di uno dei Signori o Nomi divini, ciascuno cono­
scendo e riconoscendo il suo proprio Signore contemplando la propria es­
senza, il proprio Sé, e meditando sui suoi attributi. È qui la prima conoscenza 
(omologa a quella descritta supra, n. 83, ma con la differenza che qui vi è 
l’idea di un Signore personale, il Nome divino del mio Signore). Sotto l’altra 
faccia, ciascun essere è il Signore del suo Signore (rabb li-rabbihi). È il senso

•\ote

278



Note a Parte prima. Capitolo H

del secondo verso citato alla nota 83: “Tu sei il signore di colui verso il qua­
le tu sei senatore”, ed è per questo che il modo del senatore è manifestato 
nel Signore, cioè nel Nome divino epifanizzato in lui.

85 Ibn ‘Arabi, The Tarjumàn al-ashwàq, a collection of mystical odes by 
Muhyi’ddin ibn al-‘Arabi, edited... with a literal version... by R.A. Nicholson 
(“Oriental Translation Fund”, New series, XX), London 1911, pp. 66-70; 
ed. Beirut, s.d., pp. 38-40.

Capitolo II. Soflologia e “devotio sympathetica"

1 Cfr. Ibn ‘Arabi, The Tarjumàn al-ashwàq, a collection of mystical odes 
by Muhyi’ddin ibn aWArabi, edited... with a literal version... by R.A. Nichol­
son (“Oriental Translation Fund”, New series, XX), London 1911, pp. 10 
sgg. Si confronti Ibn ‘Arabi, Dhakhair al-alàq. Sharh Tarjumàn al-ashwàq 
(“I tesori delle cose preziose. Commento all’‘Interprete degli ardenti deside­
ri’”), ed. Beirut 1312, p. 3,1. 7. Il commento è stato scritto dallo stesso Ibn 
‘Arabi per ragioni a cui già si è accennato, e su cui si tornerà infra, n. 5. Pur­
troppo Nicholson, editore del testo, ha tradotto solo alcuni passi del com­
mento. Una traduzione integrale sarebbe di grande utilità; oltre al privilegio 
di avere un testo difficile commentato dal proprio autore, si tratta di un’ope­
ra di estremo interesse per seguire l’andamento del pensiero simbolico di Ibn 
‘Arabi. M. Asin Palacios, La Escatologia musulmana en la Divina Comedia,
II ed., Madrid-Granada 1943, pp. 408-410 [trad. it. Dante e l ’IsIam. L’esca­
tologia islamica nella Divina Commedia, Nuove Pratiche Editrice, Milano 
1997, pp. 397-400], include la traduzione di un lungo passo del prologo, e, 
in ElIslam cristianizado, Madrid 1931, pp. 95-96, la traduzione di una pagi­
na delle Futùhàt in cui si allude alla redazione del commento.

2 In queste righe seguiamo l’elegante parafrasi di Asfn Palacios. Da nota­
re l’espressione coranica al-baladal-amin (XCV, 3), il paese sicuro, il territo­
rio sacrosanto, che nel senso simbolico dell’ismailismo è il paese dell’imam, 
là dov’è conservata la Pietra Nera -  non certo nell’edificio cubico della 
Ka‘ba, ma nella Mecca celeste degli Angeli. Cfr. W. Ivanow, Nasir-e Khusraw 
and Ismailism, Bombay 1948, pp. 23-24, e il nostro Étude préliminaire pour 
le “Livre réunissant les deux sagesses)} de Nàsir-e Khosraw, “Bibliothèque Ira- 
nienne” 3a, Teheran-Paris 1953, pp. 32-33.

3 Allusione al titolo del commento: i tesori delle cose preziose (dhakhair 
al-alàq).

4 Cioè, principalmente i più famosi nomi femminili della poesia cortese 
araba. Tipificazione notevole: se Balqis, la regina di Saba, e Salma (come ti­
po dell’esperienza mistica di Salomone), sono altri nomi della giovane 
Nezàm come figura della Sophia [Hikma), un legame ideale ma significativo 
è così stabilito tra questa sofiologia e la “Sophia salomonica”, cioè i libri sa­
pienziali che hanno costituito la fonte della sofiologia nel Cristianesimo.

5 Dhakhair cit., p. 4. Ibn ‘Arabi era stato avvertito da due discepoli e “fi­
gli spirituali”, Badr l’Abissino e Ismà‘ìl ibn Sawdakin, e convocò una dispu­

279



Note

ta sotto l’arbitrato del qàdi Ibn al-'Adim, il quale lesse alla presenza dei dot­
ti moralisti una parte del Diwàn. Coloro che si erano rifiutati di credere alla 
buona fede di Ibn ‘Arabi dovettero correggere il loro giudizio, e si pentiro­
no davanti a Dio. Non c'è da stupirsi che questi puntigliosi ortodossi abbia­
no trovato anche ai nostri giorni i loro emuli, non tanto purtroppo nel pen­
timento quanto, almeno, nello scetticismo. Non si dà possibilità di discus­
sione teorica se si è totalmente estranei (per questioni di abitudini secolari 
del pensiero) a ciò che in persiano viene chiamato barn-dami (ov\kJtvoia, con- 
flatio, sincronismo dello spirituale e del sensibile, cfr. infra), se ci si ostina ad 
opporre “misticismo” a “sensualità” (il cui senso antitetico che ormai noi av­
vertiamo è dovuto solo al fatto che il legame fra i due termini è stato spezza­
to). Co-spirazione del sensibile e dello spirituale: Ibn ‘Arabi e Jalàloddin 
Rumi ne fanno la caratteristica del loro Islam, cioè dell’IsIam quale essi lo 
comprendono e lo vivono. Uno dei più grandi maestri, su questa via, fu Ruz- 
behàn Baql! di Shiraz (m. 1209), già nominato: la Bellezza viene percepita 
come ierofania solo se l’amore divino Cishq rabbànt) è vissuto in un amore 
umano ( 'ishq insani), ove il primo trasfigura il secondo. Ibn ‘Arabi si è di­
lungato sulla spiegazione dei simboli che ricorrono nei suoi versi: rovine, ac­
campamenti, Magi, giardini, radure, dimore, fiori, nuvole, luci, donne che si 
levano come tanti soli (Dhakbair cit., p. 5). “Tutte le cose che menziono, o 
tutto ciò che vi somiglia, se tu lo comprendi, sono altrettanti misteri; alte e 
sublimi illuminazioni che il Signore dei cieli ha inviato al mio cuore, così co­
me le invia al cuore di chiunque possieda una virtù pura e una capacità di 
elevarsi analoga alla preparazione spirituale che io possiedo. Tenendo que­
sto a mente, tu potrai credere alla mia sincerità. Allontana dal pensiero il sen­
so esteriore delle parole, cerca l’interiore (bàtin, l’esoterico), finché non lo 
comprenderai”. Senza discutere la sua legittimità o la sua utilità, si dovrà ri­
cordare che è pur sempre Ibn ‘Arabi che commenta se stesso (in maniera 
analoga ai commenti aggiunti ai racconti autobiografici di Avicenna e di Soh- 
ravardi, per cui si veda il nostro Avicenne et le Récit visionnaire, Teheran-Pa- 
ris 1954, vol. I, pp. 34 sg.). Essendo l’autore riuscito, con la potenza della sua 
intuizione, e penetrando fino al segreto intimo della sua persona e della sua 
transcoscienza, a configurare i suoi simboli personali, egli deve regredire al 
di sotto di una simile evidenza intuitiva, configurat rice d’immagini, perché 
questa si renda intelligibile in termini razionali. È qualcosa che dovrà fare 
spesso, se vuole invitare altri a seguirlo, pur correndo sempre il rischio di ve­
dersi incompreso dagli inetti. A nostra volta, dobbiamo decifrare, come di 
fronte ad uno spartito musicale, ciò che, della sua esperienza personale, Fau­
tore è giunto ad annotare per iscritto. Per questo è necessario rifare il cam­
mino in senso contrario, per ritrovare, al di sotto dei segni fissati dal rac­
conto, quello che l’autore aveva provato prima di annotarlo. A questo sco­
po, ovviamente, la prima ed indispensabile guida è proprio il commento. Si 
veda il nostro En Islam iranien: aspects spirituels et philosopbiques, Paris 
1971-1973, vol. II, e Sohravardl, UArcbange empurpré. Quinze traités tra- 
duits et présentés par Henri Corbin, Paris 1976.

6 Tarjumàn cit., trad. Nicholson, XX, 3, p. 87; ed. Beirut, p. 78.

280



.Mote a Parte prima. Capitolo II

7 Per questo Ibn ‘Arabi giustifica le immagini d’amore come simboli dei 
misteri teosofici. In effetti, egli non è “ricorso” a simboli come se procedesse 
alla costruzione di un sistema; queste figure sono state percepite da lui inte­
riormente come dati immediati. Bisogna aver presente al contempo tutta la 
sua fenomenologia dell’amore (cfr. infra, § 2), e la sequenza delle esperien­
ze visionarie che scandiscono tutta la sua vita mistica (in cui ricorre l’imma­
ginazione oggettivamente creatrice, peculiare al *àrif, designata col termine 
himma, Energia spirituale o potere della concentrazione del cuore, sulla qua­
le si troveranno ampi dettagli nella Parte seconda, cap. II, § 2). Per un lun­
go periodo, un essere dalla bellezza divina avrebbe prodigato la sua presen­
za allo shaykh (cfr. Kitàb al-futuhàt al-makkiya, Cairo 1329 egira, vol. II, p. 
325, e la traduzione di questo passo nella Parte seconda, cap. IV, n. 13). Egli 
paragonerà questa visione alla manifestazione visibile e ricorrente dell’Ar- 
cangelo Gabriele al Profeta, o lo porterà ad alludere al hadith della teofania 
nell’aspetto di un adolescente regale (Dhakhair cit., commento a XV, 3, pp. 
55-56; cfr. Parte seconda, cap. IV, § 1). Asm Palacios evoca giustamente la 
visione di Dante ( Vita nuova, XII), in cui il poeta contempla in sogno un ado­
lescente vestito di una lunga tunica bianchissima, assiso al suo fianco in 
un’attitudine pensierosa, che gli dice: “Ego tamquam centrum circuii, cui si­
mili modo se habent circumferentiae partes; tu autem non sic” (Escatologia 
cit., p. 403; trad. it. cit., p. 393). Si pensi all’ineffabile adolescente (al-fatà al­
fa it), visto airimprowiso durante il compimento del rito della circumam- 
bulazione, il cui essere svela tutti i segreti che saranno oggetto delle Futuhàt; 
cfr. Parte seconda, cap. IV, § 2.

8 Tarjumàn cit., trad. Nicholson, IV, 3, p. 58; ed. Beirut, p. 6. Il legame 
tra le circumambulazioni attorno al centro e il momento dell’apparizione è 
significativo; si compari il Racconto avicenniano di Hayy ibn Yaqzàn: “Men­
tre noi andiamo e veniamo, girando in circolo, ecco che da lontano compa­
re un Saggio”. Quanto alla Notte come tempo delle visioni, si veda VEpisto­
la del fruscio dell'ala di Gabriele e il Racconto deWEsilio occidentale di Soh- 
ravardi.

9 La trasposizione operata dalla percezione visionaria si avverte imme­
diatamente. Non è più una fanciulla persiana in terra araba, ma una princi­
pessa greca, dunque cristiana. Il segreto di questa definizione si rivelerà in 
seguito nel Diwàn (cfr. infra, n. 16: questa Saggezza, o Sophia, è della stessa 
razza di Gesù, poiché anch’essa possiede al contempo una natura umana ed 
una angelica; da qui le allusioni alle “statue di marmo”, alle “icone” intravi­
ste nelle chiese cristiane, come altrettante allusioni alla sua persona).

10 Tarjumàn cit., trad. Nicholson, p. 148, e commento a XLVI, 1, p. 132; 
ed. Beirut, pp. 7 e 170-171: “colei le cui labbra sono d’un rosso intenso, una 
Sapienza sublime fra le Contemplate”, colei la cui figura teofanica è la gio­
vane Nezàm. Tra il mondo delle mescolanze e le Contemplate supreme vi è 
una lotta d’amore, poiché il mondo ha bisogno di loro e le desidera, non es­
sendovi vita per gli esseri di questo mondo se non attraverso la loro contem­
plazione. Il mondo della Natura vela ai cuori dei mistici la percezione di que­

281



ste Contemplate, ma il combattimento è incessante. Il rosso intenso annun­
cia i misteri (umur ghaybiya) che esse custodiscono.

11 Tahimufìhà al-arwàhy ivi. Cfr. supra, Parte prima, cap. I, nn. 60 e 72, 
sugli Angeli muhayyamun e la hikma muhayyamiya di Àbramo.

12 Cfr. supray Parte prima, cap. I, § 3.
13 Tarjumàn cit., trad. Nicholson, p. 14; ed. Beirut, p. 6.
14 II sottile argomento è di grande bellezza, poiché risolve ogni dubbio, 

e dissipa ogni sospetto di illusione circa resistenza dello spirituale invisibile, 
dal momento che ne prova in sé Fazione; riconoscere che il tuo cuore è sta­
to posseduto (al passivo, mamlùk -  marbùb) dagli Invisibili significa ricono­
scerli come soggetti attivi e predominanti; Yego soggetto del cogitor (non più 
cogito) è immanente all'essere che lo pensa e lo conosce; di qui, conoscere se 
stesso è conoscere il proprio signore, poiché è questo signore che si conosce 
in te.

15 In quella Notte dello spirito, in cui si dispiega un’esigenza totale di dis­
sipare da sé sola ogni dubbio, e su cui ogni sufi deve meditare, al poeta non 
restava da porre che una domanda: ttO fanciulla, qual è il tuo nome? -  Con- 
solatrix, mi rispose (qurrat al-‘ayny letizia e luce dello sguardo, metafora cor­
rente dell’essere amato). Ma, mentre io parlavo a me stesso, ella mi salutò e 
si allontanò”. Egli aggiunge: “La rividi in seguito, e imparai a conoscerla; fre­
quentai il suo ambiente, e constatai in lei conoscenze così sottili che nessuno 
potrebbe descriverle”. Il poeta non avrà bisogno di restare per sempre alla 
Mecca perché l’immagine di quella “Sapienza” sia sempre presente nell’e- 
sperienza di tutta la sua vita.

16 L IMMAGINE DI SOPHIA IN IBN ‘ARABÌ: sarebbe importante ri­
comporre questa immagine come un mosaico, le cui tessere si trovano spar­
se, secondo una trama precisa, in tutto il poema. A titolo indicativo (non si 
osi nemmeno dire sommario), diremo che si tratta essenzialmente di segna­
re i nodi per cui passano le associazioni mentali in cui ricorre Flmmagina- 
zione attiva. Il re Salomone è, per il nostro shaykh, se non il tradizionale au­
tore della letteratura sapienziale biblica, almeno il profeta in cui egli tipifica
il dono della “Sapienza della Compassione” (hikma rahmàniyay cfr. il cap. 
XVI dei Fusùs al-hikam)y cioè la religione sofianica dei Fedeli d’amore. Da 
qui l’intervento, fin dall’inizio del poema, carico di risonanze coraniche, del 
personaggio di Balqis, la regina di Saba {Tarjumàn cit., trad. Nicholson, II,
2, pp. 50-51). Ma Balqìs è per nascita al contempo angelo e donna terrena 
(essendo figlia di un jinn e di una donna). Anch’essa è della stessa razza di 
Cristo (lisawiyat al-mahtid)y non certo il Cristo dell’ortodossia dei Concili, 
ma quello della “cristologia d’Angelo” del docetismo gnostico, o imparen­
tato con la gnosi, con un così profondo significato noetico: generato dal Sof­
fio che l’Angelo Gabriele-Spirito Santo insufflò nella Vergine, sua madre, 
egli fu, nella sua persona, la tipificazione (tamthil) di un Angelo sotto la for­
ma umana (ivi, a d II, 4). Questa Sapienza eristica (hikma (isawiya)y con la bel­
lezza del suo sguardo, dà morte e nello stesso tempo vita, come se fosse essa 
stessa Gesù Cristo (ibid.). Essa è la Luce in persona, Luce dalla quadruplice 
fonte (Pentateuco, Salmi, Vangeli, Corano) descritta nel celebre versetto co­

Note

282



Note a Parte prima. Capitolo l ì

ranico della Luce (XXIV, 35). Essendo della stessa “razza di Cristo”, questa 
Sophia-Angelos (o Sophia-Christos) appartiene al mondo di Rum; è Tessere 
femminile non soltanto come teofania, ma anche come teofante (come Dio­
tima in Platone). E, in effetti, in quanto figura del sacerdozio femminile che
il poeta la saluta “come una sacerdotessa, una figlia dei Greci, senza alcun 
ornamento esteriore, nella quale tu contempli una fonte da cui irradia luce” 
(ivi, ad II, 6). La simpatia religiosa ecumenica del Fedele d’amore (cfr. Par­
te prima, cap. I, § 3), trae il suo principio nel sacerdozio di Sophia, poiché 
“con un gesto richiama il Vangelo, e si penserebbe che noi siamo preti, pa­
triarchi, diaconi” (ivi, ad I, 9), cioè, saremo zelanti come quei dignitari del 
culto, per confermare il Vangelo contro le falsità che gli uomini gli attribui­
scono. “Sacerdotessa greca” di un Cristianesimo così come Ibn ‘Arabi lo 
comprende, Virgo sacerdos Sophia, definita “senza ornamento”, cioè medi­
tata senza i paramenti ornamentali dei Nomi e degli Attributi divini, ma co­
me Pura Essenza, il “Bene puro” (ivi, ad II, 6), benché sia attraverso di essa 
che si manifestano gli Splendori avvolgenti (subuhàt muhriqa) del Volto di­
vino. Per questo, la Bellezza come teofania al massimo grado è connotata da 
un carattere numinoso. Nella sua numinosità pura, Sophia è spietata, non 
concede alcuna familiarità; che si innalzi dunque, nella sua “stanza solitaria”,
il mausoleo di coloro che sono morti separati da lei, e che provi essa com­
passione per la tristezza dei Nomi divini, dando loro Tessere (ivi, ad II, 7). Si 
allude qui alle prove che scandiscono la Ricerca del mistico, alle sue attese 
interrotte da fugaci incontri estatici. Essendo essa una guida che lo sospinge 
sempre verso gli aldilà, proteggendolo dalTidolatria metafisica, Sophia ap­
pare a lui tanto compassionevole e consolatrice quanto severa e silenziosa, 
poiché solo il Silenzio può “dire”, indicare i molteplici aldilà. Il mistico su­
birà la stessa prova di Dante, che aspetta che Beatrice gli renda il suo saluto, 
ma le “belle statue di marmo” (ivi, ad IV, 1-2) non obbediscono ad alcuna 
legge. Così è in effetti la bellezza delle teofanie salomoniche e profetiche, 
poiché “esse non rispondono con discorsi articolati, perché se così fosse il 
loro discorso sarebbe altro rispetto alla loro essenza e alla loro persona; la lo­
ro apparizione, il loro avvento {wurùd), invece, è identico al loro discorso: 
esse sono quello stesso discorso, e questo è la loro stessa visibile presenza”; 
questo significa ascoltarle, e proprio in questo consiste tale stazione mistica. 
Ecco, dunque, lo Spirituale farsi viaggiatore nella notte, cioè errante per tut­
te quelle attività che s’impongono ad un essere di carne; e quando toma al 
santuario della sua coscienza tr/rr), la Sophia divina si è allontanata: ripiega­
to, in questa Notte oscura, sui suoi desideri ardenti che lo assillano come 
frecce rapidissime, egli non sa verso quale direzione volgersi (ivi, ad IV, 3 e 
4). Ma ecco che “ella mi sorrise, mentre scoccava una luce folgorante, ed io 
non sapevo quale delle due lacerasse l’oscurità della notte”. Unità di apper­
cezione: è Tessere femminile reale? E la realtà divina di cui essa è Immagi­
ne? Falso dilemma, poiché Tuna non sarebbe visibile senza l’altra, e la Sophia 
terrestre è essenzialmente teofanica (bikma mutajallìya), colei che non cessa 
di abitare il cuore del Fedele d’amore, come TAngelo della Rivelazione in 
compagnia del Profeta (ivi, ad IV, 6). Provare la bellezza umana nell’essere

283



Note

femminile come teofania (cfr. infra, § 3 di questo capitolo) significa provar­
la nel duplice carattere di Maestà che ispira angosciato sgomento, e di gra­
zia che estasia (jalàl e jamàì), simultaneità del Divino inconoscibile e del Di­
vino manifesto. Le allusioni alla straordinaria bellezza della giovane Nezàm 
e alla sua sorprendente sapienza, dunque, sommano sempre l’aspetto del 
numinoso e quello dell’affascinante (per es. ivi, a i  XX, 16), della rigorosa e 
ieratica bellezza della pura Essenza e della bellezza compassionevole e dolce 
del “signore femminile”, che il fedele d’amore nutre della sua devozione, nu­
trita a sua volta dalla bellezza. “Comprendi quello a cui alludiamo, poiché è 
cosa sublime. Non abbiamo mai incontrato nessuno che prima di noi ne ab­
bia avuto coscienza, in alcuno dei libri di teosofia” (ivi, ad XX, 16). La pa­
dronanza di sapienza dispone di una sorta di cattedra (i Nomi divini, gradi 
ascendenti dell’essere), e di un'eloquenza (il suo messaggio profetico). “Noi 
abbiamo rappresentato tutte le conoscenze mistiche sotto il velo di Nezàm, 
la figlia del nostro shaykh, la Purissima Vergine” (ibid.y al-‘adhra al-batùl, la 
stessa qualifica di Maryam e di Fatima). Persiana di Isfahan, giunta in terra 
araba, essa non resta relegata all’ambiente d’origine. “E una regina, grazie al­
la sua ascesi spirituale, poiché gli Spirituali sono i re del Mondo”. Infine, 
questa esclamazione: “Mio Dio! Io non temo la morte, ma temo di morire 
senza poterla rivedere domani” (ivi, ad XX, 11). Non è il timore di un addio 
terreno; l’esclamazione è introdotta da una visione numinosa di maestà. La 
morte significherebbe soccombere a questa visione, significherebbe non es­
serne capace; per lo Spirituale che ha acquisito tale facoltà divina, non vi è 
aldilà in cui non possa seguirla.

17 Cfr. Futùhàt cit., vol. II, p. 326; si confronti Asm Palacios, Elislam cri- 
stianizado cit., pp. 462-463.

18 lbid.\ cfr. Futùhàt, vol. II, p. 324: “Io stesso ho sperimentato uno dei 
fenomeni più sottili dell’amore. Tu provi un amore veemente, una simpatia, 
un ardente desiderio, un’agitazione emotiva che finisce per provocare una 
grande debolezza psichica, un’insonnia totale, il disgusto alla vista di ogni ci­
bo, e tuttavia non sai nemmeno per chi né perché. Non riesci a determinare 
l'oggetto del tuo amore (mahhùb). È la più sottile delle esperienze d’amore 
che io abbia potuto osservare. E poi, ecco che, per caso, a te si mostra una 
teofania (tajalli), nel corso di una visione interiore. Allora questo amore re­
sta sospeso (a quella teofania mentale). Oppure, incontri una certa persona, 
e, nel vederla, l’emozione che prima provavi si proietta su di lei; riconosci co­
sì che quella persona era l’oggetto del tuo amore, e non ne avevi coscienza.
O ancora, senti parlare di una certa persona, ed ecco che provi un’inclina­
zione per lei, segnata da quell’ardente desiderio che serbavi in te, e ricono­
sci in lei il tuo compagno. Tutto ciò è fra i più sottili e segreti presentimenti 
che le anime hanno delle cose, indovinandole attraverso il velo del Mistero, 
e tuttavia ignorando il loro modo d ’essere, senza nemmeno sapere di chi 
quelle siano invaghite, su che cosa riposi il loro amore, e nemmeno che cosa 
sia in realtà l’amore che esse provano. Tutto questo, si sperimenta nell’an­
goscia e nella tristezza, o in un’esplosione di allegria, e la causa resta ignota 
[...]. Ciò è dovuto al pre sentimento che le anime avvertono verso le cose pri­

284



Aote a Parte prima. Capitolo li

ma ancora che si realizzino nella sfera dei sensi esteriori: sono queste, le pre­
messe della loro realizzazione”.

19 Cfr. Parte prima, cap. I, n. 6, e infra, n. 24.
20 Cfr. Fusùs al-hikam (d’ora in poi Fusùs), ed. ‘Affili, Cairo 1365/1946, 

I, p. 215 e II, pp. 326-327. Ricordiamo che gli orientalisti vocalizzano gene­
ralmente Bistàmi, mentre la pronuncia persiana mantiene ancora oggi la for­
ma Bastami. Bastam (dove si conserva la tomba di Abu Yazid Bastami ed è 
ancor oggi luogo di pellegrinaggio) è un piccolo centro a qualche chilome­
tro di distanza da Shahrud, ultima città dell’antica rotta da Teheran alla re­
gione orientale del Khorasan.

21 E questa una massima fondamentale per i nostri mistici; si confronti il 
prologo del “Vademecum dei Fedeli d ’amore” iMu’nis al-'usbsbàq) di Soh- 
ravardi, dove compare la Triade primordiale: Bellezza, Amore, Nostalgia.

22 “E se tu ami un essere per la sua bellezza, non ami altro che Dio, poiché 
egli è Tessere bello. Cosi, sotto ogni aspetto, Dio è Tunico oggetto d’amore. 
Inoltre, siccome Dio conosce se stesso, e conoscendo se stesso ha conosciuto
il mondo, egli Tha prodotto ad extra a sua immagine. Così, il mondo è per lui 
uno specchio nel quale egli vede la sua propria immagine, e per questa ragio­
ne Dio non ama che se stesso, in modo che, se dichiara: Dio vi amerà (Corano 
III, 31), in realtà è se stesso che ama” (Futubàt cit., vol. II, p. 326 in fine).

23 Futubàt cit., vol. II, p. 327.
24 E il segreto dei Fedeli d’amore, che deriva dal sirr al-rububiya. Ibn 

‘Arabi afferma: “E una questione difficile da rappresentare, perché non a 
tutte le anime è stato dato di conoscere le cose come sono in se stesse, né a 
tutte è stato accordato il privilegio della fede nelle notizie che, inviate da Dio, 
ci informano di ciò che egli è. Per questo Dio ha favorito il suo Profeta ac­
cordandogli una simile grazia [riferimento a Corano XLII, 521, e -  grazie a 
Dio -  noi siamo nel novero dei suoi servitori, ai quali ha voluto trasmettere 
la sua ispirazione” (Futubàt cit., vol. II, p. 329). Testimonianza, questa, che 
procede dalla convinzione vissuta dal nostro shaykh di essere il sigillo della 
walàya muhammadica. In breve, la vocazione del mistico consiste nel rico­
noscere che l’amore da lui provato è lo stesso di cui Dio ama se stesso in lui; 
che, di conseguenza, è lui quella stessa passione divina; che il suo amore è 
propriamente una teopatia, di cui deve assumersi il dolore e lo splendore, 
poiché tale teopatia è, in lui, com-passione di Dio con e per se stesso, che chia­
ma all’esistenza i propri esseri del suo essere. Bisogna dunque liberare l’amo­
re dallo squallido egoismo della creatura che, dimenticando che cosa viva in 
lei, dimentica che la sua passione è com-passione, e che, vedendo in se stessa
il fine del proprio amore, si rende così colpevole di una catastrofe divina.

25 Futubàt cit., vol. II, p. 329.
26 Cfr. ancora Futubàt cit., vol. II, p. 332. “L’amore spirituale è quello 

che concilia e riunisce {jàmi ) nell’amante l’amore del suo amato per l’ama­
to e per se stesso, mentre l’amore naturale o fisico è quello di chi ama l’ama­
to solo per se stesso”.

27 Fa-tajallà lahu ft surat tabiiya.
28 Futubàt cit., vol. II, p. 331. Si confronti col passo di p. 333 (a propo­

285



Note

sito di quel segno): uSappi che, quando lo Spirito assume una forma fisica 
nei corpi d'apparizione (ajsàd mutakhayyala), corpi epifanici, corpi percepi­
bili dalla visione immaginativa non nei corpi sensibili che si offrono alla co­
noscenza abituale, quei corpi d ’apparizione possono essere tuttavia, anch’es- 
si, oggetto di una percezione normale. Comunque, coloro che li vedono non 
distinguono del tutto uniformemente fra i corpi d’appirizione e i corpi che, 
secondo loro, sono quelli reali, propriamente detti. Per questo, i Compagni 
del Profeta non riconobbero TArcangelo Gabriele quando questi discende­
va nel sembiante di un adolescente arabo. Non sapevano che fosse un corpo 
d’apparizione; il Profeta affermava: ‘È Gabriele’, ma in cuor loro non dubi­
tavano che fosse un giovane arabo”. (Si noti come il docetismo acquisti l’im­
portanza di una critica della conoscenza come scienza dell’immaginazione 
attiva, 'ilm al-khayàl.) “Lo stesso fu per Maryam -  dice ancora Ibn 'Arabi -  
quando T Angelo si tipificò per lei nella forma di un bell’adolescente. Quel­
lo che per lei non era ancora presente era il segno che distingue gli Spiriti 
quando si corporeizzano [cfr. infra, par. seguente, la parafrasi mistica 
dell'Annunciazione in Jalàloddin Rumi: solo quando Maryam riconosce 
TAngelo come il suo Sé concepisce in se stessa il Figlio divino]. Allo stesso 
modo, il giorno della Resurrezione, Dio apparirà ai suoi adoratori; qualcuno 
non lo riconoscerà, e cercherà riparo da lui [come Maryam all'inizio, davan­
ti all’Angelo; cfr. supra, Parte prima, cap. I, n. 32] Maestà divina e Maestà 
angelica sono nello stesso caso di fronte a colui a cui esse si epifanizzano, sep­
pure questi ne sia inconsapevole. Bisogna dunque che Dio lo aiuti con un se­
gno, grazie al quale egli riconosca l’epifania divina, o l’epifania angelica, o 
l’epifania di un jinny o di un’anima umana... “Riconosci dunque chi è che ve­
di, e tramite che cosa lo vedi così come”.

29 Ihid. “Dio si epifanizza a lei secondo l’essenza stessa di quell’anima, fi­
sica e spirituale al contempo, grazie a quel segno. Allora essa prende co­
scienza di vedere Dio, ma tramite lui, e non tramite se stessa; essa non ama 
che lui, non attraverso se stessa, ma in modo tale che è lui che si ama da se 
stesso, e non sia lei ad amarlo; essa contempla Dio in ogni essere, ma con uno 
sguardo che è lo sguardo divino stesso. Essa prende coscienza di non amare 
altri che lui: egli è l’Amante e TAmato, colui che cerca e colui che è cercato’’.

30 L’anima mistica assimila tale suprema esperienza solo a condizione di 
comprendere l’origine e l’inizio di questo amore, il cui Soggetto attivo gli ap­
pare in quell’esperienza come altro rispetto ad essa, come un evento che ac­
cade durante l’esperienza, e di cui essa è l’organo, il luogo e la posta in gio­
co. Qui la dialettica d’amore è sospesa al mistero della vita divina preeterna. 
Ma dal momento che, nel corso dell’esperienza, l’amante mistico conosce i 
Nomi e gli Attributi divini solo scoprendone in se stesso i contenuti e l’even­
to, come potrebbe presentire il mistero della preetemità divina, la nostalgia 
divina che esala dal suo Sospiro creatore Wafas Rahmàni), se non lo svela e
lo prova in se stesso? “Sospirare” è nella sua condizione creaturale, poiché 
quel sospiro (tanaffus) è il dispositivo che mette in moto la sua esperienza. D 
Soffio esalato dalla Tristezza del Dio patetico (il quale aspira ad essere co­
nosciuto, cioè a realizzare la sua significano passiva nel suo ma luh, del qua-

286



A ole a Parte prima. Capitolo II

le diventerà il Dio), è la Nube Vanta), l’abbiamo visto, energia creatrice e 
“materia spirituale” di tutto l’universo degli esseri, spirituali o corporei, il 
Dio con cui e di cui sono fatti gli esseri (al-Haqq al-makhlùq bihi). Essendo 
“materia universale”, essa è il patiens che riceve tutte le forme assunte dalla 
passione divina che aspira ad essere conosciuto e rivelato. Questo è l’inizio 
dell’amore del Creatore per noi. Quanto all’origine del nostro amore per lui, 
esso non è tanto visione quanto audizione, audizione del Kun, ì'Esto, impe­
rativo del nostro proprio essere “quando ancora eravamo nella sostanza del­
la Nube”. “Così noi siamo i suoi Verbi (kalimàt), che non si estinguono mai 
[...]. Nella Nube diventammo Forme, e ad essa demmo così l’essere in atto; 
dopo aver avuto un’esistenza puramente ideale, essa acquisì l’esistenza con­
creta. Questa è la causa all’origine del nostro amore per Dio”. Futùhàt cit., 
vol. II, p. 331.

31 Ivi, vol. II, pp. 331-332.
32 Cfr. supra, Parte prima, cap. I, n. 78. In questo è già una risposta alla do­

manda (posta a Ibn ‘Arabi da una grande mistica, cfr. supra, p. 132) a pro­
posito dell’origine e la fine dell’amore. Viene scartata ogni concezione nomi­
nalista; non è un concetto che va a giustapporsi all’essenza dell’amante, ma 
non è nemmeno una semplice relazione tra l’amante e l’Amato. È una pro­
prietà inerente all’essenza dell’amante; la realtà dell’amore non è altro che 
l’amante stesso (Futùhàt cit. vol. II, p. 332). Tutto ciò può essere compreso 
con un’altra proposizione: lo stesso Essere divino è PAmante e l’Amato. Ma 
questa unità non è affatto quella di una identità indifferenziata, ma di un es­
sere che la Compassione essenziale al suo essere duplica in una bi-unità {haqq 
e khalq), in cui ciascuno dei due termini aspira reciprocamente all’altro. Da 
un lato, è l’aspirazione a manifestarsi e ad esteriorizzarsi (ilpathos del “Dio pa­
tetico”); dall’altra, nell’essere stesso che lo manifesta, l’aspirazione a tornare 
a se stesso; aspirazione che diventa nell’essere la sua teopatia (ma’lùhtya), cioè 
la propria passione di essere il Dio conosciuto in e attraverso un essere di cui 
egli è il Dio, e che è così la passione (la significano passiva) che pone la sua divi­
nità (ilàhiya). Si dirà allora che il fine e la fine dell’amore consistono nello spe­
rimentare l’unità dell’Amante e dell’ Amato in una unio mystica eheèuniosym- 
patetica, poiché la loro stessa unità postula questi due termini: ilàh e ma lùh, 
compassione divina e teofania umana, dialogo estatico tra l’amante e l’amato. 
L'unus-ambo può indurre in difficoltà gli schemi della logica razionale: XAnà 
sirr al-Haqq non è affatto interpretabile in termini di incarnazione: “La fine o 
termine dell’amore è l’unificazione (ittihàd), con cui il sé (dhàt) dell’amato di­
venta il sé dell’amante, e reciprocamente; è a questo che alludono gli incama- 
zionisti (ibulùltya), ma essi ignorano in che cosa consista questa unificazione” 
(,Futùhàt cit. vol. II, p. 334).

33 Sensi e percezione delle teofanie richiedono una complessa ricerca sul­
la funzione di questa Energia spirituale (himma), che è, come abbiamo già 
osservato (supra, n. 7), Immaginazione oggettivamente creatrice. A questa ri­
cerca sono dedicate le pagine della Parte seconda.

34 Futùhàt cit., vol. II, p. 334. “Sappi che, qualunque sia la forma fisica 
sotto la quale si manifesta lo Spirito, sia in un corpo sensibile, sia in un cor-

287



Psote

po d’apparizione, e sotto qualsiasi aspetto lo si consideri, è sempre così: Tes­
sere amato, che ogni volta è qualcosa di non ancora esistente, pur non aven­
do alcuna realtà oggettiva, è tipificato nell’immaginazione; egli ha in ogni ca­
so, di conseguenza, un certo modo di esistenza percepibile con la visione im­
maginativa, nella potenza o Presenza “immaginatrice” (Hadra khayàliya), 
grazie all’occhio particolare proprio di questa facoltà”.

35 Cfr. Futubàt cit., vol. LI, p. 325. In questo consiste il “servizio d’amo­
re”, il servizio divino che ignora conquiste e possessi; la “devozione simpa­
tetica” è una passione che si armonizza con le virtualità sovraumane dell’es­
sere amato, e che prova a portare a compimento questa virtualità teofanica. 
Non è una “realtà positiva”, il dato effettivo e materiale delTessere amato, 
che lega a questi l’amante. Non siamo affatto di fronte ad un ragionamento 
sottile e confuso (come ritiene, sorprendentemente, Asin Palacios, El Islam 
cristianizado cit., p. 465, n. 1), ma a un’analisi dello stato essenzialmente vir­
tuale di ciò che è l’oggetto d’amore nell’essere amato.

36 Futubàt cit., voi. IL pp. 327; cfr. ivi, p. 332: “Certamente l’oggetto ama­
to è qualcosa che non esiste ancora, e non è possibile amare un oggetto che 
già esiste. Ciò che l’amante può fare è legarsi ad un essere reale, nel quale si 
viene a manifestare la realizzazione dell’oggetto amato che ancora non esi­
ste”. Ivi. p. 334: “A proposito dell’amore, si formulano tanti sofismi. Il pri­
mo è quello che abbiamo già menzionato: gli amanti immaginano che l’og­
getto amato sia un dato reale, mentre è qualcosa di ancora irreale. Ciò a cui 
l’amore si lega è il veder realizzarsi quel qualcosa in una persona reale, e 
quando l’amante la vede realizzarsi, l’amore allora si lega alla perpetuazione 
di quello stato, di cui all’inizio egli aveva atteso la realizzazione nella perso­
na reale. Così, l’amato reale non smette mai di essere irreale [= sempre al­
dilà] , nonostante la maggior parte degli amanti non se ne renda conto, a me­
no che non si sia iniziati all’essenza reale dell’amore e dei suoi oggetti”. Im­
maginazione creatrice, preghiera creatrice, amore creatore: sono questi i tre 
aspetti da studiare congiuntamente in Ibn ‘Arabi (cfr. infra, Parte seconda). 
Come è possibile che l’amante debba amare quel che ama l’amato (come par­
lare di una simile sym-patbeia totale, sinergia delle volontà)? E se ciò non è 
possibile, l’amante rimane nella condizione delT amore naturale, in cui non 
si ama che per se stessi? Ibn ‘Arabi denuncia ancora il sofisma, ricordando 
che la volontà in base alla quale si comporta il Fedele d’amore è quella 
dell’Amato invisibile (irreale per Tevidenza sensibile), che la figura concreta 
e visibile gli manifesta, e che è la sola che glielo manifesta. Altrimenti, affin­
ché l’amante possa far esistere concretamente, sostanzialmente, l’oggetto 
reale del suo amore nell’essere reale che glielo manifesta (anche a sua insa­
puta), è necessario che intervenga un aiuto sovrannaturale, il soffio di resur­
rezione che ebbero a disposizione Gesù (grazie alla natura d’Angelo) ed al­
tri servitori di Dio. “E una questione che non troverai approfondita in alcun 
altro libro, perché non ho mai visto nessuno approfondirla come noi l’ab­
biamo fatto qui’’ (Futubàt cit., vol. II, p. 333).

37 Cfr. ‘Affifi, The Mystical Philosophy ofMubyid-Din ibn al-'Arabi, Cam­
bridge 19)9, pp. 133-136;perleww«iztf/i/,cfr. Futubàt cil. vol. II, p. 523 (cap.

288



Note a P arte prima. Capitolo //

384); fra tante altre massime, di importanza fondamentale per lo sciismo 
ismailita, è quella attribuita al I Imam: “Non adorerò mai un Dio che non ve­
drò” ; cfr. il nostro Epiphanie divine et naissance spirituelle dans la Gnose 
ismaélienne, «Eranos-Jahrbuch», XXIII, Zurich 1953, p. 223, e Futuhàt cit., 
vol. II, p. 337.

38 Futuhàt cit., vol. II, p. 337. Questa è anche la risposta alla domanda ri­
volta dalla “Sophia” al suo fedele: “Non sarai dunque morto?” (appello im­
plicito alla capacità di far dischiudere il più-che-reale, di investire Tessere 
amato della sua “funzione angelica”, proprio come la Compassione divina, 
nella Nube primordiale, richiamava all’esistenza concreta le ecceità latenti 
dei suoi “Nomi più belli”.

39 Ibid. e vol. II, p. 338. L’amante “obbedisce dunque all’illusione di cre­
dere che il godimento sperimentato nell’incontro sensibile dell’amato sarà 
più grande di quello sperimentato immaginandolo. Questo avviene perché 
l’amante è soggiogato dalla densità della natura materiale, ed è incosciente 
del godimento che accompagna la rappresentazione immaginativa nello sta­
to del sogno. [Se vi prestasse attenzione] egli saprebbe che il godimento con 
l’immaginazione è più grande di quello dell’oggetto sensibile esteriore. Ciò 
perché un simile amante dubita dei mezzi che dovrebbe impiegare per otte­
nere una unione oggettiva (min khàrij), e va interrogando coloro che reputa 
depositari di tale esperienza”.

40 ìbid. “Su questo punto, noi [i mistici] formiamo due gruppi. Vi sono 
quelli che contemplano nella loro immaginazione attiva l’immagine dell’es­
sere reale nel quale si manifesta il loro Amato; essi contemplano così coi pro­
pri occhi la sua esistenza reale, ed è questa l’unione con TAmato nell’imma­
ginazione attiva. E questa l’unione (immaginativa) che assorbiva Qays al- 
Majnun, che lo distraeva dalla sua amata Laylà quando questa si presentava 
a lui realmente ed oggettivamente, spingendolo a dirle: ‘Stai lontana da me’, 
per paura che la densità della presenza materiale lo privasse dell’altra, la de­
licata e sottile contemplazione: Laylà presente alla sua Immaginazione attiva 
era più soave e più bella della Laylà reale e fisica”. Si confronti il Breviario 
d'amore di Ahmad Ghazàlì (Sawànih al- ushshàqy ed. H. Ritter, “Bibliotheca 
Islamica” 15, Wiesbaden 1942, pp. 45-46,76). “Questo fenomeno -  aggiun­
ge Ibn ‘Arabi -  è il più sottile che possa verificarsi nell amore. Chi lo speri­
menta non cessa più di esserne colmato, mai si lamenta della separazione. 
Questo dono, fra i Fedeli d’amore, a me hi concesso in larga misura, ma è 
raro fra gli amanti, perché la densità sensuale predomina in loro. A nostro 
avviso, se qualcuno si è consacrato esclusivamente all’amore delle cose spiri­
tuali, separate dalla materia, il massimo a cui possa giungere quando intervie­
ne una certa condensazione materiale, è di convogliarla verso l’immagina­
zione, ma non al di sotto (cioè, non fino al sensibile). Allora, se per un certo 
temperamento l’immaginazione rappresenta il suo modo d’operazione ma­
teriale al massimo grado, che cosa ne sarà della sua sottigliezza riguardo alle 
cose immateriali? Chi si trova in questo stato, sarà quello che meglio amerà 
Dio d’amore. In effetti, il termine estremo al quale perviene nel suo amore 
per Dio, quando non ne rimuove le somiglianze con le creature, consisterà

289



nel farlo discendere fino airimmaginazione; questo è il senso di quanto dice
il Profeta: ‘Adora Dio come se lo vedessi'” (Futuhàt cit., vol. II, p. 337).

41 Futubàt cit., vol. II, p. 339: quando i mistici sperimentano alla fine che 
Dio è quelPessere che in precedenza essi immaginavano essere la loro pro­
pria anima, la situazione è come nel caso di un miraggio. Nulla è stato abo­
lito nell’essere; il miraggio resta sempre oggetto di visione, ma si sa che cos’è, 
si sa che non è l’acqua.

42 Futuhàt cit., vol. II, p. 361. Cfr. Ibid., vol. II, pp. 346-347: “L’amore è 
in proporzione diretta alla teofania [che l’amante riceve dalla bellezza divi­
na], e la teofania è proporzionale alla conoscenza di gnosi che egli possiede. 
L’amore di coloro che si consumano, e nei quali si manifestano esteriormente 
gli effetti dell’amore, è un amore fisico. L’amore degli gnostici ('àrifin) non 
esercita alcun influenza visibile all’esterno, perché la scienza della gnosi fron­
teggia tutti quegli effetti in virtù di un segreto che essa conferisce, e che so­
lo gli gnostici conoscono. Lo gnostico Fedele d’amore (al-muhibb al-àrif) è 
un Vivente che non muore mai: è uno Spirito separato, e la natura fisica è in­
capace di sperimentare l’amore di cui è il soggetto. Il suo amore è qualcosa 
di divino; il suo ardente desiderio è qualcosa del signore d’amore; egli è as­
sistito dal suo Nome, il santoy sul quale le parole del discorso sensibile non 
possono influire”.

43 Cfr. supra, Parte prima, cap. I, § 3.
44 Futuhàt cit., vol. II, p. 347, dove si trova spiegato perché, secondo una 

versione del miràj (l’assunzione celeste del Profeta), FAngelo Gabriele si 
estingue d’amore davanti al Trono (poiché sa al cospetto di chi si trova), sen­
za che tuttavia si consumi la sostanza del suo ucorpo”, di natura sovra-ele- 
mentare, transfisica (cfr. l’allusione nel Tarjumàn cit., trad. Nicholson, p. 50).

45 Cfr. supra, par. precedente, e nn. 37 e 40 di questo capitolo.
46 Cfr. supra, Parte prima, cap. I, § 3.
47 Cfr. Fusus I, p. 217.
48 Jalàloddin Rumi, Mathnawi, I, v. 2437 (ed. R.A. Nicholson, London 

1924-1940, testo, vol. I, p. 150; commento, voi. MI, pp. 155-156). Di questo 
passo del Mathnawi, Nicholson ha dato un delicato commento che si rifa ai 
commentari tradizionali, fra i quali si segnalano le vaste opere redatte in per­
siano, in Iran e in India, e soprattutto quello di Wall Mohammad Akbaràbàdi 
(scritto fra il 1727 e il 1738). Questo brano è uno dei tanti che forniscono ai 
commentatori l’occasione di operare la giunzione fra la dottrina di Mawlànà 
Rumi e quella di Ibn ‘Arabi; e riproducendo il brano dei Fusus (menzionato 
qui più avanti ), essi amplificano la risonanza del passo del Mathnawi. “La don­
na è il più sublime tipo di bellezza terrena, ma la bellezza terrena non è nulla 
se non in quanto manifestazione e riflesso degli Attributi divini” (cfr. Najm 
Dàya Razi: “Quando Adamo contemplò la bellezza di Èva, vide un raggio del­
la bellezza divina ”). “Scostando il velo della Forma, il poeta contempla nella 
Donna la bellezza eterna, ispiratrice ed oggetto di ogni amore, e la guarda nel­
la sua natura essenziale, essendo per eccellenza il medium col quale la bellez­
za increata si rivela ed esercita la sua attività creatrice. Da questo punto di vi­
sta, essa è il focus delle teofanie e, dispensatrice di vita, può essere identifica­

Aole

290



\o te  a Parte prima. Capitolo II

ta con la potenza delle loro radiazioni. Come dice Wall Mohammad, quando 
afferma con Ibn ‘Arabi la preminenza della Donna (poiché il suo essere con­
giunge il duplice modo di act io e d ì passio): ‘Sappi che Dio non può essere con­
templato indipendentemente da un essere concreto, e lo si vede in un essere 
umano in maniera più perfetta che in qualsiasi altro essere, e più perfetta­
mente nella donna che nell’uomo’”. Beninteso, questa creatività attribuita al­
la Donna (comportando anche una pluralità creatrice che i nostri autori giu­
stificano con riferimenti a Corano XXIII, 14 e XXIX, 19) non riguarda le fun­
zioni fisiche femminili, ma le sue qualità spirituali ed essenzialmente divine, 
che “creano” l’amore nelPuomo e lo spingono a cercare l’unione con l’amato 
divino. Si deve pensare, dunque, all’essere-umano-femminile (cfr., in Rilke, 
der weibliche Mensch), il Femminile-creatore. Questo essere-femminile-crea- 
tore si esemplifica nell’uomo spirituale pervenuto al grado in cui egli può ge­
nerare in sé il Figlio della sua anima ( walad-e manawi), il figlio del suo làbùt 
(la sua dimensione divina, P Angelo Gabriele della sua Annunciazione, cfr. in­
fra il passo in cui Rumi tipifica il caso del mistico nella situazione di Maryam 
davanti all’Angelo). Inoltre, altri commentatori interpretano “Creatore” 
(ykhàliq) come un riferimento alla mediazione della Donna nella Creazione: es­
sa è la teofania (mazbar) nella quale si sono manifestati i più bei Nomi divini: 
“il Creatore, il Plasmatore, il Forgiatore” (Corano LIX, 24 e passim). In que­
sti Nomi, i teosofi ismailiti tipificano la Triade arcangelica suprema (cfr. il no­
stro Epipkanie divine cit., p. 179, n. 75), la quale porta in sé anche i tratti del­
la Sophia creatrice, così come questa è riconoscibile nella Fàtima-Creatrice 
(Fàtima-fàtir) del proto-ismailismo (Umm al-kitàb [La madre del libro]), così 
come nel nome persiano (Ravànbakhsh) dell’Angelo Gabriele, o Intelligenza 
agente per Sohravardl, è possibile riconoscere la “Vergine di Luce” del mani­
cheismo. Le fonti della sofiologia sono qui di una complessità e di una ric­
chezza estreme; si veda il nostro Soufisme et sopbiologie, «La Table Ronde», 
janvier 1956, e En islam iranien cit., vol. IV, index, s.v. Sophia, sopbiologie. Si 
veda anche infra, n. 65.

49 Cfr. la nota precedente. È essenziale sottolineare ancora una volta che
il duplice aspetto patetico e poietico costitutivo dell’essere femminile (cioè del­
la Sophia creatrice) ci porta a riconoscere anche altrove la ricorrenza del sim­
bolo. Le denominazioni di Nous poietikos e  Nous patbetikos, passate dal gre­
co all’arabo, denotano tutta la noetica che i neoplatonici dell’IsIam ereditano 
dall'aristotelismo (e la relazione tra i due N ous , o intelletti, è più una simpatia 
che una relazione causale). Tuttavia, quello che per i Peripatetici greci era 
semplicemente una teoria della conoscenza (con un’intelligenza agente non 
separata, non ancora un “Angelo”) diventa con gli Avicenniani, discepoli di 
Sohravardl in Iran, dialogo d’iniziazione spirituale fra Tlntelligenza attiva il­
luminativa (quella delFAngelo) e l’intelletto umano, così come diviene dialo­
go d'amore nei Fedeli d’anore in Occidente e nei mistici che, nel giudaismo, 
interpretano il Cantico dei Cantici come la versione per eccellenza di quel dia­
logo (cfr. G. Vajda,]uda ben Nissim ibn Malka, pbilosophe ju if  marocain, Pa­
ris 1954, pp. 21 e 94). C e di più. Il Nous, o Intelligenza, in Plotino ha ugual­
mente una duplice natura, attiva e passiva. A loro volta, le Intelligenze, ipo­

291



.Mote

stasi angeliche o Cherubini, che la cosmologia di Avicenna fa procedere le une 
dalle altre, presentano ancora una duplice natura {fa il-munfa il, poietica-pa- 
tetica). Per questo, alcuni avversari degli Avicenniani accuseranno la loro an­
gelologia di reintrodurre una concezione che il Corano attribuisce agli antichi 
Arabi (“gli Angeli sono figli di Dio*, cfr. il nostro Rituel sabéen, in «Eranos- 
Jahrbuch», XIX, 1949, p. 189). Se si comprende come, alle fonti dell'angelo­
logia avicenniana e della noetica che ne è un aspetto, era all’opera un’intui­
zione sofianica, si comprende anche come gli Avicenniani abbiano ricondot­
to l’intelligenza agente alla figura dello Spirito Santo o Angelo Gabriele, e per­
ché i Fedeltà’amore abbiano da parte loro identificato nella stessa figura quel­
la della Sophia, da essi chiamata Madonna Intelligenza. Senza confondere il 
teofanismo di Ibn ‘Arabi e l’emanatismo neoplatonico, si può dire che la Fi­
gura che nel primo corrisponde al Nous dei Neoplatonici (Prima Intelligenza, 
Spirito supremo, Spirito muhammadico, Arcangelo Gabriele) presenti nel 
suo essere la struttura che determina esattamente la prevalenza teofanica del 
Femminile; cfr. anche infra, testo relativo alle note 59 e 62.

50 Fusus I, pp. 214-215, e II, pp. 324-325.
51 Fusùs I, pp. 216-217, e II, pp. 329-330, nn. 7 e 8.
52 Cfr. supra, n. 48, dove il passo richiamato dal commentatore del Matb- 

nawi(1,2433-2437) corrisponde qui a Fusùs I, p. 217 e II, pp. 331-332 (si ve­
da ‘Abd al-Razza q Kàshànì, commento ai Fusus, Cairo 1321 egira, p. 272, e 
Futùbàt cit., vol. IV, p. 84). In riferimento alla precedente n. 48, vi sarebbe 
ancora da analizzare in parallelo la triplice contemplazione di sé di cui par­
la qui Ibn ‘Arabi e, nella cosmologia avicenniana, la triplice auto-contem­
plazione di ciascuna Intelligenza angelica, che, in connessione con la sua du­
plice natura (agens-patiens), dà nascita rispettivamente, a partire da ciascu­
na contemplazione, a un’altra Intelligenza, a un Cielo e a un’Anima motrice 
di quel Cielo.

Cfr. Futùbàt cit., vol. 1, p. 136, vol. II, p. 31, e vol. IV, p. 24. (La dipen­
denza di Gesù nei confronti di Maryam è stata meditata nel Medioevo anche 
in ambiente gnostico occidentale, cfr. P. Alphandéry, Le gnostidsme dans les 
sectes médiévales latines, in Actes du Congrès d ’Histoire du Cbristianisme, Pa­
ris 1928, vol. Ill, pp. 55-56). La teosofia di Ibn ‘Arabi istituisce, nel cuore del­
la sua sociologia, un tipo di quaternità che andrebbe analizzata e inserita in pa­
rallelo (e in contrasto) a quelle studiate da C.G. Jung, Aion. Untersucbungen 
zur Symbolgescbicbte, Ziirich 1951, index, s.v. [trad. it. A ion: ricerche sul sim­
bolismo del se, Boringhieri, Torino 1992].

u  Cfr. supra, n. 48.11 Fuoco senza luce, la cui volontà di potenza fa del 
Maschile l'agente assoluto, si placa e lascia il posto alla chiara e dolce luce 
del suo essere nascosto, cfr. Fusùs I, p. 216, e II, p. 328 (si confronti, in Ja­
cob Boehme, lo stato dell’uomo separato dalla Sophia celeste).

55 Cfr. supra, n. 16.
56 Mostafà àmad ke sàzad bam-dami, cfr. Matbnawi, libro I, 1972-1974. 

“L’Eletto è venuto ad instaurare simpatia. Parlami, Homayra, parlami! O 
Homayra, metti il ferro nel fuoco, perché col ferro che è tuo, la montagna 
[resa incandescente dall’amore] si trasforma in rubino puro”. Queste oscure

292



A'ole a Parte prima. Capitolo II

allusioni richiederebbero un lungo commento (cfr. ed. Nicholson, cit., voi. 
VII, p. 134-135). Il nome di Homayra era, così si dice, il diminutivo dato da) 
Profeta alla moglie ‘A’isha. Si intuisce innanzi tutto Fallusione ad una data 
pratica di magia simpatica: mettere il ferro  nel fuoco, provocare una corri­
spondenza nel cuore dell’amato, così com e, secondo l’antica mineralogia, il 
rubino ed altre pietre preziose sono tramutate per effetto del calore sotter­
raneo che emana originariamente dal Sole. Quanto alla trasfigurazione del 
corpo del profeta e del santo dovuta alla luce divina (ivi, VI, 3058), vi sono 
paralleli noti nella mistica ellenistica. La misteriosa esortazione ha suscitato 
la sagacità mistica dei commentatori. Alcuni notano che un nome femmini­
le è più consono per riferirsi allo Spirito (rùh)y di genere femminile in arabo 
(nonché in aramaico). Ecco dunque indicato come il poeta mistico, tacendo 
sua l’esortazione del Profeta, conversi con lo Spirito divino come fa l’Aman- 
te con l’Amata, poiché la più perfetta visione del Divino si ottiene contem­
plando il Femminile (Kàshàni, commento ai Fusus cit., p. 272). Da qui la pa­
rafrasi tradotta nel nostro testo. I commentatori lasciano capire che Mawlànà 
Rumi volesse dire che il Profeta è sceso dal piano del làhut al piano del na­
suta per entrare in congiunzione con gli attributi della natura umana sensibi­
le, senza i quali non avrebbe potuto compiere la sua missione. Egli desidera 
dunque lasciarsi affascinare dalla bellezza di Homayra, per discendere dal 
mondo trascendente e manifestare nelle forme sensibili il rubino della gno­
si. In questo caso, Homayra rappresenta la bellezza sensibile e fenomenica 
{busn) di fronte alla Bellezza assoluta (Jamàl); ham-damiannuncia l'armonia, 
la simpatia stabilita da Muhammad tra gli elementi sensibili e spirituali 
dell'uomo, ciò che per i nostri commentatori caratterizza non solo il Profe­
ta ma la religione da lui fondata. Per questo, non vediamo alcuna ragione di 
porre tale interpretazione in contraddizione con i distici in cui Homayra rap­
presenta lo Spirito celeste. ‘A’isha-Homayra, la “Madre dei Credenti” (si 
pensi alla “Madre dei Viventi” nel manicheismo) è la teofania dello Spirito 
divino, Femminile-creatore, al quale si rivolge il richiamo di un Logos pro­
fetico eterno, perché è sua manifestazione sul piano terreno, cioè al livello 
della persona empirica del Profeta. La possibilità del regno della bam-dami 
sul piano manifesto trae origine dal piano della preetemità.

57 Fusus I, p. 219, e II, pp. 335-336; commento di Bàli Effendi, Costan­
tinopoli 1309 egira, p. 430. Il testo del badith non può essere analizzato qui 
in dettaglio.

58 Ibid. Ricorrono soprattutto i termini dhàt (Essenza, il Sé), dbàt ilàhiya 
(Essenza divina), origine e fonte dell’essere; 7/iz, la causa; qudra, la potenza 
che manifesta Tessere; sifa, la qualificazione divina, l’Attributo, ciò che è ma­
nifestato. Allo stesso modo, nota Kàshàni, il Corano parla di un’ “anima uni­
ca”, a cui fu data una compagna, e dalla loro coppia procede la moltitudine 
degli umani; ma “anima” (nafs) è ancora di genere femminile.

59 Cfr. Kàshàni, commento ai Fusus cit., pp. 274-275. Per questo la per­
cezione mistica coglie nell'agens e nel patiens la costituzione di un unico tut­
to concreto (‘ayn) (Fusus II, p. 332), perché nello stato di unione nuziale 
(nikàh), agens e patiens formano una essentia unialis {haqtqa ahadiya), azio-

293



Note

ne nella passione, passione nell'azione. In questo mistero dell'unione nuzia­
le si concentra per il mistico contemplativo la visione dell’essere divino co­
me patiens proprio là dove questi è agens (simultaneità d e l l agentem e 
deH’esse patientem, Kàshàni, p. 272). Andrebbe qui inserita un’esposizione 
esauriente su questo mistero dell’unione nuziale peculiare ad ogni grado 
dell’essere, ricorrente in ciascuna delle discese (tanazzulat) delTEssenza uni­
ca, o in ciascuna delle individuazioni del mondo sensibile (‘Abd al-Razzàq 
Kàshàni, Lessico (ìstilàhàt), s.v. nikàh, pp. 129-130, e Id., commento ai Fu­
sùs cit., p. 272); l’unione sessuale non è che un riflesso di quell’unione nu­
ziale che, nel mondo degli Spiriti di pura luce, prende la forma dell’Energia 
immaginativa, proiettiva e creatrice denotata dal termine himma (cfr. supra> 
nn. 7 e 33, e infra, Parte seconda, cap. II). Si comparino, in Sohravardi, le 
nozioni di qahr e di mahabba nei differenti piani dell’essere.

60 Fusùs I, pp. 219-220, e II, p. 335.
61 Cfr. Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 268.
62 Vi è qui una duplice allusione: all’inizio, al versetto coranico XL, 15 

(versetto dell’intronizzazione del Profeta, o più esattamente, dell’intronizza­
zione della Rùh Muhammadi, cfr. Fusùs I, p. 220, e II, pp. 336-337, e il com­
mento di Bàli Effendi, cit., p. 432); poi, al hadith che spiega il versetto: 
“Quando Dio ebbe creato l’intelligenza, le disse: ‘Progredisci’, ed essa pro­
gredì. Poi le disse: ‘Regredisci’, ed essa regredì. Poi le disse: ‘Per la mia po­
tenza, e per la mia gloria! Per te ho avuto e per te ho dato, per te concedo ri­
compense e per te commino castighi ”. Cfr. il commento di Dàwud Qavsari 
in Fusùs II, pp. 482-483, che aggiunge: “Questa Intelligenza è lo Spirito al 
quale il Profeta si riferisce quando dice: il primo essere che Dio creò fu la 
mia luce”. Due brevi osservazioni: 1) Questa Rùh è omologa alla prima del­
le Emanazioni plotiniane, di cui si ricordava (supra, n. 49) la duplice natura 
attiva e passiva, corrispondente qui al duplice aspetto ‘ubudiya e rubùbiya\ 
beninteso, l’ordine delle teofanie non si presenta come nelle Emanazioni suc­
cessive e discendenti dei Neoplatonici; esse sono ogni volta epifanie dell’uni­
ca haqiqa dell’essere, contemplate in maniera diversa. Così, la Prima Intelli­
genza è Dio stesso epifanizzato in una forma appropriata, e allo stesso mo­
do l’Anima universale, e ciascuna delle teofanie {Fusùs II, p. 337). 2) L’esat­
tezza ci impone di distinguere con precisione quando si allude alla Rùh 
Muhammadi, e quando invece all’individualità empirica del profeta. Altri­
menti, si corre il rischio di falsare tutte le prospettive teologiche. Si deve evi­
tare di confondere le premesse, completamente diverse, che stanno alla ba­
se, da un lato, della cristologia ufficiale dei Concili, e dall’altro, della cristo­
logia primitiva (quella degli Ebioniti), che trova il suo prolungamento nella 
profetologia. Per questa cristologia primitiva, come per la profetologia che 
ne deriva, conviene riferirsi al motivo dell’Antbropos o all’intronizzazione di 
Metatrone nei libri di Enoch, ove Rudolf Otto aveva ben colto un rapporto 
analogo a quello che la teologia dell’antico Iran istituisce tra la Fravarti 
Daènà e l’anima che la esemplifica sulla terra.

63 Cfr. R.A. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism, Cambridge 1921, p. 
113. “Tu sei la realtà simbolizzata da Hind e Salmà, ‘Azza e Asmà”. Cfr. ‘Abd

294



Mote a Parte prima. Capitolo II

al-Karìm Jili, al-lnsàn al-Kamil (“L’uomo perfetto”), s. 1., ed. 1304 egira, II, 
pp. 11-12. Queste parole fanno parte delle rivelazioni sui suoi Nomi e sulle 
sue qualificazioni che “l’Angelo chiamato Spirito” comunicò a Jili nel corso 
di una visione. “Spirito”, cioè Rub, di cui si è ricordato il genere femminile 
in aramaico. Non trattandosi soltanto di una contingenza grammaticale, si 
ricorderà anche lo Spirito Santo come ipostasi femminile in uno scrittore si­
riaco come Afraate, o nel Vangelo degli Ebrei (“mia madre lo Spirito Santo”),
o come Eone femminile nella Gnosi.

64 Cit. in L. Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la 
mystique musulmane, n. ed., Paris 1954, pp. 237-238. “Il termine kuni è il 
femminile del verbo coranico kun (sii = fiat), ed è rivolto alla prima delle 
creature umane, la perla bianca {durra bay da) di un altro hadith: das Ewig- 
weibliche. Va notato che la dottrina primitiva dei Cannati ha fatto di kunila 
prima emanazione divina, mentre un sufi come Mansur ibn ‘Ammàr vi per­
sonifica la Huri perfetta del Paradiso, a cui il Creatore del genere umano di­
ce: kunifa-kànaf. Osserviamo che, a rigore, l'equivalente dell’arabo Kun 
non è il latino fiat, ma Esto!

65 II verso qui citato, così come viene attribuito ad al-Hallàj, compare 
nell’ode X del Diwdn, trad. L. Massignon, “Documents spirituels” 10, p. 27, 
ma viene anche attribuito a Badroddin al-Shahid (Nicholson, Studies in Isla­
mic Mysticism cit., p. 113, n. 1 ); cfr. Jàmì, Ashi'àt al-lamaàt (“Raggi dei ba­
gliori”) (commento di Fakhr ‘Eràqi), Teheran 1303 egira, pp. 69-70. Si deve 
pensare anche a tutti gli sviluppi apportati dalla teosofia sciita intorno all’ap­
pellativo di Fatima (appellativo attribuito al Profeta) come “madre di suo pa­
dre” {umm abi-hà, cfr. infra, n. 70). Quanto al rapporto della Fravarti con la 
sua anima “discesa” all’esistenza terrena, si tende a vedervi il prototipo (già 
avvertito da H.S. Nyberg, Kleinere Schriften des Ibn ‘Arabi, Uppsala 1919, 
p. 125) di quella bi-unità strutturale costituita dall’io celeste originale e 
dall'io terreno (cfr. supra, n. 62). Da questo punto di vista, la sofiologia do­
vrebbe studiare in parallelo le figure (e gli aspetti impliciti) di Daénà nella 
teosofìa mazdea, e di Fatima nella teosofia sciita. Si veda il nostro Terre cé- 
leste et corps de résurrection: de l'Iran mazdée à l'Iran shiite , Paris 1961 [trad, 
it. Corpo spirituale e Terra celeste. Dalllran mazdeo allTran sciita, Adelphi, 
Milano 1986], index, s.v. Daénà, Fatima,Sophia. Cfr. ancora supra, n. 48. Qui 
sembra prendere posto il motivo della mistica nuziale a cui si alludeva supra, 
n. 59. Per altre risonanze del distico attribuito ad al-Hallàj e a Badroddin, 
cfr. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism cit., pp. 112-113.

66 Cfr. Jàmi, Ashi(tàt cit., p. 70. Beninteso, le intenzioni di Fakhr ‘Eràqi 
e di Hallàj non sono in contraddizione, bensì complementari. Per quanto ri­
guarda il versetto del vangelo di Giovanni (3,3) sopra ricordato, è uno di 
quelli che più influenzano il pensiero teosofico in Islam, ad esempio 
nell’Ismailismo; si veda Kalam-i Pir (“Parola del maestro”), ed. W. Ivanow, 
Bombay 1935, p. 114 del testo persiano, dove il versetto è citato in connes­
sione con l’idea di una nascita spirituale {wilàdat-e ruhànt), che si compie nel 
mondo del ta’wil così come nel mondo del tamil si compie la nascita corpo­
rea (wilàdat-e jismànt).

295



Note

67 Si veda l'invocazione alla Natura Perfetta, uno dei più bei salmi com­
posti da Sohravardi, in En Islam iranien cit., vol. II, pp. 138 sgg. Si osservi 
l’espressione walad manawi (il mio figlio spirituale, figlio del mio pensiero), 
che riappare nei commentatori di Mawlànà Rumi [itifra, n. 70).

68 A questa concezione furono ricondotti gli Avicenniani, nella misura in 
cui, riconoscendo nell’intelligenza agente P Angelo Gabriele-Spirito Santo 
(supra, nn. 48 e 49), essi vedevano nella noetica un’esperienza mistica fon­
damentale, così come viene attestato, ad esempio, dall’opera e dalla vita di 
Mir Dàmad, uno dei più celebri maestri di teologia a Isfahan nel XVII seco­
lo. Si veda En Islam iranien cit., vol. IV, pp. 9 sgg., la nostra traduzione del­
le sue “Confessioni estatiche”.

69 MathnawiIII, 3706 sgg. e 3771 -3780; cfr. il commento nelTed. Nichol­
son, cit., vol. VIII, p. 95:4tAll’occhio esteriore, P Angelo Gabriele ha l’appa­
renza (della bellezza) del plenilunio, ma è solo il suo corpo d’apparizione. Là 
sua forma reale è quella degli Attributi divini che in lui si manifestano, e che 
si riflettono come un’immagine nello specchio del cuore del mistico”.

70 Commento di Ismà‘il d’Ankara a Mathnawi, I, 1934, cit. nell'ed. Ni­
cholson, vol. VII, pp. 130-131. Ecco i distici di I, 1934 sgg.: “Il richiamo di 
Dio, velato oppure no, conferisce ciò che conferì a Maryam. Tornate, voi che 
siete corrotti dalla morte fin dentro la vostra pelle, dal non-essere alla voce 
dell’Angelo. Voce che viene, assoluta, dal re dell'amore, benché lanciata dal­
la gola del vassallo. Gli ha detto: Io sono la tua lingua e il tuo occhio; io so­
no i tuoi sensi, la tua gioia e il tuo cruccio. Va’, perché sei tu quello di cui si 
dice: è con me che senti, è con me che vedi. Tu sei la coscienza divina, a che 
pro dire che tu hai tale coscienza?”. Commento: il primo emistichio allude 
ai versetti coranici (XLII, 50-52) secondo i quali Dio si rivolge agli esseri 
umani solo tramite ispirazione (waht) o dietro un velo, a meno che non invìi 
un Angelo. Il “richiamo di Dio” (persiano bàng-e Haqq = arabo kalàm Al­
lah), privo di parole articolate, si riferisce al richiamo inteso da Mosè nel Ro­
veto ardente (Corano XX, 9 sgg.; XXVII, 7-8). “Ciò che conferì a Maryam” 
si riferisce alla concezione di Gesù per opera dello Spirito Santo, P Arcange­
lo Gabriele, che insufflò di alito divino la Vergine Maria (Corano, XXI, 91; 
LXVI, 12): Gesù viene chiamato Verbo di Dio, proiettato in Maryam (Co­
rano IV, 169). Da qui la parafrasi di Ismà’Tl di Ankara citata prima, a cui è il 
caso di comparare l’invocazione di Sohravardi alla sua Natura Perfetta (cfr. 
supra, n. 67): “Tu sei lo Spirito che mi partorì, e sei colui che il mio pensie­
ro ha partorito”. Come Maryam, come Fatima, l’anima mistica diventa la 
“madre di suo padre”. Cfr. anche Mathnawi, ed. Nicholson, cit., n. aggiun­
ta a I, 1515-1521, voi. VII, pp. 371-372, con la citazione della grande opera 
in prosa di Mawlànà Rumi: “La forma fisica è importante, e nulla è possibi­
le senza consociare la forma all’essenza (maghz). Puoi anche porre un seme 
privato del guscio, quello non crescerà; seminalo col guscio, e diventerà un 
albero. Da questo punto di vista, il corpo è fondamentale e necessario per 
realizzare la volontà divina. [Segue un’allusione al passaggio dal non-essere 
all’essere, dallo stato minerale a quello vegetale, ecc., fino allo stato angeli­
co, e sic ad infinitum.] Dio ha seminato tutto questo perché tu possa ricono-

296



Noie a Parte seconda. Capitolo /

scere che vi sono molti passaggi di questo tipo, ciascuno sedimentato sull’al­
tro, ed altri che tu non hai ancora visto. La sofferenza conduce al passaggio, 
rinché Maryam non avvertì il dolore del parto, non andò sotto la palma (Co­
rano XIX, 23-26). Il corpo è come Maryam, e ciascuno di noi ha un Cristo 
.n sé (tan ham-curt Maryam ast, va-har yeki 'ìsà dàrumY, se la sofferenza 
d’amore insorge in noi, il nostro Cristo nascerà”.

71 Cfr. ancora Mathnawi, ed. Nicholson, cit., voi. VII, p. 131: “Il Padre 
pronuncia il Verbo nell’anima, e quando il Figlio è nato, ogni anima diventa 
Maria”. Si veda Meister Eckhart, Telle était Soeur Katrei..., trad, fr., “Docu­
ments spirituels” 9, Paris 1954, p. 104: “Così fa Dio: genera il suo unico Fi­
glio nella più elevata regione dell’anima. Nello stesso atto col quale genera 
in me suo Figlio, io genero il Figlio nel Padre. Non vi è infatti differenza per 
Dio tra il generare l’angelo e il nascere dalla Vergine”; ivi, p. 176: “Io dico 
che è un miracolo, che noi si debba essere madri e fratelli di Dio...”.

72 La traduzione è stata stabilita dal mio collega e amico Osman Yahya, 
già mio allievo all’École des Hautes-Études, a cui si deve un’edizione critica 
del Kitàb al-tajalltyàt (“Libro delle Teofanie”), che completerà, come ci au­
guriamo, con la pubblicazione di una traduzione. Ho apportato lievi modi­
fiche al testo e alla disposizione dei versi adottata da Yahya.

Parte seconda
IMMAGIN AZIONE CREATRICE E PREGHIERA CREATRICE 

Prologo
1 A. Koyré, Mystiques, Spirituels, Alchimistes du XVb siècie allemanda Pa­

ris 1955, p. 60, n. 2; cfr., dello stesso autore, La philosophic de Jacob Boeb- 
me, Paris 1929, p. 218, n. 4.

2 Cfr. Koyré, Mystiques cit., pp. 59-60.
3 Cfr. Koyré, La philosophie de Jacob Boebme cit., pp. 349, 376, 505 sgg.
4 “Die Fantasey ist nicht Imagination sondern ein eckstein der Narren...~; 

Paracelsus, Fin ander Erklàrung der Gesammten Astronomey, ed. K. 
Sudhoff, X, p. 475, cit. in Koyré, Mystiques cit., p. 59, n. 1.

Capitolo /. Della Creazione come teofania
1 Cfr. gli aspetti già delineati nella Parte prima, cap. I, §§ 2 e 3. Per fis­

sare la terminologia di cui ci serviremo nei paragrafi che seguono, precisia­
mo che al-Haqq al-makhlùq bihi = il Dio di cui, in cui e mediante cui è crea­
to ogni essere (il Creatore-Creatura); al-Haqq al-mutakhayyal -  il Dio mani­
festato dall’immaginazione teofanica; al-Haqq al-makhlùq fi l-ttiqad = il D io  
creato dalle credenze; tajdid al-khalq = la ricorrenza della creazione.

297



2 Kitàb al-futùhàt al-makkiya (d'ora in poi Futuhàt) Cairo 1329 egira, voi. 
II, p. 310.

3 Ibid., sulla Nube come essenza (baqiqa) delPImmaginazione assoluta 
(kbayàl mutlaq)y dell'immaginazione che essentifica (kbayàl muhaqqiq) e 
configura (musaivwir) tutte le forme o i ricettacoli che costituiscono l’aspet­
to essoterico, manifesto, epifanico delTEssere Divino (Zàhir Allah).

4 Come si sarà già potuto notare, e per ragioni che qui non trovano spa­
zio per essere illustrate, l’espressione ecceità eterna ci è parsa la traduzione 
più diretta per un termine dalla connotazione tanto complessa nel lessico di 
Ibn ‘Arabi quale ‘ayàn thàbita. D'altra parte, si sa che il termine ecceità ca­
ratterizza anche il lessico tecnico di Duns Scoto. Il suo impiego qui non sot­
tintende un’affinità o un'omologia; questo problema, semmai, potrà essere 
affrontato soltanto in uno studio approfondito sugli Avicenniani tardivi in 
Iran, anch’essi impregnati della teosofia di Ibn ‘Arabi.

5 Futuhàt cit., vol. II, p. 313. Essendo Sospiro divino, la Nube è un sof­
fio inalato ed esalato nell'Essere Divino (nella haqtqa del HaqqY^zssa è la con­
figurazione (e la configurabilità) del creaturale nel Creatore. E il Creatore- 
creatura, cioè quello in cui sono manifestate tutte le forme dell’universo, in 
cui si succede l’infinita diversità delle teofanie (fa-kàna al-Haqq al-makhlùq 
bihi mà zahara min suwar al-’àlam fihi iva-màzahara min ikhtilàf al-tajallìal- 
ilàhi fihi).

6 Futuhàt cit. vol. II, p. 311.
7 Cit. ivi, p. 379.
8 Ibid.
9 Cfr. i cinque significati “discendenti” che il termine di materia com­

porta nella teosofia di Ibn ‘Arabi e in quelle ad essa imparentate: supra, Par­
te prima, cap. I, n. 23.

10 Cfr. le osservazioni di ‘Abd al-Razzàq Kàshàni, Lessico tecnico 
(Istilahàt) (d’ora in poi Lessico) in margine a Id., Manàzil al-sairìn (uLe so­
ste dei viandanti”), lit. Teheran 1315 egira, p. 182, su Nafas al-Rahmàn e Nùr 
Qàhir (“Lux victorialis”) negli Ishràqiyùn di Sohravardi, che derivano la lo­
ro nozione di luce da quella del Xvarnah, “Luce di Gloria’’ nello zoroastri­
smo. In generale, tutta l’ontologia del mondo delle Idee-Immagini (‘àlam al- 
mithàl) sembra essere comune alla teosofia di Ibn ‘Arabi e a quella di Soh­
ravardi (cfr. la nostra ed. della Hikmat al-Ishràq (“La filosofia della Luce”, 
“Bibliothèque Iranienne” 2, Teheran-Paris 1952, index, s.v.); si compari la 
montagna di Qàf e le sue città di smeraldo con la “Terra creata dal sovrap­
più dell’argilla di Adamo” (cfr. il nostro Terre céleste et corps de résurrection: 
de ITran mazdéen à l'Iran sh iite , Paris 1961, pp. 136 sgg. [trad. it. Corpo spi­
rituale e Terra celeste. DallTran mazdeo allTran sciita, Adelphi, Milano 1986, 
pp. 145 sgg.]), o ancora il paese di Yuh (il quarto cielo, quello del Sole, o di 
Noè) descritto da Ibn ‘Arabi in Fusus al-hikam (d’ora in poi Fusus), ed. 
‘Affifi, Cairo 13665/1946, I, p. 74; £Abd al-Karim Jili, al-Insàn al-Kàmil 
(“L’Uomo Perfetto”), s.l., ed. 1304 egira, vol. II, p. 27. L’ontologia di que­
sto mondo intermedio o mundus imaginalis ha affascinato, in un modo o 
nell’altro, tutti i nostri teologi-teosofi. Mohsen-e Fayz, grande dotto imami-

Note

298



\o te  a Parte seconda. Capitolo I

ta persiano del XVII secolo, ne parla come di un mondo che “occupa nel ma­
crocosmo lo stesso rango occupato daUTmmaginazione nel microcosmo”. 
Con l’organo dell'immaginazione attiva si penetra in questo mondo “ove si 
corporizzano gli spiriti e si spiritualizzano i corpi”. Anche Ibn ‘Arabi ha de­
scritto in maniera vivida l’evento psichico che segna tale penetrazione: “Su 
quella Terra esistono Figure (o Forme) di una specie meravigliosa; si levano 
all’inizio delle strade, e dominano il mondo in cui noi siamo, la sua terra e il 
suo cielo, il suo paradiso e il suo inferno. Quando uno di noi vuol penetrare 
in quella Terra [...] la condizione da soddisfare è la pratica della gnosi e l’iso­
lamento, fuori dal proprio tempio di carne. Egli incontra Forme che si leva­
no e vegliano per ordine divino all’ingresso delle contrade. Una di quelle 
Forme corre verso il nuovo arrivato, lo riveste di un abito consono al suo ran­
go, lo prende per mano e cammina con lui per quella Terra. E mentre in es­
sa si inoltrano, la Forma continua a parlargli, come un uomo parla col suo 
compagno di viaggio. Essi hanno lingue diverse, ma quella Terra ha la pro­
prietà di concedere a chiunque vi penetri la comprensione di tutte le lingue 
che colà si parlano. Quando egli vuole tornare, il suo compagno cammina 
con lui fino al punto da cui era entrato, lo spoglia dell’abito, e si allontana da 
lui...” (Futubàt cit., vol. I, p. 127). Le descrizióni che la teosofia sufi ci offre 
di questo mondo misterioso e trasfigurato sembrano corrispondere in ma­
niera sorprendente a quelle del Dharmadhàtu nel buddhismo mahayana (cfr. 
D.T. Suzuki, Essai sur le buddhisme zen, vol. III, Paris 1958. pp. 1022 sgg., 
1029 sgg.). Per una corrispondenza ulteriore con le visioni di Swedenborg, 
cfr. infra, n. 41.

11 Fusùs I, p. 101 e 102; si compari zill al-nùr e ziti al-zulma, ombra lu­
minosa e ombra tenebrosa, nel Tafsir di ‘Ala’oddawlah Semnànì.

12 Fusùs I, p. 103; cfr. soprattutto il commento di Kàshàni, là dove si in­
siste sul fatto che, se lTmmaginazione opera la differenziazione, ciò non si­
gnifica affatto che mutakhayyalequivalga a “illusorio” o “inconsistente”, co­
me certi profani Vawàmm) sostengono. Quel che è necessario è di non in­
gannarsi sulla natura di quella “consistenza”.

13 Ciascun Nome designa in questo senso il Haqq mutakhayyal, ivi, I, p.
104.

u Ibid.
15 Cfr. infra, cap. Ili, § 3, il “segreto delle risposte divine”. Qui si può co­

gliere direttamente alla fonte il contrasto fra l’idea teofanica e l’idea di in­
carnazione. Il pronome huwa (“Egli”) designa il Nascosto, l’Assente (‘àlam 
al-ghayb), mentre non ricorre nel mondo visibile presente ('àlam al-shahàda), 
così come non si può dire, di un esistente di questo mondo, che sia al-Haqq 
(Dio). Questa è la ragione decisiva del rimprovero di empietà e di miscre­
denza (takfir) rivolto da Ibn ‘Arabi ai cristiani, e dopo di lui da tutti i teolo­
gi-teosofi; si veda ancora nel XVII secolo, il Masqal al-safà’ (“Il lucido della 
purezza”) di Sayyid Ahmad ‘Alawi, discepolo di Mir Dàmad, controversia 
onesta e garbata colma di citazioni bibliche (su questo importante filosofo 
sciita, si veda S.J. Ashtiyani-H. Corbin, Anthologie des philosophes iraniens 
depuis le XVI1C siècle jusquà nos fours, “Bibliothèque Iranienne” 19, Tehe­

299



ran-Paris 1975, vol. 11, pp. 7-31 della parte francese). La teosofia sufi postu­
la una teofania primordiale (né più né meno), cioè un’antropomorfosi sul 
piano dell’Angelo, nella metastoria (la forma divina dell’Adamo celeste), 
mentre l’incarnazione, sul piano della storia e dei dati percepibili (dai sensi) 
e controllabili (razionalmente), diventa un fatto unico nel contesto di even­
ti irreversibili. (Se si parla di incamatio continuata, non lo si può fare se non 
in senso tropologico o metaforico, in quanto opera dello Spirito Santo; non 
può trattarsi di una reiterazione dell’unione ipostatica.) Qui ci accostiamo a 
due forme di visione di cui non si sono mai ponderate a sufficienza né l’irri- 
ducibilità né le conseguenze (cfr. infra, cap. IV). L’apparizione, o la riattiva­
zione, sotto una forma originale, del motivo teofanico, successivo alla fissa­
zione del dogma cristiano sancito dai Concili, renderebbe necessaria la con­
cezione di una sorta di “teologia della storia delle religioni”, proposta per la 
prima volta da Mircea Eliade; resta comunque ancora da chiarire quando, 
nella cristianità e nell’IsIam (soprattutto nello sciismo), saranno approntate 
quelle premesse sufficienti per osare una simile impresa.

16 Su marhum = mawjud, cfr. supray Parte prima, cap. I, n. 21.
17 Fusùs II, p. 141.
18 Ivi, p. 146.
19 Ivi, p. 147; si compari, peraltro, il senso della visione teofanica, infra, 

cap. IV, § 2.
20 Fusùs I, p. 121 e II, pp. 146-147. Cfr. supra, Parte prima, cap. I, le nn. 

30, 35 e 51.
21 Ivi, I, p. 121, e ‘Abd al-Razzàq Kàshàni, commento ai Fusùs, Cairo 

1321 egira, pp. 146-147.
22 Si veda lo sviluppo di questo tema nel nostro Epiphanie divine et nais- 

sance spirituelle dans la Gnose ismaélienne, «Eranos-Jahrbuch», XXIII, Zu­
rich 1953.

23 Fusùs I, p. 124, e II, pp. 76 e 150, n. 11; Kàshàni, commento ai Fusùs 
cit., p. 150; il commento è a Corano XXXIX, 47: “Ma apparirà loro da Dio 
qualcosa che mai avrebbero creduton. Cfr. quanto già detto supra, Parte pri­
ma, cap. I, n. 32.

24 Fusùs II, pp. 150-151; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 151.
25 Sull’imprescindibile solidarietà fra Rabb e marbùby llàh e malùby cfr. 

supra, Parte prima, cap. I, nn. 47 e 48.
26 Si osservi la connessione tra l ’idea di “nodo” (‘aqd) e l’idea di “dog­

ma”, o credenza dogmatica (‘aqida), derivate dalla radice araba (qdy “anno­
dare, stringere”. Lo “scioglimento” è resurrezione.

27 Fusùs II, p. 212, n. 12.
28 Ivi, II, pp. 150-152; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., pp. 152-153.

Fusùsl,p. 155;CoranoL, 15: il termine arabo che traduce “dubbio” si­
gnifica sia “confusione”, “ambiguità” {labs)y sia “indossare un abito” (lubs). 
Da qui, sotto la traduzione essoterica del versetto, traspare il senso teosofico 
di Ibn ‘Arabi: “Saremo Noi incapaci di rivestirli di una creazione nuova?”.

30 Ibid.; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 196; Bàli Effendi, commen­
to, Costantinopoli 1309 egira, p. 288.

Note

300



Note a Parte seconda. Capitolo I

31 Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 195.
32 Su questo punto sarebbe proficua una comparazione con l’ontologia 

avicenniana del possibile e del necessario.
33 Fusùs I, p. 156; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., pp. 196-197.
34 Fusùs II, p. 214.
35 Si veda l’eccellente analisi di ‘Affìfì in Fusùs lì, pp. 151-153 e 213-214; 

cfr. ‘Affifi, The Mystical Philosophy of Muhyid-Din ibn al-'Arabi, Cambrid­
ge 1939, pp. 29,33-36.

56 Fusùs II, p. 152; Kàshàni, commento ai Fusùs, cit., pp. 154-155.
37 Fusùs I, pp. 125-126; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., pp. 154-155.
38 Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 151; Fusùs I, pp. 123-124.
39 Kàshàni, commento ai Fusùs cit., pp. 151-152; Fusùs 1, p. 124: “Nel no­

stro Libro delle Teofanie [Kitàb al-Tajalliyàt], abbiamo menzionatola forma 
dell’ascensione postuma secondo gli insegnamenti divini, ricordando quei no­
stri fratelli con cui ci siamo trovati riuniti nello stato della rivelazione interio­
re (kaskf), e ai quali abbiamo insegnato ciò che sapevamo di tale questione, e 
che essi ignoravano. Lo stato di ascensione perpetua (fi*l-taraqqida iman) è la 
cosa più straordinaria che si dia all’essere umano, senza che questi ne abbia 
coscienza, a causa del velo, tanto sottile e tenue, e dell’omologia delle forme”. 
Questa omologia riguarda le forme delle tafalliyàt, ad esempio le forme dei ci­
bi: “E quando si ciberanno di quei frutti (del Paradiso) diranno ogni volta: 
Questo è il cibo che avevamo anche prima! Ma sarà solo apparenza” (Corano 
II, 25). Apparenza, poiché il simile, per chi sa, è certamente altro.

40 Fusùs I, p. 24, e II, pp. 150-151; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 
Ì52.41 Fusùs II, p. 151. Ci sia permesso ricordare qui un colloquio, rimasto 
memorabile, con il maestro di buddhismo zen D.T. Suzuki, avvenuto il 18 
agosto 1954 in presenza di Mme Fròbe-Kapteyn e Mircea Eliade. Gli do­
mandammo come avvenne il suo primo incontro con la spiritualità occiden­
tale, e venimmo a sapere che una cinquantina d’anni prima, Suzuki aveva tra­
dotto in giapponese quattro opere di Swedenborg: fu questo il suo primo 
contatto con l’Occidente. La conversazione ci portò a chiedere delle omolo­
gie strutturali che potevano presentare la cosmologia del buddhismo 
mahayana e la cosmologia di Swedenborg, e il modo in cui l’una e l’altra af­
frontano il simbolismo e la corrispondenza dei mondi (cfr. D.T. Suzuki, Es­
sai sur le buddhisme zen, vol. I, Paris 1940, p. 77, n. 1). Non ci attendevamo 
davvero una risposta teorica, ma un segno che attestasse l’incontro, in una 
persona concreta, di esperienze comuni al buddhismo e alla spiritualità swe- 
denborghiana. Vedo ancora il gesto di Suzuki, mentre afferra un cucchiaio 
ed esclama sorridendo: “Questo cucchiaio ora esiste in Paradiso...”, “Noi 
adesso siamo in Cielo”. Era una maniera autenticamente zen di rispondere 
alla domanda, e sarebbe stata apprezzata da Ibn ‘Arabi. A proposito dell’in­
staurazione del mondo trasfigurato, al quale si alludeva qui (supra, n. 10), po­
trebbe non essere inutile segnalare l’importanza che, nel corso del nostro col­
loquio, il nostro interlocutore attribuiva alla spiritualità di Swedenborg, de­
finito “il vostro Buddha del Nord”.

301



Mote

42 Fusùs I, p. 125; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 153; cioè, coloro 
per i quali la conoscenza risulta da una rivelazione interiore divina (kashf 
ilàhi), non da una semplice riflessione o indagine teorica.

45 Fusùs I, p. 88, e II, p. 77.
44 Ivi, I, p. 159; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 200; Bàli Effendi, 

commento, cit., p. 296.
45 Cfr. supra, Parte prima, cap. I, S 3.
46 Su questo tema, cfr. supra, Parte prima, cap. I, nn. 24 e 25.
47 Cfr. ancora supra, Parte prima, cap. I, $ 3, e nn. 80 sgg. (tutto il capi­

tolo dei Fusùs dedicato a Ismaele è qui di primaria importanza).
48 Fusùs I, p. 89, e II, p. 82. Furqàn è anche un appellativo del Corano, 

come di qualsiasi altro Libro sacro che permette di discriminare la verità 
dall’errore. Essere in persona un Corano significa dunque possedere (o es­
sere) tale discriminazione.

49 Cfr. supray Parte prima, cap. I, S 3, e infra, cap. ID, § 3; si compari an­
cora, in Fusùs I, p. 56, l'esegesi di Corano IV, 1, su cui si fonda l'adamolo- 
gia: la Forma apparente o esteriore di Adamo (sura zahira) e la sua Forma in­
visibile o interiore (sura bàtina), cioè il suo Spirito (Rùh), costituiscono la 
realtà adamitica totale, come Creatore-creatura (al-Haqq al-khalq, al-Khàliq 
al-makhlùq). Di conseguenza, la traduzione essoterica del versetto: “O uo­
mini! Temete Iddio” diventa “Fate della vostra forma apparente (visibile, es­
soterica) la salvaguardia del vostro Signore, e di ciò che è nascosto in voi e 
che è il vostro Signore (la vostra forma invisibile, esoterica), fatene la salva- 
guardia per voi stessi”.50 Sulla vanità della discriminazione operata prima del fanay e sull’au­
tenticità di quella operata nella lucidità della coscienza, si potrà comparare 
questo aforisma: “Prima che un uomo studi lo Zen, per lui le montagne so­
no montagne, le acque sono acque; quando, grazie agli insegnamenti di un 
buon maestro, egli ha realizzato una visione interiore della verità dello Zen, 
per lui le montagne non sono più montagne e le acque non sono più le ac­
que; ma in seguito, quando egli giunge realmente all'asilo della quiete, di nuo­
vo le montagne sono montagne, e le acque sono acque" (Suzuki, Essais cit., 
vol. I, pp. 28-29); cfr. anche infra, cap. II, il testo a cui si riferisce la n. 24.

51 Sulla duplice Rabma (Rahmat al-imtinàn e Rahmat al-wujùb), cfr. Fu­
sùs I, p. 151; Bàli Effendi, commento, cit., pp. 278-279. All'inizio del capi­
tolo su Salomone compare la menzione della lettera da lui inviata a Balqis, la 
regina di Saba. “È questa una lettera di Salomone, inviata in nome di Dio il 
Compassionevole, il Misericordioso”. Dunque, Salomone nomina se stesso 
prima di Dio? Dio è il Primo, o l’Ultimo? Si veda infra, cap. Ill, § 3, come il 
paradosso è risolto con il “metodo d’orazione teofanica”.

52 Qui sembra esservi ancora una risonanza con le tesi degli Ashariti, teo­
logi ortodossi; vi è tuttavia una differenza radicale con l’idea asharita di khalq 
al-afàl, la creazione degli atti. Nella dottrina di Ibn "Arabi, a rigore, non è il 
caso di dire né che Dio crei Tatto “mediante l'organo” del suo servitore, né 
che scelga il suo servitore come strumento della manifestazione di quell’at­
to. Si dovrebbe piuttosto dire che se Dio agisce l'atto che emana dalla “for-

302



m a” del fedele, è perché Egli stesso è, nell’istante, la forma (cioè lo zàhir) del 
suo fedele, poiché questa lo manifesta. Ora, sarebbe stato impossibile, per 
gli Ashariti, convenire su questo punto fondamentale del pensiero teofani- 
co; cfr. Fusus II, p. 207, n. 4, e infra, cap. II, n. 27.

53 Lo speculum (specchio) rimane il termine di paragone fondamentale a 
cui la teosofia speculativa ricorre per far comprendere l’idea delle teofanie.
Il commento di Bàli Effendi (commento cit., p. 280, ad Fusus I, p. 151-152) 
chiarisce in che modo i discepoli di Ibn ‘Arabi evitavano di cadere nella trap­
pola di un “monismo esistenziale”, in cui a volte si crede di coglierli dimen­
ticando di pensare se stessi teofanicamente. Che Dio (Haqq) sia “identico” 
con  la Creatura, ossia con ciò che è manifestato di Lui, significa che il Crea­
to è manifestato in conformità a questo o quelTAttributo divino (la Vita, la 
Conoscenza, la Potenza), e non può esserlo altrimenti. Che Egli sia “altro” 
rispetto alla Creatura significa che quest’ultima non può essere manifestata 
se n on  con una deficienza dell’Attributo (imkàn). Nello stesso senso in cui 
si p u ò  dire che tu sei identico a ciò che appare di te in specchi diversi, si può 
pertanto dire che lTncreato-Creatore (Haqq) è identico alla creatura (‘abd) 
che manifesta questo o quello fra i suoi Attributi, i quali, tuttavia, non esi­
ston o  nella creatura se non privati della loro plenitudine essenziale. Il senso 
d ell’identità, qui, è quello di una comunanza (ishtiràk) di due cose in una 
stessa essenza, così come Zayd, ‘Amr e Khàlid partecipano allo stesso grado 
della stessa haqiqa dell’umanità. Vi è comunanza degli esseri e dell’Essere Di­
vino nell’essere (univocità dell’essere). La loro alterità consiste in una loro 
differenziazione mediante una qualificazione propria. Dio è identico a ciò 
che è manifestato riguardo alle cose in comune fra loro due, non già omni 
m o d o  (Bàli Effendi, loc. cit.). Si veda il nostro En Islam iranien: aspects spiri- 
tu e ls  e t philosophiquesy Paris 1971-1973, vol. IV, index, s.v. spéculatif.

54 Kàshàni, commento ai Fusus cit., p. 192: “L’ipseità (huwiya) del fede­
le è la haqiqa di Dio inserita nel suo Nome. Il fedele è il Nome di Dio, e la 
sua ipseità investita di quel Nome è Dio”.

55 ‘Abd al-Karim Jili, al-Insàn al-Kàmil (“L’Uomo Perfetto”), s.l., ed. 
1304 egira, vol. I, p. 31.

Capitolo IL Immaginazione teofanica 
e creatività del cuore

1 Un’indicazione di Jàmi, uno dei più grandi mistici dell’Iran (m. 1495) 
ci porta a preferire, per tradurre al meglio il titolo della celebre opera (al- 
F utùhàt al-makkìya)y l’espressione Le conquiste spirituali della Mecca; questa 
traduzione, del resto, è quella scelta da Osman Yahya per il titolo francese 
dei volumi della sua monumentale edizione critica in corso di pubblicazio­
ne al Cairo. In effetti, Jàmi osserva: Fath denota il cammino progressivo ver­
so  D io , fino al fana in Dio; quel fana è omologo alla conquista (fath) della 
M ecca da parte del Profeta, conquista dopo la quale non vi è più separazio­
ne né fuga, non vi è più “egira”; Jàmi, Sharh Ashi“àt ai-lama!àt (“Commen-

:\ote a Parte seconda. Capitolo fi

303



to ai ‘Raggi dei bagliori’”), Teheran 1303 egira, p. 74. Più spesso il titolo vie­
ne reso con “Rivelazioni della Mecca”, ma vi sono molte parole, in arabo, che 
possono significare “rivelazione” ; vale dunque la pena di cogliere il senso più 
preciso del concetto espresso dall’autore.

2 Kitàb al-futùhàt al-makkiya (d’ora in poi Futubàt), ed. Cairo 1329 egi­
ra, vol. II, pp. 309-313.

3 Ivi, p. 312. È proprio suo il potere di dare Tessere alPimpossibile, poi­
ché Dio, ì’Essere Necessario, non può comportare né forma né figura, men­
tre è la Hadra immaginativa, Ylmmaginatrice, a manifestarlo sotto una For­
ma. Essa è il “luogo” in cui si risolve il paradosso inerente alle teofanie, la 
contraddizione tra il rifiuto (“Tu non mi vedrai”) e l'affermazione (“Ho vi­
sto il mio Dio sotto la più bella della forme”). Cfr. infra, capp. Ill e IV.

4 Cfr. supra, cap. precedente, n. 10.
5 Futubàt cit., vol. II, p. 312. Come sottolinea Ibn ‘Arabi, a differenza de­

gli oggetti e delle forme sensibili, quantitativamente e numericamente limi­
tati nel loro essere in ragione dello statuto della loro stessa oggettività fisica, 
vi è simultaneità e identità fra la rappresentazione o il desiderio e il suo og­
getto per gli abitanti del Paradiso (si pensi alle descrizioni di Swedenborg), 
a causa della loro partecipazione ad una realtà psico-spirituale inesauribile. 
Ciò accade anche per le pure essenze, per esempio il biancore presente in 
ogni cosa bianca, senza che il biancore tuttavia si suddivida. Esistendo in 
ogni cosa bianca, il biancore non diminuisce; analogo è il caso dell’animalità 
nell'animale, o dell'umanità nell'uomo.

6 Ivi, pp. 312-313.
7 Ivi, p. 313. E il senso dato a Corano L, 22: “A questo tu non pensavi; 

Noi te l’abbiamo svelato e ora la tua vista è acuta”. Il modo d’essere ante­
riore alla morte è paragonabile a quello di un dormiente mentre sogna. Ma 
quando l'immaginazione ha svelato ciò che essa è (il cambiamento successi­
vo, la Manifestazione in ciascuna forma, la condizione di ogni Manifestazio­
ne), permette di uscire da quello stato. La salvezza non consiste nel negare e 
abolire il mondo manifestato, ma nel riconoscerlo per quello che è, e, in 
quanto tale, valorizzarlo. Non dunque, una realtà parallela, sovrappiù di una 
essenziale realtà divina, ma una teofania', il mondo non sarebbe così, senza 
l'immaginazione. Comprenderlo, significa attribuire agli esseri e alle cose il 
loro vero valore, la loro pura “funzione teofanica”, che la credenza dogma­
tica non arriva a percepire. Riconoscere l'immaginazione significa emanci­
parsi dalla finzione di un dato autonomo; solamente allora quell'etemo com­
pagno dell’anima cesserà di essere l'àvTi(.U|iov rivesta (lo spirito contraf­
fattore) che testimonia contro di lei (è il senso mistico di Corano L, 21 e 23).

8 Su Khayàl muttasil e Kbayàl munfasiU cfr. Futubàt cit., vol. II, p. 311. 
Un altro esempio: la verga di Mosè e le corde che prendono la forma di ser­
penti (Corano XX, 66 sgg.). Mosè credette che quello fosse l’effetto dell’in­
cantesimo dei maghi, operante sul piano della Hadra kbayàliya, ma non era 
così; egli li percepiva come oggetti deU’immaginazione (mutakhayyal), igno­
rando che cosa tutto ciò implicasse, e per questo ebbe paura. Non sembra 
che si debba identificare questo fenomeno con quanto oggi viene definito il­

Note

304



:\ote a Parte seconda. Capitolo i l

lusione ottica (‘Affìfi, The Mystical Philosophy ofMuhyid-Din Ibn al-*Arabi, 
Cambridge 1939, p. 130, n. 2); lo stesso Ibn ‘Arabi lo smentisce. Si compari 
piuttosto la distinzione fenomenologicamente fondata tra “voci interiori” e 
“illusioni auditive” nel bel libro di G. Walther, Phànomenologie der Mystik, 
Olten 1955, pp. 162-168.

9 Futuhàt cit., vol. II, p. 310-311.
10 Cfr. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism, Cambridge 1921, pp. 117- 

118,123,136; ‘Affifi, Mystical Philosophy cit., pp. 133-136; ‘Abd al - Karim Jili, 
al-Insàn al-Kàmil(‘‘L’Uomo Perfetto”), s.L 1304 egira, vol. II, pp. 22-24.

11 Cfr. Fusùs al-hikam (d’ora in poi Fusus), ed. ‘A.A. ‘Affìfi, Cairo 
1365/1946, II, p. 139. La dottrina del cuore come centro della conoscenza 
piuttosto che dell’amore può poggiarsi su alcuni versetti coranici: “Non me­
ditano forse il Corano, o vi son chiavistelli sui cuori?” (Corano XLVII, 24); 
“Nei loro cuori ha scritto Iddio la fede” (LVIII, 22); “Ma quelli che hanno il 
cuore traviato seguono ciò che v’è di oscuro, bramosi di portar scisma e di 
interpretare fantasiosamente, mentre la vera interpretazione di quei passi 
non la conosce che Dio (III, 7).

12 Per un punto di vista fenomenologico, cfr. Walther, Phànomenologie 
cit., pp. 111-114.

15 M. Eliade, Le Yoga, immortaliti et libertà, Paris 1954, pp. 237 ssg., 243 
sgg., 394, Nota VI, 9 [trad. it. Lo yoga: immortalità e libertà, Rizzoli. Milano 
1973] dove si richiama la tradizione esicasta che distingue quattro “centri” 
di concentrazione e di preghiera. Si compari infra. cap. Ili, n. 20, sui quat­
tro centri sottili e sull’angelologia del microcosmo nel sufismo persiano.

14 ‘Affìfi, Mystical Philosophy cit., p. 119.
15 Cfr. Futuhàt cit., vol. II, pp. 526 sgg.; ‘Affìfi, Mystical Philosophy cit., 

p. 133, n. 2; Fusùs II, p. 79: Ibn ‘Arabi afferma che questo organo creatore
o energia creatrice che per gli gnostici si chiama himma, corrisponde a quan­
to i Mutakallimun designano come ikhlàs, e i sufi hudùr. Egli stesso preferi­
sce chiamarlo 'inàya ilàhiya (premeditazione divina). Tuttavia, possono com­
prendere questa facoltà soltanto coloro a cui ne è stato conferito il dono, e 
che l’hanno sperimentato, qualunque sia il nome con cui la nominiamo; ma 
costoro sono in numero esiguo.

16 Fusùs I, 88, e II, pp. 78 ssg.
17 Qui ioahm e himma compaiono sotto l’aspetto del differente modo se­

condo il quale entrambi operano rispettivamente sull’immaginazione. Si 
confronti ‘Abd al-Karim Jili: wahm è la più potente delle facoltà umane (sul 
piano macrocosmico dell’Uomo celeste, l’Angelo della morte, Azraele, pro­
cede dalla sua luce); himma è la più nobile di quelle facoltà, poiché non ha 
altro oggetto che Dio (dalla sua luce procede l’Arcangelo Michele); Nichol­
son, Studies in Islamic Mysticism cit., pp. 116-118. Wahmy dunque, non de­
nota qui 1’“estimativo” nel senso dei filosofi avicenniani.

18 Fusùs II, p. 107 (la citazione è ripresa dalle Shadharàt al-dhahab -  “Gli 
alberi d’oro” -  di Ibn al-‘Imàd, V, p. 196), e ‘Affìfì, Mystical Philosophy cit., 
p. 133.

19 ‘Abd al-Razzàq Kàshàni, commento ai Fusùs, Cairo 1321 egira, p. 272.

305



Abbiamo quanto segue: 1) Il mondo delle Idee (maànt); 2) Il mondo degli 
Spiriti separati da ogni materia (arwàb mujarrada)\ 3) Il mondo delle Anime 
pensanti (nufùs nàtiqa)\ 4) Il mondo delle Immagini autonome, aventi figu­
ra e forma, ma provviste di una corporeità immateriale {'àlam al-mitbàl, mun- 
dus imaginalis)\ 5) Il mondo visibile sensibile. O ancora (ivi, p. 110), la ge­
rarchia delle Presenze dell’Essere Divino nelle sue teofanie è la seguente: 1) 
Hadrat al-Dhàt (Presenza dell’Essenza, del Sé); 2) Hadrat al-sifàt wa’l-asma 
(Presenza degli Attributi e dei Nomi, o Hadra al-Uluhiya, Presenza della Di­
vinità); 3) Hadrat al-Afàl (Presenza degli Atti, operazioni o “Energie” divi­
ne, o Hadra al-Rububiya, Presenza della Sovranità); 4) Hadrat al-Mithàl wa’l- 
Khayàl (Presenza deirimmagine e dell’Immaginazione attiva); 5) Hadrat al- 
Hiss wa’l-Musbàhada (Presenza del sensibile e del visibile). I quattro primi 
gradi formano il mondo del mistero. Dàwud Qaysari, altro classico com­
mentatore dei Fusus, offre uno sviluppo interessante (Sharh [“Commento”], 
lit. s.l., 1299 egira, p. 27-28): poiché ciascun individuo, ciascuna “monade” 
(fard; tutto il passo riecheggia la monadologia leibniziana) è fra gli individui 
dell’universo l’emblema di un Nome divino, e poiché ciascun Nome divino
-  per il fatto che comprende l’Essenza (dbàt) la quale comprende l’insieme 
dei Nomi -  comprende anche gli altri Nomi, ciascun individuo (ciascuna 
monade) è esso stesso un mondo nel quale e attraverso il quale l'individuo 
conosce Finsieme dei Nomi. In questo senso, si può veramente dire che gli 
universi sono infiniti. Tuttavia, essendo le Presenze divine universali (cioè, 
inglobanti e totalizzanti) in numero di cinque, sono cinque anche le “unità 
di dominio” che inglobano l’insieme dei mondi. Vi sono due poli: a) la Pre­
senza del Mistero assoluto (Hadrat al ghayb al-mutlaq)\ b) la Presenza della 
Manifestazione assoluta (Hadrat al-shabàda al-mutlaqa). Si ottiene così que­
sta sequenza: 1 ) La Presenza del Mistero assoluto: sono le ecceità eterne nel­
la Hadra della Conoscenza. Segue la Presenza del mistero relativo (Hadrat 
al-ghayb al-mudaf), comprensivo di due mondi, e cioè: 2) Il mondo delle In­
telligenze (mondo del Jabarut, e delle Arwàb jabarutiya, corrispondente al 
mondo della Rubùbìya, quello dei Signori; per Sohravardi, il mondo degli 
Angeli-archetipi, Signori delle Specie), il mondo più vicino al Mistero asso­
luto. e 3 ) Il mondo delle Anime immateriali (mondo del Malakùt, o delle 
Arwàb malakùtiya), più vicino alla Shabàda assoluta. 4) Alam al-mithàl 
(mundus imaginalis), più vicino al mondo sensibile. 5) ‘Alam al-mulk, il mon­
do umano, integrante Tinsieme dei mondi, poiché esso è l'epifania del ‘àlam 
al-mithàL così come questo è l’epifania del Malakùt, epifania del Jabarut, epi­
fania del mondo delle ecceità eterne, epifania dei Nomi divini della Hadra 
ilàbiya e della Hadra wàbidiya (Presenza dell’Unità-plurale), epifania finale 
della presenza delFUnità assoluta (Hadra abadiyd). Asln Palacios, in Obras 
escogidas, Madrid 1946, vol. I, pp. 204 sgg., ha provato a stabilire alcune ana­
logie tra le Hadaràt di Ibn ‘Arabi e le Dignitates di Raimondo Lullo.

20 Kàshàni, commento ai Fusus cit., p. 272: l’essenza unica attraversa cin­
que Discese (tanazzulàt), fino al mondo della Shabàda, limite degli universi. 
Ciascuna di queste Discese è strutturata in azione e passione; paragonate ad 
un’unione nuziale (nikàb), vengono definite le “Cinque unioni nuziali”. Una

ì\ote

306



!\ote a Parte seconda. Capitolo II

medesima Essenza (haqiqa), dunque, si polarizza in azione e passione, una 
stessa Essenza il cui Apparente, TEssoterico (Zàhir) è il mondo, mentre il Na­
scosto, l’Esoterico (Bàrin) è TEssere Divino (Haqq); l’Esoterico governa il 
iManifestato. Fusus I, p. 218: uLa stessa res divina (amr ilàhi) è unione nuziale 
nel mondo formato dagli Elementi, himma nel mondo degli Spiriti di luce, 
coordinamento (tartìb) delle premesse nel mondo dei concetti pronti ad at­
tualizzare la conclusione logica”. Ivi, II, pp. 332-333: il mondo, Tessere uma­
no, sono al contempo Haqq e Kbalq. L’Essere Divino (Haqq) è in ciascuna 
forma lo Spirito (Rùh) che governa quella forma; il creaturale (Khalq) è la 
forma che governa quello Spirito. La realtà integrale (Haqiqa) è il Creatore- 
creatura, il Nascosto-Manifestato (Bàtin-Zàhir). E così per ogni tappa delle 
Discese: ognuna di queste è un’unione nuziale, una sizigie (izdiwàj) di due 
cose pronte a produrne una terza. L’unione del maschile e del femminile è 
solo un aspetto, nel mondo sensibile, di una struttura che ripete incessante­
mente il piano delTessere. (Su questo stesso tipo: l’unione del fedele d’amo­
re e del suo Signore. L’anima “pacificata” non ritorna genericamente a Dio, 
ma al suo Signore d’amore. A questo si collega lo straordinario sogno di Ibn 
‘Arabi, a conclusione di un’unione nuziale con ciascuna delle potenze co­
smiche, gli astri del Cielo, le “lettere” che le tipificano: cfr. Nyberg, Kleine- 
re Scbriftum des Ibn al-'Arabi, Uppsala 1919, pp. 87-88.)

21 Kàshàni, commento ai Fusùs cit., pp. 110-111.
22 Fusùs I, pp. 88-89, e II, p. 81-82; 'Affìfì, Mystical Philosophy cit., pp. 

134-135. Concentrando la propria himma sulla forma di una cosa in una del­
le Hadaràt, lo gnostico è in grado persino di produrla nel campo dell’esi­
stenza extra-mentale, o sotto una forma sensibile. Conservando la forma di 
quella cosa in una delle Hadaràt superiori, egli la conserva anche nelle Ha­
daràt inferiori. Viceversa, quando con l’energia della sua himma egli conser­
va quella forma in una delle Hadaràt inferiori, la forma di quella cosa è con­
servata parimenti in una Hadra superiore, poiché la persistenza del successi­
vo postula la persistenza del precedente. E quanto viene chiamato garanzia 
implicita, mantenimento nell’essere per implicazione (bil-tadammun)\ è il 
caso esemplare del frutto delle contemplazioni di un contemplativo. Può 
succedere che lo gnostico sia distratto da una o più Hadaràt, mentre conser­
va la forma di una cosa nella Hadra che sta contemplando; ma tutte le forme 
sono conservate perché egli conserva quella forma unica nella Hadra dalla 
quale non si è distratto. Ibn ‘Arabi spiega la creatività divina allo stesso mo­
do, ma sottolineando la differenza: inevitabilmente, l’uomo viene distratto 
da una o più di una della cinque Hadaràt, mentre Dio non cessa di contem­
plare la forma delle cose che egli “crea” in ciascuna delle Hadaràt. Ibn ‘Arabi 
è consapevole di spiegare un segreto di cui i mistici si sono sempre mostrati 
gelosi, perché questo teosofo, definito “monista”, conosce benissimo la li­
mitazione (il correttivo) che tutto ciò apporta alla locuzione teopatica Anà 
al-Haqq. “La questione che sto illustrando non è mai stata trattata in alcun 
libro, né da me, né da altri. E dunque qualcosa di unico, che non ha prece­
denti. Attento a non dimenticarlo” (ibid.).

23 Fusùs I, p. 89. Da qui il senso di Corano VI, 38: “Noi non abbiamo tra­

307



Note

scurato nulla nel Libro”, poiché esso contiene al contempo il presente, l’av­
venuto e l’avvenire.

24 Cfr., su un altro piano, i tre stati della discriminazione richiamati su­
pra, Parte seconda, cap. I, n. 50.

25 Nel suo trattato Mawàqi al-nujùm (“Il luogo del tramonto delle stel­
le”), in ‘Affìfì, Mystical Philosophy cit., p. 133, n. 2.

26 Ivi, p. 137, n. 2.
27 Cfr. Parte seconda, cap. I, n. 52, dove abbiamo specificato il senso da 

dare alla nozione di intermediario, che la differenzia da ogni concezione di 
tipo asharita. Conviene certamente parlare di un intermediario che è organo 
della teofania, ma nel senso che l’organo, in quanto tale, è esattamente quel­
la teofania.

28 ‘Affifì, Mystical Philosophy cit., p. 136; Fusùs I, pp. 79-80.
29 Non si tratta in questo caso della semplice verifica di una legge gene­

rale, espressa o meno in termini di occasionalismo e applicata a tutti gli es­
seri, poiché la creatività umana di cui è qui questione presuppone e richiede 
una concentrazione del cuore (una enthymesis), una riunione (jam‘iya) di tut­
te le energie spirituali (quwwàt rùhàniya) dell’essere umano sul loro oggetto 
supremo, e spinta al massimo grado di purezza, al fine della creazione pro­
gettata; ora, questo non è possibile se non allo gnostico in quanto Uomo Per­
fetto. Ibn ‘Arabi, di conseguenza, interpreta l’episodio degli uccelli d’argilla 
modellati da Gesù Bambino e animati dal suo Soffio, cosi come lo riportano
i “vangeli dell’infanzia” e il Corano (Vangelo di Tommaso IV, 2; Vangelo ara­
bo dell'infanzia 36; Corano III, 49; ‘Affifi, Mystical Philosophy cit. p. 139). 
Egli aggiunge: aNon si può comprendere la questione se non in un senso mi­
stico personale idhawq)y come accadde ad Abu Yazid Bastami, che ridiede 
la vita col suo respiro ad una formica che aveva schiacciato, benché sapesse 
da chi emanava il soffio da lui emesso” (Fusùs I, p. 142). Infine, questa pre­
cisazione: “Abbiamo detto tutto questo perché sappiamo che i corpi mate­
riali dell’universo subiscono la himma delle anime, quando queste si man­
tengono nello stato di concentrazione mistica” (Fusùs I, p. 158). Si dovreb­
be considerare qui la teoria avicenniana delle Anime celesti, che, a differen­
za delle anime umane, sono esenti dal senso e dalla percezione sensibile, e 
grazie all’immaginazione muovono le Sfere.

Su questo controllo, si veda soprattutto Fusùs I, pp. 126-127, cap. XIII 
(dedicato a Lot), dove la questione è ampiamente trattata.

"Fusùs I,p. 122, e II, p. 148, n. 9; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 148.
,2 Fusùs I, p. 89 e II, p. 148; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 149; Bàli 

Effendi, commento, Costantinopoli 1309 egira, p. 217. Possedere un cuore, 
avere la scienza del cuore (qalb) significa conoscere il taqlib (metamorfosi, 
permutazione, ritorno) dell’Essere Divino che si metamorfizza nelle forme e 
nelle figure teofaniche. Allora lo gnostico, da sé, conosce il Sé Divino (Bàli 
Effendi ritrova qui un’applicazione della massima: “chi conosce se stesso, 
cioè la propria anima, conosce il suo Signore”). Attraverso le proprie meta­
morfosi, compiute nella sua anima, Io gnostico conosce le metamorfosi del 
Sé divino (dhàt al-Haqq) nelle forme epifaniche. Per questo, soltanto il cuo­

308



Note a Parte seconda. Capitolo i l

re è sostegno della scienza divina, poiché ogni altro organo o centro sottile 
ha un determinato maqàm (ad esempio, l’intelletto non può sapere che 
un’immagine corrisponde al tutto, nelle cinque Hadaràt -  esso discrimina; la 
validità dell’immagine deve fondarsi sulla himmay perché il cuore perce­
pisce l’unità del molteplice). Il Sé {nafs) dello gnostico non è eterogeneo al 
Haqq, in quanto è il Nome divino investito in quella ecceità eterna. Essere 
uno gnostico significa riconoscere le forme e le loro metamorfosi. Essere un 
a-gnostico significa negarle e ricusarle. In questo la scienza del cuore si dif­
ferenzia radicalmente dalla dialettica argomentativa dei dogmatici. Essa è la 
porzione concessa a colui che conosce Haqq attraverso tajalli e shuhùd (vi­
sione intuitiva) nello stato di concentrazione (lo stato di “Corano”); cosi si 
conosce Haqq mediante Haqq; questa scienza del cuore si specifica secondo 
le teofanie, e si modella e modalizza secondo i suoi ricettacoli.

33 Fusùs l, p. 122; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 148.
34 Fusùs II, pp. 148-149; Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 150.
35 Perché allora si produce Pintenebramento” di questi dogmatismi, a 

cui è inestricabilmente legato il male radicale delle controversie, delle di­
spute e dei conflitti senza fine né risultato? Non è possibile non chiederselo; 
ma la risposta, altrettanto radicale, va cercata essenzialmente nella dottrina 
vissuta che libera il discepolo di Ibn ‘Arabi da simili vincoli, privando dei 
suoi elementi la questione e il male ad essa legato. La scienza del cuore (del 
qalb e del taqlib) costituisce dunque la risposta e la soluzione pratica. Essa 
non raziocinia sul perché di uno stato di fatto, ma va al di là dei suoi dati.

36 Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 149.
37 Ivi, p. 150.
38 Ibid. Esortazione di cui non hanno bisogno i dogmatici razionali, non 

avendo costoro bisogno di visione, mentre, per contro, il semplice credente 
comincia con la visione immaginativa e la tipificazione (takhayyul e tamath- 
thul), per elevarsi con la visualizzazione e la verifica personale (ritya e tah- 
qiq), fino alla ivalàya nel tawhid. Ora, è a quest’ultimo livello, cioè all’Esse- 
re Divino [Haqq] corrispondente alla visione mentale, che sospinge l’appel­
lo dei profeti, mentre il dogmatico razionale è assolutamente incapace di 
produrre una “teologia profetica”, essendo la sua preoccupazione maggio­
re quella di pervenire e di condurre gli altri ad una definizione dogmatica 
(taqyid). Bàli Effendi (commento, cit., pp. 221-222), pur attribuendo giusta­
mente alla questione un’importanza delle più gravi per le scienze divine e ar­
cane, sembra tuttavia cadere in errore su questo punto. Egli abbozza a que­
sto proposito una sorta di apologia del Sunnismo e sembra credere che il 
punto decisivo della questione sia la “realizzazione” di una indeterminazione 
crescente dell’Essere Divino (cioè una universalizzazione svuotata di ogni de­
terminazione particolare). Impegnandosi su questa via, egli ingenera un’ir­
rimediabile confusione tra ciò che è bi-là shart (assolutamente incondiziona­
to , nei confronti sia dell’universale sia del particolare), e ciò che è bi-sbarti là 
(sottoposto ad una condizione negativa, cioè l’universale condizionato 
dall’assenza di ogni determinazione particolare). E, questa, una distinzione 
capitale, che già si trova fondata nella metafisica avicenniana. Ora, è eviden­

309



Note

te che figura, funzione e visione teofaniche non possano procedere alla pari 
con una crescente negatività che abolisce qualsiasi determinazione e tende, 
al limite, ad un vuoto concettuale o ad un concetto totalmente svuotato. Lun­
gi da ciò, ogni teofania ed ogni esperienza visionaria comportano una forma 
dalla plasticità assolutamente determinata mentalmente, poiché la loro es­
senza consiste nell’essere una percezione dell 'incondizionato (là bi-shart), 
esattamente così come si mostra, non già in un universo negativamente con­
dizionato, bensì nel condizionato tout court (bi-shart), così come viene pre­
supposto dalla correlazione tra rabb (Signore) e marbub (vassallo, servitore), 
tra la forma che si mostra (mutajalli) e la forma di colui a cui si mostra (mu- 
tajallà lahu). Da questo punto di vista, andrebbe studiato in maniera parti­
colareggiata come nello sciismo si sia prodotta una feconda reciprocità tra la 
teosofia di Ibn ‘Arabi e l’imamologia (in quanto questa permette una visio­
ne mentale dei santi Imam). Cfr. anche infra, cap. Ili, n. 17, e il capitolo IV 
(coincidentia oppositorum).

39 In relazione alla fine della nota precedente, ricordiamo quella catego­
ria che qui e altrove abbiamo proposto di denominare “katenoteismo misti­
co”, che ci piacerebbe accostare alle belle analisi proposte da Gerda Walther 
nel suo Pkànomenologie der Mystik cit., pp. 160-161 e 180-181.

40 Cfr. supra, Parte prima, cap. I, § 3 e la n. 26 in fine.
41 Cfr. Eliade, Le Yoga cit., pp. 243 sgg.
42 Futùbàt cit., vol. II, p. 449. ‘Affìfi, Mystical Philosophy cit., p. 114, ri­

tiene che le quattro Sfere siano i quattro Elementi; vi sarebbe anche motivo 
di pensare che si tratti delle quattro Hadaràt che si succedono alla Hadra del 
Mistero assoluto (v. supra, n. 19).

43 Futuhàt cit., vol. II, p. 581.
44 Come si può verificare, quando il Giovincello mistico si manifesta al 

momento del passaggio del pellegrino davanti alla Pietra nera (infra, cap. IV, 
§ 2), il simbolismo consente una serie di allusioni che conducono all'identi­
ficazione finale. La colonna che si erge all’esterno del Tempio è la Ruh di 
Muhammad, cioè il suo Spirito Santo, Gabriele, l’Angelo della Rivelazione, 
che assume nei confronti del Profeta un ruolo identico a quello assunto nei 
confronti di Maryam (‘Affìfi, Mystical Philosophy cit., p. 75, n. 3). U punto 
da cui emerge il Giovincello lo situa come omologo dell’Angelo nei riguardi 
del mistico, ne è il Sé, XAlter Ego divino, che proietta in lui la rivelazione (cfr. 
ivi, p. 118, n. 3, e supra, Parte prima, cap. I, n. 35). Il fatto che ogni manife­
stazione del Qutb (Polo) sia designata come Pietra Nera è qualcosa di ante­
riore ad Ibn ‘Arabi. Anche Abu Madyàn (m. 1197), a chi gli domandava se 
la Pietra Nera subisse qualche influsso da tutti coloro che la toccavano e la 
baciavano, rispondeva: “La Pietra Nera sono io” (ivi, p. 76, n. 1).

^  “A questo -  dice Ibn ‘Arabi -  allude Ibn Masarra nel suo Kitàb al- 
Huruf [“Libro delle Lettere”, cioè dell’alfabeto filosofico]”; cfr. Asm Pala­
cios, Ibn Masarra y su escuela: origenes de la filosofia hi spano-musulmana, in 
Obras escogidas cit., vol. I, p. 91. Senza pretendere di minimizzare il legame 
stabilito da Asm Palacios, siamo d’accordo con ‘Affìfi (Mystical Philosophy

310



Aole a Parte seconda. Capitolo II

cit., p. 76, n. 1) sulTopportunità di distinguere qui tra il tema simbolico in­
staurato da Ibn Masarra e l’amplificazione datagli da Ibn ‘Arabi.

46 Si deve accostare a questa espressione (per quanto riguarda la messa 
in opera della himma) quanto è stato rilevato in precedenza, a proposito del 
senso che Ibn ‘Arabi attribuisce alla massima “essere in persona un Corano”.

4f Fusùs I, pp. 155-156; Bàli Effendi, commento, cit., pp. 287-288; Kà­
shàni, commento ai Fusùs cit., p. 292.

48 Fusùs I, p. 157; Bàli Effendi, commento, cit., p. 292.
49 Fusùs I, p. 158, e II, 218-219; Bàli Effendi, commento, cit., p. 294; Kà­

shàni, commento ai Fusùs cit., p. 199. Questo “potere magico” comporta ta- 
skhir (sottomissione della cosa ad una potenza esteriore che agisce su di es­
sa) e tasarruf (facoltà di disporre e di servirsi di quella potenza, per ottenere 
una mutazione nella cosa). Il taskhìr è di due specie: Tuna si esercita grazie 
alla himma, ed implica il grado spirituale di concentrazione mentale che con­
sente alla himma di raggiungere le cose del nostro mondo o quelle degli uni­
versi celesti (facoltà esercitata da alcuni sufi, ma dalla quale altri si astengo­
no per motivi di natura spirituale). L’altra consiste nell’enunciazione del so­
lo imperativo, senza ricorrere ad una pratica preliminare né alla himma\ fu 
questo il caso unico di Salomone nei confronti dei ]inny forze della Natura. 
Presso coloro cui è stato elargito, questo dono eccezionale porta la dimen­
sione divina (lahùtiya) ai limiti supremi, fino a dominare totalmente la di­
mensione umana (nàsùtiya). I nostri autori sottolineano che la preghiera di 
Salomone, richiedendo un potere di cui nessun altro prima di lui disponeva, 
non era ispirato da una “volontà di potenza” personale, poiché Salomone ne 
aveva formulato la richiesta per ordine del suo Signore.

50 Fusùs I, pp. 100-101. Si trattava di una “manifestazione* non preme­
ditata da parte di coloro che si erano manifestati sotto forma di stelle; si trat­
tava, di conseguenza, di una percezione situata, in Giuseppe, nel tesoro del­
la sua Immaginazione. Altrimenti, i suoi fratelli avrebbero saputo che egli li 
vedeva, così come l’Angelo Gabriele sapeva che il Profeta lo vedeva (Bàli Ef­
fendi, commento, cit., p. 153).

51 Per il paragone fra l’errore commesso da Giuseppe e quello commes­
so da ‘À’isha, cfr. Fusùs I, pp. 99-101, e II, p. 107, n. 3; Bàli Effendi, com­
mento, cit., p. 152; Kàshàni, commento ai Fusus cit., p. 110.

52 Cfr. supra, n. 49: è ancora per ingiunzione divina che Salomone ri­
chiede un potere che non era appartenuto a nessun altro prima di lui.

53 Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 200; Bàli Effendi, commento, cit., 
p. 296. Si tratta di un’immagine-archetipo. Analoga indicazione si ritrova nel 
Libro di Zoroastro (poema persiano di millecinquecentottantuno versi dop­
pi, scritto da uno zoroastriano del XIII secolo). A proposito di Peshótan, fi­
glio immortale del re Goshtasp (il protettore di Zoroastro), uno dei compa­
gni futuri del Saoshyant immersi che ora dormono in attesa dell’arrivo del 
Salvatore, viene ricordato che Zoroastro, dopo aver celebrato la liturgia, gli 
diede del latte: “Egli ne bevve e dimenticò la morte ”. Alcuni dotti zoroa- 
striani commentano: il senso di “vita eterna” è “conoscenza di sé”, cioè co­
noscenza dell’essere imperituro; come il latte, nutrimento dei neonati, que­

311



Note

sta conoscenza è il nutrimento dello spirito. Cfr. Le Livre de Zoroastre (Zarà- 
tuskt-Nàmeh) de Zartusbt-e Bahràm ibn Pajdu, ed. et trad. F. Rosenberg, avec 
préface d’André Gide, Saint-Pétersbourg 1914, p. 59.

54 Fusùs I, pp. 100 e 158; Bàli Effendi, commento, cit., pp. 153 e 296; Kà­
shàni, commento ai Fusùs cit. p. 200.

55 Fu così che Àbramo commise inizialmente un errore; non compiendo 
il ta'wily non comprese che il bambino, nel sogno, simbolizzava la sua anima, 
Fusùs I, pp. 78 e 85 sgg.; per Taqi ibn Mukhallad, ivi, pp. 86-87. L’allusione 
all’alchimia si riferisce ad un’identica concezione, che nella Tetralogia di Pla­
tone definisce l’operazione alchemica extrahere cogitationem. I praticanti che 
aspiravano a sottomettere l’“oro alchemico” alla verifica col punzone avreb­
bero avuto un esito paragonabile a quello prodotto dagli sforzi di Taqì ibn 
Mukhallad, essendo mossi dalla stessa esigenza.

56 Cfr. A. Koyré, La philosophie de Jacob Boehmey Paris 1929, pp. 119
sgg-57 Esattamente: tahawwul al-Haqq fil-suw arfi tajalliydtihi (metamorfosi 
di Dio nelle forme delle sue teofanie); cfr. il nostro Epipbanie divine et nais- 
sance spirituelle dans la Gnose ismaélienne, «Eranos-Jahrbuch», XXIII, Zu­
rich 1953, pp. 141 sgg.58 Dal punto di vista grammaticale, gli uni e gli altri possono invocare 
l’ambiguità del pronome suffisso arabo [illà ivajhu-hu)\ sul senso teosofico 
di questo versetto, cfr. Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 111 ; Futuhàt cit., 
vol. II, p. 313, e infra, n. 60.

59 È l’Angelo che si designa quando si dice che Dio ha un Angelo pre­
posto al dono delle visioni, chiamato Spirito (Rùh)\ questi è al di sotto del 
Cielo inferiore, e dispone delle forme e delle figure nelle quali colui che ri­
ceve un sogno percepisce se stesso come un altro essere (si compari II Baruc
55, 3, dove l’Angelo che presiede alle visioni autentiche porta il nome di Ra- 
miele). Quando l’uomo si assenta dalle proprie facoltà sensibili, gli oggetti 
che normalmente riempiono la sua coscienza da sveglio cessano di velargli la 
percezione delle forme controllate dal potere (“nelle mani”) di questo An­
gelo. Egli può allora percepire, anche in stato di veglia, ciò che il dormiente 
percepisce durante il sonno. L’elemento sottile dell’essere umano si trova 
trasferito, con le sue energie, dalla / ladra mahsùsa (piano sensibile) alla Ha- 
drat al-khayàlal-muttasil (la facoltà immaginativa sostenuta dalla parte ante­
riore del cervello). Allora questo Angelo-Spirito, custode delle forme e del­
le figure che sussistono di esistenza propria nel mondo dell’immaginazione 
autonoma (cfr. supra, n. 19, mundus imaginalis), concede al visionario la vi­
sione delle cose spirituali che si “corporeizzano” nel mondo intermedio; cfr. 
Futùhàt cit., vol. II, p. 377.

«>Cfr.JÌlÌ, al-lnsàn al-Kàmilcit., vol. II, pp. 4 e  8-10 (qui l’autore si riferi­
sce al suo Kitàh al-kahf wal-raqim (“Libro della Caverna e del custode*); cfr. 
anche Nicholson, Studies in Islamic Mysticism cit., pp. 110-111. È questo un 
“arcano” centrale: rapporto indiviso o individualizzazione del rapporto tra lo 
Spirito Santo increato e l’Angelo-Spirito creato (nel senso dato a questo ter­
mine dalla scuola di Ibn4 Arabi), colto come mistero dell’individuazione pree­

312



ISote a Parte seconda. Capitolo ///

terna. Si compari anche la visione evocata infra, cap. IV: l’allusione del Gio­
vincello mistico (compagno eterno, “Volto” imperituro del mistico visiona­
rio) alla sua intronizzazione e alla sua investitura preetema della scienza del 
Calamo supremo iQalam a là, ‘Aql Atvwal, la Prima Intelligenza). “Funzio­
nalmente”, non sarebbe impossibile stabilire un'analogia di rapporto fra Rùh 
al-Quds e PAngelo Rùh da un lato, e dall'altro lo Spiritus principalis e lo Spiri- 
tus sanctus, P Angelo di ogni credente, secondo i Catari (cfr. H. Sòderberg, La 
Religion des Cathares, Uppsala 1949, pp. 174 sgg., 215).

Capitolo III. Preghiera dell’uomo e preghiera di Dio
1 Cfr. Parte prima, cap. I, § 3, n. 70.
2 Cfr. Parte prima, cap. I, n. 75 (il motivo della filossenia di Àbramo 

nell’iconografia del Cristianesimo orientale); si compari Pinsegnamento im­
partito dalla “Sophia” mistica al suo discepolo, in Parte prima, cap. II, § 1, 
n. 38.

3 M. Eliade, Le Yoga cit., pp. 220 sgg. L’esercizio spirituale proposto qui 
non comporta posizioni yoga (cfr. ivi, p. 221), né i fenomeni che si produ­
cono nelle sedute di dhikr, collettive o meno (ivi, pp. 378 e 392). Si tratta 
dell’orazione personale, della meditazione e della pratica in privato della Pre­
ghiera rituale (salàt), il cui metodo e la cui pratica ne fanno una munàjàt.

4 Fusus cit., pp. 222-223.
5 Cit. ivi, II, p. 342.
6 Cfr. Sayyed Kàzem Reshtì (successore dello shaykh Ahmad Ahsà’i alla 

guida della scuola shaykhi in Iran nel XIX secolo), Sharh-i Àyat al-Korsi 
(“Commento al versetto del Trono”), lit. Tabriz 1272 egira, p. 2. Sulla vita e 
l’opera di questo autore, e il suo ruolo nella scuola shaykhi, si veda il nostro 
En Islam iranien: aspects spiritucls et philosophiques, Paris 1971-1973, voi. 
IV, pp. 232 sgg.

J Questo aspetto della Preghiera, che raggiunge eo ipso “oggettivamen­
te” il suo oggetto, può essere colto fenomenologicamente come effetto be­
nefico su un'altra persona che ne ignora la fonte, o come un caso di telepa­
tia; cfr. G. Walther, Phànomenologie der Mystik, Olten 1955, p. 125.

8 Fusus I, pp. 222-223, e II, pp. 341-342.
9 Cfr. ancora Parte prima, cap. I, nn. 55 e 81-83.
10 Fusus I, p. 92. L'intero capitolo su Ismaele chiarisce in maniera speci­

fica la presenza del Tutto in Ciascuno, l’individuazione e la singolarità del 
rapporto indiviso tra il Signore e il suo vassallo, costante di quell’esperienza 
spirituale che abbiamo proposto di denominare ukatenoteismo mistico”.

11 U Signore, Conoscente (attivo) non esiste come tale se non avendo un 
oggetto da lui conosciuto', reciprocamente, in quanto conosciuto da colui in 
cui si rivela nel conoscerlo, anch’egli è volto al passivo (egli è il conosciuto); 
quello che, nel primo senso, era Yoggetto della sua conoscenza, diventa così
il soggetto attivo, il Conoscente. Sono questi i due aspetti che, invertendosi

313



Note

l’uno nell’altro, prendono qui le due modalità esistenziali che polarizzano la 
haqtqa unica.

12 Fusùs I, p. 83. Il commento fra parentesi è nostro.
13 Cfr. Parte prima, cap. I, § 3, l’affermazione di Sahl Tostari (“la sovra­

nità divina ha un segreto, e quello sei tu; se tu sparissi, anche la sovranità si 
annullerebbe”), e ivi, la n. 40. Ci si deve guardare dalla trappola in cui ca­
dono molte traduzioni, che trascurano la lezione dei commentatori (si deve 
infatti intendere zabara ‘an = zàla ‘an = cessare, sparire). Sulla portata di que­
sta affermazione, cfr. i testi a cui ci riferiamo supra, n. 1.

14 Cfr. Parte prima, cap. I, n. 49.
15 Si confronti Fusùs I, pp. 106 sgg., e II, p. 342; sirat, la via dell’essere 

che ciascun essere segue, la via sulla quale ognuno cammina in ragione di ciò 
che il suo essere è.

16 Si veda il nostro Epipbanie divine et naissance spirituelle dans la Gno- 
se ismaélienney «Eranos-Jahrbuch», XXIII, Zurich 1953, soprattutto le pp. 
193-226.

17 Con la pratica dei pellegrinaggi spirituali e delle visite mentali, legata 
a orari e calendari liturgici complessi ad uso della devozione personale, con 
cui si fissa la ricorrenza degli anniversari dei Quattordici Immacolati 
(Muhammad, Fatima e i Dodici Imam). Ogni giorno della settimana, ogni 
ora del giorno e della notte hanno il loro Imam. Qui ci riferiamo soprattut­
to ad un eucologio ancora in auge in Iran, i Mafàtih al-]annàn (“Le chiavi del 
Paradiso”) dello shaykh ‘Abbàs Qommi, vero tesoro della psicologia reli­
giosa. Si è segnalata (n. 38 del cap. precedente) la coalescenza verificatasi tra 
ì’imamologia sciita e la teosofia di Ibn ‘Arabi, in cui le figure degli Imam ven­
gono inserite nel quadro delle teofanie. Ciò pone il problema delle origini 
del lessico e degli schemi teosofici di Ibn ‘Arabi e della sua scuola.

18 Fusùs I, p. 223. Si ricordi la tesi di Swedenborg: uOgni Angelo è tutta 
la Chiesa” (De Coelo et inferno, §§ 52 e 72); cfr. il nostro Epipbanie divine 
cit., p. 207.

19 Kàshàni, commento ai Fusùs cit., p. 278; per questa omologia, cfr. an­
che ‘Abd al-Karim Jili, al-lnsàn al-Kàmil cit., vol. II, 10 (cap. LI).

20 Vi sarebbero qui molteplici riferimenti; ci limiteremo a ricordare il 
commento di Mirzà Ibràhim Khu’i, al-Durra al-Najafiya (“La perla di 
Najaf”), lit. Tabriz 1292 egira, pp. 29-31, e una delle numerose epistole ine­
dite di Shàh Ni matollàh Wall Kermàni, uno dei più celebri maestri del su­
fismo persiano nel XV secolo (m. 1431), da cui estraiamo questo brano: “Vi 
sono quattro gradi (o piani) a cui si riferiscono le quattro lettere ALLH (Al­
lah), cioè il cuore {qalb), l'intelligenza Vaql), lo spirito {rùh) e l'anima ìnafs). 
Quattro angeli sostengono questi gradi. Il cuore spetta a Gabriele, poiché il 
cuore è la sede della Conoscenza, e Gabriele ne è il mediatore [...]. I due no­
mi, Gabriele e cuore, hanno uno stesso significato. L’intelligenza spetta a Mi­
chele, poiché questi è il mediatore della sussistenza delle creature, così come 
l’intelligenza è mediatrice della sussistenza essenziale, cioè la conoscenza e 
la saggezza [...]. Lo spirito spetta a Serafiele, poiché in lui sono le forme di­
vine, attributi divini nascosti in questo spirito di cui è scritto: ‘Ho insufflato

314



:\olf a Parte seconda. Capitolo HI

in lui il mio Spirito'. L attributo di Serafiele è tale insufflamento dello spiri­
to [...]. L'anima spetta ad Azraele, forma della supremazia divina Az- 
raele è colui che raccoglie lo spirito al momento della morte» e l'essenza di 
ciascun essere è il suo spirito. Secondo la medesima omologia, nel mondo 
delle Qualità naturali (o Elementi), l'Acqua è la forma di Gabriele, la Terra 
è la forma di Michele, l’Aria è la forma di Serafiele, il Fuoco è la forma di Az- 
raele”. “Io (il Profeta) e ‘Ali (il I Imam) siamo un albero unico; gli esseri 
umani sono alberi multipli”. Sul piano macrocosmico, di cui l’angelologia 
microcosmica è interiorizzazione, un testo recente (Athàr Ahmadiya [“Ope­
re ahmadiane”], Shiraz 1374 egira, tavole annesse) fissa in un diagramma lo 
schema seguente: Serafiele, Spirito divino supremo (Hadra wdhidiya), co­
lonna superiore alla destra del Trono, sommità maggiore del jabarùt, luce 
gialla; Gabriele, Intelligenza divina universale, colonna superiore alla sinistra 
del Trono, sommità minore del Jabarùt, luce bianca; Michele, Anima divina 
universale, colonna inferiore alla destra del Trono, sommità maggiore del 
Malakùt, luce rossa; Asraele, Natura divina universale, colonna inferiore al­
la sinistra del Trono, sommità minore del jMalakut, luce verde. Sono solo 
semplici esempi dell’estrema complessità di questi schemi e delle loro va­
rianti. Sui “Portatori del Trono”, si veda Parte prima, cap. I, n. 76. Si veda 
anche il nostro studio su Réalisme et symbolisme des couleurs en cosmologie 
sebi’ite, «Eranos-Jahrbuch», XLI, Zurich 1972, pp. 109-176; En Islam ira- 
nien cit., vol. IV, index, s. v. couleurs, Tróne.

21 Cfr. A.J. Festugière, La Révélation d ’Hermès Trismégiste, vol. IV, Pa­
ris 1954, pp. 248 sgg.

22 Si compari la quattordicesima tesi dei Sàlimiya (discepoli di Ibn Sàlim 
di Bassora) cit. in L. Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de  
la mystique musulmane, II ed., Paris 1954, p. 299: “Dio parla, ed è lui stesso 
che sente parlare la lingua di ogni lettore del Corano” (ma il senso dell’ana­
lisi qui intrapresa ci impedisce, da parte nostra, di identificare questa pro­
posizione con una “degenerazione monista della regola della meditazione”, 
senza pertanto pretendere di ricondurla all’ortodossia islamica).

23 Per questa omologazione: Fusùs I, p. 224; Kàshàni, commento ai Fu­
sùs cit., p. 279.

24 Si comparino le due massime citate nel nostro Epipbanie divine cit., p. 
223: “Io non adorerò mai un Dio che non vedrò”, e “colui che non conosce 
il suo Imam non conosce Dio”.

25 Cfr. Parte prima, cap. II, n. 37.
26 Fusùs I, p. 225.
27 Praesens (da prae sum); si dovrebbe dire, con Schelling, consens (da 

con-sum, Introduction à la philosopbie de la mytbologie, trad, fr., Paris 1946, 
vol. II, p. 48), per connotare l’idea del reciproco esigere, il ta 'alluq del rabb 
e del marbub. L’orante che non è presente con il suo Signore e non giunge a 
“vederlo” mentalmente è quello che non “nutre” il suo Signore della so­
stanza del proprio essere (cfr. supra, n. 2, il senso mistico della filossenia di 
Àbramo). Sul tema della “compresenza”, si veda anche En Islam iranien cit., 
vol. I, pp. 292, 324-325.

315



Note

28 Cfr. Bàli Effendi, commento, cit., p. 436. Tra altri effetti, vi è la messa 
a frutto di Corano XXIX, 45. “La Preghiera preserva dalla turpitudine, per­
ché -  dice Ibn ‘Arabi -  non occuparsi d’altro che della preghiera è una leg­
ge imposta alTOrante, per tutto il tempo in cui egli si applica e in cui viene 
definito Orante”, Fusus I, pp. 224; in Fusus II, 343, si richiama l’attenzione 
sul taw il del versetto sopra citato, come tipificazione della stazione mistica 
(maqàm) in cui il mistico non potrebbe produrre un’azione immorale, poi­
ché in quel maqàm sono sciolti quegli obblighi che implicano la discrimina­
zione fra l’obbedienza e la ribellione alla Legge.

29 Fusus II, 343: ambivalenza della radice araba qrr, “essere rinfrancato, 
consolato” e “restare, fissarsi in un luogo (istiqràr)". Gli occhi "si riposano” 
(ritrovano la loro freschezza, qurrat al-ayn) nella contemplazione dell’Ama­
to, benché l’Amante non possa più cogliere null’altro, né percepire altra co­
sa che non sia l’Amato, che questo sia in una cosa concreta o in un fenome­
no sensibile (una teofania degli attributi divini nel mondo esteriore), o in una 
visione mentale. Il senso corrente della parola qurra è così interpretato da 
Ibn ‘Arabi come equivalente a quello di istiqràr.

30 Fusus I, p. 225.
31 Bàli Effendi, commento, cit., p. 436, 437-438.
32 Ivi, pp. 437-438.
33 Fusus I, p. 225, e II, p. 344; Bàli Effendi, commento, cit., p. 439.
34 Nel senso che la Preghiera di Dio è la rivelazione, l’epifania dell’esse­

re umano in quanto suo specchio. Reciprocamente, la Preghiera dell’uomo 
è  “creazione”, cioè riflesso e manifestazione di Dio che l’uomo contempla 
nello specchio del suo sé, poiché quello specchio è se stesso.

35 Cfr. quanto detto supra, Parte prima, cap. I, sull’applicazione di que­
sto versetto alTeliopatia dell’eliotropo. Si metta in connessione l’esegesi ana­
lizzata qui con ciò che si diceva a proposito del versetto “tutto perisce tran­
ne il suo Volto”, cfr. supra, Parte seconda, cap. II, nn. 58 sgg.

36 Fusus I, p. 226.
37 Ibid., e II, pp. 345-346; si compari ivi, I, pp. 68 sgg.; Parte prima, cap.

I, § 2, e il nostro De la gnose antique à la grtose ismaélienne, in A tti del V71 
Convegno Volta, Roma 1956.

3* Cfr. supra, Parte seconda, cap. I, n. 49, e cap. Ili, n. 9.
39 Dàwud Qaysari, Sharh [Commento], lit. s.l., 1299 egira, p. 492.
40 Fusus I, pp. 60-62, 65.
41 Per la traduzione integrale di questo salmo rivolto da Sohravardi alla 

Natura Perfetta, l ’̂ Angelo del filosofo”, si veda il riferimento bibliografico 
dato supra, Parte prima, cap. II, n. 67.

Capitolo IV. La 44Forma di Dio”
1 Si veda soprattutto H. Ritter, Das Meer derSeele: Mensch, Welt und Goti 

in den Geschichten des Fariduddin ‘Attàr, Leiden 1956, pp. 445 sgg., in cui si 
trovano accuratamente riunite le fonti di questo hadìth con le varianti e le dif­

316



Mote a Parte seconda. Capitolo IV

ferenti catene di trasmissione. Si noti che il tradizionista da cui dipende la tra­
smissione, Hammàd ibn Salama (m. 157/774) lo insegnerà solo dopo un sog­
giorno in Iran, presso una comunità sufi del Golfo Persico. Secondo la testi­
monianza di Ibn al-Dayba (m. 944/1537), questo hadìth era su tutte le labbra 
negli ambienti sufi popolari del suo tempo. Tuttavia, sarebbe inesatto limita­
re la devozione a questi ambiti. Oltre a quanto viene detto qui, basta riferirsi 
all’opera di un mistico della profondità di Ruzbehàn Baql! di Shiraz (m. 1209), 
Abhar al-*àshiqìn (“Il fiore dei Fedeli d’amore”), per constatare l’importanza 
speculativa di questo badith nel suo sistema di pensiero teofanico, e il suo va­
lore sperimentale di cui sono testimoni i sogni e le visioni che riempiono il Dia- 
rium spiritualis dello stesso mistico. Ibn ‘Arabi allude sottilmente a questo 
hadith nel commento scritto da sé in margine al suo “poema sofianico” 
[Dhakhair al-a'laq. Sbarh Tarjuman al-ashwàq (“I tesori delle cose preziose. 
Commento airinterprete degli ardenti desideri’”), Beirut 1312, pp. 55-56), 
in un passo in cui il bianco dell’alba e la porpora del crepuscolo sono evocati 
come segni di un pudore divino, idea di cui poteva essere capace solo un mi­
stico che aveva provato la teofania sotto quella forma giovanile. Sul “hadtth 
della visione”, si veda anche il nostro En Islam iranien: aspects spirituels etphi- 
losophiques, Paris 1971-1973, vol. IV, index, s.v. hadith.

2 Cfr. C.G. Jung-K. Kerényi, Einfiihrung in das Wesen der Mythologte, 
Zurich 1951, pp. 119-144.

} Cfr. soprattutto il testo di Ghazàli cit. in Ritter, Das Meer derSeele cit., 
p. 448-449. La questione non è tanto di sapere se le Immagini abbiano o me­
no un valore che ci consenta, tta partire” da esse, di speculare sull’Essenza di­
vina, per poi concludere che quelle non ci fanno sapere nulla sulla “forma” di 
Dio, il quale non ha forma, così come la forma sotto la quale V Angelo Gabriele 
si mostra al Profeta non ci fa conoscere la forma reale dell’Angelo. Sostenere 
questa tesi tanto pia quanto agnostica significa ignorare tutta la teosofia delle 
Hadaràt (cfr. supray Parte seconda, cap. II, nn. 19 e 22). Viceversa, una volta 
compresa quella teosofia, si dovrà ammettere che il percorso gnostico non 
consiste affatto nel passaggio, per inferenza razionale, da una forma visibile a 
un’assenza di forma, ad un puro informe che sarebbe il sedicente piano me­
tafisico puro. La “forma di Dio” è quella che si mostra nell’immagine teofa- 
nica, quella e nessun’altra, e Dio non può essere conosciuto da noi che sotto 
questa forma (cfr. supra, Parte seconda, cap. II, n. 38). Bisogna cadere davve­
ro in una irrimediabile confusione tra l’incondizionato, là bi-shart, e il negati­
vamente condizionato, bi-shartilày che è l’universale, per fare di quest’ultimo 
il piano metafisico supremo: in rapporto aU’auniversale” l’immagine non è 
nient’altro che allegoria; in rapporto all’incondizionato assoluto, cioè assolto 
tanto dall’universale quanto dal particolare, l’immagine è apparizione teofa- 
nica. Così essa presuppone l’idea del ‘àlam al-mithàl (mundus imaginalis) (si 
veda En Islam iranien cit., vol. IV, index, s.v. image, imaginal, imagination, 
imaginative). Questa presuppone l’immaginazione teofanica che qui abbia­
mo provato ad analizzare: non è al livello terminale del mondo sensibile (fìsi­
co, storico) che si compie l'antropomorfosi, ma al livello dell’Angelo e del mon­
do angelico (cfr. l’angelo Gabriele come Anthropos, nel mandeismo, nel libro

317



Note

di Daniele: W. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, nuova ed., Gòttingen 
1973, pp. 176-177). Per questo, è qui in causa sia lo statuto stesso dell’imma­
gine sia la validità delle omologazioni dell’immagine. Il senso delle teofanie 
non riposa né sul letteralismo (quello dell '"antropomorfismo, con cui si elabo­
ra l’attribuzione di predicati umani alla divinità) né sulTallegorismo (che fa 
svanire l’immagine nel momento in cui la “spiega”), non è né tashbih né ta‘ttl, 
né idolatria né iconoclasma. Tutti i nostri mistici non hanno fatto altro che ri­
peterlo; con la loro dialettica della doppia negatività del tawhid, dell’unicità 
divina (“non vi è Dio se non Dio”), gli Ismailiti sono riusciti a mantenersi sta­
bili su un filo sospeso tra due abissi. In breve, il senso delle teofanie differisce 
tanto da una concezione nominalista e gratuita dell’arte, quanto da una In­
carnazione che implichi una “ consustanzialità ” dell’immagine e dell’invisibi­
le immaginato grazie ad essa. Si tratta piuttosto di una coincidentia opposito- 
rumy doppio statuto che struttura la haqiqa unica, al contempo una e plurale, 
eterna e immanente, infinita nella sua stessa finitudine, poiché la sua infinitu­
dine non significa illimitatezza quantitativa del numero delle sue teofanie, ma 
infinitudine dell’Essenza che, essendo in sé la simultaneità degli opposti, com­
porta la molteplicità delle sue Apparizioni, cioè delle sue tipificazioni, cia­
scuna delle quali è vera secondo il Volto divino proprio a ciascuno degli esse­
ri a cui si mostra.

4 Cfr. ‘Abd al-Karim Jili, al-Insàn al-Kàmil cit., vol. II, pp. 3 -4, pagine che 
permettono di meditare su questa visio smaragdina (dove dominano l’oro e
il verde), e di penetrare in essa. Jili non fa né un taf sir y cioè un’esegesi lette­
rale, né un ta w i l -  se ci si ostina a vedere in questo un’esegesi allegorica - ,  
ma un tafhim, cioè, nel vero senso della parola, un’ermeneutica, un Com­
prendere; si tratta qui di un’ermeneutica veramente esistenziale, poiché la vi­
sione del Volto divino epifanizza quel Volto che la divinità ha in ciascun es­
sere, che è lo Spirito Santo di quell’essere. La visione è conforme allo Spiri­
to di quell’essere, perché quest’ultimo è in corrispondenza con una certa for­
ma sensibile corporea (cfr. le corrispondenze fra le Hadaràt). Per questa ra­
gione, il Volto della visione non si può definire come un rapporto particola­
re o un particolare punto di vista (soluzione che tranquillizza i teologi razio­
nalisti); esso è essenziale all’Essere Divino, cioè, è essenziale alla divinità in­
finita manifestarsi sotto questa o quella forma finita. La divinità è quella For­
ma, e nient’altro che quella: è apparizione. L’evento teofanico è duplice: vi è 
la forma determinata (quel cavallo, quell’abito, quei sandali), e vi è il senso 
nascosto (ma'nà), che non va cercato nel contesto delle verità generali astrat­
te né nelle sublimazioni dei predicati umani per metterle in relazione a Dio, 
bensì nella connessione imprescindibile tra la Forma vista e l’essere a cui la 
divinità si mostra sotto quella forma. Nel suo senso nascosto, è esattamente 
la coincidentia oppositorum che regola il duplice statuto dell'Essere Divino: 
duplice statuto che qui viene tipificato dai due sandali d'oro, senza che que­
sti siano un’allegoria.

5 Ciò che per essenza è interdetto alla visione è l’Essere Divino nella sua 
assolutezza, il Tutt’Altro, che può essere visto soltanto nella codetermina- 
zione solidale fra il Signore determinato e il suo vassallo {YAlter Ego divino

318



Note a Parte seconda. Capitolo IV

e il mio io terrestre) che individualizza il loro rapporto. Ma il Tutt’Altro re­
sta al di là della figura “signoriale” (il rabb) che lo epifanizza individual­
mente. Decisivo è il discorso percepito mentalmente da Ibn ‘Arabi all'inizio 
della sua Ricerca: “Io non mi sono epifanizzato sotto altra forma di perfe­
zione che il vostro essere nascosto (ma'nà-kurrì). Riconoscete dunque la no­
biltà che vi ho concesso. Io sono il Sublime, l’Altissimo, che nessun limite li­
mita. Nemmeno il Signore né il servitore mi conoscono. Sacrosanta è la di­
vinità (uluhiya), e tale è il suo rango che nient’altro può esserle associata 
[mentre la rububiya è esattamente la relazione divina individualizzata di cui 
tu , il servitore, sei il segreto]. Tu sei l’io determinato (al-anà)\ io sono io [in­
condizionato, condizionante la forma di ciascun io]. Non cercarmi in te, sa­
rebbe fatica vana. Ma non cercarmi nemmeno al di fuori di te, perché non 
mi troveresti. Saresti però infelice se rinunciassi a cercarmi. Fin quando non 
mi troverai, non smetterai di elevarti. Tuttavia, osserva bene la regola, nel 
corso della tua ricerca. Sii cosciente, inoltrandoti sulla tua strada. Distingui 
fra te e me; poiché non mi vedrai, tu non vedrai altro che la tua ecceità (‘ay- 
na-ka, la tua individualità essenziale, la tua “fonte”, o il tuo “Angelo”, e, an­
cora, il tuo “occhio”). Resta dunque nel modo d’essere proprio del sodalizio 
(l’associazione al tuo Compagno divino, il Giovincello mistico che si erge da­
vanti alla Pietra Nera)”; Futuhàt cit., vol. I, p. 50.

6 Cfr. Ritter, Das Meer der Seele cit., p. 438, che ha raccolto testi bellis­
simi.7 Cfr. l’analisi di alcuni brani di Ibn ‘Arabi nella Parte prima, cap. II, §
2, sulla dialettica d’amore; inoltre, si veda la nostra analisi del Fiore dei Fe­
deli d'amore di Ruzbehàn Baqli in En Islam iranien cit., vol. Ill, pp. 65-148. 
È certamente il caso, qui, di pronunciare il nome di Platone, purché non si 
dimentichi che i nostri sufi probabilmente non ne hanno conosciuto altro 
che frammenti o citazioni. Il platonismo come tale va considerato piuttosto 
come un caso particolare del fenomeno di cui qui si tratta. Va peraltro rile­
vato il caso dei predicatori popolari, che forse lasciavano interdetti i pii ascol­
tatori a cui la divinità veniva descritta ricorrendo ai nomi femminili celebra­
ti dalla poesia cortese araba, e a cui si descriveva l’amore rivolto a Dio come 
se fosse un essere femminile. Particolarmente sorprendente è il caso di quel 
predicatore persiano che lasciò sgomento il suo pubblico interrompendo il 
sermone ed ingiungendo al lettore del Corano di salmodiare i versetti VI, 52 
e XVm, 27 “coloro che pregano il Signore al mattino e alla sera per deside­
rio del suo Volto” (cfr. Ritter, Das Meer der Seele cit., pp. 441 -442); tutto ciò 
suonava scandaloso per l’IsIam ufficiale e la sua teologia ortodossa. È im­
portante notare come questi tentativi di esperienza teofanica ci pongano spe­
rimentalmente un problema completamente diverso da quello degli “antro­
pomorfismi” del Corano, davanti ai quali i teologi razionali ricorrevano vo­
lentieri all’esegesi allegorica.

8 “Per la stessa ragione -  scrive Jàhiz -  quelli fra noi [musulmani] che si 
rappresentano Dio sotto una forma umana sono più ardenti nella loro devo­
zione di quelli che negano ogni sorta di somiglianza. Infatti, ho molto spes­
so osservato come un uomo, in casi simili, sospirava e gemeva di nostalgia,

319



se si trattava di una visita divina; piangeva, se si trattava di una visione di Dio; 
sembrava annientato, se si parlava dell’annullamento della distanza che lo se­
parava da Dio. Quanto può essere immensa la nostalgia di colui che spera di 
godere dell’intimità con Dio, e di conversare col suo Creatore” (cit. in Rit­
ter, Das MeerderSeele cit., p. 441). L’Immagine qui non è allegorica, ma lau­
te gorica.

9 Cfr. J.J. Herzog, Realencyclopàdiefùrprotestantische Iheologie undKir- 
che, Leipzig 1896-1908, dritte Auflage, IV Bd., art. Christusbilder, soprat­
tutto pp. 73-81. Cfr. anche il nostro Epiphanie divine et naissance spirituelle 
dans la Gnose ismaèlienne, «Eranos-Jahrbuch», XXIII, Zurich 1953, p. 246, 
dove si è già rilevata la solidarietà fra cristologia ed antropologia: l’immagi­
ne di Cristo come emblema dell’immagine interiore e della forma ideale sot­
to la quale l’essere umano appare a se stesso.

10 Pensiamo soprattutto ai mosaici dell’ordine superiore della parete 
nord della basilica di S. Apollinare Nuovo, costruita verso Tanno 500 da re 
Teodorico, il quale era di confessione ariana. Nei tredici quadri che com­
memorano la sua vita e i suoi miracoli, il Cristo è ogni volta rappresentato 
sotto i tratti di un adolescente imberbe e bellissimo, e assistito da un perso­
naggio di cui è rimasta inspiegata l’esatta funzione. Invece, nella parete sud, 
nei mosaici in cui si rappresentano le scene della Passione, il Cristo assume 
i tratti del tipo virile e barbuto divenuto classico. Verosimilmente, il contra­
sto riflette le differenziazioni tra la cristologia ariana e quella ortodossa. Se 
si tiene conto che altre composizioni ariane della basilica sono state rimosse 
e sostituite da composizioni ortodosse, e se si presta attenzione al fatto che 
il medesimo contrasto si ritrova fra l’iconografia del Battistero degli Ariani e 
quella del Battistero degli Ortodossi, si coglierà la chiave dei due sistemi ico­
nografici. In ogni caso, non è solo un problema di storia dell’arte (questioni 
di maestranze o di fattura); qui è in gioco una mutazione della coscienza, che 
si annuncia attraverso la mutazione dei suoi simboli iconografici: il passag­
gio dal tipo del Christus juvenis (il giovane pastore, il giovane patrizio) al ti­
po della maturità virile, così come lo postulava tanto l’ideologia della Chie­
sa imperiale quanto una teologia della realtà delle sofferenze divine nella car­
ne, realtà della fisiologia e della storia. Perché avvenisse questo passaggio, 
era necessario che si perdesse il senso degli eventi teofanici, avvenuti “in un 
luogo celeste”; da allora, si farà del docetismo una concezione quasi carica­
turale, nonostante avesse rappresentato la prima critica teologica della co­
noscenza storica. Si vedano le riflessioni di E. Uehli, Die Mosaiken von Ra­
venna, Stuttgart 1970, pp. 39-41.

11 La differenziazione tra il tempo psichico vissuto e il tempo fisico og­
gettivo, scandito da momenti continui ed omogenei, è stata colta nettamen­
te dal grande mistico ‘Alà’oddawiah Semnàni (XIV see.), e dal teosofo mi­
stico sciita Qàzi Sa'ìd Qommi (XVII secolo). Si veda il nostro capitolo 
sull’intelligenza spirituale e le forme della temporalità in En Islam iranien 
cit., vol. I, pp. 176-185; ivi, vol. IV, index, s.v. temps, zamàn.

12 Cfr. le due massime ricordate supra, Parte seconda, cap. Ili, n. 24; ri­
cordiamo che lo sciismo, a differenza del resto dellTslam, possiede un’ico­

Aole

320



nografia religiosa assai sviluppata. Si segnala qui, fra gli intimi del VI Imam 
Ja‘far al-Sàdiq (m. 765), la curiosa figura di Hishàm ibn Sàlim al-Jawàliqi. 
Appartenente alla schiera di coloro che deducevano una complessa serie di 
implicazioni dalla loro professione di fede imamita, allontanandosi così dal­
la dialettica dei primi teologi delTIslam ortodosso, egli insegnava che Dio ha 
una forma umana ed un corpo, ma il suo corpo sottile non è di carne e di 
sangue. E una luce che si irradia; ha cinque sensi come Tessere umano, e ne 
possiede gli organi. Abu Tsà al-Warràq (m. 861 ) aggiunge, ampliando le pre­
messe della dottrina imamita di Jawàliqi, un tratto rivelatore della coinci­
dentia oppositorum: Dio possiede una folta capigliatura nera, che è luce nera 
(nùr aswad). Ci sarebbe da domandarsi quanto vi sia di celato, della termi­
nologia stoica, nell affermazione che Dio è un “corpo” (corpo immateriale, 
certamente, poiché allo stato sottile). Un simile presentimento sembra esse­
re avvertito da un teologo sciita persiano del XVII secolo, Mohsen Fayz, al­
lievo di Molla Sadrà e di ispirazione sufi, quando vede, nel “corpo" di cui 
parlava Jawàliqim una sostanza, o un' “essenza auto-sussistente” (‘Allàma 
Majlisi, Bihàr al-anwàr (ttI mari delle luci”), lit. Teheran 1302 egira, vol. II, 
p. 89). Sul tema della Uluce nera”, si veda il nostro L'homme de lumière dans 
le  soufisme iranien, Chambéry-Paris 1971, pp. 164-178.

13 Si dovrebbe ricostituire la sequenza delle esperienze visionarie nella 
vita di Ibn ‘Arabi, la sua personale verifica sperimentale della massima: “Co­
lu i nel quale non agisce TImmaginazione attiva non giungerà mai al cuore 
della questione” (Futuhàt cit., vol. II, p. 248). Secondo la propria testimo­
nianza, infatti, Ibn ‘Arabi aveva ricevuto in ampia misura il dono delTimma- 
ginazione visualizzatrice o visionaria. “La potenza delTImmaginazione atti­
va , confessa, raggiunge in me un tale grado da rappresentarmi visualmente
il mio Amato mistico sotto una forma corporea ed oggettiva, extra-mentale, 
co s ì come TAngelo Gabriele appariva dotato di un corpo agli occhi del Pro­
feta. AlTinizio, non avevo la forza di guardare verso quella Forma. Essa mi 
rivolgeva la parola, io ascoltavo e comprendevo. Queste apparizioni mi la­
sciavano in uno stato tale che per tutto il giorno non riuscivo a mangiare nul­
la. Ogni volta che andavo verso la tavola, quella Forma mi guardava e mi di­
ceva, in una lingua che io sentivo con le mie orecchie: Davvero mangeresti 
m entre mi contempli? Mi era dunque impossibile nutrirmi, e tuttavia non 
avevo fame. Ero così colmo della mia visione da sentirmene ebbro; quella vi­
s io n e  era tutto il mio alimento. I miei amici, i miei parenti si stupivano delle 
m ie  buone condizioni, perché sapevano che per giorni e giorni io mi astene­
v o  totalmente dal cibo, senza avvertire né fame né sete. Questa Forma non 
smetteva di essere l’oggetto del mio sguardo, che io fossi seduto o in piedi, 
in  movimento o in quiete” (Futubàt cit., vol. II, p. 325). Una tale vita d’inti­
m ità  con TAmato celeste andrebbe comparato con quanto ci rivela il Diarium 
spirituale  di Ruzbehàn Baqli: una lunga sequenza di sogni e di visioni inin­
terrotta per tutta la vita, in stato di veglia o di sonno. Su questo Diarium, si 
v ed a  En Islam iranien cit., vol. Ill, pp. 45-64.

14 Cfr. Parte prima, cap. I, n. 35. Quando Ibn ‘Arabi paragona la propria 
esperienza visionaria a quella del Profeta, che viveva la presenza familiare

Nule a Parte seconda. Capitolo l\

321



Note

dell’Angelo Gabriele, ci suggerisce una serie di omologazioni di importanza 
capitale per quanto riguarda questa Immagine primordiale. E lo Spirito San­
to in ciascuna delle sue individuazioni, qui dunque Spirito del suo Spirito, 
Forma della sua Forma, il suo Volto eterno, il Sé che gli dà origine e lo con­
tiene, e in esso si individua al livello del Nome divino di cui è oggetto e cor- 
relatum\ in questo senso l’Angelo Gabriele è l’apparizione del suo proprio 
Sé. Cfr. Parte seconda, cap. II, n. 44, la serie di omologazioni: Rùh Muham- 
madi, Spirito Santo, Angelo Gabriele, il Giovincello della Pietra Nera, il Po­
lo. Queste omologazioni consentono di decifrare il senso della grande teofa­
nia concessa ad Ibn ‘Arabi, all’origine delle immense Futùhàt.

15 Cfr. Parte prima, cap. II, pp. 121-122 e n. 7. L’episodio mistico, “chia­
ve” delle Futùhàt, è stato oggetto di un’eccellente interpretazione da parte 
di F. Meier, Das Mysterium der Ka‘bay «Eranos-Jahrbuch», XI, Zurich 1944, 
pp. 187-214.

16 Si accosti questa ammonizione (“prima che ti sfugga”, qabla’l-fawt) 
all’espressione allusiva atta a designare il Giovincello (ineffabile, evanescen­
te, che sfugge come il tempo, al fata al-fa it). Egli è il segreto del Tempio; 
cogliere il segreto che non potrà più sfuggire significa entrare insieme ad es­
so nel Tempio.

17 Futùhàt cit., vol. I, pp. 47 sgg. A grandi linee, si potrebbero distinguere 
in questo preludio quattro momenti. Il primo momento è costituito dalla 
processione e dall’incontro davanti alla Pietra Nera, che sfocia nella dichia­
razione con cui il Giovincello annuncia chi è. La ricognizione del senso mi­
stico della Ka‘ba traspare attraverso le sue pareti di pietra, e procede in pa­
rallelo con l’incontro, da pane del mistico, col proprio Pleroma celeste nel­
la persona del Giovincello: “Guarda -  ordina questi -  il segreto del Tempio 
prima che ti sfugga; constaterai quale fierezza susciti in coloro che tornano 
e procedono in circolo intorno alle sue pietre, guardandoli da sotto i suoi ve­
li e i suoi rivestimenti '. Il visionario, in effetti, lo vede animarsi. Prendendo 
coscienza del rango del Giovincello, della sua posizione che domina il dove 
e il quando, e del significato della sua “discesa”, egli si rivolge a lui nel mon­
do delle Apparizioni (o dei corpi sottili, 'àlam al-mithàl, mundus imaginalis): 
“Baciai la sua mano destra, con la fronte imperlata del sudore della Rivela­
zione. Gli dissi: ‘Guarda colui che aspira a vivere insieme a te, e desidera ar­
dentemente godere della tua intimità’. In risposta, mi fece comprendere con 
un cenno ed un enigma che tale era la sua natura più profonda da parlare so­
lo attraverso simboli. ‘Quando tu avrai imparato, sperimentato e compreso
il mio discorso in simboli, saprai che non è dato percepirlo e comprenderlo 
nella maniera in cui si percepisce e si apprende l'eloquenza degli oratori’ 
[...]. Gli dissi: ‘O messaggero della buona novella! In questo è un beneficio 
immenso. Insegnami dunque il tuo vocabolario, iniziami ai movimenti che si 
devono imprimere alla chiave per aprire i tuoi segreti, perché io vorrei re­
stare con te tutta la notte, e vorrei stringere con te un’alleanza’”. Di nuovo, 
colui che viene così presentito come il Compagno eterno, il paredro celeste, 
risponde appena con un segno. Eppure, “io compresi. La realtà della sua bel­
lezza si svelò a me, e io fui perduto d’amore. Fui vinto, e all’istante egli si im­

322



Note a Parte seconda. Capitolo IV

padroni di me. Quando tomai in me da quel rapimento, tremavo ancora di 
paura, ma egli sapeva che io avevo compreso chi fosse. Gettò il bastone del 
viandante, e si fermò (cioè, cessò di essere l’evanescente che sfugge). Gli do­
mandai: ‘Fammi conoscere almeno uno dei tuoi segreti, affinché io sia nel 
novero dei tuoi dotti*. Egli mi disse: ‘Presta attenzione alle articolazioni del­
la mia natura, all’ordine della mia struttura. Quel che mi domandi, lo trove­
rai disegnato in me stesso, poiché io non sono uno che pronuncia discorsi, 
né uno a cui li si rivolge. L’estensione del mio sapere è pari a me stesso, e la 
mia essenza [la mia persona] altro non è che i miei Nomi. Io sono la Cono­
scenza, ciò che conosce e ciò che è conosciuto. Io sono la Sapienza, l’opera 
della sapienza e il Saggio [o: io sono la Sophia, la filosofia e il filosofoY. Co­
me ha opportunamente colto Meier, Das Mysterium der Ka‘ba cit., pp. 198- 
205, queste ultime frasi, che provengono dalla cosiddetta Teologia di Aristo­
tele, non lasciano alcun dubbio circa l’identità del Giovincello. Esse sono 
pronunciate dal mistico nel momento in cui egli si isola dal suo corpo e pe­
netra nel suo essere spirituale; quelle parole risuonano per quest’ultimo, ma­
nifestandosi l’essere spirituale al suo io terreno nella frontalità di una visio­
ne e di un dialogo. Il misterioso Giovincello è veramente XAlter Ego divino, 
l’Io nell’Aldilà, cioè la persona che costituisce il polo celeste di una bi-unità
il cui essere totale ha, come altro polo, l’io terreno: un tu invisibile, di essen­
za celeste, e un io manifestato sul piano terreno (cfr. Semnàm, che nella sua 
esegesi coranica fonda il settuplice senso analizzato da lui nel testo sacro sui 
sette organi sottili, lata if, dell’essere umano: la teofania, tajalli, emerge dal 
fondo sottile assolutamente segreto (latifa khafiya), nell’organo sottile sede 
dell’io, anaiya. Si veda En Islam iranien cit., t. Ill, pp. 275 sgg.). È il caso di 
evocare qui anche la rappresentazione fondamentale dell’antropologia zo- 
roastriana: la Daènà-Fravarti, angelo-archetipo dell’individuo terrestre (cfr. 
Meier, Das Mysterium der Kaha cit., p. 201, e il nostro Terre còleste et corps 
de résurrection: de l'Iran mazdéen à ITran shi'ite, Paris 1961, pp. 67 sgg., 
[trad. it. Corpo spirituale e Terra celeste. Dall'Iran mazdeo allTran sciita, 
Adelphi, Milano 1986, pp. 44 sgg.]). Il Giovincello rivela nella sua persona 
l’essere di ciò che era stato presentito sotto il simbolo della colonna spor­
gente dal Tempio mistico, ermeneuta dei Segreti divini. Egli è la Rùh, lo Spi­
rito Santo, Angelo Gabriele del mistico, Pietra Nera che emerge dalla Ka ba 
(“Pietra bianca”, da quando viene riconosciuto); egli è il Nome divino, l’ec- 
ceità eterna del mistico (cfr. supra, n. 14). Come osserva Jilì, al-Insdn al-Kà- 
mil cit., vol. II, p. 89, 2: la Ka‘ba tipifica l’Essenza divina, la Pietra Nera è 
l’essere sottile o spirituale (latifa, Geistwesen, l,u Angelo”) dell’essere uma­
no. Senza il Sé divino tipificato dalla Ka‘ba, il mondo come totalità dei fe­
nomeni non potrebbe essere, così come l’uomo individuale non potrebbe es­
sere senza l’idea, l’“Angelo” della sua persona. Il Giovincello dispiega così 
tutta una “temenologia” mistica (temenos, templum), svelando al visionario
il “segreto del Tempio”. Altrove abbiamo avuto occasione di comparare tut­
to ciò con la meditazione trasfìguratrice di Qàzi Sa‘id Qommì (cfr. il nostro 
studio citato nella Parte prima, cap. I, n. 76), e con ogni spiritualità del “tem­

323



Noie

pio”. Si veda anche il nostro L'Imago Templi face aux normes profanes, «Era- 
nos-Jahrbuch», XLIII, Zurich 1974.

18 Futubàt cit., vol. I, p. 50.
19 Si giunge qui al secondo e al terzo momento del “dialogo con l’Ange­

lo ", di cui la letteratura mistica offre ben pochi esempi da porre a paragone. 
L’incontro con TAngelo, e la pedagogia iniziatica che questo condiziona, 
impongono un’estrema attenzione affinché non si perda il filo del dialogo tra 
due esseri di cui ciascuno è l’altro. Vi è un’interferenza di piani, senza peral­
tro che questi si confondano, quando ÌTI/Zer Ego divino domanda al suo Io 
umano di narrargli il racconto del suo Itinerarium spirituale, poiché tale Ri­
cerca non potrebbe condurre l’io umano ad un termine diverso da quello già 
noto, dalla preeternità, al suo Alter Ego divino. Così, in cambio, questi gli ri­
velerà il racconto della sua intronizzazione preeterna. L’evento nel Cielo e 
l’evento sulla terra si annodano in un’unica drammaturgia. Il secondo mo­
mento è rappresentato dall’invito: “Compi le circumambulazioni seguendo 
le mie tracce. Contemplami alla luce della mia Luna, in modo che tu colga 
nella mia natura ciò che scriverai nel tuo libro e lo detterai ai tuoi copisti” 
[cioè le Futubàt, cfr. supra, n. 14]. Il significato della dualitudine reale nelXfi­
nità reale è dato da questo imperativo: “Fammi conoscere quali realtà del 
mondo sottile l’Essere Divino ti fece vedere nel corso delle tue circumam­
bulazioni, quelle cose che ad un pellegrino qualunque non è concesso di con­
templare, affinché io conosca la tua himma, e la tua profondità (manà-ka). 
Allora io ti avrò presente a me stesso, secondo quanto tu avrai conosciuto di 
te” (Futubàt cit., voi. 1, p. 48). La risposta del visionario costituisce il terzo 
momento: “Sì, io ti farò conoscere, a te che sei il contemplante-contemplato, 
quali realtà segrete mi sono state mostrate, quelle che procedono fiere vesti­
te di luce, quelle che al di sotto del rivestimento dei veli hanno un’unica es­
senza”. La risposta è il resoconto delle fasi spirituali attraverso le quali Ibn 
‘Arabi è passato, e attraverso le quali la realizzazione della sua teosofìa fa pas­
sare il suo discepolo. Incontro frontale, mentale, con TEssere Divino indif­
ferenziato, che si oppone come un oggetto; passaggio dalla religione dog­
matica, del “Dio creato nelle credenze” alla religione dello gnostico, il làrif 
l’iniziato, il cui cuore si è reso capace di accogliere tune le teofanie, poiché 
ne ha penetrato il senso. La “Forma di Dio”, per lui, non è più la forma di 
questa o quella credenza, che affermando se stessa esclude tutte le altre, ma 
la sua propria Forma eterna, quella che egli incontra al termine delle sue cir­
cumambulazioni (“Preghiera di Dio”, che è il suo stesso essere), in compa­
gnia della quale egli penetra nel Tempio, Essenza divina invisibile, e di cui 
quella Forma è la forma visibile, la sola visibile per lui. Bisogna pertanto ac­
consentire alla grande rinuncia, spogliare delle sue pretese il dogmatismo og­
gettivo e oggettivante (cfr. supra, n. 5). Affinché il mistico raggiunga la com­
pagnia divina, divenga presente al suo Alter Ego divino con una compresen­
za che corrisponde alla capacità della sua himma, è necessario superare tre 
fasi, tre scoperte interiori: in primo luogo, scoprire come la condizione del 
servitore che discrimina prima ancora di aver sperimentato il fanà’ impedi­
sca che si stringa il patto fra il Signore e il suo vassallo d’amore, e Tidentità

324



Note a Parte seconda. Capitolo IV

delia loro forma. In secondo luogo, visione dell Angelo-Anthropos, 1 Adamo 
di cui è tiglio, cioè l’Adamo suo archetipo nel mondo del Mistero, e che ruo­
ta con lui intorno alla Ka‘ba, e che vede risalire sul suo Trono, cioè intro­
nizzato come khalifa (vicario) divino, omologo del Trono fra gli esseri. In ter­
zo luogo, rivelazione del Trono: il Trono è il cuore dell’essere iqalb al- 
wujùd), “il Tempio che mi contiene è il tuo cuore”. Il segreto del Tempio è
il mistero del cuore. Ora sappiamo chi è la colonna che sporge dal Tempio: 
la Pietra Nera, trasfigurata in una persona ormai in movimento, il Giovin­
cello  iniziatore che ingiunge al mistico di circumambulare sulle sue tracce.

20 Cfr. Meier, Das Mysterium der Kaba cit., p. 207. La settuplice circu- 
mambulazione attorno alla Ka4ba (in cui si racchiude la nostra essenza più 
intima) tipifica l'appropriazione dei sette Attributi divini nel corso di 
u n ’ascensione che raggiunge in successione le sfere del Sé. Il mistico pervie­
ne, con la circumambulazione, alla sua propria ipseità, alla sua origine, la sua 
radice preeterna, e diviene l’interlocutore di un dialogo inaudito, spinto fi­
no al limite della transcoscienza, ove la dualizzazione del suo essere gli rive­
la il suo mistero e gli diviene visibile nel suo Alter Ego divino, sua indivi 
dualità totale, in tutta la sua ampiezza.

21 Qui è il quarto momento del grande preludio iniziatico delle Futuhàt 
(cit., vol. I, p. 51). Il frutto di questa lunga Ricerca, di cui il mistico espone
il racconto al suo Alter Ego divino, era già stato raccolto da quest’ultimo nel­
la preeternità. “Il mio confidente fedele (cioè il Giovincello mistico) mi dis­
se: ‘Mio nobile amico, non mi hai detto nulla che io già non sapessi, e che 
non  gravasse e sussistesse nel mio essere’. Io dissi: ‘Tu hai suscitato in me il 
desiderio di istruirmi presso di te, con te e in te, cosicché io possa insegnare 
quanto tu mi insegni’. ‘Certo, mi disse. Esule a cui mi ricongiungo! O vian­
dante risoluto, entra con me nella Ka‘ba del Hijr, il Tempio che si eleva al di 
sopra dei veli e dei rivestimenti. È questo l’ingresso degli gnostici, il riposo 
dei pellegrini in processione’. E, aH'improwiso, io entrai insieme a lui nella 
K a‘ba del Hijr"’. (Si ritiene che il recinto definito Ka‘ba di Hijr contenga la 
tom ba di Ismaele.) Allora il Giovincello, avendogli rivelato chi fosse (io so­
n o  il settimo...), gli rivela il mistero della sua esistenziazione e della sua in­
tronizzazione preeterna, la sua, o meglio: la loro: l’Angelo, Calamo supremo, 
ch e  discende su di lui dalle alte dimore, e insufflando in lui la conoscenza di 
sè  e  dell’altro. “Il mio cielo e la mia terra si spaccarono; egli mi fece cono­
scere la totalità dei miei Nomi.” Poi 1* Angelo, Calamo supremo, avendolo in­
vestito della stessa dignità dell’Angelo (cioè regale, hadrat al-mulky cfr. infra, 
n. 2 2 , su malak-malik), e avendolo lasciato, si prepara a discendere, ad esse­
re inviato in qualità di Messo divino, mentre gli angeli del microcosmo si av­
vicinano a lui e gli baciano la mano destra. Ma che cos’è la discesa? E realtà? 
S e fosse possibile indicarla con qualcosa che non sia segno e simbolo, il mi­
stero stesso della polarizzazione fra YEgo umano e Y Alter Ego divino sareb­
b e  abolito. “Io sono il Giardino dai frutti maturi, io sono il frutto della tota­
lità. Alza ora il velo, e leggi tutto ciò che contengono le righe del mio essere. 
C iò  che avrai imparato di me e in me, lo metterai nel tuo libro, e lo predi­
cherai a chi ti è amico. Allora sollevai i suoi veli, e considerai tutto ciò che

325



Note

era in lui. La luce deposta in lui permise ai miei occhi di vedere la Scienza 
segreta ('ilm maknùn), che egli conserva e contiene. La prima riga che lessi,
il primo segreto che appresi da quella scrittura, è quello che scrivo nel capi­
tolo II di questo libro [le Futuhàt}*. La riapparizione e il ruolo del Giovane 
mistico nel Kitàb al-lsrà (“Libro del viaggio notturno”), Haydarabad 1948, 
confermano ciò che avevamo provato ad analizzare qui (cfr. Parte seconda, 
cap. II, n. 44, e supra, nn. 14, 17, 19). Si tratta del libro in cui Ibn ‘Arabi ri­
porta un’esperienza personale che riproduce l’assunzione notturna (isrà) del 
Profeta. Cfr. O. Yahya, Histoire et classification de l foeuvre dTbn ‘Arabi, Da- 
mas 1964, Répertoire général, vol. I, pp. 320-322, n° 313.

22 Si ricorda brevemente che con questo termine si allude all’antropo- 
morfosi divina sul piano dell’universo spirituale, la Forma umana o umanità 
divina del mondo angelico (YAdam ruhàni dell’Ismailismo), in contrasto con 
l’idea dell’incarnazione divina sul piano delFumanità terrena, storica e fisi­
ca. Dalla prima dipende la “funzione teofanica” degli esseri per la quale i ter­
mini di angelo e angelofania sembrano i più appropriati. Di conseguenza, 
questa idea teofanica dell a'f/E/.o^ va ben al di là dell’idea di delega che fa di 
lui un semplice messaggero. Essa corrisponde al termine persiano tzad (divi­
nità) che, dopo l’avvento dell’IsIam, interferisce frequentemente col termine 
fereshta, equivalente persiano del greco angelos. Per restituire al termine ara­
bo maiak la stessa pregnanza, basta pensare alla nozione di rabb al-nawl (an­
gelo signore o archetipo di una specie) presso gli Ishràqiyun. Di fatto, la pa­
rola araba (derivata dal siriaco) si colloca sotto la radice Vk del verbo al*aha, 
“inviare”, da cui malak, messaggero, angelo. Nell’uso corrente, tuttavia, la 
precarietà ortografica del segno hamza (’) ha determinato la sua sparizione 
dalla grafia della parola; la parola sembra così derivare dalla radice mlk, che 
ha il senso di possedere, regnare, e la grafia non vocalizzata rende identifico 
malak (angelo) e malik (re). In ogni caso, questo fenomeno di induzione non 
ingenera il rischio del controsenso. I nostri autori, anzi, meditando 
sull'aspetto ideografico, passano da un senso all’altro: ogni angelo è un re 
(senza che la proposizione sia convertibile nel reciproco! ), come ad esempio 
nello sciita estremo Shalmaghàni: “L’Angelo (malak) è l’essere che possiede 
se stesso [alladhimalaka nafsahu, colui che regna sulla propria anima]”. Si 
ritrova la stessa allusione nelle Shathiyàt di Ruzbehàn Baqli. Cfr. la nostra 
edizione del Commentale sur les paradoxes des soufis (Sharh-e Shathiyàt), 
“Bibliothèque Iranienne 12”, Teheran-Paris 1966, p. 79 del testo persiano.

23 E. Souriau, Avoir une àme. Essai sur les existences virtuelles, Paris 
1938, p. 141.



Indici



Indice analitico

A b b às Qommi, 253, 314.
1 b d a l  (i sette), 253.
A b d  al-Kariim Jili, v. Jili, 'Abd al- 

Karim .
sbram o, 111;- (senso mistico della 

filossenia di), 56, 113-115, 125,
139 , 217, 260, 274-276, 313, 315;
— (sogno di), 312; Khalil Allah, 
A m ico  di Dio, 112-114. 

kbù’l-Barakàt al-Baghdàdi, 18, 31,
5 6 .ib u ’l-Hakam ‘Amr ibn al-Sarràj, 
3 9 .i-bù’l-Hasan al-‘Amiri, 25. 

.b u ’l-Hasan Kharraqàni, 30,33,49. 

.b u ’l-Hasan al-’Uryàni, 57.

.bu  Madyan, 310. 
b u  Y a ’qub Sejestàni, 7. 
b u  Yazid Bastami, 30, 33, 55, 130, 
2 8 5 , 308.

:cidente (concetto di), 177-179. 
eq u a  di immortalità, 51; -  di Vita, 
5 5 .
d a m o , 272; -  (duplice aspetto atti­
v o  e  passivo di), 143-144; -  (forma 
v isib ile  e invisibile di), 302; -  (in­
tronizzazione di), 325; rubarti, 
spirituale, celeste, il Nous, 148, 
3 0 0 , 326; e l'imago Dei, 214. 
damo-Eva (la coppia), 142-143, 
145 .

adamologia, 302.
*Affìfì, AbuVAla’ (= A.E. Affìfì),

261, 263, 271, 273, 275-276, 288,
310.

Afraate, 267. 
agnosticismo, 158. 
agostinismo avicennizzante, 13. 
ahadiya, TUnitudine divina, 205, 

261,276.
Ahi al-kashf, 103.
Ahial-Kitàb, 71, 74.
Ahmad Ahsà’i, 22.
Ahmad ‘Alavi Ispahàni, 299.
Ahmad al-Sabati, 253.
‘À’isha, 211, 293, 311.
Akbaràbàdi, Wall Mohammad, 257, 

290-291.
‘àlam al-ghayb, mondo del Mistero,

165.170, 223,233.
‘àlam al-mithàl, v. mundus imagina- 

lis.
*àlam al-shahàdat, mondo visibile,

165.170.
Alamut (la Grande Resurrezione 

di), 24,36.
‘Ala’oddawlah Semnànì, v. Semnà- 

ni, ‘Ala’oddawlah. 
a-lastu bi-rabbikum?, 111, 261. 
albero (D dell'anima, 267-268. 
alchemica (operazione), 213,312. 
Aleppo, 64.

329



ìndice analitico

‘Alì ibn ‘Abdallàh ibn Jàmi, 57-58.
‘Ali ibn Abi Tàlib, I Imam degli scii­

ti, v ii, 289, 315; -  (sermoni attri­
buiti a), 51-52,79.

‘Ali ibn Muhammad ibn al-Walid, 
254.

‘Ali ibn Mutawakkil, 58.
‘All al-Ridà\ Vili Imam degli sciiti,

10.
‘Ali Torkah Isfahàni, 22, 251.
‘AlìWafa, 55.
Al-Làh (etimologia del nome), 99-

100, 102, 260; (i quattro gradi del 
nome), 314; -  e malùh (correla­
zione fra), 108,114; -  e Rabb (dif­
ferenza tra), 84, 106, 116-117, 
222.

allegoria, 27; v. anche simbolo.
Almeria, 24-25,44.
Alphandéry, Paul, 292.
Alter Ego divino, 55, 310, 318, 323- 

325; -  (dialogo tra l’io umano e), 
239,243-245.

Altro (F) da Dio, 169.
Amante (D e l’Amato (unus-ambo 

dell’), 131, 134-135, 220, 224, 
285-287; (la Preghiera di Dio co­
me dialogo tra), 240,246; (divino, 
spirituale, fisico), 138; reale, 129.

amato (ancora virtuale nell’), 136, 
288; -  invisibile, 288; -  reale, 129, 
133,135.

‘Amiri, v. Abu’l-Hasan ‘Amiri.
amore (adorazione d’), 127; -  (feno­

menologia dell’), 284-290; (le tre 
specie d*), 131-133; -  (teofania 
proporzionale all’), 135, 290; -  
cortese, 123; -  divino, 128-129, 
131-132, 137,280, 290; -  umano, 
136, 280; -  mistico, 88, 123, 136;
-  naturale o fisico, 88, 131-133, 
285, 288, 290; -  spirituale, 88, 
131-133,285; -  (congiunzione tra 
l'amore naturale e F), 132-135.

amr ilàht, res divina, 307.

Anal-Haqqt 113,273,277,307; Anà 
sirr al-Haqq, 113, 273,277, 287. 

anafora (il taw ìl come), 258. 
Anatolia, 62,64.
Andalusia, 5, 42,45-47.
Andreae, Johann Valentin, 16. 
Angeli caelestes, v. Animae caelestes. 
Angeli intellectuales, 12; v. anche In­

telligenze gerarchiche.
Angeli “signori delle specie”, 22; v. 

anche Rabb; -  del microcosmo, 
226-227, 325.

Angelo (concetto, senso, figura teo- 
fanica dell’), 31, 56, 85, 117-118, 
127, 136, 150-152, 183,239, 243, 
258-259,291,323,325-326; -  (co­
me Alter Ego divino), 244-245,
310, 324; -  compagno intorno al­
la Ka*ba, 244-246; (dialogo con 
F), 323-324; -  (esperienza dell’), 
268; -  (come Forma di Dio), 245- 
246; -  dell’umanità, 11; v. anche 
Intelligenza agente, Spirito Santo, 
Gabriele, 

angelofanie, 85, 239, 246, 326. 
angelologia, 48, 258; -  avicenniana,

11, 13, 292; -  di Jacob Boehme, 
213 ; -  di Proclo, 94; -  zoroastria- 
na, 21.

anima (struttura dell’), 132.
Anima (F) universale, Èva celeste, 

148, 294.
Animae caelestes, 12-14, 21, 33, 73, 

308.
Annunciazione (parafrasi mistica 

dell’), 150-151,203,286,296-297. 
Anthropos celeste, 26, 46, 72, 76,

294.317. 
anti-avicennismo, 12. 
antimimon pneuma, 304. 
antropomorfismi, 257, 318. 
antropomorfosi divina, 26, 46, 76,

98.300.317, 326. 
antropotropismo divino, 98; -  e teo-

tropismo, 96.

330



Indice analitico

apparizione (la Forma di Dio come), 
318; -  (il mondo delle), 322; -  e 
apparenze, 204,213; — teofaniche, 
204; -  come trasposizione, 241. 

‘aqd, nodo delle credenze dogmati­
che, 179-180, 300. 

arabo (il concetto di), 19. 
Arcangelo-Logos, Prima Intelligen­

za, 260-261. 
ari/y lo gnostico, 105,171,195,324. 
Armenia, 64. 
arte diagrammatica, Vili, 
arte ieratica dei Greci, 93-94,256. 
Asaf ibn Bakhiya, 208. 
ascensione continua degli esseri, 

179-180, 182; -  postuma degli es­
seri umani, 301. 

ashàb Aflàtun, i Platonici, 20; -  al- 
nazar, 191; al-uqtd, 201; -  al- 
qulub, 201.

Ashariti, 177-179,200,302-303. 
Asfn Palacios, Miguel, 25, 44, 90, 

252,254,257, 264,279,281,284,
288,310. 

atomi, 178.
‘Attàr, Faridoddin, 30-31,49, 63. 
A tti di Giovanni, 86. 

attributi divini operativi {sifàt al- 
afàl), 265 .

Averroè, X, 9-10,14-15,21,23,56; -  
(cosmologia di), 12-13; -  (incon­
tro con Ibn ‘Arabi di), 38-40. 

averroismo, 10-11, 14, 21, 28;
(trionfo dell’), 16; -  politico, 17. 

Avicenna, 10-12,2021,112,280. 
avicenniana (metafisica), 310. 
Avicenniani, 72; « persiani, 268, 

298.
avicennismo, 73; -  (rifiuto dell*), 16; 

-latino, 11,18,21;-persiano, 10; 
-ishràqiy 11,22.

Awtàd  (i quattro), 253.
‘Azizoddìn Nasafi, 29.
Azraele (l’Angelo), 239, 305,315. 
‘Azza e Asma, 294.

Bacone, Ruggero, 20.
Badr l’Abissino, 279.
Badroddìn al-Shahid, 295.
Baghdad, 57.
Bahàoddin Walad, 63.
Balàd (al-) al-amin, il paese della si­

curezza, 279.
Bàli Effendi, 294,302-303,308-309, 

311-312.
Balqis, regina di Saba, 208-209,279, 

282, 302.
baqay persistenza, sovraesistenza, 

177, 185, 199-200.
Baruc, 312.
bar7Xtkhy intermondo, 180,267.
basiva, visione interiore, 203.
Bastàm, 285.
Bastàmi, v. Abu Yazid Bastàmi.
Bàtiny il nascosto, l’interiore, l’esote­

rico, 14,27,45,71, 112,147,181, 
216,258,280,307; -  e làbùty 267- 
268.

Beatrice, 47, 89, 122,283.
Bellezza (la), 280; -  assoluta, 293; -  

divina, 272-273; -  (il Femminile- 
creatore come epifania della), 
146; -  e Compassione, 128; -  re­
dentrice, 128, 146; -  come teofa­
nia, 88,144-145,240,283 ̂ A m o­
re, Nostalgia (la triade), 285.

Bidez, Jean, 255.
Bilancia (scienza della), 27, 78-79, 

84.
Biruni, Abu Rayhàn, 251.
Bisanzio, 124.
bi-sharti la, il negativamente condi­

zionato, Funiverso logico, 309, 
317.

Bistàm, v. Bastàm.
Boehme, Jacob, 22, 82, 157, 159, 

292.
buddhismo, mahayana, 299, 301.
Bugia, 42.
Bulgakov, Sergei j, 275.
Bousset, W., 318.

331



ìndice analitico
Cairo (il), 61-62.
Calamo supremo, 325. 
calendario liturgico, 314.
Cantico dei Cantici, 32, 152, 220,

257,291.
Catari, 313. 
catena eliaca, 256. 
catene e serie mistiche, 256. 
catoptrica, scienza degli specchi, 

191.
causa immateriale (necessità della),

267.
causalità, 176-177; -  storica, 241. 
Centro del mondo, 48, 62, 66, 254;

-  (la Ka‘ba come), 34.
Cerulli, Enrico, 257. 
chakra, 205.
Cherubini, Karubiyun, Kerubim, 

12,272-273,292.
Chiesa (il fenomeno), 16, 18, 79. 
Christos Angelos, 242.
Christus juvenis (iconografìa del), 

240-241,320. 
ciclo della profezia, vi, 71; -  della 

walàyay VI.
Cielo interiore, 41,55,68. 
circumambulazione, X.
Cogitor (l'Ego del), 110, 282. 
coincidentia oppositorum, 165, 182, 

184-185, 187, 212, 238-239, 318, 
321.

colori: nero luminoso, luce nera, 51 ;
-  rosso cupo (senso mistico del), 
281-282; -  verde, 51. 

compassione, 103, 111, 130. 
Compassione, Compatimento divi­

no, 102-105, 140; v. anche Na/as 
Rahmànt, sympatheia. 

compresenza, 315, 324. 
connessioni senza causa, 176,208. 
conoscenza (il soggetto attivo della),

313; -  di sé e di Dio, 85, 89, 112. 
116-117, 141-143, 145, 181, 282, 
308; -  dell’imam e di Dio, 315.

Contemplante-contemplato (il), 203,
324.

Contemplate supreme (le), 124-126, 
281-282.

contemplazione, moshàhada, 229, 
276-277; -  paradisiache (scienze 
delle), 191; -  del contemplativo, 
307; -  immaginativa, 138. 

controparte (la) celeste di un essere, 
138,152,268.

Corano (essere in se stessi un), 199,
202, 302, 309, 311; -  e furqàn 
(senso del), 184-185.

Cordova, (funerali di Averroè a), 21, 
23,28, 39-40,44,60. 

corpo d’apparizione, 166, 192, 197, 
205, 286-288, 296; -  magico, sot­
tile, mentale, 157,160;-universa­
le, 263.

Corpus hermeticum, 263. 
coscienza dogmatica, 76; -  storica, 

76, 82.
cosmogonia eterna, 101; -  (la luce 

come agente della), 167. 
cosmologia (la scienza dell’immagi­

nazione come), 190; -  avicennia- 
na, 292.

creatività del cuore (la himma co­
me), 193-196, 198-200. 

creatore (l’atto), 158, 259; -  (l’amo­
re), 288.

Creatore-Creatura, 163-164, 173, 
181-184, 197, 200-201, 245, 307;
-  (la Nube primordiale come), 
298; -  (la realtà adamitica totale 
come), 302.

Creazione (la) come teofania, 162- 
163,200-201; -  (rituale della Pre­
ghiera come), 224-226,228-229; -  
(Immaginazione e), 160; -  nuova, 
ricorrente, tajdid al-khalq, 175- 
177,179, 181-182,207-208,234. 

credere (e sapere), 20. 
cristologia (docetista), 26, 241-242; 

-angelologica, 124,282;-ebioni-

332



Indice analitico

ta, 76; -  islamica, 86, 135; -  paoli - 
na, 76; -  primitiva, 294.

Croce di Luce (mistero della), 86. 
cuore, qalby 193-194, 196, 324-325;

-  (creatività del), 160, 189; -  
(scienza del), 207; -  come centro 
della conoscenza, 305; -  sede 
dell’energia spirituale, 43, 88; -  
dello gnostico (duplice rivelazio­
ne del), 171-172.

Daènà, 32,239,259,295,323. 
Dahya al-Kalbi, 73, 190, 196. 
Damasco, 28,47,63-64,68.
Dante, 47,89, 281,283.
Datore (il) dei dati, 112.
Dàwud Qaysarì, 263,265, 269,271,

294.
Desdemona, 247.
desiderio reciproco di Dio e della 

creatura, 129-130.
Deus absconditus, Tbeos agnostos, 

229; -  revelatus, 98-100,260,276. 
devotio sympathetica, 111, 115, 118, 

120,128,131,138-139,288;-ver­
so i Nomi divini, 267; -  (Àbramo 
come tipificazione della), 275. 

Dharmadhàtu, 299. 
dhatvq, gusto intimo, percezione mi­

stica, 165, 193, 195,201. 
dhikry 219-220; -  (sedute di), 313. 
dialettica d’amore, 29,46-47,88,93, 

127-128, 131, 135, 140, 144,256, 
259,286; -  e arte ieratica, 94. 

dialogica (situazione), 96-97, 152,
217,257,262,277. 

dimensione (duplice) degli esseri, 
181-184,264,267,278.

Dio (il) creato dalle credenze, 104, 
109, 163-164, 170, 172, 178, 183, 
190, 193, 203, 232-236, 266, 271, 
297, 324; -  (l’immaginazione di­
vina che crea il), 173.

Dio (il) creatore e sostanza della 
Creazione, 142, 163,287,297.

Diotima, 283.
discepolo di Khezr-Elia (essere il), 

49,53-54,60-61; -  (Ibn ‘Arabi co­
me), 30, 32,40,48; -( i), 8,75,82- 
83.

discriminazione (la prima e la se­
conda), 302. 

dissacrazione (fenomeno della), 17. 
Divinità (duplice aspetto attivo e 

passivo della), 143.
Diyàrbakr, 64.
docetismo, 76-77, 124, 135, 183, 

204,213, 271,282; -  come critica 
teologica della conoscenza, 86, 
286,320; -  (epifania e), 273. 

dogmatici, dogmatismi, 309. 
dogmatico (magistero), 75,82. 
dominazione d’amore, 264. 
dualità, 277.
dualitudine, 275, 277, 324.
Duns Scoto, 298.
Ebioniti, 294.
ecceità eterne, ‘ayn thàbita, pi. ayàn 

thàbita, individualità - archetipo, 
13, 55, 101, 103, 162, 167, 170, 
175-176, 183,223,225,236,261, 
269,298; -  (conoscere la propria), 
266; -  controparte celeste, 105;
-  (la teofania corrispondente a 
ciascuna), 236-237,239,245. 

Eckhart Johannes, detto Meister E.,
297.

ecumenica (simpatia religiosa), 283. 
elementi (i quattro), 315.
Elia, profeta, 30, 50-51; -  e l'imam, 

50-52; v. anche Khezr-Elia. 
Eliade, Mircea, 194, 300-301, 305,

310,313. 
eliopatia, 94-95, 97, 105,316. 
eliotropismo, 94, 97. 
eliotropo (preghiera dell’), 88, 93, 

103, 111, 128, 152, 225; -(tropi­
smo dell’), 98.

Eliseo, 51.

333



Indice analitico

El-iya e ilàhiya, 269. 
ellisse (simbolismo dell’), 194,237. 
emanazione, emanatismo, 189, 262, 

292.
Empedocle, 25, 252; -  (pseudo-), 

264.
empedoclismo (neo ), 253. 
energia spirituale, 34; v. anche him­

ma.
Enoch, 241; -  (libri di), 294; III 

Enoch ebraico, 261,269.
Ens increatumy ens creatum, 161- 

162,175,217; -  necessarium, 273. 
enthymesis, 207, 229, 308; -  e him- 

may 194, 196.
Eranos, 6.
ermeneutica profetica, spirituale, 

esoterica, taw tl, 27, 71-75, 81. 
ermetismo, 150.
Eros cosmogonico (duplice aspetto 

dell’), 264; -  trasfigurato, 90. 
escatologia, 180. 
esicasmo, 305.
esistenze virtuali (senso delle), 98,

258.
esoterismo (concetto di), 15-17, 70- 

72; -  (postulato dell’), 77-79; -  
cristiano, 74; -  comparato, 80; -  
neirislam, 70, 75-76; -  nell’IsIam 
e nel Cristianesimo, 77, 80-82, 
159.

essenza (comunità, condivisione d’), 
94, 97; -  divina, 148, 178, 293; -  
muhammadica, 148; v. anche Ha- 
qiqay Haqiqa tnuhammadtya. 

essere (struttura teofanica dell’),
216.

Èva, 142; -  celeste, 148; -  (duplice 
aspetto creato e creatore), 143- 
145; -  (la luce di), 245. 

eventi dell’anima, 60,146;-visiona­
ri, 6.

failtya , l’azione demiurgica, 148. 
fa il mutlaq, V Agente assoluto, 147.

Fakhr al-Nisà’ bint Rostam, 120. 
falàsifa, 67.
fatta' (stato del), 176-177, 184-185, 

199-200,302,324.
Fàtiha (commento mistico dei tre 

momenti della sura), 218-220; -  
sotto la forma di una persona, 37. 

Fatima di Cordova, 37.
Fatima al-Zahra, figlia del Profeta,

25, 38, 284, 295-296; -fàtir, “Fa- 
tima-Creatore”, 141,291. 

Fatimidi, 17.
fatti spirituali (realtà dei), 204. 
fayd aqdasy l’Effusione sacrosanta, 

170; -  muqaddasy santa, ierofani- 
ca, 171.

Fechner, G.T., 258. 
fede profetica, IX.
Fedeli d’amore, 18, 31, 47, 89-90, 

97, 111, 122, 127, 257, 268, 282, 
285, 292; -  (differenze fra sufi e), 
89-90.

femminile (duplice aspetto creato e 
creatore, passivo e attivo del),
140-141, 149-150, 291-292; -  
(funzione teofanica del), 145; -  
(preminenza teofanica del), 291- 
293; -  (sacerdozio), 283. 

Femminile-creatore (il), 128, 139- 
144, 265, 291, 293; -  (la Bellezza 
come manifestazione del), 146; -  
(sofiologia del), 259. 

femminili (il maschile, il Nous, fra i 
due), 148. 

fenomeno del Libro santo, VII. 
fenomenologia, 5, 52-53, 70, 77; -  

della mistica, 204, 305; -  della 
preghiera, 105.

Fes, 42, 46.
Festugière, Jean-Philippe, 315. 
Fichte, Johann G., 157.
Ficino, Marsilio, 20,40, 255. 
figure d’apparizione, 123, 135, 153;

-  (mundus imaginalis come mon­
do delle), 166.

334



Indice analitico

filosofi (antichi), 181. 
filosofia: araba, 9,20, 34; -  islamica, 

9; -  ed esperienza mistica, 20, 63; 
-profetica, 12,73;- e  spiritualità,
26.

filosofo (differenza tra il fedele 
d’amore e il), 126. 

fisica (teofania sotto una forma), 
133.

fisiologia sottile, 51, 88, 193-194. 
Fonte di Vita (la), 50, 59-61.
Forme di Dio, 89, 171, 173, 194,

196, 203-206, 214-215, 218-219, 
224,237,239,241-243, 317, 324. 

fotismo, 61.
Fratelli della Purezza, Ikhwàn al- 

Safà\ 61.
Fravarti, 32, 149,152-153,239,259,

294, 323.
Fròbe-Kapteyn, O., 301. 
funzione angelica degli esseri, 137, 

259; -  teofanica, 207, 210, 225,
304, 326.

Fuoco (il) come simbolo, 271; -  sen­
za chiarore, 292. 

fuqaba , 78-79.
furqàn, discriminazione, 184-185; -  

e Corano, 302.
Futubàt (senso del termine), 303-

305.
futurum amoris, 136. 
futuwwa, cavalleria spirituale, 111, 

273.
Gabriele (Arcangelo), Spirito Santo, 

Intelligenza agente, Ravànbaksh,
11,46, 55-56, 73, 190, 192, 1%,
203, 253, 267-268, 275-276, 281-
282, 286, 290-292, 296, 314-315,
317, 321-322; -  angelo dell’An- 
nunciazione mistica, 150-151; -  
della specie umana, 276; -  Spirito 
Santo di ciascun essere, 32; -  (du­
plice aspetto attivo e passivo di), 
148.

Gabriele-Christos, 268.
Gemisto Pletone, 20, 40. 
geografìa mistica, 191. 
gerarchia mistica invisibile, 17, 22,

41 ; -  g. celeste e terrestre, 72. 
Gerusalemme, 35.
Gesù, 273, 288; -  ed Èva, 144; -  e 

Maryam, 292; -  e il Maligno, 87. 
Ghaleb, Mustafa, 254. 
gbayba, occultamento dellTmàm, 

17,27.
Ghazàll, Abu Hàmid Muhammad, 

9-10, 63,78,112,238,317. 
Ghazàll, Ahmad, 257,289.
Ghazzàl, Abu ‘Abdallàh al-, 44. 
Gichtel, J. G., 82.
Gilson, Etienne, 13.
Giorgio (san), 30.
Giovincello (il) mistico della Ka‘ba,

244-246, 281,310,313,317,319;
-  (la Pietra Nera come segreto 
del), 66,325; -  (i quattro momen­
ti del dialogo con il), 322-326; -  
del hadtth della visione, 238,281, 
318; -  della visione di Dante, 281.

Giuseppe, interprete di visioni, 166;
-  (il sogno di), 210-211, 311; -  
muhammadico, 210.

Glorificato-Glorificante (il), 236. 
gnosi, 99, 282; (teofania proporzio­

nale alla), 290; -  cristiana, 74; -  
nell’IsIam e nel Cristianesimo, 16;
-  ismailita, 16; -  di salvezza, 164;
-  valentiniana, 194.

gnostico (l’ecceità eterna dello), 
173; -  (la preghiera, l’apprendi­
stato dello), 103-104; -  e agnosti­
cismo, 308-309.

Greci (Nezàm come figlia dei), 124,
283.

Guglielmo d’Alvemia, 21.
Hàdi Sabzavàri, 257.
hadith della visione del Profeta, 203,

335



Indice analitico

214, 238, 240,246,281,304,316- 
317; v. anche Forma di Dio.

Hadra, Presenza, “Dignità”; pi. Ha- 
dardt, universi o piani gerarchiz- 
zati dell'essere; -  al-Asma (H. dei 
Nomi), 171; -  jàmi a (H. integra­
le, Immaginazione assoluta), 193;
-  al-khayàl, khayàliya (H. dell’im­
maginazione attiva), 135, 165, 
189,211,214, 218,241,288,304;
-  (visione del Tempio nella), 206, 
243; -  al-malak (H. dell’Angelo), 
325; -  (azione della himma sulle 
cinque), 197, 206-207, 305-307, 
309-311, 318; -  (la creatività del 
cuore spiegata con le), 200-201; -  
(modi di esistenza delle cose nel­
le), 198-199; -  (i Nomi divini co­
me), 101, 261; -  superiori (pas­
saggio alle), 210.

Hàfez di Shiraz, 29, 90.
Hallàj, Husayn ibn Mansur, 30,149, 

295.
Hama dan, 62.
ham-damìy 293 ; v. anche sympnoia.
Hammàd ibn Salama, 317.
haqiqa, la verità metafisica, esoteri­

ca, mistica, 60; -  (attiva e passiva), 
147; -  al-Haqaiqy 277.

haqiqa muhammadìya, l’Essenza 
muhammadica eterna, 268, 271, 
276; -  mutlaqa, la Realtà assoluta 
(le due facce della), 270.

Haqq e Khalqy Creatore-Creatura 
(bipolarità di), 114,130,273,287;
-  (identità e differenza tra), 303; -  
(servizio reciproco tra), 269-270;
-  [unto sympathetica tra), 278.

haraka shawqiya, movimento di ar­
dente desiderio, 161.

Hasan ‘alà dhikrihi as-salàm, Imam 
di Alamut, 36.

Haydar ‘Amoli, VII-VIII, 22, 25.
Hermes, 20, 31, 33, 267; (inno di),

227.

Heschel, Abraham, 256-257.
Hikma, sapienza, Sophia, sopranno­

me di Nezàm, 122.
hikma, sapienza eterna, 125; -  

‘isawiya, s. eristica, 124, 128,145, 
282; -  muhayyamìya, s. d’estasi,
111.

himma, concentrazione e creatività 
del cuore, energia spirituale crea­
trice, 37, 173, 194-196, 198-199, 
231, 281, 287 , 294, 305, 324; -  
(azione della) sulle cinque Ha- 
daràt, 307; -  sui corpi materiali, 
308-309; -  (coni-presenza e), 324;
-  differenza tra tuahm e h.), 195, 
305; -  (duplice aspetto della), 
195; -  (funzione generalizzata 
della), 199; -  (funzione noetica 
della), 201; -  (funzione teofanica 
della), 207; -  (l’immaginazione 
attiva al servizio della), 195-196; -  
e occasionalismo, 200; -  (messa in 
opera della), 311.

Hind, 294.
Homayra, 292-293.
‘ibda e 'ibàda (omologazione di),

228.
Ibn Abi Jumhur, 22.
Ibn al-‘Àdim, 280.
Ibn Aflatun, il “figlio di Platone”, il 

platonico, soprannome di Ibn 
‘Arabi, 20,36,38,40,257.

Ibn ‘Arabi, passim; composizione 
dei Fusus al-hikamy 65; -  compo­
sizione delle Futùhàt, 66-67.

Ibn al-‘Arìf, 44.
Ibn Barrajàn, 45.
Ibn al-Daybà, 317.
Ibn Gabirol, 264.
Ibn al-‘Imàd, 305.
Ibn Jubayr (Abu’l-Husayn Muham­

mad), 39.
Ibn Masarra, 25,44, 253, 276, 310-

311.

336



Indice analitico

Ibn Qasyi al-Andalusi, 24, 44-45,
253,266.

Ibn Sàlim di Bassora, 315.
Ibn Sawdakin, 279.
Ibn Taymiyya, 78. 
iconoclasmo, 80.
iconografia, 80, 196, 240-242; cri­

stologica, 320; -  della Ka‘ba, 254;
-  mentale (canone della), 231; -  
dello sciismo, 241 -242,320-321 ; -  
della tradizione bizantina, 275, 
313.Idee (teoria platonica delle), 21; v.
anche muthul. 

identità d’essenza (differenza tra 
identità esistenziale e), 216. 

idolatria (metafìsica), 104, 117-118, 
178,235,283.

Idris = Enoch -  Hermes, il “profeta 
dei filosofi”, 33. 

ieratica (scienza), 93-94,255; -  (ani­
me), 255. 

ierofania (la Bellezza come i.), 280. 
ierofanica (dimensione), 95. 
ierostoria, 166.
Ilah e malùh (correlazione tra), 270, 

287.
ilàhtya, 260-261,287.
Ildhiyùn, i teosofi mistici, 112.
7Im al-bàtiny scienze deiresoterico, 

193; -  i'tiqàdì (dogmatica), 179; -  
al-khayàly scienza dell’Immagina­
zione, 189-191, 286; -  shuhudi, 
scienza della visione, 179. 

imaginatio vera (differenza tra la 
fantasia e), 157-158.

Imago-magia, 157.
Imam (senso sciita del termine), 

225-227, 242; -  (funzione iniziati­
ca dell’), 74-75; -  (ministero spiri­
tuale dell’), 71-72; -  (il territorio 
dell’), 279; eterno come teofania 
primordiale, 79-80; -  (il I) s'iden­
tifica con Elia, con il Cristo, 51- 
52; -  del microcosmo, 225*227; -

(il XII) occultato, vii, 27, 51-52, 
74, 79; (i santi I.), 22, 80, 141; -  
dei Nomi divini (i sette I.), 270. 

imamato sciita, VI-vii, 71. 
imamismo, 22, 24, 62, v. anche scii­

smo.
imamologia sciita, Vi, 17,22, 26,46, 

76,80,242,259; -  (teosofia di Ibn 
‘Arabi e), 310, 314. 

immaginale (T), mundus imaginahs, 
vili, 118,159-160,207,317. 

immaginario (P), 5-6, 159, 170, 204, 
207,231. 

immaginativa (superiorità dell’unio­
ne), 289.

Immaginatrice (l’),8, 135, 163, 165, 
304.

immaginazione (funzione cosmogo­
nica e f. psicologica dell’), 189- 
190; -  (funzione fondamentale 
dell’), 5; -  (metafisica delP), Vili;
-  (valore noetico dell’), 158; -  as­
soluta (la Nube primordiale), 165, 
192-193, 298; -  (la Creazione co­
me), 162, 166-167, 169-170; -  
(Pimmaginazione umana avvolta 
nell’), 195; -  attiva, 43,72-73, 80, 
88, 123, 133, 135, 163, 321; -  
(creatore e creatura nell’atto 
dell’), 187; -  (duplice operazione 
simmetrica dell’), 137; -  (funzio­
ne mediatrice dell’), 165-166,189, 
267; -  (modo d’operazione dell’), 
289; -  (il piano della realtà dell’), 
146; -  (validità noetica delle visio­
ni dell’), 206; -  non è illusione, 
164; -  creatrice, vni, 88, 157; -  (la 
himma come), 287; -  (Pimmagi­
nazione creaturale che immagina 
nell’), 164, 167, 169; -  (Pimmagi­
nazione teofanica come), 187- 
188; -  (la Preghiera creatrice co­
me), 268,288; -  congiunta al sog­
getto, 192-193, 195, 304; -  sepa­
rata, autonoma, 192, 196, 207,

337



Indice analitico

304,312; -  teofanica, 8,33,73,88, 
181,241;-assoluta, 160, 168;-( il  
Dio manifestato dalT), 164, 166, 
170, 297; -  (immaginazione crea­
trice e immaginazione creaturale 
come), 169; -  (il mondo come), 
181-182, 304; -  creatrice dell’es­
sere umano, 214-215.

Immagine (esperienza visionaria 
della), 238; -  della divinità crea­
trice (il femminile come), 140- 
141; -  primordiale, 176; -  e spiri­
tualità; 204, 238, 240, 317-318; -  
del Tempio, 243; -  teofanica, 137- 
138, 143; -  (la Forma di Dio co­
me), 317.

immagini, Vili; -  (spiritualità e), 8; -  
metafisiche, Vili; -  reali, 166. 

imperativo (F), kun, Esto!y 134,287, 
295; -  al femminile, kuni\ 148,
295.

impossibile, far essere 1’, 190; -  (im­
maginazione che fa essere F), 304. 

Incarnazione, 97, 114; -  dogma cri­
stiano dell’, 26,76-77,79-80, 134;
-  e teofania (differenza tra), 146, 
186, 240-242, 259, 273, 287, 300, 
318; -  sociale, 152, 241-242.

India, mistici dell’, 193. 
intellectus materialisy 13; -  sanctus, 

13, 72.
intelletto contemplativo, 12; -  prati­

co, 12.
intelligentia spiritualis, 72, 83; -  v.

anche ta 'wil.
Intelligenza (la Prima), il Nous, 148,

165, 260-261, 276, 313; -  (intro­
nizzazione della Prima), 294; -  
angelica, 292.

Intelligenza (F) agente, Spirito San­
to, Gabriele, 11-13, 18, 74,268; -  
(congiunzione con F), 75; -  (dia­
logo tra Fanima e F), 152, 291, 
296; -  (relazione degli intelletti

con F), 30-31, 49; -  in Averroè, 
13.

Intelligenze agenti (pluralità delle), 
31; -  arcangeliche, cherubiniche, 
gerarchiche, Angeli intellectualis, 
6, 12, 15, 121,261,291-292.

intenzione, enthymesis (la himma 
come), 194, 196.

Io celeste e Io terrestre, 295.
Isaia (la visione di), 252.
Isfahan, 120, 152,284, 296.
Ishràq, illuminazione dell’astro al- 

Falba, il suo “oriente”, 10,16,44, 
264; -  v. anche teosofia orientale.

Ishràqiyun, ashàb Aflatun, i Platoni­
ci di Persia, 20, 40, 97, 264, 276,
298, 326; -  (albero genealogico 
degli), 33.

Islam e Cristianesimo (dialogo tra), 
24; spirituale, 61.

Ismaele, 313.
Ismà‘H d’Ankara, 296.
Ismailismo, 17, 24-25, 41, 44, 279, 

295; -  (gerarchia esoterica dell’), 
264; -  (persiano), 36.

ismailita (l’esoterismo), 52, 78, 86; -  
(cosmogonia), 44; -  (gnosi), 72, 
74, 100; -  (teosofia), 235, 260; 
(sciismo), 11, 44,289.

Ismailiti, 141; -  (tawhid degli), 318.
Isola Verde, 51.
isomorfismo, 83.
isti'dàdy attitudine, capacità del cuo­

re, 171-172, 180-181; -  (la Pre­
ghiera come espressione dell’),
225.

Ivanow, Wladimir, 279.
Jabarut, 306.
Ja‘far al-Sàdiq, VI Imam sciita, 10, 

148, 321.
Ja4far ibn Mansur al-Yaman, 254.
Jàhiz, 240,319.
Jalàl ejamàl, 284.
Jalàloddin Rumi, v. Rumi.

338



Indice analitico

Jàmi, 30,66, 114, 149,303.
Jawàliqi, Hishàm ibn Sàlim, 321.
Jili, ‘Abd al-Karim, 55, 148, 187, 

214-215, 239, 294-295, 303, 305,
312,318.

Jonayd, 114,232.
Joseph ben Juda, 32.
Jung, Cari Gustav, 266,292,317.
Ka‘ba, 119; -  mistica, centro del 

mondo, 34, 46-48; -  (circumam- 
bulazioni intorno alla), 40,62, 86,
123, 243-244,253; -  (senso misti­
co delle circumambulazioni), 323;
-  (settuplice circumambulazione 
intorno alla), 325; -  (incontro con 
Nezàm-Sophia all’ombra della),
124, 153, 243; -  (tempio della), 
127, 206; -  (trasfigurazione del 
Tempio della), X, 66, 322-323; -  
del Hijr (penetrazione nella), 325; 
v. anche Giovincello mistico.

Kàshàni, ‘Abd al-Razzàq, 147, 261-
262, 269, 271-274, 292-294, 298- 
303, 305-309.

Kàshàni, ‘Izzoddin, 252.
katenoteismo mistico, 107, 117,

171,205,266,277,310.
Kay Kaus, sovrano selgiuchide, 62.
Kay Khusraw, 20.
Kàzem Reshti (Sayyed), 313.
Kerényi, Karoly, 317.
Khadir, v. Khezr.
Khalil Allah, soprannome di Abra­

mo (senso mistico del), 274-275.
khalq, creazione (due modi di cono­

scere la), 278; -  al-afàl, creazione 
degli atti umani, 302.

Kharraqàni, v. Abu’l-Hasan Kharra- 
qànì.

Kharràz, Abu Sa‘id, 165,182.
Khezr, Khezr-Elia, 30,77,82; -  (ap­

parizioni di), 57-58; -  (persona e 
funzione di), 49-50; v. anche Elia, 
discepolo di Khezr.

Khu’i, Mirzà Ibrahim, 314. 
Khwarezm, 28.
Koyré, Alexandre, 297, 312.
Là hi-sharty Fassolutamente incondi­

zionato, 309-310,317. 
làhut, natura e condizione divina, 

105-106, 217; -  (manifestazione 
del), 145-146;-d i un essere (FAn­
gelo Gabriele come), 267-268; -  e 
nàsut, 182-183,185. 

làhutiya e nàsùtiyay 311. 
laicizzazione, 16-17. 
lan tararli, “Tu non mi vedrai’’, 236, 

238-239,246, 304. 
latifa, pi. lata if, i sette organi sottili, 

194; -  e il settuplice senso del Co­
rano, 323, 325. 

latitudinale (ordine, senso), 59, 73, 
76, 82.

latte (simbolismo del), 212-213,
311.

Laylà, 289.
Leibniz, Gottfried W. von, 104,

258,266. 
lettere dell’alfabeto arabo (visualiz­

zazione delle), 205.
Libro rivelato, 26-27. 
linguaggio conchiuso, 123-124. 
liturgie private, 226.
Logos (arcangelo), sostegno del No­

me divino, 100; v. anche Intelli­
genza Prima, 

longitudinale (ordine, senso), 59, 
70, 82.

Loto del Limite (l’Angelo Gabriele 
dal), 268,276. 

lotta di Giacobbe con F Angelo (sen­
so mistico della), 32.

Luce, al-Nur (il Nome divino), 167;
-  dominatrice, nur qàhir, 264, 
298; -  nera, 321; -  e Tenebre, 22;
-  e il vetro, 168; -  (funzione del­
la), 167; -  (filosofia della), 27; (fi­
sica della), 22; -  (teosofia della),

339



ìndice analitico
11, 21, v. anche lshràq\ versetto 
della, 282-283.

Lullo, Raimondo, 306.
Lutero, Martin, 264.
macrocosmo (il mundus imaginalis 

nel), 298-299.
Madonna Intelligenza, 18, 89, 152,

268,292.
Madre dei credenti, 293; -  dei vi­

venti, 293. 
maestri (i) di Ibn ‘Arabi, 42. 
maestro (il) invisibile, interiore, 32, 

53-54. 
magia simpatica, 293. 
mahbub, oggetto d’amore (stato vir­

tuale del), 284.
Majlisi, ‘Alluma, 253.
Majnun, 138,289.
Malik al-Ashraf, figlio di Saladino, 

65.
Malik al-Zahir, figlio di Saladino, 

64.
ma’lùh (senso del termine), 108,

112, 114, 286-287; -  e marbùb,
270.

ma’luhiya, 108, 110-111, 222, 232,
270,287. 

mandala, 255.
Mani, 34.
manicheismo, 291,293.
Manifestato (il), e il Nascosto (i No­

mi divini), 186. 
mantello, khirqa, (investitura del), 

54,57-60. 
maqàma, pi. maqàmàt, stazione mi­

stica, 125. 
marbùbiyay 110; v. anche rabb. 
Marcel, Gabriel, 260. 
marhùmy oggetto della compassione 

divina, 262-264; v. anche Nafas 
Rahmàniy Rahma; -  (essere rahtm 
e), 263-265; v. anche significatio 
passiva.

ma'rifa, conoscenza spirituale, gnosL 
mistica, 117,126, 191,193,278. 

Marrakesh, 39.
Marsilio da Padova, 17. 
ma‘rufy l’oggetto conosciuto, 126. 
Maryam, 284, 286, 310; prototipo 

del mistico, 128, 134, 150-151, 
296-297; -  e Adamo, 144; -  Gesù, 
Sophia-Christos (la coppia), 143. 

Massignon, Louis, vm, 51,253,295,
315.

materia (i cinque significati discen­
denti del termine), 264,298; -  al­
lo stato sottile, 6; -  immateriale, 
191; -  spirituale, 264; -  universa­
le, 287.

mazhary forma epifanica, teofanica, 
147, 169, 181,202, 259,262; -  di 
un Nome divino (ciascun essere è 
il), 106; -  dell’Amato unico, 129;
-  integrale (la Haqfqa muham- 
madiya come), 271-272; -  spec­
chio (il Femminile), 142; -  pi. 
mazàhiry 26, 165, 172 (= majallt)y 
217,222,262.

Mecca, 47-49, 62, 64, 89, 118, 120,
279.

Meier, Fritz, 322-323,325. 
Melchisedec, 52.
Messaggero celeste (visione del), 61;

v. anche Giovincello mistico, 
metafisica d’amore, 102; -  dell’im­

maginazione, 166. 
metastoria, 300.
Metatrone (intronizzazione di), 294. 
metodo d’orazione teofanica, X, 37, 

88,216-217,220-223,231; -  (i tre 
gradi del), 229-230.

Michele (Arcangelo), 275,305, 315;
-  (Àbramo associato a), 115, 276. 

microcosmo, 226-227.
Mir Dàmàd, 22, 152,296, 299. 
miraggio, 290.
m tràjy assunzione celeste del Profe­

ta, 87,212,256,290.

340



Indice analitico

mistica d’amore, 132;-nuziale,257. 
Mohsen Fayz, 298, 321.
Molé, Marijan, 252. 
molteplice (il), 169, 181. 
monacheSimo cristiano, 16. 
mondi (i tre), 6; v. anche haàaràt. 
mondo (senso dell’altro), 177,180. 
Mongoli, 28.
monismo esistenziale (pseudo), 

Vili, 107, 134, 183, 217, 277, 303;
-  panteista (pseudo ), 204. 

monofisismo, 76.
monoteismo astratto, 26, 79-80, 89,

168, 177-178; -  essoterico, 239; -  
unilaterale, 174, 178, 183 , 235, 
239.

montanismo, 75, 81.
Mosè, 44, 50, 52, 73, 77, 236, 238, 

271,296; -  e i maghi, 304.
Mosul, 57-59.
Mu’ayyad fi’d-Din Shiràzi, 260. 
Muhammad il Profeta, 20, 27, 30, 

146-147,268,285,293,310; -  (vi­
sioni di), 211-212.

Muhammad Bàqir, V Imam sciita, 
51.

muhayyamiya (hikma), saggezza 
estatica, 111; (Abramo e la), 274, 
282.

muhayyamùn, gli Spiriti estasiati 
d’amore, 163,272, 282. 

muhdathy innovato, avente un inizio 
(il mondo come), 178. 

mulk e mamlùk (senso mistico di),
126.

munàjàty rituale privato, salmo con­
fidenziale, 219-220,223,226,234,
236,313. 

munàzala (l’immaginazione come 
luogo della), 137. 

mundus imaginaliSy 'àlam al-mithàl, 
intermondo dell’immaginale, del- 
l’Immaginazione, V ili, 6, 13, 21,
33 , 37 , 40, 43 , 48-50, 60, 73-74, 
88, 159-160, 165-166, 190-192,

205, 306, 312, 317, 322; -  (rac­
conto della penetrazione nel), 298.

munfa'il-faily passivo-attivo, pateti- 
co-poietico (reversibilità del), 
140,143,265,291-292.

Munk, S., 252.
Murcia, 44.
Muridun (i), seguaci di Ibn Qasyi, 

24,44.
musallty l’orante, 315-316; -  (Dio e il 

fedele condividono il ruolo del), 
232-233; v. anche Orazione, Pre­
ghiera.

mushtàq (al- mushtàq ilayhi), 130.
musicale (audizione), 134.
mutajalliya (hikma), saggezza teofa­

nica, 283.
Mutakallimùny 181,201,278, 305.
Mutaziliti, 174,240,257, 262.
mysterium conjunctions, 182.
Nabi, profeta (vocazione del), 75- 

76.
Na/as Rahmàni, il Sospiro di Com­

passione divina esistenziatore; 
Na/as al-Rakmàny il Respiro del 
Misericordioso, 102, 109, 113, 
118, 140, 145, 151, 162, 175-176,
190, 194, 209, 259-262, 276, 286;
-  (la Bellezza come immagine 
del), 144; -  (duplice aspetto crea­
tore e creato del), 144; -  (la Natu­
ra come), 263; -  (relazione tra la 
Luce dominatrice e), 298; -  come 
aspetto femminile della divinità, 
264; -  sostanza degli esseri mate­
riali e spirituali, 262-264.

nafs e nafasy 263.
Najib (gli otto), 253.
Najmoddin Dàyah Razi, 28,290.
Najmoddin Kobrà, 28-29.
Naqib (i dodici), 253.
nascita spirituale, seconda, 27, 149,

295.

341



Ìndice analitico

Nascosto (il) e il Rivelato (Nomi di­
vini), 171.

Nasiroddin Tusi, 62. 
nàsut, natura o condizione umana,

105, 217; -  (epifania del làhut 
nel), 145.

Natura (la) Perfetta, (FaAngelo del 
filosofo”), 31, 56, 150, 237, 240, 
243, 267; -  (invocazione alla), 
296,316.

Natura (la) universale, 263. 
neo-empedoclismo, 25; v. Empedo­

cle.
neoplatonici, 276, 292, 294;

dell’IsIam, 97, 291. 
neoplatonismo zoroastriano, 20-21. 
neo-tradizionalismo, 24.
Nezàm bint Rostam, 47, 62, 120, 

281,284.
Nicholson, Reynold A., 279, 290, 

294-295,305,312. 
nikàhy unione nuziale tra le hadaràt,

197.
Ni’matoIIàh Wall Kermàni, 314. 
Nishapur, 63.
Noè, 269.
Nome divino (duplice componente 

della totalità di un), 110,139,183, 
222; -  (la forma di ciascun), 138;
-  (forma teofanica di un), 122; -  
(l’immagine interiore come forma 
di un), 138; -  (individualizzazione 
teofanica di ciascun), 168-169; -  
come Signore personale di cia­
scun essere, 106-108, 222; v. an­
che Rabb Khàss; -  (il mistico come 
forma epifanica di un), 103.

Nomi divini (dottrina dei), 44; -  
(duplice aspetto attivo e passivo 
dei), 102-103, 140, 264; (scambio 
dei), 224; -  (essenza distinta e re­
ferente unico di ciascuno dei), 
266; -  (le ecceità eterne, correlata 
dei), 162, 261; -  (mazàhir dei), 
101,278; -  (molteplicità dei), 233;

-  (Na/as Rahmàni nelle form< 
dei), 265; -  (nostalgia, tristezza 
dei), 101-102,106, 109, 134, 161:
259, 263, 283; (rivelazione dei),
141-142; -  (ruolo cosmogonico 
dei), 270; -  (teofanie nei), 261,
271, 291; -  nelle credenze (teofa­
nie dei), 104; -  di divinità 
(ulùhiya)y 107; -  di sovranità 
(rubùbiya), 107,108; -  sconosciu­
ti, 104; -  come Signori personali,
101, 106-107; v. anche Rabb\ -  e 
Attributi divini (teoria dei), 257; 
(l’universo come teofania dei), 
114.

Nordstrom, Cari Otto, 275.
Nous, la Prima Intelligenza, 276; -  poiétikos e N. pathétikos (relazio­

ne tra), 291-292.
Novalis, 157.
Nube (la) Primordiale, 'amà, 190, 

192,287; -  (duplice aspetto attivo 
e passivo della), 162-163; -  (Na/as 
Rahmàni come), 298.

numinoso (la bellezza come feno­
meno), 240, 283-284.Nur-lch-Seiny 158.

Nusayri, 141.
Nyberg, H.S., 271,295, 307.
obbedienza d’amore, 264, 271.
ombra luminosa, -  tenebrosa, 167-

169, 299.
Oracula caldaica, 255.
Orazione (D, 315-316; -  (condivi­

sione dei ruoli dell’), 231-232; -  
(la Preghiera come), 219-220, 
224; -  (struttura dialogica dell’), 
230-231; -  (vita d’), 234; -  (visua­
lizzazione della Forma di Dio 
nell’), 224; -  personale, 313; v. an­
che metodo d’orazione teofanica, 
munàjàt.

Oriente (senso della partenza di Ibn

342



ìndice analitico

‘Arabi per 1’), 10-11, 24, 28, 42- 
43.

ottica (interpretazione esoterica del­
le leggi dell’), 84.

Otto, Rudolf, 294.
Pantokrator (Pantocratore), 86, 

242. 
paolinismo, 26.
Paracelso, 157,297.
Paracleto, 79.
paradiso, 116-117, 254, 304. 
parapsicologia, 43, 195. 
Parlante-Silenzioso (il), 244. 
parusia del XII Imam, 27. 
passione attiva (la Preghiera come 

attualizzazione della), 105. 
patetico (il Dio), 84, 95*98, 108,

111, 114,258,261,286-287. 
pathos (senso del termine), 287; -  di­

vino, passione transitiva, antropo- 
patia divina, 94-96, 98, 108. 

pellegrinaggi spirituali, 314. 
percezione spirituale, 71 ; -  teofani­

ca, 73.
Peripatetici greci, 291. 
peripatetismo, 13.
persona (la seconda), Tu, 74, 84-85. 
Peshòtan, eroe escatologico, 311. 
phantasey, fantasia, 157, 163, 187. 
Pietra (la) Nera, 66,244,279; -  (fun­

zione mistica della), 206,310; -  (il 
polo simbolizzato dalla), 243, 
310; -  (simbolismo della), 322- 
323,325; nel Tempio dalle cinque 
colonne, 243. 

più-che-reale (il), 289.
Platone, 20, 255,319.
Plotino, 267, 291.
pluralità, 168, 178; -  necessaria, 

179; -  e unità, 209. 
poesia cortese araba, 279, 319. 
poli (i), 25; -  spirituali, 43. 
polo (qutb)y 22,253,310; -  celeste di 

un essere, 233,239,243; -  mistico

(la Pietra Nera come simbolo 
del), 243.

Preghiera di Dio, 37, 85, 88, 218; -  
(Forma di Dio e), 229; -  (senso 
teofanico della), 223, 230-231, 
245, 316; -  e Preghiera degli An­
geli, 231 ; -  e preghiera dell’uomo 
(sinergia, compresenza della), 
218-219, 223-224, 228-229, 231 
232; -  dell’uomo (senso teofanico 
della), 37, 85, 88,217-218, 316; -  
(la himma come organo della), 
218-219; -  (ruolo condiviso da 
Dio e dall’uomo), 217-219, 221 - 
222; -  (pratica teosofica della), 
171; — (senso teofanico del rituale 
della), 228-229; -  consistente nel 
modo d’essere di ciascun essere, 
103, 266; -  creatrice (senso teofa­
nico della), 160, 187, 204, 215- 
216,222,225-226;- d’immagina­
zione creatrice al servizio della),
226, 229-230; -  dello gnostico 
(senso della), 103; ontologica se­
condo Proclo, 256. 

presenza del cuore, 202-203,205. 
Primo (il) e PUltimo (i Nomi divini), 

186, 224,232-233,236. 
Priscilliano, 25,253.
Proclo, 88,93-95, 98,111, 128,225, 

255-256. 
profeti (i ventisette) dei Fusus al 

kikamy 65,125. 
profetico (stato) ed estasi del misti­

co, 96.
profetismo contemplativo, 75-76. 
prospettiva (leggi della), 82. 
psico-cosmologia, 188,213,227. 
psicologia profetica, 72. 
psicologismo, 110, 158,191-192. 
puer aeternus, 238,241-242.
Qadib Alban, Abu ‘Abdallàh, 58. 
Qàf (la montagna di), 54,59,298. 
Qàzi Sa‘!d Qommi, 22, 320,323.

343



Indice analitico

qibla, 218, 220,229.
Qonya, 62.
Qotboddìn Shìràzi, 62.
quatemità, 143 -145, 292.
Quattordici (i) immacolati, 25, 314.
qurrat al-ayn (Consolatrix), 282,

316.
Rabb khàss, il Signore personale di 

un essere, 84-85, 106, 125, 132- 
133, 223-224; -  (ciascun Nome 
divino come), 141-142, 267; -  
(l’immagine del Nome divino 
nel), 268; -  (la Preghiera rivolta 
al), 106, 218, 221-222; -  (ritorno 
dell’anima al suo), 116-117, 183, 
222, 307; -  (visione del), 139; -  
(differenza tra Dio in sé e il), 183;
-  li-rabbi-hi, signore del suo si­
gnore, 278; -  e marbub (bi-unità, 
interdipendenza tra), 55, 110, 
130, 132, 139,164, 173-174, 182, 
184, 204, 269-270, 272, 310, 315, 
318-319,324; -  al-naw‘y Angeli si­
gnori delle specie, 306, 326; -  pi. 
arbàb (rabb al-), il Signore dei Si­
gnori, 117,269, 271.

racconti d’iniziazione, 12.
Rabim e marhum, 264.
Rabma, Misericordia, Compassione 

esistenziatrice, 161-162, 171; -  
(duplice aspetto della), 185, 262, 
302.

Rahmdn (al-)y il Misericordioso,
102, 148; -  e Rabim (i Nomi divi­
ni), 262; v. anche Na/as Rahmàni.

Rahmàniel, 148.
rahmànìya (hikma), sapienza com­

passionevole, 282.
Ramiele, 312.
Ravenna (mosaici di), 241,275,320.
razionalismo dogmatico, 170.
religione dell’amore, 119; -  essoteri­

ca, 61; -  dei Fedeli d’amore, 127;
-  legalista, 9; -  profetica e r. mi­

stica, 71 -72,87,95,97,256; e sym- pathesis, 96.
Renan, Ernest, 14.
resurrezione, qiyàma (senso iniziati­

co del giorno della), 173-174,179-
180,247,266, 286.

Rilke, Rainer M.,291.
Rinascimento (teosofìa del), 157, 

159.
Ringbom, L.I., 254.
Ritter, Hellmut, 257, 316-317, 319- 

320.
Rivelato e Nascosto (permutazione 

dei Nomi divini), 232-233.
rivelazione profetica (senso interio­

re della), 71-72.
Ronda, 44.
Rosa-Croce, 16.
Roveto ardente, 44,73,271,296.
rubino (simbolismo del), 292-293.
Rublèv, Andreij, 115,275.rububiya, la condizione signoriale, 

sovrana, 108, 130, 202, 319; -  
(differenza tra ulùhiya e), 269; v. anche sirr.

rùh, spirito, 263,293,295; -  ilàhiy lo 
Spirito divino, 214-215; -  makhlùq, creato, 214; -  muham­madi, 243, 268, 310, 322; -  (du­
plice aspetto attivo e passivo del), 
148; -  (intronizzazione del), 294; v. anche Angelo, Gabriele, Spiri­
to.

Rumi, Jalàloddìn, 28, 63, 97, 118, 
143, 146,151,257,260,280, 286, 
290,293,296.

Rupe di smeraldo, 54.
Ruzbehàn Baqli, 29, 90, 118, 257, 

280,317,319, 321,326.
sacro (il), 17.
Sa‘di, 247.
Sa‘doddin Hammuì, 29, 62.
Sadrà Molla, 7,22, 74,81,83.

344



ìndice analitico

Sadroddin Qonyavi, 62-64, 90, 196, 
257.

Safa vidi, 81.
Sahl Tostali, 107,139,269, 314.
Salàhaddin (Saladino), 19.
Sàlimiya, 315.
Salma, 294; -  e Salomone, 279.
Salmàn trarsi, Salmàn Pàk, 25, 75.
Salomone, 208-209, 262, 279, 282, 

302; -  (la preghiera di), 311.
Saoshyant, 311.
Sarraf, Morteza, 273.
Scheler, Max, 98, 258.
Schelling, Friedrich W. J., 174, 315.
Scholem, Gershom, 253.
scienza del Calamo supremo, 313; — 

del cuore, 201,207,215,234,308- 
309; -  delle religioni secondo lo 
gnostico, 173.

sciismo, 141;-duodecimano, VI, 10-
11, 19, 41. 45, 51-62, 79, 81; -  e 
sufismo, 71.

Scuola: di Almeria, 24-25, 44; -  di 
Isfahan, 11, 22, 26; -  di Padova, 
17.

Sé (il), 85; -  (il simbolo del), 233.
secolarizzazione, 16-17.
Sejestàni, v. Abu Ya’qub Sejestàni.
selenotropo (preghiera del), 93.
Selim II, 68.
Semnàni, ‘Ala’oddawlah, 32,43,51, 

55, 83, 87, 89, 194,251, 299, 320, 
323.

Serafiele (Arcangelo), 275-276,314- 
315.

servizio divino condiviso, 224; v. an­
che Preghiera.

sette (le) profondità esoteriche, 32, 
83; (i) profeti del tuo essere, 32,
51,83.

Settimo (il) in grado, 245, 325.
shàhidy testimone oculare (differen­

za tra il teologo e lo), 202-203.
Shahrud, 285.
Shalmaghàni, 326.

shanj, 45, 78; e haqiqay 50. 
shaykhismo (scuola), 17, 313. 
Shiraz, 29.
shuhùdy visione intuitiva, 201, 220, 

309; -  khayàliy visione immagina­
tiva testimoniale, 203; bil-qalb, 
visione del cuore, 203. 

sigillo delTimamato, 27; -  della pro­
fezia, 27, 71; della walayay VII. 

significano passiva, 103, 108-110, 
183,264-265,286-287. 

signore, v. rabb.
Silesius, Angelus, 56, 81, 114, 217,

274,277. 
simboli, 164-166, 169, 178, 244; -  

(discorso per), 322; -  privilegiati 
nell’opera di Ibn ‘Arabi, 280-281. 

simbolismo, 182; -  dei mondi, 27. 
simbolo (nozione di), 190; -  (diffe­

renza tra allegoria e), 14,72,82; -  
(il dogma trasmutato in), 170, 
174,202, 233,235. 

simpatetico (stato, passione), 98, 
125; -  (religione mistica come re­
ligione), 96. 

simpatetismo, 108, 110,268; -  (pat­
to preterno di), 102; -  umano-di­
vino, 98, 100, 260. 

simpatia, 88,256; -  (funzione cogni­
tiva della), 94,98; (fenomenologia 
della), 95; -  (la vita in), 118; -  tra 
l’invisibile e il visibile, 93, 100,
127, 132; -  religiosa totale, 104, 
288; come sympnoiay 146.

Sinai mistico, 54-55,60. 
sincretismo (abuso del termine), 7,

41,83.
sincronismo, 50,59-60, 80. 
siràt mustaqim, la retta via (senso 

del), 225. 
sirr al-rubùbìya, il segreto della con­

dizione signoriale, dell'interdi­
pendenza fra Rabb e marbub, 107, 
109-110, 125, 128, 138-139, 152, 
222-223,245,258, 269, 273, 278,

345



Indice analitico

285,314,319; -  (sirr) il segreto del 
segreto della rubùbiya di un No­
me divino, 110.

Siviglia, 36, 43,48-49, 57. 
sizigiale (unità), 85. 
sizigie, izdiwàj, 307.
Sòderberg, H., 313. 
sofianica (l’idea), 127; -  (il poema) 

di Ibn ‘Arabi, 120,317. 
sofianità, 149-150. 
sofiologia, 18, 88, 120, 124, 127,

140, 279, 291, 295; -  (la “cifra” 
della), 144. 

sogni (i) veridici, 211. 
sogno (il mondo del), 181-182, 190, 

210- 211.
Sohravardi, Shihàboddin ‘Omar, 

64.
Sohravardi, Shihàboddin Yahyà, 

Shaykh al-Ishràq, Vili, X, 7,10,12, 
18-21, 23-24, 56, 63-64, 89, 150,
166, 237, 240,243, 246, 257, 264, 
267,285,291,306,316; (i raccon­
ti visionari di), 281: Racconto 
dell’Arcangelo color porpora, 21, 
53, 276, 280; Racconto dell’Esilio 
occidentale, 24, 46, 54, 60, 281; il 
Vademecum dei Fedeli d'amore, 
21; v. anche teosofia orientale, 

sole (lode del loto al), 256.
Solov’èv, Vladimir, 152.
Sophia, 47-48,64,66,86, 148,291; -  

(l’immagine di), 282-283 ; -  la gio­
vane Nezàm come tipificazione 
di), 122, 126, 136, 243,279, 281; 
aeterna, 40, 47, 62, 88-89, 123-
124, 140-141, 243; -  celeste, 292; 
(Maryam e la), 145; -  divina, la 
Saggezza, 118, 128, 153; -  salo­
monica, 279; -  trentesimo eone, 
194.

sostanza (concetto di), 177-179. 
Souriau, Etienne, 258-260, 326. 
sovraesistenza, 272. 
sovraessenza, 96-97.

sovraessenziale (l’Abisso e il Silen­
zio), 99.

specchio (fenomeno dello), 64, 190-
191, 196, 200, 206, 229,236-237, 
241, 285, 303 , 316; -  (il mondo 
come), 131. 

speculativa (teosofia), speculum, 
specchio, 191, 303.

Spiriti cherubinici, 125,263,294. 
Spirito (l’Angelo chiamato), 148, 

214,227,295,312-313.
Spirito Santo, Intelligenza agente, 

Gabriele, 49, 54-56, 243, 276; -  
(relazione tra l’Angelo chiamato 
Spirito e), 312-313, 322; -  (ogni 
Spirito creato ha uno), 214-215, 
239; -  personale, 46,48-49,55-56. 

spiritualità (concetto di), 7-8. 
Spiritus principalis (relazione tra cia­

scuno Spiritus sanctus e), 313; v. 
anche Spirito.

Stoici (il concetto di corpo secondo 
gli), 179, 241,321. 

storia, (teofanie e s.), 241-242; -  sa­
cra, vili, 

storicità, 77, 86; -  teofanica, 73. 
storie simboliche, 6,73, 166. 
Strothmann, Rudolf, 260. 
suhjectum Incarnationis, 135. 
sufismo, 9, 16, 19, 67 , 70, 87 , 97,

217, 252, 257; e sciismo, 10,25. 
Summum Ens, 162, 170.
Suzuki, D.T., 299, 301-302. 
Swedenborg, Emmanuel, 22,41,69,

299, 301, 314. 
sympatheia, 105, 152; -  (la Preghie­

ra agisce come), 94, 266. 
sympathesis, 96, 139, 271; -  divina, 

emancipatrice degli esseri, 98, 
104; -  preeterna, 111; v. anche 
Compassione, Na/as Rahmàni. 

sympnoia, ham-dami, “cospirazio­
ne” tra lo spirituale e il sensibile, 
63 , 88, 127-129, 146, 205, 240,
280.

346



Indice analitico

Ta’ayyun, determinazione concreta, 
13Ó; -  (la prima), 269. 

ta’bir, interpretazione dei sogni, 
212 .

Tabor (il monte), 52, 60. 
tajdid al-khalq, ricorrenza dell’atto 

creatore, creazione ricorrente, 26, 
82, 163, 175-176, 179-180, 187, 
200, 212-214, 234, 297; -  (la Pre­
ghiera, l’orazione come), 218, 
225-226.

tanazzulat, le “discese” dell’Essenza 
unica, 294; -  (le cinque), 306; -  
ruhàniya, visite spirituali, 121. 

tanzih, teologia negativa, 96, 205-
206, 235; -  e tashbih, 271. 

tam il (nascita corporea e), 295.
Taqi ibn Mukhallad, 213,312. 
Taqioddin ibn ‘Abdirrahmàn, 58. 
tashbih, teologia simbolica, 235. 
ta’w il, ermeneutica mistica, spiri­

tuale, simbolica, 13-14,26-27,71- 
72, 77, 165-166, 169-170, 212; -  
(la comunità del), 81-83; -  (i dif­
ferenti concetti di), 14-15; -  
(esempi di falso), 210-211; -  
(l’immaginazione come motrice 
del), 182; secondo Averroè e Ibn 
‘Arabi, 27-28; -  e scienza della Bi­
lancia, 84; -  comparato, 81-82; -  
tappa sulla via mistica, 45; -  in­
nalzamento ad un piano superio­
re, 182, 210, 258; -  delle forme 
manifeste, 181-182; -  e nascita 
spirituale, 79, 295; -  e prospetti­
va, 255; -  sciita, 28; -  e tafhimy
318. 

telepatia, 61. 
temenos, templumy 323.
Tempio (il mistero del cuore come 

segreto del), 325; -  del cuore, 246;
-  (circumambulazione intorno 
al), 243-245; di luce delTimamato, 
75; -  mistico (visione del), 206, 
242; -  come luogo della teofania,

245-246; -  dalle cinque colonne, 
210, 310, 325; -  mistico della 
Ka‘ba (all’ombra del), 239; -  (il 
segreto del), X, 243-245; (trasfigu­
razione del), 243-246, 322-323; -  
(il Giovincello mistico della Ka‘ba 
come segreto del), 322-323; -  (la 
penetrazione nel), 245-246, 324-
325.

tempo, 7 ; -  storico, 77, 80,242; -  fi­
sico, 60, 82, 320; -  della Preghie­
ra, 230; psichico, 33, 60, 73, 241, 
320; -  qualitativo, 242,255; quan­
titativo, 242.

temporalità, 80.tcmpus discretumy 48, 60.
teofania, zuhùry tajalliilahiy Vili, 73, 

82, 124, 172-173, 273;-(la  Crea­
zione come), 88, 160-162, 175, 
188, 217, 262; (il Femminile co­
me), 128, 143-144, 283-284; -  
(forma della), 56; -  l’immagina­
zione creatrice come), 187-188; — 
(la Preghiera come), 160; -  (cono­
scere se stessi come una), \Y l \ -v .  anche conoscenza di sé; -  esisten- 
ziatrice (la Preghiera di Dio co­
me), 228-229; -  e Incarnazione 
(differenza tra), 152, 240-242, 
299-300; -  sotto forma umana, 26;
-  mentale, 284; -  perfetta (l’Uo- 
mo Perfetto come), 275-276.

teofanie, 23,48-49,76,256; -  (la Bel­
lezza come segreto delle), 88; -  (la 
Creazione come concatenazione 
di), 177; (differenza tra emanazio­
ni e), 294; -  (gli esseri come), 111 ;
-  (l’immaginazione attiva come 
organo delle), 166-167; -  (meta­
morfosi delle), 173-174, 201, 208, 
308, 312; -  (percezione delle), 
287; -  (rinnovamento delle), 179;
-  (senso e funzione delle), 204, 
287, 318; (la scienza delle), 190; -  
(scienza del cuore e), 309; -  (il Si-

347



Indice analitico

gnore, Rabby corrispondente a cia­
scuna delle), 271; -  (successione 
delle) all’interno del Divino, 101; 
(i tre gradi delle), 261; -  e Storia, 
77; -  salomoniche, 283. 

teofanismo, vili, 47, 56, 68, 76, 87, 
89,97, 204, 238,292. 

teogonia, 189-190. 
teologia negativa, v. tanzih\ -  detta 

di Aristotele, 323; -  e filosofìa, 23;
-  profetica, 309. 

teomorfosi (teopatia e), 270,273. 
teonomia, 96.
teopatia, 84, 88, 98, 105, 108, 110- 

114,132, 149, 222-223, 232,285, 
287; -  (la simpatia come), 133. 

teopatica (la locuzione, shatb), 108, 
270. 

teopsia, 256.
teosofia orientale (Hikmat al-lshràq) 

di Sohravardl, 10, 19-23, 166; -  
sciita, 44. 

teotropismo, 98.
Tesoro nascosto (hadtth del), 100,

134,161,170, 232-233, 277. 
Tetralogia di Platone, 312.Theos agno5tosy 98-100; -  (PAngelo 

del), 118. thymos, forza vitale, anima, 194. 
tipificazione, tamthil, tamaththul, 

72, 135, 198, 202-203 , 212-213,
279,309,318. 

tipologia religiosa, 78,80-81. 
Tlemcen, 42. 
tomismo, 28.
Tommaso d’Aquino (san), 17,22. 
topografia spirituale, 5, 62.
Torah, 119.
tradizione abramitica, X. 
transcoscienza, 5.
Transoxiana, 63. 
transustanziazione, 213. 
triade arcangelica suprema, 291. 
Tristezza (la) divina, 99-100, 162,

170,178,263,286.

Trono divino (motivo, visione del), 
46,276,315,325; -  della regina di 
Saba, 175,208. 

tropismo, 94. 
tropos, 94-96.
Trouillard, J., 256.
Tunisi, 42-44, 57.
Uehli, Ernst, 320.
unificazione (discriminazione dopo 

1’), 185.
ulhàntya, la divinità, 99; -  (etimolo­

gia di), 260. 
ulubiya, 99,108; -  e rububtya (diffe­

renza tra), 107. 
umnty madre (concetto mistico di), 

147.
umm abi-hày madre di suo padre 

(senso mistico di), 38, 149-150, 
237,295-296. 

unto mystica, 96-97, 268; -  come 
unio sympatheticay 87, 98, 130,
139.264.277.287.

unio sympathetica, 96,109,111,113, 
118,125,132,139,152, 182,269, 
272-273.

unione ipostatica, 183, 241, 273; -  
(differenza tra unio sympathetica 
e), 114; -  immaginativa e unione 
materiale, 289; -  immaginatrice, 
137; -  nuziale, n i k à h y  293-294, 
306-307; -  teofanica, 182, 223; -  
teopatica, 183. 

unità nella pluralità, 168. 
univocità dell'essere, 303. 
unus-ambus (struttura dell'), 113,

264.287.
Uomo (D Perfetto, Anthropos te- 

leios, al-lnsàn al-Kdmil, 22, 113, 
115-117,194,204,246, 308;- c o ­
me microcosmo, 277; -  (Àbramo 
come tipificazione dell’), 274-275;
-  (gli uomini della categoria dell’), 
277.

Uomo Primordiale, 227.

348



Indice analitico

‘urafà\ v. teosofi mistici.
Uways al-Qarànì, 30.
Uwaysi (gli), 30, 33, 46,49, 55.
Vajda, Georges, 252, 291.
Valli, Luigi, 89,257.
Vangelo arabo dell’infanzia, 308; -  

secondo gli Ebrei, 295; -  di Gio­
vanni, 79, 149, 295; -  di Tomma­
so, 308.

veglia (mondo della), 181-182, 190, 
197,210, 304.

Verbo, Kaltma, 262, 287.
Vergine di Luce, 291.
Vero (il) Profeta, 25. 
via negationis, vili; v. tanzih. 
visio smaragdina, 55, 318. 
visionarie (esperienze), 312, 321. 
visioni (in sogno), 211-212. 
visualizzazione, 229; -  dell’Amato 

mistico, 321. 
volto divino, 178, 198; -  di un esse­

re, 214, 239, 313, 318.
wahdat al-wujùd, 177,216,277. 
walad rubarti, il figlio spirituale, 

149-151, 237,259,291,296-297. 
walàya, vi-vil, 285.
Walther, Gerda, 305, 310,313. 
wàridat ilàhìya, 121.
Warràq, Abu ‘ìsà al-, 321.

Weigel, Valentin, 82.
wilahy ilàh (etimologia del termine), 

99, 260.
wiqàya, salvaguardia reciproca, 184, 

186-187, 272, 302; v. Rabb e 
marbùb.

Wolf, Christian, 258.
Xvamah, Luce di Gloria, 264,298.
Yahya, Osman, vi, ix, 64, 297, 303,

326.
Ya’qub al-Mansur, sultano almoha- 

de, 45.
Yasmin di Marchena, 37.
Yemen, 30.
Yoga, 85,96,219.
Yuh (il paese di), 298.
Yusuf al-Kumi, 196.
Zàbir, l’apparente, il manifesto, l’es­

soterico, 14, 27, 45, 71, 112, 130, 
147,181,216, 307;- e  ndsùt, 267-
268.

Zàhir ibn Rostam (lo shaykh), 120.
zamàn hàdiry 176; v. tempo.
Zartusht Bahràm ibn Pajdu, 312.
Zen, 302.
zoroastriana (antropologia), 323.
Zoroastro/Zarathustra, 20, 34, 90, 

311-312.



Indice 
del volume

Prefazione alla seconda edizione francese 

Introduzione 
Capitolo /. Tra Andalusia e Iran: lineamenti 

di una topografia spirituale 
Capitolo IL La curva biografica di Ibn ‘Arabi 

e i suoi simboli
/. Ai funerali di Averroè, p. 36 •  2. Il pellegrino d'Oriente, p. 42 •  
3. Il discepolo di Khezr. p. 48 •  4. La maturità e il compimento 
delVopera, p. 61

Capitolo III. Situazione dell’esoterismo

Parte prim a  
Simpatia e teopatia
Capitolo /. Passione e compassione divine

I. La preghiera delVeliotropo, p. 93 •  2. Il “Dio patetico”, p. 99 •  
3. Deir^unio mystica" come “unio sym p a th e tic a p. 106

Capitolo IL Sofiologia e “devotio sympathetica”
L II poema sofianico di un 41Fedele d'amore p. 120 •  2. La dialetti­
ca d'amore, p. 128 •  3. Il Femminile-creatore, p. 139

5

36

70

93

120

351



Indice del volume

Parte seconda 
Immaginazione creatrice e preghiera creatrice 

Prologo

Capitolo /. Della Creazione come teofania
1. Uimmaginazione creatrice come teofania, o il “Dio da cui è creato 
ogni essere”, p. 161 •  2. Il Dio manifestato dall'Immaginazione teo­
fanica, p. 166 •  3. Il “Dio creato nelle credenze”, p. 170 •  4. La ri­
correnza della Creazione, p. 175 •  5. La duplice dimensione degli es­
seri, p. 181

Capitolo IL Immaginazione teofanica e creatività 
del cuore
1. Il “campo” dell'immaginazione, p. 189 •  2. Il cuore come organo 
sottile, p. 193 •  3. La scienza del cuore, p. 207

Capitolo III. Preghiera dell’uomo e preghiera di Dio
1. Il metodo dell orazione teofanica. p. 216 •  2. Le omologazioni, 
p. 225 •  3. Il segreto dei “responsi” divini, p. 230

Capitolo IV. La “Forma di Dio”
1. Il hadtth della visione, p. 238 •  2. Attorno alla Kaba mistica, 
p. 242 •  3. Epilogo, p. 246

Note

161

157

189

216

238

249

Indice analitico 329



Annotazioni



Annotazioni



Henry Corbin (1903-1978) è stato 
tra i più originali interpreti del pensiero 
filosofico e mistico dell’IsIam. 
Succeduto a Louis Massignon nella 
cattedra di Islamistica alla Sorbonne, 
l’influenza di Corbin ha varcato 
i ristretti confini disciplinari.
Tra le sue opere pubblicate in Italia 
e più volte ristampate: Il paradosso 
del monoteismo ; Storia della filosofia 
islamica; L'alchimia come arte ieratica; 
Corpo spirituale e terra celeste.



CL 20-7118-5

«L’im m aginazione attiva 
è essenzialmente l’organo delle 
teofanie, poiché essa è l’organo 
della Creazione, e quest’ultim a 

è essenzialmente teofania. Nella 
m isura stessa in cui l’Essere Divino 

è creatore poiché ha voluto 
conoscersi negli esseri 

che lo conoscono, è impossibile 
dire che l’immaginazione 

sia ‘illusoria’. Il nostro essere 
manifestato è l’immaginazione 

divina; la nostra immaginazione 
è immaginazione dentro  la sua 

immaginazione.»
Henry Corbin

ISBN 88-420-7118-8


