Frithiof Schuon

CONSIDERAZIONI
SULL’OPERA
DI RENE GUENON

a cura di ALDO LA FATA e LETIZIA FABBRO

AR
ediziom@ fé?rgo



PREMESSA

Le pagine che seguono, nel muovere acute cri-

tiche ad alcuni punti dell’opera di René Guénon,
mettono in evidenza la diversita delle posizioni
dell’autore francese € di F. Schuon sui rapporti
tra misticismo € via iniziatica, sui caratteri origi-
nari del Cristianesimo, sull’attuale forza spiritua-
le di questo e su alcuni aspetti delle dottrine indu.
La pubblicazione, toccando importanti argomen-
ti delle dottrine tradizionali, si raccomanda a co-
loro che vedono in queste I'unica valida alternati-
va alle opache filosofie del nostro tempo.
Le critiche dello Schuon, che integrano valida-
mente la sua opera, manifestano una concretez-
za che raramente si riscontra nell’opera del Gué-
non, dove il lettore che cerchi la indicazione di
mezzi attuali di approccio alla spiritualita viven-
te si vede rinviato al culto religioso esteriore, so-
pra il quale si leverebbe solo I’adesione alla mas-
soneria (peraltro abbandonata da Guénon in eta
ancora giovane).

Le note qui pubblicate fanno, poi, giustizia di
troppe valutazioni sommarie pronunziate



dall’autore francese nei confronti degli occiden-
tali, dei tedeschi, dei giapponesi ed altri.

Le stesse note, perd, non intendono svilire la
potente opera di R. Guénon che, al suo apparire,
ebbe carattere “pioneristico” ma che troppo ri-
sente — per dirla con Evola — della “equazione
personale” del suo autore. Proprio 'opera dello
Schuon si € collegata, all’inizio, a quella guéno-
niana; tra i due autori vi fu corrispondenza epi-
stolare e, come c’informa Paul Chacornac (in La
Vie simple de René Guénon, Parigi, 1958, pag.
102), lo Schuon si reco a fare visita al Guénon al
Cairo nel 1938 e nel ’39. Nel presentare le sue
critiche, poi, I’Autore dichiara ch’egli mira a
“proteggere il contenuto essenziale del messag-
gio” guénoniano.

Va ancora osservato come alcune di queste
critiche possono non essere condivise ma va ap-
prezzata la fermezza con la quale lo Schuon di-
fende il valore della fede vivente e denuncia quel-
le stravaganti tesi del Guénon, secondo le quali
nell’ambito della massoneria si potrebbe realizza-
re perfino la spiritualita suprema.

Lo stile dell’Autore, sempre concettoso anche
se reso vivace dalla punta polemica, e la gravita
delle questioni trattate consigliano attenta lettu-
ra.

Questa,"come tale, pud essere un avviamento
alla ricerca della Verita.



QUALCHE CRITICA

Guénon ci ha reso un servizio inestimabile nel
presentare € spiegare le nozioni cruciali di scien-
za metafisica e intellettualita pura, di tradizione
integrale e di ortodossia tradizionale, di simboli-
smo e di esoterismo, definendo e condannando
con realismo implacabile I’aberrazione moderna
sotto tutte le sue forme. Ma questo merito insi-
gne non deve impedirci, poiché “non vi ¢ diritto
superiore a quello della verita”, di constatare le
imperfezioni spesso strane che comporta I'opera
guénoniana, rilevarle non vuol dire disconoscere
i meriti dell’autore, vuol dire al contrario proteg-
gere il contenuto essenziale del messaggio; vuol
dire in definitiva, proteggere Guénon da sé stes-
so. Le note che seguono hanno portata ineguale;
le enuncio senza precauzioni oratorie, senza eu-
femismi e per tutti gli scopi utili.

* ok ok

Guénon sembra non conoscere della dottrina
indu dei cicli cosmici che la seguente versione:



quattro Yuga formano un Manvantara; 14 Man-
vantara formano un Kalpa, vale a dire lo “svilup-
po totale di un mondo”. Ora secondo il Ménava-
Dharma-Shistra e diversi Purdna, i quattro Yu-
ga formano un Mahayuga; mille Mahayuga for-
mano un kalpa; settantuno Mahayuga formano
un Manvantara, 14 Manvantara formano un
kalpa, dunque equivalgono a mille Mahdyuga.
In nessuno scritto di Guénon si trova la minima
allusione a questa dottrina puranica dei cicli,
troppo importante perché la si passi sotto silen-
zio.

Guénon spesso e volentieri da I'impressione di
un sapere immenso che non ha affatto, sbilan-
ciandosi in considerazioni come la seguente:
“Questo ci porta a parlare dell’importanza esage-
rata che in Occidente si da al Buddhismo. Gli
orientalisti, poiché lo conoscono un pd meglio
del resto, lo vedono dappertutto, anche dove non
ce n’é la minima traccia”. E il colmo se si pensa
che Guénon sapeva del Buddhismo infinitamen-
te meno dell’'ultimo degli orientalisti, € che si trat-
tava, da parte sua, di minimizzarlo per la sempli-
ce ragione che dava fastidio al suo quadro
dell’Oriente. Continuiamo questa citazione trat-
ta da “Introduzione Generale”: “...evidentemen-
te quando ci si trova in presenza di qualcosa che
non si conosce, ma che si sa essere di provenien-
za orientale, ci si pud sempre trarre d’impaccio
dichiarando che si tratta di Buddhismo. Non si

1N



creda che portiamo le cose all’estremo; non ci sa-
rebbe bisogno di andare troppo lontano per in-
contrare, tra le altre irregolarita, la “Kouan-yin”
del Taoismo tramutata in “Bodhisattwa” Gli
orientalisti “ufficiali” si dedicano molto volentie-
ri a questo bizzarro lavoro di classificazione de-
stinato a mascherare il loro imbarazzo piti o0 me-
no cosciente...”. Cid che Guénon ignorava mani-
festamente, lui che sapeva tutto € che sono gli
stessi cinesi che identificano Kouan-yin con il
Bodhisattwa Avalokiteshwara! Comunque sia:
“Gli orientalisti... in ragione del monopolio che
di fatto sono riusciti a stabilire a loro profitto, so-
no quasi sicuri che nessuno verra a contraddirli:
cosa possono temere coloro che suppongono a
priori che non c’¢ vera competenza... s€ non
quella che si acquisisce alla loro scuola!”. A buon
intenditor poche parole!

* Xk %k

Quando Guénon in “Magia e Misticismo”, de-
scrive i mistici rilevando la loro “passivita” e pa-
ragonandoli ai maghi — il ché si nota con stupo-
re e indignazione — non si capisce di cosa parli; e
si capisce ancor meno quando si viene a sapere
che Giovanna d’Arco e San Bernardo non erano
mistici, mentre lo era San Giovanni della Croce;
in tal caso non si vede perché non possa parimen-

ti esserlo un sufi, a prescindere dalle abituali peti-



zioni di principio riguardanti I’ “iniziazione” op-
posta al “misticismo”.

Una delle cose piu sorprendenti € lo sconcerto
di Guénon su alcuni punti che qualunque bambi-
no dovrebbe capire. Ad esempio si sorprende
dell’ “esaltazione della sofferenza” nel Cristiane-
simo, € si domanda se questo concetto — “del
quale sarebbe interessante ricercare le cause”! —
non sia stato “sovrapposto al Cristianesimo dalla
mentalita occidentale”... . Si direbbe che non ab-
bia mai sentito parlare né della Passione, né dei
martiri.

Nel suo articolo sulle conversioni, Guénon ci
dice che i convertiti “sono poco interessanti”, e
considera che “tanto chi converte come il con-
vertito danno prova della medesima incompren-
sione del senso profondo delle proprie
tradizioni...”. “Andate e predicate a tutte le na-
zioni”, ha detto Cristo; non ha mai pensato di
proibire il “proselitismo” ne di disprezzare le per-
sone che si convertono. Questo articolo ¢ una
prova chiara della mancanza, da parte dell’auto-
re, del senso dell’'umano concreto e anche del
senso di Dio sotto I’aspetto della manifestazione
personale. E assolutamente illogico ammettere
’esistenza dell’exoterismo voluto da Dio, € non
ammettere quella degli exoteristi, vale a dire di
uomini che limitandosi all’exoterismo sono per-
cid suscettibili di conversione da una religione
all’altra.

.~



Secondo Guénon, dire che esistono delle prove
nella vita non pud essere che un “abuso di lin-
guaggio del quale, peraltro, sarebbe 1nteressante
ricercare I'origine”; le uniche “prove” degne di
questo nome sono le “prove iniziatiche” che han-
no il grande merito di &ssere dei riti € non espe-
rienze della “vita profana”! Orbene, tutte le sacre
scritture parlano di prove della vita: subire una
prova vuol dire purificarsi e dimostrare che si
crede realmente a cio che si € tenuti a credere, in
quanto la fede viva in Dio produce pazienza e fi-
ducia.

Ogni bambino lo capisce e senza dubbio, biso-
gna essere “metafisici” per stupirsi di opinioni
tanto comuni! Soffrire eroicamente in Dio non ¢
interessante in quanto € profano, ma fare dei pas-
si su un tappeto di simboli in una Loggia masso-
nica, questo si che € interessante! Siamo alle soli-
te: per confutare il concetto comune di prova,
Guénon le attribuisce un’intenzione di facilita
pseudoiniziatica alla quale nessuno ha mai pen-
sato e trasforma le argomentazioni, come nel suo
testo sui sacramenti, in un combattimento con-
tro i mulini a vento.

Piu di una volta si ha I'impressione che Gué-
non legga nei documenti cio che desidera legger-
vi. Per Dante “é evidente che ’autorita tempora-



le del monarca discenda su di lui dalla sorgente
universale dell’autorita, senza alcun intermedia-
rio”; & la tesi del trattato sulla monarchia: I'Impe-
ratore non riceve la sua autorita dal Papa. Orbe-
ne, Guénon stima al contrario che “gli stessi im-
peratori... fuorviati dalla grandezza del potere
conferitogli, furono i primi a contestare la pro-
pria subordinazione all’autoritd spirituale dalla
quale ricevevano il potere esattamente come gli
altri sovrani ¢ anche piu direttamente”. E ag-
giunge in una nota: “Il Santo Impero inizia con
Carlomagno e si sa che sara il Papa a conferirgli
la dignitd imperiale...”. Ora, secondo Dante, il
Papa non conferisce all'Imperatore I’autorita, ma
piuttosto la consacra. Questa tesi di Dante non
impedisce a Guénon di citarlo ampiamente a pro-
posito degli attributi rispettivi del Papa e dell'Im-
peratore, e di aggiungere:“... € molto sorprenden-
te... che colui che ha scritto queste righe” — vale
a dire Dante — “sia stato presentato a volte co-
me un nemico del papato; senza dubbio ne ha...
denunciato le insufficienze e le imperfezioni con-
statate all’epoca...”. Tutto cio & in effetti molto
sorprendente! Del resto: se gli imperatori fossero
stati “fuorviati dalla grandezza del potere che era
stato loro conferito”, cosa che Dante nega speci-
ficamente, la funzione dell'Imperatore non
avrebbe avuto legittimita e sarebbe stata umana-
mente irrealizzabile. Orbene, I'atteggiamento de-
gli imperatori non derivava dal loro potere, ma



unicamente da una questione di principio, dun-
que di dottrina e non di morale.

Inoltre, mi sembra che gli imperatori abbiano
“contestato la loro subordinazione”, non “nei
confronti dell’autorita spirituale” come tale, ma
rispetto a cid che consideravano abusi di potere
del papato, dato che il Papa e i vescovi erano teo-
ricamente e praticamente dei principi, ergo delle
autorita politiche, in virtu della donazione di Co-
stantino, la quale per Dante era contraria alla na-
tura delle cose e dunque illegittima. Dante non si
¢ limitato a “denunciare le insufficienze... che ha
potuto constatare nello stato del papato dell’epo-
ca”, ha invece denunciato tutto un aspetto del
papato tradizionale, cio€ I’aspetto costantiniano;
¢ quindi un truismo aggiungere che Dante non
fu un “nemico del papato”, se con cid s’intende
un nemico dell’autorita pontificia.

Per Dante ’autorita del Papa viene da Cristo e
l'autorita dell'Imperatore viene dal Diritto natu-
rale, e cosi come il Papa non puo trasferire la sua
autorita all’Imperatore, il quale per cid non puod
averne diritto, cosi I'Imperatore non puo trasferi-
re la sua autorita al Papa per la stessa ragione.
“Chi pud il pit, puo il meno”, si obiettera da par-
te guelfa, ma questa verita non si applica ai pon-
tefici se non in modo relativo € in rapporto alla
loro competenza sacerdotale altrimenti non esi-
sterebbero i principi; “il mio regno non ¢ di que-
sto mondo”, ha detto il Cristo, e “date a Cesare



cio che € di Cesare”, il ché implica che il regno
del Papa non é che limitatamente di questo mon-
do e che non deve rivendicare cid che spetta
all’Imperatore. E comunque inaudito che Gué-
non, che si € preso il disturbo di scrivere un libro
sull’esoterismo di Dante e che ha citato il “De
Monarchia”, ignorando la tesi del suo eroe abbia
creduto che Dante in primo luogo vedesse nel pa-
pato la sorgente dell’autorita imperiale e che, in
secondo luogo, si sarebbe limitato a criticare i co-
stumi ecclesiastici della sua epoca!

* %k %

In Guénon si constata una curiosa confusione
tra contenente e contenuto; ad esempio: afferma
che la parola “ideale” non significa niente perché
ognuno puo intendervi cid che vuole; come dire
che la parola “animale” non significa niente per-
ché si pud intenderla in rapporto a qualsiasi spe-
cie, e cosi via. Oppure consideriamo I'affermazio-
ne secondo la quale I'Induismo non & una “reli-
gione” perché non € composta dai tre elementi
“dogma, morale, culto”; a parte il fatto che que-
sti elementi vi si trovano necessariamente in una
certa forma, Induismo é con tutta evidenza una
religione poiché concerne contemporaneamente
realtd metafisiche ed escatologiche. E tipico di
Guénon dire che I'Induismo non € una religione
piuttosto di riconoscere che € una religione di ti-



po diverso.

E ancora: niente € piul chiaro della nozione di
“soggettivo” e “oggettivo”, ma per Guénon ciod
“presenta gravi inconvenienti dal punto di vista
della chiarezza” perché qualunque cosa puo esse-
re intesa come soggettiva o come oggettiva!

C’¢ un Guénon che si addentra audacemente
nel Non-Essere e un altro che sembra non saper
contare fino a tre. Penso che questo paradosso
non sia sprovvisto di significato e che lo si possa
considerare una chiave per la comprensione di
molte cose. Troppo spesso il nostro autore si la-
scia andare a ragionamenti stranamente vaghi,
per esempio quando rimprovera i matematici
moderni di “ignorare cosa sia il numero”, di con-
fonderlo con la cifra e di impiegare nei loro ap-
punti simboli dei quali non conoscono pitl il sen-
s0”, come se Ci0 avesse un qualunque rapporto
con quanto interessa a buon diritto i matematici;
o quando rimprovera Pascal di aver definito lo
spazio come “una sfera il cui centro € ovunque e
la periferia in nessun luogo”, — il che € eccellen-
te quando se ne capisca il senso —, o di aver par-
lato dei due “infiniti” invece di aver ammesso a
priori che la parola “infinito” non pud avere che
un senso assoluto e metafisico; o0 quando rimpro-
vera i moderni di avere una nozione quantitativa
e non qualitativa della moneta, il che oltre a esse-
re privo di significato non considera il fatto che
anche la quantita ha diritto all’esistenza e che la



ragion d’essere della moneta € proprio la quanti-
ta; o quando afferma che gli abitanti di altri pia-
neti sarebbero quasi invisibili per noi a causa del-
la totale differenza di percezione sensoriale: non
ne vedo un’ombra di ragione dal momento che si
trovano come noi nella materia e che noi riuscia-
mo a percepire addirittura la nebulosa di Andro-
meda; viceversa, se non si trovano nella materia
la questione non si pone € non ¢ il caso di specu-
lare sulle facolta sensibili.

Nell’ “Uomo e il suo Divenire” leggiamo che lo
stato di veglia possiede “una realta relativa e una
stabilita sufficiente per servire ai bisogni della vi-
ta ordinaria e profana”, ma che questa differenza
con lo stato di sogno “non implica una superiori-
ta effettiva dello stato di veglia su quello di sogno
quando ogni stato ¢ considerato in sé stesso”, €
che una “superiorita” valida solo da un punto di
vista “profano”, non pud metafisicamente essere
considerata come una vera superioritd”! E Gué-
non si prende addirittura cura di aggiungere che
le “possibilita dello stato di sogno sono pit estese
di quelle dello stato di veglia”, in quanto “per-

‘mettono allindividuo di sottrarsi, in una certa
misura, a qualcuna delle condizioni limitative al-
le quali ¢ sottoposto nella sua modalita
corporea”! Dunque, che un santo sogni d’essere
un criminale o che un criminale sogni d’essere un
santo € “metafisicamente” equivalente, e il sogno
del criminale é addirittura superiore alla realta



sveglia del santo se il malfattore sogna di svolaz-
zare nell’aria senza del resto avere la possibilita
di sognare altro!

Ancora: per Guénon la nozione di “materia” €
fittizia, confusa, problematica; non ha nulla di
fondamentale e la si riscontra solo nell’'Occidente
moderno. E incredibile! E cos’¢, in generale, la
sostanza sensibile che si pud toccare, misurare,
pesare, analizzare, eventualmente foggiare? E
p_er?ché, per ’amor del cielo, non sarebbe la mate-
ria?

Non so da dove Guénon abbia mutuato que-
sta enumerazione delle cinque condizioni dell’esi-
stenza fisica, che lui chiama “corporea”: lo spa-
zio, il tempo, la forma, il numero, la vita; sono
d’accordo per le prime quattro, ma non per la vi-
ta in quanto si tratta qui della materia, o se si pre-
ferisce della sostanza fisica.

Se si aggiunge la vita, che non é affatto una
condizione generale, bisogna aggiungere anche
altre categorie secondarie come il colore, € cosi
via. I guénoniani sostengono con gravita che non
si tratta della vita in quanto forza vitale, ma di
una condizione molto piu sottile e generale, il
che é patentemente assurdo per due ragioni: in
primo luogo perché non spiega I'assenza della
materia nell’enumerazione, ed in secondo luogo,
perché questa “vita” della quale si parla non ¢
qualche cosa che possiamo constatare come con-
statiamo senza alcun problema lo spazio, il tem-



po, la forma, il numero, la materia. E se questa
cosa misteriosa che si nomina al quinto posto
non € cio che chiamiamo vita, perché darle que-
sto nome?

A buon diritto ci si puo sbalordire della disin-
voltura con la quale Guénon tratta popolazioni
intere: non esita a dire: “i Greci, per quanto siano
stati bugiardi”. Secondo lui, i Giapponesi costi-
tuiscono una “anomalia” per I'Oriente, “non ap-
partengono veramente alla razza gialla”, ergo
non hanno diritto all’esistenza poiché “dopo tut-
to” il modernismo, dunque I’errore, conviene di
piu alla loro mentalitd che non la civilizzazione
cinese che hanno avuto il torto di “copiare senza
assimilare veramente”; sarebbe facile confutare
queste esagerazioni. A quanto pare, “non c’é
niente di piu dissimile da un tedesco di un indu”
il che etnologicamente, sia detto di passata, € un
perfetto non senso; quanto ai tedeschi, sono ca-
paci solo di fare enciclopedie, il che — diciamo
noi — ha il vantaggio di risparmiare un lavoro
fastidioso “a coloro che sono capaci di altre
cose”, 1 francesi, senza dubbio. “Quanto all'intel-
lettualita dei russi, ¢ meglio non parlarne”; si pud
sapere qual’¢ il demerito particolare dei teologi
russi € in che cosa i filosofi russi del secolo XIX°
sono meno “intellettuali” dei loro confratelli



francesi, quali Conte o Taine? I Latini, secondo
Guénon, sono piu vicini all'Oriente dei Germani-
ci; il che & un errore, in quanto al massimo ci so-
no solo alcune differenze nella comune lontanan-
za.
“Secondo noi — scrive Guénon in ‘Oriente e
Occidente’ — lo spirito moderno ha avuto origi-
ne soprattutto nei paesi germanici € anglosasso-
ni; e in questi stessi paesi, naturalmente, & piu
profondamente radicato e durera piu a lungo...”.
Come! E il Rinascimento? E il cartesianesimo? E
gli enciclopedisti? E la Rivoluzione Francese?
Tutto cio non ha forse creato il mondo moderno,
contribuendo fortemente ad intossicare i paesi
germanici?

Parlando dell’astio occidentale per I'Islam,
Guénon stima che “la paura entra in buona parte
nei moventi di quest’odio” e che “questo stato
d’animo é dovuto solo all'incomprensione”! Che
I'Occidente sia sostanzialmente cristiano e che
I'Islam rifiuti la divinita di Cristo e la legittimita
della Chiesa, sembra essere sfuggito a Guénon,
che “a forza di osservare alberi non vede piu la
foresta” (vor Biumen den Wald nicht sehen).
Inoltre, se c’¢ una cosa che non ¢ affatto inclusa
nei moventi di quest’odio per I'Islam, questa é
proprio la paura; gli europei del XIX° Secolo
non avevano assolutamente nessuna ragione di
aver paura del mondo musulmano, € la loro poli-
tica ne fa fede. Avevano invece una certa paura



del “pericolo giallo” — cosa che Guénon rimpro-
vera loro — mentre la storia ci dimostra che non
avevano poi tutti i torti!

Secondo “Oriente e Occidente”: “Questi ‘gio-
vani’ Orientali, come si definiscono essi stessi per
indicare meglio le proprie tendenze, non avranno
mai nel loro paese una reale influenza; a volte
vengono usati a loro insaputa per svolgere un
ruolo che non sospettano, il che risulta facile poi-
ché si prendono molto sul serio...”. E tutto qui:
sopravvalutazione dell’'umanita orientale e teoria
della marionetta; tipico della “mitologia” guéno-
niana, senza dimenticare la piccola unghiata iro-
nizzante e totalmente gratuita.

In “Introduzione generale”, Guénon parla del-
le “grandi divisioni dell’Oriente”. Una di esse,
I’Estremo Oriente, arriva fino alla Cina, e com-
prende il Tonchino e ’Annam; il Giappone —
“che non abbiamo compreso nella nostra divisio-
ne generale” — non fa parte dell’Estremo Orien-
te! Eppure, all’epoca in cui Guénon ha pubblica-
to questo libro la Turchia era Kemalista; cid non
era sufficiente per gettare la Turchia in una di-
sgrazia analoga a quella del Giappone, né per ri-
vedere il giudizio su quest’ultimo in funzione
dellindulgenza accordata alla Turchia. L’infalli-
bile autoritd di Guénon per quanto riguarda
I'Oriente giallo aveva una sola fonte: Albert de
Pouvourville (alias Matgioi) che in fin dei conti si
converti al cattolicesimo! E cid dopo aver inizia-



to Guénon a nome di Tong Sang Luat, dignitario
taoista che pare sia morto quando Guénon anda-
va ancora a scuola. Ma per tornare alla Turchia:
“...questi ‘giovani’ Orientali... non avranno mai
nel loro paese una reale influenza” stima Gué-
non, € pubblica questo parere dopo una decina
d’anni di regime Kemalista! Tuttavia i giappone-
si non hanno mai impiccato dei bonzi accusando-
li di non vestirsi all’europea!

Cid non ha alcuna importanza, diranno i gué-
noniani, si tratta dell’ordine delle contingenze e
non di quello dei principi. Ora, a parte il fatto che
si potrebbe arrivare molto lontano con questo di-
stinguo, la cosa ¢ al contrario molto importante
non solamente perché il Giappone costituisce
una parte essenziale dell’Estremo Oriente, ma
anche perché le opinioni in questione denotano
un singolare modo d’osservare, di valutare e di
ragionare, o piuttosto di sragionare, appena i
“dogmi” del sistema sembrano minacciati.

Dunque, la repubblica cinese di Sun-Yat-Sen
non turba Guénon; € una cosa “tollerata a titolo
transitorio”, dato che la Cina “ha sempre assorbi-
to i suoi conquistatori”. Dimentica che questi
conquistatori furono dei Gialli pitt 0 meno barba-
ri necessariamente costretti a integrarsi nella ci-
vilta cinese, al pari dei Germani che arrivati al
Sud dell’Europa si integrarono nella civilizzazio-
ne romana; ¢ dimentica segnatamente che niente
nella storia € comparabile allo spirito moderno



che da solo corrompe ogni valore spirituale e tra-
dizionale. E incredibile che sia Guénon a dimen-
ticarlo; lo dimentica poiché si tratta della Cina,
classificata nella categoria “Oriente” — I’Oriente
incorruttibile — dal Conte de Pouvourville,
mentre il Giappone pur essendo serbatoio di tutti
1 valori estremo orientali, ne € ferocemente esclu-
SO.

In generale si impone la seguente conclusione:
Guénon ¢ magistrale nella difesa dell’Oriente tra-
dizionale e nella condanna dell’Occidente anti-
tradizionale, ma sopravvaluta 'uomo orientale e
sottovaluta 'uvomo occidentale, in quanto tali.
Potremmo dire anche che demolisce con la sini-
stra ci0 che costruisce con la destra il che sarebbe
appena esagerato. Si rivolge all’Occidente, ma in
effetti non lascia niente all’Occidente, salvo la
Fra-Massoneria, che € cosa molto problematica,
e una “tradizione cristiana” che concretamente
ha appena il diritto al simbolismo e che astratta-
mente e in quanto esoterismo non € che una peti-
zione di principio; piuttosto si lascia a questo Cri-
stianesimo il diritto di essere il “completamento
exoterico” della citata Massoneria! L’intellettua-
lita occidentale? Si riduce all’aristotelismo scola-
stico; Guénon ha stranamente poca stima per il
neoplatonismo, € mi ha confessato di non aver



mai letto niente di Maestro Eckhart. La santita‘ll
occidentale? Si riduce in effetti al “misticismo”,|
spiritualitd “passiva”, exoterica, profana e a
quanto pare, molto interessata ai “fenomeni”; il}
che dimostra come Guénon ignori la teologia mi-
stica. Tale santita non € che un exoterismo; non‘
€ dunque il caso di ricercarvi un “ricollegamento
iniziatico”. L’esoterismo occidentale? E emigrato!
dopo la distruzione dei Templari, ma rimane, for-i
tunatamente, la Massoneria e il Compagnonag-
gio! E necessario dunque cercare di demoderniz- |
zarli, in special modo la prima, il cristianesimo:
sara allora adatto ad esserle aggiunto come “exo-|
terismo tecnicamente indispensabile”. Una do-
manda: dove trova il Cristianesimo tracce di tut- ‘
to cio nelle parole del Cristo nelle quali confida |
poiché la loro autorita € divina e di conseguenza, .
assoluta? E vero che ci si dice che deve esistere |
anche un’iniziazione cattolica, ma “in ambienti'
talmente ristretti che, in effetti, si possono consi- 1
derare praticamente inaccessibili...”. L’iniziazio-

ne esicasta, alla quale ci si riferisce di passata, é |
una semplice petizione di principio; e del resto, se |
I’Esicasmo posseddesse un’iniziazione soprasa-
cramentale, il che € escluso, non sarebbe accessi-
bile ai Cattolici. I sacramenti? A quanto pare il
Cielo ha ritirato loro Pefficacia inziatica; et voila.
Direi non solo che questa privazione o restrizio-
ne € impossibile, ma che sarebbe anche inutile:
non apporterebbe nulla all’'uomo semplice e to- i




glierebbe tutto all’'uomo d’elité. I miracoli dei
Santi? Semplici “fenomeni” degni di disprezzo da
parte di coloro che si occupano di “cose serie”!

In Occidente, Guénon vede dappertutto “igno-
ranza totale”; non si rende conto che si tratta
piuttosto di rifiuto di accettare che non di igno-
ranza pura e semplice. L’Occidentale non ignora
per forza — e “totalmente™ — tali verita, pud
anche benissimo prenderne nota, ma si irrigidisce
contro di esse, si tappa le orecchie, ed € questo il
dramma o il crimine dell’Occidente. Quando si
dice all’'Occidentale che ignora tutto, che non ha
la minima idea di niente, e poi gli vengono pre-
sentati, ad esempio, trattati di Sufismo, si sente
attonito, deluso e indignato, lui che conosce Plo-
tino, Maestro Eckhart e Angelo Silesio, per non
citarne che alcuni.

Certo, esiste la metafisica pura, il rapporto
esoterismo-exoterismo, I’iniziazione, la gnosi dot-
trinale e metodica, le civilta tradizionali, I’errore
moderno; ma i valori tradizionali non si presenta-
no affatto come vorrebbe Guénon. A volte sono
molto pit semplici, il loro mistero € spesso relati-
vo o addirittura pitt 0 meno accidentale; le cose
non sono cosi nascoste e inaccessibili, & soprat-
tutto 'uomo che le rende tali per il semplice fatto
che non vuol sentirne parlare e perseguita coloro
che comprendono piu di quanto egli voglia com-
prendere.

Tutto cid accade piu raramente e in modo as-



sai meno amministrativo di quanto Guénon non
immagini; non esiste solo I’asservimento orizzon-
tale, c’¢ anche I'imprevisto verticale. Certo, esiste
tradizionalmente il segreto, ma € meno arrogante
€ spesso piu contingente di quanto non voglia
farci credere Guénon; paradossalmente egli sem-
bra perdere di vista volentieri il fatto che la dot-
trina é sempre qualcosa di relativamente esterio-
re; € il primo ad ammetterlo, ma in realta lo di-
mentica spesso, € non ¢€ la sua sola incoerenza.

" Quando Guénon crede di dover “dichiarare
formalmente™ che “non vi € nessuno in Occiden-
te, che noi si sappia, che abbia esposto delle au-
tentiche idee orientali tranne noi stessi”, si ha il
diritto di esserne stupiti e di accordare agli orien-
talisti suoi avversari per lo meno delle circostan-
Ze attenuanti.

Nel suo libro sul “Teosofismo”, Guénon di-
chiara che non vi ¢ niente in Oriente che rasso-
migli da vicino o da lontano, all'idea di reincar-
nazione; non ha dunque mai letto il Manava-
Dharma-Shastra? E estremamente penoso dal
momento che non abbiamo alcun interesse a di-
sapprovare Guénon, — abbiamo avuto, al con-
trario, interesse ad approvarlo a priori, — dover
constatare che i suoi avversari sono meglio infor-
mati € a volte anche pii comprensivi di lui; ed &
ancora piu penoso che non siano stati loro ad ini-
ziare la zuffa. Comunque sia, cid che a noi inte-
ressa non ¢ il prestigio di tale autore, ma la Veri-



ta, ed é lo stesso Guénon ad 1ns1stere espressa-
mente su questo distinguo!

*k ok ok

Secondo Guénon, la distinzione tra il “possibi-
le” e il “reale” non ha alcun senso, poiché metafi-
sicamente ogni possibilita ha la sua propria real-
ta. Come se I'una impedisse I'altra! Molto spesso,
quando Guénon critica un’idea secondo lui “
cidentale” o “filosofica”, ci piacerebbe risponder-
gli: in realta I'una non impedisce I'altra, I'Infinito
metafisico non impedisce che lo spazio sia infini-
to a modo suo. Secondo lui, la nozione d’infinitu-
dine & metafisica per definizione; con quale dirit-
to? Infinito € tutto cid che non ha fine, niente di
pit. E una caratteristica di Guénon che i signifi-
cati metafisici gli facciano perdere di vista i signi-
ficati fisici; sarebbe come respingere i dati della
planimetria in funzione della geometria a tre di-
mensioni sostenendo, per esempio, che una cir-
conferenza non ¢ rotonda in quanto non ¢ una
sfera.

Il criterio di cio che significa in modo legittimo
la parola “possibile” ¢ il suo significato immedia-
to: € possibile cid che pud essere o non essere, per
esempio un viaggio, oppure cio che prova la sua
possibilita con la sua esistenza, ad esempio una
specie vegetale. Rigorosamente parlando le cose
potrebbero non essere poiché I’essere necessario



spetta al solo Principio divino, ma esse sono per-
ché I’Esistenza ¢ relativamente necessaria in fun-
zione della potenza irradiante dall’Essere e la
contingenza, quindi la diversita, € a sua volta ne-
cessaria in funzione del principio di particolariz-
zazione — o individuazione — proprio dell’Esi-
stenza.

La distinzione del possibile e del reale mi sem-
bra giustificata quando — come si fa abitualmen-
te — si considerano le cose a partire da un ordine
determinato di realta, per esempio: che un uomo
intraprenda un viaggio € possibile, ma dato che
non lo intraprendera cid non € reale, anche se, in
scala universale, questa possibilita in quanto tale
sia a sua volta reale. La prospettiva della realta di
fatto e quella della realta di principio o d’essere
non si escludono pit di quanto non lo facciano il
punto di vista morale e quello della necessita on-
tologica. Ancora il punto di vista universale tra-
scende e abolisce — o in un certo senso “assorbe”
— la distinzione stabilita dal punto di vista uma-
no.
Per distinguere il Non-Essere dall’Essere, po-
trei dire che il primo ¢ “infinitamente infinito”,
mentre il secondo & “relativamente infinito”, il
che, pur essendo tautologico e contraddittorio, €
comunque una figura utile in un linguaggio ne-
cessariamente ellittico. Lo scarto tra la logica € la
veritd vuole che questa possa a volte violare
quella mentre € da escludersi I'inverso. Se faccia-



mo astrazione del Non-Essere, abbiamo il diritto
di attribuire all’Essere I'infinitudine; ma se consi-
deriamo il Non-Essere, direi che é questo ad esse-
re infinito e che I’Essere non né é ormai che
I’aspetto relativo. Ma non dird mai che “dal mo-
mento in cui opponiamo il Non-Essere
all’Essere,... né I'uno né I'altro sono infiniti, poi-
ché, da questo punto di vista, si limitano in qual-
che modo, I'un I'altro®, e non dird nemmeno che
“linfinito non appartiene che allinsieme dell’Es-
sere e del Non-Essere”, in quanto significherebbe
introdurre nell’'ambito metafisico dei modi di
pensare abusivamente matematici e in fondo as-
surdi.

Nell’articolo sulla “realizzazione ascendente e
discendente”, Guénon presenta come base scrit-
turale e giustificazione tradizionale della sua tesi
1 quattro stati dell’Atma4, vale a dire: Vaishwana-
ra, Taijdsa, Prijna e Turlya, — “veglia”,
“sogno”, “sonno profondo” e “stato incondizio-
nato”, — questi quattro stati rappresentano an-
che, per 'uomo, gli stadi della realizzazione spiri-
tuale, in quanto la Liberazione totale implica la
perfezione della manifestazione formale e infor-
male, nonché la realizzazione della non-
manifestazione ontologica e sovra-ontologica,
vale a dire I’Essere e il Non-Essere.



Il “quarto stato”, Turiya, corrisponde al Non-
Essere. A questo proposito, Guénon dice nel suo
“Védanta” nel capitolo che si riferisce a questo
stato: “In sé stesso, ’Atma non é... né manifesta-
to (vyakta) né non-manifestato (avyakta), per lo
meno se si considera il non-manifesto come il
principio immediato del manifestato (cid che si ri-
ferisce allo stato di Prdjna); ma Esso & al tempo
stesso il principio del manifestato e del non-
manifestato (quantunque questo Principio Su-
premo possa d’altronde essere detto non-
manifestato in un senso superiore...)”. L’idea del
non-manifestato ha dunque due sensi diversi: c’é
il non-manifestato assoluto, Paramatma o Brah-
ma nirguna, e il non-manifestato relativo, Maya
o Ishwara o Brahma saguna. Questo non-
manifestato relativo, I’Essere, si pud denominare
manifestato potenziale in rapporto al manifesta-
to effettivo, il mondo.

Draltra parte, dire che il non-manifestato asso-
luto ¢ il principio al tempo stesso del manifestato
¢ del non-manifestato relativo € tautologico; es-
sendo il Non-Essere il principio dell’Essere & im-
plicitamente anche il principio dell’Esistenza; ¢
improprio dire che ¢ il principio tanto dell’Essere
quanto dell’Esistenza, poiché questa espressione
da all’Esistenza una falsa autonomia rispetto
all’Essere e una falsa realtad rispetto al Non-
Essere. ‘

Orbene, nell’articolo sulla manifestazione di-



scendente, Guénon dichiara che “al di la di que-
sti tre stati” (Vaishwanara, Taijasa, Prajna), dun-
que al di 1a dello stesso non-manifestato, ve ne €
un quarto, che puo essere denominato “né mani-
festato né non-manifestato, essendo il principio
dell’'uno e dell’altro, e per cid stesso, compren-
dente contemporaneamente il manifestato e il
non manifestato”. Quest’ultima asserzione, pro-
babilmente suscitata da una infelice speculazione
di Coomaraswamy, secondo me non ha alcun
senso. In realta le parole “né manifestato né non-
manifestato” non significano “al di 1a di questa
alternativa in senso assoluto”; significano sempli-
cemente che il non-manifestato assoluto, il Non-
Essere, € al di la del non-manifestato relativo,
I’Essere, e del manifestato che ne deriva. In altri
termini, che € al di 1a del manifestato potenziale
come del manifestato effettivo. Dal punto di vi-
sta del non-manifestato assoluto, la distinzione
tra manifestato potenziale — o non-manifestato
relativo e creatore — e il manifestato effettivo,
ovvero il creato, dunque tra I’Essere e I’Esisten-
za, non ¢€ reale; rispetto al Non-Essere non € né
una dualita né una complementarietd né una al-
ternativa.

Paramitma non deve pagare il debito illusorio
di una opposizione che, anche a livello di Ishwa-
ra, € delle piu problematiche, in quanto rispetto
all’Essere, il manifestato ¢ un puro nulla.

Conviene considerare in primo luogo 1’Assolu-



to in sé stesso e in secondo luogo I’Assoluto in
quanto si dispiega in Maya o attraverso le moda-
lita di Maya. Ed é sotto questo riguardo che si
puo affermare che “ogni cosa ¢ Atma”, ogni cosa
¢ Alldh in quanto Zhahir, ovvero I’ “Esteriore”.
Analogamente, le cose si possono considerare in
primo luogo in sé stesse, dal punto di vista della
loro esistenza separata € in secondo luogo
nell’Essere, in quanto archetipi. Ogni aspetto di
relativita — anche principiale — o di manifesta-
zione €& vyakta; ed ogni aspetto d’assolutezza —
anche relativa — o di non-manifestazione ¢é
avyakta.

Coomaraswamy, che Guénon cita nell’articolo
in questione, ritiene che “bisogna esser passati al
di 1a del manifestato... per raggiungere il non-
manifestato (...), ma il fine ultimo & ancora al di
1a del non-manifestato; il termine della via non €
raggiunto finché Atmd non é conosciuto con-
temporaneamente come manifestato € non-
manifestato. E Guénon, che gli crede sulla paro-
la, senza dubbio perché Coomaraswamy si rifa
alla Katha Upanishad, conclude cosi: “E dunque
necessario, per raggiungerlo, passare ancora “al
di 1a dell’oscurita”, oppure come lo esprimono
certi testi, “vedere I’altra faccia dell’oscurita”.

Orbene, questo “al di 1a dell’oscuritd” é con
ogni evidenza la luninosita intrenseca del sé, la
quale si manifesta dopo 'oscurita che presenta il
non-manifestato in rapporto alla luminosita del



manifestato.

In fondo, passare da Prijna a Turiya, o dal
non-manifestato ontologico o relativo al non-
manifestato sovraontologico o assoluto, significa
passare da Maya ad Atm4; ma non si capisce as-
solutamente perché tale passaggio debba implica-
re il ritorno, in un modo o nell’altro, al manife-
stato, essendo cid incompatibile con I'infinitudi-
ne dell’Atma e contrario alla realta trascendente
del Principio. Guénon prevede I’obiezione e cer-
ca di confutarla cosi: “Non possiamo... dire, in
definitiva, che il manifestato sia strettamente tra-
scurabile, benché sembri tale in confronto al
non- manlfestato a leggere questa asserzione ci
sembra quasi di sognare In realta la parola “tra-
scurabile” non significa niente sul piano metafisi-
co ed € Guénon stesso ha sottolineare in diverse
occasioni che la manifestazione non € “assoluta-
mente nulla rispetto al Principio”.

Draltro canto, ammettendo che vi sia “ridisce-

a”, dunque ritorno alla manifestazione in un
senso superiore, non vedo assolutamente perché
questo ritorno dovrebbe assumere la forma di
una attivita particolare tra gli uomini, ovvero di
un tuffo in siffatte contingenze umane e stori-
che. Questa attivita, che la si chiami “missione” o
altrimenti, non mi sembra avere alcun rapporto
con cid che potrebbe essere una penetrazione tra-
scendente del mondo manifestato, ammesso che
si tratti di una possibilita e di una necessita; pos-



sibilita che si dovrebbe presentare nella forma di
dono dei miracoli maggiori € non altrimenti.

La realizzazione conforme a Turiya implica
necessariamente il superamento della comple-
mentarietd tra il manifestato, Samsara, e il suo
Principio, Ishwara; ma é inutile riferirsi a questa
complementarietd poiché¢ il superamento di
Ishwara implica ipso facto quello del Samséra.
Questa realizzazione ¢ il superamento di Maya,
la quale implica sia Ishwara che Sansira; ora nel
sé, la questione di una manifestazione non si po-
ne affatto e Iidea di una qualunque ricapitolazio-
ne del creato non ha alcun senso al di fuori di ciod
che, in una realizzazione, ha luogo comunque ri-
spetto al mondo che ci circonda.

* ok %k

Guénon sembra avere una specie di allergia
per tutto cid che € propriamente umano, onde la
sua preferenza per cio che € “rituale” rispetto a
cio che é “morale”. In questo stesso capitolo sulla
“realizzazione discendente”, afferma che nell’es-
sere realizzante il non-manifestato, “non esiste
piu ’ego, vale a dire I'individualita, essendo state
necessariamente abolite le limitazioni che la co-
stituiscono come tale”. Piu avanti osserva che la
“realizzazione discendente” & un “sacrificio”, ma
aggiunge immediatamente che usa questa parola
“non nel senso semplicemente “morale” volgar-



mente attribuitogli e che costituisce uno dei tanti
esempi di degenerazione del linguaggio moderno,
il quale sminuisce e snatura tutte le cose per ab-
bassarle ad un livello puramente umano e per
farle rientrare nei quadri convenzionali della “vi-
ta ordinaria”. Egli invece usa “questa parola nel
SUO senso Vvero € originale, con tutto cid che com-
porta d’effettivo e anche d’essenzialmente “tecni-
co...”. Eccoci dunque avvertiti; I'essere spiritual-
mente “discendente” non ha ego € comunque il
suo “sacrificio” non potrebbe essere cid che si in-
tende “volgarmente” con questa parola. Ma piu
avanti, I'autore parla delle “esitazioni” che questi
esseri provano dinanzi alla prospettiva del loro
sacrificio, della loro “tentazione” di rimanere nel-
la “notte” del non-manifestato, e considera che
cid “si comprende senza fatica”; si pud sapere
perché, dato che gli interessati non hanno piu
I’ego e che il sacrificio non € piu tale?
Coomaraswamy ritiene che, per la ragione in-
dicata, Shankara si sarebbe sempre sforzato “di
evitare la considerazione della “ridiscesa” anche
quando commenta testi il cui senso la implica
molto chiaramente”, € che un tale atteggiamento
“non puod... comprendersi se non come una spe-
cie di indetreggiamento dinanzi alla prospettiva
del “sacrificio”...”. Perché, ripeto, questo indie-
treggiamento, se il sacrificio non ha niente di mo-
rale e inoltre non esiste piu I'’ego? Del resto € cu-
rioso concludere che quando un autore non



esprime una certa opinione vuol dire che esita a
farlo; questa logica potrebbe portare lontano!

Aggiungero che non vedo il minimo rapporto
tra un sacrificio nel senso comune e morale del
termine e la “vita ordinaria”!

Alla fine del capitolo, Guénon pone la seguen-
te domanda: “... essendo gli stati dell’essere in
moltitudine indefinita, quale ragione pud impedi-
re di ammettere che, in uno stato o in un’altro,
qualsiasi essere abbia la possibilita di pervenire a
questo grado supremo della gerarchia
spirituale?”, vale a dire, al grado dei Fondatori di
religione. Mi oppongono a questa opinione stra-
vagante per ragioni che credo non abbiano biso-
gno di spiegazione, avendo trattato tutte queste
questioni nel mio articolo “Il mistero del Bodhi-
sattwa”.

Ma la mia meraviglia arriva al culmine quan-
do leggo in una nota che “é precisamente con
questo significato che il triangolo rovesciato &
preso a simbolo dei piu alti gradi della Massone-
ria Scozzese; d’altro canto, il 30° grado, essendo
considerato come nec plus ultra, deve indicare lo-
gicamente anche il termine della “salita”, di mo-
do che i gradi seguenti non possono riferirsi se
non propriamente ad una “ridiscesa”, in virtu
della quale si apportano a tutta 'organizzazione
iniziatica le influenze destinate a “vivificarla”...”.
Et voila! Ora, la Massoneria € una iniziazione ar-
tigianale, ammesso che lo sia ancora — ma non



ne € qui la questione — e ci si € detto che tende
alla “realizzazione dello stato primordiale”, il che
equivale al conseguimento dello scopo dei “pic-
coli misteri”; € poi ci si chiede di credere che pres-
so una simile confraternita si persegue metodica-
mente la realizzazione, non solamente dei “gran-
di misteri”, ma perfino della sovreminenza spiri-
tuale dei Profeti! Da dove provengono, dunque,
sia detto di passata, questi “alti gradi” perfetta-
mente irrealistici e sincretisti e senza alcuna pro-
porzione, quanto al genere, con la grandezza de-
gli Avatira? Dunque, nella Massoneria si realiz-
za il grado supremo — se qui la parola grado ha
ancora un senso — della spiritualita universale e
lo si segnala, registra ed etichetta amministrati-
vamente; si € mai visto un Avatara che si lasci ir-
regimentare in una gerarchia prefabbricata da
una societa segreta? E perché questo lusso de-
menzialmente inaudito di una presenza avatari-
ca? Per “apportare a tutta ’'organizzazione ini-
ziatica” — vale a dire la Massoneria Scozzese —
“le influenze destinate a ‘vivificarla’ ! Malgrado
cio, nel suo articolo “Gli alti gradi massonici”,
pubblicato nel 1910 in “La Gnose”, Guénon-
Palingénius fa notare che nella maggior parte dei
sistemi degli alti gradi “si riscontrano incoerenze,
lacune, pleonasmi”, e che “questa molteplicita di
gradi ¢ inutile tanto piu che si € costretti a confe-
rirli in serie”. E piu avanti: “... contrariamente a
quanto si € spesso preteso, il cavaliere Ramsay



non fu affatto I'inventore degli alti gradi, e... se
egli ne & responsabile, ci0 € solo indirettamente,
perché coloro che concepirono lo Scozzesismo si
ispirarono a un discorso da lui pronunciato nel
1737, e nel quale ricollegava la Massoneria sia ai
misteri dell’antichita sia, pit immediatamente,
agli ordini religiosi e militari del Medioevo”. Piu
avanti, l'autore dice riguardo agli alti gradi: “...1i
consideriamo come aventi un’inutilita pratica in-
contestabile, ma alla condizione, sfortuantamen-
te realizzata assai di rado, soprattutto oggi, che
compiano veramente lo scopo per il quale sono
stati creati”. Alla fine dell’articolo, ’autore ritie-
ne “di aver detto abbastanza per lasciare intrave-
dere ci0 che potrebbero essere gli alti gradi mas-
sonici se invece di volerli semplicemente soppri-
mere, se ne facessero dei veri centri iniziatici, in-
caricati di trasmettere la scienza esoterica...”. Ma
tutto cid non ha assolutamente alcun rapporto,
con il superamento di Maya al grado dei Bodhi-
sattwa e degli Avatira!

Perché dunque, per amor del cielo, includere
nell’articolo sulla “realizzazione discendente”
I'impossibile nota sulla Massoneria Scozzese?

Grosso modo, una “realizzazione discendente”
potrebbe avere il senso di una spiritualitad che si
isola dal mondo dei fenomeni e si racchiude, per
cosi dire, nella felice oscurita della contemplazio-
ne interiore. Ma vi € un’altra spiritualitd proce-
dente da questa e per la quale il mondo si rivela



come un aspetto del Principio; si tratta di “vede-
re Dio dappertutto” in modo che praticamente
non vi € piu opposizione tra “I’esterno e
I'interno”. Krishna, che ama le Gopi é Purusha
che ama le possibilita di Prakriti; e nel fare la
guerra santa, I’Avatara € Shiva che vince Tamas
o Avidya, ovvero € Atma che dissolve Maya. A
un dato momento, il santo puo lasciare la sua ca-
verna e confondersi con gli uomini del mondo,
non perché obbligato dal suo grado spirituale,
ma perché viene meno la ragione del suo isola-
mento; che a questo punto Dio possa imporre al
santo una missione che egli esita ad accettare, &
un’altra questione, non in rapporto con la natura
dello stato spirituale benché questa natura sia
evidentemente la conditio sine qua non del man-
dato divino. E “vedendo Dio dappertutto” che il
santo possiede questo grado € non compiendo
una missione che ne presuppone il possesso. A
questo grado spirituale si riferisce, nel Sufismo,
la Jalwah che segue la Khalwah: I’ “irradiazione”
che segue il “ritiro”.

Anche nei migliori libri di Guénon ci si imbat-
te in affermazioni per lo meno problematiche,
come questa presa dal capitolo II dell’ “Uomo e il
suo divenire”: “...I'individualitd umana € contem-
poraneamente molto piu € molto meno di quello



che la credono ordinariamente gli occidentali:
molto piu perché essi ne conoscono semplice-
mente la modalitd corporea, infima parte delle
sue possibilita; ma anche molto meno perché
questa individualita lungi dal rappresentare real-
mente I’essere totale, non é che uno stato fra una
serie indefinita di altri stati, la cui stessa somma &
niente ancora se paragonata alla personalita, che
¢ I'essere vero...”. Come! I cristiani non conosco-
no dell’individualita che la modalita corporea? E
i suoi credenti non hanno la nozione della psico-
logia? I cristiani non sanno che I'individuo uma-
no come del resto il mondo intero non € che un
nulla dinnanzi a Dio? E cos’¢, per ’'amor del cie-
lo, “I’essere totale™? Se € I'insieme delle soggetti-
vita cosmiche, dai vegetali fino agli angeli, chi
dunque si € mai sognato di dedurre la piccolezza
dell'individuo umano dalla moltitudine delle
creature partendo dalla nozione della segmenta-
zione del Soggetto universale? In quanto la per-
cezione di questa piccolezza non ha bisogno di
questo sotterfugio ed € per lo meno straordinario
il fatto di vedere nell’'uomo non un essere, ma
uno “stato dell’essere totale” come se I'uno esclu-
desse I’altro e come se si potesse attribuire all’in-
dividuo umano una indefinita di modalita o di
possibilitd in riferimento alle altre soggettivita
cosmiche, alle quali si trova evidentemente colle-
gato in ragione dell’omogeneita dell’Universo.
Tale € per lo meno la prima reazione alla lettu-



ra del brano citato; ma leggendone altri, special-
mente ne “Gli stati molteplici dell’essere”, soprat-
tutto all’inizio del II capitolo il quale ci rivela che
questi stati si possono classificare in “preumani”
e “postumani’, finiamo per renderci conto che si
tratta della trasmigrazione; bastava dirlo subito!
Veniamo a sapere dunque, dopo un dedalo di
astrazioni sbalorditive, che I’ “essere totale” € il
soggetto considerato in rapporto al ciclo totale
delle vite, e che gli “stati dell’essere” sono preci-
samente queste ultime; per lo meno cosi sappia-
mo di cosa si parla! E vero che — secondo Gué-
non — le espressioni concrete sono troppo uma-
ne e cariche di pregiudizi e che conviene dunque
essere astratti per quanto possibile, per lo meno
quando si parla agli Occidentali; per gli Orientali
¢ un’altra cosa: il loro linguaggio concreto ¢ il
simbolismo, il quale € infinitamente superiore al-
le astrazioni della filosofia; di conseguenza posso-
no permettersi il lusso di parlare in termini di
reincarnazione senza incorrere in alcun biasimo;
agli Occidentali il demerito di prenderli alla lette-
ra!

Nel trascrivere il sentimento di Guénon o le
sue conseguenze logiche, non considero eviden-
temente né il simbolismo né ’astrazione se essa
non si isola dalle immagini-chiave; rilevo unica-
mente la contraddizione di una dialettica smisu-
ratamente astratta, ma fondata sull’assioma della
supremazia del simbolo puro e sul disprezzo del



carattere astratto o non simbolico del linguaggio
“profano” dei filosofi; e mi spiace inoltre il silen-
zio in questo caso sui punti di riferimento tradi-
zionali. Certo, esiste in Guénon il simbolismo
geometrico, ma questo si arresta a meta strada
tra I'immagine e I’astrazione, e non € quello usa-
to a priori dagli Orientali quando parlano di tra-
smigrazione.

Per quanto riguarda la dottrina degli “stati
molteplici”, dird che conviene distinguere il pun-
to di vista propriamente descrittivo della cosmo-
logia dalla prospettiva propriamente metafisica,
la quale non considera le cose secondo il loro col-
legamento orizzontale ma secondo i loro signifi-
cati intrinseci o essenziali. Si pud dunque fare il
seguente distinguo: in primo luogo, dal punto di
vista cosmologico, il ciclo samsarico totale e, per
estensione, I'insieme di tutti i cicli samsarici, co-
stituisce cid che Guénon chiama “I’essere totale”
o “vero”. E questa la prospettiva “orizzontale”
che ¢ rappresentata geometricamente dal sistema
dei cerchi concentrici.

In secondo luogo, dal punto di vista metafisico
— ed é questa la prospettiva “verticale” la cui im-
magine ¢ il sistema dei raggi convergenti — I’es-
sere concreto, vale a dire definito da una forma,
¢ I’ “essere vero” nella stessa misura in cui questa
forma é “centrale” — come nel caso dell’essere
umano — € in cui per cio stesso 1’essere si ricolle-
ga pil 0 meno coscientemente all’Assoluto. In



una formica il ciclo samsarico domina lo stato ac-
cidentale d’insetto; al contrario nell’'uomo € la
personalitd umana, dunque teomorfica — “fatta
a immagine di Dio” — che domina il ciclo samsa-
rico preparatorio, dato che la condizione umana
riassume per definizione tutti gli stati perifierici.
La persona umana dell’Avatara non potrebbe es-
sere uno “stato” qualunque di un essere anoni-
mo, proteico € in qualche modo astratto perché
senza forma e senza volto.

Parlare dello “stato” di un essere, vuol dire
parlare, per esempio, della veglia o del sonno,
della giovinezza o della vecchiaia, della salute o
della malattia, del piacere o della sofferenza, del-
la fede o della miscredenza, in uno stesso sogget-
to identificabile. Quando il soggetto non ¢ identi-
ficabile, e ci0 ha luogo quando vi € discontinuita
da uno stato all’altro, vale a dire quando ogni
“stato” invece di aggiungersi all’essere crea un es-
sere nuovo, si pone la questione di sapere se si ha
ancora il diritto di chiamare “stato” questo essere
nuovo e concreto, o se non sia piuttosto la deter-
minazione “verticale”, il raggio totalizzante e
personificante del sé a condizionare e caratteriz-
zare l'essere vero. Concludendo: la risposta alla
questione se “I'essere vero” sia il ciclo samsarico
o al contrario la persona centrale, dipende dal
grado di teomorfismo dell’essere o dello “stato”
preso in considerazione. Non vi € ragione di attri-
buire piu realta alla circonferenza concentrica



che al raggio centripeto; certo la circonferenza
determina il grado di esistenza, ma ¢ il raggio a
determinare la personalita, quindi la partecipa-
zione al sé.

L’Esistenza € fatta di contenenti, di contenuti
e di modalita.

I contenenti, sono i piani gerarchizzati di river-
berazione del sé, piani che implicano la segmen-
tazione dell'Immagine riflessa e cid in ragione del
grado di relativita o di lontananza. I contenuti
sono quelle immagini riflesse diversificate preci-
samente dai piani di esistenza. Le modalita sono
gli effetti della diversificazione esistenziale ri-
guardante le immagini stesse, vale a dire che i
contenuti o immagini implicano cicli di modalita
in ragione della relativitd dell'immagine o della
sua lontananza dal sé. Ogni riflesso del sé, nella
misura in cui € relativo, comporta dei cicli; ogni
“forma” € limitata per definizione e questo limite
non colpisce solamente la sua natura, che € speci-
fica, particolare ed esclusiva, colpisce anche la
sua presenza nel mondo, la quale ha un inizio e
una fine, ovvero cid che chiamiamo una “vita”.
Lo “spazio” e il “tempo” non sono affatto combi-
nazioni puramente terrestri, sono piuttosto i ri-
flessi terrestri dei principi universali che inter-
vengono ovunque — in un qualunque grado —
dove vi ¢ esistenza, dunque relativita infraprinci-
piale, Maya cosmico. I modi o comportamenti
variano, ma i principi sono sempre gli stessi.



Esistono le “circonferenze” di esistenza e i
“raggi” di determinazione principiale: le circonfe-
renze concentriche corrispondono ai Bodhisatt-
wa e i raggi convergenti o centripeti ai Buddha,
intesi rispettivamente come “presenza divina” e
“funzione spirituale”. Ma da un certo punto di
vista sono identici e possiamo raffigurare questa
identita con la spirale o con la croce iscritta nella
circonferenza, la prima figura essendo dinamica
e la seconda statica.

Guénon da I'impressione che la trasmigrazio-
ne sia un viaggio attraverso “stati” equivalenti
nessuno dei quali € “privilegiato” e dove le possi-
bilita di raggiungere lo scopo supremo o di non
raggiungerlo sono sempre le medesime; non par-
la mai dell'inferno, e del resto sembra stranamen-
te perdere di vista il fatto che la “nascita umana
¢ difficile da conseguire” e che la condizione
umana € proprio uno stato privilegiato qualun-
que possa essere la nostra avversione metafisica
per tutto cio che ¢ umano. Un testo orientale pa-
ragona la possibilita di conseguire lo stato umano
alla probabilita che ha una tartaruga marina di
far passare la sua testa attraverso un anello di le-
gno galleggiante in qualche parte dell’oceano.
Vale a dire che il rapporto tra gli stati frammen-
tari o passivi € uno stato totale o attivo ¢ lo stesso
che c’¢ tra la periferia e il centro, il che non & po-
ca cosa, e spiega l'insistenza imperativa delle reli-
gioni e dei metodi spirituali sulla necessita di



mettere a profitto la condizione umana.

Le diverse dottrine escatologiche d’Oriente e
d’Occidente testimoniano nel loro complesso una
serie di possibilita partendo dallo stato umano
terrestre: questo stato, come qualunque altro sta-
to centrale, comporta un prolungamento celeste
e un prolungamento infernale, i due essendo
“verticali” rispetto al centro divino, il primo in
senso centripeto e il secondo in senso centrifugo.
Ma lo stato umano comporta inoltre due possibi-
lita intermedie, una superiore e una inferiore, va-
le a dire, in primo luogo, un accesso “diagonale”
ascendente verso la trasmigrazione attraverso al-
tri stati centrali, dunque simbolicamente
“umani”, e in secondo luogo, un accesso “diago-
nale” discendente verso la trasmigrazione — in
sé ascendente — attraverso stati periferici, dun-
que simbolicamente “animali” o addirittura “ve-
getali”, ma di carattere neutro e non direttamen-
te punitivo. Le dottrine monoteiste semitiche
parlano di queste “scappatoie” solo in modo indi-
retto e come di passata, specialmente in riferi-
mento al concetto dei “limbi”.

Questa condizione € una specie di “dannazio-
ne” perché 'individuo ¢ escluso dalla visione bea-
tifica, ma non é I'inferno poiché non si € sottopo-
sti a nessuna punizione particolare propriamente
detta. Le dottrine indu e buddhiste mediante un
linguaggio essenzialmente simbolico, entrano nel
dettaglio di queste condizioni intermedie nella



misura in cui lo richiede la loro prospettiva parti-
colare.

L’inferno propriamente detto ¢ la caduta verti-
cale, a partire da uno stato centrale, nel prolun-
gamento inferiore di questo stato e la trasmigra-
zione negli stati periferici piu bassi; ma secondo
la terminologia monoteista comune, € infernale
ogni stato al di fuori del Paradiso e dei limbi.

Il Paradiso € come un movimento ascendente,
spiroidale e ritmico intorno a un Centro infinito;
¢ chiuso verso il samsira trasmigratorio, ma non
verso il nirvana.

Parlando molto schematicamente, vi sono tre
generi di condizioni paradisiache e tre generi di
condizioni infernali: in primo luogo i Paradisi de-
finitivi, non solamente quelli delle religioni mo-
noteiste, ma anche quelli considerati dalle religio-
ni trasmigrazioniste come i Brahma-Loka e le di-
verse “Terre di Buddha”, luoghi celesti che si
aprono sulla Realta divina comunque la si voglia
denominare; vi € 'apocatastasi finale, esaltante e
non privativa, di modo che si possono dire al
contempo eterni € non eterni, a condizione di
specificare in quest’ultimo caso che cid che si
estingue ¢ la limitazione cosmica e non il conte-
nuto deificato.

Vi sono poi due condizioni paradisiache transi-
torie, una superiore o attiva e una inferiore o pas-
siva: la prima € quella dei Bodhisattwa trasmigra-
ti gloriosamente in funzione di un voto o di una



missione — epper0 interiormente radicati in un
Paradiso immutabile — e la seconda é quella de-
gli individui che hanno accumulato un Karma
benefico senza realizzazione spirituale propria-
mente detta; tali possibilita risulterebbero incon-
cepibili e irrealizzabili nella cosmologia del mo-
noteismo. Inoltre vi sono da fare analoghe distin-
zioni per quanto riguarda le condizioni infernali,
ma senza che esista una reale simmetria con le
condizioni paradisiache in quanto “la Mia Mise-
ricordia avvolge tutte le cose”.

* k%

“L’individuo ben lungi dall’essere in sé stesso
un’unita assoluta e completa, come vorrebbero la
maggior parte dei filosofi occidentali e in ogni ca-
so i moderni senza eccezzione, costituisce invece
un’unita relativa e frammentaria; non € un tutto
circoscritto e autosufficiente...; la stessa nozione
di “sostanza individuale”, intesa in questo
senso..., non ha in realta alcuna portata vera-
mente metafisica: in fondo, essa non ¢é altro che
la nozione logica di “soggetto”... .

L’individuo, quand’anche lo si consideri in tut-
ta I'estensione di cui é suscettibile, non € un esse-
re totale ma soltanto un particolare stato di ma-
nifestazione di un essere, stato... che occupa una
certa posizione nella serie indefinita degli stati
dell’essere totale”. Cosi scrive Guénon nel I° ca-



pitolo del “Simbolismo della Croce”.

Rispondo: il fatto che I'individuo abbia qualco-
sa di relativo e di frammentario, in ragione del
suo allontanamento ontologico dal Principio,
non impedisce assolutamente che rappresenti
un’unita reale nel suo ordine, e cio in virtu del
“relativamente assoluto” che si deve realizzare
ad ogni livello dell’esistenza; ¢ dunque perfetta-
mente legittimo parlare di ‘‘sostanza
individuale”, e non vedo proprio con quale dirit-
to si ridurrebbe la realta concreta dell'individuo
umano alla semplice nozione logica di soggetto.
L’individuo é per definizione un essere totale nel
quadro della sua relativita esistenziale, e d’altron-
de l'esperienza lo dimostra sovrabbondantemen-
te: I’ “i0” del santo si vuota del mondo e si riem-
pie di Dio, va in Paradiso e si estingue — in di-
versi gradi o secondo diverse modalita — nel sé
divino; il santo in Cielo pud avere una dimensio-
ne unitiva e divina, ma il suo corpo celeste, ga-
rante della sua identita, continua a sussistere, e
quando il santo si manifesta miracolosamente
sulla terra, come fa la Santa Vergine, cio che si
manifesta & sempre lo stesso “io”, la stessa sog-
gettivita, la stessa continuita, lo stesso nucleo im-
mortale e insostituibile “fatto a immagine di
Dio”.

Negli “Stati molteplici dell’essere”, capitolo
IV°, Guénon fa notare ancora una volta, non
senza aver dato un’artigliata alla “psicologia oc-



cidentale e profana”, che la “pretesa unita
dell’io..., € un’unitd frammentaria, poiché si rife-
risce solo ad una porzione dell’essere € cioé a uno
dei suoi stati preso a sé ed arbitrariamente, fra
un’indefinita d’altri (quantunque questo stato sia
molto lontano dall’essere considerato normal-
mente nella sua integralita); d’altra parte, questa
unita, anche se ci si limita a considerare solo lo
stato particolare a cui si riferisce, &€ ancora del
tutto relativa, dato che questo stato si compone
di una indefinitd di modificazioni differenti...”
ecc., ecc. .

E evidente cosa pensi 'autore: I’ “io” cambia
con i suoi contenuti; 'anziano € un “io” diverso
dal bambino, ma cid non abolisce né la continui-
ta tra il bambino e I'anziano, né l'unita dell’ego
della quale questa continuita € funzione; e 'unita
del soggetto € tanto piu pronunciata quanto piu
il livello intellettuale e morale € elevato, vale a di-
re quando I'individuo realizza con pienezza suffi-
ciente la norma umana.

Secondo Guénon, solo il sé possiede I'unita e
ne deduce che I’ “i0” sia qualcosa di diverso e
fluttuante; dimentica che I’ “io” umano é con-
temporaneamente uno e stabile per la sua parte-
cipazione al sé che ¢ la ragion d’essere dell’'uma-
nita; detto altrimenti, il s¢€ vuole non solo essere
sé stesso, ma anche manifestarsi nella relativita
conferendo all'immagine riflessa una partecipa-
zione alla sua assolutezza. Quest’ultima é suffi-



ciente, non certo per pretendere che la manife-
stazione sia eguale al Principio, ma per ricono-
scere che 'omogeneita dell’ “io” ha qualche cosa
di “relativamente assoluto”, che la sua unita ¢
dunque vera e che rappesenta a modo suo un es-
sere totale; in caso contrario non potrebbe essere
né il punto di partenza né il supporto della deifi-
cazione.

Cio che distingue un ego dall’altro ¢ da una
parte l'intelligenza e dell’altra la virtu, o al con-
trario, la loro assenza; e queste qualita o priva-
zioni sono indipendenti dalle impressioni senso-
riali o dalle emozioni, sono caratteri innati che
determinano il valore dellindividuo e gli conferi-
scono un movimento sia ascendente che discen-
dente. L’'uomo pienamente conforme alla voca-
zione umana non € solamente una serie di stati di
coscienza, € soprattutto un carattere spirituale,
dunque una realizzazione del’amore di Dio; e
Dio non si rivolge a modalita infime, si rivolge a
persone intere.

Con la sua avversione matematica verso tutto
cio che € concreto e umano, Guénon perde di vi-
sta curiosamente e tragicamente la qualita intrin-
seca della soggettivita; da qui la sua premura di
frammentare la persona umana che gli ¢ “metafi-
sicamente” odiosa, in un sistema di innumerevoli
astrazioni; cio che resta € una modalita astratta
senza alcun contenuto o senza alcun riferimento

9 ¢6y

all’Assoluto. Orbene, 'uomo € per Dio un’ “inter-



locutore valido” e cio esclude che sia solo uno
stato frammentario senza reale consistenza.
L’uomo ¢ il “vicario di Dio sulla terra”, il ché non
¢ poco.

All'inizio dell’articolo “Cristianesimo e Inizia-
zione”, 'autore ci avverte che non si € “mai senti-
to incline a trattare specificamente questo sog-
getto per svariati motivi, di cui il primo € 'oscuri-
ta quasi impenetrabile che circonda tutto quanto
riguarda le origini ed i primi tempi del Cristiane-
simo, oscurita tale che, a ben riflettere, non sem-
bra puramente accidentale, ma espressamente
voluta”. Domanda: poiché questa oscurita, am-
mettendo che esista, non impedisce affatto di
avere un’opinione netta e perentoria sui sacra-
menti, perché non avere “nessuna inclinazione a
trattare questo soggetto” e come tale dichiarazio-
ne, dal punto di vista delle proporzioni delle cose,
¢ compatibile con la maesta del soggetto e con
I'importanza cruciale dell’opinione di cui si trat-
ta? Non ¢é “ai margini” o “di passata” che si legi-
fera su cose sacre, spiritualmente vitali. Quanto
alla sorprendente opinione secondo la quale le
origini del cristianesimo sarebbero circondate da
un’oscurita quasi impenetrabile, non vediamo al-
cuna ragione per ammetterlo e piu di una ragio-
ne per non ammetterlo. Qui ci si chiede un atto



di fede su di un’ipotesi, perché se invece si tratta
di una certezza, dove sono le prove? La storia del
cristianesimo primitivo € chiara nella misura in
cui puo esserlo un passato storico; non se ne pud
dubitare che in virtu di una petizione di princi-
pio. Se I'Islam € particolarmente esplicito per cio
che riguarda la sua storia, lo € in ragione della
sua prospettiva che vuole che tutti gli atti del
Profeta siano prototipi di modi di agire successi-
vamente divenuti i supporti della fede e delle vir-
tu richieste ai suoi fedeli.

Non vi € certamente nulla all’origine di una re-
ligione che si possa coinsiderare “semplicemente
accidentale”. Ma cosa pensare di quegli Apostoli
e di quei Padri che confusero intenzionalmente
le tracce storiche conducenti al Verbo Incarna-
to? La loro condotta non poteva certo essere
quella di una societa segreta rosicruciana o taoi-
sta.

L’assenza di una legislazione sociale non € una
“lacuna” per il cristianesimo piu di quanto non lo
sia per il Buddhismo, poiché in casi di questo ge-
nere l'integrazione di una legge preesistente €
precisamente una possibilita; € completamente
falso credere a priori che tutte le religioni debba-
no avere la stessa struttura exo-esoterica, poiché
cio € contrario alla varieta di forme che 'Onni-
possibilita esige.

Affermare, con i Musulmani, che la Chiesa
primitiva era una Tariqah, dunque un Ordine



esoterico, non vuole assolutamente dire che era
“un’organizzazione chiusa o riservata nella quale
non erano ammessi tutti indistintamente, ma so-
lo coloro che possedevano le qualificazioni neces-
sarie per ricevere I'iniziazione”. Il suo esoterismo
era di natura “bhaktica”, non “jnanica”, e se la
bhakti ha un aspetto esoterico rispetto al Karma
— al quale corrisponde la Legge mosaica — ne
ha anche uno exoterico rispetto al Jndna o alla
gnosi che sola costituisce I'esoterismo in senso as-
soluto, come lo dimostra in India la differenza
tra il Visnuismo monista e lo Shivaismo advaita.
Il Visnuismo, pur essendo iniziatico a suo modo,
ha anche il carattere di un exoterismo religioso
almeno nei suoi aspetti piu generali, contraria-
mente all’Advaitismo shivaita che € una via riser-
vata a un’elité intellettuale di origine brahamani-
ca.
Quando Clemente d’Alessandria ed altri cri-
stiani parlavano di “segreti”, si riferivano alla
gnosi, non al cristianesimo generale, che essendo
di natura bhaktica era perfettamente idoneo a
costituire fin dalle origini una religione.

In “Cristianesimo e Iniziazione”, troviamo il
seguente passaggio che intende confutare la no-
stra idea secondo la quale i sacramenti sono ini-
ziatici in quanto lo sono stati fin dalle origini: “vi
¢ in cid un fraintendimento che ci appare molto
evidente: I'iniziazione, come abbiamo piu volte
precisato, conferisce effettivemente a coloro che



la ricevono un carattere che € acquisito una volta
per tutte e che € veramente incancellabile; ma
questa nozione della permanenza del carattere
iniziatico s’applica agli esseri umani che lo possie-
dono e non ai riti o all’azione dell’influenza spiri-
tuale alla quale questi sono destinati a servire da
veicolo; € assolutamente ingiustificato volerla
trasferire da uno all’altro di questi due casi e cid
equivarrebbe anche ad attribuirle in realta un si-
gnificato del tutto diverso, e, da parte nostra, sia-
mo certi di non aver mai detto nulla che potesse
dar luogo ad una tale confusione”. Si tratta certa-
mente di uno dei passaggi piu bizzarri che mai
abbiamo letto, in quanto si riferisce, con straordi-
naria ingegnosita e strano irrealismo, a una “con-
fusione” che non ha mai sfiorato lo spirito di nes-
sun uomo; e questa “confusione” in effetti inesi-
stente € quasi inimmaginabile rispetto alle nor-
mali associazioni d’idee, € presentata addirittura
come l'essenza stessa dell’errore da confutare!
Altrettanto straordinario € il passaggio seguente
che rappresenta il perno della dottrina guénonia-
na sul cristianesimo: “...cosa potrebbe impedire
che la medesima influenza, o un’influenza della
stessa natura, agisse seguendo modalita diverse e
in domini pure diversi; € inoltre, essendo questa
influenza in sé stessa d’ordine trascendente, do-
vrebbero necessariamente anche esserlo i suoi ef-
fetti in ogni circostanza? Non vediamo proprio
perché dovrebbe essere cosi, € siamo anzi certi



del contrario...; non comprendiamo inoltre per-
ché non sia ammissibile che I'influenza che opera
attraverso i sacramenti cristiani, dopo aver agito
un primo tempo nell’ordine iniziatico, abbia in
seguito, in altre condizioni e per ragioni dipen-
denti dalle medesime, fatto discendere la sua
azione nel dominio semplicemente religioso ed
exoterico, cosicché i suoi effetti sono stati da al-
lora limitati a certe possibilitd d’ordine esclusiva-
mente individuale aventi per fine la “salvezza”,
pur conservando nelle apparenze esteriori gli
stessi supporti rituali; questi erano infatti di isti-
tuzione cristica e in mancanza d’essi non vi sa-
rebbe nemmeno pitl stata una tradizione propria-
mente cristiana”.

Per quanto ci riguarda vediamo senza il mini-
mo sforzo come tutto cid sia inammissibile; in
primo luogo per una ragione di principio, in
quanto il Cielo non da mai meno di quanto pro-
mette e nell’istituire i sacramenti sapeva cio che
voleva; in secondo luogo per una ragione di fat-
to, in quanto € praticamente impossibile modifi-
care a cose fatte la natura di elementi tradizionali
essenziali. Se cid non si € verificato durante la vi-
ta degli Apostoli tanto meno poteva verificarsi
dopo di essi quando il ciclo della Rivelazione era
ormai chiuso. Il Cristo, nellistituire I’Eucarestia,
sapeva cio che faceva; non parlava per una con-
fraternita ristretta, ma per una religione mondia-
le; invio i suoi discepoli “a predicare a tutte le na-



zioni” e parld del suo ritorno alla fine del mondo.
Basta ricordare il Vangelo o leggerlo se non lo si
€ mai letto, per rendersi conto che la Chiesa di
Cristo non € stata né una “organizzazione chiu-
sa” — carattere per altro affatto necessario, I'ab-
biamo gia detto, per via che la bhakti &€ un’esote-
rismo relativo — né nient’altro che una religione;
l'originalita del Cristianesimo nel mondo semiti-
co € precisamente questa unione tra la bhakti e la
funzione di religio.

Un’altra ragione per non ammettere il cambia-
mento di livello dei sacramenti € la seguente: se
questo cambiamento fosse possibile non ci sareb-
be pil, in molti casi, nessuna garanzia rigorosa
della stabilita e dell’efficacia plenaria dei riti, il
che equivarrebbe al caos; e chi dunque potrebbe
decidere della qualificazione dell’ambiente uma-
no? In certi paesi musulmani vi sono intere popo-
lazioni che aderiscono a tale o tal’altra Tarigah
in modo semplicemente religioso e per nulla eso-
terico; la confusione tra i due piani € perfetta e
non ¢€ nello spirito di quegli uomini né nelle loro
possibilita, oltrepassare l'ambito individuale,
quindi exoterico. In queste condizioni ed ammet-
tendo che i riti possano cambiare effetto, cosa
proverebbe che il rito d’affiliazione abbia conser-
vato un carattere iniziatico e per quale ragione
dovrebbe avercelo ancora? In ogni caso, non si
vede la ragione per cui i Cristiani dei primi secoli,
o quelli del Medio Evo, avrebbero presentato



globalmente meno qualificazioni iniziatiche ef-
fettive di alcune popolazioni arabe, berbere o ne-
gre del XX° Secolo. A maggior ragione per
quanto riguarda i Fra-Massoni, dal momento
che non sono semplicemente exoteristi, ma addi-
rittura irreligiosi, perché non ci sarebbero motivi
sufficienti, per “far discendere la sua azione”, e
cosa proverebbe che cid non sia gia avvenuto fin
dalla fondazione della Massoneria profana, “spe-
culativa” e, in definitiva, anticlericale e antireli-
giosa? Ci piacerebbe molto sapere quali sarebbe-
ro, in questa materia, i principi del Cielo € i suoi
criteri, o con quale diritto coloro che accettano
questa idea di “discesa” affermano che i riti mas-
sonici sono ancora validi. Infine, non vediamo al-
cuna ragione che dimostri questa “discesa” in un
caso come quello del Cristianesimo, in quanto lo
Spirito puo in ogni circostanza dosare la sua azio-
ne secondo la capacita del ricettacolo umano;
Dio sarebbe cosi povero da aver necessita di ra-
zionare le sue grazie dopo averle accordate? Per-
ché uno stesso rito non dovrebbe poter conferire
un aiuto individuale all’'uno e sovra-individuale
all’altro? Poiché chi pud il pit, puod il meno.

E vero che ci si consola affermando che il Cri-
stianesimo “disceso” nel dominio exoterico com-
portava un esoterismo; sfortunatamente ci si in-
segna al contempo che questo esoterismo, o le
sue “organizzazioni iniziatiche” “cessarono di
esistere” o0 “si ritirarono in Asia”, o ancora, che



cio che ne sussiste attualmente si trova “in am-
bienti talmente ristretti da risultare praticamente
inaccessibili, oppure... in altri rami del Cristiane-
simo diversi dalla Chiesa latina”. In queste condi-
zioni, quale rimprovero si puo fare a coloro che
credono, dal punto di vista esoterico, che la “di-
scesa” in questione — ammesso che sia stata pos-
sibile — sarebbe stata una frustrazione per la cri-
stianita occidentale?

D’altra parte, se € talmente plausibile che
un’influenza spirituale possa abbassare il proprio
livello secondo le circostanze, perché non am-
mettere al contempo che anche I'iniziazione rice-
vuta da un individuo possa in taluni casi diminui-
re? E se non c’é ragione che I'iniziazione si ritiri
dall’individuo indegno, essendo inoperante, per-
ché cio dovrebbe verificarsi per la collettivita do-
ve ci sono sempre individui eccezionali? Se per
esempio, la permanenza dei riti massonici costi-
tuisce la garanzia della loro efficacia, deve essere
altrettanto per i riti cristiani; se al contrario que-
sta permanenza della forma rituale non prova
niente e non garantisce nulla, tutto diviene incer-
to ed ¢ addirittura inutile parlare di tradizione e
di ricollegamento tradizionale.

* k%

Prima di andare oltre dobbiamo enunciare qui
i caratteri essenziali dell’esoterismo: il primo, co-



mune alla bhakti e al jndna, é il superamento del-
le forme e lo scopo unitivo. La bhakti supera le
forme — vale a dire le azioni — con il puro amo-
re, da cio I'inosservanza delle prescrizioni del tipo
karma da parte degli Apostoli e piu tardi 'aboli-
zione di queste prescrizioni. L’ “interiore” domi-
na I’ “esteriore”, le azioni — certamente necessa-
rie — sono ormai divenute I'espressione dell’ “in-
teriorita” o dell’amore, € non sono pitl supporti
rituali della sottomissione “timorosa” al Dio legi-
ferante; quanto all’ “unione”bhaktica, essa gene-
ralmente non abolisce la separazione delle so-
stanze, si tratta quindi di una unione ancora dua-
listica e relativa, il che equivale a dire che la
bhakti non possiede la nozione di may4, o per lo
meno non la possiede che in maniera parziale o
indiretta eccetto nel caso della gnosi bhaktica.
Infine, la natura “intermedia” della bhakti impli-
ca numerose modalita di combinazione con il
jnana e con il karma, donde la complessita dela
spiritualita cristiana e vishnuita; d’altra parte, se
non esiste karma senza bhakti, non esiste nem-
meno jnana senza bhakti, onde I'errore di attri-
buire al jndna islamico un carattere bhaktico; e
cido che pud complicare ulteriormente le cose, &
che non esiste religione integrale senza esoteri-
smo assoluto o jnanico, il che spiega la presenza,
in una religione di forma karmica come il Giu-
daismo, di un esoterismo contemporaneamente
bhaktico e jndnico. Aggiungiamo che nell'Indui-



smo il Bhagavata-Purana — testo visnuita — € al
contempo bhaktico e jnénico, € lo & necessaria-
mente in quanto ispirato da Krishna la cui perso-
na avatdrica sintetizza tutte le prospettive e tutte
le vie, come lo dimostra del resto anche la Bhaga-
vadgita; lo Yoga-Vasishtha, invece, ispirato da
Rama, é puramente jninico.

Un punto importante in questo argomento
dell’esoterismo, € il seguente: I'esoterismo non &
tale in quanto persegue un certo scopo spirituale,
ma in quanto, comprendendo certe verita, € chia-
mato a presentare una via corrispondente. Quan-
to allo scopo, puo certo dipendere dalla volonta
del contemplativo che lo ricerca espressamente
con l'aiuto di Dio — ¢€ il caso dei sannyasi advai-
tiani — ma il contemplativo puo anche far dipen-
dere questo scopo unicamente dalla Volonta di-
vina. Vi sono jnina o sufi che, nella misura del
possibile, rifiutano a priori ogni maya, come ve
ne sono altri che non se ne preoccupano, riferen-
dosi unicamente all’ “Istante divino” che conferi-
sce loro da una parte la gnosi e dall’altra la grazia
del “Sé”. In quanto al “Paradiso formale”, la for-
ma del “Liberato” (mukta) vi sussiste fino alla
“Reintegrazione finale” (Apocatastasi, Mahapra-
laya), parallelemente alla sua “dilatazione” nel
“Sé” o alla sua “Identita” senza la quale 'Avata-
ra, il Buddha, I’ “Uomo Dio”, non potrebbero esi-
stere.

Vorrei far notare qui che nel mio libro sull’uni-



ta trascendente delle religioni, per misticismo ho
inteso una spiritualita non oggettivamente extra-
iniziatica, ma soggettivamente individualista e
sentimentale; per “punto di vista religioso”, la
prospettiva exoterica; per “esoterismo”, nel qua-
dro generale della bhakti del Cristianesimo, la
gnosi quindi il jndna; per “via di grazia”, la bhak-
ti. Nell’attribuire alla bhakti la stessa finalita del
jnéna, I’ho fatto nel senso indicato da Ramakri-
shna e considerando la parabhakti nella quale le
due prospettive si uniscono.

* %k Xk

Quando Guénon fa notare, riguardo la “disce-
sa” dell’azione divina nei sacramenti, — discesa
di livello in quanto la parola “discesa” da sola si
presta a confusione, — “che si &€ dovuto trattare
di un adattamento che malgrado le deplorevoli
conseguenze occorse, € stato pienamente giustifi-
cato e anche voluto dalle circostanze di tempo e
di luogo” — quando Guénon fa queste o analo-
ghe considerazioni ¢’€¢ sempre questa obiezione o
quest’evidenza che si impone: un Fondatore di
religione sa quello che vuole e quello che fa!

Ci si dice che il mondo occidentale era in tale
stato che solo una nuova religione poteva salvar-
lo; siamo pienamente d’accordo, ma cid € indi-
pendente dall'ipotesi di una discesa di livello, in
quanto la bhakti ha precisamente la facolta di



fungere da religione, come lo provano il Visnui-
smo e I’aspetto bhaktico del Mahayana. E che il
Cristianesimo nella sua forma generale fosse una
bhakti € non un jnina, ¢ provato dalla predica-
zione in quanto non si predica una gnosi; € che
inoltre comportasse un esoterismo jnanico risul-
ta dalla natura delle cose e si desume dalla para-
bola delle perle gettate ai porci o dalle dichiara-
zioni gnostiche di Clemente d’Alessandria.

Nell’articolo in questione si dice che le formu-
lazioni “dogmatiche” del Concilio di Nicea e dei
successivi Concili servirono a “costituire una pre-
sentazione puramente exoterica della dottrina”:
ora, queste formulazioni riflettono I’aspetto for-
male delle cose sacre e — per il fatto stesso che lo
fanno in modo adeguato — costituiscono dei
simboli di verita metafisiche ed iniziatiche, dun-
que esoteriche. Gli gnostici non hanno alcuna
difficolta nel discernere il senso piu profondo dei
dogmi; non vi € di conseguenza alcun problema
se non quello assolutamente generico della diffe-
renza tra il simbolo e il senso o tra la forma e il
contenuto.

Sopra abbiamo citato per esteso il passaggio
sul “fraintendimento” che consisterebbe nell’at-
tribuire la permanenza dell’influenza spirituale
nell’'uomo iniziato al rito iniziatico stesso, € non
abbiamo tralasciato di considerare la natura sba-
lorditiva di questa dimostrazione. Esattamente di
questo tipo ¢ il seguente passaggio: “E evidente



infatti che la natura del Cristianesimo originario,
in quanto essenzialmente esoterica ed iniziatica,
doveva rimanere completamente ignorata da co-
loro che venivano ora ammessi nel Cristianesimo
divenuto exoterico; di conseguenza, tutto quanto
poteva far conoscere o solamente far supporre
cosa era stato realmente il Cristianesimo ai suoi
inizi, doveva essere per loro ricoperto da un velo
impenetrabile.

Non sta a noi ben inteso ricercare con quali
mezzi un tale risultato poté essere ottenuto, cid
sarebbe piuttosto compito degli storici, qualora
venisse loro in mente di porsi questo
problema...”. Ammettendo che la “discesa di li-
vello” avesse avuto luogo, non vediamo ragione
alcuna per la quale I’esoterismo origniario — co-
munque inaccessibile alla maggior parte degli uo-
mini - avrebbe dovuto rimanere “totalmente
ignorato” ed essere ricoperto da un manto di
equivoci; e si puo sapere a chi dovrebbe spettare
questo compito del quale I’autore stesso si lava le
mani con un sorprendente “ben inteso” e con
una non meno sorprendente artigliata contro gli
storici senza dubbio storditi? E come tutto cid
poté realizzarsi, tenuto conto della rapida disper-
sione della Chiesa primitiva? San Tommaso, in
India, o i suoi successori, ne furono messi al cor-
rente? E come garantire la discrezione di tutti i
palafrenieri e gladiatori cristiani? Comprendia-
mo che, in queste condizioni, non sia il caso “di



cercare con quali mezzi si € ottenuto tale risulta-
to”! A cid segue questa dichiarazione: “In realta,
questi insegnamenti (del Cristo) non sono stati da
cid modificati ne alterati in nessun modo quanto
alla “lettera e 'immutata conservazione del testo
dei Vangeli e degli altri scritti del Nuovo Testa-
mento risalenti evidentemente al primo periodo
del cristianesimo, ne costituisce una prova suffi-
ciente; quel che mutato € solamente la loro com-
prensione o, se si preferisce, la prospettiva secon-
do la quale sono intesi, nonché il significato che
di conseguenza viene loro attribuito, senza che
d’altronde si possa dire che sia in qualche modo
falso oilleggittimo...”. Ora non ci si vorra far cre-
dere che i discepoli del Cristo, Santa Maria Mad-
dalena ad esempio, o la maggior parte dei conver-
titi da San Paolo, non abbiano affatto compreso
gli insegnamenti del Cristo secondo la lettera co-
me i Cristiani le hanno capite piu tardi e durante
quasi due millenni. Non vogliamo dire che i pri-
mi cristiani non abbiano avuto in molti casi una
conoscenza delle piu profonde — ¢& I’evidenza
stessa all’origine di una religione — ma semplice-
mente che la prospettiva generale e millenaria
del Cristianesimo non costituisce niente di “nuo-
vo” rispetto a quella dei primi Cristiani.

“Vi sono pescrizioni — prosegue I'autore — le
quali concernendo specialmente coloro che se-
guono una via iniziatica e che sono quindi appli-
cabili in un ambiente ristretto e in qualche modo



qualitativamente omogeneo, diventano di fatto
impraticabili se si vuole applicarle all’insieme del-
la societa umana; di cio si ha un esplicito ricono-
scimento nel fatto che tali prescrizioni sono con-
siderate solamente come “consigli di perfezione”
a cui non si attribuisce nessun carattere di obbli-
gatorieta, il che equivale a dire che ciascuno ¢é te-
nuto a seguire la via evangelica solo nella
misura... di quel che gli permettono le circostan-
ze contingenti in cui si trova, e cio € in effetti,
tutto quanto si pud ragionevolmente esigere da
chi non aspiri ad oltrepassare la semplice pratica
exoterica. Questa pratica exoterica puo definirsi
come il minimo necessario e sufficiente per assi-
curare la “salvezza”, poiché € questo lo scopo
unico al quale é effettivamente destinata”. Se é
cosi e poiché secondo 'autore il Cristianesimo uf-
ficiale é totalmente exoterico, perché ci sono dei
Cattolici che seguono i “consigli di perfezione”, e
che scopo hanno i conventi se per “assicurarsi la
salvezza”, basta praticare quel minimo necessa-
rio che pratica la gente comune? Perché tutti i
santi hanno preteso di piu? Perché il Curato
d’Ars ha trasformato il suo villaggio in una spe-
cie di convento “fuori le mura”? Ridurre la con-
quista della salvezza dell’anima a un “minimo ne-
cessario” € veramente semplificare le cose all’ec-
cesso; €, in ogni caso, considerarle al di fuori
dell'uomo concreto e al di fuori del Dio Vivente;
¢ quasi predicare il fariseismo.



Secondo Guénon, la prova che il Battesimo
non € piul un rito iniziatico, consiste nel fatto che
¢ conferito a chiunque e “in pubblico”, mentre
agli esordi del Cristianesimo richiedeva “precau-
zioni rigorose” € una “lunga preparazione”. A cid
risponderemo che la situazione nel mondo giu-
daico e pagano era necessariamente diversa da
quella del mondo ormai cristianizzato, e anche
che la situazione in una comunita poco numero-
sa € diversa da quella di una societa che conta
milioni di individui; la semplificazione € un ripie-
go che non riguarda I’essenza delle cose. Anche
ai giorni nostri, del resto, gli adulti che aderisco-
no al Cattolicesimo sono sottoposti a una prepa-
razione molto lunga, solo i neonati vengono bat-
tezzati immediatamente.

Per quanto riguarda il battesimo d’urgenza
amministrato da una persona qualunque, even-
tualmente anche non battezzata, € del tutto ana-
logo a quello del battesimo di sangue anch’esso
non soddisfacente formalmente le condizioni del
rito; in questi casi ci si rimette — appunto in no-
me dell’'urgenza — alla grazia di Dio, ambito
questo che sfugge certamente alla speculazione
umana.

Per sapere se il battesimo, originario o meno, &
un rito iniziatico, € sufficiente conoscere cio che
esso € tenuto a conferire. Ora, un rito che elimi-



na l'effetto della “caduta” e conferisce la virtuali-
ta € una vittoria spirituale che oltrepassa di mol-
to quel “minimo” che Guénon identifica con
I'exoterismo. I santi cattolici non hanno niente
da invidiare ai bhakta dell’India, fatta astrazione,
da una parte e dall’altra, delle differenze persona-
li e dei gradi spirituali.

Dopo aver parlato delle “precauzioni
rigorose”, Guénon prosegue: “Attualmente, av-
viene in qualche modo tutto il contrario, € sem-
bra che si sia fatto tutto il possibile per facilitare
al massimo la ricezione di questo sacramen-
to”; la stessa cosa € vera per certe iniziazioni
orientali, senza parlare della Massoneria. Certo é
normale che un rito iniziatico non sia conferito
“in pubblico”, ma solo in presenza degli iniziati;
ma siccome in un paese cristiano sono tutti bat-
tezzati, la questione del “pubblico” non si pone
affatto.

“Se vi fosse ancora una iniziazione virtuale, —
prosegue Guénon — come ritengono alcuni fra
coloro che ci hanno mosso le loro obiezioni € se
per conseguenza quelli che hanno ricevuto i sa-
cramenti cristiani, o anche solo il battesimo, non
avessero da quel momento alcun bisogno di ricer-
care un’altra forma d’iniziazione, come si potreb-
be spiegare I’esistenza di organizzazioni iniziati-
che specificamente cristiane, come ve ne furono
incontestabilmente durante tutto il medio evo, e
qual era allora la loro ragion d’essere, giacché i



loro riti particolari sarebbero stati nient’altro che
una copia dei riti ordinari del Cristianesimo?”.

Per quanto riguarda I'accostamento tra inizia-
zione sacramentale e iniziazione cavalleresca o
artigianale, diremo che ci sono delle iniziazioni la
cui natura € determinata da una vocazione parti-
colare che costituira il veicolo operativo della vi-
ta spirituale; I'iniziazione cavalleresca non rap-
presenta una ripetizione inutile dei sacramenti
piu di quanto la via cavalleresca non sia ripetizio-
ne inutile della via cristiana.

Detto questo, non crediamo affatto che i riti
della cavalleria siano uguali o anche superiori ai
sacramenti; ¢ ammettendo che certi riti della
Massoneria medievale siano ripetizioni inutili di
certi riti cristiani - € permesso di dubitarne in ra-
gione del carattere prettamente artigianale della
massoneria, — la spiegazione si trova nell’orgine
pre-cristiana di questa iniziazione. L’adesione
all’ermetismo, anch’esso di origine pre-cristiana,
si spiega non con una carenza propria all’inizia-
zione cristiana, ma con una affinitad vocazionale
con l'alchimia; questa motivazione ci sembra as-
solutamente sufficiente.

« .. E precisamente quando queste iniziazioni
cessarono d’esistere... che il misticismo propria-
mente detto ebbe inizio...”. Ci si pud domandare
cos’e il “misticismo”, dato che Guénon attribui-
sce a questa via un carattere totalmente
“passivo” ed extra-iniziatico. La maggior parte



dei santi cristiani sono cid che gli Induisti chia-
mano bhakta; non vediamo nessuna ragione di
considerare, per quanto riguarda il tardo cristia-
nesimo, nient’altro che una bhakti di diversi gra-
di. A distinguere I'Esicasmo dalla spiritualita cat-
tolica é il metodo, o piul precisamente, si puo rim-
proverare al cattolicesimo moderno una mancan-
za di metodo, ma non la mancanza di mezzi di
base.

“Draltra parte, ben inteso, — prosegue Gué-
non — l'osservanza dei riti exoterici € pienamen-
te sufficiente a far ottenere la “salvezza”; senza
dubbio é gia molto...”. Abbiamo gia risposto pri-
ma a un’opinione simile, la quale dimostra una
singolare mancanza d’interesse per 'umano con-
creto e profondo. Ma cosa dovranno fare, in que-
ste condizioni, quelli per cui, secondo I'espressio-
ne di certi mutagcawwufin, “il Paradiso non é an-
cora che una prigione”? Con questa frase termi-
na l'articolo. Ci permettiamo di pensare che tra i
lettori di Guénon, non siano molto numerosi co-
loro che temono il “Paradiso prigione”, a meno
che non adottino questo atteggiamento in virtu
di una mescolanza di pedanteria, arroganza e
mancanza d’immaginazione, cosa che sfortuna-
tamente si riscontra troppo spesso tra i contem-
poranei aspiranti all’esoterismo. La formula della
quale si tratta ¢ essenzialmente espressione di
un’esperienza degli uomini che hanno oltrepassa-
to il velo di May4; presentata come un postulato



0 un programma, ha qualcosa di singolarmente
sproporzionato, irreale e sconveniente. Che il Pa-
radiso possa essere una “prigione”, vuol dire che
il mondo dei fenomeni, qualunque sia, € sentito
come una limitazione, o un sistema di limitazio-
ni, da colui che ha assaporato I’Essenza e non
vuol dire affatto che il Paradiso non € abbastan-
za buono a priori per il tale o il tal altro; quod ab-
sit.

Come abbiamo fatto notare sopra, un rito pud
essere riconosciuto come iniziatico in virtu della
sua definizione tradizionale e non a causa delle
sue condizioni estrinseche che non potrebbero in
nessun modo essere decisive; cosi, il rito d’inizia-
zione islamica ricollega I'uomo alla persona del
Profeta e attraverso lui all’Arcangelo Gabriele e
ad Alldh, mentre nel Cristianesimo, la Comunio-
ne — che presuppone il battesimo e la cresima —
unisce 'uvomo a Cristo, e di conseguenza a Dio, il
che non implica — e non pud implicare — alcun
limite di principio.

L’idea che il Santo Sacramento sarebbe una
cosa sminuita, limitata a posteriori e insufficiente
da un certo punto di vista ripugna alla nostra co-
scienza; che Cristo fosse totalmente presente
nell’ostia e che a un certo punto non ci sia che a

meta ha qualcosa di singolarmente strano € non



si concilia con cio che noi conosciamo dei princi-
pi divini. Nell’Islam, i due riti generali obbligato-
ri — D’abluzione e la preghiera — sono simboli
agiti senza particolari trasmissioni di influenza,
vale a dire che I'efficacia dipende dal grado spiri-
tuale dell’orante. Nella comunione cristiana, in-
vece, si sovrappone al simbolismo delle forme la
ricezione di un’influenza di natura precisa, € que-
sta ricezione ¢ anche la ragione sufficiente del ri-
to, cosicché non vi € motivo di consolarsi della
diminuzione presunta di questa influenza con la
considerazione del simbolismo — sempre estensi-
bile — della forma del rito. In un rito agito € evi-
dente che ad essere importante € ’azione; in un
rito di ricezione lo € la cosa ricevuta.

“Jo sono la Via, la Verita, la Vita; nessuno ar-
riva al Padre se non per mezzo di Me”. Queste
parole del Cristo comportano un’imposizione to-
tale e per ciO stesso, una garanzia totale; la tesi
della “discesa”, vale a dire della diminuzione
dell'influenza spirituale, ¢ dunque inaccettabile
come lo ¢ altresi la tesi dell’ “organizzazione ri-
servata e chiusa”, contraddetta d’altra parte da
queste parole: “Andate e predicate a tutte le na-
zioni e battezzatele nel nome del Padre, del Fi-
glio e dello Spirito Santo”. Cid prova ugualmente
che il battesimo non poteva cambiare natura e
non doveva farlo, essendo destinato a tutte le na-
zioni e non a una minoranza di breve durata. In-
fine il fatto che Cristo si sia presentato come



Messia e che si sia riferito alle profezie che lo ri-
guardavano, prova che non poteva essere un fon-
datore di scuola esoterica senza messaggio gene-
rale o universale e cio risulta dalla dottrina stessa
del Cristo la quale risponde a meraviglia alle esi-
genze di un tale messaggio.

E ovvio che parlando del sacramento eucaristi-
co Guénon non poteva pensare alla “nuova mes-
sa”, la quale non esisteva quando lui era ancora
vivo, € pertanto tutte le precedenti considerazio-
ni concernono il Cattolicesimo tradizionale,
quello di sempre.

* %k %k

Uno dei punti piu deboli dell’opera guénonia-
na ¢ senza alcun dubbio la sottovalutazione
dell'uomo occidentale — non del mondo moder-
no, in quanto a questo riguardo Guénon ha mille
volte ragione — e correlativamente, la sopravva-
lutazione dell’'uvomo orientale e dello stato attua-
le delle civiltd tradizionali. Ora, per giudicare
queste cose, bisogna sapere, prima di tutto, cos’®
I'uomo, non basta conoscere i principi, come non
basta avere la nozione del “Principio Supremo”
per sapere cio che puo fare o non fare il Dio Vi-
vente. Il senso della metafisica esige imperiosa-
mente il senso dell’'umano cosi come la verita,
nella misura in cui € elevata, si colloca necessa-
riamente in un clima di santita, essendo la bellez-
za “lo splendore del vero”.



Glossario dei termini sanscriti



Atma:

Avatdira:

Avidya:
Avyakta:

Bhagavad-

Gita:

lo spirito, il sé, 'essenza intima di
tutte le cose. In quanto essenza uni-
versale, € identificato al Brahmah il
Principio Supremo ed & lo stesso
“Spirito Universale” incondizionato
ed immutabile.

discesa divina nel mondo. La tradi-
zione classica ¢ quella dei dieci ava-
tdra: pesce, tartaruga, cinghiale,
uomo-leone (narasimha), nano (va-
mana), Parasu-Rama (Rama muni-
to di ascia), Rama Ramacandra,
Krhisna, Buddha, Kalkin. Il Bhaga-
vatapurana ne enumera assai di piu
e giunge a dire che infinite sono le
incarnazioni di Visnu.
“non-sapienza”, ignoranza, nescien-
zZa.

situazione indifferenziata della
Prakriti-sostanza prima di manife-
starsi.

canto del beato. E parte del Mahab-
harata, ma costituisce un poemetto
a sé. Contiene i precetti e la dottrina
che il dio Krhisna insegna al guer-
riero Arjuna, alla vigilia di una
grande battaglia. Il testo constata di
18 capitoli e costituisce una sorta di
sintesi delle dottrine del Samkhya,
dello Yoga e del Védanta. L’inse-



Bhakti:

wa:

Brahma:

Brahman
saguna:

Bodhisatt-

gnamento fondamentale & quello
del Karma-Yoga, cioé dell’azione
compiuta con distacco. La Gita ¢
fondamentale anche per la dottrina
della Bhakti.

devozione, abbandono fiducioso a
Dio.

analogo a cid che nella dottrina
brahmanica € I'avatara. Secondo le
dottrine posteriormente elaborate di
Buddha (incarnazione totale
dell’elemento “risveglio”, o “illumi-
nazione”, bodhi, che € presente in
ogni uomo) ce ne sono stati parecchi
in passato, ed altri ce ne saranno in
futuro (il prossimo sara Maitreya,
cinquemila anni dopo il Buddha sto-
rico, vissuto tra il VI e il V sec.
a.C.).

(genere maschile) una delle persone
della Trimurti indu.

E la nozione del Dio creatore,
Iaspetto costruttivo dell’intero
mondo dei nomi e delle forme. Prin-
cipio manifestante dell’'universo.

con attributi (guna), “qualificato”. Il
Saguna Brahman o Brahman causa-
le, Signore della May4, equivalente
di Ishwara.



Brahaman senza qualita (guna) o qualificazio-

nirguna:
Brahma-
Loka:
Darshana:

Dharma:

Gopt:
Guna:

Ishwara:

ni.

“mondo” (o sfera d’influenza) di
Brahama.

il termine s’applica particolarmente
alle 6 dottrine ortodosse: Sankhya,
Yoga, Vaishéshika, Nyaéya,
Miminsi e Védanta considerate
non come sistemi ma come “punti
di vista”.

La parola deriva dalla radice “dhri”,
che significa portare, sorreggere, so-
stenere, mantenere. Il significato
principale ¢ quello di “legge divina”
o anche “ordine universale”.
giovani contadinelle amiche di Kri-
shna. Rappresentano, per il loro pu-
ro amore per Krishna, la piu alta
forma di devozione.

attributo, qualita. I tre guna del
Sankhya. Nome dato ai tre principi
qualitativi della materia primordiale
(Prakriti): sattwa, rajas € tamas.
rappresenta quello che potremmo
definire il Dio personale. Egli com-
prende l'intero campo della manife-
stazione, Cioé i tre aspetti: grossola-
no, sottile e causale, dal punto di vi-
sta individuale e cosmico. A volte si
intende la piu alta personificazione



Jnana:

Kalpa:

Karma:

Mahayana:

Manvanta-
ra:

dell’Assoluto compresa dalla mente
umana, dato che I’Assoluto in sé
non puod essere pensato.

¢ propriamente “I'anima vivente”,
ovvero la manifestazione particola-
re del “Sé” (dtma) nella vita (jiva)
considerata nella forma dell’esisten-
za individuale.

conoscenza, sapere. Jndna-Yoga €
lo yoga che segue la via della cono-
scenza contemplativa.

ciclo di tempo che si estende tra due
“pralaya” (dissoluzione cosmica).
Tale periodo viene fatto corrispon-
dere ad un giorno ed una notte di
Brahma.

azione, opera. Principio di causalita.
Effetti che risultano dall’azione.
Puo significare anche azione liturgi-
ca.

“grande veicolo” o piu esattamente
“grande via”. Una delle due scuole a
cui diede luogo il buddhismo delle
origini.

Era dei successivi Manu. Sono 14 e
formano due serie settenarie, di cui
la prima comprende i M. trascorsi e
quello presente, la seconda i M. fu-
turi.



Maya:

Mimansa:

Mukti:

Nirvana;

Nyaya:

Paramat-

ma:
Prakriti:

potenza creatrice divina, forza co-
smica, illusione.

la parola significa letteralmente “ri-
flessione profonda” e si applica in
generale allo studio riflessivo del
Véda.

liberazione; stato di colui che non €
piul costretto a trasmigare.

stato nel quale I'aspetto individuale
(separato) dell’'uomo € scomparso
per far posto alla coscienza della
Realta una. Liberazione dal samsa-
ra. Stato incondizionato dell’essere.

uno dei 6 darshana. Designa essen-
zialmente la “logica” anche se in
un’accezione piu vasta € completa
rispetto a cid che in Occidente pren-
de tale nome. Nella logica indu il
dato soggettivo si adegua il piu pos-
sibile al dato della realta. Lo svilup-
po di questo darshana viene attri-
buito a Gautama.

letteralmente il “Supremo S¢”.

natura, energia attiva ed esecutiva,
in correlazione a Purusha che osser-
va e sostiene senza prendere parte
all’azione. Sostanza primordiale del-
la natura, causa strumentale e mate-



Pralaya:

Prijna:

Purusha:

Rajas:

Sankhya:

Samsara:

riale dell’evoluzione per la filosofia
del Sankhya di Kapila. Per il Vé-
danta € equivalente a Maya.

Il rientrare nello stato indifferenzia-
to. La dissoluzione del mondo o ma-
nifestazione alla fine di un Kalpa di
Brahma.

divina sapienza che porta alla realiz-
zazione dell’'uno.

il principio positivo che sostiene con
la sua presenza le attivita di Prakri-
ti. Lo Spirito, nel Sdnkhya, che uni-
to a Prakriti, manifesta il mondo. Il
Sé o principio spirituale nell'uomo.
Nel tantrismo metafisico € identico
a Shiva.

uno dei tre guna, quello che corri-
sponde all’attivita, all’energia, al de-
siderio, alla passione.
“enumerazione” delle 24 categorie;
nome di uno dei piu antichi darsha-
na. Molte delle sue nozioni fonda-
mentali sono state conservate in al-
tri darshana, particolarmente la di-
stinzione tra Prakriti e Purusha, la
concezione dei tre guna, ecc... Il
fondatore di questo sistema fu il
saggio Kapila.

corso dell'indefinita successione di



Sattwa:

Shankara:

Shiva:

Taijasa:

Tamas:

vita-morte-rinascita, al quale pone
fine la Liberazione.

uno dei tre guna, quello che corri-
sponde all’equilibrio, all’armonia,
alla luce, alla purezza. Conformita
ritmica all’esistenza pura, risponde
alla “luce intellettuale”, alla sostan-
za intelligente.

codificatore dell’Adwaita-Védanta,
darshana metafisico che trascende il
dualismo religioso € lo stesso moni-
smo ontologico. Visse nel VII o, se-
condo altri, nell’VIII sec. d.C.

Una delle tre persone della Trimr-
ti, il divino considerato particolar-
mente sotto il suo aspetto trasfor-
matore e risolutore, ma che, in unio-
ne con la Shakti, prende I’aspetto di
costruttore, di creatore; come tale
ha per simbolo il Lingam (organo
generatore maschile, fallo). E anche
il grande yogi cui ci si avvicina so-
prattutto col Jniana-yoga.

il secondo stato nella dottrina di
Guadapada. La “coscienza interna”
del Jiva dormiente.

uno dei tre guna, quello che corri-
sponde all’oscurita, allinerzia. Ten-
denza inerziale, oscurante, conden-
sata: equivale all’ignoranza



Trimdrti:

Turiya:

Vaishéshi-

ka:

Védanta:

Vishnu:

Yoga:

(avidyd); €, dunque, la cristallizza-
zione di un’energia qualificata da
rajas ed essenziata da sattwa.

la triplice manifestazione del divino:
Brahma, Vishnu, Shiva.

“il Quarto”, puo essere descritto so-
lo con delle negazioni: Non-Nato o
Non-Essere in quanto puro Essere,
Non Manifesto, Incondizionato, In-
determinato, Infinito, Assoluto.
dalla parola “vishésha” che significa
“carattere distintivo”. L'oggetto di
questo darshana e la realta nel suo
aspetto fisico-naturale; si tratta dun-
que, a tutti gli effetti, di una scienza
cosmologica.

“compimento dei Véda”; é uno dei
sei darshana; ha tre correnti: 1)
Adwaita-Védanta ((non dualismo)
fondatore Sri-Samkaracarya. 2) Vi-
sishtadwaita (monismo mitigato o
qualificato) fondatore Sri-
Ramanuja. 3) Dwaita-Védanta
(dualismo) fondatore Sri-Madhva.
uno dei tre aspetti della Trimdrti in-
du; il divino considerato particolar-
mente sotto il suo aspetto di conser-
vatore della creazione.

“unione”. Darshana che si propone
di conseguire la Realizzazione spiri-



Yuga:

tuale mediante la pratica di un insie-
me di discipline psico-fisiche.

una delle grandi epoche del mondo,
comprese entro il Kalpa. Gli Yuga
sono quattro: satya, treta, dvapara e
kali, cioé I'attuale.



	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 01 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 01
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 02 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 02
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 03 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 03
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 04 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 04
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 05 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 05
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 06 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 06
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 07 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 07
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 08 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 08
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 09 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 09
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 10 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 10
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 11 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 11
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 12 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 12
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 13 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 13
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 14 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 14
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 15 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 15
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 16 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 16
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 17 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 17
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 18 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 18
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 19 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 19
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 20 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 20
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 21 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 21
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 22 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 22
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 23 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 23
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 24 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 24
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 25 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 25
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 26 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 26
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 27 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 27
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 28 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 28
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 29 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 29
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 30 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 30
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 31 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 31
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 32 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 32
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 33 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 33
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 34 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 34
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 35 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 35
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 36 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 36
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 37 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 37
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 38 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 38
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 39 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 39
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 40 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 40
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 41 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 41



