
Frithiof Schuon 

CONSIDERAZIONI 
SULL'OPERA 

DI RENÉ GUÉNON 
a cura di ALDO LA FATA e LETIZIA FABBRO 

� §ettimo 
edizioni� igillo 



PREMESSA 

Le pagine che seguono, nel muovere acute cri­
tiche ad alcuni punti dell'opera di René Guénon, 
mettono in evidenza la diversità delle posizioni 
dell'autore francese e di F. Schuon sui rapporti 
tra misticismo e via iniziatica, sui caratteri origi­
nari del Cristianesimo, sull'attuale forza spiritua­
le di questo e su alcuni aspetti delle dottrine indù. 
La pubblicazione, toccando importanti argomen­
ti delle dottrine tradizionali, si raccomanda a co­
loro che vedono in queste l'unica valida alternati­
va alle opache filosofie del nostro tempo. 
Le critiche dello Schuon, che integrano valida­
mente la sua opera, manifestano una concretez­
za che raramente si riscontra nell'opera del Gué­
non, dove il lettore che cerchi la indicazione di 
mezzi attuali di approccio alla spiritualità viven­
te si vede rinviato al culto religioso esteriore, so­
pra il quale si leverebbe solo l'adesione alla mas­
soneria (peraltro abbandonata da Guénon in età 
ancora giovane) . 

Le note qui pubblicate fanno, poi, giustizia di 
troppe valutazioni sommarie pronunziate 



dall'autore francese nei confronti degli occiden­
tali, dei tedeschi, dei giapponesi ed altri. 

Le stesse note, però, non intendono svilire la 
potente opera di R. Guénon che, al suo apparire, 
ebbe carattere "pioneristico" ma che troppo ri­
sente - per dirla con Evola - della "equazione 
personale" del suo autore. Proprio l'opera dello 
Schuon si è collegata, all'inizio, a quella guéno­
niana; tra i due autori vi fu corrispondenza epi­
stolare e, come c'informa Paul Chacornac (in La 
Vie simple de René Guénon, Parigi, 1958, pag. 
l 02), lo Schuon si recò a fare visita al Guénon al 
Cairo nel 1938 e nel '39. Nel presentare le sue 
critiche, poi, l'Autore dichiara ch'egli mira a 
"proteggere il contenuto essenziale del messag­
gio" guénoniano. 

Va ancora osservato come alcune di queste 
critiche possono non essere condivise ma va ap­
prezzata la fermezza con la quale lo Schuon di­
fende il valore della fede vivente e denuncia quel­
le stravaganti tesi del Guénon, secondo le quali 
nell'ambito della massoneria si potrebbe realizza­
re perfino la spiritualità suprema. 

Lo stile dell'Autore, sempre concettoso anche 
se reso vivace dalla punta polemica, e la gravità 
delle questioni trattate consigliano attenta lettu­
ra. 

Questa,'come tale, può essere un avviamento 
alla ricerca della Verità. 



QUALCHE CRITICA 

Guénon ci ha reso un servizio inestimabile nel 
presentare e spiegare le nozioni cruciali di scien­
za metafisica e intellettualità pura, di tradizione 
integrale e di ortodossia tradizionale, di simboli­
smo e di esoterismo, definendo e condannando 
con realismo implacabile l'aberrazione moderna 
sotto tutte le sue forme. Ma questo merito insi­
gne non deve impedirci, poiché "non vi è diritto 
superiore a quello della verità", di constatare le 
imperfezioni spesso strane che comporta l'opera 
guénoniana; rilevarle non vuoi dire disconoscere 
i meriti dell'autore, vuoi dire al contrario proteg­
gere il contenuto essenziale del messaggio; vuoi 
dire in definitiva, proteggere Guénon da sé stes­
so. Le note che seguono hanno portata ineguale; 
le enuncio senza precauzioni oratorie, senza eu­
femismi e per tutti gli scopi utili. 

* * * 

Guénon sembra non conoscere della dottrina 
indù dei cicli cosmici che la seguente versione: 



quattro Yuga formano un Manvantara; 14 Man­
vantara formano un Kalpa, vale a dire lo "svilup­
po totale di un mondo". Ora secondo il Manava­
Dharma-Shastra e diversi Purana, i quattro Yu­
ga formano un Mahayuga; mille Mahayuga for­
mano un kalpa; settantuno Mahàyuga formano 
un Manvantara, 14 Manvantara formano un 
kalpa, dunque equivalgono a mille Mahayuga. 
In nessuno scritto di Guénon si trova la minima 
allusione a questa dottrina puranica dei cicli, 
t�oppo importante perchè la si passi sotto silen­
ZIO. 

Guénon spesso e volentieri dà l'impressione di 
un sapere immenso che non ha affatto, sbilan­
ciandosi in considerazioni come la seguente: 
"Questo ci porta a parlare dell'importanza esage­
rata che in Occidente si dà al Buddhismo. Gli 
orientalisti, poiché lo conoscono un pò meglio 
del resto, lo vedono dappertutto, anche dove non 
ce n'é la minima traccia". È il colmo se si pensa 
che Guénon sapeva del Buddhismo infinitamen­
te meno dell'ultimo degli orientalisti, e che si trat­
tava, da parte sua, di minimizzarlo per la sempli­
ce ragione che dava fastidio al suo quadro 
dell'Oriente. Continuiamo questa citazione trat­
ta da "Introduzione Generale": " ... evidentemen­
te quando ci si trova in presenza di qualcosa che 
non si conosce, ma che si sa essere di provenien­
za orientale, ci si può sempre trarre d'impaccio 
dichiarando che si tratta di Buddhismo. Non si 



creda che portiamo le cose all'estremo; non ci sa­
rebbe bisogno di andare troppo lontano per in­
contrare, tra le altre irregolarità, la "Kouan-yin" 
del Taoismo tramutata in "Bodhisattwa"! Gli 
orientalisti "ufficiali" si dedicano molto volentie­
ri a questo bizzarro lavoro di classificazione de­
stinato a mascherare il loro imbarazzo più o me­
no cosciente ... ". Ciò che Guénon ignorava mani­
festamente, lui che sapeva tutto è che sono gli 
stessi cinesi che identificano Kouan-yin con il 
Bodhisattwa A valokiteshwara! Comunque sia: 
"Gli orientalisti ... in ragione del monopolio che 
di fatto sono riusciti a stabilire a loro profitto, so­
no quasi sicuri che nessuno verrà a contraddirli: 
cosa possono temere coloro che suppongono a 
priori che non c'è vera competenza... se non 
quella che si acquisisce alla loro scuola!". A buon 
intenditor poche parole! 

* * * 

Quando Guénon in "Magia e Misticismo", de­
scrive i mistici rilevando la loro "passività" e pa­
ragonandoli ai maghi - il ché si nota con stupo­
re e indignazione - non si capisce di cosa parli; e 
si capisce ancor meno quando si viene a sapere 
che Giovanna d'Arco e San Bernardo non erano 
mistici, mentre lo era San Giovanni della Croce; 
in tal caso non si vede perchè non possa parimen­
ti esserlo un sufi, a prescindere dalle· abituali peti-

1 1 



zioni di principio riguardanti l' "iniziazione" op­
posta al "misticismo". 

Una delle cose più sorprendenti è lo sconcerto 
di Guénon su alcuni punti che qualunque bambi­
no dovrebbe capire. Ad esempio si sorprende 
dell' "esaltazione della sofferenza" nel Cristiane­
simo, e si domanda se questo concetto - "del 
quale sarebbe interessante ricercare le cause"! ­
non sia stato "sovrapposto al Cristianesimo dalla 
mentalità occidentale" ... . Si direbbe che non ab­
bia mai sentito parlare né della Passione, né dei 
martiri. 

Nel suo articolo sulle conversioni, Guénon ci 
dice che i convertiti "sono poco interessanti", e 
considera che "tanto chi converte come il con­
vertito danno prova della medesima incompren­
sione del senso profondo delle proprie 
tradizioni ... ". "Andate e predicate a tutte le na­
zioni", ha detto Cristo; non ha mai pensato di 
proibire il "proselitismo" ne di disprezzare le per­
sone che si convertono. Questo articolo è una 
prova chiara della mancanza, da parte dell'auto­
re, del senso dell'umano concreto e anche del 
senso di Dio sotto l'aspetto della manifestazione 
personale. È assolutamente illogico ammettere 
l'esistenza dell'exoterismo voluto da Dio, e non 
ammettere quella degli exoteristi, vale a dire di 
uomini che limitandosi all'exoterismo sono per­
ciò suscettibili di conversione da una religione 
all'altra. 



Secondo Guénon, dire che esistono delle prove 
nella vita non può essere che un "abuso di lin­
guaggio del quale, peraltro, sarebbe interessante 
ricercare l'origine"; le uniche "prove" degne di 
questo nome sono le "prove iniziatiche" che han­
no il grande merito di essere dei riti e non espe­
rienze della "vita profana"! Orbene, tutte le sacre 
scritture parlano di prove della vita: subire una 
prova vuoi dire purificarsi e dimostrare che si 
crede realmente a ciò che si è tenuti a credere, in 
quanto la fede viva in Dio produce pazienza e fi­
ducia. 

Ogni bambino lo capisce e senza dubbio, biso­
gna essere "metafisici" per stupirsi di opinioni 
tanto comuni! Soffrire eroicamente in Dio non è 
interessante in quanto è profano, ma fare dei pas­
si su un tappeto di simboli in una Loggia masso­
nica, questo si che è interessante! Siamo alle soli­
te: per confutare il concetto comune di prova, 
Guénon le attribuisce un'intenzione di facilità 
pseudoiniziatica alla quale nessuno ha mai pen­
sato e trasforma le argomentazioni, come nel suo 
testo sui sacramenti, in un combattimento con­
tro i mulini a vento. 

* * * 

Più di una volta si ha l'impressione che Gué­
non legga nei documenti ciò che desidera legger­
vi. Per Dante "è evidente che l'autorità tempora-



le del monarca discenda su di lui dalla sorgente 
universale dell'autorità, senza alcun intermedia­
rio"; è la tesi del trattato sulla monarchia: l'Impe­
ratore non riceve la sua autorità dal Papa. Orbe­
ne, Guénon stima al contrario che "gli stessi im­
peratori. .. fuorviati dalla grandezza del potere 
conferitogli, furono i primi a contestare la pro­
pria subordinazione all'autorità spirituale dalla 
quale ricevevano il potere esattamente come gli 
altri sovrani e anche più direttamente". E ag­
giunge in una nota: "Il Santo Impero inizia con 
Carlomagno e si sa che sarà il Papa a conferirgli 
la dignità imperiale ... ". Ora, secondo Dante, il 
Papa non conferisce all'Imperatore l'autorità, ma 
piuttosto la consacra. Questa tesi di Dante non 
impedisce a Guénon di citarlo ampiamente a pro­
posito degli attributi rispettivi del Papa e dell'Im­
peratore, e di aggiungere:" ... è molto sorprenden­
te ... che colui che ha scritto queste righe" - vale 
a dire Dante - "sia stato presentato a volte co­
me un nemico del papato; senza dubbio ne ha ... 
denunciato le insufficienze e le imperfezioni con­
statate all'epoca ... ". Tutto ciò è in effetti molto 
sorprendente! Del resto: se gli imperatori fossero 
stati "fuorviati dalla grandezza del potere che era 
stato loro conferito", cosa che Dante nega speci­
ficamente, la funzione dell'Imperatore non 
avrebbe avuto legittimità e sarebbe stata umana­
mente irrealizzabile. Orbene, l'atteggiamento de­
gli imperatori non derivava dal loro potere, ma 



unicamente da una questione di principio, dun­
que di dottrina e non di morale. 

Inoltre, mi sembra che gli imperatori abbiano 
"contestato la loro subordinazione", non "nei 
confronti dell'autorità spirituale" come tale, ma 
rispetto a ciò che consideravano abusi di potere 
del papato, dato che il Papa e i vescovi erano teo­
ricamente e praticamente dei principi, ergo delle 
autorità politiche, in virtù della donazione di Co­
stantino, la quale per Dante era contraria alla na­
tura delle cose e dunque illegittima. Dante non si 
è limitato a "denunciare le insufficienze ... che ha 
potuto constatare nello stato del papato dell'epo­
ca", ha invece denunciato tutto un aspetto del 
papato tradizionale, cioè l'aspetto costantiniano; 
è quindi un truismo aggiungere che Dante non 
fu un "nemico del papato", se con ciò s'intende 
un nemico dell'autorità pontificia. 

Per Dante l'autorità del Papa viene da Cristo e 
l'autorità dell'Imperatore viene dal Diritto natu­
rale, e così come il Papa non può trasferire la sua 
autorità all'Imperatore, il quale per ciò non può 
averne diritto, così l'Imperatore non può trasferi­
re la sua autorità al Papa per la stessa ragione. 
"Chi può il più, può il meno", si obietterà da par­
te guelfa, ma questa verità non si applica ai pon­
tefici se non in modo relativo e in rapporto alla 
loro competenza sacerdotale altrimenti non esi­
sterebbero i principi; "il mio regno non è di que­
sto mondo", ha detto il Cristo, e "date a Cesare 



ciò che è di Cesare", il ché implica che il regno 
del Papa non è che limitatamente di questo mon­
do e che non deve rivendicare ciò che spetta 
all'Imperatore. È comunque inaudito che Gué­
non, che si è preso il disturbo di scrivere un libro 
sull'esoterismo di Dante e che ha citato il "De 

Monarchia", ignorando la tesi del suo eroe abbia 
creduto che Dante in primo luogo vedesse nel pa­
pato la sorgente dell'autorità imperiale e che, in 
secondo luogo, si sarebbe limitato a criticare i co­
stumi ecclesiastici della sua epoca! 

* * * 

In Guénon si constata una curiosa confusione 
tra contenente e contenuto; ad esempio: afferma 
che la parola "ideale" non significa niente perchè 
ognuno può intendervi ciò che vuole; come dire 
che la parola "animale" non significa niente per­
chè si può intenderla in rapporto a qualsiasi spe­
cie, e così via. Oppure consideriamo l'affermazio­
ne secondo la quale l'Induismo non è una "reli­
gione" perchè non è composta dai tre elementi 
"dogma, morale, culto"; a parte il fatto che que­
sti elementi vi si trovano necessariamente in una 
certa forma, lnduismo è con tutta evidenza una 
religione poichè concerne contemporaneamente 
realtà metafisiche ed escatologiche. È tipico di 
Guénon dire che l'lnduismo non è una religione 
piuttosto di riconoscere che è una religione di ti-



po diverso. 
E ancora: niente è più chiaro della nozione di 

"soggettivo" e "oggettivo", ma per Guénon ciò 
"presenta gravi inconvenienti dal punto di vista 
della chiarezza" perchè qualunque cosa può esse­
re intesa come soggettiva o come oggettiva! 

C'è un Guénon che si addentra audacemente 
nel Non-Essere e un altro che sembra non saper 
contare fino a tre. Penso che questo paradosso 
non sia sprovvisto di significato e che lo si possa 
considerare una chiave per la comprensione di 
molte cose. Troppo spesso il nostro autore si la­
scia andare a ragionamenti stranamente vaghi, 
per esempio quando rimprovera i matematici 
moderni di "ignorare cosa sia il numero", di con­
fonderlo con la cifra e di impiegare nei loro ap­
punti simboli dei quali non conoscono più il sen­
so", come se ciò avesse un qualunque rapporto 
con quanto interessa a buon diritto i matematici; 
o quando rimprovera Pasca! di aver definito lo 
spazio come "una sfera il cui centro è ovunque e 
la periferia in nessun luogo",- il che è eccellen­
te quando se ne capisca il senso -, o di aver par­
lato dei due "infiniti" invece di aver ammesso a 
priori che la parola "infinito" non può avere che 
un senso assoluto e metafisica; o quando rimpro­
vera i moderni di avere una nozione quantitativa 
e non qualitativa della moneta, il che oltre a esse­
re privo di significato non considera il fatto che 
anche la quantità ha diritto all'esistenza e che la 



ragion d'essere della moneta è proprio la quanti­
tà; o quando afferma che gli abitanti di altri pia­
neti sarebbero quasi invisibili per noi a causa del­
la totale differenza di percezione sensoriale: non 
ne vedo un'ombra di ragione dal momento che si 
trovano come noi nella materia e che noi riuscia­
mo a percepire addirittura la nebulosa di Andro­
meda; viceversa, se non si trovano nella materia 
la questione non si pone e non è il caso di specu­
lare sulle facoltà sensibili. 

Nell' "Uomo e il suo Divenire" leggiamo che lo 
stato di veglia possiede "una realtà relativa e una 
stabilità sufficiente per servire ai bisogni della vi­
ta ordinaria e profana", ma che questa differenza 
con lo stato di sogno "non implica una superiori­
tà effettiva dello stato di veglia su quello di sogno 
quando ogni stato è considerato in sé stesso", e 
che una "superiorità" valida solo da un punto di 
vista "profano", non può metafisicamente essere 
considerata come una vera superiorità."! E Gué­
non si prende addirittura cura di aggiungere che 
le "possibilità dello stato di sogno sono più estese 
di quelle dello stato di veglia", in quanto "per­
mettono all'individuo di sottrarsi, in una certa 
misura, a qualcuna delle condizioni limitative al­
le quali è sottoposto nella sua modalità 
corporea"! Dunque, che un santo sogni d'essere 
un criminale o che un criminale sogni d'essere un 
santo è "metafisicamente" equivalente, e il sogno 
del criminale è addirittura superiore alla realtà 



sveglia del santo se il malfattore sogna di svolaz­
zare nell'aria senza del resto avere la possibilità 
di sognare altro! 

Ancora: per Guénon la nozione di "materia" è 
fittizia, confusa, problematica; non ha nulla di 
fondamentale e la si riscontra solo nell'Occidente 
moderno. È incredibile! E cos'è, in generale, la 
sostanza sensibile che si può toccare, misurare, 
pesare, analizzare, eventualmente foggiare? E 
perchè, per l'amor del cielo, non sarebbe la mate­
ria? 

Non so da dove Guénon abbia mutuato que­
sta enumerazione delle cinque condizioni dell'esi­
stenza fisica, che lui chiama "corporea": lo spa­
zio, il tempo, la forma, il numero, la vita; sono 
d'accordo per le prime quattro, ma non per la vi­
ta in quanto si tratta qui della materia, o se si pre­
ferisce della sostanza fisica. 

Se si aggiunge la vita, che non è affatto una 
condizione generale, bisogna aggiungere anche 
altre categorie secondarie come il colore, e così 
via. I guénoniani sostengono con gravità che non 
si tratta della vita in quanto forza vitale, ma di 
una condizione molto più sottile e generale, il 
che è patentemente assurdo per due ragioni: in 
primo luogo perchè non spiega l'assenza della 
materia nell'enumerazione, ed in secondo luogo, 
perchè questa "vita" della quale si parla non è 
qualche cosa che possiamo constatare come con­
statiamo senza alcun problema lo spazio, il tem-



po, la forma, il numero, la materia. E se questa 
cosa misteriosa che si nomina al quinto posto 
non è ciò che chiamiamo vita, perchè darle que­
sto nome? 

* * * 

A buon diritto ci si può sbalordire della disin­
voltura con la quale Guénon tratta popolazioni 
intere: non esita a dire: "i Greci, per quanto siano 
stati bugiardi". Secondo lui, i Giapponesi costi­
tuiscono una "anomalia" per l'Oriente, "non ap­
partengono veramente alla razza gialla", ergo 
non hanno diritto all'esistenza poichè "dopo tut­
to" il modernismo, dunque l'errore, conviene di 
più alla loro mentalità che non la civilizzazione 
cinese che hanno avuto il torto di "copiare senza 
assimilare veramente"; sarebbe facile confutare 
queste esagerazioni. A quanto pare, "non c'è 
niente di più dissimile da un tedesco di.un indù" 
il che etnologicamente, sia detto di passata, è un 
perfetto non senso; quanto ai tedeschi, sono ca­
paci solo di fare enciclopedie, il che - diciamo 
noi - ha il vantaggio di risparmiare un lavoro 
fastidioso "a coloro che sono capaci di altre 
cose", i francesi, senza dubbio. "Quanto all'intel­
lettualità dei russi, è meglio non parlarne"; si può 
sapere qual'è il demerito particolare dei teologi 
russi e in che cosa i filosofi russi del secolo XIX0 
sono meno "intellettuali" dei loro confratelli 



francesi, quali Conte o Taine? I Latini, secondo 
Guénon, sono più vicini all'Oriente dei Germani­
ci; il che è un errore, in quanto al massimo ci so­
no solo alcune differenze nella comune lontanan­
za. 

"Secondo noi - scrive Guénon in 'Oriente e 
Occidente' - lo spirito moderno ha avuto origi­
ne soprattutto nei paesi germanici e anglosasso­
ni; e in questi stessi paesi, naturalmente, è più 
profondamente radicato e durerà più a lungo . . .  ". 
Come! E il Rinascimento? E il cartesianesimo? E 
gli enciclopedisti? E la Rivoluzione Francese? 
Tutto ciò non ha forse creato il mondo moderno, 
contribuendo fortemente ad intossicare i paesi 
germanici? 

Parlando dell'astio occidentale per l'Islam, 
Guénon stima che "la paura entra in buona parte 
nei moventi di quest'odio" e che "questo stato 
d'animo è dovuto solo all'incomprensione"! Che 
l'Occidente sia sostanzialmente cristiano e che 
l'Islam rifiuti la divinità di Cristo e la legittimità 
della Chiesa, sembra essere sfuggito a Guénon, 
che "a forza di osservare alberi non vede più la 
foresta" (vor Baumen den Wald nicht sehen). 
Inoltre, se c'è una cosa che non è affatto inclusa 
nei moventi di quest'odio per l'Islam, questa è 
proprio la paura; gli europei del XIX0 Secolo 
non avevano assolutamente nessuna ragione di 
aver paura del mondo musulmano, e la loro poli­
tica ne fa fede. Avevano invece una certa paura 



del "pericolo giallo" - cosa che Guénon rimpro­
vera loro - mentre la storia ci dimostra che non 
avevano poi tutti i torti! 

Secondo "Oriente e Occidente": "Questi �gio­
vani' Orientali, come si definiscono essi stessi per 
indicare meglio le proprie tendenze, non avranno 
mai nel loro paese una reale influenza; a volte 
vengono usati a loro insaputa per svolgere un 
ruolo che non sospettano, il che risulta facile poi­
chè si prendono molto sul serio ... ". È tutto qui: 
sopravvalutazione dell'umanità orientale e teoria 
della marionetta; tipico della "mitologia" guéno­
niana, senza dimenticare la piccola unghiata iro­
nizzante e totalmente gratuita. 

In "Introduzione generale", Guénon parla del­
le "grandi divisioni dell'Oriente". Una di esse, 
l'Estremo Oriente, arriva fino alla Cina, e com­
prende il Tonchino e l'Annam; il Giappone -
"che non abbiamo compreso nella nostra divisio­
ne generale" - non fa parte dell'Estremo Orien­
te! Eppure, all'epoca in cui Guénon ha pubblica­
to questo libro la Turchia era Kemalista; ciò non 
era sufficiente per gettare la Turchia in una di­
sgrazia analoga a quella del Giappone, né per ri­
vedere il giudizio su quest'ultimo in funzione 
dell'indulgenza accordata alla Turchia. L'infalli­
bile autorità di Guénon per quanto riguarda 
l'Oriente giallo aveva una sola fonte: Albert de 
Pouvourville (alias Matgioi) che in fin dei conti si 
convertì al cattolicesimo! E ciò dopo aver inizia-



to Guénon a nome di Tong Sang Luat, dignitario 
taoista che pare sia morto quando Guénon anda­
va ancora a scuola. Ma per tornare alla Turchia: 
" ... questi 'giovani' Orientali... non avranno mai 
nel loro paese una reale influenza" stima Gué­
non, e pubblica questo parere dopo una decina 
d'anni di regime Kemalista! Tuttavia i giappone­
si non hanno mai impiccato dei bonzi accusando­
li di non vestirsi all'europea! 

Ciò non ha alcuna importanza, diranno i gué­
noniani, si tratta dell'ordine delle contingenze e 
non di quello dei principi. Ora, a parte il fatto che 
si potrebbe arrivare molto lontano con questo di­
stinguo, la cosa è al contrario molto importante 
non solamente perchè il Giappone costituisce 
una parte essenziale dell'Estremo Oriente, ma 
anche perchè le opinioni in questione denotano 
un singolare modo d'osservare, di valutare e di 
ragionare, o piuttosto di sragionare, appena i 
"dogmi" del sistema sembrano minacciati. 

Dunque, la repubblica cinese di Sun-Y a t -Sen 
non turba Guénon; è una cosa "tollerata a titolo 
transitorio", dato che la Cina "ha sempre assorbi­
to i suoi conquistatori". Dimentica che questi 
conquistatori furono dei Gialli più o meno barba­
ri necessariamente costretti a integrarsi nella ci­
viltà cinese, al pari dei Germani che arrivati al 
Sud dell'Europa si integrarono nella civilizzazio­
ne romana; e dimentica segnatamente che niente 
nella storia è comparabile allo spirito moderno 



che da solo corrompe ogni valore spirituale e tra­
dizionale. È incredibile che sia Guénon a dimen­
ticarlo; lo dimentica poichè si tratta della Cina, 
classificata nella categoria "Oriente" - l'Oriente 
incorruttibile - dal Conte de Pouvourville, 
mentre il Giappone pur essendo serbatoio di tutti 
i valori estremo orientali, ne è ferocemente esclu­
so. 

* * * 

In generale si impone la seguente conclusione: 
Guénon è magistrale nella difesa dell'Oriente tra­
dizionale e nella condanna dell'Occidente anti­
tradizionale, ma sopravvaluta l'uomo orientale e 
sottovaluta l'uomo occidentale, in quanto tali. 
Potremmo dire anche che demolisce con la sini­
stra ciò che costruisce con la destra il che sarebbe 
appena esagerato. Si rivolge all'Occidente, ma in 
effetti non lascia niente all'Occidente, salvo la 
Fra-Massoneria, che è cosa molto problematica, 
e una "tradizione cristiana" che concretamente 
ha appena il diritto al simbolismo e che astratta­
mente e in quanto esoterismo non è che una peti­
zione di principio; piuttosto si lascia a questo Cri­
stianesimo il diritto di essere il "completamento 
exoterico" della citata Massoneria! L'intellettua­
lità occidentale? Si riduce all'aristotelismo scola­
stico; Guénon ha stranamente poca stima per il 
neoplatonismo, e mi ha confessato di non aver 



mai letto niente di Maestro Eckhart. La santità ! 
occidentale? Si riduce in effetti al "misticismo",l 
spiritualità "passiva", exoterica, profana e a1 

quanto pare, molto interessata ai "fenomeni"; il i 
che dimostra come Guénon ignori la teologia mi­
stica. Tale santità non è che un exoterismo; non l 
è dunque il caso di ricercarvi un "ricollegamento 1 
iniziatico". L'esoterismo occidentale? È emigrato l 

dopo la distruzione dei Templari, ma rimane, for- I 
tunatamente, la Massoneria e il Compagnonag-1 
gio! È necessario dunque cercare di demoderniz-1 
zarli, in special modo la prima, il cristianesimo 1 

sarà allora adatto ad esserle aggiunto come "exo- 1 
terismo tecnicamente indispensabile". Una do- i 
manda: dove trova il Cristianesimo tracce di tut­
to ciò nelle parole del Cristo nelle quali confida i 
poichè la loro autorità è divina e di conseguenza, , 
assoluta? È vero che ci si dice che deve esistere 
anche un'iniziazione cattolica, ma "in ambienti 
talmente ristretti che, in effetti, si possono consi­
derare praticamente inaccessibili ... ". L'iniziazio­
ne esicasta, alla quale ci si riferisce di passata, è 
una semplice petizione di principio; e del resto, se 
l'Esicasmo posseddesse un'iniziazione soprasa­
cramentale, il che è escluso, non sarebbe accessi­
bile ai Cattolici. I sacramenti? A quanto pare il 
Cielo ha ritirato loro l'efficacia inziatica; et voilà. 
Direi non solo che questa privazione o restrizio­
ne è impossibile, ma che sarebbe anche inutile: 
non apporterebbe nulla all'uomo semplice e to-



glierebbe tutto all'uomo d'elité. I miracoli dei 
Santi? Semplici "fenomeni" degni di disprezzo da 
parte di coloro che si occupano di "cose serie"! 

In Occidente, Guénon vede dappertutto "igno­
ranza totale"; non si rende conto che si tratta 
piuttosto di rifiuto di accettare che non di igno­
ranza pura e semplice. L'Occidentale non ignora 
per forza - e "totalmente"! - tali verità, può 
anche benissimo prenderne nota, ma si irrigidisce 
contro di esse, si tappa le orecchie, ed è questo il 
dramma o il crimine dell'Occidente. Quando si 
dice all'Occidentale che ignora tutto, che non ha 
la minima idea di niente, e poi gli vengono pre­
sentati, ad esempio, trattati di Sufismo, si sente 
attonito, deluso e indignato, lui che conosce Pio­
tino, Maestro Eckhart e Angelo Silesio, per non 
citarne che alcuni. 

Certo, esiste la metafisica pura, il rapporto 
esoterismo-exoterismo, l'iniziazione, la gnosi dot­
trinale e metodica, le civiltà tradizionali, l'errore 
moderno; ma i valori tradizionali non si presenta­
no affatto come vorrebbe Guénon. A volte sono 
molto più semplici, il loro mistero è spesso relati­
vo o addirittura più o meno accidentale; le cose 
non sono così nascoste e inaccessibili, è sopra t­
tutto l'uomo che le rende tali per il semplice fatto 
che non vuoi sentirne parlare e perseguita coloro 
che comprendono più di quanto egli voglia com­
prendere. 

Tutto ciò accade più raramente e in modo as-



sai meno amministrativo di quanto Guénon non 
immagini; non esiste solo l'asservimento orizzon­
tale, c'è anche l'imprevisto verticale. Certo, esiste 
tradizionalmente il segreto, ma è meno arrogante 
e spesso più contingente di quanto non voglia 
farci credere Guénon; paradossalmente egli sem­
bra perdere di vista volentieri il fatto che la dot­
trina è sempre qualcosa di relativamente esterio­
re; è il primo ad ammetterlo, ma in realtà lo di­
mentica spesso, e non è la sua sola incoerenza. 

· Quando Guénon crede di dover "dichiarare 
formalmente" che "non vi è nessuno in Occiden­
te, che noi si sappia, che abbia esposto delle au­
tentiche idee orientali tranne noi stessi", si ha il 
diritto di esserne stupiti e di accordare agli orien­
talisti suoi avversari per lo meno delle circostan­
ze attenuanti. 

Nel suo libro sul "Teosofismo", Guénon di­
chiara che non vi è niente in Oriente che rasso­
migli da vicino o da lontano, all'idea di reincar­
nazione; non ha dunque mai letto il Manava­
Dharma-Shastra? È estremamente penoso dal 
momento che non abbiamo alcun interesse a di­
sapprovare Guénon, - abbiamo avuto, al con­
trario, interesse ad approvarlo a priori, - dover 
constatare che i suoi avversari sono meglio infor­
mati e a volte anche più comprensivi di lui; ed è 
ancora più penoso che non siano stati loro ad ini­
ziare la zuffa. Comunque sia, ciò che a noi inte­
ressa non è il prestigio di tale autore, ma la Veri-



tà, ed è lo stesso Guénon ad insistere espressa­
mente su questo distinguo! 

* * * 

Secondo Guénon, la distinzione tra il "possibi­
le" e il "reale" non ha alcun senso, poichè metafi­
sicamente ogni possibilità ha ·la sua propria real­
tà. Come se l'una impedisse l'altra! Molto spesso, 
quando Guénon critica un'idea secondo lui "oc­
cidentale" o "filosofica", ci piacerebbe risponder­
gli: in realtà l'una non impedisce l'altra, l'Infinito 
metafisico non impedisce che lo spazio sia infini­
to a modo suo. Secondo lui, la nozione d'infinitu­
dine è metafisica per definizione; con quale dirit­
to? Infinito è tutto ciò che non ha fine, niente di 

più. È una caratteristica di Guénon che i signifi­
cati metafisici gli facciano perdere di vista i signi­
ficati fisici; sarebbe come respingere i dati della 
planimetria in funzione della geometria a tre di­
mensioni sostenendo, per esempio, che una cir­
conferenza non è rotonda in quanto non è una 
sfera. 

Il criterio di ciò che significa in modo legittimo 
la parola "possibile" è il suo significato immedia­
to: è possibile ciò che può essere o non essere, per 
esempio un viaggio, oppure ciò che prova la sua 
possibilità con la sua esistenza, ad esempio una 
specie vegetale. Rigorosamente parlando le cose 
potrebbero non essere poichè l'essere necessario 



spetta al solo Principio divino, ma esse sono per­
chè l'Esistenza è relativamente necessaria in fun­
zione della potenza irradiante dall'Essere e la 
contingenza, quindi la diversità, è a sua volta ne­
cessaria in funzione del principio di particolariz­
zazione -o individuazione -proprio dell'Esi­
stenza. 

La distinzione del possibile e del reale mi sem­
bra giustificata quando - come si fa abitualmen­
te -si considerano le cose a partire da un ordine 
determinato di realtà, per esempio: che un uomo 
intraprenda un viaggio è possibile, ma dato che 
non lo intraprenderà ciò non è reale, anche se, in 
scala universale, questa possibilità in quanto tale 
sia a sua volta reale. La prospettiva della realtà di 
fatto e quella della realtà di principio o d'essere 
non si escludono più di quanto non lo facciano il 
punto di vista morale e quello della necessità on­
tologica. Ancora il punto di vista universale tra­
scende e abolisce-o in un certo senso "assorbe" 

-la distinzione stabilita dal punto di vista uma­
no. 

Per distinguere il Non�ere dall'Essere, po­
trei dire che il primo è "infinitamente infinito", 
mentre il secondo è "relativamente infinito", il 
che, pur essendo tautologico e contraddittorio, è 
comunque una figura utile in un linguaggio ne­
cessariamente ellittico. Lo scarto tra la logica e la 
verità vuole che questa possa a volte violare 
quella mentre è da escludersi l'inverso. Se faccia-



mo astrazione del Non-Essere, abbiamo il diritto 
di attribuire all'Essere l'infinitudine; ma se consi­
deriamo il Non-Essere, direi che è questo ad esse­
re infinito e che l'Essere non né è ormai che 
l'aspetto relativo. Ma non dirò mai che "dal mo­
mento in cui opponiamo il Non-Essere 
all'Essere, ... né l'uno né l'altro sono infiniti, poi­
chè, da questo punto di vista, si limitano in qual­
che modo, l'un l'altro", e non dirò nemmeno che 
"l'infinito non appartiene che all'insieme dell'Es­
sere e del Non-Essere", in quanto significherebbe 
introdurre nell'ambito metafisico dei modi di 
pensare abusivamente matematici e in fondo as­
surdi. 

* * * 

Nell'articolo sulla "realizzazione ascendente e 
discendente", Guénon presenta come base scrit­
turate e giustificazione tradizionale della sua tesi 
i quattro stati dell'Atma, vale a dire: Vaishwana­
ra, Taijasa, Prajna e Turiya, - "veglia", 
"sogno", "sonno profondo" e "stato incondizio­
nato", -questi quattro stati rappresentano an­
che, per l'uomo, gli stadi della realizzazione spiri­
tuale, in quanto la Liberazione totale implica la 
perfezione della manifestazione formale e infor­
mate, nonchè la realizzazione della non­
manifestazione ontologica e sovra-ontologica, 
vale a dire l'Essere e il Non-Essere. 



Il "quarto stato", Turiya, corrisponde al Non­
Essere. A questo proposito, Guénon dice nel suo 
"Vedanta" nel capitolo che si riferisce a questo 
stato: "In sé stesso, l'Atma non è ... né manifesta­
to (vyakta) né non-manifestato (avyakta), per lo 
meno se si considera il non-manifesto come il 
principio immediato del manifestato (ciò che si ri­
ferisce allo stato di Prajna); ma Esso è al tempo 
stesso il principio del manifestato e del non­
manifestato (quantunque questo Principio Su­
premo possa d'altronde essere detto non­
manifestato in un senso superiore ... )". L'idea del 
non-manifestato ha dunque due sensi diversi: c'è 
il non-manifestato assoluto, Paramàtma o Brah­
ma nirguna, e il non-manifestato relativo, Maya 
o Ishwara o Brahma saguna. Questo non­
manifestato relativo, l'Essere, si può denominare 
manifestato potenziale in rapporto al manifesta­
to effettivo, il mondo. 

D'altra parte, dire che il non-manifestato asso­
luto è il principio al tempo stesso del manifestato 
e del non-manifestato relativo è tautologico; es­
sendo il Non-Essere il principio dell'Essere è im­
plicitamente anche il principio dell'Esistenza; è 
improprio dire che è il principio tanto dell'Essere 
quanto dell'Esistenza, poichè questa espressione 
dà all'Esistenza una falsa autonomia rispetto 
all'Essere e una falsa realtà rispetto al Non­
Essere. 

Orbene, nell'articolo sulla manifestazione di-



scendente, Guénon dichiara che "al di là di que­
sti tre stati" (V aishwànara, Taijàsa, Pràjna), dun­
que al di là dello stesso non-manifestato, ve ne è 
un quarto, che può essere denominato "né mani­
festato né non-manifestato, essendo il principio 
dell'uno e dell'altro, e per ciò stesso, compren­
dente ·contemporaneamente il manifestato e il 
non manifestato". Quest'ultima asserzione, pro­
babilmente suscitata da una infelice speculazione 
di Coomaraswamy, secondo me non ha alcun 
senso. In realtà le parole "né manifestato né non­
manifestato" non significano "al di là di questa 
alternativa in senso assoluto"; significano sempli­
cemente che il non-manifestato assoluto, il Non­
Essere, è al di là del non-manifestato relativo, 
l'Essere, e del manifestato che ne deriva. In altri 
termini, che è al di là del manifestato potenziale 
come del manifestato effettivo. Dal punto di vi­
sta del non-manifestato assoluto, la distinzione 
tra manifestato potenziale - o non-manifestato 
relativo e creatore - e il manifestato effettivo, 
ovvero il creato, dunque tra l'Essere e l'Esisten­
za, non è reale; rispetto al Non-Essere non è né 
una dualità né una complementarietà né una al­
ternativa. 

Paramàtmà non deve pagare il debito illusorio 
di una opposizione che, anche a livello di Ishwa­
ra, è delle più problematiche, in quanto rispetto 
all'Essere, il manifestato è un puro nulla. 

Conviene considerare in primo luogo l'Assolu-



to in sé stesso e in secondo luogo l'Assoluto in 
quanto si dispiega in Maya o attraverso le moda­
lità di Maya. Ed è sotto questo riguardo che si 
può affermare che "ogni cosa è Atma", ogni cosa 
è Allah in quanto Zhahir, ovvero l' "Esteriore". 
Analogamente, le cose si possono considerare in 
primo luogo in sé stesse, dal punto di vista della 
loro esistenza separata e in secondo luogo 
nell'Essere, in quanto archetipi. Ogni aspetto di 
relatività- anche principiate- o di manifesta­
zione è vyakta; ed ogni aspetto d'assolutezza -
anche relativa - o di non-manifestazione è 
avyakta. 

Coomaraswamy, che Guénon cita nell'articolo 
in questione, ritiene che "bisogna esser passati al 
di là del manifestato ... per raggiungere il non­
manifestato ( ... ), ma il fine ultimo è ancora al di 
là del non-manifestato; il termine della via non è 
raggiunto finchè Atma non è conosciuto con­
temporaneamente come manifestato e non­
manifestato. E Guénon, che gli crede sulla paro­
la, senza dubbio perchè Coomaraswamy si rifà 
alla Katha Upanishad, conclude così: "È dunque 
necessario, per raggiungerlo, passare ancora "al 
di là dell'oscurità", oppure come lo esprimono 
certi testi, "vedere l'altra faccia dell'oscurità". 

Orbene, questo "al di là dell'oscurità" è con 
ogni evidenza la luninosità intrenseca del sé, la 
quale si manifesta dopo l'oscurità che presenta il 
non-manifestato in rapporto alla luminosità del 



manifestato. 
In fondo, passare da Prajna a Turiya, o dal 

non-manifestato ontologico o relativo al non­
manifestato sovraontologico o assoluto, significa 
passare da Maya ad Atma; ma non si capisce as­
solutamente perchè tale passaggio debba implica­
re il ritorno, in un modo o nell'altro, al manife­
stato, essendo ciò incompatibile con l'infinitudi­
ne dell'Atma e contrario alla realtà trascendente 
del Principio. Guénon prevede l'obiezione e cer­
ca di confutarla così: "Non possiamo ... dire, in 
definitiva, che il manifestato sia strettamente tra­
scurabile, benchè sembri tale in confronto al 
non-manifestato"; a leggere questa asserzione ci 
sembra quasi di sognare. In realtà la parola "tra­
scurabile" non significa niente sul piano metafisi­
co ed è Guénon stesso ha sottolineare in diverse 
occasioni che la manifestazione non è "assoluta­
mente nulla rispetto al Principio". 

D'altro canto, ammettendo che vi sia "ridisce­
sa", dunque ritorno alla manifestazione in un 
senso superiore, non vedo assolutamente perchè 
questo ritorno dovrebbe assumere la forma di 
una attività particolare tra gli uomini, ovvero di 
un tuffo in siffatte contingenze umane e stori­
che. Questa attività, che la si chiami "missione" o 
altrimenti, non mi sembra avere alcun rapporto 
con ciò che potrebbe essere una penetrazione tra­
scendente del mondo manifestato, ammesso che 
si tratti di una possibilità e di una necessità; pos-



sibilità che si dovrebbe presentare nella forma di 
dono dei miracoli maggiori e non altrimenti. 

La realizzazione conforme a Turiya implica 
necessariamente il superamento della comple­
mentarietà tra il manifestato, Samsara, e il suo 
Principio, Ishwara; ma è inutile riferirsi a questa 
complementarietà poichè il superamento di 
Ishwara implica ipso facto quello del Samsara. 
Questa realizzazione è il superamento di Maya, 
la quale implica sia Ishwara che Sansara; ora nel 
sé, la questione di una manifestazione non si po­
ne affatto e l'idea di una qualunque ricapitolazio­
ne del creato non ha alcun senso al di fuori di ciò 
che, in una realizzazione, ha luogo comunque ri­
spetto al mondo che ci circonda. 

* * * 

Guénon sembra avere una specie di allergia 
per tutto ciò che è propriamente umano, onde la 
sua preferenza per ciò che è "rituale" rispetto a 
ciò che è "in orale". In questo stesso capitolo sulla 
"realizzazione discendente", afferma che nell'es­
sere realizzante il non-manifestato, "non esiste 
più l'ego, vale a dire l'individualità, essendo state 
necessariamente abolite le limitazioni che la co­
stituiscono come tale". Più avanti osserva che la 
"realizzazione discendente" è un "sacrificio", ma 
aggiunge immediatamente che usa questa parola 
"non nel senso semplicemente "morale" volgar-



mente attribuitogli e che costituisce uno dei tanti 
esempi di degenerazione del linguaggio moderno, 
il quale sminuisce e snatura tutte le cose per ab­
bassarle ad un livello puramente umano e per 
farle rientrare nei quadri convenzionali della "vi­
ta ordinaria". Egli invece usa "questa parola nel 
suo senso vero e originale, con tutto ciò che com­
porta d'effettivo e anche d'essenzialmente "tecni­
co ... ". Eccoci dunque avvertiti; l'essere spiritual­
mente "discendente" non ha ego e comunque il 
suo "sacrificio" non potrebbe essere ciò che si in­
tende "volgarmente" con questa parola. Ma più 
avanti, l'autore parla delle "esitazioni" che questi 
esseri provano dinanzi alla prospettiva del loro 
sacrificio, della loro "tentazione" di rimanere nel­
la "notte" del non-manifestato, e considera che 
ciò "si comprende senza fatica"; si può sapere 
perchè, dato che gli interessati non hanno più 
l'ego e che il sacrificio non è più tale? 

Coomaraswamy ritiene che, per la ragione in­
dicata, Shankara si sarebbe sempre sforzato "di 
evitare la considerazione della "ridiscesa" anche 
quando commenta testi il cui senso la implica 
molto chiaramente", e che un tale atteggiamento 
"non può ... comprendersi se non come una spe­
cie di indetreggiamento dinanzi alla prospettiva 
del "sacrificio" ... ". Perchè, ripeto, questo indie­
treggiamento, se il sacrificio non ha niente di mo­
rale e inoltre non esiste più l'ego? Del resto è cu­
rioso concludere che quando un autore non 



esprime una certa opinione vuoi dire che esita a 
farlo; questa logica potrebbe portare lontano! 

Aggiungerò che non vedo il minimo rapporto 
tra un sacrificio nel senso comune e morale del 
termine e la "vita ordinaria"! 

Alla fine del capitolo, Guénon pone la seguen­
te domanda: " . . .  essendo gli stati dell'essere in 
moltitudine indefinita, quale ragione può impedi­
re di ammettere che, in uno stato o in un'altro, 
qualsiasi essere abbia la possibilità di pervenire a 
questo grado supremo della gerarchia 
spirituale?", vale a dire, al grado dei Fondatori di 
religione. Mi oppongono a questa opinione stra­
vagante per ragioni che credo non abbiano biso­
gno di spiegazione, avendo trattato tutte queste 
questioni nel mio articolo "Il mistero del Bodhi­
sattwa". 

Ma la mia meraviglia arriva al culmine quan­
do leggo in una nota che "è precisamente con 
questo significato che il triangolo rovesciato è 
preso a simbolo dei più alti gradi della Massone­
ria Scozzese; d'altro canto, il 30° grado, essendo 
considerato come nec plus ultra, deve indicare lo­
gicamente anche il termine della "salita", di mo­
do che i gradi seguenti non possono riferirsi se 
non propriamente ad una "ridiscesa", in virtù 
della quale si apportano a tutta l'organizzazione 
iniziatica le influenze destinate a "vivificarla" . . .  ". 
Et voilà! Ora, la Massoneria è una iniziazione ar­
tigianale, ammesso che lo sia ancora - ma non 



ne è qui la questione -e ci si è detto che tende 
alla "realizzazione dello stato primordiale", il che 
equivale al conseguimento dello scopo dei "pic­
coli misteri"; e poi d si chiede di credere che pres­
so una simile confraternita si persegue metodica­
mente la realizzazione, non solamente dei "gran­
di misteri", ma perfino della sovreminenza spiri­
tuale dei Profeti ! Da dove provengono, dunque, 
sia detto di passata, questi "alti gradi" perfetta­
mente irrealistici e sincretisti e senza alcuna pro­
porzione, quanto al genere, con la grandezza de­
gli Avatara? Dunque, nella Massoneria si realiz­
za il grado supremo -se qui la parola grado ha 
ancora un senso -della spiritualità universale e 
lo si segnala, registra ed etichetta amministrati­
vamente; si è mai visto un A vatara che si lasci ir­
regimentare in una gerarchia prefabbricata da 
una società segreta? E perchè questo lusso de­
menzialmente inaudito di una presenza avatari­
ca? Per "apportare a tutta l'organizzazione ini­
ziatica" -vale a dire la Massoneria Scozzese -
"le influenze destinate a 'vivificarla' "! Malgrado 
ciò, nel suo articolo "Gli alti gradi massonici", 
pubblicato nel 1910 in "La Gnose", Guénon­
Palingénius fa notare che nella maggior parte dei 
sistemi degli alti gradi "si riscontrano incoerenze, 
lacune, pleonasmi", e che "questa molteplicità di 
gradi è inutile tanto più che si è costretti a confe­
rirli in serie". E più avanti: " . . .  contrariamente a 
quanto si è spesso preteso, il cavaliere Ramsay 



non fu affatto l'inventore degli alti gradi, e. . .  se 
egli ne è responsabile, ciò è solo indirettamente, 
perchè coloro che concepirono lo Scozzesismo si 
ispirarono a un discorso da lui pronunciato nel 
1737, e nel quale ricollegava la Massoneria sia ai 
misteri dell'antichità sia, più immediatamente, 
agli ordini religiosi e militari del Medioevo". Più 
avanti, l'autore dice riguardo agli alti gradi: " . .  .li 
consideriamo come aventi un'inutilità pratica in­
contestabile, ma alla condizione, sfortuantamen­
te realizzata assai di rado, soprattutto oggi, che 
compiano veramente lo scopo per il quale sono 
stati creati". Alla fine dell'articolo, l'autore ritie­
ne "di aver detto abbastanza per lasciare intrave­
dere ciò che potrebbero essere gli alti gradi mas­
sonici se invece di volerli semplicemente soppri­
mere, se ne facessero dei veri centri iniziatici, in­
caricati di trasmettere la scienza esoterica . . .  ". Ma 
tutto ciò non ha assolutamente alcun rapporto, 
con il superamento di Maya al grado dei Bodhi­
sattwa e degli A vatara! 

Perchè dunque, per amor del cielo, includere 
nell'articolo sulla "realizzazione discendente" 
l'impossibile nota sulla Massoneria Scozzese? 

Grosso modo, una "realizzazione discendente" 
potrebbe avere il senso di una spiritualità che si 
isola dal mondo dei fenomeni e si racchiude, per 
così dire, nella felice oscurità della contemplazio­
ne interiore. Ma vi è un'altra spiritualità proce­
dente da questa e per la quale il mondo si rivela 



come un aspetto del Principio; si tratta di "vede­
re Dio dappertutto" in modo che praticamente 
non vi è più opposizione tra "l'esterno e 
l'interno". Krishna, che ama le Gopi è Purusha 
che ama le possibilità di Prakriti; e nel fare la 
guerra santa, l'Avatàra è Shiva che vince Tamas 
o A vidya, ovvero è Atmà che dissolve Màyà. A 
un dato momento, il santo può lasciare la sua ca­
verna e confondersi con gli uomini del mondo, 
non perchè obbligato dal suo grado spirituale, 
ma perchè viene meno la ragione del suo isola­
mento; che a questo punto Dio possa imporre al 
santo una missione che egli esita ad accettare, è 
un'altra questione, non in rapporto con la natura 
dello stato spirituale benchè questa natura sia 
evidentemente la conditio sine qua non del man­
dato divino. È "vedendo Dio dappertutto" che il 
santo possiede questo grado e non compiendo 
una missione che ne presuppone il possesso. A 
questo grado spirituale si riferisce, nel Sufismo, 
la Jalwah che segue la Khalwah: l' "irradiazione" 
che segue il "ritiro". 

* * * 

Anche nei migliori libri di Guénon ci si imbat­
te in affermazioni per lo meno problematiche, 
come questa presa dal capitolo II dell' "Uomo e il 
suo divenire": " .. .l'individualità umana è contem­
poraneamente molto più e molto meno di quello 



che la credono ordinariamente gli occidentali: 
molto più perchè essi ne conoscono semplice­
mente la modalità corporea, infima parte delle 
sue possibilità; ma anche molto meno perché 
questa individualità lungi dal rappresentare real­
mente l'essere totale, non è che uno stato fra una 
serie indefinita di altri stati, la cui stessa somma è 
niente ancora se paragonata alla personalità, che 
è l'essere vero ... ". Come! I cristiani non conosco­
no dell'individualità che la modalità corporea? E 

i suoi credenti non hanno la nozione della psico­
logia? I cristiani non sanno che l'individuo uma­
no come del resto il mondo intero non è che un 
nulla dinnanzi a Dio? E cos'è, per l'amor del cie­
lo, "l'essere totale"? Se è l'insieme delle soggetti­
vità cosmiche, dai vegetali fino agli angeli, chi 
dunque si è mai sognato di dedurre la piccolezza 
dell'individuo umano dalla moltitudine delle 
creature partendo dalla nozione della segmenta­
zione del Soggetto universale? In quanto la per­
cezion� di questa piccolezza non ha bisogno di 
questo sotterfugio ed è per lo meno straordinario 
il fatto di vedere nell'uomo non un essere, ma 
uno "stato dell'essere totale" come se l'uno esclu­
desse l'altro e come se si potesse attribuire all'in­
dividuo umano una indefinità di modalità o di 
possibilità in riferimento alle altre soggettività 
cosmiche, alle quali si trova evidentemente colle­
gato in ragione dell'omogeneità dell'Universo. 

Tale è per lo meno la prima reazione alla lettu-



ra del brano citato; ma leggendone altri, special­
mente ne "Gli stati molteplici dell'essere", soprat­
tutto all'inizio del II capitolo il quale ci rivela che 
questi stati si possono classificare in "preumani" 
e "postumani', finiamo per renderei conto che si 
tratta della trasmigrazione; bastava dirlo subito ! 
Veniamo a sapere dunque, dopo un dedalo di 
astrazioni sbalorditive, che l' "essere totale" è il 
soggetto considerato in rapporto al ciclo totale 
delle vite, e che gli "stati dell'essere" sono preci­
samente queste ultime; per lo meno così sappia­
mo di cosa si parla! È vero che -secondo Gué­
non -le espressioni concrete sono troppo uma­
ne e cariche di pregiudizi e che conviene dunque 
essere astratti per quanto possibile, per lo meno 
quando si parla agli Occidentali; per gli Orientali 
è un'altra cosa: il loro linguaggio concreto è il 
simbolismo, il quale è infinitamente superiore al­
le astrazioni della filosofia; di conseguenza posso­
no permettersi il lusso di parlare in termini di 
reincarnazione senza incorrere in alcun biasimo; 
agli Occidentali il demerito di prender li alla lette­
ra! 

Nel trascrivere il sentimento di Guénon o le 
sue conseguenze logiche, non considero eviden­
temente né il simbolismo né l'astrazione se essa 
non si isola dalle immagini-chiave; rilevo unica­
mente la contraddizione di una dialettica smisu­
ratamente astratta, ma fondata sull'assioma della 
supremazia del simbolo puro e sul disprezzo del 



carattere astratto o non simbolico del linguaggio 
"profano" dei filosofi; e mi spiace inoltre il silen­
zio in questo caso sui punti di riferimento tradi­
zionali. Certo, esiste in Guénon il simbolismo 
geometrico, ma questo si arresta a metà strada 
tra l'immagine e l'astrazione, e non è quello usa­
to a priori dagli Orientali quando parlano di tra­
smtgraziOne. 

Per quanto riguarda la dottrina degli "stati 
molteplici", dirò che conviene distinguere il pun­
to di vista propriamente descrittivo della cosmo­
logia dalla prospettiva propriamente metafisica, 
la quale non considera le cose secondo il loro col­
legamento orizzontale ma secondo i loro signifi­
cati intrinseci o essenziali. Si può dunque fare il 
seguente distinguo: in primo luogo, dal punto di 
vista cosmologico, il ciclo samsarico totale e, per 
estensione, l'insieme di tutti i cicli samsàrici, co­
stituisce ciò che Guénon chiama "l'essere totale" 
o "vero". È questa la prospettiva "orizzontale" 
che è rappresentata geometricamente dal sistema 
dei cerchi concentrici. 

In secondo luogo, dal punto di vista metafisico 
-ed è questa la prospettiva "verticale" la cui im­
magine è il sistema dei raggi convergenti -l'es­
sere concreto, vale a dire definito da una forma, 
è l' "essere vero" nella stessa misura in cui questa 
forma è "centrale" - come nel caso dell'essere 
umano-e in cui per ciò stesso l'essere si ricolle­
ga più o meno coscientemente all'Assoluto. In 



una formica il ciclo samsarico domina lo stato ac­
cidentale d'insetto; al contrario nell'uomo è la 
personalità umana, dunque teomorfica - "fatta 
a immagine di Dio" - che domina il ciclo samsa­
rico preparatorio, dato che la condizione umana 
riassume per definizione tutti gli stati perifiericL 
La persona umana dell'Avatara non potrebbe es­
sere uno "stato" qualunque di un essere anoni­
mo, proteico e in qualche modo astratto perchè 
senza forma e senza volto. 

Parlare dello "stato" di un essere, vuoi dire 
parlare, per esempio, della veglia o del sonno, 
della giovinezza o della vecchiaia, della salute o 
della malattia, del piacere o della sofferenza, del­
la fede o della miscredenza, in uno stesso sogget­
to identificabile. Quando il soggetto non è identi­
ficabile, e ciò ha luogo quando vi è discontinuità 
da uno stato all'altro, vale a dire quando ogni 
"stato" invece di aggiungersi all'essere crea un es­
sere nuovo, si pone la questione di sapere se si ha 
ancora il diritto di chiamare "stato" questo essere 
nuovo e concreto, o se non sia piuttosto la deter­
minazione "verticale", il raggio totalizzante e 
personificante del sé a condizionare e caratteriz­
zare l'essere vero. Concludendo: la risposta alla 
questione se "l'essere vero" sia il ciclo samsarico 
o al contrario la persona centrale, dipende dal 
grado di teomorfismo dell'essere o dello "stato" 
preso in considerazione. Non vi è ragione di attri­
buire più realtà alla circonferenza concentrica 



che al raggio centripeto; certo la circonferenza 
determina il grado di esistenza, ma è il raggio a 
determinare la personalità, quindi la partecipa­
zione al sé. 

L'Esistenza è fatta di contenenti, di contenuti 
e di modalità. 

I contenenti, sono i piani gerarchizzati di river­
berazione del sé, piani che implicano la segmen­
tazione dell'Immagine riflessa e ciò in ragione del 
grado di relatività o di lontananza. I contenuti 
sono quelle immagini riflesse diversificate preci­
samente dai piani di esistenza. Le modalità sono 
gli effetti della diversificazione esistenziale ri­
guardante le immagini stesse, vale a dire che i 
contenuti o immagini implicano cicli di modalità 
in ragione della relatività dell'immagine o della 
sua lontananza dal sé. Ogni riflesso del sé, nella 
misura in cui è relativo, comporta dei cicli; ogni 
"forma" è limitata per definizione e questo limite 
non colpisce solamente la sua natura, che è speci­
fica, particolare ed esclusiva, colpisce anche la 
sua presenza nel mondo, la quale ha un inizio e 
una fine, ovvero ciò che chiamiamo una "vita". 
Lo "spazio" e il "tempo" non sono affatto combi­
nazioni puramente terrestri, sono piuttosto i ri­
flessi terrestri dei principi universali che inter­
vengono ovunque - in un qualunque grado -
dove vi è esistenza, dunque relatività infraprinci­
piale, Màyà cosmico. I modi o comportamenti 
variano, ma i principi sono sempre gli stessi. 



Esistono le "circonferenze" di esistenza e i 
"raggi" di determinazione principiate: le circonfe­
renze concentriche corrispondono ai Bodhisatt­
wa e i raggi convergenti o centripeti ai Buddha, 
intesi rispettivamente come "presenza divina" e 
"funzione spirituale". Ma da un certo punto di 
vista sono identici e possiamo raffigurare questa 
identità con la spirale o con la croce iscritta nella 
circonferenza, la prima figura essendo dinamica 
e la seconda statica. 

Guénon dà l'impressione che la trasmigrazio­
ne sia un viaggio attraverso "stati" equivalenti 
nessuno dei quali è "privilegiato" e dove le possi­
bilità di raggiungere lo scopo supremo o di non 
raggiungerlo sono sempre le medesime; non par­
la mai dell'inferno, e del resto sembra stranamen­
te perdere di vista il fatto che la "nascita umana 
è difficile da conseguire" e che la condizione 
umana è proprio uno stato privilegiato qualun­
que possa essere la nostra avversione metafisica 
per tutto ciò che è umano. Un testo orientale pa­
ragona la possibilità di conseguire lo stato umano 
alla probabilità che ha una tartaruga marina di 
far passare la sua testa attraverso un anello di le­
gno galleggiante in qualche parte dell'oceano. 
Vale a dire che il rapporto tra gli stati frammen­
tari o passivi e uno stato totale o attivo è lo stesso 
che .c'è tra la periferia e il centro, il che non è po­
ca cosa, e spiega l'insistenza imperativa delle reli­
gioni e dei metodi spirituali sulla necessità di 



mettere a profitto la condizione umana. 
Le diverse dottrine escatologiche d'Oriente e 

d'Occidente testimoniano nel loro complesso una 
serie di possibilità partendo dallo stato umano 
terrestre: questo stato, come qualunque altro sta­
to centrale, comporta un prolungamento celeste 
e un prolungamento infernale, i due essendo 
"verticali" rispetto al centro divino, il primo in 
senso centripeto e il secondo in senso centrifugo. 
Ma lo stato umano comporta inoltre due possibi­
lità intermedie, una superiore e una inferiore, va­
le a dire, in primo luogo, un accesso "diagonale" 
ascendente verso la trasmigrazione attraverso al­
tri stati centrali , dunque simbolicamente 
"umani", e in secondo luogo, un accesso "diago­
nale" discendente verso la trasmigrazione - in 
sé ascendente - attraverso stati periferici, dun­
que simbolicamente "animali" o addirittura "ve­
getali", ma di carattere neutro e non direttamen­
te punitivo. Le dottrine monoteiste semitiche 
parlano di queste "scappatoie" solo in modo indi­
retto e come di passata, specialmente in riferi­
mento al concetto dei "limbi". 

Questa condizione è una specie di "dannazio­
ne" perchè l'individuo è escluso dalla visione bea­
tifica, ma non è l'inferno poichè non si è sottopo­
sti a nessuna punizione particolare propriamente 
detta. Le dottrine indù e buddhiste mediante un 
linguaggio essenzialmente simbolico, entrano nel 
dettaglio di queste condizioni intermedie nella 



misura in cui lo richiede la loro prospettiva parti­
colare. 

L'inferno propriamente detto è la caduta verti­
cale, a partire da uno stato centrale, nel prolun­
gamento inferiore di questo stato e la trasmigra­
zione negli stati periferici più bassi; ma secondo 
la terminologia monoteista comune, è infernale 
ogni stato al di fuori del Paradiso e dei limbi. 

Il Paradiso è come un movimento ascendente, 
spiroidale e ritmico intorno a un Centro infinito; 
è chiuso verso il samsara trasmigratorio, ma non 
verso il nirvana. 

Parlando molto schematicamente, vi sono tre 
generi di condizioni paradisiache e tre generi di 
condizioni infernali: in primo luogo i Paradisi de­
finitivi, non solamente quelli delle religioni mo­
noteiste, ma anche quelli considerati dalle religio­
ni trasmigrazioniste come i Brahma-Loka e le di­
verse "Terre di Buddha", luoghi celesti che si 
aprono sulla Realtà divina comunque la si voglia 
denominare; vi è l'apocatastasi finale, esaltante e 
non privativa, di modo che si possono dire al 
contempo eterni e non eterni, a condizione di 
specificare in quest'ultimo caso che ciò che si 
estingue è la limitazione cosmica e non il conte­
nuto deificato. 

Vi sono poi due condizioni paradisiache transi­
torie, una superiore o attiva e una inferiore o pas­
siva: la prima è quella dei Bodhisattwa trasmigra­
ti gloriosamente in funzione di un voto o di una 



missione - epperò interiormente radicati in un 
Paradiso immutabile - e la seconda è quella de­
gli individui che hanno accumulato un Karma 
benefico senza realizzazione spirituale propria­
mente detta; tali possibilità risulterebbero incon­
cepibili e irrealizzabili nella cosmologia del mo­
noteismo. Inoltre vi sono da fare analoghe distin­
zioni per quanto riguarda le condizioni infernali, 
ma senza che esista una reale simmetria con le 
condizioni paradisiache in quanto "la Mia Mise­
ricordia avvolge tutte le cose". 

* * * 

"L'individuo ben lungi dall'essere in sé stesso 
un'unità assoluta e completa, come vorrebbero la 
maggior parte dei filosofi occidentali e in ogni ca­
so i moderni senza eccezzione, costituisce invece 
un'unità relativa e frammentaria; non è un tutto 
circoscritto e autosufficiente . . .  ; la stessa nozione 
di "sostanza individuale", intesa in questo 
senso . . .  , non ha in realtà alcuna portata vera­
mente metafisica: in fondo, essa non è altro che 
la nozione logica di "soggetto". . .  . 

L'individuo, quand'anche lo si consideri in tut­
ta l'estensione di cui è suscettibile, non è un esse­
re totale ma soltanto un particolare stato di ma­
nifestazione di un essere, stato . . .  che occupa una 
certa posizione nella serie indefinita degli stati 
dell'essere totale". Così scrive Guénon nel 1° ca-



pitolo del "Simbolismo della Croce". 
Rispondo: il fatto che l'individuo abbia qualco­

sa di relativo e di frammentario, in ragione del 
suo allontanamento ontologico dal Principio, 
non impedisce assolutamente che rappresenti 
un'unità reale nel suo ordine, e ciò in virtù del 
"relativamente assoluto" che si deve realizzare 
ad ogni livello dell'esistenza; è dunque perfetta­
mente legittimo parlare di "sostanza 
individuale", e non vedo proprio con quale dirit­
to si ridurrebbe la realtà concreta dell'individuo 
umano alla semplice nozione logica di soggetto. 
L'individuo è per definizione un essere totale nel 
quadro della sua relatività esistenziale, e d'altron­
de l'esperienza lo dimostra sovrabbondantemen­
te: l' "io" del santo si vuota del mondo e si riem­
pie di Dio, va in Paradiso e si estingue - in di­
versi gradi o secondo diverse modalità - nel sé 
divino; il santo in Cielo può avere una dimensio­
ne unitiva e divina, ma il suo corpo celeste, ga­
rante della sua identità, continua a sussistere, e 
quando il santo si manifesta miracolosamente 
sulla terra, come fa la Santa Vergine, ciò che si 
manifesta è sempre lo stesso "io", la stessa sog­
gettività, la stessa continuità, lo stesso nucleo im­
mortale e insostituibile "fatto a immagine di 

Dio". 
Negli "Stati molteplici dell'essere", capitolo 

IV0,  Guénon fa notare ancora una volta, non 
senza aver dato un'artigliata alla "psicologia oc-



cidentale e profana", che la "pretesa unità 
dell'io . . .  , è un'unità frammentaria, poichè si rife­
risce solo ad una porzione dell'essere e cioè a uno 
dei suoi stati preso a sè ed arbitrariamente, fra 
un'indefinità d'altri (quantunque questo stato sia 
molto lontano dall'essere considerato normal­
mente nella sua integralità); d'altra parte, questa 
unità, anche se ci si limita a considerare solo lo 
stato particolare a cui si riferisce, è ancora del 
tutto relativa, dato che questo stato si compone 
di una indefinità di modificazioni differenti . . .  " 
ecc.,  ecc . .  

E evidente cosa pensi l'autore: l' "io" cambia 
con i suoi contenuti; l'anziano è un "io" diverso 
dal bambino, ma ciò non abolisce né la continui­
tà tra il bambino e l'anziano, né l'unità dell'ego 
della quale questa continuità è funzione; e l'unità 
del soggetto è tanto più pronunciata quanto più 
il livello intellettuale e morale è elevato, vale a di­
re quando l'individuo realizza con pienezza suffi­
ciente la norma umana. 

Secondo Guénon, solo il sé possiede l'unità e 
ne deduce che l' "io" sia qualcosa di diverso e 
fluttuante; dimentica che l' "io" umano è con­
temporaneamente uno e stabile per la sua parte­
cipazione al sé che è la ragion d'essere dell'uma­
nità; detto altrimenti, il sé vuole non solo essere 
sé stesso, ma anche manifestarsi nella relatività 
conferendo all'immagine riflessa una partecipa­
zione alla sua assolutezza. Quest'ultima è suffi-



ciente, non certo per pretendere che la manife­
stazione sia eguale al Principio, ma per ricono­
scere che l'omogeneità dell' "io" ha qualche cosa 
di "relativamente assoluto", che la sua unità è 
dunque vera e che rappesenta a modo suo un es­
sere totale; in caso contrario non potrebbe essere 
né il punto di partenza né il supporto della deifi­
cazione. 

Ciò che distingue un ego dall'altro è da una 
parte l'intelligenza e dell'altra la virtù, o al con­
trario, la loro assenza; e queste qualità o priva­
zioni sono indipendenti dalle impressioni senso­
dali o dalle emozioni, sono caratteri innati che 
determinano il valore dell'individuo e gli conferi­
scono un movimento sia ascendente che discen­
dente. L'uomo pienamente conforme alla voca­
zione umana non è solamente una serie di stati di 
coscienza, è soprattutto un carattere spirituale, 
dunque una realizzazione dell'amore di Dio; e 
Dio non si rivolge a modalità infime, si rivolge a 
persone intere. 

Con la sua avversione matematica verso tutto 
ciò che è concreto e umano, Guénon perde di vi­
sta curiosamente e tragicamente la qualità intrin­
seca della soggettività; da qui la sua premura di 
frammentare la persona umana che gli è "metafi­
sicamente" odiosa, in un sistema di innumerevoli 
astrazioni; ciò che resta è una modalità astratta 
senza alcun contenuto o senza alcun riferimento 
all'Assoluto. Orbene, l'uomo è per Dio un' "inter-



locutore valido" e ciò esclude che sia solo uno 
stato frammentario senza reale consistenza. 
L'uomo è il "vicario di Dio sulla terra", il ché non 
è poco. 

* * * 

All'inizio dell'articolo "Cristianesimo e Inizia­
zione", l'autore ci avverte che non si è "mai senti­
to incline a trattare specificamente questo sog­
getto per svariati motivi, di cui il primo è l'oscuri­
tà quasi impenetrabile che circonda tutto quanto 
riguarda le origini ed i primi tempi del Cristiane­
simo, oscurità tale che, a ben riflettere, non sem­
bra puramente accidentale, ma espressamente 
voluta". Domanda: poichè questa oscurità, am­
mettendo che esista, non impedisce affatto di 
avere un'opinione netta e perentoria sui sacra­
menti, perchè non avere "nessuna inclinazione a 
trattare questo soggetto" e come tale dichiarazio­
ne, dal punto di vista delle proporzioni delle cose, 
è compatibile con la maestà del soggetto e con 
l'importanza cruciale dell'opinione di cui si trat­
ta? Non è "ai margini" o "di passata" che si legi­
fera su cose sacre, spiritualmente vitali. Quanto 
alla sorprendente opinione secondo la quale le 
origini del cristianesimo sarebbero circondate da 
un'oscurità quasi impenetrabile, non vediamo al­
cuna ragione per ammetterlo e più di una ragio­
ne per non ammetterlo. Qui ci si chiede un atto 



di fede su di un'ipotesi, perchè se invece si tratta 
di una certezza, dove sono le prove? La storia del 
cristianesimo primitivo è chiara nella misura in 
cui può esserlo un passato storico; non se ne può 
dubitare che in virtù di una petizione di princi­
pio. Se l'Islam è particolarmente esplicito per ciò 
che riguarda la sua storia, lo è in ragione della 
sua prospettiva che vuole che tutti gli atti del 
Profeta siano prototipi di modi di agire successi­
vamente divenuti i supporti della fede e delle vir­
tù richieste ai suoi fedeli. 

Non vi è certamente nulla all'origine di una re­
ligione che si possa considerare "semplicemente 
accidentale". Ma cosa pensare di quegli Apostoli 
e di quei Padri che confusero intenzionalmente 
le tracce storiche conducenti al Verbo Incarna­
to? La loro condotta non poteva certo essere 
quella di una società segreta rosicruciana o taoi­
sta. 

L'assenza di una legislazione sociale non è una 
"lacuna" per il cristianesimo più di quanto non lo 
sia per il Buddhismo, poichè in casi di questo ge­
nere l'integrazione di una legge preesistente è 
precisamente una possibilità; è completamente 
falso credere a priori che tutte le religioni debba­
no avere la stessa struttura exo-esoterica, poichè 
ciò è contrario alla varietà di forme che l'Onni­
possibilità esige. 

Affermare, con i Musulmani, che la Chiesa 
primitiva era una Tariqah, dunque un Ordine 



esoterico, non vuole assolutamente dire che era 
"un'organizzazione chiusa o riservata nella quale 
non erano ammessi tutti indistintamente, ma so­
lo coloro che possedevano le qualificazioni neces­
sarie per ricevere l'iniziazione". Il suo esoterismo 
era di natura "bhaktica", non "jnanica", e se la 
bhakti ha un aspetto esoterico rispetto al Karma 
- al quale corrisponde la Legge mosaica - ne 
ha anche uno exoterico rispetto al Jnana o alla 
gnosi che sola costituisce l'esoterismo in senso as­
soluto, come lo dimostra in India la differenza 
tra il Visnuismo monista e lo Shivaismo advaita. 
Il Visnuismo, pur essendo iniziatico a suo modo, 
ha anche il carattere di un exoterismo religioso 
almeno nei suoi aspetti più generali, contraria­
mente all' Advaitismo shivaita che è una via riser­
vata a un'elité intellettuale di origine brahamani­
ca. 

Quando Clemente d'Alessandria ed altri cri­
stiani parlavano di "segreti", si riferivano alla 
gnosi, non al cristianesimo generale, che essendo 
di natura bhaktica era perfettamente idoneo a 
costituire fin dalle origini una religione. 

In "Cristianesimo e Iniziazione", troviamo il 
seguente passaggio che intende confutare la no­
stra idea secondo la quale i sacramenti sono ini­
ziatici in quanto lo sono stati fin dalle origini: "vi 
è in ciò un fraintendimento che ci appare molto 
evidente: l'iniziazione, come abbiamo più volte 
precisato, conferisce effettivemente a coloro che 



la ricevono un carattere che è acquisito una volta 
per tutte e che è veramente incancellabile; ma 
questa nozione della permanenza del carattere 
iniziatico s'applica agli esseri umani che lo possie­
dono e non ai riti o all'azione dell'influenza spiri­
tuale alla quale questi sono destinati a servire da 

veicolo; è assolutamente ingiustificato volerla 
trasferire da uno all'altro di questi due casi e ciò 
equivarrebbe anche ad attribuirle in realtà un si­
gnificato del tutto diverso, e, da parte nostra, sia­
mo certi di non aver mai detto nulla che potesse 
dar luogo ad una tale confusione". Si tratta certa­
mente di uno dei passaggi più bizzarri che mai 
abbiamo letto, in quanto si riferisce, con straordi­
naria ingegnosità e strano irrealismo, a una "con­
fusione" che non ha mai sfiorato lo spirito di nes­
sun uomo; e questa "confusione" in effetti inesi­
stente e quasi inimmaginabile rispetto alle nor­
mali associazioni d'idee, è presentata addirittura 
come l'essenza stessa dell'errore da confutare! 
Altrettanto straordinario è il passaggio seguente 
che rappresenta il perno della dottrina guénonia­
na sul cristianesimo: " . . .  cosa potrebbe impedire 
che la medesima influenza, o un'influenza della 
stessa natura, agisse seguendo modalità diverse e 
in domini pure diversi; e inoltre, essendo questa 
influenza in sé stessa d'ordine trascendente, do­
vrebbero necessariamente anche esserlo i suoi ef­
fetti in ogni circostanza? Non vediamo proprio 
perchè dovrebbe essere così, e siamo anzi certi 



del contrario . . .  ; non comprendiamo inoltre per­
chè non sia ammissibile che l'influenza che opera 
attraverso i sacramenti cristiani, dopo aver agito 
un primo tempo nell'ordine iniziatico, abbia in 
seguito, in altre condizioni e per ragioni dipen­
denti dalle medesime, fatto discendere la sua 
azione nel dominio semplicemente religioso ed 
exoterico, cosicchè i suoi effetti sono stati da al­
lora limitati a certe possibilità d'ordine esclusiva­
mente individuale aventi per fine la "salvezza", 
pur conservando nelle apparenze esteriori gli 
stessi supporti rituali; questi erano infatti di isti­
tuzione eristica e in mancanza d'essi non vi sa­
rebbe nemmeno più stata una tradizione propria­
mente cristiana". 

Per quanto ci riguarda vediamo senza il mini­
mo sforzo come tutto ciò sia inammissibile; in 
primo luogo per una ragione di principio, in 
quanto il Cielo non dà mai meno di quanto pro­
mette e nell'istituire i sacramenti sapeva ciò che 
voleva; in secondo luogo per una ragione di fat­
to, in quanto è praticamente impossibile modifi­
care a cose fatte la natura di elementi tradizionali 
essenziali . Se ciò non si è verificato durante la vi­
ta degli Apostoli tanto meno poteva verificarsi 
dopo di essi quando il ciclo della Rivelazione era 
ormai chiuso. Il Cristo, nell'istituire l'Eucarestia, 
sapeva ciò che faceva; non parlava per una con­
fraternita ristretta, ma per una religione mondia­
le; inviò i suoi discepoli "a predicare a tutte le na-



zioni" e parlò del suo ritorno alla fine del mondo. 
Basta ricordare il Vangelo o leggerlo se non lo si 
è mai letto, per rendersi conto che la Chiesa di 
Cristo non è stata né una "organizzazione chiu­
sa" - carattere per altro affatto necessario, l'ab­
biamo già detto, per via che la bhakti è un'esote­
rismo relativo - né nient'altro che una religione; 
l'originalità del Cristianesimo nel mondo semiti­
co è precisamente questa unione tra la bhakti e la 
funzione di religio. 

Un'altra ragione per non ammettere il cambia­
mento di livello dei sacramenti è la seguente: se 
questo cambiamento fosse possibile non ci sareb­
be più, in molti casi, nessuna garanzia rigorosa 
della stabilità e dell'efficacia plenaria dei riti, il 
che equivarrebbe al caos; e chi dunque potrebbe 
decidere della qualificazione dell'ambiente uma­
no? In certi paesi musulmani vi sono intere popo­
lazioni che aderiscono a tale o tal'altra Tarìqah 
in modo semplicemente religioso e per nulla eso­
terico; la confusione tra i due piani è perfetta e 
non è nello spirito di quegli uomini né nelle loro 
possibilità, oltrepassare l'ambito individuale, 
quindi exoterico. In queste condizioni ed ammet­
tendo che i riti possano cambiare effetto, cosa 
proverebbe che il rito d'affiliazione abbia conser­
vato un carattere iniziatico e per quale ragione 
dovrebbe avercelo ancora? In ogni caso, non si 
vede la ragione per cui i Cristiani dei primi secoli, 
o quelli del Medio Evo, avrebbero presentato 



globalmente meno qualificazioni iniziatiche ef­
fettive di alcune popolazioni arabe, berbere o ne­
gre del XX0 Secolo. A maggior ragione per 
quanto riguarda i Fra-Massoni, dal momento 
che non sono semplicemente exoteristi, ma addi­
rittura irreligiosi, perchè non ci sarebbero motivi 
sufficienti, per "far discendere la sua azione", e 
cosa proverebbe che ciò non sia già avvenuto fin 
dalla fondazione della Massoneria profana, "spe­
culativa" e, in definitiva, anticlericale e antireli­
giosa? Ci piacerebbe molto sapere quali sarebbe­
ro, in questa materia, i principi del Cielo e i suoi 
criteri, o con quale diritto coloro che accettano 
questa idea di "discesa" affermano che i riti mas­
sonici sono ancora validi. Infine, non vediamo al­
cuna ragione che dimostri questa "discesa" in un 
caso come quello del Cristianesimo, in quanto lo 
Spirito può in ogni circostanza dosare la sua azio­
ne secondo la capacità del ricettacolo umano; 
Dio sarebbe così povero da aver necessità di ra­
zionare le sue grazie dopo averle accordate? Per­
chè uno stesso rito non dovrebbe poter conferire 
un aiuto individuale all'uno e sovra-individuale 
all'altro? Poichè chi può il più, può il meno. 

È vero che ci si consola affermando che il Cri­
stianesimo "disceso" nel dominio exoterico com­
portava un esoterismo; sfortunatamente ci si in­
segna al contempo che questo esoterismo, o le 
sue "organizzazioni iniziatiche" "cessarono di 
esistere" o "si ritirarono in Asia", o ancora, che 



ciò che ne sussiste attualmente si trova "in am­
bienti talmente ristretti da risultare praticamente 
inaccessibili, oppure . . .  in altri rami del Cristiane­
simo diversi dalla Chiesa latina". In queste condi­
zioni, quale rimprovero si può fare a coloro che 
credono, dal punto di vista esoterico, che la "di­
scesa" in questione - ammesso che sia stata pos­
sibile - sarebbe stata una frustrazione per la cri­
stianità occidentale? 

D'altra parte, se è talmente plausibile che 
un'influenza spirituale possa abbassare il proprio 
livello secondo le circostanze, perchè non am­
mettere al contempo che anche l'iniziazione rice­
vuta da un individuo possa in taluni casi diminui­
re? E se non c'è ragione che l'iniziazione si ritiri 
dall'individuo indegno, essendo inoperante, per­
chè ciò dovrebbe verificarsi per la collettività do­
ve ci sono sempre individui eccezionali? Se per 
esempio, la permanenza dei riti massonici costi­
tuisce la garanzia della loro efficacia, deve essere 
altrettanto per i riti cristiani; se al contrario que­
sta permanenza della forma rituale non prova 
niente e non garantisce nulla, tutto diviene incer­
to ed è addirittura inutile parlare di tradizione e 
di ricollegamento tradizionale. 

* * * 

Prima di andare oltre dobbiamo enunciare qui 
i caratteri essenziali dell'esoterismo: il primo, co-



m une alla bhakti e al jnana, è il superamento del­
le forme e lo scopo unitivo. La bhakti supera le 
forme - vale a dire le azioni - con il puro amo­
re, da ciò l'inosservanza delle prescrizioni del tipo 
karma da parte degli Apostoli e più tardi l'aboli­
zione di queste prescrizioni. L' "interiore" domi­
na l' "esteriore", le azioni - certamente necessa­
rie - sono ormai divenute l'espressione dell' "in­
teriorità" o dell'amore, e non sono più supporti 
rituali della sottomissione "timorosa" al Dio legi­
ferante; quanto all' "unione"bhaktica, essa gene­
ralmente non abolisce la separazione delle so­
stanze, si tratta quindi di una unione ancora dua­
listica e relativa, il che equivale a dire che la 
bhakti non possiede la nozione di maya, o per lo 
meno non la possiede che in maniera parziale o 
indiretta eccetto nel caso della gnosi bhaktica. 
Infine, la natura "intermedia" della bhakti impli­
ca numerose modalità di combinazione con il 
jnana e con il karma, donde la complessità dela 
spiritualità cristiana e vishnuita; d'altra parte, se 
non esiste karma senza bhakti, non esiste nem­
meno jnana senza bhakti, onde l'errore di attri­
buire al jnana islamico un carattere bhaktico; e 
ciò che può complicare ulteriormente le cose, è 
che non esiste religione integrale senza esoteri­
smo assoluto o jnanico, il che spiega la presenza, 
in una religione di forma karmica come il Giu­
daismo, di un esoterismo contemporaneamente 
bhaktico e jnanico. Aggiungiamo che nell'lndui-



smo il Bhagavàta-Purana - testo visnuita - è al 
contempo bhaktico e jnànico, e lo è necessaria­
mente in quanto ispirato da Krishna la cui perso­
na avatàrica sintetizza tutte le prospettive e tutte 
le vie, come lo dimostra del resto anche la Bhaga­
vadgità; lo Yoga-Vasishtha, invece, ispirato da 
Ràma, è puramente jnànico. 

Un punto importante in questo argomento 
dell'esoterismo, è il seguente: l'esoterismo non è 
tale in quanto persegue un certo scopo spirituale, 
ma in quanto, comprendendo certe verità, è chia­
mato a presentare una via corrispondente. Quan­
to allo scopo, può certo dipendere dalla volontà 
del contemplativo che lo ricerca espressamente 
con l'aiuto di Dio - è il caso dei sannyàsi advai­
tiani - ma il contemplativo può anche far dipen­
dere questo scopo unicamente dalla Volontà di­
vina. Vi sono jnàna o sufi che, nella misura del 
possibile, rifiutano a priori ogni màyà, come ve 
ne sono altri che non se ne preoccupano, riferen­
dosi unicamente all' "Istante divino" che conferi­
sce loro da una parte la gnosi e dall'altra la grazia 
del "Sé". In quanto al "Paradiso formale", la for­
ma del "Liberato" (mukta) vi sussiste fino alla 
"Reintegrazione finale" (Apocatastasi,  Mahàprà­
laya), parallelemente alla sua "dilatazione" nel 
"Sé" o alla sua "Identità" senza la quale l'Avatà- . 
ra, il Buddha, l' "Uomo Dio", non potrebbero esi­
stere. 

Vorrei far notare qui che nel mio libro sull'uni-



tà trascendente delle religioni, per misticismo ho 
inteso una spiritualità non oggettivamente extra­
iniziatica, ma soggettivamente individualista e 
sentimentale; per "punto di vista religioso", la 
prospettiva exoterica; per "esoterismo", nel qua­
dro generale della bhakti del Cristianesimo, la 
gnosi quindi il jnana; per "via di grazia", la bhak­
ti. Nell'attribuire alla bhakti la stessa finalità del 
jnana, l'ho fatto nel senso indicato da Ramakri­
shna e considerando la parabhakti nella quale le 
due prospettive si uniscono. 

* * * 

Quando Guénon fa notare, riguardo la "disce­
sa" dell'azione divina nei sacramenti, - discesa 
di livello in quanto la parola "discesa" da sola si 
presta a confusione, - "che si è dovuto trattare 
di un adattamento che malgrado le deplorevoli 
conseguenze occorse, è stato pienamente giustifi­
cato e anche voluto dalle circostanze di tempo e 
di luogo" - quando Guénon fa queste o analo­
ghe considerazioni c'è sempre questa obiezione o 
quest'evidenza che si impone: un Fondatore di 
religione sa quello che vuole e quello che fa! 

Ci si dice che il mondo occidentale era in tale 
stato che solo una nuova religione poteva salvar­
lo; siamo pienamente d'accordo, ma ciò è indi­
pendente dall'ipotesi di una discesa di livello, in 
quanto la bhakti ha precisamente la facoltà di 



fungere da religione, come lo provano il Visnui­
smo e l'aspetto bhaktico del Mahayana. E che il 
Cristianesimo nella sua forma generale fosse una 
bhakti e non un jnana, è provato dalla predica­
zione in quanto non si predica una gnosi; e che 
inoltre comportasse un esoterismo jnanico risul­
ta dalla natura delle cose e si desume dalla para­
bola delle perle gettate ai porci o dalle dichiara­
zioni gnostiche di Clemente d'Alessandria. 

Nell'articolo in questione si dice che le formu­
lazioni "dogmatiche" del Concilio di Nicea e dei 
successivi Concili servirono a "costituire una pre­
sentazione puramente exoterica della dottrina": 
ora, queste formulazioni riflettono l'aspetto for­
male delle cose sacre e - per il fatto stesso che lo 
fanno in modo adeguato - costituiscono dei 
simboli di verità metafisiche ed iniziatiche, dun­
que esoteriche. Gli gnostici non hanno alcuna 
difficoltà nel discernere il senso più profondo dei 
dogmi; non vi è di conseguenza alcun problema 
se non quello assolutamente generico della diffe­
renza tra il simbolo e il senso o tra la forma e il 

contenuto. 
Sopra abbiamo citato per esteso il passaggio 

sul "fraintendimento" che consisterebbe nell'at­
tribuire la permanenza dell'influenza spirituale 
nell'uomo iniziato al rito iniziatico stesso, e non 
abbiamo tralasciato di considerare la natura sba­
lorditiva di questa dimostrazione. Esattamente di 
questo tipo è il seguente passaggio: "È evidente 



infatti che la natura del Cristianesimo originario, 
in quanto essenzialmente esoterica ed iniziatica, 
doveva rimanere completamente ignorata da co­
loro che venivano ora ammessi nel Cristianesimo 
divenuto exoterico; di conseguenza, tutto quanto 
poteva far conoscere o solamente far supporre 
cosa era stato realmente il Cristianesimo ai suoi 
inizi, doveva essere per loro ricoperto da un velo 
impenetrabile. 

Non sta a noi ben inteso ricercare con quali 
mezzi un tale risultato potè essere ottenuto, ciò 
sarebbe piuttosto compito degli storici, qualora 
venisse loro in mente di porsi questo 
problema . . .  ". Ammettendo che la "discesa di li­
vello" avesse avuto luogo, non vediamo ragione 
alcuna per la quale l'esoterismo origniario - co­
munque inaccessibile alla maggior parte degli uo­
mini - avrebbe dovuto rimanere "totalmente 
ignorato" ed essere ricoperto da un manto di 
equivoci; e si può sapere a chi dovrebbe spettare 
questo compito del quale l'autore stesso si lava le 
mani con un sorprendente "ben inteso" e con 
una non meno sorprendente artigliata contro gli 
storici senza dubbio storditi? E come tutto ciò 
potè realizzarsi, tenuto conto della rapida disper­
sione della Chiesa primitiva? San Tommaso, in 
India, o i suoi successori, ne furono messi al cor­
rente? E come garantire la discrezione di tutti i 
palafrenieri e gladiatori cristiani? Comprendia­
mo che, in queste condizioni, non sia il caso "di 



cercare con quali mezzi si è ottenuto tale risulta­
to"! A ciò segue questa dichiarazione: "In realtà, 
questi insegnamenti (del Cristo) non sono stati da 
ciò modificati ne alterati in nessun modo quanto 
alla "lettera e l'immutata conservazione del testo 
dei Vangeli e degli altri scritti del Nuovo Testa­
mento risalenti evidentemente al primo periodo 
del cristianesimo, ne costituisce una prova suffi­
ciente; quel che mutato è solamente la loro com­
prensione o, se si preferisce, la prospettiva secon­
do la quale sono intesi, nonchè il significato che 
di conseguenza viene loro attribuito, senza che 
d'altronde si possa dire che sia in qualche modo 
falso o illeggittimo .. . ". Ora non ci si vorrà far cre­
dere che i discepoli del Cristo, Santa Maria Mad­
dalena ad esempio, o la maggior parte dei conver­
titi da San Paolo, non abbiano affatto compreso 
gli insegnamenti del Cristo secondo la lettera co­
me i Cristiani le hanno capite più tardi e durante 
quasi due millenni. Non vogliamo dire che i pri­
mi cristiani non abbiano avuto in molti casi una 
conoscenza delle più profonde - è l'evidenza 
stessa all'origine di una religione - ma semplice­
mente che la prospettiva generale e millenaria 
del Cristianesimo non costituisce niente di "nuo­
vo" rispetto a quella dei primi Cristiani. 

"Vi sono pescrizioni -prosegue l'autore -le 
quali concernendo specialmente coloro che se­
guono una via iniziatica e che sono quindi appli­
cabili in un ambiente ristretto e in qualche modo 



qualitativamente omogeneo, diventano di fatto 
impraticabili se si vuole applicarle all'insieme del­
la società umana; di ciò si ha un esplicito ricono­
sciniento nel fatto che tali prescrizioni sono con­
siderate solamente come "consigli di perfezione" 
a cui non si attribuisce nessun carattere di obbli­
gatorietà, il che equivale a dire che ciascuno è te­
nuto a seguire la via evangelica solo nella 
misura ... di quel che gli permettono le circostan­
ze contingenti in cui si trova, e ciò è in effetti, 
tutto quanto si può ragionevolmente esigere da 
chi non aspiri ad oltrepassare la semplice pratica 
exoterica. Questa pratica exoterica può definirsi 
come il minimo necessario e sufficiente per assi­
curare la "salvezza", poichè è questo lo scopo 
unico al quale è effettivamente destinata". Se è 
così e poichè secondo l'autore il Cristianesimo uf­
ficiale è totalmente exoterico, perchè ci sono dei 
Cattolici che seguono i "consigli di perfezione", e 
che scopo hanno i conventi se per "assicurarsi la 
salvezza", basta praticare quel minimo necessa­
rio che pratica la gente comune? Perchè tutti i 
santi hanno preteso di più? Perchè il Curato 
d'Ars ha trasformato il suo villaggio in una spe­
cie di convento "fuori le mura"? Ridurre la con­
quista della salvezza dell'anima a un "minimo ne­
cessario" è veramente semplificare le cose all'ec­
cesso; è, in ogni caso, considerarle al di fuori 
dell'uomo concreto e al di fuori del Dio Vivente; 
è quasi predicare il fariseismo. 



* * * 

Secondo Guénon, la prova che il Battesimo 
non è più un rito iniziatico, consiste nel fatto che 
è conferito a chiunque e "in pubblico", mentre 
agli esordi del Cristianesimo richiedeva "precau­
zioni rigorose" e una "lunga preparazione". A ciò 
risponderemo che la situazione nel mondo giu­
daico e pagano era necessariamente diversa da 
quella del mondo ormai cristianizzato, e anche 
che la situazione in una comunità poco numero­
sa è diversa da quella di una società che conta 
milioni di individui; la semplificazione è un ripie­
go che non riguarda l'essenza delle cose. Anche 
ai giorni nostri, del resto, gli adulti che aderisco­
no al Cattolicesimo sono sottoposti a una prepa­
razione molto lunga, solo i neonati vengono bat­
tezzati immediatamente. 

Per quanto riguarda il battesimo d'urgenza 
amministrato da una persona qualunque, even­
tualmente anche non battezzata, è del tutto ana­
logo a quello del battesimo di sangue anch'esso 
non soddisfacente formalmente le condizioni del 
rito; in questi casi ci si rimette - appunto in no­
me dell'urgenza - alla grazia di Dio, ambito 
questo che sfugge certamente alla speculazione 
umana. 

Per sapere se il battesimo, originario o meno, è 
un rito iniziatico, è sufficiente conoscere ciò che 
esso è tenuto a conferire. Ora, un rito che elimi-



na l'effetto della "caduta" e conferisce la virtuali­
tà è una vittoria spirituale che oltrepassa di mol­
to quel "minimo" che Guénon identifica con 
l'exoterismo. I santi cattolici non hanno niente 
da invidiare ai bhakta dell'India, fatta astrazione, 
da una parte e dall'altra, delle differenze persona­
li e dei gradi spirituali. 

Dopo aver parlato delle "precauzioni 
rigorose", Guénon prosegue: "Attualmente, av­
viene in qualche modo tutto il contrario, e sem­
bra che si sia fatto tutto il possibile per facilitare 
al massimo la ricezione di questo sacramen­
to"; la stessa cosa è vera per certe iniziazioni 
orientali, senza parlare della Massoneria. Certo è 
normale che un rito iniziatico non sia conferito 
"in pubblico", ma solo in presenza degli iniziati; 
ma siccome in un paese cristiano sono tutti bat­
tezzati, la questione del "pubblico" non si pone 
affatto. 

"Se vi fosse ancora una iniziazione virtuale, -
prosegue Guénon - come ritengono alcuni fra 
coloro che ci hanno mosso le loro obiezioni e se 
per conseguenza quelli che hanno ricevuto i sa­
cramenti cristiani, o anche solo il battesimo, non 
avessero da quel momento alcun bisogno di ricer­
care un'altra forma d'iniziazione, come si potreb­
be spiegare l'esistenza di organizzazioni iniziati­
che specificamente cristiane, come ve ne furono 
incontestabilmente durante tutto il medio evo, e 
qual era allora la loro ragion d'essere, giacchè i 



loro riti particolari sarebbero stati nient'altro che 
una copia dei riti ordinari del Cristianesimo?". 

Per quanto riguarda l'accostamento tra inizia­
zione sacramentale e iniziazione cavalleresca o 
artigianale, diremo che ci sono delle iniziazioni la 
cui natura è determinata da una vocazione parti­
colare che costituirà il veicolo operativo della vi­
ta spirituale; l'iniziazione cavalleresca non rap­
presenta una ripetizione inutile dei sacramenti 
più di quanto la via cavalleresca non sia ripetizio­
ne inutile della via cristiana. 

Detto questo, non crediamo affatto che i riti 
della cavalleria siano uguali o anche superiori ai 
sacramenti; e ammettendo che certi riti della 
Massoneria medievale siano ripetizioni inutili di 
certi riti cristiani - è  permesso di dubitarne in ra­
gione del carattere prettamente artigianale della 
massoneria, - la spiegazione si trova nell'orgine 
pre-cristiana di questa iniziazione. L'adesione 
all'ermetismo, anch'esso di origine pre-cristiana, 
si spiega non con una carenza propria all'inizia­
zione cristiana, ma con una affinità vocazionale 
con l'alchimia; questa motivazione ci sembra as­
solutamente sufficiente. 

". . .  È precisamente quando queste iniziazioni 
cessarono d'esistere ... che il misticismo propria­
mente detto ebbe inizio ... ". Ci si può domandare 
cos'è il "misticismo", dato che Guénon attribui­
sce a questa via un carattere totalmente 
"passivo" ed extra-iniziatico. La maggior parte 



dei santi cristiani sono ciò che gli lnduisti chia­
mano bhakta; non vediamo nessuna ragione di 
considerare, per quanto riguarda il tardo cristia­
nesimo, nient'altro che una bhakti di diversi gra­
di. A distinguere l'Esicasmo dalla spiritualità cat­
tolica è il metodo, o più precisamente, si può rim­
proverare al cattolicesimo moderno una mancan­
za di metodo, ma non la mancanza di mezzi di 
base. 

"D'altra parte, ben inteso, - prosegue Gué­
non - l'osservanza dei riti exoterici è pienamen­
te sufficiente a far ottenere la "salvezza"; senza 
dubbio è già molto ... ". Abbiamo già risposto pri­
ma a un'opinione simile, la quale dimostra una 
singolare mancanza d'interesse per l'umano con­
creto e profondo. Ma cosa dovranno fare, in que­
ste condizioni, quelli per cui, secondo l'espressio­
ne di certi mutaçawwufin, "il Paradiso non è an­
cora che una prigione"? Con questa frase termi­
na l'articolo. Ci permettiamo di pensare che tra i 
lettori di Guénon, non siano molto numerosi co­
loro che temono il "Paradiso prigione", a meno 
che non adottino questo atteggiamento in virtù 
di una mescolanza di pedanteria, arroganza e 
mancanza d'immaginazione, cosa che sfortuna­
tamente si riscontra troppo spesso tra i contem­
poranei aspiranti all'esoterismo. La formula della 
quale si tratta è essenzialmente espressione di 
un'esperienza degli uomini che hanno oltrepassa­
to il velo di Maya; presentata come un postulato 



o un programma, ha qualcosa di singolarmente 
sproporzionato, irreale e sconveniente. Che il Pa­
radiso possa essere una "prigione", vuoi dire che 
il mondo dei fenomeni, qualunque sia, è sentito 
come una limitazione, o un sistema di limitazio­
ni, da colui che ha assaporato l'Essenza e non 
vuoi dire affatto che il Paradiso non è abbastan­
za buono a priori per il tale o il tal altro; quod ab­
si t. 

* * * 

Come abbiamo fatto notare sopra, un rito può 
essere riconosciuto come iniziatico in virtù della 
sua definizione tradizionale e non a causa delle 
sue condizioni estrinseche che non potrebbero in 
nessun modo essere decisive; così, il rito d'inizia­
zione islamica ricollega l'uomo alla persona del 
Profeta e attraverso lui all'Arcangelo Gabriele e 
ad Allah, mentre nel Cristianesimo, la Comunio­
ne -che presuppone il battesimo e la cresima -
unisce l'uomo a Cristo, e di conseguenza a Dio, il 
che non implica -e non può implicare -alcun 
limite di principio. 

L'idea che il Santo Sacramento sarebbe una 
cosa sminuita, limitata a posteriori e insufficiente 
da un certo punto di vista ripugna alla nostra co­
scienza; che Cristo fosse totalmente presente 
nell'ostia e che a un certo punto non ci sia che a 
metà ha qualcosa di singolarmente strano e non 



si concilia con ciò che noi conosciamo dei princi­
pi divini. Nell'Islam, i due riti generali obbligato­
ri - l'abluzione e la preghiera - sono simboli 
agiti senza particolari trasmissioni di influenza, 
vale a dire che l'efficacia dipende dal grado spiri­
tuale dell'orante. Nella comunione cristiana, in­
vece, si sovrappone al simbolismo delle forme la 
ricezione di un'influenza di natura precisa, e que­
sta ricezione è anche la ragione sufficiente del ri­
to, cosicchè non vi è motivo di consolarsi della 
diminuzione presunta di questa influenza con la 
considerazione del simbolismo -sempre estensi­
bile -della forma del rito. In un rito agito è evi­
dente che ad essere importante è l'azione; in un 
rito di ricezione lo è la cosa ricevuta. 

"Io sono la Via, la Verità, la Vita; nessuno ar­
riva al Padre se non per mezzo di Me". Queste 
parole del Cristo comportano un'imposizione to­
tale e per ciò stesso, una garanzia totale; la tesi 
della "discesa", vale a dire della diminuzione 
dell'influenza spirituale, è dunque inaccettabile 
come lo è altresì la tesi dell' "organizzazione ri­
servata e chiusa", contraddetta d'altra parte da 
queste parole: "Andate e predicate a tutte le na­
zioni e battezzatele nel nome del Padre, del Fi­
glio e dello Spirito Santo". Ciò prova ugualmente 
che il battesimo non poteva cambiare natura e 
non doveva farlo, essendo destinato a tutte le na­
zioni e non a una minoranza di breve durata. In­
fine il fatto che Cristo si sia presentato come 



Messia e che si sia riferito alle profezie che lo ri­
guardavano, prova che non poteva essere un fon­
datore di scuola esoterica senza messaggio gene­
rale o universale e ciò risulta dalla dottrina stessa 
del Cristo la quale risponde a meraviglia alle esi­
genze di un tale messaggio. 

È ovvio che parlando del sacramento eucaristi­
co Guénon non poteva pensare alla "nuova mes­
sa", la quale non esisteva quando lui era ancora 
vivo, e pertanto tutte le precedenti considerazio­
ni concernono il Cattolicesimo tradizionale, 
quello di sempre. 

* * * 

Uno dei punti più deboli dell'opera guénonia­
na è senza alcun dubbio la sottovalutazione 
dell'uomo occidentale -non del mondo moder­
no, in quanto a questo riguardo Guénon ha mille 
volte ragione-e correlativamente, la sopravva­
lutazione dell'uomo orientale e dello stato attua­
le delle civiltà tradizionali. Ora, per giudicare 
queste cose, bisogna sapere, prima di tutto, cos'è 
l'uomo, non basta conoscere i principi, come non 
basta avere la nozione del "Principio Supremo" 
per sapere ciò che può fare o non fare il Dio Vi­
vente. Il senso della metafisica esige imperiosa­
mente il senso dell'umano così come la verità, 
nella misura in cui è elevata, si colloca necessa­
riamente in un clima di santità, essendo la bellez­
za "lo splendore del vero". 



Glossario dei termini sanscriti 



Atma: 

Avatara: 

Avidya: 

Avyakta: 

Bhagavad­
Gita: 

lo spirito, il sé, l'essenza intima di 
tutte le cose. In quanto essenza uni­
versale, è identificato al Brahmah il 
Principio Supremo ed è lo stesso 
"Spirito Universale" incondizionato 
ed immutabile. 
discesa divina nel mondo. La tradi­
zione classica è quella dei dieci ava­
tara: pesce, tartaruga, cinghiale, 
uomo-leone (narasimha), nano (va­
mana), Parasu-Rama (Rama muni­
to di ascia), Rama Ramacandra, 
Krhisna, Buddha, Kalkin. Il Bhaga­
vatapurana ne enumera assai di più 
e giunge a dire che infinite sono le 
incarnazioni di Visnu. 
"non-sapienza", ignoranza, nescien­
za. 
situazione indifferenziata della 
Prakriti-sostanza prima di manife­
starsi. 
canto del beato. È parte del Mahab­
harata, ma costituisce un poemetto 
a sé. Contiene i precetti e la dottrina 
che il dio Krhisna insegna al guer­
riero Arjuna, alla vigilia di una 
grande battaglia. Il testo constata di 
1 8  capitoli e costituisce una sorta di 
sintesi delle dottrine del Samkhya, 
dello Y oga e del Vèdanta. L'inse-



gnamento fondamentale è quello 
del Karma-Yoga, cioè dell'azione 
compiuta con distacco. La Gita è 
fondamentale anche per la dottrina 
della Bhakti. 

Bhakti : devozione; abbandono fiducioso a 
Dio. 

Bodhisatt- analogo a ciò che nella dottrina 
wa: brahmanica è l'avatara. Secondo le 

dottrine posteriormente elaborate di 
Buddha (incarnazione totale 
dell'elemento "risveglio", o "illumi­
nazione", bodhi, che è presente in 
ogni uomo) ce ne sono stati parecchi 
in passato, ed altri ce ne saranno in 
futuro (il prossimo sarà Maitreya, 
cinquemila anni dopo il Buddha sto­
rico, vissuto tra il VI e il V sec. 
a.C.). 

Brahma: (genere maschile) una delle persone 
della Trimurti indù. 
È la nozione del Dio creatore, 
l'aspetto costruttivo dell'intero 
mondo dei nomi e delle forme. Prin­
cipio manifestante dell'universo. 

Brahman con attributi (guna), "qualificato". Il 
saguna: Saguna Brahman o Brahman causa­

le, Signore della Maya, equivalente 
di Ishwara. 



Brahaman 
nirguna: 
Brahma­
Loka: 
Darshana: 

Dharma: 

Gopi: 

Guna: 

Ishwara: 

s�nza qualità (guna) o qualificazio­
m. 

"mondo" (o sfera d'influenza) di 
Brahama. 
il termine s'applica particolarmente 
alle 6 dottrine ortodosse: Sankhya, 
Yoga,  Vaisheshika ,  Nyaya,  
Mimansa e Vedanta considerate 
non come sistemi ma come "punti 
di vista". 
La parola deriva dalla radice "dhri", 
che significa portare, sorreggere, so­
stenere, mantenere. Il significato 
principale è quello di "legge divina" 
o anche "ordine universale". 
giovani contadinelle amiche di Kri­
shna. Rappresentano, per il loro pu­
ro amore per Krishna, la più alta 
forma di devozione. 
attributo, qualità. I tre guna del 
Sankhya. Nome dato ai tre principi 
qualitativi della materia primordiale 
(Prakriti): sattwa, rajas e tamas. 
rappresenta quello che potremmo 
definire il Dio personale. Egli com­
prende l'intero campo della manife­
stazione, cioé i tre aspetti: grossola­
no, sottile e causale, dal punto di vi­
sta individuale e cosmico. A volte si 
intende la più alta personificazione 



dell'Assoluto compresa dalla mente 
umana, dato che l'Assoluto in sé 
non può essere pensato. 

Jivatma: è propriamente "l'anima vivente", 
ovvero la manifestazione particola­
re del "Sé" (atma) nella vita Giva) 
considerata nella forma dell'esisten­
za individuale. 

Jnana: conoscenza, sapere. Jnana-Yoga è 
lo yoga che segue la via della cono­
scenza contemplativa. 

Kalpa : ciclo di tempo che si estende tra due 
"pralaya" (dissoluzione cosmica). 
Tale periodo viene fatto corrispon­
dere ad un giorno ed una notte di 
Brahma. 

Karma: azione, opera. Principio di causalità. 
Effetti che risultano dall'azione. 
Può significare anche azione liturgi­
ca. 

Mahayana: "grande veicolo" o più esattamente 
"grande via". Una delle due scuole a 
cui diede luogo il buddhismo delle 
ongmt. 

Manvanta- Era dei successivi Manu. Sono 1 4  e 
ra: formano due serie settenarie, di cui 

la prima comprende i M. trascorsi e 
quello presente, la seconda i M. fu­
turi. 



Mimansa: 

Mukti: 

Nirvana: 

Nyaya: 

Paramat­
ma: 
Prakriti: 

potenza creatrice divina, forza co­
smica, illusione. 

la parola significa letteralmente "ri­
flessione profonda" e si applica in 
generale allo studio riflessivo del 
Veda. 
liberazione; stato di colui che non è 
più costretto a trasmigare. 

stato nel quale l'aspetto individuale 
(separato) dell'uomo è scomparso 
per far posto alla coscienza della 
Realtà una. Liberazione dal samsa­
ra. Stato incondizionato dell'essere. 

uno dei 6 darshana. Designa essen­
zialmente la "logica" anche se in 
un'accezione più vasta e completa 
rispetto a ciò che in Occidente pren­
de tale nome. Nella logica indù il 
dato soggettivo si adegua il più pos­
sibile al dato della realtà. Lo svilup­
po di questo darshana viene attri­
buito a Gautama. 
letteralmente il "Supremo Sé". 

natura, energia attiva ed esecutiva, 
in correlazione a Purusha che osser­
va e sostiene senza prendere parte 
all'azione. Sostanza primordiale del­
la natura, causa strumentale e ma te-



riale dell'evoluzione per la filosofia 
del Sankhya di Kapila. Per il Ve­
danta è equivalente a Maya. 

Pralaya: Il rientrare nello stato indifferenzia­
to. La dissoluzione del mondo o ma­
nifestazione alla fine di un Kalpa di 
Brahma. 

Prajna: divina sapienza che porta alla realiz­
zazione dell'uno. 

Purusha: il principio positivo che sostiene con 
la sua presenza le attività di Prakri­
ti. Lo Spirito, nel Sankhya, che uni­
to a Prakriti, manifesta il mondo. Il 
Sé o principio spirituale nell'uomo. 
Nel tantrismo metafisico è identico 
a Shiva. 

Rajas: uno dei tre guna, quello che corri­
sponde all'attività, all'energia, al de­
siderio, alla passione. 

Sankhya: "enumerazione" delle 24 categorie; 
nome di uno dei più antichi darsha­
na. Molte delle sue nozioni fonda­
mentali sono state conservate in al­
tri darshana, particolarmente la di­
stinzione tra Prakriti e Purusha, la 
concezione dei tre guna, ecc... Il 
fondatore di questo sistema fu il 
saggio Kapila. 

Samsara: corso dell'indefinita successione di 



vita-morte-rinascita, al quale pone 
fine la Liberazione. 

Sattwa: uno dei tre guna, quello che corri­
sponde all'equilibrio, all'armonia, 
alla luce, alla purezza. Conformità 
ritmica all'esistenza pura, risponde 
alla "luce intellettuale", alla sostan­
za intelligente. 

Shankara: codificatore dell' Adwaita-V edanta, 
darshana metafisico che trascende il 
dualismo religioso e lo stesso moni­
smo ontologico. Visse nel VII o, se­
condo altri, nell'VIII sec. d.C. 

Shiva: Una delle tre persone della Trimùr­
ti, il divino considerato particolar­
mente sotto il suo aspetto trasfor­
matore e risolutore, ma che, in unio­
ne con la Shakti, prende l'aspetto di 
costruttore, di creatore; come tale 
ha per simbolo il Lingam (organo 
generatore maschile, fallo). È anche 
il grande yogi cui ci si avvicina so­
prattutto col Jnana-yoga. 

Taijasa: il secondo stato nella dottrina di 
Guadapada. La "coscienza interna" 
del Jiva dormiente. 

Tamas: uno dei tre guna, quello che corri­
sponde all'oscurità, all'inerzia. Ten­
denza inerziale, oscurante, conden­
sata : equivale al l ' ignoranza 



Trimurti: 

Turiya: 

Vaisheshi­
ka: 

Vedanta: 

Vishnu: 

Yoga: 

(avidya); è, dunque, la cristallizza­
zione di un'energia qualificata da 
rajas ed essenziata da sattwa. 
la triplice manifestazione del divino: 
Brahma, Vishnu, Shiva. 
"il Quarto", può essere descritto so­
lo con delle negazioni: Non-Nato o 
Non-Essere in quanto puro Essere, 
Non Manifesto, Incondizionato, In­
determinato, Infinito, Assoluto. 
dalla parola "vishesha" che significa 
"carattere distintivo". L'oggetto di 
questo darshana e la realtà nel suo 
aspetto fisico-naturale; si tratta dun­
que, a tutti gli effetti, di una scienza 
cosmologica. 
"compimento dei Veda"; è uno dei 
sei darshana; ha tre correnti: l )  
Adwaita-Vedanta ((non dualismo) 
fondatore Sri-Samkaracarya. 2) Vi­
sishtadwaita (monismo mitigato o 
q u a l if ica  t o)  fo n d a  t o r e  S r i ­
Ramanuja.  3 )  Dwaita-Vedanta 
(dualismo) fondatore Sri-Madhva. 
uno dei tre aspetti della Trimurti in­
dù; il divino considerato particolar­
mente sotto il suo aspetto di conser­
vatore della creazione. 
"unione". Darshana che si propone 
di conseguire la Realizzazione spiri-



Yuga: 

tuale mediante la pratica di un insie­
me di discipline psico-fisiche. 
una delle grandi epoche del mondo, 
comprese entro il Kalpa. Gli Yuga 
sono quattro: satya, treta, dvapara e 
kali, cioé l'attuale. 


	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 01 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 01
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 02 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 02
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 03 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 03
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 04 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 04
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 05 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 05
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 06 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 06
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 07 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 07
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 08 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 08
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 09 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 09
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 10 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 10
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 11 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 11
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 12 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 12
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 13 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 13
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 14 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 14
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 15 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 15
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 16 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 16
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 17 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 17
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 18 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 18
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 19 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 19
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 20 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 20
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 21 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 21
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 22 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 22
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 23 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 23
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 24 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 24
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 25 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 25
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 26 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 26
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 27 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 27
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 28 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 28
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 29 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 29
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 30 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 30
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 31 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 31
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 32 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 32
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 33 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 33
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 34 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 34
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 35 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 35
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 36 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 36
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 37 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 37
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 38 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 38
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 39 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 39
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 40 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 40
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 41 (2)
	Schuon - Considerazioni Su Opera Di R Guenon 41



