
 

 

PREFACE 

Une nouvelle fois les Editions Sagesse et Tradition publient des écrits de Michel Vâlsan ; c’est pour 

nous l’occasion de faire le point. Rappelons que les études et les traductions de ce maître ont toutes paru 

dans la revue Etudes Traditionnelles à partir de 1948 jusqu’à sa mort survenue en 1974. Celui que l’on 

appelle en Islam le Cheikh Mustafâ Abd al-Aziz est reconnu à la fois comme une autorité doctrinale et 

comme le fondateur d’une branche issue de la tarîqa alawite. Comment nous sommes-nous donc 

intéressé à lui ? 

Le point de départ fut le Cheikh al-Akbar Muhî-d-dîn Ibn Arabî, le plus grand des maîtres de 

l’ésotérisme islamique, dont quelques traités ont été traduits en français par des disciples de Cheikh 

Mustafâ. Nous pensons surtout aux Textes sur le Jeûne et au Livre des Chatons des Sagesses qui a paru 

aux Editions Burâq en 1997-98. Ces publications ont provoqué plus que de l’intérêt ; ce fut pour nous un 

véritable choc, car jamais l’Islam n’avait été expliqué de manière aussi complète et approfondie. Les 

marabouts, qu’ils soient « qâdirî » ou « tijânî », n’enseignaient rien de comparable. D’autre part leur 

façon de concevoir la direction spirituelle suscitait bien des réserves, de sorte que beaucoup hésitaient à 

s’engager ; sous cet aspect également, la découverte de l’enseignement d’Ibn Arabî répondait à une 

attente. Cette découverte eut pour principal artisan un de nos amis aujourd’hui décédé, Vasidi Haydara 

de Ségou. Nous tenons à honorer sa mémoire et nous implorons pour lui la miséricorde d’Allâh car il fut 

à l’origine de la maison d’édition que nous avons fondée et aussi de notre rattachement à la tarîqa 

instituée par Cheikh Mustafâ. Lui-même avait exprimé l’intention d’en faire partie, mais il ne put réaliser 

son projet du fait de sa disparition brutale survenue en 2007 à son retour de pèlerinage. 

Les Haydara, nombreux du côté de la boucle du Niger, sont en quelque sorte des shurafâ’ de race 

noire. Cette appellation peut surprendre, mais elle rappelle opportunément que l’introduction de l’Islam 

en Afrique subsaharienne date du premier siècle de l’hégire et qu’elle s’est produite dans la région où 

l’ancienne tradition africaine était la plus forte et la plus vivante. Bien avant la fondation des turuq, des 

contacts s’établirent qui relevaient du domaine de l’ésotérisme et de ses secrets. Des relations 

harmonieuses présidèrent aux adaptations nécessaires. S’il est impossible de s’en faire une idée précise, 

elles n’en ont pas moins laissé des traces profondes jusqu’à nos jours. De part et d’autre il y avait en 

commun un esprit traditionnel véritable et une conscience du caractère sacré des mystères qu’il 

convenait de préserver. Les témoignages de ces siècles lointains sont rares, mais ils laissent entrevoir une 

entente et parfois même une collaboration (y compris sur le plan militaire) totalement exemptes des 



rivalités et des confrontations qui ont progressivement prévalu par la suite. C’est avec cet esprit ancien 

de conciliation et de respect que notre maison d’édition entend renouer, car il correspond au meilleur de 

ce que, en ces temps troublés, l’Afrique peut apporter au monde. 

L’enseignement que donne Ibn Arabî dans Le Livre des Chatons met en lumière la possibilité d’une 

« réconciliation divine du monde » incluse dans les doctrines ésotériques de l’Islam (tasawwuf). A partir 

de là, nous avons tout naturellement été conduit à nous intéresser aux maîtres occidentaux qui furent à 

l’origine de cette présentation de l’œuvre akbarienne dans une perspective universelle : le français René 

Guénon, décédé au Caire en 1951 et connu en Islam sous le nom de Cheikh Abd al-Wâhid, et le roumain 

Michel Vâlsan, notre vénéré Cheikh Mustafâ Abd al-Azîz décédé à Paris en 1974. L’œuvre du premier ne 

nous concerne pas de manière directe, car elle s’adresse pour l’essentiel à des non-musulmans ; on lui 

doit surtout, à notre point de vue, une mise en valeur de la notion de « tradition » et une insistance sur la 

nécessité de puiser l’enseignement traditionnel à sa vraie source qui est d’ordre ésotérique et initiatique. 

L’œuvre du second nous concerne au premier chef car c’est Cheikh Mustafâ qui a montré les fondements 

islamiques et akbariens des écrits de Cheikh Abd al-Wâhid. 

Les circonstances dans lesquelles les contacts furent établis méritent d’être mentionnées car elles 

illustrent l’esprit de sagesse traditionnelle dont nous venons de faire état. D’un côté, des disciples 

occidentaux de Michel Vâlsan s’intéressaient à nos empires sacrés tout en ignorant l’intérêt que nous 

portions aux enseignements d’Ibn Arabî ; de l’autre, nous lisions les études et les traductions qui étaient 

publiées à Paris sans savoir que leurs auteurs s’intéressaient à l’Afrique. La découverte et la 

reconnaissance réciproques se produisirent, non sans quelque surprise, lors d’une rencontre à Bamako 

entre l’auteur de la présente et M. Yûsuf Tata Cissé, l’inlassable défenseur de la tradition africaine. 

Cette rencontre eut pour effet d’amener quelques-uns d’entre nous à entrer dans la tarîqa 

vâlsanienne, puis, quelques mois plus tard, à fonder Sagesse et Tradition. Cette fondation a paru 

nécessaire car elle comblait un vide dans une partie du monde où grouillaient les sectes et les 

contrefaçons en tous genres, qu’elles soient de teinture chrétienne, islamique ou maçonnique. Il 

convenait de faire obstacle à ces déviances et à ces aberrations, autant que faire se peut. 

Les textes que nous présentons dans ce recueil sont ceux qui se rapportent le plus directement à la 

fonction doctrinale de Michel Vâlsan et qui ont paru en 1984 aux Editions de l’Œuvre sous le titre : 

L’Islam et la fonction de René Guénon. La plupart d’entre eux n’ont pas été réédités depuis, alors qu’ils 

sont essentiels pour la compréhension de son enseignement. Le titre n’a pas été conservé car il se 

rapporte plutôt à l’étude qui figure en tête du volume. Ce double emploi engendrait une confusion à 

laquelle il nous a paru préférable de mettre fin. D’autre part, c’est bien de la fonction doctrinale propre 

de Michel Vâlsan qu’il s’agit ici en réalité. 



Parmi les études qui ont été reprises, nous attachons une importance spéciale à celles qui ont pour 

titre : Un symbole idéographique de l’Homme Universel et Le Triangle de l’Androgyne, car elles ont un 

lien direct avec la tarîqa à laquelle nous sommes rattaché : depuis plusieurs années nous fréquentons 

régulièrement le Maqâm shâdhulî de Tunis où les rites pratiqués s’ordonnent autour du symbolisme de 

la Montagne et de la Caverne qui est au centre de ces deux études. Par ailleurs, ce que l’on appelle le 

« secret du Maqâm » (sirr al-Maqâm) n’est pas sans susciter quelques correspondances en Afrique 

subsaharienne, ce qui témoigne des relations très anciennes qui unissent ces deux régions depuis la 

naissance de l’Islam. Ce ne sont certainement pas les Kunta, qu’ils soient noirs ou blancs, qui nous 

contrediront sur ce point. 

Pour terminer, nous ne pouvons nous dispenser d’ajouter quelques mots sur la question des droits 

patrimoniaux sur l’œuvre et les écrits de Michel Vâlsan. Les initiatives prises par notre maison ont été 

critiquées, mais elles peuvent être justifiées de manière fort simple. Le droit islamique rejoint 

entièrement le droit africain en affirmant, en opposition avec la conception occidentale d’origine 

romaine, que le droit de propriété ne peut être défini comme un « droit d’user et d’abuser ». L’homme 

est uniquement le dépositaire des biens qui lui sont confiés par le Très-Haut ; il ne peut en disposer à sa 

guise. Dans le cas présent, il y avait deux éléments à prendre en compte : tout d’abord la question de la 

présentation de l’œuvre vâlsanienne conformément à son orientation et à son intention initiale ; et 

ensuite le fait, facile à vérifier, que cette œuvre était devenue pratiquement inaccessible. La plupart des 

textes fondamentaux repris dans le présent recueil n’ont pas été réédités depuis un quart de siècle ; et 

ceux qui l’ont été figurent dans des publications coûteuses, hors de portée à tous égards. L’œuvre de 

Michel Vâlsan a été recouverte d’une chappe de plomb et sa diffusion normale a été contrariée. 

Des critiques mal inspirés ont accusé Sagesse et Tradition de ne pas avoir « pignon sur rue ». Il faudra 

bien qu’ils s’y fassent, car dans nos régions les habitations n’ont pas de pignon ; mais ce que nous tenons 

à dire avec force est que l’on peut trouver chez nous dans certains cœurs un respect filial, un amour et 

une gratitude à l’égard du grand maître disparu dont nous publions les écrits. Nous souhaitons 

ardemment que, avec la grâce d’Allâh, ces sentiments soient à l’avenir mieux partagés par tous. 

 

Ibrâhîm A. SOUMANO  

 


