
Dimanche 26 février 2012 

Michel Vâlsan : Les derniers hauts grades de l'Écossisme et la 
réalisation descendante (I) 

 LES DERNIERS
HAUTS GRADES DE L'ÉCOSSISME

ET LA RÉALISATION

DESCENDANTE 

Comme nous l'avons signalé dans notre dernier article (1), la relation établie par René Guénon 
entre les trois derniers degrés de la Maçonnerie écossaise et la réalisation descendante, pose 
quelques questions qui intéressent présentement les Maçons d'esprit traditionnel. Tout d'abord, 
il s'agit de savoir si la dite relation implique l'affirmation de l'existence d'une initiation à la 



réalisation descendante dans le cadre de la Maçonnerie,  ou tout au moins dans le régime 
écossais. Cette question est, à vrai dire, subordonnée à une autre de caractère principiel : 
existe-t-il  une notion traditionnelle d'initiation en vue de la réalisation descendante ? Nous 
laisserons donc de côté, pour le moment, le cas de l'initiation maçonnique, et nous tâcherons 
d'éclaircir  ce  point  sur  un  plan  traditionnel  plus  général.  A  cet  égard,  comme c'est  René 
Guénon qui a formulé la notion même de « réalisation descendante », c'est à son exposé que 
nous devons nous adresser en premier lieu, pour voir si cette notion doctrinale est liée, chez 
lui, à celle d'une initiation correspondante. Cet exposé montre tout d'abord que le processus de 
cette phase de la réalisation suppose l'accomplissement préalable de la phase « ascendante » ; 
ensuite, il précise que la phase « descendante » n'échoit qu'a certains des êtres qui ont atteint 
le terme suprême de la montée, dont le cas est de l'ordre proprement « avatârique ». Mais 
René Guénon ne précise pas par quelle discrimination et initiative est provoqué la « redescente 
» de ces êtres (2). Or ce point est en rapport direct avec notre sujet, car la discrimination et 
l'initiative en question correspondent au fond à une « initiation » pour la phase descendante. 
Par contre, le texte du Cheikh el-Akbar, dont nous avons donné la traduction, traite assez 
explicitement de ce point, selon la perspective islamique, et cela nous permet de compléter ici, 
fort opportunément, l'enseignement de René Guénon. Il est à peine besoin de faire remarquer 
que, au degré où se situent ces choses, les données islamiques, malgré leur forme particulière, 
ont une signification tout à fait universelle. D’après ces données, le « renvoi vers les créatures 
», qui correspond à l'inauguration de la phase descendante de la réalisation, est un pur attribut 
et même un privilège d'Allah, qui, dans le cas d'un rasûl, ou d'un nabî, comporte l'intervention 
d'un ange, lui-même identifié an principe divin, et, dans le cas du wârith, s'exprime par un « 
dévoilement ou manifestation divine » (tajallî ilâhî) (3), qui se situe nommément au même 
degré divin. Ce sont des manifestations de cet ordre (quels que soient du reste les supports 
qu'elles prennent dans notre monde), annonçant le choix d'Allah et conférant la « mission », 
qui constituent ce qu'on peut appeler proprement « l'initiation pour la descente ». L'idée d'une 
« initiation », en cette matière est tout à fait adéquate, car la réalisation qui lui correspond est 
le développement du « germe » divin déposé dans l'être missionné par la Parole d'Annonciation 
et d’lnvestiture (4). Cette initiation pour la redescente est même, dans un sens, d’un type plus 
primordial que celui de l’initiation pour la montée, car la réalisation qu’elle engendre reproduit 
dans  le  sens  direct  l’action  primordiale  du  Verbe  dont  procède  toute  manifestation,  et  à 
laquelle s’applique proprement le symbole védique du « sacrifice de Mahâ-Purusha », alors que 
la réalisation ascendante reproduit cette action dans le sens inverse, son point de départ étant 
la  manifestation.

(1)  Un texte du Cheikh el-Akbar sur la réalisation descendante, Etudes Traditionnelles, avril-
mai  1953.
(2) Il mentionne incidemment (Initiation et Réalisation Spirituelle, p. 227) que les Prophètes et 
les Avatâras sont mis en présence de la « mission qu'ils ont à accomplir », mais ne donne pas 
d'autre  précision.
(3) Il ne s’agit pas d’une « manifestation » divine en général (les tajalliyyât ont des espèces 
innombrables), mais d’une manifestation bien déterminée, conférant explicitement la « mission 
» et ses pouvoirs. C’est ce qui résulte du texte même de Cheikh el-Akbar, là où il est question 
du cas d’Abû Yazîd al-Bistâmî : « contraint » (majbûr) au « retour vers les créatures », pour 
lequel il avait reçu les attributs de sa fonction, il s’évanouissait, et alors la Voix qui l’avait « 
envoyé » demanda qu’on le ramène (il  faut ajouter que d’après les données connues, Abû 
Yazîd, qui  avait été « envoyé », à titre d’épreuve une première fois avec des attributs de 
majesté et  de gloire,  fut  envoyé efficacement  une deuxième fois,  mais  aves des attributs 
d’humilité et de pauvreté : il est du reste un des chefs des Malâmiyyah, les Gens du Blâme). 
Notons aussi que dans le cas où l’être a le choix (ikhtiyâr) entre le « retour » et l’ « arrêt », ce 
qui fut le cas cité, d’Abû Mâdyân, il s’agit encore d’une proposition explicite faite par l’acte de 
tajallî. On connait encore des cas de « proposition de choix », soit lors d’une mission (et à cet 
égard on peut se rappeler que Shâkya-Muni eut à choisir entre la fonction de Bouddha et celle 
de  Chakravarti) soit, selon le hadith, lors de la mort, entre la persistance sur terre et « la 
rencontre  avec  le  Compagnon  Suprême  ».
(4) Comme on peut le voir dans le cas du Prophète de l’Islam, la visite de l’Ange Gabriel a 
même les caractères intelligibles d’un « mariage transcendant » (analogue, bien que situé dans 
une toute autre perspective, à celui avec la Vierge), dont le fruit devait être le Coran (qui est 
lui-même le  Verbe  divin  contenant  la  Loi  révélée).  Du  reste,  les  premières  paroles  de  la 



révélation  que  nous  avons  citées  dans  notre  commentaire  du  texte  du  Cheikh  el-Akbar, 
expriment au fond la même idée : il s’agit que le Prophète « prononce » les paroles révélées « 
au nom du Seigneur qui a créé l’Homme (Universel) », identique au Coran, « d’une goutte de 
sang coagulé », forme première du Verbe ensemencé, particularisée par la « coagulation » que 
comporte la « descente » (cf. René Guénon,  La Grande Triade, ch. XIV), dont procèdera la 
Forme prophétique mohammadienne dans toute son universalité  ;  la  mention  du  Calame, 
symbole masculin, dont la fonction est d’inscrire la Science divine sur la Table Gardée, symbole 
féminin,  représenté ici  par l’être du Prophète, vient appuyer notre interprétation. On peut 
remarquer à l’occasion que, en sens inverse, le mariage participe d’un symbolisme d’initiation.

Telles sont, en peu de mots, les constatations que nous pouvons faire, sur un plan traditionnel 
en général, concernant l’accès à cette phase de la réalisation initiatique. On se rend compte 
facilement que les moyens de l’initiation ordinaire n’ont rien à chercher ici. Ajoutons qu’on ne 
connaît  nulle  part  et  d’aucune  façon  qu’une  organisation  initiatique  ait  jamais  prétendu 
conférer une initiation de cet ordre, ce qui reviendrait en somme à la prétention de conférer 
des  missions  divines,  qu’elles  soient  de  caractère  proprement  légiférant  ou  autres  (1).

Nous reviendrons maintenant au cas maçonnique, ou plutôt à la mention qu'en a faite René 
Guénon. Rappelons tout d'abord les termes mêmes employés par lui. C'était dans un contexte 
où il était question du cas du  Bodhisattwa. Chez celui-ci, tout le symbolisme de sa vie « lui 
confère, depuis son début même, un caractère proprement « avatârique » (2), c’est-à-dire la 
montre effectivement comme une « descente » (c’est  le sens propre du mot  avatâra) par 
laquelle un principe, ou un être qui représente celui-ci parce qu'il lui est identifié, est manifesté 
dans le monde extérieur, ce qui, évidemment, ne saurait en aucune façon altérer l'immutabilité 
du principe comme tel ». Ici, René Guénon mettait une note qui est le « lieu » de notre sujet : 
« On pourrait encore dire qu’un tel être, chargé de toutes les influences spirituelles inhérentes 
à son état transcendant, devient le « véhicule » par lequel ces influences sont dirigées vers 
notre monde ; cette « descente » des influences spirituelles est indiquée assez explicitement 
par  le  nom  d’Avalokitêshwara,  et  elle  est  aussi  une  des  significations  principales  et  « 
bénéfiques » du triangle inversé. – Ajoutons que c’est précisément avec cette signification que 
le triangle inversé est pris comme symbole des plus hauts grades de la Maçonnerie écossaise ; 
dans celle-ci, d’ailleurs, le 30e degré étant regardé comme  nec plus ultra, doit logiquement 
marquer par là même le terme de la « montée », de sorte que les degrés suivants ne peuvent 
plus se référer  proprement  qu’à  une « redescente », par  laquelle  sont  apportées  à  toute 
l’organisation  initiatique  les  influences  destinées  à  la  «  vivifier  »  ;  et  les  couleurs 
correspondantes, qui sont respectivement le noir et le blanc, sont encore très significatives 
sous le même rapport » (3). On voit ainsi que la correspondance entre les derniers degrés de 
l’Ecossisme et la « redescente » est venue par le biais du symbolisme, non par un abord direct 
de la question de l’initiation que nécessiterait cette phase de la réalisation. De plus, René 
Guénon ne parle en somme textuellement que d'une « référence » de ces grades à une « 
redescente », sans affirmer aucunement que l'attribution des grades en question conférerait 
l'initiation nécessaire pour cette phase initiatique. Cette note n'est peut-être pas assez explicite 
en elle-même pour éviter une méprise, mais le contexte est tout de même assez clair : René 
Guénon parlait à cet endroit d'un cas avatârique, et, du reste, dans toute son étude, il n'a 
envisagé que de tels cas, comme encore ceux, analogues, du rasûl et du nabî (4). En tout état 
de cause, c'est seulement à des êtres ayant déjà réalisé leur identité principielle qu’il pouvait 
penser à ce propos, car ceux-là seulement peuvent être « mis en présence d’une mission 
divine qu’ils ont à accomplir » ; l’attribution d’une mission exige en effet que le mandant et le 
mandaté se trouvent à un certain égard, à un certain degré. Disons encore, par un simple 
souci de symétrie logique, quelque excessif qu’il puisse paraître ici, que si l’organe initiateur 
est  situé  au  degré  de  la  simple  «  virtualité  »  de  sa  propre  fonction,  comme  c’est  trop 
évidemment le cas dans la Maçonnerie présente, il ne saurait avoir le rôle d’attribuer des « 
missions  »  de  ce  caractère  transcendant  et  proprement  avatârique,  dont  le  contrôle  lui 
échapperait par la force des choses et sous ce rapport, il est indifférent que le récipiendaire 
soit un être ayant déjà atteint l’identité principielle, ou au contraire quelqu’un qui n’a aucune 
réalisation  spirituelle,  même  de  l’ordre  le  plus  élémentaire.

(1) Nous parlons donc ici, seulement de « missions » ou « fonctions » coïncidant avec une « 
réalisation descendante », car il y en a évidemment qui n’impliquent point une telle réalisation 



initiatique, et c’est même là, peut-on dire, le cas de toutes celles qu’on connaît ordinairement, 
soit dans l’ordre initiatique soit dans l’ordre exotérique, qu’elles soient purement spirituelles ou 
politiques.
(2) Il convient donc, en vérité, de faire une distinction entre les êtres qui « descendent » et 
accomplissent ainsi leur réalisation descendante, par leur naissance même dans ce monde, et 
les autres missionnés divins, qui ne recouvrent un caractère « descendant » qu’après une « 
montée  »  accomplie  pendant  leur  vie  terrestre.  C’est  en  cela  du  reste  que  consiste 
principalement la différence entre l’Avatâra et le Prophète, et de là découlent les caractères 
spécifiques  des  Révélations  dont  ils  sont  les  supports.
(3)  Initiation  et  réalisation  spirituelle,  p.233.
(4) Comme nous l’avons noté dans notre précédent article, le cas de redescente du walî même 
n’est pas exclu absolument, mais en quelque sorte « réservé », dans l’exposé de René Guénon. 
Notre interprétation sur ce point n’est nullement forcée et la meilleure preuve qu’il admettait 
parfaitement  la  possibilité  de  redescente  en  dehors  des  cas  proprement  avatâriques  et 
prophétiques, est le fait que lui-même mentionne, dans la dernière note de son étude (op. cit., 
p. 228), le cas de Dante considéré comme « redescendu du Ciel  ». D’autre part, dans  La 
Grande Triade (p.100), il cite dans le même ordre d’idées, à propos du Rorate Coeli desupet, 
et  nubes  pluani  Justum d’Isaïe XLV,  8,  le  cas  du «  Juste  »  comme « médiateur  »  qui  « 
redescend du ciel en terre », ou comme être qui, « ayant effectivement la pleine possession de 
sa nature céleste, apparaît en ce monde comme l’Avatâra ». Le cas de tels  awliyâ pourrait 
entrer, du reste, dans ce que le Cheikh el-Akbar appelle la Nubuwwah Ammah, la Prophétie 
Générale, avec laquelle s’identifie la Wilâyah, la Sainteté, dans son sens le plus haut, et qui ne 
comporte pas d’attribut légiférant (tachrî’) mais seulement les « sciences » (‘ulûm) et les « 
notifications » (ikhbârât) divines ; d’autre part, c’est seulement l’utilisation d’une qualification 
terminologique spéciale qui permet de déterminer parmi les awliyâ ceux qui constituent les cas 
de « missionnés » ; cette qualification est celle de la Wirâthah, l’Héritage, qu’utilise en fait le 
Cheikh  el-Akbar.

Il nous reste à éclaircir un dernier point. Dans le texte de René Guénon une phrase dit que, par 
la « redescente » à laquelle se réfèrent les degrés ultérieurs au 30e, « sont apportées à toute 
l'organisation  initiatique les  influences  spirituelles  destinées  à  la  vivifier  ».  Cela  établit  un 
rapport direct et précis entre l'organisation initiatique qui possède ces grades et les influences 
spirituelles que comporte une « réalisation descendante ». Alors, on se demande quelle est la 
relation qui subsiste entre les dits grades et une telle réalisation, alors que nous avons conclu 
qu’il ne peut s'agir là de l'initiation que cette réalisation nécessite. Il y a, à cet endroit, plus 
précisément,  deux  questions  :  Quelle  signification  reste-t-il  à  attribuer  au  symbolisme  « 
descendant » constaté pour les trois derniers degrés de l'Ecossisme ? Si ce symbolisme est 
propre  aux  dits  grades  (1),  quelle  est  la  chose  conférée  par  ceux-ci  ?

La réponse à ces questions ne saurait être trouvée, ni facilement ni complètement, parce que 
les choses dont il s'agit sont en rapport avec des points réellement énigmatiques concernant 
l’origine et la nature de l'initiation maçonnique ou tout au moins des hauts grades superposés 
à la « Maçonnerie bleue ». Néanmoins, il nous semble qu'on peut tenter quelques vues, à l'aide 
de  la  méthode  du  symbolisme,  et  en  tenant  compte  de  diverses  données  traditionnelles 
concernant  les  hiérarchies  initiatiques.

(1) Il est utile de noter que le régime de 33 grades n’est pas, ou n’a pas été partout le même ; 
quelquefois le 33e est le Kadosh, mais cela ne peut être que le résultat d’une de ces altérations 
dont on a tant d’exemples. Par ailleurs, le triangle inversé ne se trouve pas mentionné dans 
tous les manuels parmi les attributs des trois derniers degrés. Nous reviendrons plus loin sur 
ce  point.

Toute organisation initiatique reproduit, plus ou moins explicitement, dans sa hiérarchie de 
grades, soit effectifs, soit simplement symboliques, la figure d'un centre spirituel. Ce centre est 
naturellement  celui  dont  cette  organisation  procède  immédiatement  et  auquel  elle  reste 
toujours,  consciemment  ou  non,  attachée  et  subordonné,  ainsi  que  toute  la  forme 
traditionnelle  correspondante.  Celui-ci  est  lui-même  une  figure  du  Centre  Suprême  dont 
émanent et dépendent, d'une façon plus ou moins directe, les centres particuliers de chacune 
des formes traditionnelles existantes. Au sommet de ce dernier,  ainsi  que l'a  exposé René 



Guénon dans son Roi du Monde, se trouvent les trois fonctions suprêmes, du Brahâtmâ et de 
ses deux assesseurs, le Mahâtmâ ele Mahânga, qui régissent chacun l'un des « trois mondes » 
(qui  constituent  le  Tribhuvana de  la  tradition  hindoue).  Ce  ternaire  de  fonctions  a  sa 
correspondance  dans  la  hiérarchie  supérieure  de  tout  centre  spirituel  d'une  tradition 
particulière. René Guenon en a signalé le fait dans le cas du Lamaïsme, dont les trois fonctions 
du Dalaï Lama, du Tachi-Lama et de Bogdo Khan sont assez visibles dans le monde extérieur. 
On  peut  citer  dans  le  même ordre,  le  cas  de  la  tradition  islamique où  le  sommet  de  la 
hiérarchie spirituelle, ici purement ésotérique, est occupé par le  Qutb, le Pôle, et ses deux 
Imams, l'un à sa droite, l'autre à sa gauche, régissant respectivement le  Malakût et le  Mulk 
(1).

(1)  Un  autre  cas  est  celui  de  la  tradition  chinoise  avec  l’Empereur,  dans  sa  fonction  de 
Médiateur entre le Ciel  et la Terre, et ses deux Conseillers, de droite et de gauche, à une 
époque où les détenteurs étaient réellement identifiés aux principes qu’ils représentaient dans 
le  domaine  de  leur  tradition.

Ces fonctions, envisagées tant dans l'ordre de la tradition universelle que dans l'ordre des 
traditions particulières, étant les plus élevées que comporte la hiérarchie initiatique normale, et 
par  lesquelles  sont  véhiculées  les  influences  spirituelles  dans  les  domaines  qui  leur 
correspondent, apparaissent comme des cas de réalisation descendante, mais il est utile de 
procéder à un examen plus spécial pour faire ressortir clairement tette conclusion. Ainsi, pour 
ce  qui  est  d'une  tradition  particulière  comme  l'Islam,  les  fonctions  de  ce  genre  sont 
naturellement représentées par des Awliyâ (sing. Walî) en tant qu' «  héritiers » du Prophète 
dont procèdent toutes les fonctions traditionnelles de l'Islam, et le  Qutb, par exemple, est 
l'Héritier  prophétique par excellence, car  cette fonction fut  à l'origine proprement celle  du 
Prophète dont les Imâms étaient Omar et Abû Bakr. Mais ce qui est intéressant dans l'ordre de 
la  tradition  universelle,  c'est  que,  d'après  le  Cheikh  el-Akbar  (Futûhât,  ch.  73),  le  Pôle 
islamique et  Ses Imâms ne sont que des représentants  de certains prophètes vivants  qui 
constituent la hiérarchie fondamentale et perpétuelle de la tradition dans notre monde. Cette 
correspondance  est  indiquée  selon  une  configuration  spéciale  de  la  hiérarchie  supérieure 
islamique, dans laquelle le Pôle et  les deux Imâms sont  comptés dans le quaternaire des 
Awtâd, les Piliers, fonctions sur lesquelles repose l'Islam et dont les positions symboliques sont 
aux quatre points cardinaux. Ces Awtâd sont les « vicaires » (nuwwâb, sing. nâib) des quatre 
prophètes que la tradition islamique générale reconnait comme n'ayant pas été atteints par la 
mort corporelle Idrîs (Hénoch). Ilyâs (Elie), Aïssa (Jésus) et  Khidr.  Les trois premiers sont 
proprement des rusul, c'est-à-dire des « législateurs », mais qui n'ont plus le rôle de formuler 
quelque  loi  nouvelle  du  fait  que  le  cycle  légiférant  est  fermé  avec  la  révélation 
mohammadienne. Le quatrième, Khidr, au sujet duquel il y a communément divergence quant 
à savoir s'il est un « prophète » (nabî) ou un saint (walî), correspond d'après le Cheikh et-
Akbar à une fonction de Prophétie générale qui, par définition normale du reste, ne comporte 
pas d'attribut légiférant (1). Ces êtres, ou plutôt ces fonctions, sont les Piliers (al-Awtâd) de la 
Tradition  Pure (ad-Dînu-l-Hanîfî)  qui  est  évidemment  la Tradition  primordiale  et  universelle 
avec laquelle l'Islam s'identifie en son essence. Il faut ajouter que si ces fonctions primordiales 
sont désignées ainsi par des Prophètes qui ne sont apparus que dans le cours du cycle humain 
actuel, ce n'est là chez le Cheikh el-Akbar, qu'une façon d'appuyer, par des faits reconnus par 
la tradition islamique en général, l'affirmation de l'existence d'un Centre suprême hors de la 
forme particulière de l'Islam et  au-dessus du centre spirituel  islamique. Sans préciser  (du 
moins  à  l'endroit  des  Futûhât auquel  nous  nous  rapportons)  quelles  sont  leurs  positions 
hiérarchiques, le Cheikh el-Akbar dit que de ces quatre, l'un est Qutbu-l-Alami-i-Insânî (le Pôle 
du Monde Humain) et  Majlâ-l-Haqq (le Lieu Théophanique, ou la Manifestation de la Vérité 
divine), titres qui correspondent assez littéralement au « Roi du Monde » régissant le mânava-
loka, et deux en sont les Imâms ; tous ensemble constituent un quaternaire qui correspond 
aux  quatre  Arkân (Angles  ou  Appuis)  du  Temple  de  la  Tradition  (dont  la  Kaabah est  un 
symbole), Cette façon imprécise d'exprimer les choses s'explique sans doute par le fait que les 
quatre principes universels que ce quaternaire représente sont dans leur réalité essentielle un 
seul, qui est le Verbe Universel résidant au centre du Monde humain, et que lorsque ce principe 
unique manifeste ses attributs  par les  quatre fonctions primordiales qui  apparaissent alors 
comme l’expression de quatre principes, tous ces principes interviennent dans chacune des 
dites fonctions, mais seulement dans des proportions et sous des rapports différents, de sorte 



qu’on ne peut leur assigner une répartition rigoureusement systématique et exclusive (2). Il 
nous semble que, en dehors d'autres raisons plus particulières d'ordre cyclique, c'est là que 
réside aussi, au fond, l'explication des assimilations et des interchangements que l'on constate 
fréquemment entre les entités qui représentent ces fonctions prophétiques : Ilyâs identifié à 
Idrîs,  et  c'est  le  Cheikh el-Akbar lui-même qui  fait  cette identification  dans ses  Fuçûçu-l-
Hikam ; Khidr assimilé à Ilyâs ; Khidr, encore, identifié au Pôle Suprême, comme on le trouve 
chez Abdu-l-Karîm al-Jîlî dans son Al-Insânu-l-Kâmil, chap. 57 (3) ; enfin Idrîs qui préside aux 
sciences cosmologiques, car il est identifié aussi à Hermès, siégeant au ciel du Soleil au lieu de 
celui de Mercure, et changeant ainsi de place avec Aïssa qui préside aux sciences purement 
spirituelles. Mais quoi qu'il en soit des positions que peuvent occuper ces quatre Prophètes 
dans  la  hiérarchie  suprême  de  la  tradition,  comme  ils  sont  nécessairement  des  cas  de 
réalisation descendante, le Pôle islamique et ses deux Imâms, ou encore les quatre Awtâd, qui 
leur  correspondent  d'une façon ou d'une autre,  doivent  l'être également  (4),  et  la même 
situation  doit  se  trouver  dans  la  hiérarchie  des  centres  spirituels  des  autres  formes 
traditionnelles.  C'est  là  un  premier  point  que  nous  voulions  établir  sous  le  rapport  des 
correspondances. 

  

M. VALSAN. 

  



(A  suivre).

(1) Cette Prophétie est celle des « Sciences et des Notifications divines » dont nous avons fait 
mention dans une note précédente, mais, de plus, Khidr a un caractère spécial de fonction 
directrice pour des cas spirituels toujours particuliers et exceptionnels. Nous espérons pouvoir 
traiter  de  la  question  de  Khidr  dans  une  étude  spéciale.
(2) On pourrait comprendre cette situation par analogie avec ce qui existe dans le domaine de 
la  manifestation  grossière,  ou  les  quatre  éléments  se  trouvent,  en  fait,  tous  réunis  dans 
chaque point du monde corporel, mais dans des proportions différentes, ce qui entraine selon 
le  cas,  la  prédominance  tantôt  de  l’un  de  ces  éléments,  tantôt  de  l’autre.
(3)  Chez  ce  Maitre,  Khidr  est  le  Pôle  Unique  et  Totalisant,  le  Roi  des  Rijâlu-l-Ghaib,  les 
Hommes de l'Invisible, qui sont les êtres les plus connaissants au sujet d'Allah, dont la cité se 
trouve dans la Terre du Sésame (Ardu-s-Simsimah), cette terre qui fut étalée du Reste de la 
Boue dont fut fait Adam, la Terre Blanche restée inaltérée dans sa nature primordiale, qui est 
le séjour des Prophètes, des Envoyés divins et des Saints où les hommes s'entretiennent avec 
les  Anges.
(4) Puisqu'on peut vérifier la chose dans certains des cas de « renvoyés » mentionnés par le 
Cheikh el-Akbar dans le texte traduit par nous, disons encore que d'après cette même autorité 
de l'ésotérisme islamique, Abû Yazîd al-Bistâmî a été finalement Pôle, et qu'Abû Madyân a été 
de son côté, en son temps, un des Imâms (il devint lui-même Pôle « une heure ou deux avant 
de mourir »). 

[Michel Vâlsan, Les derniers hauts grades de l'Ecossisme et la réalisation descendante, Revue 
Etudes Traditionnelles n° 308, Juin 1953, p. 161]. 



 LES DERNIERS 

HAUTS GRADES DE L'ÉCOSSISME 
ET LA RÉALISATION 
DESCENDANTE 

(suite) (1) 
  

Il nous faut faire maintenant une précision qui sera en même temps une réserve nécessaire. 
Les  fonctions  suprêmes  d'une  tradition  particulière  ne  sauraient  être  considérées  comme 
devant coïncider avec des cas de réalisation descendante que lorsqu'il  'agit  d'une tradition 
complète tant sous le rapport métaphysique que sous celui cosmologique et qui possède donc 
tant l'initiation effective des « grands mystères » que celle des « petits mystères ». Or,  de 
même qu'il  y des initiations de caractère spécifiquement cosmologique, il  peut y avoir des 
formes  traditionnelles  réduites,  sinon  par  leur  définition  première,  du  moins,  à  certaines 
époques, par l'effet des vicissitudes cycliques, à un point de vue cosmologique, et  dont le 
domaine normal est alors celui des « petits mystères » (2). Les centres spirituels de formes 
traditionnelles qui se trouvent dans un tel état, et qu'on peut qualifier de ce fait proprement de 
« mineures »  dans  l'ensemble  des  formes  traditionnelles  existantes  (3),  se  rangent 
normalement dans la dépendance immédiate, non pas du centre suprême, mais d’un centre 
intermédiaire, plus complet qu’eux-mêmes au point de vue spirituel qui de ce fait peut régir un 
groupe particulier de traditions rapprochées entre elles par des caractères semblables et des 
conditions cycliques communes (4). Un tel centre intermédiaire constitue alors, par rapport 



aux centres particuliers de ce groupe traditionnel, une hypostase du centre suprême (5). 
  
(1) Cf. Etudes Traditionnelles, n° de juin 1953. 
(2) Un cas de ce genre est celui de l’hermétisme, en tant que réadaptation des traditions 
grecques et égyptienne, à l’époque alexandrine, dont le caractère cosmologique et d’initiation 
de  l’ordre  des  « petits  mystères »  ne  fait  pas  de  doute  (cf.  René  Guénon,  Aperçus  sur 
l’Initiation,  ch.XLI),  bien  qu’une  tradition  de  cet  ordre  devait  se  rattacher  elle-même 
originellement et par ses principes à une doctrine réellement métaphysique, et que de ce fait 
une ouverture restait, malgré tout, possible, quoique de façon moins directe, pour ceux qui 

avaient les qualifications nécessaires, vers une réalisation de l’ordre des « grands mystères ». 
(3) Pour le cas cité de l’hermétisme, ce caractère de subordination est attesté par le fait qu’il 
s’est même incorporé à l’ésotérisme islamique et à l’ésotérisme chrétien du moyen âge ; mais 
d’autre part le fait que, tout en se limitant aux « petits mystères », il est une tradition du type 
« sapiential » ou intellectuel, lui assurait quelques avantages dans certains milieux d’extension 
des traditions relevant du type spirituel religieux et qu’on pourrait appeler aussi, sous certaines 
réserves, « prophétique » ; nous voulons parler surtout des milieux constitués par des peuples 
autres que ceux auxquels furent adressés directement et, donc, de façon plus adéquate les 
messages des fondateurs de traditions de forme religieuse (comme le Christianisme et l’Islam), 
respectivement  les  gentils  et  les  non-arabes,  chez  lesquels  l’hermétisme  était  du  reste 
autochtone, du moins dans la région méditerranéenne. Il semble que la persistance de cette 
tradition et  son rôle dans les ordres de chevalerie qui assuraient la liaison avec le Proche-
Orient, peuvent s’expliquer d’un côté par son intellectualité qui lui conférait un caractère de 
neutralité et d’universalité relative au milieu méditerranéen, d’un autre côté par les limitations 
naturelles que subissaient les valeurs spécifiques des religions d’origine judaïque et arabe chez 
les peuples d’autres races. La situation de l’hermétisme est ainsi comparable à celle qu’ont 
eue, sur le plan doctrinal, l’aristotélisme et le néoplatonisme, avec lesquels il s’est trouvé du 
reste ordinairement associé en fait. – Un autre cas de « minorité » qu’on pourrait citer ici est 
celui du Judaïsme dans la diaspora, et la kabbale dit que la Shekinah est alors en exil parmi les 

gentils. 
(4) Dans un tel centre ces traditions se concentrent et s’appuient réciproquement. C’est ainsi 
que dans l’ésotérisme islamique, et  selon sa « perspective » propre, il  est  dit  que le  Qutb 
accorde son secours providentiel non seulement aux Musulmans, mais encore aux Chrétiens et 
aux Juifs, et ceci est à mettre, peut-être, de toutes façons, en rapport avec le rôle général de 
la tradition islamique comme intermédiaire entre l'Orient et l’Occident, dans la dernière partie 
du cycle traditionnel, bien qu'elle soit, mais on pourrait dire dans un certain sens du fait même 
qu’elle est, la plus récente des formes traditionnelles actuelles, car cela lui assure une vitalité 
plus grande par rapport aux traditions plus anciennes. Dans le même ordre d'idées, rappelons 
encore  que  René  Guénon,  parlant  de  la  légende  de  Christian  Rosenkreutz,  le  fondateur 
supposé de Rosicrucianisme, et en particulier ces voyages qui lui sont attribués (notamment en 
Terre-Sainte,  en  Arabie,  dans  le  Royaume  de  Fez,  mais  encore  chez  les  Sages  et  les 
Gymnosophistes) disait que le sens semble en être qu' « après la destruction de l'Ordre du 
Temple,  les  initiés  à  l'ésotérisme  chrétien  se  réorganisèrent  d'accord  avec  les  initiés  à 
l'ésotérisme  islamique  pour  maintenir,  dans  la  mesure  du  possible,  le  lien  qui  avait  été 
apparemment rompu par cette destruction » (Apercus sur l'Initiation, chap. XXXVIII). Et plus 
loin, il ajoutait : « cette collaboration dut se continuer aussi par la suite... Nous irons même 
plus loin : les mêmes personnages, qu'ils soient venus du Christianisme ou de l'Islamisme, ont 
pu, s'ils ont vécu en Orient et en Occident (et les allusions constantes à leurs voyages, tout 
symbolisme à part, donnent à penser que ce dut être le cas de beaucoup d'entre eux), être à 
la  fois  Rose-Croix  et  Çûfis (ou  mutaçawwifûn des degrés supérieurs),  l'état  spirituel  qu'ils 

avaient atteint impliquant qu'ils étaient au delà des différences qui, existent entre les formes 
extérieures  et  qui  n'affectent  en  rien  l'unité  essentielle  et  fondamentale  de  la  doctrine 



traditionnelle » (ibid.). 
(5) Quant  à  l'existence  d'une  hiérarchie  spirituelle  et  des  rapports  de  subordination 
subséquente entre les différentes formes traditionnelles, nous rappellerons un autre texte de 
René Guénon : « Bien que le but de toutes les organisations initiatiques soit essentiellement le 
même,  il  en  est  qui  se  situent  en  quelque  sorte  à  des  niveaux  différents  quant  à  leur 
participation à la Tradition primordiale (ce qui  d'ailleurs ne veut pas dire que, parmi  leurs 
membres, il ne puisse pas y en avoir qui aient atteint personnellement un même degré de 
connaissance effective) ; et il n'y a pas lieu de s'en étonner si l'on observe que les différentes 
formes traditionnelles elles-mêmes ne dérivent pas toutes immédiatement de la même source 
originelle  ;  la  «  chaîne  »  peut  compter  un  nombre  plus  ou  moins  grand  d'anneaux 
intermédiaires,  sans  qu'il  y  ait  pour  cela  aucune  solution  de  continuité  «  (Aperçus  sur 
l'Initiation,  chap. X).  On pourrait  ajouter en rapport,  avec nos considérations précédentes, 
qu'une ordonnance hiérarchique peut résulter à certains moments et tout au moins à certains 
égards,  comme  conséquence  de  la  déchéance  relative  de  certaines  formes  traditionnelles 

quelle qu'ait pu être sa position aux époques antérieures. 
  
Les centres spirituels basés sur la réalisation spirituelle des « petits mystères » sont alors 
constitués normalement par des êtres qui se situent au degré de l’ « homme véritable » (ou du 
Rose-Croix) et non pas à celui de l'« homme transcendant » (ou du Çûfî au vrai sens de ce 
mot). Dans ces cas les fonctions supérieures de ces centres ne coïncident pas avec le cas de la 
« réalisation descendante », si ce n'est tout à fait exceptionnellement (car des cas d'exception 
restent, malgré tout, toujours possibles). Néanmoins, selon une loi des correspondances qui 
assurent l'action des influences ou des énergies spirituelles d'un degré à l'autre, la constitution 
de ces centres mineurs est à l'image des centres majeurs dont ils dépendent et qu'ils reflètent 
ainsi  à  leur  niveau.  Ainsi,  sans  chercher  à  compliquer  la  situation  par  des  distinctions 
spécieuses, il faut bien admettre qu'on peut avoir au degré des « petits mystères » des centres 
et des fonctions spirituelles et même, sans aucun abus de langage des « missions », qui, sans 
être de caractère directement « divin » ou « avatârique », participent sur leur plan et pour leur 
domaine  du  symbolisme  des  centres  et  des  fonctions  supérieures.  Aussi,  toute  fonction 
initiatique, du fait qu'elle agit régulièrement dans son domaine, à quelque degré que ce soit, et 
peur autant qu'elle  véhicule alors vers  les degrés inférieurs  les  influences ou les  énergies 
spirituelles qui lui sont confiées, s'inscrit dans une perspective « descendante », et de ce fait 
peut recevoir pour son domaine les attributs des fonctions suprêmes réellement avatâriques 
qu'elle  représente  et  auxquelles  elle  reste  subordonnée.  Or,  ainsi  que  nous  l'avons  déjà 
mentionné, il en est de même pour la constitution de la hiérarchie essentielle des degrés et 
des  fonctions  de  chacune  des  voies  initiatiques  que  comporte  une  forme  traditionnelle 
particulière, de sorte que ces voies retracent alors elles-mêmes dans une certaine mesure la 
hiérarchie de leur centre spirituel immédiat, quoique cette analogie constitutive ne soit pas 
forcément apparente. Dans les cas où ces voies sont basées sur une hiérarchie de grades et de 
fonctions symboliques et comme telles plus visibles de l'extérieur, dont l'attribution n'implique 
pas nécessairement  la possession  effective des degrés de connaissance correspondants,  le 
symbolisme respectif, tant qu'il sera conservé intact reflétera la hiérarchie des degrés effectifs 
et des fonctions des centres supérieurs et du centre suprême lui-même qui est leur prototype 
commun, et cela en dehors de toute question d'une possession des degrés de connaissance 
symbolique  par  les  grades  (6).  Mais  dans  tous  les  cas,  c’est  l'essentielle  constitution 
analogique à tous les degrés et dans chaque économie spéciale qui assure l'ordre total des 
hiérarchies particulières et rend possible l'action normale des influences supérieures dans toute 

la profondeur et l'étendue du monde régi par le centre suprême (7). 
  
(6) Il n’est pas nécessaire de citer des exemples pour montrer que dans les traditions de forme 
religieuse de tels symboles de la hiérarchie initiatique se retrouvent souvent dans les attributs 



de la hiérarchie exotérique elle-même, et cela par un transfert que rend toujours possible la 

correspondance qui existe entre les différents niveaux d’une même forme traditionnelle. 
(7) C’est par là aussi qu’on comprend la gravité que présente la destruction ou la disparition de 
celles  des  organisations  initiatiques  qui  constituent  les  principaux  supports  des  centres 
spirituels, car les mondes traditionnels que ceux-ci régissaient normalement s’en trouvent alors 

plus ou moins retranchés, ce qui peut aboutir finalement à leur abandon complet et définitif. 
  
Pour en revenir notre sujet  principal, il  nous semble que le symbolisme « descendante ou 
« avatârique », reconnu par René Guénon aux 3 derniers degrés du régime écossais, repose 
sur une correspondance, dont il reste seulement à déterminer un peu plus la situation et la 
portée,  avec  ces  3  fonctions  suprêmes  d'un  centre  spirituel.  Cette  correspondance 
s'expliquerait  par  le  fait  que  le  système  de  33  grades  de  l'Écossisme  reproduit 
schématiquement la hiérarchie d'un centre spirituel dont la Maçonnerie moderne en général a 
pu  recueillir  successivement  et  grouper,  de  façons  très  variées,  selon  les  régimes,  et 
vraisemblablement par l'intermédiaire d'organisations ordonnées autrefois par un tel centre, au 
moins les éléments emblématiques, et dont la figure d'ensemble se dessine mieux dans le cas 
spécial examiné ici. Il est incontestable que cette hiérarchie n'apparait pas assez logique ni 
homogène dans son développement, et qu'elle fait même l'impression d'un assemblage plus ou 
moins  syncrétiste  ;  l'histoire  connue de  la  superposition  successive  de  divers  groupes  de 
grades à partir des 3 grades primitifs de la Maçonnerie opérative, pendant le XVIIIe siècle et 
au début du XIXe ne contrarierait certainement pan cette impression (8), Mais derrière tout 
cela il pourrait y avoir tout de même autre chose. En fait, il reste pour cette hiérarchie certains 

caractères qui permettent de percevoir une relative cohérence d'ensemble. 
  
Tout d'abord, le nombre 33 de ces degrés est lui-même significatif sous ce rapport (9). Ce 
nombre a  un symbolisme axial  et  cyclique assez  apparent  (10).  D'habitude on le  met  en 
rapport avec le nombre des années de la vie terrestre du Christ selon l'une des estimations de 
cet âge (11), mais sans qu'on explique autrement la raison de ce rapprochement. Or à ce 
propos, on peut remarquer que l'âge du Christ peut être considéré, dans les traditions qui, 
comme la Maçonnerie, ont un rapport avec le message christique, comme un symbole des 
degrés acquis et totalisés par l'homme Universel dans ses phases de réalisation ascendante et 
descendante. Il est même remarquable que cet âge quand il est considéré comme étant de 33 
ans, Se divise en 30 ans de vie secrète et 3 ans de vie publique, ces derniers étant donc ceux 
de la « mission » proprement dite du Christ, et cette division correspond ainsi exactement aux 
nombres  des  degrés  de  l'Ecossisme  pour  les  phases  ascendantes  et  descendantes  de  la 
réalisation initiatique (12). On peut signaler à l'occasion que ce nombre est celui des vertèbres 
de l'épine dorsale de l'homme, ce qui lui atteste précisément une signification axiale, surtout 

en tant que support de la tête (13). 
  
(8) Le Rite Ecossais Ancien Accepté a eu pour le commencement sept grades, ensuite vingt-

cinq, et ne totalisa les trente-trois degrés actuels qu’au début du XIXe siècle. 
(9) De même 33 est le nombre maximum des membres d'un Suprême Conseil. — On sait 
d'autre part l’importance du même nombre dans la Divine Comédie de Dante. En Islam, il est 
également un des nombres de base des incantations,  et  on  le trouve aussi  dans certains 
rapports  de  la  science  des  nombres  sur  laquelle  repose  du  reste,  une  bonne  part  de  la 

technique incantatoire. 
(10) Signalons que dans les documents publiés dans l’ouvrage anti-maçonnique Maçonnerie 
Pratique (Paris, 1886, vol. II, on donne comme explication de ce nombre le fait « que c’est à 

Charleston, au 33e latitude Nord, que le Suprême Conseil s’est constitué le 31 mai 1801 ». 
Cette explication  témoignerait  plutôt  de l’esprit  scientiste des organisateurs  des  Suprêmes 



Conseils qui, au contraire, devant porter à 33, pour des raisons réellement symboliques qui 
leur échappaient, le nombre des degrés de l’Ecossisme, avaient cru bon de faire état d’un point 

terrestre situé à pareille latitude. 
(11)  On sait  qu’il  n'y  a  pas eu  unanimité d'opinion à  cet  égard  même chez  les  premiers 

docteurs chrétiens. 
(12)  Si  l’on  pouvait  se  fier  aux  documents  de  rameuse  antl-maçonnique  précité,  l’âge 

symbolique du 33e degré, le Souverain Grand, serait lui-même de « 33 ans accomplis » (Ragon 
Indique  pourtant  30  ans)  ce  qu’on  explique  encore  par  le  degré  de  latitude-nord  de 
Charleston !. Les âges symboliques des degrés ne sont par toutefois équivalents aux nombres 

d'ordre de ceux-ci. Le même âge de 33 ans est attribue au 18e, le Rose-Croix, analogie qui, si 
elle  est  fondée,  pourrais  se  comprendre  par  une  certaine  correspondance  à  des  niveaux 
différents entre les réalisations auxquelles se réfèrent les symbolismes des deux grades en 
question  et  qui  sont  respectivement  celles  des  « grands  mystères »  au  sens  total  et  des 
« petits mystères », ou en d’autres termes par la correspondance qu’il y a entre l’ « homme 
transcendant » et  son reflet  au niveau des « petits mystères », l’ « homme véritable » (cf. 
René Guénon, La Grande Triade, chap. XVIII).A ce propos, il est à remarquer que les 33 ans 
du  Souverain  Grand étant qualifiés  d’ « accomplis », il  y a  là une note différentielle assez 

significative d’avec l’âge du Rose-Croix pour lequel on ne trouve pas cette qualification. 
(13)  Nous  ne  savons  pas  si  on  a  relevé  que  la  classification  des  vertèbres  exprime  un 
symbolisme  cosmologique  assez  frappant :  il  y  a  7  vertèbres  cervicales,  12  dorsales,  5 
lombaires, 5 sacrales (qui forment l’os sacrum) et 4 coccygiennes (celles-ci  peuvent-être 3 
dans certains cas, mais cela dépend au fond du degré de soudure des vertèbres respectives 
dans  l’os  coccyx).  De  plus,  la  forme  et  le  rôle  des  différentes  vertèbres  ainsi  que  la 
nomenclature  qu’on  leur  a  conservée  même  dans  l’ostéologie  moderne,  sont  également 
instructives quant au symbolisme auquel nous faisons allusion, mais nous ne pouvons nous 

étendre ici sur ce sujet. 
  
D'autre part, la répartition de cette hiérarchie en quatre groupes : 1° Ateliers symboliques 
(degrés 1 à 3) 2° Ateliers de perfection, Chapitres de Rose-Croix (degrés 4 à 18), 3° Ateliers 
philosophiques, Aréopages de Kadosh (degrés 19 à 30) et 4° Suprêmes Conseils ou Grands 
Administratifs (degrés 31 à 33), elle est  même digne d'intérêt  ici  (14). Les trois premiers 
groupes peuvent être considérés comme correspondant aux trois mondes du Tribhuvana (15), 
et  quant au dernier groupe, constitué par les 3 degrés de symbolisme « descendant », il 
correspond de son côté au ternaire des fonctions suprêmes qui régissent principiellement ces 
trois  mondes  (16).  Ce  qui  souligne  de  façon  sensible  cette  dernière  correspondance 
constitutive,  c'est  le  fait  que  les  3  degrés  en  question  sont  considérés  comme ayant  un 
caractère  «  administratif  »,  chose  qui  ne  s'explique  de  façon  satisfaisante  que  si  on  les 
considère comme un reflet du caractère « régulateur » des trois chefs de l'Agarttha ou du 
ternaire supérieur d'un centre spirituel, de quelque ordre de grandeur que celui-ci puisse être 
du reste, car, ainsi que nous l'avons dit, il y a analogie constitutive à n’importe quel degré. 
Mais quant à la correspondance exacte des dits grades avec les fonctions du ternaire d’un 
centre spirituel, il y a, au premier abord quelque difficulté. Les noms des grades écossais ne se 
montrent  pas  ici  directement  révélateurs :  le  31°  s’appelle  Grand  Inspecteur  Inquisiteur 
Commandeur, le 32° Sublime Prince du Royal Secret, et le 33°, Souverain Grand Inspecteur 
général.  Si  on  laisse de côté les  qualificatifs  administratifs  secondaires,  on a  la hiérarchie 
relative  suivante  (en  ordre  ascendant) :  Inquisiteur,  Prince  et  Souverain ;  cela  ne  nous 
rapproche  pas  d’une  signification  pouvant  rappeler  les  notions  de  Mahânga,  Mahâtmâ et 
Brahâtmâ, ou de celles de Qutb et des deux Imâms, ni celles des pouvoirs royal et sacerdotal 
et  du  principe  commun  de  ces  deux.  Les  autres  titres  des  atelier  (Souverain  Tribunal ; 
Consistoire ; Suprême Conseil), des présidents (Très Parfait Président ; Illustre Commandeur 
en Chef ; Très Puissant Souverain Grand Commandeur) et des frères (Très Eclairés ; Sublimes 



et valeureux Princes ; Illustres Souverains Grands Inspecteurs Généraux) ne changent pas la 
situation mais la confirment : nous nous trouvons en présence d’une hiérarchie qui se rapporte 

exclusivement au « pouvoir temporel ». Le symbolisme d’ensemble du 31e est de caractère 

« judiciaire »,  celui  du  32e de  caractère  « militaire »,  et  celui  du  33e,  de  caractère 
« monarchique ». Il s’agit même expressément d’une emblématique de Saint-Empire, ce qui 
correspond  proprement  à  une  initiation  de  Kshatryas.  Du  reste,  l’origine  « historique » 

attribuée à ces grades remonte à Frédéric II de Prusse que le Grand Maître du 33e et le Maître 

du 32e sont dits représenter.  Le nom de Frédéric de Prusse figure aussi dans le mot de passe 

du 33e  (17) à la suite de celui de De Molay, le dernier Grand Maître de l'Ordre du Temple, et 

de celui de Hiram-Abi. 
  
(14) On appelle ces groupes aussi par des noms de couleur, respectivement 1° Maçonnerie 
Bleue, 2° Rouge, 3° Noire et 4° Blanche, et on dit que cela est d'après la couleur des cordons. 
Plus exactement il s'agit du cordon du dernier grade, donc le plus élevé du groupe (toutefois 
pour les Rose-Croix qui conclut le 2° groupe le cordon porté en sautoir est « rouge d’un côté et 

noir de l’autre »). 
On connaît d'autres divisions des grades, selon d'autres points de vue. 
(15)  Cette  correspondance  est  plus  précisément  la  suivante.  D'un  côté,  le  Tribhuvana, 
autrement dit la Terre, l'Atmosphère et le Ciel, ternaire dont on fait différentes applications (cf. 
René Guénon : L'Esotérisme de Dante, chap. VI, L'Homme et son devenir, chap. V et XII, Le 
Roi du Monde, chap. IV, et La Grande Triade, chap. X), est à considérer ici comme constitué 
par  les  domaines  de  la  manifestation  corporelle  (sensible)  de  la  manifestation  subtile 
(psychique)  et  de la manifestation  informelle  (intellectuelle pure).  D'un autre côté,  si  l'on 
remarque que le groupe des 3 premiers grades (Ateliers symboliques) a une position spéciale 
en  rapport  avec  le  deuxième  groupe  (Ateliers  de  Perfection)  dont  le  rôle  serait  de  « 
développer » en mode opératif l'initiation reçue dans les grades symboliques, en sorte que le 
rapport entre ces deux groupes est celui entre « symbole » et « réalité », on peut dire, mais 
seulement dans cette relation spéciale et sous le rapport opératif, que le premier  concerne 
l'ordre  sensible  ou  grossier,  et  le  deuxième  l’ordre  subtile  ou  psychique  ;  ensemble  ils 
délimitent le domaine des « petits mystères ». Enfin le troisième groupe qui se rapporte aux 
« grands mystères » concerne le domaine intellectuel pur ou la manifestation informelle et son 

principe immédiat. 
(16) Nous donnons cela comme une correspondance tout à fait générale, et ne prétendons 
nullement  qu'on  pourrait  la  vérifier  dans  les  rôles  précis  que  jouent  en  fait  les  grades 

administratifs par rapport aux hiérarchies inférieures. 
(17) Tel est du moins le texte des Tuileurs publié au début du XIXe siècle. Le Tuileur établi à 
Lausanne en 1875 n'en fait pas mention. Bien entendu, Frédéric II de Prusse (1712-1786) ne 
saurait être considéré comme l'« auteur » réel de ces grades « de commémoration templière » 
comme l'on dit. Mais le fait qu'on a fait remonter leur provenance à ce roi, indique qu'il a dû 
avoir un certain rôle quant au sort dévolu à ce régime supérieur à l'époque de la constitution 
de la Maçonnerie moderne. On peut penser aussi que ce rôle ne dut pas être de la meilleure 
qualité, et qu'on aurait là plutôt une indication quant au « moment » où ces grades ont été a 
extériorisés » et même « détachés » d'une position plus effectivement initiatique. En effet, 
monarque  d'esprit  moderne,  ami  de  Voltaire,  qui  fut  son  hôte  à  Sans  Souci,  et  des 
Encyclopédistes, Frédéric II ne dut pas être digne de recevoir l'initiation ou la fonction effective 
symbolisée par ces grades, même en réduisant les choses au degré des « petits mystères ». Il 
a dû les recevoir toutefois dans une forme quelque peu différente de celle qu'on leur a connu 
ensuite clans le cadre de l'Ecossisme, et qu'il a présidé à certaines autres modifications, ce 

dont témoigne l'introduction de son nom dans le rituel. 
  



Nous devons néanmoins étudier de plus près certains éléments symboliques de ces grades, car 

il y a à faire ici d'autres constatations d'un intérêt pas moindre. 
  
A cet  égard,  nous ferons la remarque suivante qui  a son importance sur le rapport  de la 
méthode. Le symbolisme des 3 hauts grades n'a jamais fait, semble-t-il, l'objet d'une étude 
d'esprit traditionnel, et il serait vraiment utile que ceux qui s'occupent régulièrement de ce 
genre  d'études  traditionnelles,  abordent  ce  thème.  Sur  le  plan  littéraire,  une  telle  étude 
rencontre une difficulté liminaire : en raison du secret de l'Ordre, on n'a au sujet de la haute 
hiérarchie maçonnique, surtout au sujet de celle qui nous intéresse ici, que peu de donnés, 
sinon « autorisées », du moins « officieuses » et celles qui existent dans le domaine public 
constituent pour la plupart des « divulgations » dont le caractère est quelquefois tellement 
hostile  et  suspect  qu'on ne  saurait  jamais  les  prendre  comme une base  absolument  sûre 
d'étude. Dans ces conditions, c'est seulement par des recoupements prudents qu'on pourrait 
utiliser les données en circulation. C'est avec cette réserve que nous tenterons ici nous-même 
quelques considérations. Du moins, l'esprit dans lequel nous entendons les faire est-il  tout 

autre que celui dont ont procédé ces « divulgations ». 
  

M. VÂLSAN. 
  
(à suivre) 



Michel Vâlsan : Les derniers hauts grades de l'Écossisme et la 
réalisation descendante (III) 

 LES DERNIERS 
HAUTS GRADES DE L'ÉCOSSISME 

ET LA RÉALISATION 
DESCENDANTE 
(suite et fin) (1) 

  
Pour ce qui est du symbolisme « descendant » de chacun des trois degrés qui nous occupent, il 
faut dire tout d'abord que le triangle ayant la pointe en bas ne figure que dans le 33° (2). Il 
est  dans le  bijou de ce  grade où,  comme du reste dans l'emblème général  de l'Ordre,  il 
surmonte « rayonnant », l'aigle à deux têtes et se trouve ainsi associé aux symboles de la 
Vraie Lumière et de l'autorité suprême. On indique quelquefois que, dans le bijou, ce triangle 
porte à son centre le  iod hébraïque « symbole de l'existence ». Il s'agit plus exactement du 
symbole de l'Etre principiel, car cette lettre, première du Tétragramme, ainsi que du nom divin 
Iah, constitue à elle seule un nom divin, qui phonétiquement est le son i (3). Placée dans un 
triangle inversé elle précise de façon indubitable qu’il s’agit alors d’une « descente divine ». On 
pourrait remarquer qu'un tel triangle étant le schéma géométrique du cœur, l'ensemble est un 
équivalent du « Cœur rayonnant » et portant à son centre la « Blessure » que l'iconographie 
occidentale représente quelquefois sous la forme d'un iod (4) ; la signification « avatârique » 
de  ce  symbole  peut  être  considérée  comme  «  interprétée  »  de  façon  spéciale  par  cette 
assimilation,  car  le  «  Cœur  blessé »  atteste le  caractère  «  sacrificiel »  de  la  « réalisation 
descendante » et, effectivement, la doctrine  chrétienne fait dériver du sacrifice christique les 
sacrements de la Nouvelle Loi (5). Dans l’emblème officiel de l'Ordre, le triangle inversé porte 
un « Œil » à la place du iod. Cet Œil doit être considéré alors comme l'Œil divin regardant dans 
la  manifestation,  et  à  ce  propos  René  Guénon  notait  que  le  nom  d'Avalokitêshvara est 



interprété habituellement comme « le Seigneur qui regarde en bas », et ajoutait que, dans ce 
cas, l'Œil plus nettement la signification de « Providence ». (6) (mot qui par son étymologie 
indique l'idée de « vue » et  même de « regard protecteur »).  D'autre part,  en raison de 
l'analogie entre le triangle inversé et le cœur, cet Œil peut être considéré aussi comme un 
symbole de l' Œil divin dans le cœur, ce gui présente alors une « théose » du symbole connu 
de « l'Œil du Cœur » (7) et, sous le rapport de la descente principielle une figuration de l' Œil 
divin dans le cœur de l'  Avatâra auquel  s'identifie,  par le degré de réalisation qu'exige sa 
fonction,  le  chef  du  centre  spirituel,  c'est-à-dire  le  Pôle  de  la  tradition,  que  l'ésotérisme 
islamique qualifie de « Support du Regard d'Allah dans la Création ». Aussi, le centre spirituel 
de la tradition étant ésotérique, résidence du chef de sa hiérarchie est symboliquement dans la 
Caverne, dont le triangle inversé est également le schéma, de sorte que le même symbole 
apparaît  comme  le  tracé  du  «  lieu  caché  »  d'où  le  Pôle,  conformément  à  sa  nature 
essentiellement solaire rayonne universellement et « voit tout », restant lui-même invisible aux 

regards du monde. 
  
(1)  Voir  Etudes  Traditionnelles,  n°  de  juin  et  juillet-août  1953.  [Cet  article  est  demeuré 

inachevé] 
(2) Il est curieux que ni le Tuileur de chez Delaunay, ni celui de Vuillaume, comme ni Ragon, 
ne  font  mention  de  ce  triangle  inversé.  Par  contre  le  Tuileur  de  Lausanne,  ainsi  que  les 
documents publiés dans la  Maçonnerie pratique l'indiquent clairement. Aussi figure-t-il dans 

l'emblème officiel de l'Ordre que nous aurons à examiner plus loin. 
(3) Cf. René Guénon, La Grande Triade, Ch. XXV. 
(4) Cf. René Guénon, Le cœur rayonnant et le cœur enflammé, Etudes Traditionnelles, n° de 

juin et juillet 1946, et L'Œil qui voit tout, id., n° d'avril mai 1948. 
(5) On pourrait remarquer aussi que la Blessure du salut, coïncidant avec le symbole de l'Etre 
divin, fait ressortir la présence réelle de cet Etre dans le sacrifice accompli aussi bien que dans 
les sacrements qui en découlent. De plus, comme le triangle avatârique est rayonnant, on 
pourrait y voir aussi un symbole qui réunit, en les identifiant, le Christ souffrant et le Christ 

glorieux. 
(6) René Guénon, L’Œil qui voit tout, Etudes Traditionnelles, n° d'avril-mai 1948. 
(7) Cela peut rappeler la « correction » implicite que fait le Cheikh El-Akbar à un célèbre vers 
d'Al-Hallâj.  Celui-ci  avait dit  : « J'ai  vu mon Seigneur avec l'Œil  de mon cœur ». Celui-là 

s'exprima : « J'ai vu mon Seigneur avec l'Œil de mon Seigneur ». 
  
Mais la présence du iod ici, a pour nous une autre importance. Si cette lettre constitue à elle 
seule un nom divin, nous savons que d'autre part le I latin qui lui correspond phonétiquement 
est, chez Dante, le « premier nom de Dieu » et il semble avoir été aussi Son « nom secret » 
chez les Fedeli d'Amore (8). Enfin, nous ajouterons que son équivalent arabe, le yâ, est chez le 
Cheikh el-Akbar, un des vocables d'incantation métaphysique : il s'agit, en ce cas du Pronom 
divin de la première personne du singulier, post-fixé à un autre nom (par exemple dans innî, 
composé  inna + y = « en vérité, Moi »), et que l'invocateur doit prononcer « en tant que 

substitut d'Allah » (niyâbatan ‘ani-llâh) ou encore mieux « par Allah » (bi-llâh) (9). 
  
Or, quand nous constatons cette fonction du  iod et de ses équivalents dans les ésotérismes 
judaïque, chrétien et islamique, n'est-il pas logique de penser qu'il en devrait être de même 
dans la Maçonnerie, ou au moins dans les organisations dont celle-ci procède pour la part qui 
présente ce symbole ? Nous précisons qu'il  ne s'agit pas de considérer ce « nom secret » 
comme étant la « Parole Perdue » elle-même, car celle-ci dans son véritable sens, signifiant la 
possession effective de la connaissance représentée par une « Parole », en même temps que la 
puissance de la transmission technique, ne saurait consister dans un simple vocable quel qu'il 



soit. Néanmoins l'identification d'un moyen initiatique de caractère métaphysique aurait, ici, et 
maintenant, une importance qui n'est pas contestable. Nous ajouterons qu'il faut regarder ce 
nom plus spécialement comme un moyen incantatoire, un mantra, car le fait que le I est figuré 
comme un support visuel d'adoration dans le Tractatus Amoris de Francesco da Barberino, et 
que le  iod dans le triangle inversé n'est  qu'une représentation également visuelle du nom 
divin,  pourrait  faire  croire  qu'il  s'agit  seulement d'un  yantra.  A  ce  propos  nous  pourrions 
ajouter que le vocable  i pouvait recevoir une application spéciale dans l'invocation en vue de 
réaliser plus directement l’ « ouverture » du cœur (en arabe  fat’hu-l-qalb), ou l’éclosion de 
l’ « Œil du cœur ». L’articulation de cette lettre se prête d’une façon naturelle à une orientation 
spirituelle vers le bas (en arabe la déclinaison en i est appelée khafd = « abaissement », et le 
signe vocalique i, kasrah = « brisure »), plus précisément de la gorge vers le cœur, selon un 
axe que figure dans la lettre latine la forme du I, et cela évoquera aussi le symbolisme voisin 
de la « lance » et de la « coupe » ou du cœur lui-même, dans le vulnéraire du Christ, et dans 

les mystères du Graal en particulier (10). 
  
(8) On peut se demander naturellement comment se justifierait du point de vue spécialement 
chrétien cet emploi du I. A cet égard nous pouvons remarquer que cette lettre est, tant en 
grec qu’en latin, l'initiale du nom de Jésus (qui s'écrit avec un iod en hébreu), et que, dans le 
christianisme c’est le nom de Jésus qui est le moyen d’invocation par excellence, ainsi qu’on le 
voit partout dans les textes hésychastes où il est spécialement en rapport avec la « prière du 
cœur ». Le I initial pouvait dès lors, à l'instar du iod du Tétragramme, représenter à lui seul le 
nom de Jésus  (ou du Principe manifesté)  qu'il  réduisait  alors  à  une expression  purement 

principielle et identifiait à l'Etre Premier. 
(9) Le Cheikh el-Akbar déclare que le dhikr avec le yâ est, chez les Sâlikûn (les Marcheurs sur 
la Voie), « plus haut » que celui avec le pronom Huwa = « Lui », celui-ci gardant toutefois son 

rang suprême chez les Arifûn (les Connaissants). 
(10) De plus, en latin la lettre i est aussi l'impératif du verbe ire = « aller », et signifie alors « 
va  »  !.  Entendue  dans  ce  sens  (qui  n'était  que  trop  naturel  pour  ceux  qui  usaient  des 
ressources symboliques du latin) cette lettre recevait une valeur propulsive vers le cœur. Nous 
pourrions appuyer la validité de cette technique par quelques exemples que l'on trouve dans le 
Taçawwuf,  mais  nous  n'en  citerons  que  le  suivant :  Dans  une  certaine  invocation  qui 
commence par les mots Allâhumma innî « Allahumma, en vérité, moi... » (suit la demande), il 
est enseigné que l'invocateur doit concevoir le nom divin comme composé d'Allâh et umma, ce 
dernier vocable devant être entendu comme l'impératif du verbe amma « se diriger vers », « 
marcher en tête », « ouvrir la marche », de sorte que le nom divin décomposé ainsi signifie : « 
Allah dirige-Toi » (ouvre la marche) « vers ». La « direction » assignée ainsi au nom Allâh est 
vers la inniyyah (la réalité intime) de l'être, représentée dans le texte par le mot suivant innî 
qui, commençant et finissant en  i, est lui-même particulièrement adapté pour une descente 
vers le cœur, et il est indiqué d'accomplir, en même temps avec le cœur un certain acte qui est 

corrélatif de cette descente. 
                                     
Quant à l’aigle bicéphale son symbolisme est également très complexe. L'aigle, d'une façon 
générale, peut avoir aussi bien une acception dans l'ordre purement spirituel que dans l'ordre 
temporel. Chez les Hindous il est Garuda, le véhicule céleste de Vishnou et aussi son arme de 
combat contre les serpents. Dans l’antiquité classique il est, comme la foudre à laquelle il est 
ordinairement  associé,  parmi  les  attributs  de  Zeus  ou  Jupiter.  Dans  le  Christianisme  il 
représente saint Jean l’Evangéliste qui est appelé d'autre part « Fils du Tonnerre », de sorte 
que nous retrouvons là aussi, associés, les deux attributs de Jupiter comme d'autre part, dans 
l'Oiseau-Tonnerre des Peaux-Rouges. Ce qui pourra éclaircir mieux le sens de tout cela c'est 
que dans le symbolisme islamique l'Aigle (al-Uqâb) représente l'Esprit divin (ar-Rûhu-l-Ilâhi) 
ou  l’Intellect  Premier  (al-Aqlu-l-Awwal),  en  raison  de  sa  résidence  sur  les  sommets  des 



montagnes, de son vol très haut, de sa vue puissante (on lui attribue le pouvoir de regarder le 
soleil sans baisser les paupières), ainsi que sa descente verticale et foudroyante sur la proie 
avec laquelle, après l'avoir posée un instant à terre, il se relève rapidement (11) : il a ainsi un 
rapport précis avec le « rapt essentiel » (al-jadhbatu-l-ilâhiyyah) du  Taçawwuf, idée que la 
mythologie grecque exprimait de son côté par l’enlèvement de Ganymède, porté par l’aigle 
jusqu’autrône divin ou Zeus en fit son échanson. Enfin, dans son acception de symbole du 
pouvoir temporel, il est un attribut de l’Empire. Sur les enseignes romaines il était figuré les 
ailes étendues et tenant la foudre dans ses serres, et fut ainsi l’emblème de l’Empire romain 

avant d'être celui du Saint-Empire ; il est aussi l'oiseau le plus fréquent dans les armoiries. 
  
(11) Dans le même symbolisme l'Ame Universelle (an-Nafsu-e-Kulliyyah) est représentée par 
la Colombe (al-Warqâ’),  la Hylé (al-Hayûlâ) par le Phénix (al-Anqâ’) et  le Corps Total  (al-

Jismu-l-Kull) par le Corbeau (al-Ghurâb). 
  
Quand il a deux têtes il peut se rapporter en même temps à la connaissance et à l’action, à la 
Sagesse donc, et il figure ainsi le principe commun du sacerdoce et de la royauté tel qu’il était 
compris dans la tradition égyptienne par exemple (12). Mais il peut se limiter aussi au seul 
domaine du pouvoir impérial. Dans le Christianisme, il désignait ainsi le droit des empereurs 
dur  l’Orient  et  l’Occident,  et,  avant  qu’Othon  IV  ne  l’ait  employé  dans  son  sceau,  c’est 
Constantin qui, d’après les anciens héraldistes, l’aurait introduit dans l’emblème de l’Empire 
(13). Dans l’emblème de l’Ordre maçonnique l’aigle bicéphale porte du reste une « couronne 
royale » et tient dans ses serres un glaive ou une épée nue, substitut terrestre de la foudre 
céleste (14). Ces caractères royaux sont appuyés encore par la devise  Deus meumque jus 
inscrite sur la banderole étendue entre les deux extrémités de l’épée ; cette devise, qui elle 
aussi est celle de l’Ordre entier ; est évidemment la traduction latine du « Dieu est mon droit » 
de Richard Cœur de Lion. Enfin, bien qu’un symbole garde toujours en lui-même la possibilité 
d’une  acception  supérieure,  les  caractères  contingents  qui  peuvent  l’affecter  témoignent 

cependant que sa fonction est pratiquement spécialisée et limitée à un ordre moins élevé (15). 

  
Enfin, pour conclure cet examen, on peut remarquer que dans l’emblème de l’Ordre sur cet 
aigle se trouvent ainsi réunis des attributs qui se réfèrent aux caractères que nous avons déjà 
identifiés comme revêtant les trois degrés suprêmes de la hiérarchie écossaise : la couronne 
pour le caractère « monarchique », le glaive ou l’épée pour le « militaire » et, en raison de la 
mention du « Droit », la devise Deus meumque jus pour le « judiciaire », qui correspondent à 
trois domaines de la fonction impériale. Le fait que cet ensemble est surmonté par le triangle 
avatârique rayonnant indiquerait que cette fonction doit être conçue ici comme procédant d'un 

mandat proprement divin. 
  
(12) La même idée est exprimée par la tradition qui mentionnait les deux aigles envoyés de 
l'Orient et de l'Occident par Zeus et qui se rencontrèrent à la Pierre blanche de Delphes qui 

marqua ainsi le « nombril de la terre », c'est-à-dire une image du centre du monde. 
(13) On peut rapprocher de ce symbole la tradition classique disant que dans la ville de Pella, 
deux aigles demeurèrent toute la journée sur le faîte du palais où la reine-mère mit au monde 
celui  qui  devait  être Alexandre le  Grand,  qui  fut  interprété  comme un présage du double 

empire dans lequel ce monarque devait réunir l'Orient et l'Occident. 
(14) Nous ferons remarquer que nous soulignons ainsi, ce que les symboles expriment par leur 
forme immédiate, car autrement comme on le sait, l'épée, se rapporte elle-même au Verbe 

divin. 
(15) Dans la Maçonnerie moderne il arrive même que les symboles sont détournés de tout 
sens normal, et on leur fait porter des significations proprement anti-traditionnelles. C'est ainsi 



que dans l'un des documents connus (Maçonnerie Pratique, II, p. 50 ; cf. p. 15-21) ; il est dit 
de l'aigle bicéphale, reconnu comme « symbole égyptien de la Sagesse », qu' « une de ses 
têtes représente l'Ordre, l'autre le Progrès, et comme ses deux têtes lui permettent d'étendre 
circulairement, c'est-à-dire partout, ses regards vigilants, cet emblème signifie que la Vraie 

Sagesse consiste dans l'Ordre et le Progrès ». 
  
Si  on  examine  les  rituels  du  33e  degré  on  trouve  quelques  éléments  qui  se  rapportent 
explicitement à la fonction d'un centre traditionnel, mais encore avec ce caractère impérial. 
Ainsi  selon l'une des rédactions, dans le rite d'ouverture d'un Suprême Conseil, lorsque le 
Président,  le  Très-Puissant Souverain Grand Commandeur,  demande au Puissant Souverain 
Lieutenant Grand Commandeur : « Quelle est notre mission ? », celui-ci répond « De discuter 
et de promulguer les lois que la Raison et le Progrès rendent nécessaires pour la félicité des 
peuples et de délibérer sur les moyens les plus efficaces à employer pour combattre et vaincre 
les ennemis de l'Humanité » (16). Si on laisse de côté les mentions d'introduction évidemment 
moderne, comme celles du Progrès et de l'Humanité (car pour la Raison au moins elle pourrait 
s'y  trouver  normalement  si  on  l’entendait  dans  un autre sens que celui  qu'elle  a  dans la 
conception  moderne),  on  voit  bien  que la fonction  traditionnelle  à laquelle  se réfèrent  les 
travaux de ce grade était d'ordre « légiférant ». Dans le cycle traditionnel post-mohammadien, 
cela,  de  toute  façon,  ne  peut  évidemment  pas  concerner  une  législation  de  caractère  « 
prophétique », et comme en fait le texte parle d'une législation d'ordre politique et social, ce 
dont  il  est  question  ne se  comprend vraiment  que dans le  cadre d'une civilisation où cet 
attribut est exercé par une autre autorité que celle proprement religieuse. La source d'une telle 
législation est alors l'inspiration intellectuelle qui peut intervenir même en dehors du domaine 
de la pure connaissance. Il y a ainsi des législations politiques et sociales, mais traditionnelles, 
qui sont à compter dans ce que nous avons appelé le type traditionnel « sapiential », et dont 
un cas facile à situer est celui du droit romain qui  a même ceci de significatif  qu'il  devait 
subsister comme élément indispensable pour la constitution d'une civilisation chrétienne, car le 
Christianisme, dans sa forme « prophétique », n'avait d'autre cadre juridique, et, d'une façon 
générale, exotérique, que celui du Judaïsme, et, pour pouvoir s'étendre à la gentilité il devait 
s'appuyer  sur  les  éléments qui  pouvaient  y  suppléer,  et  en  accord  avec  lesquels  il  devait 
réaliser une adaptation d'ensemble, ainsi qu'on le voit du reste même pour la forme doctrinale 
(17). De ce fait la civilisation chrétienne comportait, dans une certaine mesure, la subsistance 
du pouvoir légiférant, or compte tenu de la constitution traditionnelle du monde occidental, ce 
que dit le rituel maçonnique précité ne peut se rapporter régulièrement qu'à la fonction du 
Saint-Empire. La suite du texte précise du reste que le devoir des membres est de « défendre 
les immortels principes de l'Ordre et de les propager sans cesse sur toute la surface du Globe 
». La Maçonnerie moderne  a pris ainsi à sa charge, en même temps que les vestiges d’une 

hiérarchie ésotérique, le rôle de législateur du monde, et on sait avec quel succès. 
  
(16)  Maçonnerie Pratique, II, p. 23. 
(17) Ce que nous venons de dire est  en rapport avec la question fort complexe des deux 
sources « législatives », l'une de caractère « prophétique », l'autre de caractère « sapiential », 
de la civilisation chrétienne, et même de la tradition chrétienne dans un sens spécialement 
religieux. Mais pour pouvoir la traiter il  faudrait une autre occasion que celle-ci  : toutefois 
certaines remarques que nous devons faire encore plus loin permettront de donner quelques 

autres précisions. 
  
Il  n'en est pas moins vrai que dans les formules maçonniques cet attribut monarchique et 
légiférant  se  présente  avec  des  caractères  qui  évoquent  les  formes  gouvernementales  et 
parlementaires du monde extérieur, et il y a alors quelque difficulté à accorder cela avec l'idée 
qu'on  peut  se  faire  de  la  constitution  d'un  centre  spirituel,  même si  on  concédait  que  la 



Maçonnerie en reproduit de très loin la figure. C'est qu'en réalité il faut compter aussi avec 
toutes  les  altérations  et  les  aménagements  successivement  opérés  à  l'égard  des  vestiges 
provenant d'un tel centre, et, en fait, depuis que l'organisation maçonnique est apparue sur le 
plan visible de l'histoire, on a bien des preuves de modifications fréquentes tant des rituels que 
de la forme organique. Mais nous devons dire encore que les changements les plus importants 
ont dû précéder l'époque de la constitution maçonnique moderne, et cela à l'intérieur même 
des organisations dont la Maçonnerie a recueilli directement ou indirectement l'héritage. Dans 
ces conditions il est concevable que l'image de ce centre traditionnel dont nous parlons ait été 
déformée en fin de compte. En tout cas, certaines autres choses que contient le symbolisme 

maçonnique ne peuvent être expliquées en dehors de la conception proposée dès le début. 
  
Ainsi, dans le rite d'initiation de ce grade le récipiendaire est « admis à recevoir l'éclatante 
lumière du Suprême Conseil, pour pouvoir réfléchir ses clartés sur l'esprit de ceux qui sont 
dans les ténèbres » (18), et on lui dit entre autres : « Le Delta d'or qui brille sur votre poitrine 
répand d'éclatants rayons, pour représenter les clartés maçonniques que vous êtes voué à 
répandre à profusion sur les intelligences des maçons et des profanes qui n'ont pas comme 
vous le bonheur sans égal de pouvoir contempler la Vérité Suprême face à face et sans voile » 
(19). Ici, il s'agit donc de connaissance pure et même de l'ordre le plus élevé (et on peut se 
demander  que  doivent  penser  les  initiateurs  et  les  récipiendaires  modernes,  les  uns  en 
prononçant, les autres en écoutant des déclarations si formidables et définitives), et en même 
temps on trouve clairement indiquée la fonction illuminatrice que revêtaient les initiés effectifs 
correspondant à ce grade. Après tout ce que nous avons dit de la nature et des conditions de 
la réalisation descendante, il n'est pas possible de voir ici autre chose qu'une image lointaine 
et matérialisée de réalités de l'ordre le plus transcendant, mais qu'un centre spirituel pouvait 
réfléchir  normalement  à  un  degré  ou  à  un  autre,  et  dont  les  symboles,  dans  la  forme 

maçonnique, sont devenus à peu près monnaie courante. 
  
(18) Maçonnerie Pratique, II, p. 23. 
(19) Maçonnerie Pratique, II, pp. 34 et 42. 
  
Mais en raison même de ce que nous avons dit de la réalisation descendante, et malgré tout ce 
qu'on peut admettre comme altération de formes dans l'organisation que nous présente la 
Maçonnerie, on peut se demander pourquoi l'initiation à ce grade, comme du reste à tous les 
autres grades, est présentée ici  comme une admission dans un « temple », et  pourquoi le 
travail initiatique comporte la participation à des travaux d'une « assemblée » d'initiés ayant 
naturellement tous le même degré,  ici  le 33°,  et  organisés eux-mêmes en une hiérarchie 
spéciale comptant de multiples fonctions. La seule notion générale d'un centre spirituel avec 
une hiérarchie de fonctions principielles n'est certainement pas suffisante pour expliquer la 
situation, et, d'autre part, il est difficile de penser qu'il n'y ait pas une raison plus profonde qui 
justifie  cette  forme  d'organisation  dont  le  symbolisme  conservé  témoigne  d'un  évident 
caractère sacré. De plus, aux autres degrés de l'organisation maçonnique, il y a également des 
assemblées  organisées  plus  ou  moins  analogiquement,  ce  qui  fait  qu'on  a  une  hiérarchie 
d'assemblées,  correspondant  en  somme à  celle  des  grades.  Pour  rendre  compte  de  cette 
situation,  nous  devons  faire  appel  à  des  notions  concernant  l'organisation  des  catégories 
initiatiques dans l'ésotérisme islamique. A cet égard il est nécessaire de préciser tout d'abord 
que,  dans  toute  forme  traditionnelle,  les  fonctions  ésotériques  se  groupent  d'une  façon 
générale  dans  deux  ordres  qui  correspondent  à  deux  domaines  initiatiques  :  l'un  de  ces 
domaines  est  celui  de  la  réalisation  spirituelle  proprement  dite,  l'autre  est  celui  de 
l'organisation et de la direction ésotérique du cosmos et de la communauté traditionnelle. Dans 
l'Islam, le  premier  domaine est  celui  des fonctions du  Sulûk,  c'est-à-dire de la « marche 
initiatique » conçue en vue de la pure réalisation personnelle, et  le deuxième est celui  du 



Taçarruf, c'est-à-dire du gouvernement ésotérique des affaires du monde. De ces deux ordres 
de hiérarchies dont les attributs et les caractères peuvent toutefois être cumulés, à un degré 
ou à un autre, par les mêmes initiés, le deuxième surtout comporte des catégories ésotériques 
spéciales selon les secteurs d’activité existants, avec des formes d'organisation et des moyens 
assez variés. C'est ainsi qu'en dehors d'une hiérarchie générale que réunit l'Assemblée des 
Saints  (Dîwânu-l-Awliyâ),  il  y  a  des  hiérarchies  spéciales  avec  des  «  assemblées  » 
correspondantes pour chacun de ces groupes ou de ces catégories ésotériques que comporte 
l'organisation  du  monde.  Comme  entre  les  différents   niveaux  et  secteurs  où  se  situent 
fonctionnellement ces groupes et catégories initiatiques, il  y a une hiérarchie naturelle, ces 
assemblées se situent entre elles dans un certain ordre avec lequel la hiérarchie des grades 
maçonniques pourrait être comparée, tout en tenant compte qu'il s'agit de choses appartenant 
à des formes traditionnelles assez différentes l'une de l'autre. Seulement il est à peine besoin 
de  préciser  que  les  hiérarchies  ésotériques  réelles  n'empruntent  pas  des  formes  aussi 
extérieures et  matérialisées,  que celles  que présente une organisation  initiatique ordinaire 
surtout  quand  celle-ci  est  basée  sur  un  système de  grades  symboliques  et  possède  une 
constitution plus ou moins administrative, comme c'est le cas pour la Maçonnerie. De la même 
façon,  les  «  localisations »  que l'on  assigne quelquefois  à  ces  assemblées  ésotériques ne 
sauraient  être  prises  à  la  lettre,  quoiqu'il  y  ait  lieu  de  tenir  compte  de  certaines 
correspondances d'ordre spatial. Pour ce qui est du Dîwânu-l-Awliyâ, s'il est dit qu'il se tient 
dans le caverne dans laquelle le Prophète avait fait ses retraites spirituelles, il  ne faut pas 
oublier que ce  Dîwân est  un équivalent du « Temple du Saint-Esprit  », et que « le Temple 
Saint-Esprit est partout », mais qu’il est surtout dans le « Cœur du Connaissant », qui est lui-
même la Caverne initiatique et le Trône seigneurial. Disons, aussi que le Dîwân est présidé par 
le Pôle dont la réalité apparaît alors comme une véritable théophanie. Ceux qui composent 
l’assemblée et dont les degrés de réalisation peuvent être néanmoins assez divers, voient en 
lui, en un certain sens, et en des « similitudes » qui correspondent à différents degrés de 
subtilité, la Vérité face à face (quoique par ailleurs il soit dit que les regards ne peuvent pas 
supporter le rayonnement fulgurant du visage du Pôle,  ce qui  se rapporte seulement à un 
certain aspect de sa nature et à un effet conditionnel de sa présence). C'est cela seul qui peut 
rendre compte du texte précité du rituel qui parle du « bonheur » qu'a l'initié reçu dans le 
Suprême Conseil, de « pouvoir contempler la Vérité face à face et sans voile », et c'est cela 
même qui montre aussi qu'il n'est pas nécessaire d'envisager dans ce cas la question de la 
réalisation descendante car les membres du Dîwân même ne sont pas tous des êtres parvenus 
à l'Identité Suprême. La question de la réalisation descendante ne se pose véritablement que 
dans l’ordre de la réalisation personnelle, et la théophanie qu'elle-implique est tout d'abord 
d'ordre intérieur. Les théophanies de l'ordre relativement « extérieur », comme celles qui ont 
lieu dans le  Dîwân ou dans tout centre spirituel, n'en sont qu'une image, et c'est pourquoi 
lorsque,  dans  une organisation  initiatique,  l'initiation  emprunte les  formes  symboliques  de 
l'admission  dans  le  centre  spirituel  suprême,  il  ne  s'agit  pas  non  plus  d’une  initiation  à 

réalisation descendante. 
  
Enfin  dans  le  rituel  de  clôture,  lorsque  le  Président  demande  à  son  Lieutenant  l'heure 
symbolique des travaux celui-ci répond : « Le Soleil du matin illumine le Conseil... », et le 
Président  dit  :  « Puisque le Soleil  est  levé pour illuminer le  monde,  levons-nous Illustres 
Souverains Grands Inspecteurs Généraux, mes Frères, pour aller répandre les clartés de la 
Lumière dans l'esprit de ceux qui sont dans les ténèbres et pour aller remplir notre sublime 
mission de vaincre ou de mourir pour le Bien, la Vertu et la Vérité ». Ceci se rapporte encore 
au  rôle  essentiellement  solaire  d'un  centre  spirituel.  Mais  ce  qui  est  encore  d'un  intérêt 
particulier c'est que dans l'une des rédactions de ce rituel de clôture (20), le Président, élevant 
les mains fait une invocation au « glorieux et éternel Dieu, Père de la lumière et de la vie, très 
miséricordieux et suprême régulateur du  Ciel et de la Terre », et conclut : « Puisse le Saint-
Enoch d'Israël et le Très-Haut et Très-Puissant Dieu d'Abraham, d'Isaac et Jacob nous enrichir 



de ses bénédictions, maintenant et à jamais ». 
  
(20) Ragon, Rituel du Souverain Grand Inspecteur. 
  
On constate ainsi que l'autorité spirituelle qui préside aux travaux du Suprême Conseil Ecossais 
est le même prophète vivant que l'Islam appelle Idrîs, et que nous avons vu mentionné dans le 
quaternaire des fonctions qui figurent la hiérarchie suprême du Centre du monde. Cela nous 
permet de revenir sur la question de la hiérarchie que constituent les quatre Prophètes vivants 
et de donner une précision que nous avons réservée jusqu'ici. Comme nous l'avons déjà dit 
Henoch-Idrîs est situé au ciel du Soleil, ciel qui est le « Cœur du monde » et le « Cœur des 
Cieux ». Disons maintenant que le Cheikh al-Akbar désigne encore quelquefois ce  rasûl de 
l'épithète de « Pôle des esprits humain « (cf. Futûhât, ch. 198, s. 24 ; cf. s. 31) et d'autre-part 
qu’il  qualifie  le  maqâm  spirituel  qui  lui  correspond  de  maqârn  qutbî («  polaire  »)  (cf. 
Tarjumânu-l-achwâq, 2) ; or de tels qualificatifs il ne les emploie pour aucun des prophètes 
qui, « vivants » ou « morts », président aux autres cieux planétaires, quoique chacun de ceux-
ci soit le « Pôle » du ciel  correspondant. Il  en résulte que, malgré les assimilations et les 
rapports de parenté étroite que nous avons signalés entre les quatre prophètes vivants, c’est 
Idrîs qui, parmi ceux-ci, peut être considéré, comme étant le Pôle, et cela a son intérêt quand 
on  veut  se  rendre  mieux  compte  du  rapport  de  ce  même  prophète  avec  les  travaux  du 

Suprême Conseil de la Maçonnerie Ecossaise. 
  

M. VÂLSAN. 
  
(à suivre). 


