Dimanche 26 février 2012

Michel VAlsan : Les derniers hauts grades de I'Ecesme et la
réalisation descendante (I)

N Bt Valsas LES DERNIERS
HAUTS GRADES DE L'ECOSSISME
ET LA REALISATION

DESCENDANTE

Comme nous l'avons signalé dans notre dernier article (1), la relation établie par René Guénon
entre les trois derniers degrés de la Magonnerie écossaise et la réalisation descendante, pose
quelques questions qui intéressent présentement les Macgons d'esprit traditionnel. Tout d'abord,
il s'agit de savoir si la dite relation implique I'affirmation de I'existence d'une initiation a la



réalisation descendante dans le cadre de la Magonnerie, ou tout au moins dans le régime
écossais. Cette question est, a vrai dire, subordonnée a une autre de caractére principiel

existe-t-il une notion traditionnelle d'initiation en vue de la réalisation descendante ? Nous
laisserons donc de c6té, pour le moment, le cas de l'initiation magonnique, et nous tacherons
d'éclaircir ce point sur un plan traditionnel plus général. A cet égard, comme c'est René
Guénon qui a formulé la notion méme de « réalisation descendante », c'est a son exposé que
nous devons nous adresser en premier lieu, pour voir si cette notion doctrinale est liée, chez
lui, a celle d'une initiation correspondante. Cet exposé montre tout d'abord que le processus de
cette phase de la réalisation suppose lI'accomplissement préalable de la phase « ascendante » ;
ensuite, il précise que la phase « descendante » n'échoit qu'a certains des étres qui ont atteint
le terme supréme de la montée, dont le cas est de l'ordre proprement « avatarique ». Mais
René Guénon ne précise pas par quelle discrimination et initiative est provoqué la « redescente
» de ces étres (2). Or ce point est en rapport direct avec notre sujet, car la discrimination et
I'initiative en question correspondent au fond a une « initiation » pour la phase descendante.
Par contre, le texte du Cheikh el-Akbar, dont nous avons donné la traduction, traite assez
explicitement de ce point, selon la perspective islamique, et cela nous permet de compléter ici,
fort opportunément, I'enseignement de René Guénon. Il est a peine besoin de faire remarquer
que, au degré ou se situent ces choses, les données islamiques, malgré leur forme particuliére,
ont une signification tout a fait universelle. D’aprés ces données, le « renvoi vers les créatures
», qui correspond a l'inauguration de la phase descendante de la réalisation, est un pur attribut
et méme un privilége d'Allah, qui, dans le cas d'un rasdl/, ou d'un nabi, comporte l'intervention
d'un ange, lui-méme identifié an principe divin, et, dans le cas du wérith, s'exprime par un «
dévoilement ou manifestation divine » (tajalli ilahi) (3), qui se situe nommément au méme
degré divin. Ce sont des manifestations de cet ordre (quels que soient du reste les supports
gu'elles prennent dans notre monde), annongant le choix d'Allah et conférant la « mission »,
gui constituent ce qu'on peut appeler proprement « l'initiation pour la descente ». L'idée d'une
« initiation », en cette matiére est tout a fait adéquate, car la réalisation qui lui correspond est
le développement du « germe » divin déposé dans I'étre missionné par la Parole d'Annonciation
et d’Investiture (4). Cette initiation pour la redescente est méme, dans un sens, d’un type plus
primordial que celui de l'initiation pour la montée, car la réalisation qu’elle engendre reproduit
dans le sens direct l'action primordiale du Verbe dont procéde toute manifestation, et a
laquelle s’applique proprement le symbole védique du « sacrifice de Mah&-Purusha », alors que
la réalisation ascendante reproduit cette action dans le sens inverse, son point de départ étant
la manifestation.

(1) Un texte du Cheikh el-Akbar sur la réalisation descendante, Etudes Traditionnelles, avril-
mai 1953.
(2) Il mentionne incidemment (Initiation et Réalisation Spirituelle, p. 227) que les Prophétes et
les Avatéras sont mis en présence de la « mission gu'ils ont a accomplir », mais ne donne pas
d'autre précision.
(3) Il ne s’agit pas d'une « manifestation » divine en général (les tajalliyydt ont des espéces
innombrables), mais d’'une manifestation bien déterminée, conférant explicitement la « mission
» et ses pouvoirs. C’est ce qui résulte du texte méme de Cheikh el-Akbar, la ou il est question
du cas d’Ab( Yazid al-Bistami : « contraint » (majbdr) au « retour vers les créatures », pour
lequel il avait recu les attributs de sa fonction, il s’évanouissait, et alors la Voix qui l'avait «
envoyé » demanda qu’on le rameéne (il faut ajouter que d’aprés les données connues, Ab(
Yazid, qui avait été « envoyé », a titre d’épreuve une premiére fois avec des attributs de
majesté et de gloire, fut envoyé efficacement une deuxiéme fois, mais aves des attributs
d’humilité et de pauvreté : il est du reste un des chefs des Maldmiyyah, les Gens du Blame).
Notons aussi que dans le cas ou I’étre a le choix (ikhtiy4r) entre le « retour » et I’ « arrét », ce
qui fut le cas cité, d’Ab( Madyan, il s’agit encore d’une proposition explicite faite par I'acte de
tajalli. On connait encore des cas de « proposition de choix », soit lors d’'une mission (et a cet
égard on peut se rappeler que Shdkya-Muni eut a choisir entre la fonction de Bouddha et celle
de Chakravarti) soit, selon le hadith, lors de la mort, entre la persistance sur terre et « la
rencontre avec le Compagnon Supréme >,
(4) Comme on peut le voir dans le cas du Prophéte de I'Islam, la visite de I’Ange Gabriel a
méme les caractéeres intelligibles d’un « mariage transcendant » (analogue, bien que situé dans
une toute autre perspective, a celui avec la Vierge), dont le fruit devait étre le Coran (qui est
lui-méme le Verbe divin contenant la Loi révélée). Du reste, les premiéres paroles de la



révélation que nous avons citées dans notre commentaire du texte du Cheikh el-Akbar,
expriment au fond la méme idée : il s’agit que le Prophéte « prononce » les paroles révélées «
au nom du Seigneur qui a créé I'Homme (Universel) », identique au Coran, « d’'une goutte de
sang coagulé », forme premiére du Verbe ensemencé, particularisée par la « coagulation » que
comporte la « descente » (cf. René Guénon, La Grande Triade, ch. XIV), dont procédera la
Forme prophétique mohammadienne dans toute son universalité ; la mention du Calame,
symbole masculin, dont la fonction est d’inscrire la Science divine sur la Table Gardée, symbole
féminin, représenté ici par |I'étre du Propheéete, vient appuyer notre interprétation. On peut
remarquer a l'occasion que, en sens inverse, le mariage participe d’'un symbolisme d'initiation.

Telles sont, en peu de mots, les constatations que nous pouvons faire, sur un plan traditionnel
en général, concernant l'acces a cette phase de la réalisation initiatique. On se rend compte
facilement que les moyens de l'initiation ordinaire n’ont rien a chercher ici. Ajoutons qu’on ne
connait nulle part et d‘aucune facon qu’une organisation initiatique ait jamais prétendu
conférer une initiation de cet ordre, ce qui reviendrait en somme a la prétention de conférer
des missions divines, qu’elles soient de caractére proprement l|égiférant ou autres (1).

Nous reviendrons maintenant au cas macgonnique, ou plutét a la mention qu'en a faite René
Guénon. Rappelons tout d'abord les termes mémes employés par lui. C'était dans un contexte
ou il était question du cas du Bodhisattwa. Chez celui-ci, tout le symbolisme de sa vie « lui
confére, depuis son début méme, un caractére proprement « avatarique » (2), c’est-a-dire la
montre effectivement comme une « descente » (c’est le sens propre du mot avatéra) par
laquelle un principe, ou un étre qui représente celui-ci parce qu'il lui est identifié, est manifesté
dans le monde extérieur, ce qui, évidemment, ne saurait en aucune fagon altérer I'immutabilité
du principe comme tel ». Ici, René Guénon mettait une note qui est le « lieu » de notre sujet :
« On pourrait encore dire qu’un tel étre, chargé de toutes les influences spirituelles inhérentes
a son état transcendant, devient le « véhicule » par lequel ces influences sont dirigées vers
notre monde ; cette « descente » des influences spirituelles est indiquée assez explicitement
par le nom d'Avalokitéshwara, et elle est aussi une des significations principales et «
bénéfiques » du triangle inversé. — Ajoutons que c’est précisément avec cette signification que
le triangle inversé est pris comme symbole des plus hauts grades de la Maconnerie écossaise ;
dans celle-ci, d’ailleurs, le 30e degré étant regardé comme nec plus ultra, doit logiquement
marquer par la méme le terme de la « montée », de sorte que les degrés suivants ne peuvent
plus se référer proprement qu’a une « redescente », par laquelle sont apportées a toute
I'organisation initiatique les influences destinées a la « vivifier » ; et les couleurs
correspondantes, qui sont respectivement le noir et le blanc, sont encore trés significatives
sous le méme rapport » (3). On voit ainsi que la correspondance entre les derniers degrés de
I'Ecossisme et la « redescente » est venue par le biais du symbolisme, non par un abord direct
de la question de l'initiation que nécessiterait cette phase de la réalisation. De plus, René
Guénon ne parle en somme textuellement que d'une « référence » de ces grades a une «
redescente », sans affirmer aucunement que l'attribution des grades en question conférerait
I'initiation nécessaire pour cette phase initiatique. Cette note n'est peut-étre pas assez explicite
en elle-méme pour éviter une méprise, mais le contexte est tout de méme assez clair : René
Guénon parlait a cet endroit d'un cas avatarique, et, du reste, dans toute son étude, il n'a
envisagé que de tels cas, comme encore ceux, analogues, du rasdl/ et du nabi (4). En tout état
de cause, c'est seulement a des étres ayant déja réalisé leur identité principielle qu’il pouvait
penser a ce propos, car ceux-la seulement peuvent étre « mis en présence d’'une mission
divine qu’ils ont a accomplir » ; l'attribution d’une mission exige en effet que le mandant et le
mandaté se trouvent a un certain égard, a un certain degré. Disons encore, par un simple
souci de symétrie logique, quelque excessif qu'il puisse paraitre ici, que si l'organe initiateur
est situé au degré de la simple « virtualité » de sa propre fonction, comme c’est trop
évidemment le cas dans la Maconnerie présente, il ne saurait avoir le réle d’attribuer des «
missions » de ce caractére transcendant et proprement avatarique, dont le contrdle lui
échapperait par la force des choses et sous ce rapport, il est indifférent que le récipiendaire
soit un étre ayant déja atteint l'identité principielle, ou au contraire quelqu’un qui n‘a aucune
réalisation spirituelle, méme de I'ordre le plus élémentaire.

(1) Nous parlons donc ici, seulement de « missions » ou « fonctions » coincidant avec une «
réalisation descendante », car il y en a évidemment qui n‘impliquent point une telle réalisation



initiatique, et c’est méme 1a, peut-on dire, le cas de toutes celles qu’on connait ordinairement,
soit dans l'ordre initiatique soit dans 'ordre exotérique, qu’elles soient purement spirituelles ou
politiques.

(2) 1l convient donc, en vérité, de faire une distinction entre les étres qui « descendent » et
accomplissent ainsi leur réalisation descendante, par leur naissance méme dans ce monde, et
les autres missionnés divins, qui ne recouvrent un caractére « descendant » qu’aprés une «
montée » accomplie pendant leur vie terrestre. C'est en cela du reste que consiste
principalement la différence entre I’Avatéra et le Prophéte, et de la découlent les caractéres
spécifiques des Révélations dont ils sont les supports.
(3) Initiation et réalisation spirituelle, p.233.
(4) Comme nous l'avons noté dans notre précédent article, le cas de redescente du wali méme
n‘est pas exclu absolument, mais en quelque sorte « réservé », dans I'exposé de René Guénon.
Notre interprétation sur ce point n’est nullement forcée et la meilleure preuve qu’il admettait
parfaitement la possibilité de redescente en dehors des cas proprement avatariques et
prophétiques, est le fait que lui-méme mentionne, dans la derniére note de son étude (op. cit.,
p. 228), le cas de Dante considéré comme « redescendu du Ciel ». D’autre part, dans La
Grande Triade (p.100), il cite dans le méme ordre d’idées, a propos du Rorate Coeli desupet,
et nubes pluani Justum d'Isaie XLV, 8, le cas du « Juste » comme « médiateur » qui «
redescend du ciel en terre », ou comme étre qui, « ayant effectivement la pleine possession de
sa nature céleste, apparait en ce monde comme |'’Avatéra ». Le cas de tels awliyd pourrait
entrer, du reste, dans ce que le Cheikh el-Akbar appelle la Nubuwwah Ammah, la Prophétie
Générale, avec laquelle s’identifie la Wildyah, la Sainteté, dans son sens le plus haut, et qui ne
comporte pas d’attribut légiférant (tachri”) mais seulement les « sciences » (‘ulim) et les «
notifications » (ikhbarat) divines ; d’autre part, c’est seulement l'utilisation d’une qualification
terminologique spéciale qui permet de déterminer parmi les awliya ceux qui constituent les cas
de « missionnés » ; cette qualification est celle de la Wirdthah, |'Héritage, qu’utilise en fait le
Cheikh el-Akbar.

Il nous reste a éclaircir un dernier point. Dans le texte de René Guénon une phrase dit que, par
la « redescente » a laquelle se réferent les degrés ultérieurs au 30e, « sont apportées a toute
I'organisation initiatique les influences spirituelles destinées a la vivifier ». Cela établit un
rapport direct et précis entre I'organisation initiatique qui posséde ces grades et les influences
spirituelles que comporte une « réalisation descendante ». Alors, on se demande quelle est la
relation qui subsiste entre les dits grades et une telle réalisation, alors que nous avons conclu
qu’il ne peut s'agir la de l'initiation que cette réalisation nécessite. Il y a, a cet endroit, plus
précisément, deux questions : Quelle signification reste-t-il a attribuer au symbolisme «
descendant » constaté pour les trois derniers degrés de I'Ecossisme ? Si ce symbolisme est
propre aux dits grades (1), quelle est la chose conférée par ceux-ci ?

La réponse a ces questions ne saurait étre trouvée, ni facilement ni complétement, parce que
les choses dont il s'agit sont en rapport avec des points réellement énigmatiques concernant
I'origine et la nature de l'initiation magonnique ou tout au moins des hauts grades superposés
a la « Magonnerie bleue ». Néanmoins, il nous semble qu'on peut tenter quelques vues, a l'aide
de la méthode du symbolisme, et en tenant compte de diverses données traditionnelles
concernant les hiérarchies initiatiques.

(1) Il est utile de noter que le régime de 33 grades n’est pas, ou n'a pas été partout le méme ;
guelquefois le 33e est le Kadosh, mais cela ne peut étre que le résultat d’'une de ces altérations
dont on a tant d’exemples. Par ailleurs, le triangle inversé ne se trouve pas mentionné dans
tous les manuels parmi les attributs des trois derniers degrés. Nous reviendrons plus loin sur
ce point.

Toute organisation initiatique reproduit, plus ou moins explicitement, dans sa hiérarchie de
grades, soit effectifs, soit simplement symboliques, la figure d'un centre spirituel. Ce centre est
naturellement celui dont cette organisation procéde immédiatement et auquel elle reste
toujours, consciemment ou non, attachée et subordonné, ainsi que toute la forme
traditionnelle correspondante. Celui-ci est lui-méme une figure du Centre Supréme dont
émanent et dépendent, d'une fagon plus ou moins directe, les centres particuliers de chacune
des formes traditionnelles existantes. Au sommet de ce dernier, ainsi que I'a exposé René



Guénon dans son Roi du Monde, se trouvent les trois fonctions suprémes, du Brahdtmé et de
ses deux assesseurs, le Mahdtma ele Mahanga, qui régissent chacun I'un des « trois mondes »
(qui constituent le Tribhuvana de la tradition hindoue). Ce ternaire de fonctions a sa
correspondance dans la hiérarchie supérieure de tout centre spirituel d'une tradition
particuliere. René Guenon en a signalé le fait dans le cas du Lamaisme, dont les trois fonctions
du Dalai Lama, du Tachi-Lama et de Bogdo Khan sont assez visibles dans le monde extérieur.
On peut citer dans le méme ordre, le cas de la tradition islamique ou le sommet de la
hiérarchie spirituelle, ici purement ésotérique, est occupé par le Qutb, le Pble, et ses deux
Imams, 'un a sa droite, 'autre a sa gauche, régissant respectivement le Malakdt et le Mulk

(1).

(1) Un autre cas est celui de la tradition chinoise avec I'Empereur, dans sa fonction de
Médiateur entre le Ciel et la Terre, et ses deux Conseillers, de droite et de gauche, a une
époque ol les détenteurs étaient réellement identifiés aux principes qu’ils représentaient dans
le domaine de leur tradition.

Ces fonctions, envisagées tant dans l'ordre de la tradition universelle que dans I'ordre des
traditions particuliéres, étant les plus élevées que comporte la hiérarchie initiatique normale, et
par lesquelles sont véhiculées les influences spirituelles dans les domaines qui leur
correspondent, apparaissent comme des cas de réalisation descendante, mais il est utile de
procéder a un examen plus spécial pour faire ressortir clairement tette conclusion. Ainsi, pour
ce qui est d'une tradition particuliecre comme I'Islam, les fonctions de ce genre sont
naturellement représentées par des Awliya (sing. Wall) en tant qu' « héritiers » du Prophéte
dont procédent toutes les fonctions traditionnelles de I'Islam, et le Qutb, par exemple, est
I'Héritier prophétique par excellence, car cette fonction fut a I'origine proprement celle du
Prophéte dont les Imams étaient Omar et Ab( Bakr. Mais ce qui est intéressant dans I'ordre de
la tradition universelle, c'est que, d'aprés le Cheikh el-Akbar (Futihat, ch. 73), le Pole
islamique et Ses Imams ne sont que des représentants de certains prophétes vivants qui
constituent la hiérarchie fondamentale et perpétuelle de la tradition dans notre monde. Cette
correspondance est indiquée selon une configuration spéciale de la hiérarchie supérieure
islamique, dans laquelle le Pole et les deux Imams sont comptés dans le quaternaire des
Awtad, les Piliers, fonctions sur lesquelles repose I'Islam et dont les positions symboliques sont
aux quatre points cardinaux. Ces Awtdd sont les « vicaires » (nuwwéab, sing. ndib) des quatre
prophétes que la tradition islamique générale reconnait comme n'ayant pas été atteints par la
mort corporelle Idris (Hénoch). Ilyas (Elie), Aissa (Jésus) et Khidr. Les trois premiers sont
proprement des rusul, c'est-a-dire des « législateurs », mais qui n'ont plus le réle de formuler
quelque loi nouvelle du fait que le cycle I|égiférant est fermé avec la révélation
mohammadienne. Le quatrieme, Khidr, au sujet duquel il y a communément divergence quant
a savoir s'il est un « prophéte » (nabf) ou un saint (walf), correspond d'aprés le Cheikh et-
Akbar a une fonction de Prophétie générale qui, par définition normale du reste, ne comporte
pas d'attribut Iégiférant (1). Ces étres, ou plutot ces fonctions, sont les Piliers (al-Awtad) de la
Tradition Pure (ad-Dinu-I-Hanifi) qui est évidemment la Tradition primordiale et universelle
avec laquelle I'Islam s'identifie en son essence. Il faut ajouter que si ces fonctions primordiales
sont désignées ainsi par des Prophétes qui ne sont apparus que dans le cours du cycle humain
actuel, ce n'est la chez le Cheikh el-Akbar, qu'une facon d'appuyer, par des faits reconnus par
la tradition islamique en général, |'affirmation de I'existence d'un Centre supréme hors de la
forme particuliére de I'Islam et au-dessus du centre spirituel islamique. Sans préciser (du
moins a l'endroit des Futihat auquel nous nous rapportons) quelles sont leurs positions
hiérarchiques, le Cheikh el-Akbar dit que de ces quatre, I'un est Qutbu-/-Alami-i-Insdni (le Pole
du Monde Humain) et Majla-I-Hagg (le Lieu Théophanique, ou la Manifestation de la Vérité
divine), titres qui correspondent assez littéralement au « Roi du Monde » régissant le manava-
loka, et deux en sont les Imams ; tous ensemble constituent un quaternaire qui correspond
aux quatre Arkdn (Angles ou Appuis) du Temple de la Tradition (dont la Kaabah est un
symbole), Cette fagon imprécise d'exprimer les choses s'explique sans doute par le fait que les
quatre principes universels que ce quaternaire représente sont dans leur réalité essentielle un
seul, qui est le Verbe Universel résidant au centre du Monde humain, et que lorsque ce principe
uniqgue manifeste ses attributs par les quatre fonctions primordiales qui apparaissent alors
comme l'expression de quatre principes, tous ces principes interviennent dans chacune des
dites fonctions, mais seulement dans des proportions et sous des rapports différents, de sorte



gu’on ne peut leur assigner une répartition rigoureusement systématique et exclusive (2). Il
nous semble que, en dehors d'autres raisons plus particulieres d'ordre cyclique, c'est la que
réside aussi, au fond, 'explication des assimilations et des interchangements que I'on constate
fréiguemment entre les entités qui représentent ces fonctions prophétiques : Ilyas identifié a
Idris, et c'est le Cheikh el-Akbar lui-méme qui fait cette identification dans ses Fuclcu-I-
Hikam ; Khidr assimilé a Ilyas ; Khidr, encore, identifié au P6le Supréme, comme on le trouve
chez Abdu-I-Karim al-Jili dans son Al/-Insdnu-I-K&mil, chap. 57 (3) ; enfin Idris qui préside aux
sciences cosmologiques, car il est identifié aussi a Hermes, siégeant au ciel du Soleil au lieu de
celui de Mercure, et changeant ainsi de place avec Aissa qui préside aux sciences purement
spirituelles. Mais quoi qu'il en soit des positions que peuvent occuper ces quatre Prophétes
dans la hiérarchie supréme de la tradition, comme ils sont nécessairement des cas de
réalisation descendante, le POle islamique et ses deux Imams, ou encore les quatre Awtad, qui
leur correspondent d'une fagon ou d'une autre, doivent I'étre également (4), et la méme
situation doit se trouver dans la hiérarchie des centres spirituels des autres formes
traditionnelles. C'est la un premier point que nous voulions établir sous le rapport des
correspondances.

M. VALSAN.



(A suivre).

(1) Cette Prophétie est celle des « Sciences et des Notifications divines » dont nous avons fait
mention dans une note précédente, mais, de plus, Khidr a un caractére spécial de fonction
directrice pour des cas spirituels toujours particuliers et exceptionnels. Nous espérons pouvoir
traiter de la question de Khidr dans une étude spéciale.
(2) On pourrait comprendre cette situation par analogie avec ce qui existe dans le domaine de
la manifestation grossiére, ou les quatre éléments se trouvent, en fait, tous réunis dans
chaque point du monde corporel, mais dans des proportions différentes, ce qui entraine selon
le cas, la prédominance tantét de I'un de ces éléments, tantot de Iautre.
(3) Chez ce Maitre, Khidr est le POle Unique et Totalisant, le Roi des Rijélu-I-Ghaib, les
Hommes de I'Invisible, qui sont les étres les plus connaissants au sujet d'Allah, dont la cité se
trouve dans la Terre du Sésame (Ardu-s-Simsimah), cette terre qui fut étalée du Reste de la
Boue dont fut fait Adam, la Terre Blanche restée inaltérée dans sa nature primordiale, qui est
le séjour des Propheétes, des Envoyés divins et des Saints ou les hommes s'entretiennent avec
les Anges.
(4) Puisqu'on peut vérifier la chose dans certains des cas de « renvoyés » mentionnés par le
Cheikh el-Akbar dans le texte traduit par nous, disons encore que d'aprés cette méme autorité
de I'ésotérisme islamique, Ab( Yazid al-Bistdmi a été finalement POle, et qu'Ab( Madyan a été
de son c6té, en son temps, un des Imams (il devint lui-méme Pdle « une heure ou deux avant
de mourir »).

[Michel Vélsan, Les derniers hauts grades de I'Ecossisme et la réalisation descendante, Revue
Etudes Traditionnelles n° 308, Juin 1953, p. 161].



" LES DERNIERS

HAUTS GRADES DE L'ECOSSISME
ET LA REALISATION
DESCENDANTE
(suite) (1)

Il nous faut faire maintenant une précision qui sera en méme temps une réserve nécessaire.
Les fonctions suprémes d'une tradition particuliéere ne sauraient étre considérées comme
devant coincider avec des cas de réalisation descendante que lorsqu'il 'agit d'une tradition
compléte tant sous le rapport métaphysique que sous celui cosmologique et qui posséde donc
tant l'initiation effective des « grands mystéres » que celle des « petits mystéres ». Or, de
méme qu'il y des initiations de caractére spécifiquement cosmologique, il peut y avoir des
formes traditionnelles réduites, sinon par leur définition premiére, du moins, a certaines
époques, par l'effet des vicissitudes cycliques, a un point de vue cosmologique, et dont le
domaine normal est alors celui des « petits mystéres » (2). Les centres spirituels de formes
traditionnelles qui se trouvent dans un tel état, et qu'on peut qualifier de ce fait proprement de
« mineures » dans I'ensemble des formes traditionnelles existantes (3), se rangent
normalement dans la dépendance immédiate, non pas du centre supréme, mais d'un centre
intermédiaire, plus complet qu’eux-mémes au point de vue spirituel qui de ce fait peut régir un
groupe particulier de traditions rapprochées entre elles par des caractéres semblables et des
conditions cycliques communes (4). Un tel centre intermédiaire constitue alors, par rapport



aux centres particuliers de ce groupe traditionnel, une hypostase du centre supréme (5).

(1) Cf. Etudes Traditionnelles, n° de juin 1953.

(2) Un cas de ce genre est celui de I'hermétisme, en tant que réadaptation des traditions
grecques et égyptienne, a I'époque alexandrine, dont le caractére cosmologique et d'initiation
de l'ordre des « petits mystéres » ne fait pas de doute (cf. René Guénon, Apercus sur
I'Initiation, ch.XLI), bien qu’une tradition de cet ordre devait se rattacher elle-méme
originellement et par ses principes a une doctrine réellement métaphysique, et que de ce fait
une ouverture restait, malgré tout, possible, quoique de facon moins directe, pour ceux qui
avaient les qualifications nécessaires, vers une réalisation de |'ordre des « grands mystéres ».
(3) Pour le cas cité de I'hnermétisme, ce caractére de subordination est attesté par le fait qu’il
s’est méme incorporé a |'ésotérisme islamique et a I'ésotérisme chrétien du moyen age ; mais
d’autre part le fait que, tout en se limitant aux « petits mystéres », il est une tradition du type
« sapiential » ou intellectuel, lui assurait quelques avantages dans certains milieux d’extension
des traditions relevant du type spirituel religieux et qu’on pourrait appeler aussi, sous certaines
réserves, « prophétique » ; nous voulons parler surtout des milieux constitués par des peuples
autres que ceux auxquels furent adressés directement et, donc, de fagon plus adéquate les
messages des fondateurs de traditions de forme religieuse (comme le Christianisme et I'Islam),
respectivement les gentils et les non-arabes, chez lesquels I'hnermétisme était du reste
autochtone, du moins dans la région méditerranéenne. Il semble que la persistance de cette
tradition et son rdle dans les ordres de chevalerie qui assuraient la liaison avec le Proche-
Orient, peuvent s’expliquer d’'un coté par son intellectualité qui lui conférait un caractéere de
neutralité et d’universalité relative au milieu méditerranéen, d’un autre c6té par les limitations
naturelles que subissaient les valeurs spécifiques des religions d’origine judaique et arabe chez
les peuples d’autres races. La situation de I'nermétisme est ainsi comparable a celle qu’ont
eue, sur le plan doctrinal, I'aristotélisme et le néoplatonisme, avec lesquels il s’est trouvé du
reste ordinairement associé en fait. — Un autre cas de « minorité » qu’on pourrait citer ici est
celui du Judaisme dans la diaspora, et la kabbale dit que la Shekinah est alors en exil parmi les
gentils.

(4) Dans un tel centre ces traditions se concentrent et s’appuient réciproquement. C’est ainsi
que dans l'ésotérisme islamique, et selon sa « perspective » propre, il est dit que le Qutb
accorde son secours providentiel non seulement aux Musulmans, mais encore aux Chrétiens et
aux Juifs, et ceci est a mettre, peut-étre, de toutes fagons, en rapport avec le réle général de
la tradition islamique comme intermédiaire entre I'Orient et I'Occident, dans la derniére partie
du cycle traditionnel, bien qu'elle soit, mais on pourrait dire dans un certain sens du fait méme
gu’elle est, la plus récente des formes traditionnelles actuelles, car cela lui assure une vitalité
plus grande par rapport aux traditions plus anciennes. Dans le méme ordre d'idées, rappelons
encore que René Guénon, parlant de la légende de Christian Rosenkreutz, le fondateur
supposé de Rosicrucianisme, et en particulier ces voyages qui lui sont attribués (notamment en
Terre-Sainte, en Arabie, dans le Royaume de Fez, mais encore chez les Sages et les
Gymnosophistes) disait que le sens semble en étre qu' « aprés la destruction de I'Ordre du
Temple, les initiés a I'ésotérisme chrétien se réorganisérent d'accord avec les initiés a
I'ésotérisme islamique pour maintenir, dans la mesure du possible, le lien qui avait été
apparemment rompu par cette destruction » (Apercus sur I'Initiation, chap. XXXVIII). Et plus
loin, il ajoutait : « cette collaboration dut se continuer aussi par la suite... Nous irons méme
plus loin : les mémes personnages, qu'ils soient venus du Christianisme ou de I'Islamisme, ont
pu, s'ils ont vécu en Orient et en Occident (et les allusions constantes a leurs voyages, tout
symbolisme a part, donnent a penser que ce dut étre le cas de beaucoup d'entre eux), étre a
la fois Rose-Croix et Cdfis (ou mutacawwifiin des degrés supérieurs), |'état spirituel qu'ils
avaient atteint impliquant qu'ils étaient au dela des différences qui, existent entre les formes
extérieures et qui n'affectent en rien l'unité essentielle et fondamentale de la doctrine



traditionnelle » (ibid.).

(5) Quant a l'existence d'une hiérarchie spirituelle et des rapports de subordination
subséquente entre les différentes formes traditionnelles, nous rappellerons un autre texte de
René Guénon : « Bien que le but de toutes les organisations initiatiques soit essentiellement le
méme, il en est qui se situent en quelque sorte a des niveaux différents quant a leur
participation a la Tradition primordiale (ce qui d'ailleurs ne veut pas dire que, parmi leurs
membres, il ne puisse pas y en avoir qui aient atteint personnellement un méme degré de
connaissance effective) ; et il n'y a pas lieu de s'en étonner si I'on observe que les différentes
formes traditionnelles elles-mémes ne dérivent pas toutes immédiatement de la méme source
originelle ; la « chaine » peut compter un nombre plus ou moins grand d'anneaux
intermédiaires, sans qu'il y ait pour cela aucune solution de continuité « (Apercus sur
I'Initiation, chap. X). On pourrait ajouter en rapport, avec nos considérations précédentes,
gu'une ordonnance hiérarchique peut résulter a certains moments et tout au moins a certains
égards, comme conséquence de la déchéance relative de certaines formes traditionnelles

guelle qu'ait pu étre sa position aux époques antérieures.

Les centres spirituels basés sur la réalisation spirituelle des « petits mystéres » sont alors
constitués normalement par des étres qui se situent au degré de I’ « homme véritable » (ou du
Rose-Croix) et non pas a celui de I'« homme transcendant » (ou du Cdff au vrai sens de ce
mot). Dans ces cas les fonctions supérieures de ces centres ne coincident pas avec le cas de la
« réalisation descendante », si ce n'est tout a fait exceptionnellement (car des cas d'exception
restent, malgré tout, toujours possibles). Néanmoins, selon une loi des correspondances qui
assurent I'action des influences ou des énergies spirituelles d'un degré a l'autre, la constitution
de ces centres mineurs est a lI'image des centres majeurs dont ils dépendent et qu'ils refletent
ainsi a leur niveau. Ainsi, sans chercher a compliquer la situation par des distinctions
spécieuses, il faut bien admettre qu'on peut avoir au degré des « petits mysteres » des centres
et des fonctions spirituelles et méme, sans aucun abus de langage des « missions », qui, sans
étre de caractére directement « divin » ou « avatarique », participent sur leur plan et pour leur
domaine du symbolisme des centres et des fonctions supérieures. Aussi, toute fonction
initiatique, du fait qu'elle agit régulierement dans son domaine, a quelque degré que ce soit, et
peur autant qu'elle véhicule alors vers les degrés inférieurs les influences ou les énergies
spirituelles qui lui sont confiées, s'inscrit dans une perspective « descendante », et de ce fait
peut recevoir pour son domaine les attributs des fonctions suprémes réellement avatariques
gu'elle représente et auxquelles elle reste subordonnée. Or, ainsi que nous l'avons déja
mentionné, il en est de méme pour la constitution de la hiérarchie essentielle des degrés et
des fonctions de chacune des voies initiatiques que comporte une forme traditionnelle
particuliere, de sorte que ces voies retracent alors elles-mémes dans une certaine mesure la
hiérarchie de leur centre spirituel immédiat, quoique cette analogie constitutive ne soit pas
forcément apparente. Dans les cas ol ces voies sont basées sur une hiérarchie de grades et de
fonctions symboliques et comme telles plus visibles de I'extérieur, dont I'attribution n'implique
pas nécessairement la possession effective des degrés de connaissance correspondants, le
symbolisme respectif, tant qu'il sera conservé intact reflétera la hiérarchie des degrés effectifs
et des fonctions des centres supérieurs et du centre supréme lui-méme qui est leur prototype
commun, et cela en dehors de toute question d'une possession des degrés de connaissance
symbolique par les grades (6). Mais dans tous les cas, c'est I|'essentielle constitution
analogique a tous les degrés et dans chaque économie spéciale qui assure l'ordre total des
hiérarchies particuliéres et rend possible I'action normale des influences supérieures dans toute

la profondeur et I'étendue du monde régi par le centre supréme (7).

(6) Il n'est pas nécessaire de citer des exemples pour montrer que dans les traditions de forme
religieuse de tels symboles de la hiérarchie initiatique se retrouvent souvent dans les attributs



de la hiérarchie exotérique elle-méme, et cela par un transfert que rend toujours possible la
correspondance qui existe entre les différents niveaux d’'une méme forme traditionnelle.

(7) C’est par la aussi qu’on comprend la gravité que présente la destruction ou la disparition de
celles des organisations initiatiques qui constituent les principaux supports des centres
spirituels, car les mondes traditionnels que ceux-ci régissaient normalement s’en trouvent alors
plus ou moins retranchés, ce qui peut aboutir finalement a leur abandon complet et définitif.

Pour en revenir notre sujet principal, il hous semble que le symbolisme « descendante ou
« avatarique », reconnu par René Guénon aux 3 derniers degrés du régime écossais, repose
sur une correspondance, dont il reste seulement a déterminer un peu plus la situation et la
portée, avec ces 3 fonctions suprémes d'un centre spirituel. Cette correspondance
s'expliquerait par le fait que le systtme de 33 grades de [I'Ecossisme reproduit
schématiquement la hiérarchie d'un centre spirituel dont la Maconnerie moderne en général a
pu recueillir successivement et grouper, de fagons trés variées, selon les régimes, et
vraisemblablement par l'intermédiaire d'organisations ordonnées autrefois par un tel centre, au
moins les éléments emblématiques, et dont la figure d'ensemble se dessine mieux dans le cas
spécial examiné ici. Il est incontestable que cette hiérarchie n'apparait pas assez logique ni
homogéne dans son développement, et qu'elle fait méme l'impression d'un assemblage plus ou
moins syncrétiste ; I'histoire connue de la superposition successive de divers groupes de
grades a partir des 3 grades primitifs de la Magonnerie opérative, pendant le XVIIIe siécle et
au début du XIXe ne contrarierait certainement pan cette impression (8), Mais derriére tout
cela il pourrait y avoir tout de méme autre chose. En fait, il reste pour cette hiérarchie certains

caractéres qui permettent de percevoir une relative cohérence d'ensemble.

Tout d'abord, le nombre 33 de ces degrés est lui-méme significatif sous ce rapport (9). Ce
nombre a un symbolisme axial et cyclique assez apparent (10). D'habitude on le met en
rapport avec le nombre des années de la vie terrestre du Christ selon I'une des estimations de
cet age (11), mais sans qu'on explique autrement la raison de ce rapprochement. Or a ce
propos, on peut remarquer que l'age du Christ peut étre considéré, dans les traditions qui,
comme la Macgonnerie, ont un rapport avec le message christique, comme un symbole des
degrés acquis et totalisés par I'hnomme Universel dans ses phases de réalisation ascendante et
descendante. Il est méme remarquable que cet age quand il est considéré comme étant de 33
ans, Se divise en 30 ans de vie secréte et 3 ans de vie publique, ces derniers étant donc ceux
de la « mission » proprement dite du Christ, et cette division correspond ainsi exactement aux
nombres des degrés de I|'Ecossisme pour les phases ascendantes et descendantes de la
réalisation initiatique (12). On peut signaler a I'occasion que ce nombre est celui des vertebres
de I'épine dorsale de I'homme, ce qui lui atteste précisément une signification axiale, surtout
en tant que support de la téte (13).

(8) Le Rite Ecossais Ancien Accepté a eu pour le commencement sept grades, ensuite vingt-
cing, et ne totalisa les trente-trois degrés actuels qu’au début du XIXe siécle.

(9) De méme 33 est le nombre maximum des membres d'un Supréme Conseil. — On sait
d'autre part I'importance du méme nombre dans la Divine Comédie de Dante. En Islam, il est
également un des nombres de base des incantations, et on le trouve aussi dans certains
rapports de la science des nombres sur laquelle repose du reste, une bonne part de la
technique incantatoire.

(10) Signalons que dans les documents publiés dans l'ouvrage anti-maconnique Macgonnerie
Pratique (Paris, 1886, vol. II, on donne comme explication de ce nombre le fait « que c’est a
Charleston, au 33€ latitude Nord, que le Supréme Conseil s’est constitué le 31 mai 1801 ».
Cette explication témoignerait plutot de l'esprit scientiste des organisateurs des Suprémes



Conseils qui, au contraire, devant porter a 33, pour des raisons réellement symboliques qui
leur échappaient, le nombre des degrés de I'Ecossisme, avaient cru bon de faire état d’un point
terrestre situé a pareille latitude.

(11) On sait qu’il n'y a pas eu unanimité d'opinion a cet égard méme chez les premiers
docteurs chrétiens.

(12) Si l'on pouvait se fier aux documents de rameuse antl-maconnique précité, l’'age

symbolique du 33€ degré, le Souverain Grand, serait lui-méme de « 33 ans accomplis » (Ragon
Indique pourtant 30 ans) ce qu’on explique encore par le degré de latitude-nord de
Charleston !. Les ages symboliques des degrés ne sont par toutefois équivalents aux nombres

d'ordre de ceux-ci. Le méme age de 33 ans est attribue au 18€, le Rose-Croix, analogie qui, si
elle est fondée, pourrais se comprendre par une certaine correspondance a des niveaux
différents entre les réalisations auxquelles se référent les symbolismes des deux grades en
question et qui sont respectivement celles des « grands mystéres » au sens total et des
« petits mystéres », ou en d’autres termes par la correspondance qu'il y a entre I' « homme
transcendant » et son reflet au niveau des « petits mystéres », I’ « homme véritable » (cf.
René Guénon, La Grande Triade, chap. XVIII).A ce propos, il est a remarquer que les 33 ans
du Souverain Grand étant qualifiés d’ « accomplis », il y a la une note différentielle assez
significative d’avec I'age du Rose-Croix pour lequel on ne trouve pas cette qualification.

(13) Nous ne savons pas si on a relevé que la classification des vertébres exprime un
symbolisme cosmologique assez frappant: il y a 7 vertébres cervicales, 12 dorsales, 5
lombaires, 5 sacrales (qui forment I'os sacrum) et 4 coccygiennes (celles-ci peuvent-étre 3
dans certains cas, mais cela dépend au fond du degré de soudure des vertéebres respectives
dans l'os coccyx). De plus, la forme et le role des différentes vertébres ainsi que la
nomenclature qu’on leur a conservée méme dans l'ostéologie moderne, sont également
instructives quant au symbolisme auquel nous faisons allusion, mais nous ne pouvons nous
étendre ici sur ce sujet.

D'autre part, la répartition de cette hiérarchie en quatre groupes : 1° Ateliers symboliques
(degrés 1 a 3) 2° Ateliers de perfection, Chapitres de Rose-Croix (degrés 4 a 18), 3° Ateliers
philosophiques, Aréopages de Kadosh (degrés 19 a 30) et 4° Suprémes Conseils ou Grands
Administratifs (degrés 31 a 33), elle est méme digne d'intérét ici (14). Les trois premiers
groupes peuvent étre considérés comme correspondant aux trois mondes du Tribhuvana (15),
et quant au dernier groupe, constitué par les 3 degrés de symbolisme « descendant », il
correspond de son c6té au ternaire des fonctions suprémes qui régissent principiellement ces
trois mondes (16). Ce qui souligne de facon sensible cette derniére correspondance
constitutive, c'est le fait que les 3 degrés en question sont considérés comme ayant un
caractére « administratif », chose qui ne s'explique de fagon satisfaisante que si on les
considere comme un reflet du caractére « régulateur » des trois chefs de I'Agarttha ou du
ternaire supérieur d'un centre spirituel, de quelque ordre de grandeur que celui-ci puisse étre
du reste, car, ainsi que nous l'avons dit, il y a analogie constitutive a n‘importe quel degré.
Mais quant a la correspondance exacte des dits grades avec les fonctions du ternaire d’un
centre spirituel, il y a, au premier abord quelque difficulté. Les noms des grades écossais ne se
montrent pas ici directement révélateurs : le 31° s’appelle Grand Inspecteur Inquisiteur
Commandeur, le 32° Sublime Prince du Royal Secret, et le 33°, Souverain Grand Inspecteur
général. Si on laisse de coté les qualificatifs administratifs secondaires, on a la hiérarchie
relative suivante (en ordre ascendant) : Inquisiteur, Prince et Souverain ; cela ne nous
rapproche pas d’une signification pouvant rappeler les notions de Mahdnga, Mahatméa et
Brah&tma, ou de celles de Qutb et des deux Imams, ni celles des pouvoirs royal et sacerdotal
et du principe commun de ces deux. Les autres titres des atelier (Souverain Tribunal ;
Consistoire ; Supréme Conseil), des présidents (Trés Parfait Président ; Illustre Commandeur
en Chef ; Trés Puissant Souverain Grand Commandeur) et des fréres (Trés Eclairés ; Sublimes



et valeureux Princes ; Illustres Souverains Grands Inspecteurs Généraux) ne changent pas la
situation mais la confirment : nous nous trouvons en présence d’une hiérarchie qui se rapporte

exclusivement au « pouvoir temporel ». Le symbolisme d’ensemble du 31€ est de caractére

« judiciaire », celui du 32% de caractére « militaire », et celui du 33%, de -caractére
« monarchique ». Il s'agit méme expressément d’'une emblématique de Saint-Empire, ce qui
correspond proprement a une initiation de Kshatryas. Du reste, l'origine « historique »

attribuée a ces grades remonte a Frédéric II de Prusse que le Grand Maitre du 33€ et le Maitre
du 32°€ sont dits représenter. Le nom de Frédéric de Prusse figure aussi dans le mot de passe
du 33® (17) a la suite de celui de De Molay, le dernier Grand Maitre de I'Ordre du Temple, et
de celui de Hiram-Abi.

(14) On appelle ces groupes aussi par des noms de couleur, respectivement 1° Maconnerie
Bleue, 2° Rouge, 3° Noire et 4° Blanche, et on dit que cela est d'aprés la couleur des cordons.
Plus exactement il s'agit du cordon du dernier grade, donc le plus élevé du groupe (toutefois
pour les Rose-Croix qui conclut le 2° groupe le cordon porté en sautoir est « rouge d’un coté et
noir de l'autre »).

On connait d'autres divisions des grades, selon d'autres points de vue.

(15) Cette correspondance est plus précisément la suivante. D'un co6té, le Tribhuvana,
autrement dit la Terre, I'Atmospheére et le Ciel, ternaire dont on fait différentes applications (cf.
René Guénon : L'Esotérisme de Dante, chap. VI, L'Homme et son devenir, chap. V et XII, Le
Roi du Monde, chap. 1V, et La Grande Triade, chap. X), est a considérer ici comme constitué
par les domaines de la manifestation corporelle (sensible) de la manifestation subtile
(psychique) et de la manifestation informelle (intellectuelle pure). D'un autre co6té, si l'on
remarque que le groupe des 3 premiers grades (Ateliers symboliques) a une position spéciale
en rapport avec le deuxieme groupe (Ateliers de Perfection) dont le réle serait de «
développer » en mode opératif l'initiation recue dans les grades symboliques, en sorte que le
rapport entre ces deux groupes est celui entre « symbole » et « réalité », on peut dire, mais
seulement dans cette relation spéciale et sous le rapport opératif, que le premier concerne
I'ordre sensible ou grossier, et le deuxiéme l'ordre subtile ou psychique ; ensemble ils
délimitent le domaine des « petits mystéres ». Enfin le troisieme groupe qui se rapporte aux
« grands mystéres » concerne le domaine intellectuel pur ou la manifestation informelle et son
principe immédiat.

(16) Nous donnons cela comme une correspondance tout a fait générale, et ne prétendons
nullement qu'on pourrait la vérifier dans les roles précis que jouent en fait les grades
administratifs par rapport aux hiérarchies inférieures.

(17) Tel est du moins le texte des Tuileurs publié au début du XIXe siecle. Le Tuileur établi a
Lausanne en 1875 n'en fait pas mention. Bien entendu, Frédéric II de Prusse (1712-1786) ne
saurait étre considéré comme I'« auteur » réel de ces grades « de commémoration templiére »
comme l'on dit. Mais le fait qu'on a fait remonter leur provenance a ce roi, indique qu'il a dQ
avoir un certain réle quant au sort dévolu a ce régime supérieur a I'époque de la constitution
de la Maconnerie moderne. On peut penser aussi que ce role ne dut pas étre de la meilleure
qualité, et qu'on aurait Ia plutét une indication quant au « moment » ou ces grades ont été a
extériorisés » et méme « détachés » d'une position plus effectivement initiatique. En effet,
monarque d'esprit moderne, ami de Voltaire, qui fut son héte a Sans Souci, et des
Encyclopédistes, Frédéric II ne dut pas étre digne de recevoir l'initiation ou la fonction effective
symbolisée par ces grades, méme en réduisant les choses au degré des « petits mystéres ». Il
a di les recevoir toutefois dans une forme quelque peu différente de celle qu'on leur a connu
ensuite clans le cadre de I'Ecossisme, et qu'il a présidé a certaines autres modifications, ce
dont témoigne l'introduction de son nom dans le rituel.



Nous devons néanmoins étudier de plus prés certains éléments symboliques de ces grades, car
il y a a faire ici d'autres constatations d'un intérét pas moindre.

A cet égard, nous ferons la remarque suivante qui a son importance sur le rapport de la
méthode. Le symbolisme des 3 hauts grades n'a jamais fait, semble-t-il, I'objet d'une étude
d'esprit traditionnel, et il serait vraiment utile que ceux qui s'occupent régulierement de ce
genre d'études traditionnelles, abordent ce théme. Sur le plan littéraire, une telle étude
rencontre une difficulté liminaire : en raison du secret de I'Ordre, on n'a au sujet de la haute
hiérarchie magonnique, surtout au sujet de celle qui nous intéresse ici, que peu de donnés,
sinon « autorisées », du moins « officieuses » et celles qui existent dans le domaine public
constituent pour la plupart des « divulgations » dont le caractére est quelquefois tellement
hostile et suspect qu'on ne saurait jamais les prendre comme une base absolument s(ire
d'étude. Dans ces conditions, c'est seulement par des recoupements prudents qu'on pourrait
utiliser les données en circulation. C'est avec cette réserve que nous tenterons ici nous-méme
guelques considérations. Du moins, I'esprit dans lequel nous entendons les faire est-il tout

autre que celui dont ont procédé ces « divulgations ».

M. VALSAN.

(a suivre)



Michel Valsan : Les derniers hauts grades de I'Ecessme et la
réalisation descendante (1)

\ LES DERNIERS
HAUTS GRADES DE L'ECOSSISME
ET LA REALISATION
DESCENDANTE
(suite et fin) (1)

Pour ce qui est du symbolisme « descendant » de chacun des trois degrés qui nous occupent, il
faut dire tout d'abord que le triangle ayant la pointe en bas ne figure que dans le 33° (2). Il
est dans le bijou de ce grade ou, comme du reste dans I'embleme général de I'Ordre, il
surmonte « rayonnant », l'aigle a deux tétes et se trouve ainsi associé aux symboles de la
Vraie Lumiére et de l'autorité supréme. On indique quelquefois que, dans le bijou, ce triangle
porte a son centre le iod hébraique « symbole de l'existence ». Il s'agit plus exactement du
symbole de I'Etre principiel, car cette lettre, premiére du Tétragramme, ainsi que du nom divin
Iah, constitue a elle seule un nom divin, qui phonétiquement est le son j (3). Placée dans un
triangle inversé elle précise de facon indubitable qu’il s’agit alors d’'une « descente divine ». On
pourrait remarquer qu'un tel triangle étant le schéma géométrique du cceur, I'ensemble est un
équivalent du « Coeur rayonnant » et portant a son centre la « Blessure » que l'iconographie
occidentale représente quelquefois sous la forme d'un iod (4) ; la signification « avatarique »
de ce symbole peut étre considérée comme « interprétée » de facon spéciale par cette
assimilation, car le « Coeur blessé » atteste le caractére « sacrificiel » de la « réalisation
descendante » et, effectivement, la doctrine chrétienne fait dériver du sacrifice christique les
sacrements de la Nouvelle Loi (5). Dans I'embléme officiel de I'Ordre, le triangle inversé porte
un « il » a la place du jod. Cet (Eil doit étre considéré alors comme I'CEil divin regardant dans
la manifestation, et a ce propos René Guénon notait que le nom d'Avalokitéshvara est



interprété habituellement comme « le Seigneur qui regarde en bas », et ajoutait que, dans ce
cas, I'@Eil plus nettement la signification de « Providence ». (6) (mot qui par son étymologie
indique l'idée de « vue » et méme de « regard protecteur »). D'autre part, en raison de
I'analogie entre le triangle inversé et le cceur, cet (Eil peut étre considéré aussi comme un
symbole de I' il divin dans le cceur, ce gui présente alors une « théose » du symbole connu
de « I'GEil du Cceur » (7) et, sous le rapport de la descente principielle une figuration de I' il
divin dans le coeur de I' Avatdra auquel s'identifie, par le degré de réalisation qu'exige sa
fonction, le chef du centre spirituel, c'est-a-dire le PoOle de la tradition, que I'ésotérisme
islamique qualifie de « Support du Regard d'Allah dans la Création ». Aussi, le centre spirituel
de la tradition étant ésotérique, résidence du chef de sa hiérarchie est symboliqguement dans la
Caverne, dont le triangle inversé est également le schéma, de sorte que le méme symbole
apparait comme le tracé du « lieu caché » d'ou le Pole, conformément a sa nature
essentiellement solaire rayonne universellement et « voit tout », restant lui-méme invisible aux

regards du monde.

(1) Voir Etudes Traditionnelles, n° de juin et juillet-aolt 1953. [Cet article est demeuré
inachevé]

(2) Il est curieux que ni le Tuileur de chez Delaunay, ni celui de Vuillaume, comme ni Ragon,
ne font mention de ce triangle inversé. Par contre le Tuileur de Lausanne, ainsi que les
documents publiés dans la Maconnerie pratique l'indiquent clairement. Aussi figure-t-il dans
I'embléme officiel de I'Ordre que nous aurons a examiner plus loin.

(3) Cf. René Guénon, La Grande Triade, Ch. XXV.

(4) Cf. René Guénon, Le cceur rayonnant et le coeur enflammé, Etudes Traditionnelles, n° de
juin et juillet 1946, et L'il qui voit tout, id., n°® d'avril mai 1948.

(5) On pourrait remarquer aussi que la Blessure du salut, coincidant avec le symbole de I'Etre
divin, fait ressortir la présence réelle de cet Etre dans le sacrifice accompli aussi bien que dans
les sacrements qui en découlent. De plus, comme le triangle avatarique est rayonnant, on
pourrait y voir aussi un symbole qui réunit, en les identifiant, le Christ souffrant et le Christ
glorieux.

(6) René Guénon, L’Eil qui voit tout, Etudes Traditionnelles, n° d'avril-mai 1948.

(7) Cela peut rappeler la « correction » implicite que fait le Cheikh El-Akbar a un célébre vers
d'Al-Halldj. Celui-ci avait dit : « J'ai vu mon Seigneur avec I'Eil de mon cceur ». Celui-la
s'exprima : « J'ai vu mon Seigneur avec I'Eil de mon Seigneur ».

Mais la présence du jod ici, a pour nous une autre importance. Si cette lettre constitue a elle
seule un nom divin, nous savons que d'autre part le I latin qui lui correspond phonétiquement
est, chez Dante, le « premier nom de Dieu » et il semble avoir été aussi Son « nom secret »
chez les Fedeli d’Amore (8). Enfin, nous ajouterons que son équivalent arabe, le y4, est chez le
Cheikh el-Akbar, un des vocables d'incantation métaphysique : il s'agit, en ce cas du Pronom
divin de la premiére personne du singulier, post-fixé a un autre nom (par exemple dans innf,
composé inna + y = « en Vvérité, Moi »), et que l'invocateur doit prononcer « en tant que

substitut d'Allah » (niydbatan ‘ani-ll4h) ou encore mieux « par Allah » (bi-lldh) (9).

Or, quand nous constatons cette fonction du jod et de ses équivalents dans les ésotérismes
judaique, chrétien et islamique, n'est-il pas logique de penser qu'il en devrait étre de méme
dans la Maconnerie, ou au moins dans les organisations dont celle-ci procéde pour la part qui
présente ce symbole ? Nous précisons qu'il ne s'agit pas de considérer ce « nom secret »
comme étant la « Parole Perdue » elle-méme, car celle-ci dans son véritable sens, signifiant la
possession effective de la connaissance représentée par une « Parole », en méme temps que la
puissance de la transmission technique, ne saurait consister dans un simple vocable quel qu'il



soit. Néanmoins l'identification d'un moyen initiatique de caractére métaphysique aurait, ici, et
maintenant, une importance qui n'est pas contestable. Nous ajouterons qu'il faut regarder ce
nom plus spécialement comme un moyen incantatoire, un mantra, car le fait que le I est figuré
comme un support visuel d'adoration dans le Tractatus Amoris de Francesco da Barberino, et
que le jod dans le triangle inversé n'est qu'une représentation également visuelle du nom
divin, pourrait faire croire qu'il s'agit seulement d'un yantra. A ce propos nous pourrions
ajouter que le vocable i pouvait recevoir une application spéciale dans l'invocation en vue de
réaliser plus directement |’ « ouverture » du coeur (en arabe fat’hu-I-galb), ou |’éclosion de
I” « il du coeur ». L'articulation de cette lettre se préte d’une facon naturelle a une orientation
spirituelle vers le bas (en arabe la déclinaison en i est appelée khafd = « abaissement », et le
signe vocalique /i, kasrah = « brisure »), plus précisément de la gorge vers le cceur, selon un
axe que figure dans la lettre latine la forme du I, et cela évoquera aussi le symbolisme voisin
de la « lance » et de la « coupe » ou du coeur lui-méme, dans le vulnéraire du Christ, et dans

les mystéres du Graal en particulier (10).

(8) On peut se demander naturellement comment se justifierait du point de vue spécialement
chrétien cet emploi du I. A cet égard nous pouvons remarquer que cette lettre est, tant en
grec qu’en latin, l'initiale du nom de Jésus (qui s'écrit avec un iod en hébreu), et que, dans le
christianisme c’est le nom de Jésus qui est le moyen d’invocation par excellence, ainsi qu’on le
voit partout dans les textes hésychastes ou il est spécialement en rapport avec la « priére du
cceur », Le I initial pouvait deés lors, a l'instar du jod du Tétragramme, représenter a lui seul le
nom de Jésus (ou du Principe manifesté) qu'il réduisait alors a une expression purement
principielle et identifiait a I'Etre Premier.

(9) Le Cheikh el-Akbar déclare que le dhikr avec le ya est, chez les Sélikiin (les Marcheurs sur
la Voie), « plus haut » que celui avec le pronom Huwa = « Lui », celui-ci gardant toutefois son
rang supréme chez les Arifin (les Connaissants).

(10) De plus, en latin la lettre /i est aussi I'impératif du verbe ire = « aller », et signifie alors «
va » !, Entendue dans ce sens (qui n'était que trop naturel pour ceux qui usaient des
ressources symboliques du latin) cette lettre recevait une valeur propulsive vers le cceur. Nous
pourrions appuyer la validité de cette technique par quelques exemples que I'on trouve dans le
Tacawwuf, mais nous n'en citerons que le suivant: Dans une certaine invocation qui
commence par les mots Alldhumma inni « Allahumma, en vérité, moi... » (suit la demande), il
est enseigné que l'invocateur doit concevoir le nom divin comme composé d'Alldh et umma, ce
dernier vocable devant étre entendu comme l'impératif du verbe amma « se diriger vers », «
marcher en téte », « ouvrir la marche », de sorte que le nom divin décomposé ainsi signifie : «
Allah dirige-Toi » (ouvre la marche) « vers ». La « direction » assignée ainsi au nom All4h est
vers la inniyyah (la réalité intime) de I'étre, représentée dans le texte par le mot suivant inni
qui, commengant et finissant en /, est lui-méme particulierement adapté pour une descente
vers le ceeur, et il est indiqué d'accomplir, en méme temps avec le coeur un certain acte qui est
corrélatif de cette descente.

Quant a l'aigle bicéphale son symbolisme est également trés complexe. L'aigle, d'une fagon
générale, peut avoir aussi bien une acception dans |'ordre purement spirituel que dans I'ordre
temporel. Chez les Hindous il est Garuda, le véhicule céleste de Vishnou et aussi son arme de
combat contre les serpents. Dans l'antiquité classique il est, comme la foudre a laquelle il est
ordinairement associé, parmi les attributs de Zeus ou Jupiter. Dans le Christianisme il
représente saint Jean I'Evangéliste qui est appelé d'autre part « Fils du Tonnerre », de sorte
gue nous retrouvons la aussi, associés, les deux attributs de Jupiter comme d'autre part, dans
I'Oiseau-Tonnerre des Peaux-Rouges. Ce qui pourra éclaircir mieux le sens de tout cela c'est
que dans le symbolisme islamique I'Aigle (al-Ugéb) représente I'Esprit divin (ar-RGhu-I-1lahi)
ou l'Intellect Premier (al-Aglu-I-Awwal), en raison de sa résidence sur les sommets des



montagnes, de son vol trés haut, de sa vue puissante (on lui attribue le pouvoir de regarder le
soleil sans baisser les paupiéres), ainsi que sa descente verticale et foudroyante sur la proie
avec laquelle, aprés I'avoir posée un instant a terre, il se reléve rapidement (11) : il a ainsi un
rapport précis avec le « rapt essentiel » (al-jadhbatu-I-ildhiyyah) du Tacawwuf, idée que la
mythologie grecque exprimait de son c6té par I'enlévement de Ganymeéde, porté par l'aigle
jusqu’autréne divin ou Zeus en fit son échanson. Enfin, dans son acception de symbole du
pouvoir temporel, il est un attribut de I'Empire. Sur les enseignes romaines il était figuré les
ailes étendues et tenant la foudre dans ses serres, et fut ainsi I'embléeme de I'Empire romain
avant d'étre celui du Saint-Empire ; il est aussi I'oiseau le plus fréquent dans les armoiries.

(11) Dans le méme symbolisme I'Ame Universelle (an-Nafsu-e-Kulliyyah) est représentée par
la Colombe (al-Warqgad’), la Hylé (al-Haydld) par le Phénix (al-Anga’) et le Corps Total (al-
Jismu-/-Kull) par le Corbeau (al-Ghuréb).

Quand il a deux tétes il peut se rapporter en méme temps a la connaissance et a l'action, a la
Sagesse donc, et il figure ainsi le principe commun du sacerdoce et de la royauté tel qu’il était
compris dans la tradition égyptienne par exemple (12). Mais il peut se limiter aussi au seul
domaine du pouvoir impérial. Dans le Christianisme, il désignait ainsi le droit des empereurs
dur I'Orient et I'Occident, et, avant qu’Othon IV ne l'ait employé dans son sceau, c'est
Constantin qui, d'aprés les anciens héraldistes, |'aurait introduit dans I'embléme de I'Empire
(13). Dans I’'embléme de I'Ordre magonnique l'aigle bicéphale porte du reste une « couronne
royale » et tient dans ses serres un glaive ou une épée nue, substitut terrestre de la foudre
céleste (14). Ces caractéres royaux sont appuyés encore par la devise Deus meumque jus
inscrite sur la banderole étendue entre les deux extrémités de |'épée ; cette devise, qui elle
aussi est celle de I’'Ordre entier ; est évidemment la traduction latine du « Dieu est mon droit »
de Richard Cceur de Lion. Enfin, bien qu’un symbole garde toujours en lui-méme la possibilité
d’'une acception supérieure, les caractéres contingents qui peuvent |'affecter témoignent
cependant que sa fonction est pratiquement spécialisée et limitée a un ordre moins élevé (15).

Enfin, pour conclure cet examen, on peut remarquer que dans I'embléme de I'Ordre sur cet
aigle se trouvent ainsi réunis des attributs qui se référent aux caractéres que nous avons déja
identifiés comme revétant les trois degrés suprémes de la hiérarchie écossaise : la couronne
pour le caractére « monarchique », le glaive ou I’'épée pour le « militaire » et, en raison de la
mention du « Droit », la devise Deus meumque jus pour le « judiciaire », qui correspondent a
trois domaines de la fonction impériale. Le fait que cet ensemble est surmonté par le triangle
avatarique rayonnant indiquerait que cette fonction doit étre congue ici comme procédant d'un
mandat proprement divin.

(12) La méme idée est exprimée par la tradition qui mentionnait les deux aigles envoyés de
I'Orient et de I'Occident par Zeus et qui se rencontrérent a la Pierre blanche de Delphes qui
marqua ainsi le « nombril de la terre », c'est-a-dire une image du centre du monde.

(13) On peut rapprocher de ce symbole la tradition classique disant que dans la ville de Pella,
deux aigles demeurérent toute la journée sur le faite du palais ou la reine-mére mit au monde
celui qui devait étre Alexandre le Grand, qui fut interprété comme un présage du double
empire dans lequel ce monarque devait réunir I'Orient et I'Occident.

(14) Nous ferons remarquer que nous soulignons ainsi, ce que les symboles expriment par leur
forme immédiate, car autrement comme on le sait, I'épée, se rapporte elle-méme au Verbe
divin.

(15) Dans la Magonnerie moderne il arrive méme que les symboles sont détournés de tout
sens normal, et on leur fait porter des significations proprement anti-traditionnelles. C'est ainsi



que dans |'un des documents connus (Maconnerie Pratique, 11, p. 50 ; cf. p. 15-21) ; il est dit
de l'aigle bicéphale, reconnu comme « symbole égyptien de la Sagesse », qu' « une de ses
tétes représente I'Ordre, I'autre le Progres, et comme ses deux tétes lui permettent d'étendre
circulairement, c'est-a-dire partout, ses regards vigilants, cet embléme signifie que la Vraie
Sagesse consiste dans I'Ordre et le Progres ».

Si on examine les rituels du 33e degré on trouve quelques éléments qui se rapportent
explicitement a la fonction d'un centre traditionnel, mais encore avec ce caractéere impérial.
Ainsi selon l'une des rédactions, dans le rite d'ouverture d'un Supréme Conseil, lorsque le
Président, le Trés-Puissant Souverain Grand Commandeur, demande au Puissant Souverain
Lieutenant Grand Commandeur : « Quelle est notre mission ? », celui-ci répond « De discuter
et de promulguer les lois que la Raison et le Progrés rendent nécessaires pour la félicité des
peuples et de délibérer sur les moyens les plus efficaces a employer pour combattre et vaincre
les ennemis de I'Humanité » (16). Si on laisse de c6té les mentions d'introduction évidemment
moderne, comme celles du Progrés et de I'Humanité (car pour la Raison au moins elle pourrait
s'y trouver normalement si on l'entendait dans un autre sens que celui qu'elle a dans la
conception moderne), on voit bien que la fonction traditionnelle a laquelle se référent les
travaux de ce grade était d'ordre « légiférant ». Dans le cycle traditionnel post-mohammadien,
cela, de toute facon, ne peut évidemment pas concerner une législation de caractére «
prophétique », et comme en fait le texte parle d'une législation d'ordre politique et social, ce
dont il est question ne se comprend vraiment que dans le cadre d'une civilisation ou cet
attribut est exercé par une autre autorité que celle proprement religieuse. La source d'une telle
Iégislation est alors l'inspiration intellectuelle qui peut intervenir méme en dehors du domaine
de la pure connaissance. Il y a ainsi des |égislations politiques et sociales, mais traditionnelles,
gui sont a compter dans ce que nous avons appelé le type traditionnel « sapiential », et dont
un cas facile a situer est celui du droit romain qui a méme ceci de significatif qu'il devait
subsister comme élément indispensable pour la constitution d'une civilisation chrétienne, car le
Christianisme, dans sa forme « prophétique », n'avait d'autre cadre juridique, et, d'une facon
générale, exotérique, que celui du Judaisme, et, pour pouvoir s'étendre a la gentilité il devait
s'appuyer sur les éléments qui pouvaient y suppléer, et en accord avec lesquels il devait
réaliser une adaptation d'ensemble, ainsi qu'on le voit du reste méme pour la forme doctrinale
(17). De ce fait la civilisation chrétienne comportait, dans une certaine mesure, la subsistance
du pouvoir légiférant, or compte tenu de la constitution traditionnelle du monde occidental, ce
que dit le rituel magonnique précité ne peut se rapporter régulierement qu'a la fonction du
Saint-Empire. La suite du texte précise du reste que le devoir des membres est de « défendre
les immortels principes de I'Ordre et de les propager sans cesse sur toute la surface du Globe
». La Maconnerie moderne a pris ainsi a sa charge, en méme temps que les vestiges d’une

hiérarchie ésotérique, le role de législateur du monde, et on sait avec quel succes.

(16) Maconnerie Pratique, 11, p. 23.

(17) Ce que nous venons de dire est en rapport avec la question fort complexe des deux
sources « législatives », I'une de caractére « prophétique », I'autre de caractére « sapiential »,
de la civilisation chrétienne, et méme de la tradition chrétienne dans un sens spécialement
religieux. Mais pour pouvoir la traiter il faudrait une autre occasion que celle-ci : toutefois
certaines remarques que nous devons faire encore plus loin permettront de donner quelques
autres précisions.

Il n'en est pas moins vrai que dans les formules macgonniques cet attribut monarchique et
légiférant se présente avec des caractéres qui évoquent les formes gouvernementales et
parlementaires du monde extérieur, et il y a alors quelgue difficulté a accorder cela avec l'idée
gu'on peut se faire de la constitution d'un centre spirituel, méme si on concédait que la



Magonnerie en reproduit de trés loin la figure. C'est qu'en réalité il faut compter aussi avec
toutes les altérations et les aménagements successivement opérés a l'égard des vestiges
provenant d'un tel centre, et, en fait, depuis que l'organisation magonnique est apparue sur le
plan visible de I'histoire, on a bien des preuves de modifications fréquentes tant des rituels que
de la forme organique. Mais nous devons dire encore que les changements les plus importants
ont d( précéder I'époque de la constitution magonnique moderne, et cela a l'intérieur méme
des organisations dont la Magonnerie a recueilli directement ou indirectement I'héritage. Dans
ces conditions il est concevable que I'image de ce centre traditionnel dont nous parlons ait été
déformée en fin de compte. En tout cas, certaines autres choses que contient le symbolisme

maconnique ne peuvent étre expliquées en dehors de la conception proposée dés le début.

Ainsi, dans le rite d'initiation de ce grade le récipiendaire est « admis a recevoir I'éclatante
lumiére du Supréme Conseil, pour pouvoir réfléchir ses clartés sur I'esprit de ceux qui sont
dans les ténébres » (18), et on lui dit entre autres : « Le Delta d'or qui brille sur votre poitrine
répand d'éclatants rayons, pour représenter les clartés magonniques que vous étes voué a
répandre a profusion sur les intelligences des macgons et des profanes qui n'ont pas comme
vous le bonheur sans égal de pouvoir contempler la Vérité Supréme face a face et sans voile »
(19). Ici, il s'agit donc de connaissance pure et méme de l'ordre le plus élevé (et on peut se
demander que doivent penser les initiateurs et les récipiendaires modernes, les uns en
prononcant, les autres en écoutant des déclarations si formidables et définitives), et en méme
temps on trouve clairement indiquée la fonction illuminatrice que revétaient les initiés effectifs
correspondant a ce grade. Aprés tout ce que nous avons dit de la nature et des conditions de
la réalisation descendante, il n'est pas possible de voir ici autre chose qu'une image lointaine
et matérialisée de réalités de l'ordre le plus transcendant, mais qu'un centre spirituel pouvait
réfléchir normalement a un degré ou a un autre, et dont les symboles, dans la forme
maconnique, sont devenus a peu prés monnaie courante.

(18) Maconnerie Pratique, 11, p. 23.
(19) Maconnerie Pratique, 11, pp. 34 et 42.

Mais en raison méme de ce que nous avons dit de la réalisation descendante, et malgré tout ce
gu'on peut admettre comme altération de formes dans l'organisation que nous présente la
Magonnerie, on peut se demander pourquoi l'initiation a ce grade, comme du reste a tous les
autres grades, est présentée ici comme une admission dans un « temple », et pourquoi le
travail initiatique comporte la participation a des travaux d'une « assemblée » d'initiés ayant
naturellement tous le méme degré, ici le 33°, et organisés eux-mémes en une hiérarchie
spéciale comptant de multiples fonctions. La seule notion générale d'un centre spirituel avec
une hiérarchie de fonctions principielles n'est certainement pas suffisante pour expliquer la
situation, et, d'autre part, il est difficile de penser qu'il n'y ait pas une raison plus profonde qui
justifie cette forme d'organisation dont le symbolisme conservé témoigne d'un évident
caractére sacré. De plus, aux autres degrés de I'organisation macgonnique, il y a également des
assemblées organisées plus ou moins analogiquement, ce qui fait qu'on a une hiérarchie
d'assemblées, correspondant en somme a celle des grades. Pour rendre compte de cette
situation, nous devons faire appel a des notions concernant l'organisation des catégories
initiatiques dans |'ésotérisme islamique. A cet égard il est nécessaire de préciser tout d'abord
que, dans toute forme traditionnelle, les fonctions ésotériques se groupent d'une fagon
générale dans deux ordres qui correspondent a deux domaines initiatiques : I'un de ces
domaines est celui de la réalisation spirituelle proprement dite, l'autre est celui de
I'organisation et de la direction ésotérique du cosmos et de la communauté traditionnelle. Dans
I'Islam, le premier domaine est celui des fonctions du Suldk, c'est-a-dire de la « marche
initiatique » congue en vue de la pure réalisation personnelle, et le deuxiéme est celui du



Tacgarruf, c'est-a-dire du gouvernement ésotérique des affaires du monde. De ces deux ordres
de hiérarchies dont les attributs et les caractéres peuvent toutefois étre cumulés, a un degré
ou a un autre, par les mémes initiés, le deuxiéme surtout comporte des catégories ésotériques
spéciales selon les secteurs d’activité existants, avec des formes d'organisation et des moyens
assez variés. C'est ainsi qu'en dehors d'une hiérarchie générale que réunit I'Assemblée des
Saints (Diwénu-I-Awliyd), il y a des hiérarchies spéciales avec des « assemblées »
correspondantes pour chacun de ces groupes ou de ces catégories ésotériques que comporte
I'organisation du monde. Comme entre les différents niveaux et secteurs ou se situent
fonctionnellement ces groupes et catégories initiatiques, il y a une hiérarchie naturelle, ces
assemblées se situent entre elles dans un certain ordre avec lequel la hiérarchie des grades
maconniques pourrait étre comparée, tout en tenant compte qu'il s'agit de choses appartenant
a des formes traditionnelles assez différentes I'une de I'autre. Seulement il est a peine besoin
de préciser que les hiérarchies ésotériques réelles n'empruntent pas des formes aussi
extérieures et matérialisées, que celles que présente une organisation initiatique ordinaire
surtout quand celle-ci est basée sur un systéme de grades symboliques et posséde une
constitution plus ou moins administrative, comme c'est le cas pour la Magonnerie. De la méme
fagon, les « localisations » que l'on assigne quelquefois a ces assemblées ésotériques ne
sauraient étre prises a la lettre, quoiqu'il y ait lieu de tenir compte de certaines
correspondances d'ordre spatial. Pour ce qui est du Diwanu-I-Awliya, s'il est dit qu'il se tient
dans le caverne dans laquelle le Prophéte avait fait ses retraites spirituelles, il ne faut pas
oublier que ce Diwadn est un équivalent du « Temple du Saint-Esprit », et que « le Temple
Saint-Esprit est partout », mais qu’il est surtout dans le « Coeur du Connaissant », qui est lui-
méme la Caverne initiatique et le Trone seigneurial. Disons, aussi que le Diwén est présidé par
le P6le dont la réalité apparait alors comme une véritable théophanie. Ceux qui composent
I'assemblée et dont les degrés de réalisation peuvent étre néanmoins assez divers, voient en
lui, en un certain sens, et en des « similitudes » qui correspondent a différents degrés de
subtilité, la Vérité face a face (quoique par ailleurs il soit dit que les regards ne peuvent pas
supporter le rayonnement fulgurant du visage du Pdle, ce qui se rapporte seulement a un
certain aspect de sa nature et a un effet conditionnel de sa présence). C'est cela seul qui peut
rendre compte du texte précité du rituel qui parle du « bonheur » qu'a l'initié recu dans le
Supréme Conseil, de « pouvoir contempler la Vérité face a face et sans voile », et c'est cela
méme qui montre aussi qu'il n'est pas nécessaire d'envisager dans ce cas la question de la
réalisation descendante car les membres du Diwdn méme ne sont pas tous des étres parvenus
a I'Identité Supréme. La question de la réalisation descendante ne se pose véritablement que
dans l'ordre de la réalisation personnelle, et la théophanie qu'elle-implique est tout d'abord
d'ordre intérieur. Les théophanies de I'ordre relativement « extérieur », comme celles qui ont
lieu dans le Diwdn ou dans tout centre spirituel, n'en sont qu'une image, et c'est pourquoi
lorsque, dans une organisation initiatique, l'initiation emprunte les formes symboliques de
I'admission dans le centre spirituel supréme, il ne s'agit pas non plus d’une initiation a
réalisation descendante.

Enfin dans le rituel de cl6ture, lorsque le Président demande a son Lieutenant I'heure
symbolique des travaux celui-ci répond : « Le Soleil du matin illumine le Conseil... », et le
Président dit : « Puisque le Soleil est levé pour illuminer le monde, levons-nous Illustres
Souverains Grands Inspecteurs Généraux, mes Fréres, pour aller répandre les clartés de la
Lumiére dans l'esprit de ceux qui sont dans les ténébres et pour aller remplir notre sublime
mission de vaincre ou de mourir pour le Bien, la Vertu et la Vérité ». Ceci se rapporte encore
au role essentiellement solaire d'un centre spirituel. Mais ce qui est encore d'un intérét
particulier c'est que dans I'une des rédactions de ce rituel de cl6ture (20), le Président, élevant
les mains fait une invocation au « glorieux et éternel Dieu, Pére de la lumiere et de la vie, trés
miséricordieux et supréme régulateur du Ciel et de la Terre », et conclut : « Puisse le Saint-
Enoch d'Israél et le Trés-Haut et Trés-Puissant Dieu d'Abraham, d'Isaac et Jacob nous enrichir



de ses bénédictions, maintenant et a jamais ».
(20) Ragon, Rituel du Souverain Grand Inspecteur.

On constate ainsi que l'autorité spirituelle qui préside aux travaux du Supréme Conseil Ecossais
est le méme prophéte vivant que I'Islam appelle Idris, et que nous avons vu mentionné dans le
quaternaire des fonctions qui figurent la hiérarchie supréme du Centre du monde. Cela nous
permet de revenir sur la question de la hiérarchie que constituent les quatre Prophétes vivants
et de donner une précision que nous avons réservée jusqu'ici. Comme nous |'avons déja dit
Henoch-Idris est situé au ciel du Soleil, ciel qui est le « Coeur du monde » et le « Cceur des
Cieux ». Disons maintenant que le Cheikh al-Akbar désigne encore quelquefois ce rasdl de
|'épithéte de « Pole des esprits humain « (cf. Futlhét, ch. 198, s. 24 ; cf. s. 31) et d'autre-part
qu’il qualifie le magam spirituel qui lui correspond de maqgarn qutbi (« polaire ») (cf.
Tarjuménu-l-achwéq, 2) ; or de tels qualificatifs il ne les emploie pour aucun des prophétes
qui, « vivants » ou « morts », président aux autres cieux planétaires, quoique chacun de ceux-
ci soit le « PGle » du ciel correspondant. Il en résulte que, malgré les assimilations et les
rapports de parenté étroite que nous avons signalés entre les quatre prophétes vivants, c’est
Idris qui, parmi ceux-ci, peut étre considéré, comme étant le POle, et cela a son intérét quand
on veut se rendre mieux compte du rapport de ce méme prophéte avec les travaux du
Supréme Conseil de la Magonnerie Ecossaise.

M. VALSAN.

(a suivre).



