
SYMBOLES FONDAMENTAUX 
DE LA 

SCIENCE SACRÉE
PAR RENÉ GUÉNON

Recueil posthume
 établi et présenté

 par Michel Vâlsan

Introduction

Le  présent  volume  réunit  tous  les  articles  de  René  Guénon  traitant 
spécialement  de  symboles  traditionnels  et  non  repris  ou  du  moins  épuisés  
complètement  par  des  reprises  ultérieures,  dans  ses propres  ouvrages.  Ces 
textes, de mêmes que la plupart de ceux qui restent encore à grouper autour de  
quelques autres idées d'ensemble, furent publiés entre 1925 et 1950 (1), dans 
des périodiques, et principalement dans Regnabit et dans Le Voile d'Isis devenu 

 depuis 1936 Études Traditionnelles.

La  forme  un  peu  particulière  des  articles  parus  dans  la  première  des 
publications susmentionnées exige quelques explications qui seront utiles en 
outre pour  la  bibliographie des écrits  de René Guénon.  Regnabit était  une 
revue mensuelle catholique fondée en 1921 par le Père R. P. Félix Anizan, des 
Oblats de Marie Immaculée ; elle portait initialement en sous-titre la mention : 
« Revue  universelle  du  Sacrée-Coeur »  et  avait  donné  naissance  à  une 
« Société du Rayonnement intellectuel du Sacré-Coeur » qui était « patronnée 
par quinze cardinaux, archevêques ou évêques » et dont le secrétaire général  
était le R. P. Anizan lui-même. Parmi ses collaborateurs réguliers figurait Louis  
Charbonneau-Lassay,  graveur  et  héraldistes,  dont  les  travaux  sur  
l'iconographie  et  l'emblématique  chrétiennes  devaient  apparaître  bientôt  
comme  une  des  plus  importantes  contributions  à  la  revivification 
contemporaine de l'intellectualité traditionnelle en Occident (2).



(1)Rappelons  que René Guénon naquit  à  Blois  le  15 novembre 1886 et 
mourut au Caire le 7 janvier 1951.

(2)L.  Charbonneau Lassay,  né en 1871 à Loudun (Vienne)  où il  mourut 
également le 26 décembre 1946, put réunir et faire paraître en volume, de 
son vivant, en 1940, une partie de ses travaux, dans Le Bestiaire du Christ 
(Desclée  de  Brouwer) ;  ce  premier  ouvrage  devait  être  suivit  d'un 
Vulnéraire, d'un Floraire et d'un Lapidaire du Christ. On ne sait quand, ni 
par les soins de qui, tous ces trésors accumulés par un immense labeur et 
par la plus pure des passions verront le jour.

 C'est amené par ce dernier que René Guénon vint y collaborer, en 1925, donc 
à une date où il avait déjà publié l'Introduction générale à l'étude des doctrines 
hindoues,  Le Théosophisme,  L'Erreur spirite,  Orient et Occident,  L'Homme et 
son  devenir  selon  le  Vêdânta et  L'Ésotérisme de  Dante,  travaux  qui  avait  
développé les thèmes fondamentaux de son œuvre inspirée de l'enseignement  
oriental et nettement situé sa position intellectuelle de caractère ouvertement  
universel.  Néanmoins,  dans le  cadre particulier  de  Regnabit,  René Guénon 
devait se placer, ainsi qu'il le dira lui-même plus tard, « plus spécialement dans 
la « perspective » de la tradition chrétienne, avec l'intention d'en montrer le 
parfait  accord  avec les autres formes de la tradition universelle  (1) ».  Il  y  
débuta,  dans  le  numéro  d'avril-septembre  1925,  avec un  article  intitulé  Le 
Sacré-Coeur et la légende du Saint Graal, et ensuite, à partir du numéro de 
novembre,  il  donna  régulièrement  des  études  qui  concernaient  surtout  le 
symbolisme du Cœur et celui du Centre du Monde, c'est-à-dire en somme, les  
deux  aspects  micro-  et  macrocosmique  du  centre  de  l'être.  Les  idées  peu  
habituelles de l'enseignement de René Guénon trouvèrent cependant une faveur 
certaine chez le R. P. Anizan (2) et de précieux points d'appui documentaires  
dans les recherches de Charbonneau-Lassay : ces deux auteurs se rapportaient 
volontiers, à l'occasion, à l'autorité intellectuelle et au savoir de René Guénon 
(3). 

(1)Voir plus loin note initiale en bas de page au ch. LXXIII : Le grain de 
sénevé. Du reste, dans un de ses premiers articles de Regnabit (A propos 
de  quelques  symboles  hermético-religieux,  déc.  1925,  p.  27),  René 
Guénon concluait ainsi, à propos de certains rapprochements qu'il venait 
de  faire  entre  symboles  chrétiens  et  symboles  d'autres  formes 
traditionnelles : « Nous espérons que nous aurons du moins, en signalant 
tous ces rapprochement, réussi  à faire sentir  dans une certaine mesure 
l'identité foncière de toutes les traditions, preuve manifeste de leur unité 
originelle,  et  la  parfaite  conformité  du  christianisme avec  la  tradition 
primordiale dont on trouve ainsi partout des vestiges épars. »

(2)En introduisant le premier article de René Guénon, le R. P. Anizan le 



présentait déjà dans les termes suivants : « C'est une frondaison aussi – et 
charmeuse autant que touffue – celle des vieux mythes qui ont fait  la 
première éducation de l'humanité. Beaux sujets de la tradition primitive, 
ou  belles  poussées  autonomes  de  l'esprit  humain,  ces  légendes 
n'exprimeraient-elles pas à leur façon les traits du Christ que le premier 
homme dut annoncer à ses fils et que toutes les âmes d'instinct attendent ? 
M. René Guénon voit dans le Graal – la coupe mystérieuse de l'un de nos 
romans mystiques – une figure du cœur aimant que le « Seigneur donna 
un jour à sainte Mechtilde sous le symbole d'une coupe d'or où tous les 
saints devraient boire le brevage de vie » (Le Livre de la grâce spéciale, 
1re partie, ch. XXII, n°41). Puisse tous les vieux mythes nous faire boire 
à la doctrine traditionnelle où les amis de Regnabit aimeront à retrouver 
une pré-manifestation du cœur de Jésus ».

(3)Signalant  certaines  insuffisances  dans  les  travaux  des  historiens 
contemporains de la dévotion au Sacré-Coeur, Charbonneau-Lassay disait 
de son côté : « Dans le dernier fascicule de Regnabit, M . R. Guénon nous 
a parlé avec son incontestable autorité,  de cette hérmétique chrétienne 
dont il serait puéril de contester l'existence et le rôle important au moyen 
âge » (A propos de deux livres récents, numéro de nov. 1925).

Ainsi, très tôt après ces débuts à Regnabit, on s'aperçoit que la revue tente 
de s'orienter dans un sens délibérément plus intellectuel, et manifeste même 
une certaine ouverture à l'idée d'universalité traditionnelle, tout cela entouré 
naturellement de beaucoup de précautions doctrinales et terminologiques. Au 
début  de 1926,  la  « Société  du  Rayonnement  intellectuel  du  Sacré-Coeur » 
suivit  elle-même  la  nouvelle  orientation  et  se  réorganisa  pour  mieux 
correspondre à son but qui se précisait  comme un travail d'ordre doctrinal,  
« dans l'ordre de la pensée ». Un appel adressé aux Écrivains et aux Artistes, 
rédigé par le Père Anizan mais signé, entre autres, par L. Charbonneau-Lassay 
et R. Guénon lui-même, déclarait (c'est l'auteur du texte qui soulignera) : «  
Alors que dans le monde catholique, par une invraisemblable et trop réelle 
aberration,  tout  ce  qui  est  Sacré-Coeur  est  par  là  même catalogué  simple 
dévotion,  nous  sommes  persuadés,  nous,  que  le  Sacré-Coeur  apporte  à  la 
pensée humaine le mot de salut, le mot que nous devons inlassablement redire, 
le dernier mot de l'Evangile... De la Révélation du Sacré-Coeur – nous ne la  
datons point  du XVIIè siècle – nous avons une idées très vastes,  que nous 
croyons  très  exactes.  Après  Bossuet  qui  voyait  dans le  cœur  du  Christ  
« l'abrégé  de  tous  les  mystères  du  christianisme,  mystère  de  charité  dont  
l'origine est au coeur », nous pensons que la Révélation du Sacré-Coeur est 
toute l'idée chrétienne manifestée en son point essentiel, et sous l'aspect qui est  
le  plus capable de saisir  la  pensée humaine.  Loin de nous l'opinion,  aussi  
erronée que répandue, que la Révélation du Sacré-Coeur est uniquement le  



principe d'une dévotion.  Certes,  la  dévotion au Sacré-Coeur est  belle entre 
toutes et, bien comprise, elle doit rayonner dans toute la vie chrétienne. Mais la 
Révélation du Sacré-Coeur déborde, et de beaucoup, le cadre d'une dévotion, si  
belle et  si  rayonnante qu'on la suppose. Directement  et  de sa nature,  cette  
Révélation s'adresse à l'esprit, pour le mettre ou pour le remettre dans le sens 
de l'Évangile. Puisque le symbole est essentiellement  une aide à la pensée – 
puisqu'il la fixe et puisqu'il l'entraîne – c'est à la pensée que s'adresse le Christ  
en  se montrant  dans un symbole réel  qui,  même aux peuples  antiques,  est  
apparu comme une source d'inspiration, comme un foyer de lumière. Rappel de 
son amour et rappel de son amour sous le symbole de son cœur, voilà qui est de 
l'ordre  de  l'esprit ;  voilà  qui  nous  ramène  directement  « sur  la  piste  de 
l'Évangile ». Et de ce chef, nous estimons que la Révélation du Sacré-Coeur  
sera toujours d'une importance capitale... Nous ne pensons point que le Sacré-
Coeur soit le salut du monde uniquement par la dévotion dont Il est l'objet. Le  
mal est d'une autre essence. C'est la pensée elle-même qui se déchristianise. En 
portant notre affirmation dans la zone de la pensée, nous avons conscience de 
la placer au point vital... » (Numéro de janvier 1926.).

Cependant,  Regnabit  était  devenu l'organe de la Société à laquelle il  avait 
donné naissance,  et  avec le numéro de mars 1926 la publication inscrivait  
effectivement en sous-titre : « Revue universelle du Sacré-Coeur et organe de la 
Société  du  Rayonnement  intellectuel  du  Sacré-Coeur. »  Mais,  d'autre  part,  
certaines réactions commençaient à se manifester, qui portaient d'ailleurs d'une 
façons  curieuse  sur  l'objet  même  de  la  revue  et  de  l'Association,  plus  
précisément  contre  l'idée  d'une  Révélation  du  Sacré-Coeur.  Les  différents 
collaborateurs  eurent  ainsi  alors  à  justifier,  de  différentes  manières,  mais 
inlassablement,  leur  but  et  leur  programme  (1).  Pour  ce  qui  est  de  René 
Guénon qui,  dans ses  études,  citait  souvent  les  données  des autres  formes 
traditionnelles d'Occident et  d'Orient,  et  principalement de l'hindouisme, sa  
situation  apparaissait,  ce  qui  est  facile  à  comprendre  dans  ses  conditions,  
comme la plus critique. C'est ce qui explique d'ailleurs le fait,  malgré tout  
étonnant, qu'il ne faisait jamais référence à ses propres ouvrages consacrés aux 
doctrines hindoues (2), alors que d'une façon générale c'est dans ces doctrines  
que son enseignement prenait surtout son point d'appui (3). Étant alors amené 
à expliquer lui-même sa méthode, il  le fit dans les termes suivants, dans un  
post-scriptum à son article de février 1927 (A propos du Poisson), que nous 
citons ici, in extenso, vu son intérêt, même à d'autres égards, et d'autant plus  
que ce texte trouverait difficilement ailleurs une place appropriée (4) :

« Certains s'étonneront peut-être, soit  à propos des considérations que nous 



venons d'exposer, soit à propos de celles que nous avons déjà données dans 
d'autres  articles  ou  que  nous  donnerons  encore  par  la  suite,  de  la  place  
prépondérante (quoique nullement exclusive, bien entendu) que nous faisons,  
parmi les différentes traditions antiques, à celle de l'Inde ; et cet étonnement, 
en somme, serait assez compréhensible, étant donnés l'ignorance complète ou 
l'on est généralement, dans le monde occidental, de la véritable signification  
des doctrines dont il s'agit. Nous pourrions nous borner à faire remarquer que,  
ayant eu l'occasion d'étudier plus particulièrement les doctrines hindoues, nous 
pouvons légitimement les prendre comme terme de comparaison ; mais nous 
croyons préférable de déclarer nettement qu'il y a à cela d'autres raisons plus 
profondes et d'une portée tout à fait générale. A ceux qui seraient tentés d'en 
douter,  nous conseillerons vivement  de lire le très intéressant  livre de R. P 
William Wallace, S. J., intitulé  De l'Évangélisme au Catholicisme par la route 
des Indes (traduction française du R. P. Humblet, S. J. ; librairie Albert Dewit,  
Bruxelle, 1921),  qui constitue à cet égard un témoignage de grande valeur.  
C'est  une  autobiographie  de  l'auteur,  qui,  étant  allé  dans  l'Inde  comme 
missionnaire anglican, fut converti au catholicisme par l'étude directe qu'il fit  
des doctrines hindoues ; et, dans les aperçus qu'il en donne, il fait preuve d'une 
grande compréhension de ces doctrines qui, sans être absolument complète sur 
tous les points, va incomparablement plus loin que tout  ce que nous avons 
trouvé dans d'autres ouvrages occidentaux, y compris ceux des « spécialistes ». 
Or,  le  R.  P.  Wallace  déclare  formellement,  entre  autres  choses,  que  « le 
Sanâtana Dharma des sages hindous (ce qu'on pourrait rendre assez exactement  
par Lex perennis : c'est le fond immuable de la doctrine) procède  exactement 
du même principe que la religion chrétienne », que « l'un et l'autre visent le 
même but et offrent les mêmes moyens essentiels de l'atteindre » (p. 218 de la 
traduction française), que « Jésus-Christ apparaît aussi évidemment comme le 
Consommateur du  Sanâtana Dharma des Hindous, ce sacrifice aux pieds du 
Suprême, que le Consommateur de la religion typique et prophétique des Juifs  
et de la Loi de Moïse » (P. 217), et que la doctrine hindoue est « le naturel  
pédagogue menant au Christ . » (P 142). Cela ne justifie-t-il  pas amplement  
l'importance que nous attribuons ici à cette tradition, dont l'harmonie profonde 
avec le christianisme ne saurait échapper à quiconque l'étudie, comme l'a fait  
le R. P. Wallace, sans idées préconçus ? Nous nous estimerons heureux si nous 
parvenons à faire sentir quelque peu cette harmonie sur les points que nous 
avons l'occasion de traiter, et à faire comprendre en même temps que la raison  
doit en être cherchée dans le lien très direct qui unit la doctrine hindoue à la 
grande Tradition primordiale. »

(1)Notre propos ici n'est pas de faire l'historique de tout le débat, ni le procès 
des  différentes  positions,  mais  seulement  d'évoquer les  circonstances 
caractéristiques dans lesquelles René Guénon eut  à formuler  alors ses 



études de symbolisme chrétien. Toutefois, pour ce qui est de la question 
soulevée par l'idée même de la Révélation du Sacré-Coeur qui était  le 
thème de Regnabit, et qui ne saurait rencontrer de difficulté sérieuse ni au 
point de vue de l'orthodoxie traditionnelle en général, ni au point de vue 
de l'orthodoxie catholique romaine en particulier,  on peut noter à titre 
illustratif  qu'une  autre  publication  catholique,  sous  la  plume  d'un 
ecclésiastique  thomiste,  posa  alors  cette  question  dans  les  termes 
suivants :  « Il  faudrait  nous  dire  avec  netteté  ce  qu'on  entend  par  la 
Révélation du Sacré-Coeur. Est-ce une chose nouvelle ? Est-ce quelque 
chose de réellement distinct de la simple Révélation chrétienne ? Si oui, 
qu'est-ce donc qui la distingue ? Si non, c'est la suppression même de 
l'objet et de la raison d'être de la revue  Le Sacré-Coeur (c'est-à-dire de 
Regnabit, Revue universelle du Sacré-Coeur). » Cela présageait assez mal 
de l'avenir de la Revue.

(2)De ses livres, seules furent rappelés par lui-même L'Ésotérisme de Dante, 
une fois (dans l'article  La Terre sainte et  Le Cœur du Monde, sept.-oct. 
1926), et Le Théosophisme, histoire d'une pseudo-religion, également une 
fois (dans l'article Une contrefaçon du catholicisme, avril 1927).

(3)Quand à l'importance donnée par lui à l'étude des doctrines hindoues, voir 
surtout Orient et Occident, ch. IV (pp. 204-213 de l'édition de 1948).

(4)L'article en question a reçu une deuxième rédaction qui fut publiée sous le 
titre  Quelques  aspects  du  symbolisme  du  poisson dans  les  Études 
Traditionnelles de février 1936 et dans laquelle ne figure plus ce post-
scriptum ; or, c'est sous cette nouvelle forme que nous avons pris cette 
étude dans le présent recueil, ch. XXII.

Cependant,  les  travaux  sur  le  symbole  du  Sacré-Coeur,  qui  était  le  thème 
propre  de  la  revue,  touchaient  à  la  question  du  symbolisme  chrétien  et  
universel. Le R. P. Anizan faisait une enquête très poussée, plus spécialement  
dans les textes du Docteur par excellence de l'Eglise, saint Thomas d'Aquin,  
afin de montrer la raison et l'importance des études de symbolisme sacré, et  
d'étayer  doctrinalement  l'activité  de  Regnabit et  de  la  « Société  du 
Rayonnement du Sacré-Coeur ». C'est ainsi qu'il jugeait opportun de légitimer  
les travaux de ses collaborateurs les plus menacés ; en conclusion d'une de ses 
études, en mars 1927, il écrivait : « La nature même de la Révélation du Sacré-
Coeur et l'exemple de saint Thomas d'Aquin donnent raison à nos études – qui  
portent loin – sur le symbolisme. A la lumière des symboles primitifs. M. René 
Guénon nous fait suivre le fil des vérités traditionnelles qui nous rattachent,  
par  leur  origine,  au Verbe révélateur,  et,  par  leur terme au Verbe incarné  
consommateur. Joallier de la symbolique du Christ, M. Charbonneau-Lassay 



donne aux diamants qu'il taille de tels reflets, que nos yeux ne pourront plus 
regarder les êtres qui nous entourent sans percevoir en eux les clartés du Verbe.  
Pourquoi leurs efforts ? Simple jeu de hautes intelligences ? Non point. Mais, 
d'abord,  besoin  de  faire  rayonner,  en  forme  très  belle,  des  enseignements 
magnifiques (au sens exact, faire de la grandeur :  magnum facere) ; et puis, 
désir de réhabituer quelque peu la pensée humaine aux bienfaisantes lumières  
du symbolisme, pour adapter mieux les âmes à cette manifestation du Sacré-
Coeur qui est le rappel symbolique de l'Amour vivant qui est la synthèse de 
toute vérité. »

Néanmoins, René Guénon était bientôt obligé de cesser sa collaboration, ce  
qu'il  expliqua plus  tard  par  le  fait  de « l'hostilité  de certains  milieux néo-
scolastiques (1) ». Son dernier article, traitant du  Centre du Monde dans les 
traditions extrême-orientales est de mai 1927 (2). Cependant, dix-neuf textes de 
lui avaient été publiés ainsi dans Regnabit, dont nous donnons la liste par ordre 
chronologiques dans l'Annexe I du présent volume.

(1)Voir note 2 en ba de page au ch. LXXIV : Le grain de sénevé.

(2)La  revue  Regnabit cessa  elle-même  de  paraître  en  1929  (le  dernier 
numéro est de mai). Peu après Charbonneau-Lassay dirigea une nouvelle 
revue  Le Rayonnement  intellectuel qui  parut  de 1930 à  1939,  mais  à 
laquelle René Guénon ne collabora pas ; il en rendait compte cependant 
dans ses chroniques mensuelles du Voile d'Isis-Études Traditionnelles où, 
de son côté,  il  poursuivait  à l'époque ses travaux dans le domaine du 
symbolisme.

De  plus,  deux  autres  articles  rédigés  pour  la  même  publication  restèrent  
longtemps inédits et ne virent le jour que plus d'une vingtaine d'années plus 
tard, et, somme toute, dans leur forme initiale, ainsi que l'a indiqué l'auteur,  
dans les Études Traditionnelles, numéros de janvier-février 1949 : Le grain de 
sénevé, et  de mars-avril  même année :  L'Éther  dans le cœur,  d'où nous les 
avons pris pour en faire respectivement les chapitres LXXIII et LXXIV.

De ces articles, qui, en somme, traitent tous de symboles et de la question du  
symbolisme traditionnel, certains furent repris par l'auteur quant à leur thème 
ou quant à leur texte même, dans une perspective dégagée des contingences 
premières, et incorporés, de différentes manières, dans des ouvrages à sujets  
très variés, notamment dans  Le Roi du Monde (1927),  Le Symbolisme de la 
Croix (1931) et  Aperçus sur l'Initiation (1946). D'autres furent écrits en tant 
qu'articles, et publiés, sous des titres le plus souvent nouveaux, dans Le Voile 



d'Isis-Études  Traditionnelles,  d'où  nous  les  prenons  ici  sous  leur  nouvelle 
forme. C'est ainsi qu'à la mort de René Guénon, quelques-unes seulement des 
études écrites pour  Regnabit gardaient encore un intérêt propre et pouvaient  
être  incluses  sous  leur  forme  initiale  dans  un  recueil  d'ensemble  sur  le 
symbolisme.  Toutefois,  parmi  ces  textes  mêmes,  quelques-uns  avaient  été 
entamés parfois par des reprises partielles, de forme et d'importance variées,  
faites au cours d'études – livres ou articles – portant sur d'autres sujets ; et si  
nous avons décidé de les reproduire ici à peu près intégralement, c'est pour 
quelques raisons qui ne nous paraissent pas négligeables. Tout d'abord, les 
parties  restées intactes,  si  elles  avaient  été retranchées de leur  contexte  et  
publiées séparément, auraient perdu de leur intérêt, d'autre part, leurs thèmes 
et leurs références sont souvent engagés dans des exposés qui leur confèrent  
une certaine valeur circonstancielle supplémentaire, en raison de cette même 
perspective spécialement chrétienne que nous avons mentionnée. Enfin, dans la 
composition d'un recueil où nous tâchons d'organiser des matières dont nous ne  
pouvons  disposer  avec  la  liberté  de l'auteur,  il  nous  est  apparu  qu'il  était  
préférable de corroborer la configuration de l'ensemble par tous les textes qui,  
non épuisés réellement quant à leur substance, pouvaient faire mieux ressortir  
ici même, à la fois les points caractéristiques qui y sont traités ou abordés, et  
l'étendue des travaux de René Guénon dans le domaine des symboles. Nous  
avons  cependant,  pour  ces  textes  comme  pour  les  autres,  réorganisé  et  
complété les références, en tenant compte aussi bien de la place assignée à 
chacun dans ce volume, que de sa situation par rapport au reste de l'œuvre. En  
outre,  de  la  matière  des  articles  pratiquement  épuisés  par  les  reprises  
ultérieures, nous avons pu recueillir quelques passages dont l'intérêt n'était pas  
perdu, et nous les avons introduits dans des notes aux endroits appropriés des 
autres chapitres. On trouvera d'autre part, dans l'Annexe I de ce volume, le 
détail complet du réemploi, ici ou ailleurs, par l'auteur ou par nous-même, de 
toute la série des textes provenant de Regnabit. Ici nous dirons seulement que 
de l'ensemble de ces dix-neuf textes, nous avons pu en reprendre finalement six,  
à peu près dans leur intégralité (1). A ce groupe, on peut rattacher les deux 
articles susmentionnés, destinés originairement à Regnabit, mais qui ne virent 
le jour que dans les Études Traditionnelles.

Les autres études réunies dans ce volume – à part Sayfu-l-Islâm qui parut dans 
les  Cahiers  du  Sud  –  furent  toutes  publiées  dans  Le Voile  d'Isis  –  Études 
Traditionnelles,  tout au long d'une collaboration qui, après quelques débuts  
sporadiques,  devint  à  partir  de 1929 régulière  et  d'une grande ampleur  et  
variété (exposés doctrinaux,  études du symbolisme et histoire traditionnelle,  
compte rendu de livres et revues), et s'étendit jusqu'à la mort de l'auteur, ce qui,  
compte tenu de l'interruption amenée par les années de guerre, signifie près de  



vingt années de parution effective (2). On trouvera la liste de ces études dans 
l'Annexe II du présent volume.

Le Voile d'Isis  qui, au commencement de cette collaboration, se qualifiait de 
« revue mensuelle de Haute Science » et se donnait comme but « l'étude de la 
Tradition et des divers mouvements du spiritualisme ancien et moderne », se 
transforma progressivement sous l'influence de René Guénon, et à partir de 
1932 se présenta dans son programme comme étant « la seul revue de langue 
française ayant pour objet l'étude des doctrines traditionnelles tant orientale 
qu'occidentale,  ainsi  que  des  sciences  qui  s'y  rattachent » ;  le  même texte 
ajoutait  que  « son  programme embrassait  donc  les  différentes  formes  qu'à 
revêtues au cours des temps ce qu'on a appelé avec justesse : LA TRADITION 
PERPÉTUELLE ET UNANIME, révélée tant par les dogmes et les rites des  
religions orthodoxes que par la langue universelle des symboles initiatiques 
(3) ».

(1)L'article  Le Sacré-Coeur et la légende du Saint-Graal (Regnabit, août-
sept. 1925) qui est du nombre de ces six textes retenus, ainsi que deux 
autres articles de symbolismes  Le Saint-Graal (Le Voile d'Isis, févr. Et 
mars 1934) et Les Gardiens de la Terre sainte (ibid., août-spet. 1929), qui 
figurent également dans le présent recueil,  ont été déjà inclus dans un 
recueil posthume de caractère provisoire intitulé Aperçus sur l'ésotérisme 
chrétien (Les Éditions Traditionnelles, Paris, 1954) qui avait été autorisé 
pour une seule édition et dont la matière sera maintenant répartie dans des 
recueils de forme définitive.

(2)Sur ce point, on peut trouver quelques précisions biographiques dans le 
livre de M. Paul Chacornac La Vie simple de René Guénon (Les Éditions 
Traditionnelles, Paris, 1958).

(3)Sous son dernier  nom  Études Traditionnelles,  cette  revue continue de 
paraître encore aujourd'hui.

Dans le cadre du  Voile d'Isis,  après un certain temps d'adaptation, Guénon 
pouvait donc exposer librement ses thèses d'universalité traditionnelle, faire de 
plus en plus référence aux doctrines orientales, faire ressortir, et même avec 
quelque insistance,  pendant  un certain temps, les signes de son intégration 
personnelle  à  l'Islam,  et  traiter  tous  les  sujets  d'intérêt  traditionnel  et  
intellectuel avec les moyens qu'il employait dans ses livres. Mais lorsque l'on 
constate que la symbolique initiatique apparaît au programme même de cette 
publication, on peut dire que le travail de Guénon en matière de symbolisme 
avait trouvé une terre d'élection. Il est à croire d'ailleurs que le fait d'avoir à 
publier régulièrement (longtemps cela devait être mensuel) des comptes rendus 
de livres et de revues rapportant quelque donnée traditionnelle, et rédiger en 



outre  des  petits  textes  de  cinq-six  pages,  favorisait  particulièrement  les  
notations  succinctes  sur  des  symboles,  comme sujets distincts,  au  fur  et  à  
mesure de l'examen d'une documentation périodique. L'aspect documentaire et  
même d'un certain pittoresque intellectuel que présentaient les thèmes traités 
ainsi  assurait  du  reste  aux  écrits  de  Guénon  dans  ce  domaine  un  accueil  
beaucoup plus attentif et plus étendu que celui obtenu par ses exposés de pure  
doctrine  ou  ses  considérations  sur  des  faits  traditionnels  en  général.  Le 
caractère de science exacte qui se dégage normalement des écrits de Guénon,  
s'y affirmait d'une façon beaucoup plus évidente : appuyées sur du sensible, les 
définitions  les  plus  évidentes,  les  démonstrations  plus  contrôlables,  les 
conclusions  plus  rigoureuses.  Et  cependant,  l'incomparable  de  mystère,  de 
majesté  profonde  des  réalités,  de  beauté  ineffable  des  significations  et  de 
perfections indubitable des finalités, qui est propre aux données de la véritable 
science, celle qu'il  a lui-même énoncée et désignée, justement à propos des 
études du symbolisme, comme étant la « science sacrée » (1).

Pour ce groupe de texte, on relèvera un point dont la signification n'est pas  
négligeable.  Dans les références bibliographiques et doctrinales de l'auteur  
après 1936, un nom revient souvent : celui du docteur Coomaraswamy, savant  
orientaliste  et,  en  même  temps,  excellent  connaisseur  des  traditions 
occidentales, sur l'esprit duquel l'œuvre doctrinale de Guénon avait exercé une 
influence des plus heureuses (2). On pourrait dire que, en ce qui concerne les  
études  de  symbolisme,  question  qui  nous  préoccupe  ici,  parmi  les  
contemporains de la génération proprement dite de Guénon, et  en un effort  
conjugué avec le sien, Coomaraswamy devait accomplir dans le domaine de  
l'hindouisme, et même plus généralement de l'Orient, ce que fut d'autre part le  
travail de Charbonneau-Lassay dans le domaine du christianisme.

(1)Voir Le Symbolisme de la Croix, Préface.

(2)Le docteur Ananda Kentish Coomaraswamy, né à Colombo, le 22 août 
1877, mort  à Boston le 9 septembre 1947. Chargé du département  de 
l'Islam et  du Moyen-Orient au  Museum of Fine Arts de Boston, il  est 
surtout auteur  de nombreux travaux sur  l'art  hindou et  sur les mythes 
védiques et bouddhiques. Pour sa biographie en français, voir l'Avant-
Propos  de  son  livre  Hindouisme  et  Bouddhisme (Coll.  Tradition, 
Gallimard).

La  présentation  en  volume  de  ces  textes  traitant  de sujets  très  variés  et  
d'époques différentes demandait une idée organisatrice de l'ensemble, et il était  
naturellement désirable d'approcher autant que possible de ce que pouvait être  
les  projets  de  René  Guénon  lui-même  en  cette  matière.  Sous  ce  rapport,  
quelques indications premières résultent de l'enchaînement logique et même de 



la continuité de rédaction existant entre certaines de ces études qui de ce fait se 
présentent même quelque fois en petites séries ordonnées chronologiquement.  
De plus, on peut trouver aussi sous la plume de l'auteur l'énoncé de quelque 
projet d'étude en rapport avec les textes déjà existants. Telle par exemple la 
mention faite au début d'un de ses plus anciens articles,  Quelque aspects du 
symbolisme de Janus (Le Voile d'Isis, juillet 1929, voir ici ch. XVIII), de son 
intention d'écrire, « quelque jour », « tout un volume » sur Janus. Et de fait, on 
constate qu'un assez grand nombre de ses articles s'inscrivent par la suite dans 
la perspective d'un travail  sur un tel thème général : est remarquable à cet  
égard  la  série  continue qui  traite  de la  Montagne et  de la  Caverne,  et  de  
certains autres symboles analogues, et qui se transposant régulièrement dans 
l'ordre macrocosmique à la Caverne cosmique, aboutit au symbolisme solsticial  
de Janus et à ses correspondances avec les deux saints Jean. D'autres part, le  
groupe des mêmes études peut être mis facilement en rapport avec les articles  
relatifs au symbolisme constructif, qui se présentent en quelques séries assez 
homogènes  et  se  continuent  logiquement  dans  le  symbolisme  axial  et  de 
passage. Dans cette perspective première, l'ordonnance des études engages,  
plus ou moins directement, la majorité des textes existants, et par réaction elle  
déterminera l'emplacement qui doit revenir au matériel restant dans le cadre 
d'un même sommaire.

C'est  ainsi  qu'on placera  nécessairement  en  tête  de recueil  les  articles  qui  
contiennent des exposés substantiels de doctrine symbolique générale, même si  
cela se trouve dit à l'occasion de l'étude d'une symbolique déterminée, comme 
celle  du  Graal,  ou  de  l'écriture  sacrée,  par  exemple.  Un  certain  nombre 
d'autres  articles  d'époques assez  diverses  peut  alors  s'organiser  assez  bien 
autour de l'idée du Centre et de la géographie sacrée, dont Guénon a eu du 
reste souvent à traiter  sous quelque rapport et  en quelque mesure dans ses  
livres mêmes (1),  car ces notions sont symboliquement liées aux thèmes du  
Centre suprême et de la Tradition primordiale qui dominent l'ordre traditionnel  
total.  Le groupe de ces articles,  du fait  du caractère assez général  de leur  
symbolique, peut succéder convenablement à celui des articles de tête et d'autre 
part  introduire quelque peu le  groupe moins  unitaire d'étude traitant  de la 
manifestation cyclique, lequel à son tour devra se situer, tout comme le groupe 
particulier des armes symboliques, avant les séries continues cosmologiques,  
constructives et axiales que nous avons déjà mentionnées comme formant la  
charpente de l'ensemble. Par contre , les articles qui traitent spécialement du 
symbolisme du cœur et  qui  paraissent comme l'aboutissement logique d'une 
transposition dans l'ordre microcosmique et initiatique de toutes les études de 
symbolisme  géographique,  macrocosmique  et  constructif,  devront  prendre 
place  à  la  fin  du  sommaire,  et  pour  cela  succéder  donc  aux  articles  de 



symbolisme axial et de passage.

(1) Cf. surtout Le Roi du monde (1927), Le Symbolisme de la Croix (1931) et 
La Grande Triade (1946).

Dans le détail, les références que portent les textes les uns aux autres pourront  
parfois  perturber  la  succession linéaire  des  textes par  matières  et  imposer  
quelque intercalation hétérogène ; mais, de toute façon, l'autonomie relative 
qu'assure à ces études le fait d'être chacune consacrée à un thème ou un aspect  
déterminé d'un thème symbolique ne gêne jamais le passage d'un chapitre à  
l'autre. Le seul inconvénient dans cet ordre peut venir de ce que l'auteur a 
quelques fois annoncé ou prévu une suite qui n'est plus jamais venue : dans ce 
cas, nous avons chaque fois noté ce qu'il en était du point en question.

Telle a été, en lignes simplifiées, notre démarche pour aboutir à ordonner et  
ensuite organiser tout ce matériel selon un sommaire  malgré tout cohérent et  
conclusif.

Il est certain que le volume, constitué selon cette formule ou selon toute autre  
qu'on aurait trouvée avantageuse, ne peut manquer de faire sentir qu'il s'agit  
toujours  d'un  recueil  improvisé  et  plus  ou  moins  factice.  L'auteur  avait  
certainement ici la matière première textuelle d'au moins deux ouvrages sur le  
symbolisme et pour en tracer parfaitement les contours et épuiser les sujets  
circonscrits,  il  aurait  eu cependant à écrire un certain nombre de chapitres  
nouveaux et de passages complémentaires afin de combler les lacunes et relier  
de façon normale les différents groupes et à l'intérieur des groupes les textes  
constitutifs. Il aurait aussi bien laissé dehors un certain nombre de pages qui,  
pour apporter quelques passages « inédits » par rapport à ses livres, rappellent 
de trop près un certain nombre d'autres. Nous-même, à la rigueur, aurions pu 
choisir dans tout ce matériel et organiser à part celles des études qui portent  
sur un ou deux des thèmes généraux, et qui ne font nul double emploi avec les  
autres  textes  incorporés  dans  les  livres  constitués par  l'auteur ;  mais  cela 
aurait condamné à une diversité tout à fait inorganique et à une liaison trop  
faible le restant des textes dont l'édition serait devenue très malaisée. Du reste,  
l'avantage d'un tel groupement spécial n'est pas refusé au chercheur dans la 
présentation actuelle non plus,  car  les groupes de caractère plus ou moins 
nécessaire y figurent de façon clairement distincte. En revanche, la publication  
en un recueil  unique de tous les  articles de symbolisme que nous a  laissé  
Guénon  offre  d'un  seul  coup  la  totalité  d'un  trésor intellectuel  d'une 
exceptionnelle richesse, et dont aucun élément n'est indifférent.



De plus, les thèmes symboliques qui dominent cet ensemble, aussi bien que les 
sujets  particuliers qui  foisonnent  dans le  texte principal  ou dans les notes,  
prennent des dimensions nouvelles dans l'ordre des significations, car le cadre  
général  dans lequel  ils  ont  trouvé leur  place engage, en quelque sorte,  les 
symboles mentionnés à des rapports réciproques nouveaux, qui peuvent être 
révélateurs d'aspects et de fonctions non exprimés encore ; les renvois, notés 
par  l'auteur  ou  ajoutés  par  nous-même,  ne  sont  qu'un  faible  indice  des 
possibilitées existantes dans cette voie. L'intérêt et l'attention du lecteur seront  
souvent  récompensés  par  quelque  constatation  inattendue,  ou  par  quelque 
saisie nouvelle, à l'occasion de rapprochements de données distinctes, ou de 
transpositions qu'il effectuera lui-même. Il se produira ainsi du côté du lecteur  
des choses comparables à celles qui se sont produire couramment du côté de 
l'auteur, à savoir qu'une donnée symbolique quelconque, secondaire au point  
de  départ,  se  trouvera  subitement  éclairée  d'un  jour  nouveau,  dégagée  et  
réhaussée, en sorte que finalement elle pourra atteindre les significations les  
plus élevées. C'est pourquoi le titre sous lequel nous avons inscrit l'ensemble de 
ces travaux de symbolisme se trouve,  pourrait-on dire,  doublement justifié :  
tout d'abord à cause de l'importance doctrinale et institutionnelle de la plupart  
des symboles étudiés selon le choix thématique de l'auteur, ensuite, à cause de 
l'universalisation indéfinie offerte même à des symboles de moindre importance  
pratique, de rejoindre, par la technique des analogies et des transpositions, le  
degré de signification des symboles fondamentaux.

Nous devons maintenant quelques précisions de plus quant à la forme exacte  
sous laquelle paraissent ici les articles recueillis. Pour rapprocher autant que 
possible  la  forme  des  chapitres  d'un  livre,  nous  avons  dû  procéder  à  
l'aménagement de certaines phrases, surtout au début ou à la fin des articles  
quand  ils  portaient,  inutilement  maintenant,  la  trace  de leurs  contingences 
initiales. Cependant, nous avons assuré au lecteur la possibilité de connaître à 
tout instant, même sans avoir à se reporter aux indications bibliographiques 
des annexes et du sommaire, l'origine du texte qu'il lit : la première note en bas 
de  page  de  chaque  chapitre  indique  le  nom  de  la  revue  et  la  date  de 
publication.

D'autre part, afin de renforcer la cohésion entre les textes rassemblés ici et les  
rendre en outre plus solidaires de l'ensemble de l'œuvre de l'auteur, nous avons 
mis dans des notes nouvelles les références qui nous ont paru les plus utiles.  
Les éditions des ouvrages de Guénon s'étant  multipliées et  les  paginations  
variant  avec  les  éditions,  nous  avons  uniformisé  autant  que  possible  les 
renvois, en les établissant par rapport aux seuls chapitres des ouvrages cités,  
sans mention de la page.



Toutes les notes ou les passages de notes ajoutés par nous se trouvent inclus 
entre crochets […]

Michel Vâlsan.


