LA FONCTION DE RENE GUENON
ET LE SORT DE L’OCCIDENT

« Les insensés parmi les hommes. diront .
« Quest Ce qul Iesa detournes de leur (1|(b)lra2 an-
Ien
f’Ocudent' Il gmde qui I veut dans une v0|e

C st a| si.que Nous vous avons établis commu-
nautgn]1 atnce afin ?ue vous s%ez temoins ay-
pres es hommes et que I'Envoye soit témoin aupres

de vous »
Coran, |1, 142-143.

la disparition de I'homme permet de considérer I’en-

semble de I',ceuvre dans des perspectives différentes
de celles que I'on pouvait avoir de son vivant. Tant qu'il
exercgait son activité et qu'on ne pouvait donc assigner un
terme a sa fonction, ni une forme définitive a son travail qui,
comme on le sait, ne se limitait pas a la rédaction de ses livres,
mais s’exprimait encore par sa multiple collaboration régu-
liere aux Etudes Traditionnelles (pour ne pas parler des re-
vues auxquelles il avait collaboré antérieurement) ainsi que
par son abondante correspondance d’ordre traditionnel,
son ceuvre se trouvait dans une certaine mesure solidaire
de sa présence incommensurable, discréte et impersonnelle,
hiératique et inaffectée, mais sensible et agissante. Mainte-
nant, tout cet ensemble arrété peut étre regardé en quelque
sorte en simultanéité : la coupure méme qui marque la fin
scelle sa portée d’'une nouvelle signification générale. De
fait la perspective ainsi ouverte a déja occasionné la manifes-
tation de réactions qui ne s’étaient pas produites jusqu’ici.
Une nouvelle notoriété vint méme pour marquer la fin de
I’lhomme. Quelques-uns ont cru voir en certains cas la
rupture d’une sorte de «conspiration du silence » qui, dans
certains milieux, paraissait empécher I'actualisation de vir-



214 ETUDES TRADITIONNELLES

tualités réelles de participation a l'esprit de son enseigne-
ment. Quoi qu’il en soit, nous sommes obligés de constater
que, si I'on se décide ainsi a prendre acte de I'importance de
I'ceuvre de René Guénon, la facon dont on I'a fait n'a pas
révélé le progres de compréhension qu’on pouvait espérer.
Il apparait méme, dans ces cas, que l'intérét qu’on lui por-
tait procédait plutdt d’un souci de prévenir avec opportu-
nité un développement réel de cette compréhension et de
limiter les conséquences qui pourraient en étre tirées. C’est
pourquoi ces réactions sont maintenant importantes surtout
a un point de vue cyclique. Et si nous ne voulons pas rele-
ver ici des erreurs nouvelles ou déja connues, ainsi que des
inexactitudes matérielles patentes, qu’elles soient dues a
I'incapacité de leurs auteurs ou tout simplement a leur mau-
vaise foiau moment ou, pourtant, I’ceuvre de René Guénon
est présente dans toute son ampleur et fixée de la fagon la
plus explicite, il nous parait nécessaire de préciser la signi-
fication qu’elles acquierent en ce moment. On peut, en
effet, y trouver I'indication plus précise que certaines
limites ont été atteintes et qu’une sorte de «jugement »s’y
trouve impliqué.

Telle est précisément I'impression qui se dégage de la lec-
ture des articles et des études parus cette année dans les
publications catholiques et magonniques. Nous savons pour-
tant que, fort heureusement, dans ces deux milieux ne
manquent pas les cas de meilleure, et méme d’excellente
compréhension, mais une certaine réserve, disciplinaire
dirons-nous, empéche que ces exceptions changent, du coté
catholique surtout, le ton général. Pourtant cette sorte de
censure ne pourrait que décourager encore les derniers
espoirs d’un élargissement de I'horizon spirituel de ces
mémes milieux ; et les limites qui se font jour ainsi n’échap-
pent pas a ceux qui savent quelles sont les conditions d’une
revivification de I'intellectualité occidentale en général et
d’une issue de la profonde crise du monde moderne.

Mais, heureusement, il y a encore d’autres milieux intel-



LE SORT DE L’OCCIDENT 215

lectuels ou I'ceuvre de René Guénon, d'une fagon imprévue,
pénétre maintenant, et ceci ouvre méme des perspectives
nouvelles sur I'étendue de l'influence qu'elle peut exercer
a l'avenir.

L 'occasion récapitulative dans laquelle nous faisons ces
constatations, nous permet d'évoquer ici les perspectives
générales formulées par René Guénon depuis le début de la
série cohérente et graduée d’expressions doctrinales dont il
venait marquer la position de I'Occident, ses possibilités
d’avenir et les successives manifestations de facteurs et de
circonstances qui ouvraient des possibilités positives ou les
annulaient. Tout en supposant connu de nos lecteurs I'en-
semble des idées qui dominent la question occidentale, nous
en rappellerons ici, en quelques traits, les points cardinaux
nécessaires a l'orientation de notre examen.

La supréme conditon de I'étre humain est la connaissance
métaphysique qui est celle des vérités éternelles et univer-
selles. La valeur d’une civilisation réside dans le degré d’in-
tégration en elle de cette connaissance et dans les consé-
guences gu’elle en tire pour I'application dans les différents
domaines de sa constitution; une telle intégration et irradia-
tion intérieure n’est possible que dans les civilisations dites
traditionnelles qui sont celles qui procédent de principes
non-humains et supra-individuels, et reposent sur des formes
d’organisation qui sont elles-mémes |’expression prévenante
des vérités auxquelles elles doivent faire participer. Le role
de toute forme traditionnelle est en effet d’offrir a I'hnumanité
qu’elle ordonne, I’'enseignement et les moyens permettant de
réaliser cette connaissance ou de participer a elle de prés ou
de loin, en conformité avec les diverses possibilités des indi-
vidus et des natures spécifiques. La mesure dans laquelle
une forme traditionnelle, qu’elle soit de mode purement in-
tellectuel ou de mode religieux, détient ces éléments doctri-
naux et les méthodes correspondantes, est dées lors le critére
suffisant et décisif de;sa vérité actuelle, de méme que la
mesure dans laquelle ses membres auront réalisé leurs possi-



216 ETUDES TRADITIONNELLES

bilités propres dans cet ordre sera le seul titre que la géné-
ration spirituelle de cette forme traditionnelle pourrait pré-
senter dans un «jugement » qui affecterait celle-ci et I'en-
semble de son humanité.

L’'Occident moderne, avec sa civilisation individualiste et
matérialiste, est par lui-méme la négation de toute vérité
intellectuelle proprement dite, comme de tout ordre tradi-
tionnel normal, et comme tel il présente I'état le plus patent
d’ignorance spirituelle que I'humanité ait jamais atteint
jusqu’ici tant dans son ensemble que dans I'une quelconque
de ses parties. Cette situation s’explique par I'abandon des
principes non-humains et universels sur lesquels repose
I'ordre humain et cosmique, et se caractérise d’une fagon
spéciale par la rupture des rapports normaux avec I'Orient
traditionnel et son imprescriptible sagesse.

Le processus selon lequel s’accomplit la déchéance de
I’Occident a I’époque moderne, doit finir normalement, en
conformité, tant avec la nature des choses qu’'avec les don-
nées traditionnelles unanimes, par I'atteinte d’une certaine
limite, marquée vraisemblablement par une catastrophe de
civilisation. A partir de ce moment un changement de direc-
tion apparait comme inévitable, et les données tradition-
nelles tant d’Orient que d’Occident, indiquent qu’il se pro-
duira alors un rétablissement de toutes les possibilités tra-
ditionnelles que comporte encore I'actuelle humanité, ce qui
coincidera avec une remanifestation de la spiritualité pri-
mordiale, et, en méme temps, les possibilités anti-tradition-
nelles et les éléments humains qui les incarnent seront
rejetés hors de cet ordre et définitivement dégradés. Mais
si la forme générale de ces événements a venir apparait
comme certaine, le sort qui serait réservé au monde occiden-
tal dans ce «jugement » et la part qu’il pourrait avoir
dans la restauration finale, dépendra de I'état mental que
I'humanité occidentale aura au moment ou ce changement
se produira, et il est compréhensible que c'est seulement
dans la mesure ou I’'Occident aura repris conscience des véri-



LE SORT DE L'OCCIDENT 217

tés fondamentales communes a toute civilisation tradition-
nelle qu’il pourra étre compris dans cette restauration.

La situation actuelle de I'humanité considérée dans son
ensemble, impose la conviction que le réveil des possibilités
intellectuelles de I'Occident ne peut se réaliser que sous I'in-
fluence de l'enseignement de I'Orient traditionnel qui con-
serve toujours intact le dépot des vérités sacrées. Cet ensei-
gnement fut formulé en notre temps a I’intention de la cons-
cience occidentale par I'ceuvre providentielle de René Gué-
non qui fut I'instrument choisi d'un rappel supréme et d’'un
appui extréme de la spiritualité orientale. Il apparait ainsi
que c’est en rapport avec cette présence de vérité que devra
se définir la position exacte de I'Occident en général et du
Catholicisme en particulier, en tant que base traditionnelle
possible pour une civilisation entiere. C’est dans la mesure
ou ce témoignage de I'Orient aura été compris et retenu
pour le propre bénéfice de I'Occident, que celui-ci aura
répondu a cette «convocation »qui contient en méme temps
une promesse et un avertissement.

Il convient de préciser en l'occurrence que le privilege
spécial qu’a cette ceuvre de jouer le role de critere de vérité,
de régularité et de plénitude traditionnelle devant la civili-
sation occidentale dérive du caractéresacré et non-individuel
qu’a revétu la fonction de René Guénon. L’homme qui devait
accomplir cette fonction fut certainement préparé de loin et
non pas improvisé. Les matrices de la Sagesse avaient pré-
disposé et formé son entité selon une économie précise, et sa
carriére s’accomplit dans le temps par une corrélation cons-
tante entre ses possibilités et les conditionscycliques exté-
rieures.

C’est ainsi que, sur un étre d’une hauteur et d’une puis-
sance intellectuelle tout a fait exceptionnelles, puisant ses
certitudes fondamentales directement a la source princi-
pielle, doué d’une sensibilité spirituelle prodigieuse qui de-
vait servir pour un r6le de reconnaissance et d’identification
universelle de la multitude des symboles et des significations.



2*8 ETUDES TRADITIONNELLES

caractérisé par une forme de pensée et une ma’ftrise d’ex-
pression qui apparaissent comme la traduction directe, sur
leur plan, de la sainteté et de I’harmonie des vérités univer-
selles réalisées en soi-méme, sur un tel étre donc, unique,
comme l'est dans un autre sens le monde méme auquel il
devait s’adresser ainsi que le moment cyclique qui lui cor-
respondait, les fonctions doctrinales et spirituelles de
I'Orient traditionnel se concentrérent en quelque sorte pour
une expression supréme. L’'Hindouisme, le Taoisme et I'ls-
lam, ces trois formes principales du monde traditionnel
actuel, représentant respectivement le Moyen-Orient, 'Ex-
tréme-Orient et le Proche-Orient, qui sont,dans leur ordre et
sous un certain rapport, comme les reflets des trois aspects
de ce mystérieux Roi du Monde dont justement René Gué-
non devait, le premier, donner la définition révélatrice, pro-
jeterent les feux convergents d’une lumiere unique et indi-
visible que jamais ceuvre de docteur n’eut a manifester aussi
intégralement et amplement sur un plan dominant I’'ensemble
des formes et des idées traditionnelles. En dehors de sa véri-
dicité intrinseque, la beauté, la majesté et la perfection de ce
monument de I'Intellect Universel qu’est son ceuvre attes-
tent le don le plus généreux dans son ordre et constituent le
miracle intellectuel le plus éblouissant produit devant la
conscience moderne. Le témoignage de I’'Orient a ainsi revétu
la forme la plus prestigieuse et en méme temps la plus adé-
guate, ce qui était d’ailleurs la condition de son efficacité
majeure. C’est dans la considération de cette présence trans-
cendante et en méme temps proche que doit se reconnaitre
I'esprit de I’'homme' d’Occident, et prendre conscience de ses
possibilités de vérité par rapport a un ordre humain total.
Les idées fondamentales de ce témoignage sontles sui-
vantes : tout d’abord, dans I'ordre purement intellectuel
et spirituel, la suprématie de la connaissance métaphysique
sur tous les autres ordres de connaissance, de la contempla-
tion sur I’action, de la Délivrance sur le Salut, dela distinc-
tion entrevoie initiatique et intellectuelle, d'une part, et



LE SORT DE L’OCCIDENT 219

voie exotérique, d’autre part, celle-ci avec son corollaire
«mystique » dans la derniére phase traditionnelle de I'Occi-
dent. Sur le plan d’ensemble du monde traditionnel : I'iden-
tité essentielle de toutes les doctrines sacrées, l'universalité
intelligible du symbolisme initiatique et religieux, et I'unité
fondamentale de toutes les formes traditionnelles.

Cette unanimité traditionnelle n’exclut pas I'existence de
degrés différents de participation a I'esprit commun : celui-ci
est mieux représenté, et aussi mieux conservé, par les tra-
ditions dans lesquelles prédomine le point de vue purement
intellectuel et métaphysique : de 1a, prééminence normale
de I’'Orient dans I'ordre spirituel. Sous ce rapport il y a donc
normalement, a certains égards, une hiérarchie et des rap-
ports subséquents entre les différentes traditions, comme
entre les civilisations qui leur correspondent. Le monde occi-
dental, depuis des temps qui remontent encore plus loin que
le début de I'époque dite historique, et quelles qu’aient été
les formes traditionnelles qui I’'organisaient, avait d’une
facon générale toujours entretenu avec I'Orient des rapports
normaux, proprement traditionnels, reposant sur un accord
fondamental de principes de civilisation. Tel a été le cas de
la civilisation chrétienne du moyen age. Ces rapports ont
été rompus par I'Occident a I'époque moderne dont René
Guénon situe le début beaucoup plus tét qu’on ne le fait
d’ordinaire, a savoir au XIVe siécle, lorsque, entre autres
faits caractéristiques de ce changement de direction, I’Ordre
du Temple, qui était I'instrument principal de ce contact
au moyen age chrétien, fut détruit : et il est intéressant de
noter qu’'un des griefs qu’on a fait a cet ordre était précisé-
ment d’avoir entretenu des relations secrétes avec I'lslam,
relations de la nature desquelles on se faisait d’ailleurs une
idée inexacte, car elles étaient essentiellement initiatiques
et intellectuelles. Cet état de choses est allé toujours en s’ag-
gravant a mesure que la civilisation occidentale perdait ses
caracteres traditionnels jusqu’a devenir, ce qu’elle est a
I’époque présente, une civilisation complétement anormale



220 ETUDES TRADITIONNELLES

dans tous les domaines, agnostique et matérialiste quant
aux principes, négatrice et destructrice quant aux institu-
tions traditionnelles, anarchique et chaotique quant a sa
constitution propre, envahissante et dissolvante quant a
son rdle envers I’ensemble de I’humanité : le monde occiden-
tal, aprés avoir détruit sa propre civilisation traditionnelle,
s'est tourné «tantdt brutalement tantdt insidieusement »
contre tout l'ordretraditionnel existant, et spécialement
contre les civilisations orientales. C’est ainsi que I’enseigne-
ment purement intellectuel exposé par René Guénon se
compléte par une critique de tous les aspects de I'actuel
Occident. Nous n’aurons pas a rappeler ici en quoi consiste
cette critique a la fois profonde et étendue, puisqu’elle inté-
resse moins notre propos,et d’ailleurs cette partie de I'ceuvre
de René Guénon a rencontré généralement un accueil plus
facile, bien des occidentaux étant revenus d’eux-mémes des
illusions habituelles sur la valeur de la civilisation moderne.
Nous voulons préciser maintenant que, en raison de la
fonction cycligue de René Guénon, les diverses situations
envisagées par lui quant a I'état de I'Occident au moment
ou sa civilisation aura atteint le point d’arrét, peuvent étre
légitimement rattachées a la réaction que I'intellectualité
occidentale aura devant son ceuvre. C’est en effet par le coté
intellectuel que le redressement de la mentalité générale
pouvait se réaliser, et I'ccuvre de René Guénon s’adresse
exclusivement a ceux qui sont capables tout d’abord de com-
prendre les vérités principielles, ensuite d’en tirer les consé-
quences qui s'imposent. L’intellectualité occidentale con-
temporaine assume ainsi en mode logique une dignité et une
responsabilité représentatives. A ce propos il nous faut rappe-
ler que, dés son premier livre, paru en 1921, I'Introduction
générale a I'étude des doctrines hindoues (Conclusion), René
Guénon avait formulé trois hypotheses principales quant au
sort de I'Occident. La premiere «la plus défavorable est
celle ou rien ne viendrait remplacer cette civilisation, et ou
celle-ci disparaissant, I'Occident, livré d’ailleurs a lui-méme.



LE SORT DE L'OCCIDEMT 721

se trouverait plongé dans la pire barbarie » Apres en avoir
souligné la possibilité, il concluait qu'«il n'est pas utile d'y
insister plus longuement pour qu’on se rende compte de tout
ce qu’a d’inquiétant cette premiere hypothése » La seconde
serait celle ou «les représentants d’autres civilisations, c’est-
a-dire les peuples orientaux, pour sauver le monde occiden-
tal de cette déchéance irrémédiable, se I'assimileraient de gré
ou de force, a supposer que la chose flt possible et que d’ail-
leurs I'Orient y consentit, dans sa totalité ou dans quelques-
unes de ses parties composantes. Nous espérons — disait-il
— que nul ne sera assez aveuglé par les préjugés occidentaux
pour ne pas reconnaitre combien cette hypothése serait pré-
férable a la précédente : il y aurait assurément, dans de telles
circonstances, une période transitoire occupée par des révo-
lutions ethniques fort pénibles, dont il est difficile de se faire
une idée, mais le résultat final serait de nature a compenser
les dommages causés fatalement par une semblable catas-
trophe ; seulement, I’Occident devrait renoncer a ses carac-
téristiques propres et se trouverait absorbé purement et
simplement » «C’est pourquoi, disait ensuite René Guénon,
il convient d’envisager un troisieme cas comme bien plus
favorable au point de vue occidental, quoique équivalent, a
vrai dire, au point de vue de I'ensemble de I’humanité ter-
restre, puisque s'il venait a se réaliser, I'effet en serait de
faire disparaitre I'anomalie occidentale, non par suppression
comme dans la premiere hypothése, mais, comme dans la
seconde, par retour a I'intellectualité vraie et normale ; mais
ce retour, au lieu d'étre imposé et contraint, ou tout au plus
accepté et subi du dehors, serait effectué alors volontaire-
ment et comme spontanément » Dans la suite de son exposé,
René Guénon revenait sur ces trois hypothéses «pour mar-
quer plus précisément les conditions qui détermineraient la
réalisation de I'une ou de I'autre d’entre elles » «Tout dé-
pend évidemment a cet égard, précisait-il, de I'état mental
dans lequel se trouverait le monde occidental au moment ou
il atteindrait le point d’arrét de sa civilisation actuelle. Si



222 ETUDES TRADITIONNELLES

cet état mental était alors tel qu’il est aujourd’hui, c’est la
premiéere hypothese qui devrait nécessairement se réaliser,
puisqu’il n’y aurait rien qui puisse remplacer ce a quoi lI'on
renoncerait, et que, d’autre part, I'assimilation par d’autres
civilisations serait impossible, la différence des mentalités
allant jusqu’a l'opposition. Cette assimilation, qui répond
a notre seconde hypothése, supposerait, comme minimum
de conditions, I'existence en Occident d'un noyau intellec-
tuel, méme formé seulement d’une élite peu nombreuse,
mais assez fortement constitué pour fournir I’'intermédiaire
indispensable pour ramener la mentalité générale, en lui
imprimant une direction qui n’aurait d’ailleurs nullement
besoin d’étre consciente pour la masse, vers les sources de
I'intellectualité véritables. Dés que l'on considéere comme
possible la supposition d’un arrét de civilisation, la constitu-
tion préalable de cette élite apparait donc comme seule ca-
pable de sauver I'Occident, au moment voulu, du chaos et
de la dissolution ; et, du reste, pour intéresser au sort de
I’Occident les détenteurs des traditions orientales, il serait
essentiel de leur montrer que, si leurs appréciations les plus
séveres ne sont pas injustes envers l'intellectualité occiden-
tale prise dans son ensemble, il peut y avoir du moins d’ho-
norables exceptions, indiquant que la déchéance de cette
intellectualité n’est pas absolument irrémédiable.Nous avons
dit que la réalisation de la seconde hypothése ne serait pas
exempte, transitoirement tout au moins, de certains cotés
facheux, des lors que le role de I'élite s’y réduiraita servir de
point d’appui a une action dont I’Occident n’aurait pas I’ini-
tiative, mais ce role serait tout autre si les événements lui
laissaient le temps d’exercer une telle action directement et
par elle-méme, ce qui correspondrait a la possibilité de la
troisieme hypothése. On peut en effet concevoir que I'élite
intellectuelle, une fois constituée, agisse en quelque sorte
a la facon d’un «ferment » dans le monde occidental, pour
préparer la transformation qui, en devenant effective, lui
permettrait de traiter, sinon d’égal a égal, du moins comme



LE SORT DE L’OCCIDENT 223

une puissance autonome, avec les représentants autorisés
des civilisations orientales ».

Quant a la facon dont on peut entendre I'influence exer-
cée par I'élite, Guénon donnait plus tard dans Orient et Occi-
dent quelques précisions qu’il est bon de rappeler ici afin
d'empécher qu'on s’arréte a des représentations trop gros-
siéres. L’'élite tout en travaillant pour elle-méme, «travail-
lera aussi nécessairement pour I'Occident en général,car il est
impossible gu’une élaboration comme celle dont il s’agit
s’effectue dans un milieu quelconque sans y produire tot ou
tard des modifications considérables. De plus, les courant
mentaux sont soumis a des lois parfaitement définies, et la
connaissance de ces lois permet une action bien autrement
efficace que l'usage de moyens tout empiriques ; mais ici
pour en venir a I’application et la réaliser dans toute son
ampleur, il faut pouvoir s’appuyer sur une organisation for-
tement constituée, ce qui ne veut pas dire que des résultats
partiels, déja appréciables, ne puissent étre obtenus avant
gu’on en soit arrivé a ce point. Si défectueux et incomplets
que soient les moyens dont on dispose, il faut pourtant com-
mencer par les mettre en ceuvre tels quels, sans quoil’on ne
parviendra jamais a en acquérir de plus parfaits ; et nous
ajouterons que la moindre chose accomplie en conformité
harmonique avec I'ordre des principes porte virtuellement en
soi des possibilités dont I'expression est capable de détermi-
ner les plus prodigieuses conséquences, et cela dans tous les
domaines, a mesure que ses répercussions s'y étendent selon
leur répartition hiérarchique et par voie de progression
indéfinie » (op. cit., p. 184-185).

Nous tommes obligé de limiter & I'essentiel nos citations,
et il faudra se reporter au texte intégral des chapitres que
nous rappelons ici, ainsi qu’a La Crise du Monde moderne
et au Regne de la Quantité, pour avoir les autres aspects que
comporte encore la réalisation de I'une ou de I'autre de ces
trois hypotheses. Ce qu’il y a a en retenir pour notre propos-,
c’est que c’est autour de I'idée d’une élite intellectuelle que



294 ETUDES TRADITIONNELLES

toute la question du sort futur de ['Occident se trouve
ramenée. C'est a une telle entité spirituelle et humaine
qu’incombe de réaliser le retour de 1'Occident a la Tradition
dans une mesure ou dans une autre ainsi que d’établir
I"accord sur les principes avec I'Orient traditionnel. C’est
cela méme, dirons-nous,qui relie les perspectives spirituelles,
et en général traditionnelles, de I'Occident a I’enseignement
de René Guénon car en fait c’est en son ceuvre que se trouve
le point de départ d’'un réveil intellectuel et I'inspiration de
tout le travail a accomplir par la suite. L’exposition de cer-
taines conceptions doit permettre tout d’abord, aux élé-
ments possibles de I'élite de prendre conscience d’eux-mémes
et de ce quileur était nécessaire. La formation mentale pro-
prement dite doit commencer par |’acquisition d'une connais-
sance théorique des principes métaphysiques : c’est I’étude
des doctrines orientales qui devait permettre cela, et René
Guénon venait, avec toute la série de ses exposés, princi-
palement des doctrines hindoues, susciter et éclairer cette
étude dont pouvait résulter I'assimilation par I'élite en for-
mation des modes essentiels de la pensée orientale. Nous
rappellerons aussi que I'élite occidentale, pour étre telle,
devait rester attachée aux formes traditionnelles occiden-
tales : c’est ainsi qu’elle ne pouvait faire que ce qu’il
appelait «une assimilation au second degré »de |'enseigne-
ment oriental (1). C'est ainsi que se manifestait le premier
mode de I'appui que I'Orient offrait a 1'Occident ; c’est la
période que René Guénon désignait comme étant celle de
I'«aide indirecte »ou des «inspirations »: «Ces inspirations,
disait-il, ne peuvent étre transmises que par des influences
individuelles servant d’intermédiaires, non par une action

uxd ntre les Occidentaux U|a ront adhéré dlrectement des f

Iradduonnel es dren ’(9rclent nae ﬂ gan ette noﬁPn «8”]1
n
p

0nc pas
identales» meme SIS qunt en 8({:8 P ? par leur ratta-
enttrf FIOH el, devant s'assimiler dir ctementa Orlent sous Je rapport
mte ectue tpr grement une «assjmifation ali prelmler degre » de cet
QHSEI%HGJH [] OUS Urons a revenir P us foim sur ?J’lﬂ UE_HGUV%HI& l1
ﬁtes OI’IEaTQISa|gS eloppement des relations entre te occidentale et les



LE SORT DE L’OCCIDENT 225

directe d’organisations qui, & moins de bouleversements
imprévus, n’engageront jamais leur responsabilité dans les
affaires du monde occidental» (Orient et Occident, p. 179).
Et il ajoutait ceci qui le concernait lui-méme avant tout
autre: «Ceux qui se sont assimilé directement I'intellectua-
lité orientale ne peuvent prétendre qu’a jouer ce role d’'in-
termédiaires dont nous parlions tout a I’'heure ; ils sont du
fait de cette assimilation, trop prés de I'Orient pour faire
plus ;ils peuvent suggérer des idées, exposer des conceptions,
indiquer ce qu’il conviendrait de faire, mais non pas prendre
par eux-mémes l'initiative d’une organisation qui, venant
d’eux, ne serait pas vraiment occidentale » (ibid.). Nous
soulignerons a l’'occasion cet aspect caractéristique de la
fonction de René Guénon, car certains pourraient étre ten-
tés de nevoir en lui qu’un simple auteur de livres théoriques :
tout d’abord, le fait que ses écrits correspondent précisé-
ment, & un degré quelconque, & des «inspirations » éma-
nant des forces spirituelles de I'Orient et s’exprimant a
travers ses possibilités et son influence personnelle, mon-
tre que ceux-ci ont, non seulement dans leur substance
doctrinale, mais encore dans leur intention premiéere, un
point de départ qui n’est pas situé dans la simple compré-
hension intellectuelle et dans le désir individuel de faire
participer les autres a cette compréhension, ni dans les seules
sollicitations du milieu et la pression des circonstances ;
ensuite, son réle n’était pas seulement de faire des exposés
doctrinaux, mais aussi, comme il le disait lui-méme, «de
suggérer des idées » et «d’indiquer ce qu’il conviendrait de
faire » et nous savons tres bien que, de fait, il a exercé en ce
sens une activité trés étendue qui n’est révélée qu’indirec-
tement et partiellement par ses livres quand il y notait les
éléments qui pouvaient intéresser ses lecteurs en général.
Pour en revenir a ce qui concerne les rapports de I'élite
avec I'Orient, la deuxiéme période de I'appui qu’elle devait
en recevoir est appelée par René Guénon celle de «I'appui
direct »: elle suppose I'élite déja constituée en une organisa-



226 ETUDES TRADITIONNELLES

tion «capable d’entrer en relation avec les organisations
orientales qui travaillent dans I’ordre intellectuel pur, et de
recevoir de celles-ci, pour son action, I'aide que peuvent pro-
curer des forces accumulées depuis un temps immémorial »
(op. cit., p. 201). «Quand un premier travail d’assimilation
aura été ainsi accompli, rien ne s’opposerait a ce que I'élite
elle-méme (puisque c’est d’elle que devait venir l'initiative)
fit appel, d’une fagcon plus immédiate, aux représentants des
traditions orientales ; et ceux-ci, se trouvant intéressés au
sort de I'Occident par la présence de cette élite, ne manque-
raient pas de répondre a cet appel, car la seule condition
gu’ils exigent, c’est la compréhension... C'est dans la se-
conde période que I'appui des Orientaux pourrait se manifes-
ter effectivement » (op. cit., p. 203). Dans cette période qui
est celle de I'«action effective » I'élite doit réaliser des adap-
tations a la condition occidentale ;il n’est pas question d’en-
visager ainsi la substitution d’une tradition & une autre, et
pour ce qui est de la tradition religieuse de I'Occident, il
s’agit seulement de I'«adjonction de I'élément intérieur qui
lui fait actuellement défaut, mais qui peut fort bien sy
superposer sans que rien soit changé extérieurement » (op.
cit., p 195). «Ce n’est que si I'Occident se montrait défini-
tivement impuissant a revenir a une civilisation normale
gu’une tradition étrangére pourrait lui étre imposée ; mais
alors il n’y aurait pas fusion, puisque rien de spécifiquement
occidental ne subsisterait plus;et il n'y aurait pas substitu-
tion non plus, car, pour en arriver a une telle extrémité, il
faudrait que I'Occident elt perdu jusqu’aux derniers ves-
tiges de I'esprit traditionnel, & I’exception d’une petite élite
sans laquelle, ne pouvant méme recevoir cette tradition
étrangére, il s’enfoncerait inévitablement dans la pire bar-
barie » (op. cit., p. 199).

En résumant les rapports possibles ainsi dans la meilleure
hypothése entre Orient et Occident, René Guénon précisait
encore : « Il s’agit donc, non d’'imposer a I'Occident une tra-
dition orientale, dont les formes ne correspondent pas a sa



LE SORT DE L’OCCIDENT 227

mentalité, mais de restaurer une tradition occidentale avec
I’aide de I’'Orient, aide indirecte d’abord, directe ensuite, ou,
si I'on veut, inspiration dans la premiere période, appui
effectif dans la seconde... Lorsque I'Occident sera de nou-
veau en possession d’une civilisation réguliere et tradition-
nelle, le réle de I'élite devra se poursuivre : elle sera alors ce
par quoi la civilisation occidentale communiquera d’une
fagon permanente avec les autres civilisations, car une telle
communication ne peut s’établir et se maintenir que par ce
gu’il y a de plus élevé en chacune d’elles... En d’autres
termes, il faudrait que I’'Occident parvint finalement a avoir
des représentants dans ce qui est désigné symboliquement
comme le «centre du monde »ou par toute autre expression
équivalente (ce qui ne doit pas étre entendu littéralement
comme indiquant un lieu déterminé, quel qu’il puisse étre) ;
mais, ici, il s’agit de choses trop lointaines, trop inacces-
sibles présentement et sans doute pour bien longtemps
encore, pour qu’il puisse étre vraiment utile d'y insister »
(op. cit., p. 202).

Certainement cette hypothése, la plus favorable pour
I'Occident, celle d’une restauration intégrale de la civilisa-
tion occidentale sur des bases et dans des formes tradition-
nelles propres, était la moins probable, et René Guénon ne
s’est jamais fait trop d’illusions a cet égard, et s’il envisa-
geait une telle hypotheése, c’était en quelque sorte par prin-
cipe, pour ne limiter aucune possibilité et ne décourager
aucun espoir, tout effort dans ce sens ayant de toute facon,
des résultats dans un autre ordre, et tout d’abord pour I'élite
elle-méme. Mais a la réédition en 1948 d'Orient et Occident,
faisant état, dans un Addendum, de I'aggravation du désor-
dre général et apreés avoir redit que «le seul reméde con-
siste dans une restauration »,il constatait que «malheureu-
sement, de ce point de vue,les chances d’une réaction venant
de I'Occident lui-méme semblent diminuer chaque jour
davantage, car ce qui subsiste comme tradition en Occident
est de plus en plus affecté par la mentalité moderne, et, par



228 ETUDES TRADITIONNELLES

conséquent, d’autant moins capable de servir de base solide
a une telle restauration, si bien que sans écarter aucune des
possibilités qui peuvent encore exister, il parait plus vrai-
semblable que jamais que I'Orient ait a intervenir plus ou
moins directement, de la facon que nous avons expliquée, si
cette restauration doit se réaliser quelque jour... Si I'Occi-
dent possede encore en lui-méme les moyens de revenir a sa
tradition et de la restaurer pleinement c’est a lui qu’il appar-
tient de le prouver. En attendant, nous sommes bien obligé
de déclarer que jusqu’ici nous n’avons apercu le moindre
indice qui nous autoriserait a supposer que I'Occident, livré
a lui-méme, soit réellement capable d’accomplir cette tache,
avec quelque force que s’impose a lui I'idée de sa nécessité ».

Par ces conclusions énoncant la probabilité que I'Orient
intervienne «plus ou moins directement >dans la restaura-
tion occidentale, Guénon évoquait évidemment la deuxiéme
hypothése formulée par lui, celle ou «les peuples orientaux
pour sauver le monde occidental de cette déchéance irrémé-
diable, se I'assimileraient de gré ou de force, a supposer que
la chose fOt possible, et que d’ailleurs I'Orient y consente
dans sa totalité ou dans quelques-unes de ses parties compo-
santes » et ceci, rappelons-le, impliquait «la renonciation
de I'Occident & ses caractéres propres».Le minimum de con-
ditions de cette hypothése était toutefois I'existence en
Occident d’'un noyau intellectuel, méme formé seulement
d’une élite peu nombreuse, mais assez fortement constituée
pour former I'intermédiaire indispensable pour ramener la
mentalité générale » Mais dans ce cas «le role de I’élite s’y
réduirait a servir de point d’appui a une action dont I'Occi-
dent n’aurait pas I'initiative » A ce propos, nous pourrions
faire remarquer que plusieurs éventualités peuvent étre
envisagées a I'intérieur de la deuxieme hypothése en fonction
des facteurs qui doivent y intervenir : d’'un coté, I'impor-
tance ou l'effectivité de I'élite occidentale, de l'autre, les
peuples orientaux et les organisations qui pourraient trou-
ver un intérét & une restauration occidentale. Ces éventua-



LE SORT DE L’OCCIDENT 229

lités sont exprimées, dans un certain sens, par les modalités
de cette assimilation qui serait faite soit «degré», ce qui im-
pligue un consentement occidental, du moins dans ses élé-
ments ethniques les plus importants, soit «de force » ce qui
suppose une résistance plus ou moins généralisée. D ailleurs,
et surtout dans ce dernier cas, il y a encore a envisager la
possibilité que I'assimilation affecte I'’ensemble occidental
ou seulement une partie, les peuples orientaux en cause
pouvant I'entreprendre seulement dans la mesure ou ils esti-
meront que cela correspond a leur propre intérét, pour le
reste se contentant peut-étre de prendre certaines mesures
de sécurité de I'ordre établi, ce qui veut dire aussi que, dans
ce cas, des parties de I'Occident pourraient tomber dans
une situation correspondant a la premiere hypothese, celle
qui énongait un état de pure et simple barbarie. Si nous
envisageons ces différentes éventualités secondaires, c’est
pour faire comprendre que I'énonciation d’une probabilité
de la seconde hypothése n'implique pas forcément la réali-
sation des meilleurs aspects de celle-ci, et que méme elle
n’exclut pas des possibilités de la premiére,le tout dépendant
d’abord de la capacité qu’aurait cette élite de servir de
point d’appui a I'action orientale.

Jusqu’ici nous nous sommes tenu dans les termes les plus
généraux en parlant des possibilités de redressement tradi-
tionnel de I’Occident. Il nous faut considérer maintenant ces
possibilités selon les points d'appui que les éléments occi-
dentaux qui auraient a accomplir ce travail de restauration
a l’aide de la connaissance des doctrines orientales, pour-
raient trouver dans le monde occidental méme.

Il faut dire tout d’abord que s’il y avait eu en Occident au
moins un point ou se serait conservé intégralement I'esprit
traditionnel, on aurait pu voir la un motif d’espérer que
I’Occident accomplisse un retour a |'état traditionnel «par
une sorte de réveil spontané de possibilités latentes» ; c’est
le fait qu’une telle persistance lui semblait, en dépit de cer-
taines prétentions, «extrémement douteuse » qui autorisait



230 ETUDES TRADITIONNELLES

René Guénon d’envisager un mode nouveau de constitution
d'une élite intellectuelle, et en fait rien n’est venu jusqu’a
présent infirmer sa supposition initiale. Pour se constituer,
I'élite en formation avait tout intérét a prendre un point
d’appui dans une organisation ayant une existence effective.
En fait d’organisations & caractére traditionnel, tout ce que
I’Occident garde encore sont, dans |'ordre religieux I'Eglise
catholique, et dans l'ordre initiatigue quelques organisa-
tions dans un état avancé de déchéance. Pourtant sous le
rapport doctrinal, seule la premiere pouvait étre envisa-
gée comme une base possible de redressement d’ensemble
pour le 'monde occidental, et Guénon disait donc dans
La Crise du Monde moderne : « Il semble bien qu’il n'y
ait plus en Occident qu’une seule organisation qui possede
un caractere traditionnel et qui conserve une doctrine sus-
ceptible de fournir au travail dont il s’agit une base appro-
priée : c’est I'Eglise catholique. Il suffirait de restituer a la
doctrine de celle-ci, sans rien changer a la forme religieuse
sous laquelle elle se présente au dehors,le sens profond
quelle a réellement en elle-méme, mais dont ses représen-
tants actuels paraissent n’avoir plus conscience, non plus
que de son unité essentielle avec les autres formestradition-
nelles ; les deux choses, d’ailleurs, sont inséparables I’'une de
I'autre. Ce serait la réalisation du Catholicisme au vrai sens
du mot, qui, étymologiquement, exprime I'idée d’«univer-
salité » ce qu’oublient un peu trop ceux qui voudraient n’en
faire que la dénomination exclusive d’une forme spéciale
purement occidentale, sans aucun lien effectif avec les autres
traditions » (op. cit., pp. 128-129).

Quant a cette question doctrinale qui est évidemment
primordiale, puisque lI'accord cherché sur les principes avec
I'Orient la pose avant toute autre, il disait déja dans Orient et
Occident : «L’accord, portant essentiellement sur les prin-
cipes, ne peut étre vraiment conscient que pour les doctrines
qui renferment au moins une part de métaphysique ou d’in-
tellectualité pure ; il ne I'est pas pour celles qui sont limitées



LE SORT DE L’OCCIDENT 231

strictement a une forme particuliére, par exemple a la forme
religieuse. Cependant, cet accord n’en existe pas moins réelle-
ment en pareil cas, en ce sens que les vérités théologiques
peuvent étre regardées comme une traduction, a un point de
vue spécial, de certaines vérités métaphysiques ; mais pour
faire apparaitre cet accord, il faut alors effectuer la transpo-
sition qui restitue a ces vérités leur sens profond, et le méta-
physicien seul peut le faire, parce qu’il se place au dela de
toutes les formes particuliéres et de tous les points de vue
spéciaux. Métaphysique et religion ne sont et ne seront
jamais sur le méme plan ; il résulte de Ia, d’ailleurs qu’une
doctrine purement métaphysique et une doctrine religieuse
ne peuvent ni se faire concurrence ni entrer en conflit, puis-
que leurs domaines sont nettement différents. Mais, d’autre
part il en résulte aussi que I'existence d’une doctrine unique-
ment religieuse est insuffisante pour permettre d’établir
une entente profonde comme celle que nous avons en vue
quand nous parlons du rapprochement intellectuel de
I'Orient et de I'Occident ;c’est pourquoi nous avons insisté
sur la nécessité d’accomplir en premier lieu un travail
d’ordre métaphysique,et ce n’est qu'ensuite que la tradition
religieuse de I'Occident, revivifiée et restaurée dans sa plé-
nitude, pourrait devenir utilisable a cette fin, grace a I'ad-
jonction de I'élément intérieur qui lui fait actuellement
défaut, mais qui peut fort bien venir s’y superposer sans
que rien soit changé extérieurement » (op. cit., pp. 194-195).

Ici une remarque s'impose. Guénon envisageait dans ses
écrits surtout les possibilités traditionnelles du monde que
couvrait autrefois la forme catholique du Christianisme ou,
en tout état de cause, celui ou elle existe actuellement, c’est-
a-dire les possibilités d’un Occident au sens restreint. Il
avait moins en vue le monde orthodoxe et, d’'une fagon
générale, tout ce qui restait en dehors du milieu de I'Eglise
latine ; et nous savons personnellement qu’il avait de ce
cOté des impressions sensiblement différentes de celles qu’il
gardait pour le Catholicisme. C’est ainsi du reste que dans



232 ETUDES TRADITIONNELLES

son article «Christianisme et Initiation »(Eludes Tradition-
nelles, sept, a déc. 1949), faisant état de la substitution dans
I'Occident moderne du «mysticisme »a l'initiation, il disait
dans une note : «Nousne voulons pas dire que certaines
formes d’initiation chrétienne ne se soient pas continuées
plus tard, puisque nous avons méme des raisons de penser
qu’il en subsiste encore quelque chose actuellement, mais
cela dans des milieux tellement restreints que, en fait, on
peut les considérer comme pratiqguement inaccessibles, ou
bien, comme nous allons le dire,dans des branches du Chris-
tianisme autres que I'Eglise latine » Ensuite il disait effecti-
vement dans le corps de I'article a propos de la substitution
en question : «Ce que nous disons ici ne s’applique d’ailleurs
gu’a I'Eglise latine, et ce qui est trés remarquable aussi,c’est
que, dans les Eglises d’Orient, il n’y a jamais eu de mysti-
cisme au sens ou on I'entend dans le Christianisme occiden-
tal depuis le xviesiecle; ce fait peut donner a penser qu’une
certaine initiation du genre de celles auxquelles nous fai-
sions allusion a d0 se maintenir dans ces Eglises, et, effecti-
vement, c’est ce qu'on y trouve avec |I’hésychasme, dont le
caractere réellement initiatique ne semble pas douteux,
méme si, la comme dans bien d’autres cas il a été plus ou
moins amoindri au cours des temps modernes, par une con-
séquence des conditions générales de cette époque, a laquelle
ne peuvent guére échapper que les initiations qui sontextré-
mement peu répandues, quelles I'aient toujours été ou
qu’elles aient décidé volontairement de se «fermer »plus
que jamais pour éviter toute dégénérescence »

De fait, toute la question du monde orthodoxe est bien
différente de celle du monde catholique. Exception faite
pour la Russie,qui avait subi de son c6té depuis le xvnesiécle
les facheuses conséquences de ses contacts avec I'Occident
proprement dit, le modernisme n’a affecté que depuis un
siecle la mentalité et les institutions orthodoxes ; ce fait a
été d’ailleurs la conséquence immédiate de la dissolution de
I’ancien empire turc a I'abri duquel se trouvaient en



LE SORT DE L'OCCIDENT 233

somme avec la seule exception russe, toutes les Eglises
d’'Orient. La formation dans ces régions des états natio-
naux a la mode démocratique occidentale fut bient6t sui-
vie de la constitution des Eglises autocéphales nationales
qui dissocierent I'unité orthodoxe et livrérent ses différentes
fractions affaiblies a I’'influence moderne. On peut remarquer
gue la situation de cette chrétienté orientale ressemble beau-
coup a celle de I'lslam dans les mémes régions. Leur cadre
historique et de civilisation étant resté sensiblement le méme
depuis le moyen age jusqu’au xixesiécle : c’est del’'Occident
proprement dit que devait venir I'esprit antitraditionnel pour
ébranler et finalement submerger un monde de civilisation
traditionnelle mixte, islamique et chrétienne, qui avait cons-
titué aussi jusque-la un barrage protecteur de I’'ensemble de
I’Orient. Pour toutes ces raisons, d’ailleurs, malgré I'exten-
sion du désordre moderne dans tout le monde orthodoxe
et chrétien oriental en général, les conditions de climat spiri-
tuel et de mentalité sont tout de méme restées quelque peu
particuliéres, et cela permet de penser que, de ce c6té, les
modalités d’'une restauration future seront différentes dans
une certaine mesure, quelle que soit d’ailleurs la portée qua-
litative qu’on pourrait attribuer & cette différence.

Pour en revenir au c6té proprement occidental, dans I’hy-
pothese que la base envisagée serait irréalisable dans I'Eglise
catholique, Guénon disait que «I'élite, pour se constituer,
n’aurait plus & compter que sur I'effort de ceux qui seraient
qualifiés, par leur capacité intellectuelle en dehors de tout
milieu défini, et aussi, bien entendu, sur I'appui de I'Orient;
son travail en serait rendu plus difficile et son action ne
pourrait s’exercer qu’a plus longue échéance, puisqu’elle
aurait a en créer elle-méme tous les instruments au lieu de les
trouver tout préparés comme dans l’autre cas ; mais nous ne
pensons nullement que ces difficultés, si grandes qu’elles
puissent étre, soient de nature a empécher ce qui doit étre
accompli d’une facon ou d’une autre » (La Crise du Monde
moderne, p. 130). Et il estimait opportun de déclarer a cette



234 ETUDES TRADITIONNELLES

date, en 1927, ceci : «1l y a dés maintenant, dans le monde
occidental, des indices certains d’'un mouvement qui de-
meure encore imprécis,mais qui peut et doit méme normale-
ment aboutir a la reconstitution d’une élite intellectuelle, &
moins gqu’un cataclysme ne survienne trop rapidement pour
lui permettre de se développer jusqu’au bout Il est a peine
besoin de dire que I'Eglise aurait tout intérét, quant a son
role futur, a devancer en quelque sorte un tel mouvement
plutét que de le laisser s’accomplir sans elle et d’étre con-
trainte de le suivre tardivement pour maintenir une in-
fluence qui menacerait de lui échapper... » (op. cit.,p. 131).

Avant de signaler un point particulier qui concerne cer-
taines nécessités dans lesquelles pourraitse trouver bient6t
I’Eglise Catholique, et que René Guénon a formulé d’une
fagon toute spéciale, on peut se demander quel a été jus-
qu’ici I'effet de son enseignement et de la connaissance des
doctrines orientales sur I'intellectualité catholique. Nous ne
pourrons pas faire ici un examen proprement dit de cette
question, car nous voulons seulement fixer certaines cons-
tatations qui ont leur intérét en ce moment.

Tout d’abord, si bien des Catholiques qui ont connu les
écrits de Guénon ont acquis ainsi une véritable compréhen-
sion de ce qu’est I'esprit oriental et en général traditionnel,
il ne semble vraiment pas qu’il y ait un changement quel-
conque du cbté «représentatif » de I’'Eglise méme. De ce
cOté-1a, et plus précisément dans certains milieux qui exer-
cent une influence intellectuelle notable sur les dirigeants,
on a vu se constituer trés tot, et assez solidement,une posi-
tion doctrinale nettement «anti-orientale » qui n’a méme
pas les caracteres naturels de I’habituelle incompréhension
exotériste, puisqu’elle se fait remarquer en méme temps par
les traits d’un modernisme accentué.Ce sont les milieux ou la
spéculation philosophique tient lieu d’intellectualité propre-
ment dite, ou la science profane et ses méthodes exercent
une autorité incontestée, et pour lesquels I'Eglise se doit
d’intégrer tous les aspects de la civilisation moderne : c'est



LE SORT DE L'OCCIDENT 235

ainsi, entre autres, qu'on s’y efforce de s’annexer le prestige
de toute conception nouvelle, depuis les théories philoso-
phigques comme l’intuitionnisme bergsonien, ou comme un
certain «existentialisme » qu’on veut présenter comme une
ressource doctrinale chrétienne, jusqu’aux méthodes les plus
subversives et proprement infernales comme la psychana-
lyse. Ce travail d’assimilation de toutes les productionsde
I'individualisme moderne est méme considéré comme déri-
vant de I’actualité permanente et de I'universalité de I’'Eglise
alors qu'il s’explique précisément par I'oubli de ce qui fait
réellement ces caractéres : car I'actualité permanente, qui
est intemporalité et activité immuable de la vérité révélée
n’a rien a voir avec une attitude qui s’accommode de I'évo-
lutionnisme et du relativisme de la pensée moderne, qu’elle
soit rationaliste ou intuitionniste, ou tout autre, et l'uni-
versalité, qui est illimitation et synthése spirituelle, n’a rien
de commun avec I'empirisme et le matérialisme de la science
non-traditionnelle, ni avec une indifférence a tout ce qui
sépare le sacré du profane. Par contre, a I'ceuvre tradition-
nelle et antimoderne de René Guénon,on fit un accueil mar-
qué tout d’abord de suspicion,ensuite d’hostilité ; on chercha
méme I’alliance, toute naturelle d’ailleurs dans ces condi-
tions,des orientalistes dont la compétence devait avoir pour
role de contester tout caractére non- humain aux doctrines
spirituelles de i'Orient, et toute concordance réelle entre les
doctrines traditionnelles en général. On reconnaitra a la dif-
férence de réaction devant les théories modernes d’un coté,
et I’enseignement traditionnel de Guénon de l'autre,la signi-
fication exacte de cette position intellectuelle qu'on veut
donner comme «catholique » La synthese spirituelle for-
mulée par Guénon fut ainsi traitée de «syncrétisme »et le
sens universel de son intellectualité déclaré incompatible
avec I'enseignement chrétien. Mais avec le développement
implacable de la fonction du témoin de I'Orient, I'autorité
de ses écrits comme des idées qu’il représentait, s’'imposa,
lentement mais fermement : il devint donc évident qu’il



2H ETUDES TRADITIONNELLES

était plus prudent de I'ignorer. Et maintenant que, malgré
tout, bon nombre de Catholiques comme d’Occidentaux en
général, doivent la qualité actuelle de leur conscience tra-
ditionnelle a I'étude de ses livres, et que son prestige parait
vraiment indéniable,si I'on se résout a prendre acte de cette
présence intellectuelle,ce n’est pas a la vérité des idées qu'il
a enseignées ni a I'esprit qu’il illustrait qu’on ferait un hom-
mage, mais, tout au plus, et cela méme fut au fond assez
rare, au cas individuel d’un écrivain trés «original »impres-
sionnant aussi par la stabilité et la cohérence inhabituelles
de son idéologie ; pourtant son «originalité »est avant tout
I'effet étrange que fait la vérité au milieu de I'ignorance, et
guant a la stabilité de ses idées, elle est la conséquence de
leur inspiration non-humaine et supra-individuelle.

Si I’on considére maintenant de plus prés lacompréhen-
sion que I'on a, du méme c6té,pour les doctrines spirituelles
de I'Orient,on se trouve en présence d’une «contre-doctrine »
dont la fonction est de troubler toute étude intelligente, et
de décourager tout espoir d'un rapprochement réel entre
I’Eglise Catholique et les traditions orientales. Ainsi, si
d’'une facon générale, on attache une certaine importance
au coté doctrinal des autres civilisations,cela est congu dans
un sens qui visera toujours a la négation de toute similitude
ou identité essentielle avec les doctrines chrétiennes,et donc
de toute unité entre les différentes formes traditionnelles :
les concordances doctrinales et les analogies symboliques,
quand on est obligé de les reconnaitre,on les attribue tout
simplement a une certaine unité naturelle de la pensée hu-
maine ; aussi le caractére intellectuel incontestable des doc-
trines non-chrétiennes, plus spécialement celles de I'Hin-
douisme et de I’lslam, sont I’expression d’une « mystique
naturelle »a laquelle on oppose une «mystique surnaturelle»
du Christianisme, elle-méme congue d’ailleurs dans un sens
individualiste et sentimental ; la réalisation métaphysique,
gu’on n’arrive pas non plus a voir dans I'aspect le plus haut
du Christianisme méme, est traitée de «panthéisme » et



LE SORT DE L’'OCCIDENT 237

en méme temps, les données purement intellectuelles qui
peuvent ressembler quelque peu dans leur expression aux
conceptions du mysticisme moderne, sont réduites aux caté-
gories spéciales de celui-ci, par une sorte de procédé que
Guénon a qualifié a juste titre d’«annexionisme » et qui
doit permettre de subordonner et rabaisser le prestige de
tout ce qui est non-chrétien.

De plus, en ce qui concerne la tradition catholique elle-
méme,on ne voit vraiment pas qu’on ait compris que I'ordre
religieux existant est purement exotérique et comme tel
insuffisant pour avoir une tradition compléte et normale.
Quand il s’agit du domaine initiatique et métaphysique, on
ne congoit rien d’autre que le «mysticisme »et quand on ne
peut plus nier toujours, contre toute évidence, qu'il y a eu
un ésotérisme chrétien, on le considere soit comme s’appli-
quant a des réalités qui n’ont rien de profond,soit comme un
simple prolongement des possibilités normales de I'ordre
religieux commun, c’est-a-dire de I’exotérisme (1). Mais
c’est lorsqu’il s’agit de l'interprétation des doctrines et des
méthodes hésychiastes que I'incompréhension et I'hostilité
atteint les formes les plus inattendues, qui confinent a I'im-
piété méme ; cela certainement, entre autres, parce qu'’il
s'agit de quelque chose qui appartient al'Orthodoxie et dont
le Catholicisme moderne a perdu depuis longtempsl’équiva-

LAce PVOEOS une des mcolmprehenswns les plus S|gnlf|cat|ves majs qv
a vral dire R Earllcu Iere. a cette *co Ire ?trme r{JUlS ug
refrouve méme chez ertams V F mettentvp eurf 13 1otio un
Initiation cqmme cond|t|on une . voie e rea isatip n es c
concernant ﬁnaiure et oyens de |n|t|at|on ch rg Ienne. ere
a|n3| H Iest conferee ar les saé[] ments or 3 alres de r?
|son eesep (? uaur 1le flsyanlsm etre ung « #au?
erte ecl est a irmé a la ayeur d'une certaine d |cu te
qé monirer I'existence d’autres rites purement e
t ngues our |n|t|at|on Bhreuenne Nous ne ourrlo stralt I ici de eette
tion, mais gL” eau ?] E g Ceux rofessent cette opinion
ccordent, par rs, que chasme es u e Vole |8|t|at|que u’ils
sachenf que’ celyl-¢i a. de n f]OU S Meme, commendo yen de rattachement
Hn |th ecial et reserve, analogue a ce qué I’on sait unte erattac ement
ans les'initiations |3I1m| Ues ;mais po [savmrce UI en es exactement,
ce n'est Pas aux théologiens ou aux p. ?rs ni Im tout mojne, qu’on
Hourrat e.demander: en celtte atiere il fauf d’al Hrs av0|r ug IareB nse
vg?oer?tera eminemmeht de Ta droite intention du chercheur, et de sa bonne



238 ETUDES TRADITIONNELLES

lent. Pourtant quand il s’agit de développement intellectuel
on aurait pu croire que la compréhension doit étre plus facile
pour des choses qui ne mettent aucunement en cause des
dogmes religieux. Que peut-on espérer, dans ces conditions,
quant a la transposition intellectuelle et métaphysique des
dogmes et de I’enseignement théologique en vue d’atteindre
a l'universalité du point de vue doctrinal, et d’aboutir a un
accord de principes avec I'Orient ?

Mais on pourra nous faire ici quelques objections de mé-
thode qui, d’ailleurs, viseraient la these de Guénon lui-méme.
On nous dira ainsi que ce n’est pas aux autorités religieuses,
exotériques par définition, ni aux théologiens ou autres in-
tellectuels ordinaires, qu’il incombe de réaliser cette com-
préhension doctrinale et I’accord sur les principesdont il est
guestion, et que, du reste, aux meilleurs temps du moyen
age, quand cet accord existait, ce n’est pas l'autorité reli-
gieuse, ni les théologiens ordinaires, qui y participaient di-
rectement et qui devaient le professer ouvertement. Ces re-
marques sont justes, mais elles ne correspondent pas a la
situation que nous avons en vue, et cela pour plusieurs rai-
sons. Tout d’abord, la position doctrinale moderniste et
anti-orientale dont nous parlons, joue tout de méme, dans
une certaine mesure,sur le plan contingent des études théo-
rigues ou apparait en premier lieu I'ceuvre de Guénon elle-
méme, et de ce fait cette position influe sur la mentalité
catholique en général; beaucoup de ceux qui seraient dispo-
sés autrement a aborder un enseignement traditionnel d’ins-
piration orientale, s’en trouvent troublés et détournés.
D’autre part, lorsque I'on voit avec quelle hate et facilité
on accueille, ainsi que nous le disions, toutes sortes de con-
ceptions modernes que rien ne justifie, ni au point de vue
intellectuel, ni a un point de vue «catholique » méme res-
treint, et que pour cela, évidemment non plus on ne peut
invoquer un argument d’analogie avec ce qui se passait a
I’époque des meilleures conditions traditionnelles, on est
tout de méme assez justifié d’enregistrer certaines réactions



LE SORT DE L'OCCIDENT 239

a titre de tendance significative d’ordre général, d’autant
plus que les manifestations catholiques de sens contraire
sont a peu prés inexistantes. Enfin,il n’est pas difficile d’ad-
mettre que les conditions dans lesquelles sont posées actuel-
lement certaines questions, n’ont rien de commun avec une
situation normale, et qu’il n'est pas possible de ne pas en
tenir compte dans une certaine mesure ; de nos jours, on dis-
cute de tout et de tous les cotés, I'indifférence a peu preés
générale quant au fond des questions, et la liberté d’opinion
courante que nous voyons, d’ailleurs, s’exercer dans le mo-
dernisme catholique lui-méme, font que des questions qui,
normalement,ne pouvaient étre abordées que dans des con-
ditions strictement déterminées,et par ceux-la seulement qui
avaient les qualités requises pour le faire, sont en fait a la
portée et dans la discussion des milieux et des catégories
les plus diverses : c’est ainsi que des notions qui étaient atta-
chées autrefois, dans le Christianisme pré-moderne, a un en-
seignement secret de caractére strictement initiatique,
comme celles, par exemple, qui ont trait & la réalisation su-
préme et a I'unité fondamentale des formes traditionnelles
sont tout de méme en circulation sous des formes souvent
incorrectes (puisqu’elles n’ont pas été toujoursénoncées par
des personnes réellement compétentes), a coté de toutes les
aberrations intellectuelles du monde actuel, et c’est d’ail-
leurs cette confusion et cette indifférence réelle de la menta-
lité générale qui permettent et justifient la publication, de
nos jours, des doctrines vraies elles-mémes, car autrement
il n'y aurait peut-étre aucune possibilité d’atteindre ceux
qui ont de réelles possibilités spirituelles,mais qui manquent
de l'orientation nécessaire. Du reste, nous reconnaitrons
volontiers, qu’il ne faut pas accorder une importance exa-
gérée aux réactions de ceux qui ne sauraient représenter,
en tout état de cause, que le point de vue le plus extérieur
et les possibilités intellectuelles les plus commimes, et que
c’est a l'attitude des éléments d’élite qu’il faut attribuer
une importance réelle. Mais ceux-ci, ont-ils vraiment une



240 ETUDES TRADITIONNELLES

réalité suffisante pour qu’on se désintéresse complétement
de ce qui se passe sur le plan général ? Nous pensons que de ce
coté-la il ne doit y avoir pour le momentque des virtualités
et des espoirs, car une constitution effective d’une élite
intellectuelle se traduirait nécessairement dans une certaine
mesure a I'extérieur par des tendances différentes de celles
de la mentalité générale, et nous n’en voyons guére jusqu’a
présent. 1l suffit de regarder le domaine des études tradi-
tionnelles du Christianisme pour voir combien les manifes-
tations d’une compréhension réelle des vérités métaphy-
siques et initiatiques sont rares et bien discrétes.D’ailleurs,
il y aurait méme a faire quelques constatations d’un ordre
plus spécial qui ne sont pas encourageantes non plus. Cer-
taines possibilités initiatiques latentes du Catholicisme dont
on pouvait espérer le réveil, n'ont pas eu de suite : il s’agit
de ce que Guénon, qui en avait connaissance depuis long-
temps, désignait plus tard dans ses Apergus sur I'Initiation
par I'expression de «survivance possible de quelques grou-
pements d’hermétisme chrétien du moyen age » (op. cit.,
p. 40, note 1). Or tant que les choses resteront ainsi, aussi
bien dans I'ordre doctrinal que dans I’ordre effectif,et qu’un
espoir de redressement subsisterait, il sera Iégitime d’accor-
der une importance aux conditions générales intellectuelles
dont dépend dans quelque mesure la réalisation de ce redres-
sement. Par contre, si cet espoir n’existait plus, ou s’il se
trouvait réduit a peu de chose,et si les perspectives les moins
favorables de la «seconde hypothéese »que nous avons exa-
minée précédemment semblent devoir étre considérées
comme probables pour I'ensemble occidental, il y aurait,
d’autant plus, intérét a souligner le caractére représentatif
général de ces manifestations spéciales de I’esprit moderne
et anti-traditionnel,pour qu’une certaine clarté en résulte.
Une telle clarté produira vraisemblablement beaucoup de
désillusion d’un coté, mais elle permettra aussi de simplifier
les efforts et I'orientation possible. D’autre part, on ne de-
manderait pas tant aux représentants de I'Eglise de se pro-



LE SORT DE L'OCCIDENT 24l

noncer sur des questions qui sont en dehors de leur attribut
normal ; ce serait déja beaucoup, dans les conditions ac-
tuelles, s’ils exergaient ces attributs & I’égard de la mentalité
moderniste dont les méfaits sont d’ordre général et vont
ainsi contre les intéréts méme d’ordre purement religieux
de I’Eglise. Si, a part cela, parmi les membres dela hiérar-
chie catholique, il s’en trouvait dont les capacités et les con-
victions dépassent I'ordre religieux, et nous ne voyons pas
pourquoi il n’en serait pas quelquefois ainsi, nous croyons
gu'’ils sauraient bien affirmer leur présence et leur point de
vue quant a l'orientation spirituelle nécessaire, car une ré-
serve excessive de leur part se tournerait contre le droit et
méme le devoir qu’ils ont de vivre dans une communauté
spirituelle ou la direction appartienne, non pas a la menta-
lit¢ moderne la plus désolante, ni aux superstitions les
plus grossiéres, mais a I'Esprit de Vérité et a la sainteté
intellectuelle.

Mais René Guénon a averti que, malgré tout, certains
événements pourraient amener bientdt I'Eglise catholique
(et nous ajoutons également les autres églises), & considérer
d’'une facon trés spéciale cette question de position tradi-
tionnelle de la Chrétienté et aussi les rapports avec les
forces spirituelles de I'Orient dans lesquelles elle pourra
méme voir, & un certain moment, un dernier appui pour son
existence mise en danger. C'est la le point particulier que
nous avions réservé précédemment et qu’on comprendra
mieux maintenant aprés l'examen sommaire que nous ve-
nons de faire. C'est en 1927, dans La Crise du Monde mo-
derne, qu’il fut formulé. Parlant de I'intérét que I'Eglise
aurait a devancer le mouvement qui normalement devrait
aboutir a la reconstitution d’une élite intellectuelle, «plut6t
que de le laisser s’accomplir sans elle et d'étre contrainte
de le suivre tardivement pour maintenir une influence qui
menacerait de lui échapper » René Guénon ajoutait : «lI
n’est pas nécessaire de se placer a un point devue tres élevé
et difficilement accessible pour comprendre que, en somme



242 ETUDES TRADITIONNELLES

c'est elle (I’Eglise) qui aurait les plus grands avantages a
retirer d’une attitude qui, d’ailleurs, bien loin d'exiger de sa
part la moindre compromission d’ordre doctrinal, aurait
au contraire pour résultat de se débarrasser de toute infil-
tration de I'esprit moderne, et par laquelle, au surplus, rien
ne serait modifié extérieurement. Il serait quelque peu
paradoxal de voir le Catholicisme intégral se réalisersans le
concours de I'Eglise catholique, qui se trouverait peut-étre
alors dans la singuliére obligation d’accepter d’étre défendue
contre des assauts plus terribles que ceux qu’elle a jamais
subis, par des hommes que ses dirigeants, ou du moins ceux
gu’ils laissent parler en leur nom, auraientd’abord cherché a
déconsidérer en jetant sur eux la suspicion la plus mal fon-
dée ; et, pour notre part, nous regretterions qu’il en fQt ainsi ;
mais si I’'on ne veut pas que les choses en viennent a ce point,
il est grand temps, pour ceux & qui leur situation confére les
plus graves responsabilités, d’agir en pleine connaissance
de cause et de ne plus permettre que des tentatives qui
peuvent avoir des conséquences de la plus haute importance
risquent de se trouver arrétées par I'incompréhension ou la
malveillance de quelques individualités plus ou moins subal-
ternes, ce qui s’est vu déja, et ce qui montre encore une fois
de plus a quel point le désordre regne partoutaujourd’hui.
Nous prévoyons bien qu’on ne nous saura nul gré de ces
avertissements, que nous donnons en toute indépendance
et d'une fagon entiérement désintéressée... Ce que nous
disons présentement n’est que le résumé des conclusions aux-
quelles nous avons été conduit par certaines «expériences »
toutes récentes, entreprises, cela va sans dire sur un terrain
purement intellectuel ; nous n'avons pas, pour le moment
tout au moins, a entrer a ce propos dans des détails qui, du
reste, seraient peu intéressants en eux-mémes ; mais nous
pouvons affirmer qu’il n'est pas, dans ce qui précéde, un
seul mot que nous ayons écrit sans y avoir mrement réflé-
chi » (op. cit.,, pp. 131-132).

Il apparait maintenant que ces avertissementsn’ont servi



LE SORT DE L’OCCIDENT 243

a rien, car les choses ont continué dans le méme esprit, et
d’ailleurs, c’est surtout apreés cette date que se consolida
et s’étendit cette position «anti-orientale » et bien moder-
niste dont nous parlions.Le développement des affaires occi-
dentales a aggravé encore la position de I'Eglise ;l'inquié-
tude des dangers prochains grandit. En principe, il lui était
offert le secours d’une solidarité spirituelle avec tout ce qui
est traditionnel dans le monde, avec |I'Orient véritable, car
la menace présente pese surtout ce qui reste attaché aux
vérités saintes et a un ordre normal, bien qu’elle pése plus
particulierement sur ce qui subsiste encore de la forme tra-
ditionnelle de I'Occident.

L’Eglise aurait pu avoir entre elle et I'Orient le trait
d’union de cette élite intellectuelle propre dont elle aurait di
favoriser la formation si ses dirigeants avaient bien compris
quel était le vrai intérét de I'Eglise. Elle n’a, entre elle et
I’Orient, que ce barrage d’incompréhension et d’hostilité
tantdt ouverte tant6t dissimulée, que constitue cette posi-
tion anti-orientale qui I'isole avec ses propres dangers, et qui
est I'ceuvre d’une sorte de «contre-élite » Elle aurait dis-
posé, pour se faire comprendre, du langage approprié d’un
intermédiaire intellectuel consacré, dans lequel les véritables
élites traditionnelles et les forces spirituelles seraient recon-
nues sans contradiction et se seraient conciliées sans abdica-
tion, car I'enseignement exprimé par René Guénon est en méme
temps une lumiere intellectuelle et une force coordinatrice.
Elle n’a maintenant que des interprétesignorants et incer-
tains, dans la parole desquels les véritables Orientaux n’'au-
ront aucune confiance et qui ne sauraient exprimer aucune
vérité reconnaissable ; de toutes fagons, ceux-la n’attein-
dront jamais les véritables représentants de I'Orient tradi-
tionnel qui resteront hors de leurs démarches ; de tels inter-
prétes s’entendraient plus facilement avec ceux qui leur
ressemblent dans le monde oriental actuel, c’est-a-dire avec
les Orientaux occidentalisés et modernistes qui sont, contre
leur propre civilisation, des alliés de I'Occident moderne ;



244 ETUUES TRADITIONNELLES

mais ces derniers n’auront aucune qualité pour intervenir
dans I'ordre profond des choses qui nous intéresse ici. car ils
seront eux-mémes exclus de tout réle représentatif, méme
pas dans l'ordre le plus extérieur, quand s’effectuera le
rétablissement des civilisations orientales elles-mémes sur
leurs propres bases traditionnelles. Et lorsqu’on s’apercevra
ainsi de l'inanité de la politique suivie jusque-la,il sera peut-
étre trop tard pour «en venir a ce par quoi on aurait d(
normalement commencer, c’est-a-dire a envisager |’accord
sur les principes » Cet accord-la pourrait se faire du coté de
I’Occident par une élite qui aura été obligée de se consti-
tuer en dehors du cadre de I’Eglise.

En effet, René Guénon a envisagé des le début,ainsi que
nous le rappelions plus haut, I’éventualité que cette consti-
tution se fit en dehors de tout support offert par une orga-
nisation existante, et en dehors de tout milieu défini.
Avant d’examiner ce point, il nous faut considérer, a titre
méthodique, bien que secondairement, une autre possibilité
qui est celle offerte par les organisations initiatiques occi-
dentales, existant en dehors de la forme catholique. Dans
cet ordre, il ne subsiste & vrai dire que fort peu de chose,
malgré la pullulation actuelle de toutes sortes d’organisa-
tions a prétentions initiatiques.A ce propos citons encore les
précisions autorisées de René Guénon qui se rapporte ainsi
a lI'ensemble des vestiges initiatiques de 1I'Occident : «Des
investigations que nous avons di faire a ce sujet, en un temps
déja lointain, nous ont conduit a une conclusion formelle et
indubitable que nous devons exprimer ici nettement, sans
nous préoccuper des fureurs qu’elle peut risquer de susciter
de divers cOtés ; si I'on met a part le cas de la survivance
possible de quelques groupements d’hermétisme chrétien du
moyen age, d’ailleurs extrémement restreints en tout état de
cause, c’est un fait que de toutes les organisations & préten-
tions initiatiques qui sont répandues actuellement dans le
monde occidental, il n’en est que deux qui, si déchues qu’elles
soient I'une et l'autre par suite de I’'ignorance de leurs



LE SORT DE L’OCCIDENT 245

membres, peuvent revendiquer une origine traditionnelle au-
thentique et une transmission initiatique réelle ; ces deux
organisations, qui d’ailleurs a vrai dire, n’en furent primi-
tivement qu’une seule, bien qu’a branches multiples, sont
le Compagnonnage et la Magonnerie. Tout le reste n’est que
fantaisie ou charlatanisme, méme quand il ne sert pas a
dissimuler quelque chose de pire... » (Apercus sur I'Initia-
tion, p. 40, note 1). Mais, du c6té de ces deux organisations
les possibilités d’établir un point d’appui pour un véritable
redressement intellectuel apparaissent bien limitées. En
dehors méme du fait que la Magonnerie, plus particuliére-
ment, est infestée par la mentalité moderne la pluslamen-
table et par toutes sortes de préoccupations politiques et
sociales qui I'ont amenée & jouer trop souvent, surtout par
ses branches latines, un réle d’instrument nettement anti-
traditionnel dans les événements des époques dites «mo-
derne »et «contemporaine » ces deux organisations consti-
tuent normalement des initiations de métier (exclusivement
masculines du reste) et comme telles elles ont un caractére
essentiellement cosmologique ; par conséquent, elles ne sau-
raient offrir une base appropriée pour un travail intellectuel
qui devrait étre avant tout d’ordre métaphysique pour cor-
respondre au but d’un redressement par les principesles plus
universels. C'est la d’ailleurs la raison pour laquelle Guénon
ne pouvait envisager en Occident comme organisation suscep-
tible d’offrir le point de départ voulu, uneautre que I'Eglise
catholique, car la doctrine théologique dans sa forme sco-
lastique a en propre, au moins partiellement, un point de vue
métaphysique qui, tout en n’étant pas le plus élevé possible
en est toutefois un. On pourrait dire, néanmoins, que, de
méme que la cosmologie peut finalement avoir un point de
contact avec le domaine métaphysique, il ne serait pas im-
possible que, dans un milieu magonnique constitué sur des
bases strictement intellectuelles I'on fit I'adjonction d’un
point de vue métaphysique ; mais si une telle adjonction était
possible, cela constituerait, a vrai dire, une superposition par



2cb ETUDES TRADITIONNELLES

rapport a ce qui fait proprement le point de vue magonnique
et non pas un développement normal des possibilités de
celui-ci. A part cela, une autre difficulté réside dans le fait
gue depuis sa modernisation qui coincide avec sa «sortie »
sur le plan visible de I'histoire,c’est-a-dire depuis le xviiiesie-
cle, la Magonnerie a perdu son caractére «opératif »attaché
a I'exercice effectif du métier, pour n’avoir qu’'un point de
vue «spéculatif »: aussi tout ce qui concerne la doctrine et
les moyens de réalisation initiatique est a retrouver ou a
reconstituer, et c’est la une difficulté de premier ordre ; mais
du moins la préoccupation de cette reconstitution est sous-
entendue dans I’'idée d’un réveil intellectuel, de sorte que le
point d’'appui magonnique avec les restrictions signalées et
sans suffire pour le tout, pourrait étre un des facteurs du
redressement traditionnel. En fait, ces derniéres années, il y
a eu de ce c6té un commencement dans ce sens, par la cons-
titution d’'un milieu restreint basé sur I’enseignement de
René Guénon. On pourrait envisager donc la un certain
développement, si I’'on arrivait aussi a isoler le travail com-
mencé de toute immixtion et influence du milieu général,
car dans I'ensemble la situation de la Macgonnerie est pire
gue jamais, le manque de conscience traditionnelle et ini-
tiatique, ou plutdt I'esprit profane, dépassant de loin ce que
I'on voit du c6té de I'Eglise catholique elle-méme ().

Mais enfin, pour une élite au plein sens de cette notion,
René Guénon avait envisagé comme possible, a défaut de la
base catholique la constitution en dehors de tout milieu défini,
car il disait que le point d’appui, dans une organisation exis-
tante, n’était pas d’une nécessité absolue. Mais (dans ce cas,

ne d|ff|cuI‘e d’un ordre particulier subsiste dans une certaine mesure
dans f fait es Ma Qns, our avoir une condjtion infé ralement tra |-
tionnelle devraient p IICI Hn ordre exoterlqu(f quj_ pour I'Occident,
seralt nor alement cem du Céx Flmsme or U coté" ma onm ue 1a
Pesnon Wrtepance et de adpranque reli |eus? pour a| gtre une

faire ind IVI n'en est pas de memeg eur admission au
sacrements catholiques, esorte qlie tant sraP orts entre, Rome et la
Ma onnene seron‘ ce qU|s sont es Ma% ns d’Occident niauralent d’autre
res our ue elle dun r %tac ement a Orth(fdome ou a Islam . mais du
moins, | a pas 1 une difficulte insurmontab



LE SORT DE I'OCCIDENT 247

I'élite ayant a compter seulement «sur I'effort de ceux qui
seraient qualifiés par leur capacité intellectuelle, et aussi bien
entendu, sur I'appui de I’'Orient, son travail en serait rendu
plus difficile et son action ne pourrait s’exercer qu’a plus
longue échéance puisqu’elle aurait & créer elle-méme tous les
instruments... »(LaCrise du Monde moderne, pp. 130-131). Sur
la fagon dont pouvait se faire une telle constitution,Guénon
n’a jamais donné beaucoup de précisions. Pour comprendre
son attitude et sa méthode dans cet ordre de choses, il faut
rappeler ce qu'ildisait déja dans Orient et Occident, donc avant
méme qu’il n'ait envisagé d’une facon spéciale la possibilité
catholique : «Si trop de points restent imprécis,c’est qu'il ne
nous est pas possible de faire autrement, et que les circons
tancesseules permettront par lasuite de les élucider peu a peu.
Dans tout ce qui n’est pas purement et strictement doctri-
nal, les contingences interviennent forcément,et c’est d’elles
que peuvent étre tirés les moyens secondaires de toute
réalisation qui suppose une adaptation préalable... Si nous
avons dans des questions comme celle-13, le souci de n’en
dire trop, ni trop peu, c’est que, d’une part, nous tenons a
nous faire comprendre aussi clairement que possible, et que
cependant, d autre part, nous devons toujours réserver des
possibilités, actuellement imprévues, que les circonstances
peuvent faire apparaitre ultérieurement... » (op. cit., p. 181).
En fait,depuis que le principal de I’'ceuvre doctrinal de Gué
non est paru, plusieurs orientations se sont précisées suc-
cessivement, mais aussi paralléelement, parmi ceux qui ont
compris son enseignement et ont cherché a le mettre en ap-
plication.

Ces diverses orientations ont été encouragées et aidées
par Guénon dans la mesure ou les intéressés se sont adressés
a lui, et, en méme temps, il en prenait occasion pour donner
un enseignement spécialement initiatique, bien que d’ordre
général encore, dans une importante série d’articles au
Voile d'Isis devenu plus tard Etudes Traditionnelles. Il faut
souligner cet autre cété de son enseignement, car lui aussi



348 ETUDES TRADITIONNELLES

sort du cadre des études simplement théoriques, et entre
précisément dans un domaine technique : nous dirons méme,
que s’il y a,maintenant un livre qui est absolument unique
et irremplagable dans son ceuvre, et dans le domaine initia-
tique en général, c'est celui intitulé Apercus sur I'Initiation
qui est justement la synthése de la premiére série de ces
articles de caractére technique ; la deuxieme série fera I'ob-
jet d’un volume posthume. Nous ferons remarquer aussi
qu’un tel travail n'a d’équivalent dans aucun autre écrit
traditionnel, et ceci dans quelque tradition que ce soit.

Sans pouvoir entrer dans des détails, nous dirons que
parmi ces orientations,l’'une s'attachait a I'espoir d’une revi-
vification de I'ésotérisme catholique, une autre a la reconsti-
tution magonnique dont nous avons parlé. D’autres éle-
ments ont pris le parti de chercher une initiation orientale,
ce qui aboutissait a la constitution de «prolongements des
élites orientales » en Occident, non pas a la formation d’une
élite occidentale proprement dite.

Mais la notion de constitution d’une élite occidentale en
dehors de tout point d’appui, et de tout milieu défini impli-
que la possibilité qu'une élite se constitue avec des éléments
n'ayant aucun rattachement a quelque organisation que ce
soit. Sous ce rapport, il apparait que la question de la cons-
titution d’une élite occidentale est restée sans réponse jus-
qgu’ici. Mais, on peut se demander, que peut signifier exacte-
ment une telle constitution ? Cette question se pose méme
sous la forme d’une certaine difficulté : étant donné, d’une
part, que, selon les précisions de Guénon, par «constitution
de I'élite »il faut comprendre, non pas une simple formation
doctrinale, mais une réalisation effective dans I'ordre de la
connaissance initiatique et métaphysique, et étant entendu,
d'autre part, que toute réalisation de ce genre implique une
initiation et la pratique de certains moyens qui doivent avoir
une origine traditionnelle, comment peut-on concevoir
qu’une élite se constitue effectivement, sous tous les rap-
ports, sans qu’elle prenne son point d’appui dans une or-



LE SORT DE L OCCIDENT 249

ganisation existante ? Pour répondre a cette question nous
dirons, tout d’abord, que pour nous, indubitablement, tout
le travail effectif devait commencer par une initiation et
par des moyens appropriés. Mais y a-t-il vraiment quelque
autre possibilité initiatique en dehors des deux précédem-
ment mentionnées ? Nous répondrons: oui. I reste encore la
possibilité qu'une initiation proprement occidentale, mais
n’existant plus en Occident, se réactualise dans un milieu
intellectuel propice, avec des moyens appropriés. Quelle
serait cette initiation, et ou se trouverait-elle ? Ce ne pour-
rait étre que l'ancienne initiation réguliére et effective de
I’Occident traditionnel retirée depuis longtemps, la ou se
retire toute initiation qui n’a plus la possibilité de se mainte-
nir dans son milieu normal, lorsque les conditions cycliques
lui sont défavorables. Ajoutons encore, pour mieux rendre
compte de I'état spécial de I'Occident, qu’une telle retraite,
quand elle concerne la forme initiatique fondamentale d’une
tradition, coincide avec la retraite du centre spirituel de cette
tradition, et se fait vers le point d’origine de tout centre
d’une tradition particuliére, c’est-a-dire, vers le centre
spirituel supréme, ou elle reste alors a I'état latent et d’ou
elle peut se remanifester quelquefois quand les conditions
cycligues le lui permettent. Ces remanifestations sont faci-
litées, dans une certaine mesure, par la présence, dans le
milieu traditionnel abandonné d’organisations initiatiques
d’importance secondaire qui ont surtout le réle de maintenir
une continuité de la transmission initiatique, et relier, de
loin, leurs membres, sans méme qu’ils en aient conscience, a
I'influence du centre retiré. C’est pour cela, d'ailleurs, que
la premiére méthode a envisager pour la constitution de
I’élite occidentale, était celle qui prenait un point d’appui
dans une organisation existante. Mais quand, pour diverses
raisons, une réactualisation n’est plus possible dans le cadre
des organisations existantes, alors que des conditions essen-
tielles se trouvent remplies dans un milieu non défini, une
remanifestation peut se produire, a I'égard de ce dernier



250 ETUDES TRADITIONNELLES

ou de certaines individualités «qualifiées », et alors I'initia-
tion nécessaire et les moyens correspondants peuvent réap-
paraitre. Toutefois, dans ce cas, I'initiation et les moyens du
travail de réalisation présenteraient des modalités relative-
ment nouvelles, liées plus spécialement aux qualifications
du milieu de réactualisation ; c’est d’ailleurs, & travers ces
gualifications, et a leur mesure, que seraient élaborés les
instruments de travail qui apparaitraient ainsi successive-
ment, comme une sorte de création due a I'élite elle-méme,
selon les opportunités du développement effectif de celle-ci.
Cette possibilité, si difficilement réalisable, nous semble
devoir étre incluse dans ce que Guénon avait en vue par
I'idée d’une constitution de |'élite occidentale en dehors du
point d’appui dans une organisation existante et de tout
milieu défini. Nous avons d'ailleurs certaines raisons de
penser que Guénon savait par lui-méme quelque chose sur
des possibilités de ce genre, car, a ses débuts, certaines ten-
tatives se sont produites,a partir d’interventions de l'ancien
centre retiré de la tradition occidentale. Pour autant que les
événements que nous avons en vue ici ont touché Guénon
lui-méme, nous ajouterons que cela ne contredit nullement
la «génération orientale » personnelle de Guénon, car une
coordination d’influences est possible avec |'action de centres
traditionnels non-chrétiens, dans des buts d’un ordre plus
général. A ce propos nous rappellerons que, «aprés la des-
truction de I'Ordre du Temple, les initiés a I'ésotérisme
chrétien se réorganisérent, d’accord avec les initiés a I'éso-
térisme islamique, pour maintenir, dans la mesure du pos-
sible, le lien qui avait été apparemment rompu par cette des-
truction»et que cette collaboration entre des initiés aux deux
ésotérismes mentionnés «dut aussi se continuer par la suite,
puisqu’il s’agissait précisément de maintenir le lien entre les
initiations d'Orient et d’Occident » (Apercus sur I'Initiation,
pp. 249-252). Le réveil de I'initiation occidentale pouvait
donc en principe étre tenté par une telle conjonction d’in-
fluences et interventions, les difficultés ultérieures seules



LE SORT DE L'OCCIDENT 251

ayant pu déterminer dans un sens plus «oriental » |’appui
qui pouvait encore étre offert a I'Occident. Nous ne voulons
pas insister ici davantage sur ce point, mais nous dirons que
cela doit étre mis en relation avec les orientations spirituelles
plus adéquates aux perspectives de la «seconde hypothése »
guant au sort de I'Occident.

Il nous faut dire maintenant qu’il y a eu aussi quelquefois
des solutions d’un caractére moins régulier, ce qui s’ex-
plique par le fait qu’elles ne procédaient pas desindications
doctrinales et autres, données par l'enseignement de Gué-
non. Tel est le cas de ceux qui, parfois en dehors méme de
toute connaissance de cet enseignement, se sont rattachés a
des organisations ayant leur point de départ dans I'Orient
mais que René Guénon déclarait dépourvues des conditions
de régularité traditionnelle, et qui se montraient, du reste,
entachées de modernisme. Nous n’entrerons pas dans le
procés de ces organisations, mais nous ferons seulement
guelques remarques d’ensemble qui dépassent d’ailleurs ce
cas spécial, puisqu’elles correspondent a des constatations
gue l'on a pu faire méme dans certains cas ou il n'y avait
aucune difficulté sous le rapport de la régularité essentielle
du rattachement. Deux sortes de déviations de perspective
traditionnelle s’accusent généralement chez ceux qui n’ont
pas connu ou ne se sont pas assimilé suffisamment I’ensei-
gnement de René Guénon, et n'ont pas compris par consé-
qguent dans quelles conditions une réalisation véritable pou-
vait étre entreprise par des Occidentaux, qu’il s’agisse d’ail-
leurs de ceux qui se sont rattachés, d’une fagon illusoire ou
réguliere, a des organisations orientales, ou encore de ceux
qui sont restés sans aucun rattachement : nous les appel-
lerons la déviation «absolutiste »et la déviation «universa-
liste ».

La premiere se définit par la volonté d’atteindre & une réa-
lisation, et méme a la Connaissance Supréme, en dehors des
conditions normales d’une méthode et de telle forme tradi-
tionnelle, par une simple participation a la technique strie-



252 ETUDES TRADITIONNELLES

tement intellectuelle de la voie respective. La deuxieme se
définit par la négligence de la régle d’homogénéité spiri-
tuelle entre la modalité initiatique d’ensemble & laquelle on
veut participer, et la forme traditionnelle pratiquée, ou
encore par l'illusion d’'une méthode unique applicable indif-
féremment a des formes traditionnelles diverses, et méme
en dehors de I'existence d’'un rattachement initiatique. Les
diverses formes de ces déviations, qui quelquefois se com-
binent entre elles d’étrange facon, procédent toutes d’'une
ignorance de la relation qui doit exister entre la nature des
influences spirituelles agissant dans I'initiation, les moyens
de réalisation correspondants, et les qualifications des étres
humains. Cette ignorance est presque toujours alliée avec
I'orgueil et la suffisance caractéristiques de I'individualisme
moderne, et aussi avec la prétention d'adapter I'enseigne-
ment et la technique traditionnelle aux exigences des nou-
veaux temps ! Pour les intellectuels affligés de ces défauts
spirituels, I'enseignement et la discipline initiatiques d’une
forme traditionnelle sont des choses inactuelles, soit parce
gu’ils les trouvent génantes pour la vie ordinaire, soit parce
que, tout simplement, ils les ignorent. Ceux-ci traiteront
donc volontiers de «ritualisme » la pratique des moyens
sacrés d’ensemble, soit en considérant qu’elle n’est pas néces-
saire dans leur cas personnel (et alors on est étonné de
voir combien se croient dans le méme cas) soit en pré-
férant en cet ordre des combinaisons artificielles de leur
propre cru, qui reléevent du «syncrétisme »ou du «mélange
des formes traditionnelles » En reprenant dans un sens plus
général certains jugements de Guénon, nous dirons donc
que ces choses, qu’on constate de différents cotés, sont plus
graves quand elles se produisent dans des organisations
initiatiques régulieres que lorsqu’elles sont le fait de gens
qui, en somme, n'agissent que pour leur propre compte et
n'ont rien d’authentique a transmettre. Enfin un trait ca-
ractéristique et significatif de ces écoles est leur hostilité,
soit déclarée soit dissimulée, a la fonction et a I'enseignement



LE SORT DE L’OCCIDENT 253

de Guénon. Il est a craindre maintenant qu’avec sa dispari-
tion, ces diverses irrégularités ne s’accentuent encore, car sa
présence exercait un certain effet de censure méme chez ceux
qui n’étaient pas en accord avec l'ensemble de son ensei-
gnement.

Cela nous améne a dire un mot sur la signification générale
gue peut avoir la cessation de sa fonction personnelle. On se
rappellera ici que, en parlant de I'espoir d’une entente entre
Orient et Occident, et du role des «intermédiaires » il disait
au sujet de ces derniers que «leur présence prouve que tout
espoir d’entente n’est pas irrémédiablement perdu » (La
Crise du Monde moderne, p. 181). Sa brusque disparition
serait-elle a interpréter comme la perte ou la diminution de
cet espoir d’entente ? Il n’est pas douteux que sous ce rap-
port, il y a dans cet événement inattendu un certain sens
négatif, et les différentes difficultés ou limitations de possi-
bilités qu’avait rencontrées sa fonction, et dont nous avons
fait mention, ne feraient d’ailleurs qu’appuyer cette signi-
fication. Mais nous devons déterminer les limites entre les-
quelles une telle interprétation est possible. Tout d’abord,
sa fonction devait avoir a quelqgue moment, avec I'age, une
limite naturelle. D’autre part, méme si rien ne prévenait
d’une fin pour le moment, son activité s’est de toute facon
étendue, sur une durée appréciable : une trentaine d’années
sépare sa mort de la publication de son premier livre ;sa
production intellectuelle fut exceptionnellement riche
17 livres, plus la matiére des articles a republier en volumes
totalisant au moins 8 ouvrages ; I'influence de cette ceuvre
devra se développer encore plus a I'avenir. Etant donné
I'importance que nous avons nous-méme attribuée a la fonc-
tion de Guénon,son ceuvre ne pourrait pas rester sans quel-
que conséquence positive en ce qui concerne les rapports
avec I'Orient. D’autre part, la fin de son activité n’est pas
une raison suffisante pour conclure a la cessation méme de
I'appui de I'Orient, car Guénon méme n’a jamais lié cet
appui a sa seule présence, et textuellement, il a parlé tou-



254 ETUDES TRADITIONNELLES

jours au pluriel d’ «intermédiaires » ce qui peut bien ne
pas étre une simple formule de style impersonnel, d’autant
plus qu’il ne pouvait préjuger de ce qui se passeraitapres lui.
Ce qui est certain, c’est que la ressource intellectuelle que
I'Orient a utilisée par lui a cessé, car elle était liée a des qua-
lités personnelles providentiellement disposées. Ce qui est
certain aussi c’est que, la partie doctrinale générale de son
message apparaissant comme largement réalisée pour rendre
possible le réveil intellectuel voulu en Occident, ce n’est pas
dans le méme ordre que I’on pourrait envisager comme pro-
bable une continuation de I’'appui que I'Orient offrait. C'est
plutét quant & des formes doctrinales plus circonstanciées
et aux applications contingentes de toutes sortes, que le
besoin d’une continuation de cet appui se fait sentir. Cela
peut étre lié d’ailleurs d’une facon spéciale a de nouvelles
nécessités cycliques de I’orientation traditionnelle et, sous ce
rapport, on pourrait penser précisément a un développement
plus particulier en relation avec les circonstances et les moda-
lités propres a la «seconde hypothese » ce qui d’ailleurs
nous semble exiger tant un c6té doctrinal qu'un coété
d’orientation pratique, plus déterminés dans leur forme. On
reprochera a nos réflexions un caractére trop hypothétique
et abstrait, et nous le reconnaitrons volontiers, mais il ne
nous est pas possible d’éviter cela, d’autant plus que nous
ne cherchons ici qu’a circonscrire d’une fagon trés générale
la signification que peut avoir la cessation, & ce moment de
la fonction personnelle de Guénon.

Mais I’ceuvre intellectuelle laissée par Guénon maintiendra
sa présence, de méme que tout ce qui a été congu sous son
inspiration poursuivra l'orientation initiale donnée par lui.
Son ceuvre commence méme & étre connue et comprise dans
certains milieux d’Orient, Ia ou les intellectuels qui ont fait
I'expérience de I’actuelle civilisation occidentale et des doc-
trines profanes, et en ont éprouvé toutes les conséquences,
en eux-mémes et autour d’eux, n'ont pas d’autre moyen de
reprendre contact avec l'esprit traditionnel qu’a travers un



LE SORT DE L’OCCIDENT 255

enseignement qui constitue a la fois une critique efficace de
I’esprit moderne et une formulation intelligible des vérités
immuables de la tradition. D’autre part, ceux qui, en Occi-
dent, constituent, par leur rattachement oriental, ce que
Guénon appelait «un prolongement des élites orientales qui
pourrait devenir un trait d’'union entre celles-ci et I'élite
occidentale le jour ou cette derniére serait arrivée a se cons-
tituer » sont d’'une fagcon naturelle une raison de ne pas
abandonner I'espoir d’'une entente de I'Occident avec les
forces salutaires de I'Orient traditionnel. Mais dans les con-
ditions d’existence d’'une époque pleine de toutes sortes
d’illusions et de dangers, cet espoir reste fondé sur la fidé-
lité parfaite de tous les cotésa l’enseignement de celui qui fut
et sera la «Boussole infaillible »et la «Cuirasse impénétrable».
Tous ceux qui participent de la sagesse traditionnelle et de
I'esprit de véritable réconciliation divine du monde, ren-
contreront certainement la méme incompréhension que leur
grand prédécesseur, et seront aussi |'objet de la méme
hostilité, ou d'une plus grande encore, que celle qu’a éprou-
vée le Témoin de la Vérité Unique et Universelle, mais
c’est a eux que, dans l'ordre des implications humaines, on
recourra finalement pour trouver une intercession qui, par
dela les erreurs et les iniquités d’'un monde qui s’engouffre
dans son propre chaos, doit ouvrir les portes de la Lumiére
et de la Paix.

M. VAlsan.



