
LA FONCTION DE RENÉ GUENON 
ET LE SORT DE L ’OCCIDENT

«  Les insensés parm i les hommes diront . 
« Qu'est-ce qui les a détournés de leur qiblah an - 
térieure ? —  Dis : « C’est à A llah  l'Orient et 
l ’Occident ! II guide qui II veut dans une voie 
droite ».

C’est ainsi que Nous vous avons établis com m u­
nauté médiatrice afin que vous soyez témoins au­
près des hommes et que l'Envoyé soit témoin auprès 
de vous ».

Coran, II, 142-143.

 semble de l ’œuvre dans des perspectives différentes 
de celles que l’on pouvait avoir de son vivant. Tant qu’il 
exerçait son activité et qu'on ne pouvait donc assigner un 
terme à sa fonction, ni une forme définitive à son travail qui, 
comme on le sait, ne se limitait pas à la rédaction de ses livres, 
mais s ’exprimait encore par sa multiple collaboration régu­
lière aux Etudes Traditionnelles (pour ne pas parler des re­
vues auxquelles il avait collaboré antérieurement) ainsi que 
par son abondante correspondance d ’ordre traditionnel, 
son œuvre se trouvait dans une certaine mesure solidaire 
de sa présence incommensurable, discrète et impersonnelle, 
hiératique et inaffectée, mais sensible et agissante. Mainte­
nant, tout cet ensemble arrêté peut être regardé en quelque 
sorte en simultanéité : la coupure même qui marque la fin 
scelle sa portée d ’une nouvelle signification générale. De 
fait la perspective ainsi ouverte a déjà occasionné la manifes­
tation de réactions qui ne s ’étaient pas produites jusqu’ici. 
Une nouvelle notoriété vint même pour marquer la fin de 
l ’homme. Quelques-uns ont cru voir en certains cas la 
rupture d ’une sorte de «conspiration du silence » qui, dans 
certains milieux, paraissait empêcher l ’actualisation de vir-

La disparition de l’homme permet de considérer l’en-



21 4 ÉTUDES TRADITIONNELLES

tualités réelles de participation à l'esprit de son enseigne­
ment. Quoi qu’il en soit, nous sommes obligés de constater 
que, si l ’on se décide ainsi à prendre acte de l ’importance de 
l’œuvre de René Guénon, la façon dont on l ’a fait n’a pas 
révélé le progrès de compréhension qu’on pouvait espérer. 
Il apparaît même, dans ces cas, que l’intérêt qu’on lui por­
tait procédait plutôt d ’un souci de prévenir avec opportu­
nité un développement réel de cette compréhension et de 
limiter les conséquences qui pourraient en être tirées. C ’est 
pourquoi ces réactions sont maintenant importantes surtout 
à un point de vue cyclique. E t si nous ne voulons pas rele­
ver ici des erreurs nouvelles ou déjà connues, ainsi que des 
inexactitudes matérielles patentes, qu’elles soient dues à 
l’incapacité de leurs auteurs ou tout simplement à leur mau­
vaise foi au moment où, pourtant, l ’œuvre de René Guénon 
est présente dans toute son ampleur et fixée de la façon la 
plus explicite, il nous paraît nécessaire de préciser la signi­
fication qu’elles acquièrent en ce moment. On peut, en 
effet, y trouver l ’indication plus précise que certaines 
limites ont été atteintes et qu’une sorte de « jugement » s’y  
trouve impliqué.

Telle est précisément l ’impression qui se dégage de la lec­
ture des articles et des études parus cette année dans les 
publications catholiques et maçonniques. Nous savons pour­
tant que, fort heureusement, dans ces deux milieux ne 
manquent pas les cas de meilleure, et même d’excellente 
compréhension, mais une certaine réserve, disciplinaire 
dirons-nous, empêche que ces exceptions changent, du côté 
catholique surtout, le ton général. Pourtant cette sorte de 
censure ne pourrait que décourager encore les derniers 
espoirs d ’un élargissement de l’horizon spirituel de ces 
mêmes milieux ; et les limites qui se font jour ainsi n’échap­
pent pas à ceux qui savent quelles sont les conditions d’une 
revivification de l ’intellectualité occidentale en général et 
d ’une issue de la profonde crise du monde moderne.

Mais, heureusement, il y a encore d’autres milieux intel-



LE SORT DE L’OCCIDENT 215

lectuels où l’œuvre de René Guénon, d ’une façon imprévue, 
pénètre maintenant, et ceci ouvre même des perspectives 
nouvelles sur l’étendue de l ’influence qu'elle peut exercer 
à l ’avenir.

L ’occasion récapitulative dans laquelle nous faisons ces 
constatations, nous permet d'évoquer ici les perspectives 
générales formulées par René Guénon depuis le début de la 
série cohérente et graduée d’expressions doctrinales dont il 
venait marquer la position de l ’Occident, ses possibilités 
d ’avenir et les successives manifestations de facteurs et de 
circonstances qui ouvraient des possibilités positives ou les 
annulaient. Tout en supposant connu de nos lecteurs l ’en­
semble des idées qui dominent la question occidentale, nous 
en rappellerons ici, en quelques traits, les points cardinaux 
nécessaires à l’orientation de notre examen.

La suprême condition de l ’être humain est la connaissance 
métaphysique qui est celle des vérités éternelles et univer­
selles. La valeur d’une civilisation réside dans le degré d ’in­
tégration en elle de cette connaissance et dans les consé­
quences qu’elle en tire pour l ’application dans les différents 
domaines de sa constitution; une telle intégration et irradia­
tion intérieure n ’est possible que dans les civilisations dites 
traditionnelles qui sont celles qui procèdent de principes 
non-humains et supra-individuels, et reposent sur des formes 
d ’organisation qui sont elles-mêmes l ’expression prévenante 
des vérités auxquelles elles doivent faire participer. Le rôle 
de toute forme traditionnelle est en effet d ’offrir à l'humanité 
qu’elle ordonne, l ’enseignement et les moyens permettant de 
réaliser cette connaissance ou de participer à elle de près ou 
de loin, en conformité avec les diverses possibilités des indi­
vidus et des natures spécifiques. La mesure dans laquelle 
une forme traditionnelle, qu’elle soit de mode purement in­
tellectuel ou de mode religieux, détient ces éléments doctri­
naux et les méthodes correspondantes, est dès lors le critère 
suffisant et décisif de; sa vérité actuelle, de même que la 
mesure dans laquelle ses membres auront réalisé leurs possi­



216 ÉTUDES TRADITIONNELLES

bilités propres dans cet ordre sera le seul titre que la géné­
ration spirituelle de cette forme traditionnelle pourrait pré­
senter dans un « jugement » qui affecterait celle-ci et l ’en­
semble de son humanité.

L ’Occident moderne, avec sa civilisation individualiste et 
matérialiste, est par lui-même la négation de toute vérité 
intellectuelle proprement dite, comme de tout ordre tradi­
tionnel normal, et comme tel il présente l ’état le plus patent 
d’ignorance spirituelle que l’humanité ait jamais atteint 
jusqu’ici tant dans son ensemble que dans l’une quelconque 
de ses parties. Cette situation s’explique par l ’abandon des 
principes non-humains et universels sur lesquels repose 
l’ordre humain et cosmique, et se caractérise d’une façon 
spéciale par la rupture des rapports normaux avec l ’Orient 
traditionnel et son imprescriptible sagesse.

Le processus selon lequel s’accomplit la déchéance de 
l’Occident à l’époque moderne, doit finir normalement, en 
conformité, tant avec la nature des choses qu’avec les don­
nées traditionnelles unanimes, par l ’atteinte d’une certaine 
limite, marquée vraisemblablement par une catastrophe de 
civilisation. A partir de ce moment un changement de direc­
tion apparaît comme inévitable, et les données tradition­
nelles tant d’Orient que d’Occident, indiquent qu’il se pro­
duira alors un rétablissement de toutes les possibilités tra­
ditionnelles que comporte encore l’actuelle humanité, ce qui 
coïncidera avec une remanifestation de la spiritualité pri­
mordiale, et, en même temps, les possibilités anti-tradition­
nelles et les éléments humains qui les incarnent seront 
rejetés hors de cet ordre et définitivement dégradés. Mais 
si l a forme générale de ces événements à venir apparaît 
comme certaine, le sort qui serait réservé au monde occiden­
tal dans ce « jugement » et la part qu’il pourrait avoir 
dans la restauration finale, dépendra de l’état mental que 
l'humanité occidentale aura au moment où ce changement 
se produira, et il est compréhensible que c ’est seulement 
dans la mesure où l’Occident aura repris conscience des véri-



LE SORT DE L'OCCIDENT
tés fondamentales communes à toute civilisation tradition­
nelle qu’il pourra être compris dans cette restauration.

La situation actuelle de l’humanité considérée dans son 
ensemble, impose la conviction que le réveil des possibilités 
intellectuelles de l ’Occident ne peut se réaliser que sous l’in­
fluence de l'enseignement de l’Orient traditionnel qui con­
serve toujours intact le dépôt des vérités sacrées. Cet ensei­
gnement fut formulé en notre temps à l’intention de la cons­
cience occidentale par l ’œuvre providentielle de René Gué- 
non qui fut l’instrument choisi d’un rappel suprême et d’un 
appui extrême de la spiritualité orientale. Il apparaît ainsi 
que c ’est en rapport avec cette présence de vérité que devra 
se définir la position exacte de l’Occident en général et du 
Catholicisme en particulier, en tant que base traditionnelle 
possible pour une civilisation entière. C ’est dans la mesure 
où ce témoignage de l’Orient aura été compris et retenu 
pour le propre bénéfice de l ’Occident, que celui-ci aura 
répondu à cette « convocation » qui contient en même temps 
une promesse et un avertissement.

Il convient de préciser en l ’occurrence que le privilège 
spécial qu’a cette œuvre de jouer le rôle de critère de vérité, 
de régularité et de plénitude traditionnelle devant la civili­
sation occidentale dérive du caractère sacré et non-individuel 
qu’a revêtu la fonction de René Guénon. L ’homme qui devait 
accomplir cette fonction fut certainement préparé de loin et 
non pas improvisé. Les matrices de la Sagesse avaient pré­
disposé et formé son entité selon une économie précise, et sa 
carrière s’accomplit dans le temps par une corrélation cons­
tante entre ses possibilités et les conditions cycliques exté­
rieures.

C’est ainsi que, sur un être d’une hauteur et d ’une puis­
sance intellectuelle tout à fait exceptionnelles, puisant ses 
certitudes fondamentales directement à la source princi- 
pielle, doué d’une sensibilité spirituelle prodigieuse qui de­
vait servir pour un rôle de reconnaissance et d ’identification 
universelle de la multitude des symboles et des significations.

217



ÉTUDES TRADITIONNELLES

caractérisé par une forme de pensée et une maîtrise d’ex­
pression qui apparaissent comme la traduction directe, sur 
leur plan, de la sainteté et de l ’harmonie des vérités univer­
selles réalisées en soi-même, sur un tel être donc, unique, 
comme l'est dans un autre sens le monde même auquel il 
devait s ’adresser ainsi que le moment cyclique qui lui cor­
respondait, les fonctions doctrinales et spirituelles de 
l'Orient traditionnel se concentrèrent en quelque sorte pour 
une expression suprême. L ’Hindouisme, le Taoïsme et l ’Is­
lam, ces trois formes principales du monde traditionnel 
actuel, représentant respectivement le Moyen-Orient, l ’E x­
trême-Orient et le Proche-Orient, qui sont, dans leur ordre et 
sous un certain rapport, comme les reflets des trois aspects 
de ce mystérieux Roi du Monde dont justement René Gué- 
non devait, le premier, donner la définition révélatrice, pro­
jetèrent les feux convergents d’une lumière unique et indi­
visible que jamais œuvre de docteur n’eut à manifester aussi 
intégralement et amplement sur un plan dominant l’ensemble 
des formes et des idées traditionnelles. En dehors de sa véri- 
dicité intrinsèque, la beauté, la majesté et la perfection de ce 
monument de l ’Intellect Universel qu’est son œuvre attes­
tent le don le plus généreux dans son ordre et constituent le 
miracle intellectuel le plus éblouissant produit devant la 
conscience moderne. Le témoignage de l ’Orient a ainsi revêtu 
la forme la plus prestigieuse et en même temps la plus adé­
quate, ce qui était d ’ailleurs la condition de son efficacité 
majeure. C’est dans la considération de cette présence trans­
cendante et en même temps proche que doit se reconnaître 
l ’esprit de l ’homme' d’Occident, et prendre conscience de ses 
possibilités de vérité par rapport à un ordre humain total.

Les idées fondamentales de ce témoignage sont les sui­
vantes : tout d ’abord, dans l ’ordre purement intellectuel 
et spirituel, la suprématie de la  connaissance métaphysique 
sur tous les autres ordres de connaissance, de la contempla­
tion sur l’action, de la Délivrance sur le Salut,  de l à  distinc­
tion e n tre  voie initiatique et intellectuelle, d ’une part, et

2*8



LE SORT DE L’OCCIDENT 219

voie exotérique, d ’autre part, celle-ci avec son corollaire 
« mystique » dans la dernière phase traditionnelle de l’Occi­
dent. Sur le plan d ’ensemble du monde traditionnel : l’iden­
tité essentielle de toutes les doctrines sacrées, l ’universalité 
intelligible du symbolisme initiatique et religieux, et l ’unité 
fondamentale de toutes les formes traditionnelles.

Cette unanimité traditionnelle n ’exclut pas l ’existence de 
degrés différents de participation à l ’esprit commun : celui-ci 
est mieux représenté, et aussi mieux conservé, par les tra­
ditions dans lesquelles prédomine le point de vue purement 
intellectuel et métaphysique : de là, prééminence normale 
de l ’Orient dans l’ordre spirituel. Sous ce rapport il y  a donc 
normalement, à certains égards, une hiérarchie et des rap­
ports subséquents entre les différentes traditions, comme 
entre les civilisations qui leur correspondent. Le monde occi­
dental, depuis des temps qui remontent encore plus loin que 
le début de l’époque dite historique, et quelles qu’aient été 
les formes traditionnelles qui l ’organisaient, avait d ’une 
façon générale toujours entretenu avec l'Orient des rapports 
normaux, proprement traditionnels, reposant sur un accord 
fondamental de principes de civilisation. Tel a été le cas de 
la civilisation chrétienne du moyen âge. Ces rapports ont 
été rompus par l ’Occident à l’époque moderne dont René 
Guénon situe le début beaucoup plus tôt qu’on ne le fait 
d ’ordinaire, à savoir au X IV e siècle, lorsque, entre autres 
faits caractéristiques de ce changement de direction, l ’Ordre 
du Temple, qui était l’instrument principal de ce contact 
au moyen âge chrétien, fut détruit : et il est intéressant de 
noter qu’un des griefs qu’on a fait à cet ordre était précisé­
ment d’avoir entretenu des relations secrètes avec l’Islam, 
relations de la nature desquelles on se faisait d ’ailleurs une 
idée inexacte, car elles étaient essentiellement initiatiques 
et intellectuelles. Cet état de choses est allé toujours en s ’ag­
gravant à mesure que la civilisation occidentale perdait ses 
caractères traditionnels jusqu’à devenir, ce qu’elle est à 
l ’époque présente, une civilisation complètement anormale



220 ÉTUDES TRADITIONNELLES
dans tous les domaines, agnostique et matérialiste quant 
aux principes, négatrice et destructrice quant aux institu­
tions traditionnelles, anarchique et chaotique quant à sa 
constitution propre, envahissante et dissolvante quant à 
son rôle envers l ’ensemble de l’humanité : le monde occiden­
tal, après avoir détruit sa propre civilisation traditionnelle, 
s’est tourné « tantôt brutalement tantôt insidieusement » 
contre tout l ’ordre traditionnel existant, et spécialement 
contre les civilisations orientales. C’est ainsi que l’enseigne­
ment purement intellectuel exposé par René Guénon se 
complète par une critique de tous les aspects de l’actuel 
Occident. Nous n’aurons pas à rappeler ici en quoi consiste 
cette critique à la fois profonde et étendue, puisqu’elle inté­
resse moins notre propos, et d’ailleurs cette partie de l’œuvre 
de René Guénon a rencontré généralement un accueil plus 
facile, bien des occidentaux étant revenus d’eux-mêmes des 
illusions habituelles sur la valeur de la civilisation moderne.

Nous voulons préciser maintenant que, en raison de la 
fonction cyclique de René Guénon, les diverses situations 
envisagées par lui quant à l ’état de l’Occident au moment 
où sa civilisation aura atteint le point d’arrêt, peuvent être 
légitimement rattachées à la réaction que l’intellectualité 
occidentale aura devant son œuvre. C’est en effet par le côté 
intellectuel que le redressement de la mentalité générale 
pouvait se réaliser, et l ’œuvre de René Guénon s’adresse 
exclusivement à ceux qui sont capables tout d’abord de com­
prendre les vérités principielles, ensuite d’en tirer les consé­
quences qui s'imposent. L ’intellectualité occidentale con­
temporaine assume ainsi en mode logique une dignité et une 
responsabilité représentatives. A ce propos il nous faut rappe­
ler que, dès son premier livre, paru en 1921, l'Introduction 
générale à l'étude des doctrines hindoues (Conclusion), René 
Guénon avait formulé trois hypothèses principales quant au 
sort de l’Occident. La première « la plus défavorable est 
celle où rien ne viendrait remplacer cette civilisation, et où 
celle-ci disparaissant, l’Occident, livré d’ailleurs à lui-même.



LE SORT DE L’OCCIDEMT
se trouverait plongé dans la pire barbarie ». Après en avoir 
souligné la possibilité, il concluait qu’« il n’est pas utile d ’y 
insister plus longuement pour qu’on se rende compte de tout 
ce qu’a d’inquiétant cette première hypothèse ». La seconde 
serait celle où « les représentants d’autres civilisations, c ’est- 
à-dire les peuples orientaux, pour sauver le monde occiden­
tal de cette déchéance irrémédiable, se l'assimileraient de gré 
ou de force, à supposer que la chose fût possible et que d’ail­
leurs l ’Orient y  consentît, dans sa totalité ou dans quelques- 
unes de ses parties composantes. Nous espérons —  disait-il 
—  que nul ne sera assez aveuglé par les préjugés occidentaux 
pour ne pas reconnaître combien cette hypothèse serait pré­
férable à la précédente : il y  aurait assurément, dans de telles 
circonstances, une période transitoire occupée par des révo­
lutions ethniques fort pénibles, dont il est difficile de se faire 
une idée, mais le résultat final serait de nature à compenser 
les dommages causés fatalement par une semblable catas­
trophe ; seulement, l ’Occident devrait renoncer à ses carac­
téristiques propres et se trouverait absorbé purement et 
simplement ». « C’est pourquoi, disait ensuite René Guénon, 
il convient d’envisager un troisième cas comme bien plus 
favorable au point de vue occidental, quoique équivalent, à 
vrai dire, au point de vue de l’ensemble de l’humanité ter­
restre, puisque s’il venait à se réaliser, l ’effet en serait de 
faire disparaître l’anomalie occidentale, non par suppression 
comme dans la première hypothèse, mais, comme dans la 
seconde, par retour à l’intellectualité vraie et normale ; mais 
ce retour, au lieu d’être imposé et contraint, ou tout au plus 
accepté et subi du dehors, serait effectué alors volontaire­
ment et comme spontanément ». Dans la suite de son exposé, 
René Guénon revenait sur ces trois hypothèses « pour mar­
quer plus précisément les conditions qui détermineraient la 
réalisation de l’une ou de l’autre d’entre elles ». « Tout dé­
pend évidemment à cet égard, précisait-il, de l’état mental 
dans lequel se trouverait le monde occidental au moment où 
il atteindrait le point d’arrêt de sa civilisation actuelle. Si

Z21



222 ÉTUDES TRADITIONNELLES
cet état mental était alors tel qu’il est aujourd’hui, c ’est la  
première hypothèse qui devrait nécessairement se réaliser, 
puisqu’il n ’y  aurait rien qui puisse remplacer ce à quoi l’on 
renoncerait, et que, d’autre part, l ’assimilation par d’autres 
civilisations serait impossible, la différence des mentalités 
allant jusqu’à l ’opposition. Cette assimilation, qui répond 
à notre seconde hypothèse, supposerait, comme minimum 
de conditions, l ’existence en Occident d'un noyau intellec- 
tuel, même formé seulement d’une élite peu nombreuse, 
mais assez fortement constitué pour fournir l’intermédiaire 
indispensable pour ramener la mentalité générale, en lui 
imprimant une direction qui n’aurait d’ailleurs nullement 
besoin d’être consciente pour la masse, vers les sources de 
l ’intellectualité véritables. Dès que l’on considère comme 
possible la supposition d’un arrêt de civilisation, la constitu­
tion préalable de cette élite apparaît donc comme seule ca­
pable de sauver l ’Occident, au moment voulu, du chaos et 
de la dissolution ; et, du reste, pour intéresser au sort de 
l’Occident les détenteurs des traditions orientales, il serait 
essentiel de leur montrer que, si leurs appréciations les plus 
sévères ne sont pas injustes envers l ’intellectualité occiden­
tale prise dans son ensemble, il peut y avoir du moins d’ho­
norables exceptions, indiquant que la déchéance de cette 
intellectualité n’est pas absolument irrémédiable.Nous avons 
dit que la réalisation de la seconde hypothèse ne serait pas 
exempte, transitoirement tout au moins, de certains côtés 
fâcheux, dès lors que le rôle de l’élite s ’y réduirait à servir de 
point d ’appui à une action dont l’Occident n’aurait pas l’ini­
tiative, mais ce rôle serait tout autre si les événements lui 
laissaient le temps d’exercer une telle action directement et 
par elle-même, ce qui correspondrait à la possibilité de la 
troisième hypothèse. On peut en effet concevoir que l ’élite 
intellectuelle, une fois constituée, agisse en quelque sorte 
à la façon d’un « ferment » dans le monde occidental, pour 
préparer la transformation qui, en devenant effective, lui 
permettrait de traiter, sinon d’égal à égal, du moins comme



une puissance autonome, avec les représentants autorisés 
des civilisations orientales ».

Quant à la façon dont on peut entendre l’influence exer­
cée par l ’élite, Guénon donnait plus tard dans Orient et Occi­
dent quelques précisions qu’il est bon de rappeler ici afin 
d'empêcher qu’on s’arrête à des représentations trop gros­
sières. L ’élite tout en travaillant pour elle-même, « travail­
lera aussi nécessairement pour l ’Occident en général,car il est 
impossible qu’une élaboration comme celle dont il s’agit 
s’effectue dans un milieu quelconque sans y produire tôt ou 
tard des modifications considérables. De plus, les courant 
mentaux sont soumis à des lois parfaitement définies, et la 
connaissance de ces lois permet une action bien autrement 
efficace que l ’usage de moyens tout empiriques ; mais ici 
pour en venir à l’application et la réaliser dans toute son 
ampleur, il faut pouvoir s’appuyer sur une organisation for­
tement constituée, ce qui ne veut pas dire que des résultats 
partiels, déjà appréciables, ne puissent être obtenus avant 
qu’on en soit arrivé à ce point. Si défectueux et incomplets 
que soient les moyens dont on dispose, il faut pourtant com­
mencer par les mettre en œuvre tels quels, sans quoi l ’on ne 
parviendra jamais à en acquérir de plus parfaits ; et nous 
ajouterons que la moindre chose accomplie en conformité 
harmonique avec l ’ordre des principes porte virtuellement en 
soi des possibilités dont l ’expression est capable de détermi­
ner les plus prodigieuses conséquences, et cela dans tous les 
domaines, à mesure que ses répercussions s ’y étendent selon 
leur répartition hiérarchique et par voie de progression 
indéfinie » (op. cit., p. 184-185).

Nous tommes obligé de limiter à l’essentiel nos citations, 
et il faudra se reporter au texte intégral des chapitres que 
nous rappelons ici, ainsi qu’à La Crise du Monde moderne 
et au Règne de la Quantité, pour avoir les autres aspects que 
comporte encore la réalisation de l’une ou de l ’autre de ces 
trois hypothèses. Ce qu’il y a à en retenir pour notre propos-, 
c ’est que c ’est autour de l ’idée d’une élite intellectuelle que

LE SORT DE L’OCCIDENT 2 2 3



224 ÉTUDES TRADITIONNELLES
toute la question du sort futur de l ’Occident se trouve 
ramenée. C’est à une telle entité spirituelle et humaine 
qu’incombe de réaliser le retour de l ’Occident à la Tradition 
dans une mesure ou dans une autre ainsi que d’établir 
l ’accord sur les principes avec l ’Orient traditionnel. C’est 
cela même, dirons-nous, qui relie les perspectives spirituelles, 
et en général traditionnelles, de l ’Occident à l ’enseignement 
de René Guénon car en fait c ’est en son œuvre que se trouve 
le point de départ d ’un réveil intellectuel et l ’inspiration de 
tout le travail à accomplir par la suite. L ’exposition de cer­
taines conceptions doit permettre tout d’abord, aux élé­
ments possibles de l ’élite de prendre conscience d’eux-mêmes 
et de ce qui leur était nécessaire. La formation mentale pro­
prement dite doit commencer par l ’acquisition d'une connais­
sance théorique des principes métaphysiques : c’est l ’étude 
des doctrines orientales qui devait permettre cela, et René 
Guénon venait, avec toute la série de ses exposés, princi­
palement des doctrines hindoues, susciter et éclairer cette 
étude dont pouvait résulter l ’assimilation par l ’élite en for­
mation des modes essentiels de la pensée orientale. Nous 
rappellerons aussi que l ’élite occidentale, pour être telle, 
devait rester attachée aux formes traditionnelles occiden­
tales : c ’est ainsi qu’elle ne pouvait faire que ce qu’il 
appelait « une assimilation au second degré » de l ’enseigne­
ment oriental (1). C’est ainsi que se manifestait le premier 
mode de l ’appui que l ’Orient offrait à l ’Occident ; c’est la 
période que René Guénon désignait comme étant celle de 
l ’« aide indirecte » ou des « inspirations » : « Ces inspirations, 
disait-il, ne peuvent être transmises que par des influences 
individuelles servant d’intermédiaires, non par une action

1. Ceux d’en tre  les O ccidentaux qui auron t adhéré  d irectem ent à des form es 
trad itionnelles de l’Orient, n’en tren t donc pas dans cette  notion « d’élite 
occiden ta les » même s’ils vivent en Occident ; ceux-ci, de par leu r ra t ta ­
chem ent traditionnel, devant s' assim iler d irectem ent à l’O rient sous le rap p o rt 
in te llectuel, font proprem ent une « assim ilation au prem ier degré » de cet 
enseignem ent. Nous aurons à reven ir plus loin su r le rôle que peuvent jo u er 
ceux-ci dans le développem ent des relations en tre  l’élite occidentale et les 
é lite s  orientales.



LE SORT DE L’OCCIDENT 225

directe d’organisations qui, à moins de bouleversements 
imprévus, n’engageront jamais leur responsabilité dans les 
affaires du monde occidental» (Orient et Occident, p. 179). 
Et il ajoutait ceci qui le concernait lui-même avant tout 
autre: « Ceux qui se sont assimilé directement l’intellectua- 
lité orientale ne peuvent prétendre qu’à jouer ce rôle d’in­
termédiaires dont nous parlions tout à l ’heure ; ils sont du 
fait de cette assimilation, trop près de l ’Orient pour faire 
plus ; ils peuvent suggérer des idées, exposer des conceptions, 
indiquer ce qu’il conviendrait de faire, mais non pas prendre 
par eux-mêmes l’initiative d’une organisation qui, venant 
d’eux, ne serait pas vraiment occidentale » (ibid.). Nous 
soulignerons à l ’occasion cet aspect caractéristique de la 
fonction de René Guénon, car certains pourraient être ten­
tés de ne voir en lui qu’un simple auteur de livres théoriques : 
tout d’abord, le fait que ses écrits correspondent précisé­
ment, à un degré quelconque, à des « inspirations » éma­
nant des forces spirituelles de l’Orient et s’exprimant à 
travers ses possibilités et son influence personnelle, mon­
tre que ceux-ci ont, non seulement dans leur substance 
doctrinale, mais encore dans leur intention première, un 
point de départ qui n’est pas situé dans la simple compré­
hension intellectuelle et dans le désir individuel de faire 
participer les autres à cette compréhension, ni dans les seules 
sollicitations du milieu et la pression des circonstances ; 
ensuite, son rôle n’était pas seulement de faire des exposés 
doctrinaux, mais aussi, comme il le disait lui-même, « de 
suggérer des idées » et « d’indiquer ce qu’il conviendrait de 
faire », et nous savons très bien que, de fait, il a exercé en ce 
sens une activité très étendue qui n’est révélée qu’indirec- 
tement et partiellement par ses livres quand il y  notait les 
éléments qui pouvaient intéresser ses lecteurs en général.

Pour en revenir à ce qui concerne les rapports de l ’élite 
avec l ’Orient, la deuxième période de l’appui qu’elle devait 
en recevoir est appelée par René Guénon celle de « l ’appui 
direct » : elle suppose l’élite déjà constituée en une organisa­



226 ÉTUDES TRADITIONNELLES
tion « capable d ’entrer en relation avec les organisations 
orientales qui travaillent dans l ’ordre intellectuel pur, et de 
recevoir de celles-ci, pour son action, l’aide que peuvent pro­
curer des forces accumulées depuis un temps immémorial » 
(op. cit., p. 201). « Quand un premier travail d’assimilation 
aura été ainsi accompli, rien ne s’opposerait à ce que l’élite 
elle-même (puisque c ’est d’elle que devait venir l’initiative) 
fît appel, d ’une façon plus immédiate, aux représentants des 
traditions orientales ; et ceux-ci, se trouvant intéressés au 
sort de l ’Occident par la présence de cette élite, ne manque­
raient pas de répondre à cet appel, car la seule condition 
qu’ils exigent, c’est la compréhension... C’est dans la se­
conde période que l ’appui des Orientaux pourrait se manifes­
ter effectivement » (op. cit., p. 203). Dans cette période qui 
est celle de l ’« action effective », l ’élite doit réaliser des adap­
tations à la condition occidentale ; il n’est pas question d’en­
visager ainsi la substitution d’une tradition à une autre, et 
pour ce qui est de la tradition religieuse de l ’Occident, il 
s’agit seulement de l’« adjonction de l ’élément intérieur qui 
lui fait actuellement défaut, mais qui peut fort bien s ’y  
superposer sans que rien soit changé extérieurement » (op. 
cit., p. 195). « Ce n’est que si l ’Occident se montrait défini­
tivement impuissant à revenir à une civilisation normale 
qu’une tradition étrangère pourrait lui être imposée ; mais 
alors il n’y aurait pas fusion, puisque rien de spécifiquement 
occidental ne subsisterait plus ; et il n’y  aurait pas substitu­
tion non plus, car, pour en arriver à une telle extrémité, il 
faudrait que l ’Occident eût perdu jusqu’aux derniers ves­
tiges de l'esprit traditionnel, à l ’exception d’une petite élite 
sans laquelle, ne pouvant même recevoir cette tradition 
étrangère, il s ’enfoncerait inévitablement dans la pire bar­
barie » (op. cit., p. 199).

En résumant les rapports possibles ainsi dans la meilleure 
hypothèse entre Orient et Occident, René Guénon précisait 
encore : « Il s ’agit donc, non d’imposer à l'Occident une tra­
dition orientale, dont les formes ne correspondent pas à sa



LE SORT DE L’OCCIDENT 227

mentalité, mais de restaurer une tradition occidentale avec 
l ’aide de l ’Orient, aide indirecte d’abord, directe ensuite, ou, 
si l ’on veut, inspiration dans la première période, appui 
effectif dans la seconde... Lorsque l ’Occident sera de nou­
veau en possession d’une civilisation régulière et tradition­
nelle, le rôle de l ’élite devra se poursuivre : elle sera alors ce 
par quoi la civilisation occidentale communiquera d’une 
façon permanente avec les autres civilisations, car une telle 
communication ne peut s’établir et se maintenir que par ce 
qu’il y  a de plus élevé en chacune d’elles... En d’autres 
termes, il faudrait que l ’Occident parvint finalement à avoir 
des représentants dans ce qui est désigné symboliquement 
comme le « centre du monde » ou par toute autre expression 
équivalente (ce qui ne doit pas être entendu littéralement 
comme indiquant un lieu déterminé, quel qu’il puisse être) ; 
mais, ici, il s ’agit de choses trop lointaines, trop inacces­
sibles présentement et sans doute pour bien longtemps 
encore, pour qu’il puisse être vraiment utile d ’y insister » 
(op. cit., p. 202).

Certainement cette hypothèse, la plus favorable pour 
l'Occident, celle d’une restauration intégrale de la civilisa­
tion occidentale sur des bases et dans des formes tradition­
nelles propres, était la moins probable, et René Guénon ne 
s ’est jamais fait trop d’illusions à cet égard, et s ’il envisa­
geait une telle hypothèse, c ’était en quelque sorte par prin­
cipe, pour ne limiter aucune possibilité et ne décourager 
aucun espoir, tout effort dans ce sens ayant de toute façon, 
des résultats dans un autre ordre, et tout d’abord pour l’élite 
elle-même. Mais à la réédition en 1948 d 'Orient et Occident, 
faisant état, dans un Addendum, de l ’aggravation du désor­
dre général et après avoir redit que « le seul remède con­
siste dans une restauration », il constatait que « malheureu­
sement, de ce point de vue,les chances d ’une réaction venant 
de l ’Occident lui-même semblent diminuer chaque jour 
davantage, car ce qui subsiste comme tradition en Occident 
est de plus en plus affecté par la mentalité moderne, et, par



228 ÉTUDES TRADITIONNELLES
conséquent, d ’autant moins capable de servir de base solide 
à une telle restauration, si bien que sans écarter aucune des 
possibilités qui peuvent encore exister, il paraît plus vrai­
semblable que jamais que l ’Orient ait à intervenir plus ou 
moins directement, de la façon que nous avons expliquée, si 
cette restauration doit se réaliser quelque jour... Si l ’Occi­
dent possède encore en lui-même les moyens de revenir à sa 
tradition et de la restaurer pleinement c ’est à lui qu’il appar­
tient de le prouver. En attendant, nous sommes bien obligé 
de déclarer que jusqu’ici nous n’avons aperçu le moindre 
indice qui nous autoriserait à supposer que l’Occident, livré 
à lui-même, soit réellement capable d’accomplir cette tâche, 
avec quelque force que s’impose à lui l ’idée de sa nécessité ».

Par ces conclusions énonçant la probabilité que l ’Orient 
intervienne « plus ou moins directement > dans la restaura­
tion occidentale, Guénon évoquait évidemment la deuxième 
hypothèse formulée par lui, celle où « les peuples orientaux 
pour sauver le monde occidental de cette déchéance irrémé­
diable, se l’assimileraient de gré ou de force, à supposer que 
la chose fût possible, et que d’ailleurs l’Orient y consente 
dans sa totalité ou dans quelques-unes de ses parties compo­
santes », et ceci, rappelons-le, impliquait « la renonciation 
de l'Occident à ses caractères propres».Le minimum de con­
ditions de cette hypothèse était toutefois l’existence en 
Occident d ’un noyau intellectuel, même formé seulement 
d’une élite peu nombreuse, mais assez fortement constituée 
pour former l’intermédiaire indispensable pour ramener la 
mentalité générale ». Mais dans ce cas « le rôle de l’élite s’y 
réduirait à servir de point d ’appui à une action dont l’Occi­
dent n’aurait pas l ’initiative ». A ce propos, nous pourrions 
faire remarquer que plusieurs éventualités peuvent être 
envisagées à l’intérieur de la deuxième hypothèse en fonction 
des facteurs qui doivent y intervenir : d ’un côté, l ’impor­
tance ou l’effectivité de l’élite occidentale, de l'autre, les 
peuples orientaux et les organisations qui pourraient trou­
ver un intérêt à une restauration occidentale. Ces éventua­



LE SORT DE L’OCCIDENT 229

lités sont exprimées, dans un certain sens, par les modalités 
de cette assimilation qui serait faite soit «degré», ce qui im­
plique un consentement occidental, du moins dans ses élé­
ments ethniques les plus importants, soit « de force », ce qui 
suppose une résistance plus ou moins généralisée. D ’ailleurs, 
et surtout dans ce dernier cas, il y a encore à envisager la 
possibilité que l’assimilation affecte l’ensemble occidental 
ou seulement une partie, les peuples orientaux en cause 
pouvant l’entreprendre seulement dans la mesure où ils esti­
meront que cela correspond à leur propre intérêt, pour le 
reste se contentant peut-être de prendre certaines mesures 
de sécurité de l’ordre établi, ce qui veut dire aussi que, dans 
ce cas, des parties de l ’Occident pourraient tomber dans 
une situation correspondant à la première hypothèse, celle 
qui énonçait un état de pure et simple barbarie. Si nous 
envisageons ces différentes éventualités secondaires, c ’est 
pour faire comprendre que l ’énonciation d’une probabilité 
de la seconde hypothèse n’implique pas forcément la réali­
sation des meilleurs aspects de celle-ci, et que même elle 
n ’exclut pas des possibilités de la première,le tout dépendant 
d’abord de la capacité qu’aurait cette élite de servir de 
point d’appui à l ’action orientale.

Jusqu’ici nous nous sommes tenu dans les termes les plus 
généraux en parlant des possibilités de redressement tradi­
tionnel de l’Occident. Il nous faut considérer maintenant ces 
possibilités selon les points d’appui que les éléments occi­
dentaux qui auraient à accomplir ce travail de restauration 
à l’aide de la connaissance des doctrines orientales, pour­
raient trouver dans le monde occidental même.

Il faut dire tout d’abord que s ’il y  avait eu en Occident au 
moins un point où se serait conservé intégralement l’esprit 
traditionnel, on aurait pu voir là un motif d’espérer que 
l ’Occident accomplisse un retour à l'état traditionnel « par 
une sorte de réveil spontané de possibilités latentes» ; c ’est 
le fait qu’une telle persistance lui semblait, en dépit de cer­
taines prétentions, « extrêmement douteuse », qui autorisait



230 ÉTUDES TRADITIONNELLES
René Guénon d’envisager un mode nouveau de constitution 
d'une élite intellectuelle, et en fait rien n’est venu jusqu’à 
présent infirmer sa supposition initiale. Pour se constituer, 
l ’élite en formation avait tout intérêt à prendre un point 
d ’appui dans une organisation ayant une existence effective. 
En fait d’organisations à caractère traditionnel, tout ce que 
l ’Occident garde encore sont, dans l’ordre religieux l’Eglise 
catholique, et dans l’ordre initiatique quelques organisa­
tions dans un état avancé de déchéance. Pourtant sous le 
rapport doctrinal, seule la première pouvait être envisa­
gée comme une base possible de redressement d’ensemble 
pour le 'monde occidental, et Guénon disait donc dans 
La Crise du Monde moderne : « Il semble bien qu’il n’y 
ait plus en Occident qu’une seule organisation qui possède 
un caractère traditionnel et qui conserve une doctrine sus­
ceptible de fournir au travail dont il s’agit une base appro­
priée : c ’est l’Eglise catholique. Il suffirait de restituer à la 
doctrine de celle-ci, sans rien changer à la forme religieuse 
sous laquelle elle se présente au dehors, le sens profond 
quelle a réellement en elle-même, mais dont ses représen­
tants actuels paraissent n ’avoir plus conscience, non plus 
que de son unité essentielle avec les autres formes tradition­
nelles ; les deux choses, d ’ailleurs, sont inséparables l’une de 
l ’autre. Ce serait la réalisation du Catholicisme au vrai sens 
du mot, qui, étymologiquement, exprime l’idée d ’« univer­
salité », ce qu’oublient un peu trop ceux qui voudraient n’en 
faire que la dénomination exclusive d ’une forme spéciale 
purement occidentale, sans aucun lien effectif avec les autres 
traditions » (op. cit., pp. 128-129).

Quant à cette question doctrinale qui est évidemment 
primordiale, puisque l’accord cherché sur les principes avec 
l ’Orient la pose avant toute autre, il disait déjà dans Orient et 
Occident : « L ’accord, portant essentiellement sur les prin­
cipes, ne peut être vraiment conscient que pour les doctrines 
qui renferment au moins une part de métaphysique ou d’in- 
tellectualité pure ; il ne l’est pas pour celles qui sont limitées



LE SORT DE L’OCCIDENT 231

strictement à une forme particulière, par exemple à la forme 
religieuse. Cependant, cet accord n’en existe pas moins réelle­
ment en pareil cas, en ce sens que les vérités théologiques 
peuvent être regardées comme une traduction, à un point de 
vue spécial, de certaines vérités métaphysiques ; mais pour 
faire apparaître cet accord, il faut alors effectuer la transpo­
sition qui restitue à ces vérités leur sens profond, et le méta­
physicien seul peut le faire, parce qu’il se place au delà de 
toutes les formes particulières et de tous les points de vue 
spéciaux. Métaphysique et religion ne sont et ne seront 
jamais sur le même plan ; il résulte de là, d’ailleurs qu’une 
doctrine purement métaphysique et une doctrine religieuse 
ne peuvent ni se faire concurrence ni entrer en conflit, puis­
que leurs domaines sont nettement différents. Mais, d’autre 
part il en résulte aussi que l’existence d’une doctrine unique­
ment religieuse est insuffisante pour permettre d’établir 
une entente profonde comme celle que nous avons en vue 
quand nous parlons du rapprochement intellectuel de 
l ’Orient et de l’Occident ; c ’est pourquoi nous avons insisté 
sur la nécessité d’accomplir en premier lieu un travail 
d ’ordre métaphysique, et ce n ’est qu'ensuite que la tradition 
religieuse de l'Occident, revivifiée et restaurée dans sa plé­
nitude, pourrait devenir utilisable à cette fin, grâce à l ’ad­
jonction de l’élément intérieur qui lui fait actuellement 
défaut, mais qui peut fort bien venir s’y superposer sans 
que rien soit changé extérieurement » (op. cit., pp. 194-195).

Ici une remarque s’impose. Guénon envisageait dans ses 
écrits surtout les possibilités traditionnelles du monde que 
couvrait autrefois la forme catholique du Christianisme ou, 
en tout état de cause, celui où elle existe actuellement, c ’est- 
à-dire les possibilités d ’un Occident au sens restreint. Il 
avait moins en vue le monde orthodoxe et, d ’une façon 
générale, tout ce qui restait en dehors du milieu de l ’Eglise 
latine ; et nous savons personnellement qu’il avait de ce 
côté des impressions sensiblement différentes de celles qu’il 
gardait pour le Catholicisme. C’est ainsi du reste que dans



232 ÉTUDES TRADITIONNELLES
son article « Christianisme et Initiation » (Eludes Tradition­
nelles, sept, à déc. 1949), faisant état de la substitution dans 
l ’Occident moderne du « mysticisme » à l’initiation, il disait 
dans une note : « Nous ne voulons pas dire que certaines 
formes d’initiation chrétienne ne se soient pas continuées 
plus tard, puisque nous avons même des raisons de penser 
qu’il en subsiste encore quelque chose actuellement, mais 
cela dans des milieux tellement restreints que, en fait, on 
peut les considérer comme pratiquement inaccessibles, ou 
bien, comme nous allons le dire, dans des branches du Chris­
tianisme autres que l ’Eglise latine ». Ensuite il disait effecti­
vement dans le corps de l ’article à propos de la substitution 
en question : « Ce que nous disons ici ne s’applique d’ailleurs 
qu’à l’Eglise latine, et ce qui est très remarquable aussi, c ’est 
que, dans les Eglises d’Orient, il n’y a jamais eu de mysti­
cisme au sens où on l’entend dans le Christianisme occiden­
tal depuis le x v ie siècle ; ce fait peut donner à penser qu’une 
certaine initiation du genre de celles auxquelles nous fai­
sions allusion a dû se maintenir dans ces Eglises, et, effecti­
vement, c’est ce qu’on y trouve avec l’hésychasme, dont le 
caractère réellement initiatique ne semble pas douteux, 
même si, là comme dans bien d’autres cas il a été plus ou 
moins amoindri au cours des temps modernes, par une con­
séquence des conditions générales de cette époque, à laquelle 
ne peuvent guère échapper que les initiations qui sont extrê­
mement peu répandues, quelles l’aient toujours été ou 
qu’elles aient décidé volontairement de se « fermer » plus 
que jamais pour éviter toute dégénérescence ».

De fait, toute la question du monde orthodoxe est bien 
différente de celle du monde catholique. Exception faite 
pour la Russie, qui avait subi de son côté depuis le xvn e siècle 
les fâcheuses conséquences de ses contacts avec l’Occident 
proprement dit, le modernisme n’a affecté que depuis un 
siècle la mentalité et les institutions orthodoxes ; ce fait a 
été d’ailleurs la conséquence immédiate de la dissolution de 
l ’ancien empire turc à l’abri duquel se trouvaient en



LE SORT DE L'OCCIDENT 233
somme avec la seule exception russe, toutes les Eglises 
d’Orient. La formation dans ces régions des états natio­
naux à la mode démocratique occidentale fut bientôt sui­
vie de la constitution des Eglises autocéphales nationales 
qui dissocièrent l’unité orthodoxe et livrèrent ses différentes 
fractions affaiblies à l’influence moderne. On peut remarquer 
que la situation de cette chrétienté orientale ressemble beau­
coup à celle de l'Islam dans les mêmes régions. Leur cadre 
historique et de civilisation étant resté sensiblement le même 
depuis le moyen âge jusqu’au x ix e siècle : c’est de l ’Occident 
proprement dit que devait venir l ’esprit antitraditionnel pour 
ébranler et finalement submerger un monde de civilisation 
traditionnelle mixte, islamique et chrétienne, qui avait cons­
titué aussi jusque-là un barrage protecteur de l ’ensemble de 
l’Orient. Pour toutes ces raisons, d’ailleurs, malgré l’exten­
sion du désordre moderne dans tout le monde orthodoxe 
et chrétien oriental en général, les conditions de climat spiri­
tuel et de mentalité sont tout de même restées quelque peu 
particulières, et cela permet de penser que, de ce côté, les 
modalités d’une restauration future seront différentes dans 
une certaine mesure, quelle que soit d ’ailleurs la portée qua­
litative qu’on pourrait attribuer à cette différence.

Pour en revenir au côté proprement occidental, dans l’hy­
pothèse que la base envisagée serait irréalisable dans l ’Eglise 
catholique, Guénon disait que « l’élite, pour se constituer, 
n’aurait plus à compter que sur l’effort de ceux qui seraient 
qualifiés, par leur capacité intellectuelle en dehors de tout 
milieu défini, et aussi, bien entendu, sur l ’appui de l’Orient; 
son travail en serait rendu plus difficile et son action ne 
pourrait s’exercer qu’à plus longue échéance, puisqu’elle 
aurait à en créer elle-même tous les instruments au lieu de les 
trouver tout préparés comme dans l’autre cas ; mais nous ne 
pensons nullement que ces difficultés, si grandes qu’elles 
puissent être, soient de nature à empêcher ce qui doit être 
accompli d’une façon ou d’une autre » (La Crise du Monde 
moderne, p. 130). Et il estimait opportun de déclarer à cette



234 ÉTUDES TRADITIONNELLES
date, en 1927, ceci : « Il y  a dès maintenant, dans le monde 
occidental, des indices certains d’un mouvement qui de­
meure encore imprécis, mais qui peut et doit même normale­
ment aboutir à la reconstitution d’une élite intellectuelle, à 
moins qu’un cataclysme ne survienne trop rapidement pour 
lui permettre de se développer jusqu’au bout Il est à peine 
besoin de dire que l’Eglise aurait tout intérêt, quant à son 
rôle futur, à devancer en quelque sorte un tel mouvement 
plutôt que de le laisser s’accomplir sans elle et d’être con­
trainte de le suivre tardivement pour maintenir une in­
fluence qui menacerait de lui échapper... » (op. cit.,p. 131).

Avant de signaler un point particulier qui concerne cer­
taines nécessités dans lesquelles pourrait se trouver bientôt 
l ’Eglise Catholique, et que René Guénon a formulé d’une 
façon toute spéciale, on peut se demander quel a été jus­
qu’ici l’effet de son enseignement et de la connaissance des 
doctrines orientales sur l’intellectualité catholique. Nous ne 
pourrons pas faire ici un examen proprement dit de cette 
question, car nous voulons seulement fixer certaines cons­
tatations qui ont leur intérêt en ce moment.

Tout d’abord, si bien des Catholiques qui ont connu les 
écrits de Guénon ont acquis ainsi une véritable compréhen­
sion de ce qu’est l’esprit oriental et en général traditionnel, 
il ne semble vraiment pas qu’il y  ait un changement quel­
conque du côté « représentatif » de l’Eglise même. De ce 
côté-là, et plus précisément dans certains milieux qui exer­
cent une influence intellectuelle notable sur les dirigeants, 
on a vu se constituer très tôt, et assez solidement,une posi­
tion doctrinale nettement « anti-orientale » qui n’a même 
pas les caractères naturels de l ’habituelle incompréhension 
exotériste, puisqu’elle se fait remarquer en même temps par 
les traits d’un modernisme accentué.Ce sont les milieux où la 
spéculation philosophique tient lieu d’intellectualité propre­
ment dite, où la science profane et ses méthodes exercent 
une autorité incontestée, et pour lesquels l’Eglise se doit 
d ’intégrer tous les aspects de la civilisation moderne : c'est



LE SORT DE L'OCCIDENT 235
ainsi, entre autres, qu'on s ’y  efforce de s ’annexer le prestige 
de toute conception nouvelle, depuis les théories philoso­
phiques comme l ’intuitionnisme bergsonien, ou comme un 
certain « existentialisme » qu’on veut présenter comme une 
ressource doctrinale chrétienne, jusqu’aux méthodes les plus 
subversives et proprement infernales comme la psychana­
lyse. Ce travail d’assimilation de toutes les productions de 
l ’individualisme moderne est même considéré comme déri­
vant de l ’actualité permanente et de l ’universalité de l ’Eglise 
alors qu’il s’explique précisément par l ’oubli de ce qui fait 
réellement ces caractères : car l’actualité permanente, qui 
est intemporalité et activité immuable de la vérité révélée 
n’a rien à voir avec une attitude qui s’accommode de l’évo­
lutionnisme et du relativisme de la pensée moderne, qu’elle 
soit rationaliste ou intuitionniste, ou tout autre, et l ’uni­
versalité, qui est illimitation et synthèse spirituelle, n’a rien 
de commun avec l’empirisme et le matérialisme de la science 
non-traditionnelle, ni avec une indifférence à tout ce qui 
sépare le sacré du profane. Par contre, à l ’œuvre tradition­
nelle et antimoderne de René Guénon, on fit un accueil mar­
qué tout d ’abord de suspicion, ensuite d’hostilité ; on chercha 
même l’alliance, toute naturelle d ’ailleurs dans ces condi­
tions, des orientalistes dont la compétence devait avoir pour 
rôle de contester tout caractère non- humain aux doctrines 
spirituelles de i ’Orient, et toute concordance réelle entre les 
doctrines traditionnelles en général. On reconnaîtra à la dif­
férence de réaction devant les théories modernes d’un côté, 
et l ’enseignement traditionnel de Guénon de l ’autre, la signi­
fication exacte de cette position intellectuelle qu’on veut 
donner comme « catholique ». La synthèse spirituelle for­
mulée par Guénon fut ainsi traitée de « syncrétisme » et le 
sens universel de son intellectualité déclaré incompatible 
avec l’enseignement chrétien. Mais avec le développement 
implacable de la fonction du témoin de l ’Orient, l ’autorité 
de ses écrits comme des idées qu’il représentait, s ’imposa, 
lentement mais fermement : il devint donc évident qu’il



ÉTUDES TRADITIONNELLES
était plus prudent de l ’ignorer. Et maintenant que, malgré 
tout, bon nombre de Catholiques comme d’Occidentaux en 
général, doivent la qualité actuelle de leur conscience tra­
ditionnelle à l ’étude de ses livres, et que son prestige paraît 
vraiment indéniable, si l'on se résout à prendre acte de cette 
présence intellectuelle, ce n’est pas à la vérité des idées qu’il 
a enseignées ni à l ’esprit qu’il illustrait qu’on ferait un hom­
mage, mais, tout au plus, et cela même fut au fond assez 
rare, au cas individuel d’un écrivain très « original », impres­
sionnant aussi par la stabilité et la cohérence inhabituelles 
de son idéologie ; pourtant son « originalité » est avant tout 
l ’effet étrange que fait la vérité au milieu de l’ignorance, et 
quant à la stabilité de ses idées, elle est la conséquence de 
leur inspiration non-humaine et supra-individuelle.

Si l ’on considère maintenant de plus près la compréhen­
sion que l’on a, du même côté, pour les doctrines spirituelles 
de l ’Orient, on se trouve en présence d’une « contre-doctrine » 
dont la fonction est de troubler toute étude intelligente, et 
de décourager tout espoir d’un rapprochement réel entre 
l’Eglise Catholique et les traditions orientales. Ainsi, si 
d’une façon générale, on attache une certaine importance 
au côté doctrinal des autres civilisations, cela est conçu dans 
un sens qui visera toujours à la négation de toute similitude 
ou identité essentielle avec les doctrines chrétiennes, et donc 
de toute unité entre les différentes formes traditionnelles : 
les concordances doctrinales et les analogies symboliques, 
quand on est obligé de les reconnaître,on les attribue tout 
simplement à une certaine unité naturelle de la pensée hu­
maine ; aussi le caractère intellectuel incontestable des doc­
trines non-chrétiennes, plus spécialement celles de l ’Hin­
douisme et de l’Islam, sont l’expression d’une « mystique 
naturelle » à laquelle on oppose une « mystique surnaturelle » 
du Christianisme, elle-même conçue d’ailleurs dans un sens 
individualiste et sentimental ; la réalisation métaphysique, 
qu’on n’arrive pas non plus à voir dans l’aspect le plus haut 
du Christianisme même, est traitée de « panthéisme », et

236



LE SORT DE L’OCCIDENT 237
en même temps, les données purement intellectuelles qui 
peuvent ressembler quelque peu dans leur expression aux 
conceptions du mysticisme moderne, sont réduites aux caté­
gories spéciales de celui-ci, par une sorte de procédé que 
Guénon a qualifié à juste titre d’« annexionisme » et qui 
doit permettre de subordonner et rabaisser le prestige de 
tout ce qui est non-chrétien.

De plus, en ce qui concerne la tradition catholique elle- 
même, on ne voit vraiment pas qu’on ait compris que l ’ordre 
religieux existant est purement exotérique et comme tel 
insuffisant pour avoir une tradition complète et normale. 
Quand il s’agit du domaine initiatique et métaphysique, on 
ne conçoit rien d’autre que le « mysticisme », et quand on ne 
peut plus nier toujours, contre toute évidence, qu’il y  a eu 
un ésotérisme chrétien, on le considère soit comme s’appli­
quant à des réalités qui n’ont rien de profond, soit comme un 
simple prolongement des possibilités normales de l ’ordre 
religieux commun, c ’est-à-dire de l’exotérisme (1). Mais 
c ’est lorsqu’il s’agit de l ’interprétation des doctrines et des 
méthodes hésychiastes que l ’incompréhension et l'hostilité 
atteint les formes les plus inattendues, qui confinent à l’im­
piété même ; cela certainement, entre autres, parce qu’il 
s’agit de quelque chose qui appartient à l ’Orthodoxie et dont 
le Catholicisme moderne a perdu depuis longtemps l ’équiva-

1. A ce propos, une des incom préhensions les plus significatives, m ais qui 
à v ra i dire, n 'est pas particu lière  à cette  * con tre-doctrine  „  puisqu’on la 
re trouve  même chez certa ins qui adm etten t par ailleurs la notion d 'une 
in itiation comme condition préalable  à une voie de réalisation , est celle 
concernant la na ture  et les m oyens de l’in itiation  chrétienne. L’on considère 
a insi que celle-ci est conférée par les sacrem ents o rd inaires de l’Eglise, en 
raison d’un privilège spécial qu 'aura it le C hristianism e d’ê tre  une « in itiation  
offerte & tou t le m onde »! Ceci est affirmé à la faveur d'une certaine  difficulté 
que l’on a rencon trée  à dém ontrer l existence d ’au tres rite s  purem ent éso­
tériques pour l'in itia tion  chrétienne . Nous ne pourrions tra i te r  ici de cette  
question, m ais puisque beaucoup de ceux qui p rofessent cette  opinion 
accordent, p a r a illeurs, que l’hésychasm e est une voie in itiatique, qu’ils 
sachent que celui-ci a. de nos jou rs même, comme m oyen de ra ttachem en t 
un rite  spécial et réservé , analogue à ce que l ’on sa it du rite  de ra ttachem en t 
dans les initiations islam iques ; mais pour savo ir ce qu'il en est exactem ent, 
ce n’est pas aux théologiens ou aux p rê tres, ni même i  tout m oine, qu’on 
p ourra it le dem ander; en cette m atière  il faut d ’ailleurs savo ir que la réponse  
dépendra éminem m ent de la droite  intention  du chercheur, e t de sa bonne 
volonté



ÉTUDES TRADITIONNELLES
lent. Pourtant quand il s’agit de développement intellectuel 
on aurait pu croire que la compréhension doit être plus facile 
pour des choses qui ne mettent aucunement en cause des 
dogmes religieux. Que peut-on espérer, dans ces conditions, 
quant à la transposition intellectuelle et métaphysique des 
dogmes et de l ’enseignement théologique en vue d’atteindre 
à l’universalité du point de vue doctrinal, et d’aboutir à un 
accord de principes avec l ’Orient ?

Mais on pourra nous faire ici quelques objections de mé­
thode qui, d’ailleurs, viseraient la thèse de Guénon lui-même. 
On nous dira ainsi que ce n’est pas aux autorités religieuses, 
exotériques par définition, ni aux théologiens ou autres in­
tellectuels ordinaires, qu’il incombe de réaliser cette com­
préhension doctrinale et l ’accord sur les principes dont il est 
question, et que, du reste, aux meilleurs temps du moyen 
âge, quand cet accord existait, ce n’est pas l ’autorité reli­
gieuse, ni les théologiens ordinaires, qui y  participaient di­
rectement et qui devaient le professer ouvertement. Ces re­
marques sont justes, mais elles ne correspondent pas à la 
situation que nous avons en vue, et cela pour plusieurs rai­
sons. Tout d’abord, la position doctrinale moderniste et 
anti-orientale dont nous parlons, joue tout de même, dans 
une certaine mesure, sur le plan contingent des études théo­
riques où apparaît en premier lieu l’œuvre de Guénon elle- 
même, et de ce fait cette position influe sur la mentalité 
catholique en général; beaucoup de ceux qui seraient dispo­
sés autrement à aborder un enseignement traditionnel d’ins­
piration orientale, s’en trouvent troublés et détournés. 
D ’autre part, lorsque l ’on voit avec quelle hâte et facilité 
on accueille, ainsi que nous le disions, toutes sortes de con­
ceptions modernes que rien ne justifie, ni au point de vue 
intellectuel, ni à un point de vue « catholique » même res­
treint, et que pour cela, évidemment non plus on ne peut 
invoquer un argument d’analogie avec ce qui se passait à  
l ’époque des meilleures conditions traditionnelles, on est 
tout de même assez justifié d’enregistrer certaines réactions

238



LE SORT DE L’OCCIDENT 239
à titre de tendance significative d’ordre général, d ’autant 
plus que les manifestations catholiques de sens contraire 
sont à peu près inexistantes. Enfin, il n’est pas difficile d ’ad­
mettre que les conditions dans lesquelles sont posées actuel­
lement certaines questions, n’ont rien de commun avec une 
situation normale, et qu’il n’est pas possible de ne pas en 
tenir compte dans une certaine mesure ; de nos jours, on dis­
cute de tout et de tous les côtés, l’indifférence à peu près 
générale quant au fond des questions, et la liberté d’opinion 
courante que nous voyons, d’ailleurs, s’exercer dans le mo­
dernisme catholique lui-même, font que des questions qui, 
normalement, ne pouvaient être abordées que dans des con­
ditions strictement déterminées, et par ceux-là seulement qui 
avaient les qualités requises pour le faire, sont en fait à la 
portée et dans la discussion des milieux et des catégories 
les plus diverses : c ’est ainsi que des notions qui étaient atta­
chées autrefois, dans le Christianisme pré-moderne, à un en­
seignement secret de caractère strictement initiatique, 
comme celles, par exemple, qui ont trait à la réalisation su­
prême et à l’unité fondamentale des formes traditionnelles 
sont tout de même en circulation sous des formes souvent 
incorrectes (puisqu’elles n’ont pas été toujours énoncées par 
des personnes réellement compétentes), à côté de toutes les 
aberrations intellectuelles du monde actuel, et c ’est d’ail­
leurs cette confusion et cette indifférence réelle de la menta­
lité générale qui permettent et justifient la publication, de 
nos jours, des doctrines vraies elles-mêmes, car autrement 
il n’y  aurait peut-être aucune possibilité d’atteindre ceux 
qui ont de réelles possibilités spirituelles, mais qui manquent 
de l’orientation nécessaire. Du reste, nous reconnaîtrons 
volontiers, qu’il ne faut pas accorder une importance exa­
gérée aux réactions de ceux qui ne sauraient représenter, 
en tout état de cause, que le point de vue le plus extérieur 
et les possibilités intellectuelles les plus commîmes, et que 
c ’est à l’attitude des éléments d’élite qu’il faut attribuer 
une importance réelle. Mais ceux-ci, ont-ils vraiment une



240 ÉTUDES TRADITIONNELLES
réalité suffisante pour qu’on se désintéresse complètement 
de ce qui se passe sur le plan général ? Nous pensons que de ce 
côté-là il ne doit y  avoir pour le moment que des virtualités 
et des espoirs, car une constitution effective d’une élite 
intellectuelle se traduirait nécessairement dans une certaine 
mesure à l’extérieur par des tendances différentes de celles 
de la mentalité générale, et nous n’en voyons guère jusqu’à 
présent. Il suffit de regarder le domaine des études tradi­
tionnelles du Christianisme pour voir combien les manifes­
tations d’une compréhension réelle des vérités métaphy­
siques et initiatiques sont rares et bien discrètes.D’ailleurs, 
il y  aurait même à faire quelques constatations d’un ordre 
plus spécial qui ne sont pas encourageantes non plus. Cer­
taines possibilités initiatiques latentes du Catholicisme dont 
on pouvait espérer le réveil, n’ont pas eu de suite : il s’agit 
de ce que Guénon, qui en avait connaissance depuis long­
temps, désignait plus tard dans ses Aperçus sur l'Initiation 
par l ’expression de « survivance possible de quelques grou­
pements d’hermétisme chrétien du moyen âge » (op. cit., 
p. 40, note 1). Or tant que les choses resteront ainsi, aussi 
bien dans l’ordre doctrinal que dans l’ordre effectif,et qu’un 
espoir de redressement subsisterait, il sera légitime d’accor­
der une importance aux conditions générales intellectuelles 
dont dépend dans quelque mesure la réalisation de ce redres­
sement. Par contre, si cet espoir n’existait plus, ou s’il se 
trouvait réduit à peu de chose, et si les perspectives les moins 
favorables de la « seconde hypothèse » que nous avons exa­
minée précédemment semblent devoir être considérées 
comme probables pour l ’ensemble occidental, il y aurait, 
d’autant plus, intérêt à souligner le caractère représentatif 
général de ces manifestations spéciales de l’esprit moderne 
et anti-traditionnel, pour qu’une certaine clarté en résulte. 
Une telle clarté produira vraisemblablement beaucoup de 
désillusion d ’un côté, mais elle permettra aussi de simplifier 
les efforts et l’orientation possible. D ’autre part, on ne de­
manderait pas tant aux représentants de l ’Eglise de se pro­



LE SORT DE L'OCCIDENT 24I
noncer sur des questions qui sont en dehors de leur attribut 
normal ; ce serait déjà beaucoup, dans les conditions ac­
tuelles, s’ils exerçaient ces attributs à l’égard de la mentalité 
moderniste dont les méfaits sont d ’ordre général et vont 
ainsi contre les intérêts même d’ordre purement religieux 
de l’Eglise. Si, à part cela, parmi les membres de là hiérar­
chie catholique, il s’en trouvait dont les capacités et les con­
victions dépassent l ’ordre religieux, et nous ne voyons pas 
pourquoi il n’en serait pas quelquefois ainsi, nous croyons 
qu ’ils sauraient bien affirmer leur présence et leur point de 
vue quant à l ’orientation spirituelle nécessaire, car une ré­
serve excessive de leur part se tournerait contre le droit et 
même le devoir qu’ils ont de vivre dans une communauté 
spirituelle où la direction appartienne, non pas à la menta­
lité moderne la plus désolante, ni aux superstitions les 
plus grossières, mais à l ’Esprit de Vérité et à la sainteté 
intellectuelle.

Mais René Guénon a averti que, malgré tout, certains 
événements pourraient amener bientôt l ’Eglise catholique 
(et nous ajoutons également les autres églises), à considérer 
d’une façon très spéciale cette question de position tradi­
tionnelle de la Chrétienté et aussi les rapports avec les 
forces spirituelles de l’Orient dans lesquelles elle pourra 
même voir, à un certain moment, un dernier appui pour son 
existence mise en danger. C’est là le point particulier que 
nous avions réservé précédemment et qu’on comprendra 
mieux maintenant après l ’examen sommaire que nous ve­
nons de faire. C’est en 1927, dans La Crise du Monde mo­
derne, qu’il fut formulé. Parlant de l ’intérêt que l'Eglise 
aurait à devancer le mouvement qui normalement devrait 
aboutir à la reconstitution d’une élite intellectuelle, « plutôt 
que de le laisser s ’accomplir sans elle et d ’être contrainte 
de le suivre tardivement pour maintenir une influence qui 
menacerait de lui échapper », René Guénon ajoutait : « Il 
n’est pas nécessaire de se placer à un point de vue très élevé 
e t  difficilement accessible pour comprendre que, en somme



242 ÉTUDES TRADITIONNELLES
c’est elle (l’Eglise) qui aurait les plus grands avantages à 
retirer d’une attitude qui, d’ailleurs, bien loin d'exiger de sa 
part la moindre compromission d’ordre doctrinal, aurait 
au contraire pour résultat de se débarrasser de toute infil­
tration de l ’esprit moderne, et par laquelle, au surplus, rien 
ne serait modifié extérieurement. Il serait quelque peu 
paradoxal de voir le Catholicisme intégral se réaliser sans le 
concours de l’Eglise catholique, qui se trouverait peut-être 
alors dans la singulière obligation d’accepter d’être défendue 
contre des assauts plus terribles que ceux qu’elle a jamais 
subis, par des hommes que ses dirigeants, ou du moins ceux 
qu’ils laissent parler en leur nom, auraient d’abord cherché à 
déconsidérer en jetant sur eux la suspicion la plus mal fon­
dée ; et, pour notre part, nous regretterions qu’il en fût ainsi ; 
mais si l ’on ne veut pas que les choses en viennent à ce point, 
il est grand temps, pour ceux à qui leur situation confère les 
plus graves responsabilités, d ’agir en pleine connaissance 
de cause et de ne plus permettre que des tentatives qui 
peuvent avoir des conséquences de la plus haute importance 
risquent de se trouver arrêtées par l ’incompréhension ou la 
malveillance de quelques individualités plus ou moins subal­
ternes, ce qui s ’est vu déjà, et ce qui montre encore une fois 
de plus à quel point le désordre règne partout aujourd'hui. 
Nous prévoyons bien qu’on ne nous saura nul gré de ces 
avertissements, que nous donnons en toute indépendance 
et d ’une façon entièrement désintéressée... Ce que nous 
disons présentement n ’est que le résumé des conclusions aux­
quelles nous avons été conduit par certaines « expériences » 
toutes récentes, entreprises, cela va sans dire sur un terrain 
purement intellectuel ; nous n’avons pas, pour le moment 
tout au moins, à entrer à ce propos dans des détails qui, du 
reste, seraient peu intéressants en eux-mêmes ; mais nous 
pouvons affirmer qu’il n'est pas, dans ce qui précède, un 
seul mot que nous ayons écrit sans y  avoir mûrement réflé­
chi » (op. cit., pp. 131-132).

Il apparaît maintenant que ces avertissements n’ont servi



LE SORT DE L’OCCIDENT 2 4 3
à rien, car les choses ont continué dans le même esprit, et 
d’ailleurs, c ’est surtout après cette date que se consolida 
et s’étendit cette position « anti-orientale » et bien moder­
niste dont nous parlions. Le développement des affaires occi­
dentales a aggravé encore la position de l’Eglise ; l’inquié­
tude des dangers prochains grandit. En principe, il lui était 
offert le secours d’une solidarité spirituelle avec tout ce qui 
est traditionnel dans le monde, avec l ’Orient véritable, car 
la menace présente pèse sur tout ce qui reste attaché aux 
vérités saintes et à un ordre normal, bien qu’elle pèse plus 
particulièrement sur ce qui subsiste encore de la forme tra­
ditionnelle de l’Occident.

L ’Eglise aurait pu avoir entre elle et l ’Orient le trait 
d’union de cette élite intellectuelle propre dont elle aurait dû 
favoriser la formation si ses dirigeants avaient bien compris 
quel était le vrai intérêt de l ’Eglise. Elle n’a, entre elle et 
l ’Orient, que ce barrage d’incompréhension et d’hostilité 
tantôt ouverte tantôt dissimulée, que constitue cette posi­
tion anti-orientale qui l ’isole avec ses propres dangers, et qui 
est l'œuvre d’une sorte de « contre-élite ». Elle aurait dis­
posé, pour se faire comprendre, du langage approprié d’un 
intermédiaire intellectuel consacré, dans lequel les véritables 
élites traditionnelles et les forces spirituelles seraient recon­
nues sans contradiction et se seraient conciliées sans abdica­
tion, car l 'enseignement exprimé par René Guénon est en même 
temps une lumière intellectuelle et une force coordinatrice. 
Elle n ’a maintenant que des interprètes ignorants et incer­
tains, dans la parole desquels les véritables Orientaux n’au­
ront aucune confiance et qui ne sauraient exprimer aucune 
vérité reconnaissable ; de toutes façons, ceux-là n ’attein­
dront jamais les véritables représentants de l ’Orient tradi­
tionnel qui resteront hors de leurs démarches ; de tels inter­
prètes s ’entendraient plus facilement avec ceux qui leur 
ressemblent dans le monde oriental actuel, c’est-à-dire avec 
les Orientaux occidentalisés et modernistes qui sont, contre 
leur propre civilisation, des alliés de l ’Occident moderne ;



244 ETU UES TRADITIONNELLES
mais ces derniers n’auront aucune qualité pour intervenir 
dans l ’ordre profond des choses qui nous intéresse ici. car ils 
seront eux-mêmes exclus de tout rôle représentatif, même 
pas dans l ’ordre le plus extérieur, quand s ’effectuera le 
rétablissement des civilisations orientales elles-mêmes sur 
leurs propres bases traditionnelles. Et lorsqu’on s ’apercevra 
ainsi de l'inanité de la politique suivie jusque-là, il sera peut- 
être trop tard pour « en venir à ce par quoi on aurait dû 
normalement commencer, c ’est-à-dire à envisager l ’accord 
sur les principes ». Cet accord-là pourrait se faire du côté de 
l ’Occident par une élite qui aura été obligée de se consti­
tuer en dehors du cadre de l’Eglise.

En effet, René Guénon a envisagé dès le début, ainsi que 
nous le rappelions plus haut, l ’éventualité que cette consti­
tution se fît en dehors de tout support offert par une orga­
nisation existante, et en dehors de tout milieu défini. 
Avant d’examiner ce point, il nous faut considérer, à titre 
méthodique, bien que secondairement, une autre possibilité 
qui est celle offerte par les organisations initiatiques occi­
dentales, existant en dehors de la forme catholique. Dans 
cet ordre, il ne subsiste à vrai dire que fort peu de chose, 
malgré la pullulation actuelle de toutes sortes d’organisa­
tions à prétentions initiatiques. A ce propos citons encore les 
précisions autorisées de René Guénon qui se rapporte ainsi 
à l ’ensemble des vestiges initiatiques de l ’Occident : « Des 
investigations que nous avons dû faire à ce sujet, en un temps 
déjà lointain, nous ont conduit à une conclusion formelle et 
indubitable que nous devons exprimer ici nettement, sans 
nous préoccuper des fureurs qu’elle peut risquer de susciter 
de divers côtés ; si l ’on met à part le cas de la survivance 
possible de quelques groupements d’hermétisme chrétien du 
moyen âge, d ’ailleurs extrêmement restreints en tout état de 
cause, c ’est un fait que de toutes les organisations à préten­
tions initiatiques qui sont répandues actuellement dans le 
monde occidental, il n’en est que deux qui, si déchues qu’elles 
soient l ’une et l’autre par suite de l ’ignorance de leurs



LE SORT DE L’OCCIDENT 2 4 5
membres, peuvent revendiquer une origine traditionnelle au­
thentique et une transmission initiatique réelle ; ces deux 
organisations, qui d ’ailleurs à vrai dire, n’en furent primi­
tivement qu’une seule, bien qu’à branches multiples, sont 
le Compagnonnage et la Maçonnerie. Tout le reste n ’est que 
fantaisie ou charlatanisme, même quand il ne sert pas à 
dissimuler quelque chose de pire... » (Aperçus sur l ’Initia­
tion, p. 40, note 1). Mais, du côté de ces deux organisations 
les possibilités d ’établir un point d’appui pour un véritable 
redressement intellectuel apparaissent bien limitées. En 
dehors même du fait que la Maçonnerie, plus particulière­
ment, est infestée par la mentalité moderne la plus lamen­
table et par toutes sortes de préoccupations politiques et 
sociales qui l ’ont amenée à jouer trop souvent, surtout par 
ses branches latines, un rôle d’instrument nettement anti­
traditionnel dans les événements des époques dites « mo­
derne » et « contemporaine », ces deux organisations consti­
tuent normalement des initiations de métier (exclusivement 
masculines du reste) et comme telles elles ont un caractère 
essentiellement cosmologique ; par conséquent, elles ne sau­
raient offrir une base appropriée pour un travail intellectuel 
qui devrait être avant tout d’ordre métaphysique pour cor­
respondre au but d ’un redressement par les principes les plus 
universels. C’est là d’ailleurs la raison pour laquelle Guénon 
ne pouvait envisager en Occident comme organisation suscep­
tible d’offrir le point de départ voulu, une autre que l’Eglise 
catholique, car la doctrine théologique dans sa forme sco­
lastique a en propre, au moins partiellement, un point de vue 
métaphysique qui, tout en n’étant pas le plus élevé possible 
en est toutefois un. On pourrait dire, néanmoins, que, de 
même que la cosmologie peut finalement avoir un point de 
contact avec le domaine métaphysique, il ne serait pas im­
possible que, dans un milieu maçonnique constitué sur des 
bases strictement intellectuelles l'on fît l ’adjonction d’un 
point de vue métaphysique ; mais si une telle adjonction était 
possible, cela constituerait, à vrai dire, une superposition par



2 qb ÉTUDES TRADITIONNELLES
rapport à ce qui fait proprement le point de vue maçonnique 
et non pas un développement normal des possibilités de 
celui-ci. A part cela, une autre difficulté réside dans le fait 
que depuis sa modernisation qui coïncide avec sa « sortie » 
sur le plan visible de l’histoire, c’est-à-dire depuis le x v IIIe siè­
cle, la Maçonnerie a perdu son caractère « opératif » attaché 
à l ’exercice effectif du métier, pour n’avoir qu’un point de 
vue « spéculatif » : aussi tout ce qui concerne la doctrine et 
les moyens de réalisation initiatique est à retrouver ou à 
reconstituer, et c ’est là une difficulté de premier ordre ; mais 
du moins la préoccupation de cette reconstitution est sous- 
entendue dans l’idée d’un réveil intellectuel, de sorte que le 
point d’appui maçonnique avec les restrictions signalées et 
sans suffire pour le tout, pourrait être un des facteurs du 
redressement traditionnel. En fait, ces dernières années, il y 
a eu de ce côté un commencement dans ce sens, par la cons­
titution d ’un milieu restreint basé sur l’enseignement de 
René Guénon. On pourrait envisager donc là un certain 
développement, si l ’on arrivait aussi à isoler le travail com­
mencé de toute immixtion et influence du milieu général, 
car dans l ’ensemble la situation de la Maçonnerie est pire 
que jamais, le manque de conscience traditionnelle et ini­
tiatique, ou plutôt l’esprit profane, dépassant de loin ce que 
l ’on voit du côté de l’Eglise catholique elle-même (1).

Mais enfin, pour une élite au plein sens de cette notion, 
René Guénon avait envisagé comme possible, à défaut de la 
base catholique la constitution en dehors de tout milieu défini, 
car il disait que le point d’appui, dans une organisation exis­
tante, n’était pas d’une nécessité absolue. Mais (dans ce cas,

1 Une difficulté d ’un o rdre  part icul ier  subsiste  dans une certa ine  mesure  
dans  le fait que les Maçons, pour avoir  une  condition in tégralement  t r a d i ­
tionnelle dev ra ien t  par t ic iper  à un o rd re  exo tér ique  qui pour  l 'Occident, 
serait  norm alem ent  celui du Catholicisme or  si du côté maçonnique  la 
question de l’appar tenance  et de la p ra t ique  rel ig ieuse pourrai t  ê tre  une 
affaire individu elle il n’en est pas de même quant à leur  admission aux 
sacrements  catholiques, de sorte que, tant  que les rap p o r t s  entre  Rome et la 
Maçonnerie seront  ce qu’ils sont  les Maçons d ’Occident n aura ien t  d ’au t re  
ressource  que  celle d ’un ra t tachement  à l’Orthodoxie  ou à l ’Islam . mais du 
moins, il n ’y a pas là une difficulté insurmontab le.



LE SORT DE I.'OCCIDENT 247

l ’élite ayant à compter seulement « sur l’effort de ceux qui 
seraient qualifiés par leur capacité intellectuelle, et aussi bien 
entendu, sur l’appui de l’Orient, son travail en serait rendu 
plus difficile et son action ne pourrait s’exercer qu’à plus 
longue échéance puisqu’elle aurait à créer elle-même tous les 
instruments... » (La Crise du Monde moderne, pp. 130-131). Sur 
la façon dont pouvait se faire une telle constitution,Guénon 
n’a jamais donné beaucoup de précisions. Pour comprendre 
son attitude et sa méthode dans cet ordre de choses, il faut 
rappeler ce qu’il disait déjà dans Orient et Occident, donc avant 
même qu’il n’ait envisagé d’une façon spéciale la possibilité 
catholique : « Si trop de points restent imprécis, c ’est qu'il ne 
nous est pas possible de faire autrement, et que les circons
tancesseules permettront par la  suite de les élucider peu à peu. 
Dans tout ce qui n’est pas purement et strictement doctri­
nal, les contingences interviennent forcément, et c ’est d ’elles 
que peuvent être tirés les moyens secondaires de toute 
réalisation qui suppose une adaptation préalable... Si nous 
avons dans des questions comme celle-là, le souci de n’en 
dire trop, ni trop peu, c ’est que, d ’une part, nous tenons à 
nous faire comprendre aussi clairement que possible, et que 
cependant, d autre part, nous devons toujours réserver des 
possibilités, actuellement imprévues, que les circonstances 
peuvent faire apparaître ultérieurement... » (op. cit., p. 181). 
En fait, depuis que le principal de l’œuvre doctrinal de Gué
non est paru, plusieurs orientations se sont précisées suc­
cessivement, mais aussi parallèlement, parmi ceux qui ont 
compris son enseignement et ont cherché à le mettre en ap­
plication.

Ces diverses orientations ont été encouragées et aidées 
par Guénon dans la mesure où les intéressés se sont adressés 
à lui, et, en même temps, il en prenait occasion pour donner 
un enseignement spécialement initiatique, bien que d’ordre 
général encore, dans une importante série d’articles au 
Voile d'Isis devenu plus tard Etudes Traditionnelles. Il faut 
souligner cet autre côté de son enseignement, car lui aussi



sort du cadre des études simplement théoriques, et entre 
précisément dans un domaine technique : nous dirons même, 
que s’il y  a, maintenant un livre qui est absolument unique 
et irremplaçable dans son œuvre, et dans le domaine initia­
tique en général, c’est celui intitulé Aperçus sur l ’Initiation 
qui est justement la synthèse de la première série de ces 
articles de caractère technique ; la deuxième série fera l ’ob­
jet d’un volume posthume. Nous ferons remarquer aussi 
qu’un tel travail n’a d’équivalent dans aucun autre écrit 
traditionnel, et ceci dans quelque tradition que ce soit.

Sans pouvoir entrer dans des détails, nous dirons que 
parmi ces orientations, l ’une s'attachait à l’espoir d’une revi­
vification de l’ésotérisme catholique, une autre à la reconsti­
tution maçonnique dont nous avons parlé. D ’autres élé­
ments ont pris le parti de chercher une initiation orientale, 
ce qui aboutissait à la constitution de «prolongements des 
élites orientales » en Occident, non pas à la formation d’une 
élite occidentale proprement dite.

Mais la notion de constitution d’une élite occidentale en 
dehors de tout point d’appui, et de tout milieu défini impli­
que la possibilité qu'une élite se constitue avec des éléments 
n’ayant aucun rattachement à quelque organisation que ce 
soit. Sous ce rapport, il apparaît que la question de la cons­
titution d’une élite occidentale est restée sans réponse jus­
qu’ici. Mais, on peut se demander, que peut signifier exacte­
ment une telle constitution ? Cette question se pose même 
sous la forme d’une certaine difficulté : étant donné, d’une 
part, que, selon les précisions de Guénon, par « constitution 
de l ’élite » il faut comprendre, non pas une simple formation 
doctrinale, mais une réalisation effective dans l’ordre de la 
connaissance initiatique et métaphysique, et étant entendu, 
d'autre part, que toute réalisation de ce genre implique une 
initiation et la pratique de certains moyens qui doivent avoir 
une origine traditionnelle, comment peut-on concevoir 
qu’une élite se constitue effectivement, sous tous les rap­
ports, sans qu’elle prenne son point d’appui dans une or­

348 ÉTUDES TRADITIONNELLES



LE SORT DE L OCCIDENT 249

ganisation existante ? Pour répondre à cette question nous 
dirons, tout d’abord, que pour nous, indubitablement, tout 
le travail effectif devait commencer par une initiation et 
par des moyens appropriés. Mais y  a-t-il vraiment quelque 
autre possibilité initiatique en dehors des deux précédem­
ment mentionnées ? Nous répondrons : oui. Il reste encore la 
possibilité qu'une initiation proprement occidentale, mais 
n’existant plus en Occident, se réactualise dans un milieu 
intellectuel propice, avec des moyens appropriés. Quelle 
serait cette initiation, et où se trouverait-elle ? Ce ne pour­
rait être que l'ancienne initiation régulière et effective de 
l’Occident traditionnel retirée depuis longtemps, là où se 
retire toute initiation qui n’a plus la possibilité de se mainte­
nir dans son milieu normal, lorsque les conditions cycliques 
lui sont défavorables. Ajoutons encore, pour mieux rendre 
compte de l ’état spécial de l ’Occident, qu’une telle retraite, 
quand elle concerne la forme initiatique fondamentale d’une 
tradition, coïncide avec la retraite du centre spirituel de cette 
tradition, et se fait vers le point d’origine de tout centre 
d’une tradition particulière, c ’est-à-dire, vers le centre 
spirituel suprême, où elle reste alors à l ’état latent et d’où 
elle peut se remanifester quelquefois quand les conditions 
cycliques le lui permettent. Ces remanifestations sont faci­
litées, dans une certaine mesure, par la présence, dans le 
milieu traditionnel abandonné d’organisations initiatiques 
d’importance secondaire qui ont surtout le rôle de maintenir 
une continuité de la transmission initiatique, et relier, de 
loin, leurs membres, sans même qu’ils en aient conscience, à 
l’influence du centre retiré. C’est pour cela, d’ailleurs, que 
la première méthode à envisager pour la constitution de 
l’élite occidentale, était celle qui prenait un point d’appui 
dans une organisation existante. Mais quand, pour diverses 
raisons, une réactualisation n ’est plus possible dans le cadre 
des organisations existantes, alors que des conditions essen­
tielles se trouvent remplies dans un milieu non défini, une 
remanifestation peut se produire, à l ’égard de ce dernier



250 ÉTUDES TRADITIONNELLES
ou de certaines individualités « qualifiées », et alors l’initia­
tion nécessaire et les moyens correspondants peuvent réap­
paraître. Toutefois, dans ce cas, l’initiation et les moyens du 
travail de réalisation présenteraient des modalités relative­
ment nouvelles, liées plus spécialement aux qualifications 
du milieu de réactualisation ; c’est d’ailleurs, à travers ces 
qualifications, et à leur mesure, que seraient élaborés les 
instruments de travail qui apparaîtraient ainsi successive­
ment, comme une sorte de création due à l’élite elle-même, 
selon les opportunités du développement effectif de celle-ci. 
Cette possibilité, si difficilement réalisable, nous semble 
devoir être incluse dans ce que Guénon avait en vue par 
l ’idée d’une constitution de l ’élite occidentale en dehors du 
point d’appui dans une organisation existante et de tout 
milieu défini. Nous avons d'ailleurs certaines raisons de 
penser que Guénon savait par lui-même quelque chose sur 
des possibilités de ce genre, car, à ses débuts, certaines ten­
tatives se sont produites, à partir d ’interventions de l ’ancien 
centre retiré de la tradition occidentale. Pour autant que les 
événements que nous avons en vue ici ont touché Guénon 
lui-même, nous ajouterons que cela ne contredit nullement 
la « génération orientale » personnelle de Guénon, car une 
coordination d’influences est possible avec l ’action de centres 
traditionnels non-chrétiens, dans des buts d’un ordre plus 
général. A ce propos nous rappellerons que, « après la des­
truction de l’Ordre du Temple, les initiés à l’ésotérisme 
chrétien se réorganisèrent, d’accord avec les initiés à l’éso­
térisme islamique, pour maintenir, dans la mesure du pos­
sible, le lien qui avait été apparemment rompu par cette des­
truction » et que cette collaboration entre des initiés aux deux 
ésotérismes mentionnés « dut aussi se continuer par la suite, 
puisqu’il s ’agissait précisément de maintenir le lien entre les 
initiations d'Orient et d ’Occident » (Aperçus sur l'Initiation, 
pp. 249-252). Le réveil de l ’initiation occidentale pouvait 
donc en principe être tenté par une telle conjonction d’in­
fluences et interventions, les difficultés ultérieures seules



LE SORT DE L'OCCIDENT 251

ayant pu déterminer dans un sens plus « oriental » l ’appui 
qui pouvait encore être offert à l’Occident. Nous ne voulons 
pas insister ici davantage sur ce point, mais nous dirons que 
cela doit être mis en relation avec les orientations spirituelles 
plus adéquates aux perspectives de la « seconde hypothèse » 
quant au sort de l’Occident.

Il nous faut dire maintenant qu’il y a eu aussi quelquefois 
des solutions d’un caractère moins régulier, ce qui s ’ex­
plique par le fait qu’elles ne procédaient pas des indications 
doctrinales et autres, données par l’enseignement de Gué­
non. Tel est le cas de ceux qui, parfois en dehors même de 
toute connaissance de cet enseignement, se sont rattachés à 
des organisations ayant leur point de départ dans l ’Orient 
mais que René Guénon déclarait dépourvues des conditions 
de régularité traditionnelle, et qui se montraient, du reste, 
entachées de modernisme. Nous n’entrerons pas dans le 
procès de ces organisations, mais nous ferons seulement 
quelques remarques d’ensemble qui dépassent d’ailleurs ce 
cas spécial, puisqu’elles correspondent à des constatations 
que l’on a pu faire même dans certains cas où il n’y avait 
aucune difficulté sous le rapport de la régularité essentielle 
du rattachement. Deux sortes de déviations de perspective 
traditionnelle s ’accusent généralement chez ceux qui n’ont 
pas connu ou ne se sont pas assimilé suffisamment l ’ensei­
gnement de René Guénon, et n’ont pas compris par consé­
quent dans quelles conditions une réalisation véritable pou­
vait être entreprise par des Occidentaux, qu’il s’agisse d’ail­
leurs de ceux qui se sont rattachés, d’une façon illusoire ou 
régulière, à des organisations orientales, ou encore de ceux 
qui sont restés sans aucun rattachement : nous les appel­
lerons la déviation « absolutiste » et la déviation « universa­
liste ».

La première se définit par la volonté d ’atteindre à une réa­
lisation, et même à la Connaissance Suprême, en dehors des 
conditions normales d ’une méthode et de telle forme tradi­
tionnelle, par une simple participation à la technique strie-



252 ÉTUDES TRADITIONNELLES
tement intellectuelle de la voie respective. La deuxième se 
définit par la négligence de la règle d’homogénéité spiri­
tuelle entre la modalité initiatique d’ensemble à laquelle on 
veut participer, et la forme traditionnelle pratiquée, ou 
encore par l’illusion d’une méthode unique applicable indif­
féremment à des formes traditionnelles diverses, et même 
en dehors de l’existence d’un rattachement initiatique. Les 
diverses formes de ces déviations, qui quelquefois se com­
binent entre elles d’étrange façon, procèdent toutes d’une 
ignorance de la relation qui doit exister entre la nature des 
influences spirituelles agissant dans l’initiation, les moyens 
de réalisation correspondants, et les qualifications des êtres 
humains. Cette ignorance est presque toujours alliée avec 
l'orgueil et la suffisance caractéristiques de l ’individualisme 
moderne, et aussi avec la prétention d’adapter l’enseigne­
ment et la technique traditionnelle aux exigences des nou­
veaux temps ! Pour les intellectuels affligés de ces défauts 
spirituels, l ’enseignement et la discipline initiatiques d’une 
forme traditionnelle sont des choses inactuelles, soit parce 
qu’ils les trouvent gênantes pour la vie ordinaire, soit parce 
que, tout simplement, ils les ignorent. Ceux-ci traiteront 
donc volontiers de « ritualisme » la pratique des moyens 
sacrés d’ensemble, soit en considérant qu’elle n’est pas néces­
saire dans leur cas personnel (et alors on est étonné de 
voir combien se croient dans le même cas) soit en pré­
férant en cet ordre des combinaisons artificielles de leur 
propre cru, qui relèvent du « syncrétisme » ou du « mélange 
des formes traditionnelles ». En reprenant dans un sens plus 
général certains jugements de Guénon, nous dirons donc 
que ces choses, qu’on constate de différents côtés, sont plus 
graves quand elles se produisent dans des organisations 
initiatiques régulières que lorsqu’elles sont le fait de gens 
qui, en somme, n’agissent que pour leur propre compte et 
n'ont rien d’authentique à transmettre. Enfin un trait ca­
ractéristique et significatif de ces écoles est leur hostilité, 
soit déclarée soit dissimulée, à la fonction et à l'enseignement



LE SORT DE L’OCCIDENT 253
de Guénon. Il est à craindre maintenant qu’avec sa dispari­
tion, ces diverses irrégularités ne s’accentuent encore, car sa 
présence exerçait un certain effet de censure même chez ceux 
qui n’étaient pas en accord avec l'ensemble de son ensei­
gnement.

Cela nous amène à dire un mot sur la signification générale 
que peut avoir la cessation de sa fonction personnelle. On se 
rappellera ici que, en parlant de l ’espoir d’une entente entre 
Orient et Occident, et du rôle des « intermédiaires », il disait 
au sujet de ces derniers que « leur présence prouve que tout 
espoir d ’entente n’est pas irrémédiablement perdu » (La 
Crise du Monde moderne, p. 181). Sa brusque disparition 
serait-elle à interpréter comme la perte ou la diminution de 
cet espoir d ’entente ? Il n’est pas douteux que sous ce rap­
port, il y a dans cet événement inattendu un certain sens 
négatif, et les différentes difficultés ou limitations de possi­
bilités qu’avait rencontrées sa fonction, et dont nous avons 
fait mention, ne feraient d’ailleurs qu’appuyer cette signi­
fication. Mais nous devons déterminer les limites entre les­
quelles une telle interprétation est possible. Tout d’abord, 
sa fonction devait avoir à quelque moment, avec l ’âge, une 
limite naturelle. D ’autre part, même si rien ne prévenait 
d ’une fin pour le moment, son activité s’est de toute façon 
étendue, sur une durée appréciable : une trentaine d’années 
sépare sa mort de la publication de son premier livre ; sa 
production intellectuelle fut exceptionnellement riche : 
17 livres, plus la matière des articles à republier en volumes 
totalisant au moins 8 ouvrages ; l’influence de cette œuvre 
devra se développer encore plus à l’avenir. Etant donné 
l ’importance que nous avons nous-même attribuée à la fonc­
tion de Guénon, son œuvre ne pourrait pas rester sans quel­
que conséquence positive en ce qui concerne les rapports 
avec l ’Orient. D ’autre part, la fin de son activité n’est pas 
une raison suffisante pour conclure à la cessation même de 
l ’appui de l’Orient, car Guénon même n’a jamais lié cet 
appui à sa seule présence, et textuellement, il a parlé tou­



254 ÉTUDES TRADITIONNELLES
jours au pluriel d’ « intermédiaires », ce qui peut bien ne 
pas être une simple formule de style impersonnel, d’autant 
plus qu’il ne pouvait préjuger de ce qui se passerait après lui. 
Ce qui est certain, c ’est que la ressource intellectuelle que 
l ’Orient a utilisée par lui a cessé, car elle était liée à des qua­
lités personnelles providentiellement disposées. Ce qui est 
certain aussi c ’est que, la partie doctrinale générale de son 
message apparaissant comme largement réalisée pour rendre 
possible le réveil intellectuel voulu en Occident, ce n’est pas 
dans le même ordre que l ’on pourrait envisager comme pro­
bable une continuation de l’appui que l ’Orient offrait. C'est 
plutôt quant à des formes doctrinales plus circonstanciées 
et aux applications contingentes de toutes sortes, que le 
besoin d’une continuation de cet appui se fait sentir. Cela 
peut être lié d’ailleurs d’une façon spéciale à de nouvelles 
nécessités cycliques de l’orientation traditionnelle et, sous ce 
rapport, on pourrait penser précisément à un développement 
plus particulier en relation avec les circonstances et les moda­
lités propres à la « seconde hypothèse », ce qui d ’ailleurs 
nous semble exiger tant un côté doctrinal qu’un côté 
d’orientation pratique, plus déterminés dans leur forme. On 
reprochera à nos réflexions un caractère trop hypothétique 
et abstrait, et nous le reconnaîtrons volontiers, mais il ne 
nous est pas possible d’éviter cela, d ’autant plus que nous 
ne cherchons ici qu’à circonscrire d ’une façon très générale 
la signification que peut avoir la cessation, à ce moment de 
la fonction personnelle de Guénon.

Mais l ’œuvre intellectuelle laissée par Guénon maintiendra 
sa présence, de même que tout ce qui a été conçu sous son 
inspiration poursuivra l’orientation initiale donnée par lui. 
Son œuvre commence même à être connue et comprise dans 
certains milieux d’Orient, là où les intellectuels qui ont fait 
l'expérience de l ’actuelle civilisation occidentale et des doc­
trines profanes, et en ont éprouvé toutes les conséquences, 
en eux-mêmes et autour d’eux, n’ont pas d’autre moyen de 
reprendre contact avec l’esprit traditionnel qu’à travers un



LE SORT DE L’OCCIDENT 255

enseignement qui constitue à la fois une critique efficace de 
l’esprit moderne et une formulation intelligible des vérités 
immuables de la tradition. D ’autre part, ceux qui, en Occi­
dent, constituent, par leur rattachement oriental, ce que 
Guénon appelait «un prolongement des élites orientales qui 
pourrait devenir un trait d ’union entre celles-ci et l'élite 
occidentale le jour où cette dernière serait arrivée à se cons­
tituer », sont d’une façon naturelle une raison de ne pas 
abandonner l ’espoir d’une entente de l ’Occident avec les 
forces salutaires de l ’Orient traditionnel. Mais dans les con­
ditions d’existence d’une époque pleine de toutes sortes 
d’illusions et de dangers, cet espoir reste fondé sur la fidé­
lité parfaite de tous les côtés à l’enseignement de celui qui fut 
et sera la «Boussole infaillible » et la «Cuirasse impénétrable». 
Tous ceux qui participent de la sagesse traditionnelle et de 
l ’esprit de véritable réconciliation divine du monde, ren­
contreront certainement la même incompréhension que leur 
grand prédécesseur, et seront aussi l ’objet de la même 
hostilité, ou d ’une plus grande encore, que celle qu’a éprou­
vée le Témoin de la Vérité Unique et Universelle, mais 
c ’est à eux que, dans l ’ordre des implications humaines, on 
recourra finalement pour trouver une intercession qui, par 
delà les erreurs et les iniquités d’un monde qui s ’engouffre 
dans son propre chaos, doit ouvrir les portes de la Lumière 
et de la Paix.

M. VÂlsan.


