UNE INSTRUCTION
SUR LES
RITES FONDAMENTAUX DE L'ISLAM
(Kitabu-1-I'ldm fi-mé& bunya ‘alay-hi-I-Islam)

Du Cheikh al-Akbar Muhyu-d-din ibn ‘Arabi

Traduit et annoté par Michel Valsan
(Etudes Traditionnelles n° 369, Janv.-Fév. 1962. p. 23)

NOTICE INTRODUCTIVE

L'opuscule du Cheikh al-Akbar portant ce titre se présente comme une suite
d’enseignements concis, concernant les aspects ésotériques de quatre obligations
fondamentales de I'Islam : la Caldt ou Priere rituelle, la Zakdt ou Aumoéne légale, le
Cawm ou Jeline, et le Hajj ou Pélerinage. Ce sont, des cing qui constituent ce qu’on
appelle les Fondements de la Foi (Qawa’idu-I-im&n) ou encore des Piliers de I'Islam
(Arkdnu-I-Isldm), celles qui comportent une forme caractérisée d’activité rituelle ou de
régime sacré, et qui ne consistent pas en un pur acte de conscience ou une simple
prestation de forme verbale. Reste ainsi en dehors de cet examen la 1 obligation
fondamentale de I'Islam qui est la Chahddah ou Attestation de la divinité unique d’Allah,
a laquelle est rattachée aussi I’Attestation de la qualité d’Envoyé divin de Mohammad (ce
qui fait qu’il y a plus exactement Deux Attestations, ach-chahddatdn dans une seule
profession de foi liminaire) (1).

(1) Ces Attestations, outre leur rbéle dans l'acte d’entrer en Islam, interviennent
constamment dans les formules récitées pendant les autres rites : ainsi lors de la
purification rituelle préalable a |la Priére, dans les appels a la Priére, dans la Priere elle-
méme (le Tachahhud), dans les formules consécratives du Je(ine, dans le Pélerinage, etc.
pour ne pas parler des récitations spéciales de caractére incantatoire (les awrad, les
adhkar, etc.). Notre auteur en a traité, d’'une maniere ou d’une autre, de nombreuses
fois, soit dans les ceuvres de caractére général comme les Futhat soit dans les écrits de
caractére spécial.

De ce texte on ne connait actuellement, sur la plan public tout au moins, que le seul
manuscrit de Berlin inscrit par Ahlwardt sous le n°® 2943 : We II, 1632, folio 81a-82a.
Ceci dit dans la mesure ou l'on peut s‘orienter en cette matiére d’aprés les seuls titres
catalogués des ceuvres de cet auteur, car en pratique il arrive fréquemment qu’un méme
écrit soit intitulé par les copistes ou les bibliothécaires de facons différentes.

L'écrit semble avoir été rédigé de fagon occasionnelle, en quelque circonstance
passagére, par exemple lors du contact avec un milieu de fogaré ; il consiste en des
notations rapides et sommaires faites, ainsi que l'indique le texte méme, sur un defter
(grand cahier) qu’on a d(i présenter a I'auteur. La rédaction est visiblement improvisée et
sans une égale insistance dans tous les paragraphes. Le dernier par exemple, celui du
Pélerinage, s’occupe surtout de la notion de « possibilité pratique » (istitd’ah) qui
conditionne l'incidence de l'obligation Iégale pour le musulman, et, pour ce qui est des
rites constitutifs, il ne porte que I'’énoncé d’une distinction a faire entre le pélerinage
selon les modalités extérieures et celui selon les modalités intérieures.



Les vues spirituelles qu’exprime le Cheikh al-Akbar au sujet des rites de I'Islam commun,
il les rapporte formellement a ce qu'il appelle la « Doctrine de pauvreté » (al-Madhhabu-
I-Fagri) ; on notera en la circonstance qu'il est fait ainsi état dans I'ordre normatif d’une
Pauvreté naturelle instituée par |'acte existenciateur. Il est question aussi d’'une Science
propre a la Pauvreté (al-Ilmu-I-Faqgri). Il s’agit en tout cela d’une expression sommaire,
en termes mohammadiens, d’'une métaphysique du Détachement total et du Dénuement
absolu dans tout l'ordre de la réalité.

Pour des raisons de convenance ésotérique, cet enseignement est souvent formulé en
termes indirect ou ambigus, quelquefois énigmatiques ; le style use couramment des
nuances de l'ichdrah (« signe fait de loin »), de I'im& (« signe des yeux ») et du talwih
(« miroitement fugitif »).

Un intérét particulier de ce document réside dans le fait qu’il laisse entrevoir assez bien,
par I'exemple de quelques éléments retenus plus spécialement, comment les rites et les
autres institutions de la loi commune peuvent étre interprétés et pratiqués dans une
perspective proprement initiatique et contemplative. Mais cela permet aussi de se rendre
compte d’une fagon plus sensible de la Science spirituelle dont procédent les institutions
sacrées, et par conséquent de la Sagesse « non-humaine » sur laquelle repose tout
I'ordre traditionnel. Les rites exotériques et les regles de vie traditionnelle établis par la
Loi générale ne sont d’ailleurs pas des prescriptions « bonnes pour les exotéristes », mais
des institutions spirituelles complétes, qui dans leurs aspects intérieurs sont de véritables
mystéres initiatiques ; a ces institutions tous les membre de la communauté, aussi bien
les « gens de l'intérieur » (ahlu-I-b4tin), les ésotéristes, que les « gens de l'extérieur »
(ahlu-zh-zhé&hir), les exotéristes, sont également soumis, étant bien entendu que le profit
final variera indéfiniment avec les cas et les états individuels. Le Cheikh al-Akbar
explique ailleurs (Futlhéat, ch.62-63) que la Chari‘ah, la Voie apparente ou la Loi générale
est une Hagigah, Réalité fondamentale, d’entre les hagdi’qg (réalités fondamentales). Il dit
aussi : « il n'y a pas de hagigah qui s’‘oppose a une chari’ah, car la Chari’ah est une des
haqgéa’iq, et les hag4’ig sont analogues et semblables... Les hommes, voyant que tous
agissent selon la Chari’ah, aussi bien I'élite que le commun, et que la Hagigah n’est
connue que par |'élite, ont distingué entre I'une et I'autre, en considérant Chari’ah ce qui
est apparent des statuts de la Hagigah, et Hagigah ce qui est intérieur, du fait que le
Législateur, qui est Dieu-Vérité (al-Haqq) s’est appelé Lui-méme des noms de I’Apparent
(azh-Zhé&hir) et le Caché (al-Béatin), et ces deux noms lui appartiennent « réellement »
(hagigaten). La Hagigah est |'apparition de la qualité (cifah) de ce qui est « dieu » (haqq)
sous le voile d'une qualité de « serviteur » (abd). Mais quand le voile de l'ignorance est
enlevé de l'eeil de lintuition intellectuelle (bagirah) I'nomme voit que la qualité du
serviteur est identique a la Qualité de Dieu, ceci selon la doctrine la plus répandue, car
selon nous personnellement la qualité du serviteur est identique a Dieu méme non pas a
une qualité de Dieu ; par conséquent I’Apparent est créature (khalg) et I'Intérieur est
dieu (haqq) ».

D’autres ouvrages de notre Maitre développent amplement la perspective doctrinale et
technique de ce petit écrit. Nous ne mentionnerons qu‘a titre indicatif les Futdhat ou les
chapitres 67-72 (les quatre derniers représentant chacun un véritable volume) traitent
des Cingq piliers de I'Islam, aussi bien du point de vue ésotérique qu’exotérique.



Il nous semble d‘ailleurs opportun d’emprunter au corpus doctrinal dont nous parlons, un
passage qui concerne I'ensemble des Cing Fondements et qui pourra servir ici d’élément
introductif en matiére :

« La Priére (ag-Calat) est venue au deuxiéme rang parmi les fondements de la Foi sur
lesquels fut édifié I'Islam, dans I'’énumération que, selon le texte du hadith sdr, I'Envoyé
d’Allah - qu’Allah épanche Sa grace sur lui - fit en disant : « L'Islam a été édifié sur cing
(institutions) : l'attestation qu‘il n'y a de dieu (ildh) que Dieu (Allah), et
I'accomplissement de la Priére, et I'acquittement de I'Imp6t purificateur, et le Jeline du
Ramadan et le Pelerinage. » L'envoyé d’Alldh instruisit en outre les Compagnons que,
dans cette énumération, il observait un certain ordre de succession, car la conjonction
« et » (reliant les cing choses énumérées) laisserait une certaine indécision a cet égard ;
il précisa a ce sujet son intention lorsque, I'un des Compagnons voulant recenser le
hadith dans les termes inversés « et le Pelerinage et le Jeline du Ramadan », il ne I'admit
pas, mais rétablit : « et le Je(ine du Ramadan et le Pelerinage ». Ainsi il nous a fait savoir
qu'il avait en vue un ordre de succession, et il nous a averti par la méme occasion de ne
rapporter de sa part que sa propre forme d’expression, ceci dit parce qu'il y a des
docteurs qui pensent que la transmission des paroles du Prophéte peut étre faite
(valablement) selon le sens (seul).

«La Caldt qui vient ainsi en deuxieme position parmi les Fondements, est
étymologiquement apparentée au terme mugalli, qui (tout en désignant d'un cété le
« priant ») en matieére hippique désigne le cheval qui dans une course suit de pres le
sabiqg (le « précédent », le premier). Or le sdbig parmi les Fondements de la Foi est
I’Attestation (ach-Chahddah), et d'autre part la mucalld (« lieu de priere », « chose
priée ») est un synonyme de la Cal4t.

« Quant a I'Impot purificateur (az-Zakéat), celui-ci a été placé immédiatement aprés la
Priere, car la zakat est « purification », et par cela elle a un rapport avec la Priere. En
effet Allah n’accepte pas la Priére sans I'état de pureté rituelle, et I'Imp6t aumonier est
de son cOté un moyen de purifier les biens possédés. Le méme terme zakat dans le sens
de « purification » est employé par Alldh quand Il parle de I'ame en disant : « Est
prospére celui qui I'a purifiée (zakk&-h4) » (Cor 91,9), et cette purification est obtenue
par la pratique des commandements divins. La Priere a comme condition préalable la
propreté des habits, du corps et de I’endroit ou se fait la priere, quoi qu'il en soit de I'état
de ce lieu.

« Quant au Jelne (ac-Cawm) il a été placé aprés I'Imp6t purificateur en raison de
I'aumone instituée a la fin du Je(ine du Ramadan et appelée zakdtu-/-Fitr = « aumone de
purification pour la rupture de Jeline ».

« Et c’est en derniére position que viendra ainsi le Pélerinage (al-Hajj). » (Futlhét,
ch.69.)

I. ENSEIGNEMENT (1) SUR L’'EXCELLENCE DU RITE DE LA PRIERE (ac-Calét)

Le Cheikh, I'Imam, le Savant pratiquant et ferme en science, le Maitre de la Religion et le
Vivificateur certain de la Sunna, Muhyu-d-Din Ab( Abdallah Muhammad Ibn Arabi, al-
Hatimi, at-Tai, al-Andalusi - qu’Allah nous fasse tirer profit de lui et de sa science, amen
- adit:

Sache - et qu’Allah « te confirme par un Esprit procédant de Lui » (2) - que la notion de
priére (calat) a trois degrés d’application :



1. L'accomplissement de ses éléments constitutifs extérieurs, en observant tout ce
gu’exige lI'enseignement religieux comme conditions de pureté de différents ordres, ainsi
que toutes les autres prescriptions dont dépend la validité de ce rite.

2. La scrutation des finesses (dagdig) de ses secrets (asrdr) ; c’est sous ce rapport que
la priere est « rafraichissement de I'CGEil » (qurratu-I-Ayn) (3) et délectation pure du
Secret intime (nuzhatu-s-Sirr) (4).

(1) Le texte porte exactement Wacgiyah muhalldt = « recommandation ornée ».

(2) Expression inspirée du Coran, 58, 22. On trouve souvent ce veceu traditionnel en téte
des enseignements de notre auteur.

(3) Expression qui se rapporte au hadith prophétique suivant : « De votre bas-monde
trois choses m’ont été rendues aimées : les parfums, les femmes, et le rafraichissement
de mon ceil (ma consolation) fut placée dans la Priere. » [Hubbiba ilayya min dunydkum
thaldthun : an-nisd’ wa-t-tib wa ju’ilat qurrata ‘ayni fi-s-salat.]

(4) Selon l'acceptation technique habituelle le sirr désigne « une réalité trés fine (/atifah)
déposée dans le coeur, comme |'esprit I'est dans le corps, et qui est le « lieu » propre
(mahall = réceptacle) de la « contemplation » (al-muchdhadah), de méme que l'esprit
(ar-rdh) est le lieu de I’ « amour » (al-mahabbah), et le cceur (al-galb) celui de la
« connaissance » (al-ma’‘rifah) ». (Jurjani : Ta’ifat). La notion de « secret intime » du
cceur spirituel est a rapprocher de l’expression augustinienne d’abditum mentis, lieu
intime de la « vision » et de |" « intelligence ».

La calat (la Priere) est cilah (« action de se réunir a quelqu’un, de lui remettre un don »)
et wucglah (« jonction »). Comprends donc le secret de la conjonction (wagl) (1) et tu
découvriras des merveilles ! Combien d’esprits quittérent leurs corps lorsque parurent ses
fulgurations épiphaniques (2), ses haleines et ses souffles, et combien de cceurs
trouverent la vie véritable dans ses éclaircies !

Dans sa « position verticale » (al-qgiydm) se trouvent le secret du Subsistant par Soi par
lequel subsiste toute chose existante (al-Qayydm) (3).

Dans les « paroles récitées » (al-kaldm) se trouve le secret du Parlant au Logos
Révélateur (al-Mutakallim) (4).

(1) Les termes c¢ilah, wucglah et wagl, dérivés de la racine wacgala sont apparentés au
terme caldt, qui, lui, dérive de calawa racine composée des mémes lettres disposées
seulement dans un ordre différent.

(2) A ce propos on peut citer a titre d’illustration ce que raconte ailleurs le cheikh al-
Akbar lorsqu’il parle de la connaissance atteinte par lui sous le rapport d’une certaine
« demeure » initiatique (manzil) appelée « la demeure de la Terre Vaste » (manzilatu-I-
Ardi-1-Wési‘ah) elle-méme comprise dans une demeure plus générale nommée par lui
« la Demeure des Symboles » (Manzilu-r-Rumdiz) : « Lorsque je pénétrai dans cette
demeure, j'étais a Tunis, et il se produisit un cri dont je n‘eus pas conscience qu’il sortait
de moi. Tous ceux qui l'ont entendus sans exception tombérent évanouis ; les femmes
qui se trouvaient sur les toits des maisons voisines pour nous regarder (faire la priére)
s’évanouirent aussi ; certaines tombérent du haut des maisons dans la cour mais sans se
faire du mal. Je fus le premier a reprendre conscience. Nous étions en priere, derriére
I'Imam ; tous sans exception étaient tombés foudroyés, mais aprés un moment tous se
redresseérent. Je leur demandai : « Que nous est-il arrivé ? » Ils me répondirent : « c’est



plutét a toi de dire ce qu'il t'est arrivé, car c’est toi qui a poussé ce cri qui nous a produit
ce que tu viens de voir | » Je répondis : « Par Alldh, je ne sais méme pas que j'ai poussé
un cri ! » (Futdhéat, chap.22)

(3) Le nom divin Al-Qayyim est de la méme racine que giydm qui signifie plus
exactement le « fait de se tenir debout ».

(4) Rapport étymologique entre le nom divin a/-Mutakallim et kaldm. Par le terme kaldm
on désigne ici spécialement la « parole divine » représentée par les versets coraniques
récités pendant cette position verticale ; selon une des recommandations spirituelles le
fidele doit concevoir que les versets qu’il prononce sont récités par Allah (précisément
sous le rapport de son attribut d’a/-Mutakallim).

Dans |’ « inclinaison » (ar-rukd’) se trouve la théophanie de I'Immensité incomparable
(al-Azhamatu-I-fardaniyyah) (1).

Dans la « prosternation » (as-sujid) il y a la « proximité » (al-qurb) que produit
I'abaissement-rapprochement (ad-dunidw) (2), et dans cette proximité se trouve ce que
les plumes se peuvent décrire. Allah - qu'll soit exalté - a dit : « En vérité, c’est chez ton
Seigneur qu’est le terme final » (Coran, 53, 42) (3).

Dans |’ « acte de témoignage » (at-tachahhud) (4) il y a la Contemplation (al-
Muchdhadah) du Témoin contemplant (ach-Chahid) (5). Comprends donc « et réveille-
toi » (wa’ntabih) : « Tu es a Sa Place » (anta bi-H) (6). Et c’est ainsi que sont les choses
dans toutes les phases de la priére.

(1) Cette signification est illustrée parla formule prononcée dans la position inclinée :
Subhéna Rabbi-I-Azhim = « Gloire a mon Seigneur I'Immense (ou le Magnifique) ! »

(2) Selon un hadith, « c’est dans la position de prosternation que l'adorateur se trouve le
plus prés de son Seigneur » pendant le rite de la priere. Cf. Coran 96, 19 « Prosterne-toi
et (ainsi) approche-toi ». [sjud wa qtarib]

(3) [wa anna ila Rabbika-I-muntahé&]. Allusion a I'état d’extinction créaturelle réalisé dans
cette condition dont la finalité initiatique est la Théophanie identifiante.

(4) 1l s’agit des formules prononcées dans la position assise (jul(s) : on y atteste Allah et
le Prophéte.

(5) Ach-Chahid, le Témoin, est ici aussi bien une épithéte de l'adorateur contemplant
gu’un des noms d’Allah. Ce terme ainsi que ceux de muchdhadah et de tachahhud sont
de la méme racine : L'acte de véritable attestation repose sur la contemplation directe de
ce que l'on atteste.

(6) Similitude verbale recherchée pour sensibiliser I'idée que la prise de conscience de ce
gu’on est essentiellement et qui appareil comme un réveil du sommeil de lignorance,
aboutit a la constatation d‘une substitution qui n’est qu’une hypostase de |'Identité
Supréme. L'expression anta bi-H se traduit = « tu tiens Sa Place », « tu vaux Lui », et,
au sens fort, « tu es Lui ». C'est donc un équivalent circonstancié de l'adwaitique Tat
tvam asi = Tu es Cela !

Dans la Priére se trouvent des « Signes évidents » (Ayyéat bayyindt) (1) et des « Soleils
levants » (Chumds bézighat) (2). La Priére est I'arene des Connaissants (al Ariftin) et la
vie des esprits des Amants (a/-Muhibbiin) (3).

3. Enfin dans la Priére réside un secret difficile a comprendre, qui ne se manifeste pas et
qui n’est toutefois pas célé :



C'est qu’elle est la Priere de Dieu-méme (Caldtu-I-Haqq) faite sur le fidele en priere.
« Réveille-toi donc » (fa-ntabih) : « Tu es a Sa Place » (Anta bi-H). Ne sois pas aveugle a
ce sujet, si tu ne veux étre privé du Secret Supréme (as-Sirr al-Akbar). Comprends, a ce
propos, la parole divine qui dit : « C'est Lui-mé&me qui prie sur vous, ainsi que Ses Anges,
afin de vous tirer des Ténebres vers la Lumiere » (Coran, 33, 42). Or rends-toi compte
aussi qui est « celui qui fait cette Priere a Lui » (mucalli Calati-Hi), la priere de Dieu -
qu’ll soit exalté. Mais ne te laisse pas entrainer par les acceptations linguistiques directes
(mucalli signifiant I'orant, « celui qui prie », mais aussi le « deuxiéme cheval dans une
course ») (4), car ton « pied glissera » aprés avoir été ferme, ni par les « chevaux-
fantasques » (khayl) de l'interprétation symbolique (ta‘wil) (5), car tu t'en repentiras. Au
contraire « suis et rattrape » (ilhag) ce que Dieu « le Vrai » (al-Hagqg) (6), prends
conscience et comprends (7)

(1) Cette expression qualifie des pouvoirs intuitifs recus dont la vertu est d'éclairer et
scruter différents ordres de réalités énigmatiques ou cachées. Cf. Le Livre de I’Extinction
dans la Contemplation du cheikh al-Akbar.

(2) Le «lever du Soleil » est le symbole de la manifestation de I'Essence dans la
conscience du Contemplant. Cf. Ibid. Le pluriel employé dans le texte s’explique par les
« renouvellements d’état » que comporte la vie de I'Essence pour le Connaissant tant
qu'il réside dans la condition humaine, et que favorise pour celui-ci plus spécialement la
pratique du rite de la Priére.

(3) Ces épithétes désignent deux catégories fondamentales d’hommes spirituels qui sont
en Islam, les analogues des Jnaniques et des Bhaktiques de la spiritualité hindoue.

(4) Cf. Futdhéat, ch. 67. Voir la référence textuelle dans notre Notice introductive.

(5) Le texte porte khaylu-t-ta‘wil : notre traduction tient compte de I'amphibologie du
terme khayl qui signifie aussi bien « imagination » que « chevaux » (nom collectif). Il y a
aussi une allusion a l'idée de « course de chevaux » suggérée précédemment par le
terme mugalli.

(6) Nouvelle similitude verbale (les deux termes en cause ayant exactement les mémes
lettres valorisées phonétiquement de fagon différente) employée pour suggérer que la
solution véritable est de « suivre prés » (« ilhag ! ») ce que dit « la Vérité divine » (al-
Haqq). Le verbe lahiga évoque du reste lui-aussi le symbolisme de la course car le /dhig
est un synonyme de mucalli hippique et désigne donc lui aussi le « suivant immédiat »
d’un sébiq, « précédent ».

(7) Le sens final de ce passage peut étre précisé ainsi : Le secret de la priére instituée
réside dans le fait que le rite que tu accomplis sensiblement est intelligiblement la Priére
de Dieu-méme dont tu occupe ainsi la place. En accomplissant ta priére tu interpretes en
réalité la Sienne: Tu «vaux » cela! Prends-en donc conscience. Mais pour que
I'hniérophanie profonde de la Calat soit effectivement célébrée et réellement opérée, suis
de prés la Parole de Vérité comme une théophanie dont tu es l'interpréte nécessairement
divin : si tu n’en étais qu’un interpréte humain tu n’officierais pas Sa priére, et tu
n‘accomplirais pas non plus ton ministére ; alors la Priére resterait a I'un ou l'autre des
degrés précédents dont elle réaliserait plus ou moins les vérités propres.

Réfléchis aussi sur I'idée de « sortie de I'orant des Téneébres vers la Lumiére ». Que sont
les Ténébres et qu’est-ce que la Lumiére ? Réalise bien cela et scrute profondément. Tu
trouveras ainsi trois trésors (kuniz thalédthah) :

Le 1°" est celui de la jonction (wag/) (1) avec le « secret » du Premier Orant (=Allah).



Le 2% est ton effacement (mahw) (2) quant a ton étre, par Lui et en Son Secret : ce qui
est une indication de ta séparation (infical) d’avec toi.

Le 3¢ est ton identification (ittihdd) (3) avec le Tout et l'identification du Tout avec Toi.
Ainsi tu es le Tout et le Tout est toi.

En vérité, dans la Priere ont lieu de nombreuses épiphanies (tajalliyyat), d’aprés le
nombre des Lettres constitutives des Noms Excellents d’Alldh (Asmau-1ldhi-1-Husné&) (4).
Ce registre (defter) ne pourrait les recevoir toutes, et pas méme une quelconque d’entre
elles. Ici nous n'avons voulu que faire miroiter fugitivement (ta/lwih) ce qu’il est
indispensable de savoir en fait de manifestations perceptibles des Lumieres.

(1) Le wagl est techniquement défini comme « saisie de ce qui échappait, désignation de
la premiere ouverture intuitive » (Futihéat, chap.73, q.153)

(2) Le mahw est dans le méme ordre technique « I'enlevement des caractéres ordinaires
et I"élimination du prétexte ou de la faiblesse individuelle (‘illah) » (Ibid.).

(3) Sur l'ittihdd voir notre Notice introductive au Livre de [I’Extinction dans la
Contemplation du cheikh al-Akbar.

(4) Les lettres constitutives des Noms divins, étant elles-mémes des symboles divins ,
sont en vérité des formes théophaniques.

Quant aux significations profondes (ma‘ani) des statuts |Iégaux (ahkdm) de ce rite, nous
ne les exposerons pas, car nous ne pourrions le faire dans le cadre de cet écrit.
L'indication par simple réverbération (talwih) et « signe muet » (im&’) suffira, et
louanges a Alladh qui a créé les sublime Cieux spirituels et la Terre grossiere. Et c’est toi
le Trésor (véritable), car c’est toi I'Esprit du « commandement descendu entre les Deux
(les « Cieux » et la « Terre ») » (1), 6 Pole Supréme (Ghawth) de |'Existence, 6 Trésor
Caché (Kanzu-I-Khafé) ! Si tu connaissais la réalité de ton essence (haqgigatu dhéti-ka) et
la merveille de tes attributs (badi’u cifatika), tu t'exclamerais chaque jour : « Mais a qui
appartient aujourd’hui le Royaume de I'Univers » (Coran 40, 16) (2). Nie donc la
conception (défectueuse) par la conception (véritable) (Fa’nfi-l-wahma bi-I-wahm) (3),
« et réveille-toi » (wa-ntabih) : « et tu te trouveras Lui » (wa anta bi-H). Et si le mystére
ne se révele pas a toi, sois au moins d’entre ceux qui y croient : a cette compréhension
symboligue tu peux avoir acces.

(1) Cf. Coran 65, 12. Au sujet de ce verset sous le rapport ésotérique voir le hadith d’Ibn
Abbas cité dans Le Livre de I’Extinction dans la Contemplation. Quel que f(it le sens qu’ait
eu plus particulierement en vue ce Compagnon (et il n‘est pas exclu que celui-ci ait pensé
a l'application qu’on en peut faire au Prophéte par rapport a ses Epouses, car ce verset
fait partie de la Sourate du Divorce), ici il s’agit d'une application microcosmique de
caractére tout a fait général.

(2) Dans le texte coranique cette question est suivie de la réponse : « C'est a Allah
I'Unique et le Réducteur ! » L'auteur suggére que cette réponse, évoquée implicitement
ici, correspondrait a une constatation d’Identité entre la Réalité de I'Essence Personnelle
et celle de I'Essence Divine.

(3) La méme faculté mentale peut étre cause d’erreur ou de compréhension. A
rapprocher de la formule védique : « le mental est tout ensemble pour I'homme la cause
de son esclavage et la cause de sa libération. » Cf. Vidyaranya : la « Panca Dagi », VI,
68 ; XI, 116-117.

II. ENSEIGNEMENT SUR L’AUMONE LEGALE (Zakét).



Le Cheikh Muhyu-d-din ibn ‘Arabi at-Tai al-Hatimi al-Andalusi - qu’Allah sanctifie son
secret — a dit :

Sache - et qu’Allah te confirme par un Esprit procédant de Lui — que la Zak4t en tant que
« sacrifice purificateur » (1) est de quatre sortes :

1. Sacrifice purificateur des biens (zakatu-/-amwél).

2. Sacrifice purificateur des paroles (zakatu-/-agwél).

3. Sacrifice purificateur des actes (zakatu-I-arial).

4. Sacrifice purificateur des états d’ame (zakgtu-/-ahwal).

De la 1" sorte de zakat nous n'avons pas a nous en occuper ici, car elle est une chose
apprise par lI’enseignement ordinaire du droit religieux (2). Du reste le fagir, le pauvre
spirituel, a cédé tous ses biens a Allah qui a institué la Loi de Pauvreté (al/-Fagr) (3).

La 2° sorte de zakdt, qui est le sacrifice purificateur en matiére de paroles, a quatre
modalités :

a) I'écart de tout ce qu’Allah a interdit en matiere de propos, chose que nous n’avons pas
a considérer ici en détail ;

b) le rejet des mollesses de la langue qui se plait a gémir, par le dhikr (mention) d’Allah,
car cela constitue une « purification » (tazkiyah) (4) ;

¢) la purification du « Secret intime » (tazkiyatu-s-Sirr) en effacant du dhikr (invocation)
fait avec ce « secret intime » la présence de I'dme psychique (nafs) ;

d) un dhikr sortant de toi sans intervention de ta part et uni a Lui.

(1) Le terme zakat dérive d’une racine qui signifie qui signifie « pureté », « croissance ».
L'aumone légale, qui est en réalité un impot, est appelée de ce nom du fait qu’elle est
définie par la Loi sacrée comme le moyen de « rendre purs » et « prospéres » les biens
possédés ainsi que les possesseurs de biens eux-mémes sous le rapport de leur qualité
de possédants. Allah institua cette obligation en ordonnant au Prophete : « Prends de
leurs biens une cadagah par laquelle tu les nettoieras et les purifieras (tuzakki-him)
etc. » (Cor.9.103). Le terme ¢adagah est un synonyme de zakat, mais a part 'laumone
obligatoire il désigne encore I'aumoéne surérogatoire.

(2) Ici le manuscrit présente quelgues mots difficiles a lire. La traduction est faite d'aprés
le sens général de la phrase.

(3) Cf. Cor. 35, 15 : « O, Hommes, vous étes les Pauvres envers Allah, et Alldh est le
Trés-Riche et le Trés-Louangé ! »

(4) Le terme tazkiyah est un nom verbal de la méme racine que zakét.

La 3% sorte de zakét, celle en matiére d’actes, est appelée aussi (quant aux rapports avec
les actes corporels) le « sacrifice purificateur des corps » (zakatu-/-abdan). Elle consiste
dans la purification du corps par la faim, le dénuement, la veille ; elle comporte la
purification de I'ceil en détournant son regard du monde, la purification des mains et des
pieds et de toutes les autres parties du corps (en les employant seulement pour le
service de Dieu). Entre dans ce genre de sacrifice purificateur également la purification
de I'ame psychique (an-nafs), de l'intellect (al-aqgl), du coeur (al-galb), de l'esprit (ar-rih)
et du « Secret intime » (as-Sirr) (1). Cela comporte de méme une certaine restriction en
matiere de science (i/m) (2), mais non pas en matiére de Science de la Pauvreté, car
celle-ci est par définition « surplus divin » et « grace seigneuriale ».



Quant a la 4% sorte de zakéat, c'est le sacrifice purificateur des états d'ame (zakétu-I-
ahwaél) dont I'explication parait dans la « science de l'instant spirituel » (ilm-I-wagt) (3).
C'est cette sorte de zakat qui est propre a la Science de la Pauvreté (al-ilmu-I-fagri).
Comprends cela.

(1) Les différents degrés de |'étre intérieur sont ici inscrits dans cette rubrique des actes
pour autant qu’a chacun de ces degrés |'étre accomplit certains actes ou développe
certaines activités. - Une hiérarchie plus compléte des degrés de I'étre intérieur est la
suivante : gquwé (facultés psychiques), nafs (&me psychique), ag/ (intellect), galb (cceur),
rah (esprit), sirr (secret intime), khaféd (occultation profonde), et Ghabu-I-Ghuylb
(Mystére des Mystéres). Cette liste n’est qu’indicative ; elle comporte des variantes quant
a l'ordre de succession : galb avant aql, sirr avant rih ; il est question en outre quelque
fois de Sirrus-sirr (Secret du secret intime).

(2) Il s'agit vraisemblablement d’‘abstention de chercher, de former et de retenir
certaines notions et conceptions qui seraient pour l'esprit des surcharges inutiles et
méme nocives par leurs propensions a prédéterminer et limiter l'intellection ou l'intuition.
(3) 1l s'agit, semble-t-il, de la renonciation a certains contenus de I'ame consciente, en
raison de ce qui est plus important pour elle dans |’ « instant spirituel » (wagqgt). Ce
dernier terme fait partie de la terminologie technique du Tacawwuf, et désigne ce qui
caractérise la condition immédiate de I’'étre a un moment donné.

III. ENSEIGNEMENT SUR LE SENS DU JEUNE (ac-Cawm)

Le terme ¢cawm (je(ine) est une expression qui veut désigner |’ « abstention » (al-imsék).
Il y a deux genres de jeline : extérieur (zh4hir) et intérieur (batin).

Le je(ine extérieur est abstention de deux sortes de choses :
1° de ce qui pénétre dans les entrailles, a savoir la nourriture et la boisson ;
2° d'acte sexuel et de ce qui s’y rattache de prés.

Le jeline intérieur est également de deux sortes :

1° abstention de tout ce dont la mention, I'obtention et I'ouie sont choses interdites parla
Loi : ceci est ce qu’on appelle le « je(ine du scrupule » ou de « rigueur pieuse » (cawm
ward7) - alors que celui du premier genre (jeline extérieur) est le « jelne légal
ordinaire » (cawm char?) ;

2° |e « je(ine du Secret intime » (¢cawmu-s-Sirr) qui est abstention de tout ce qui « autre
que — Dieu - le Vrai (al-Hagq) » — qu’ll soit exalté ! Il s’agit la d’un jeline sustentateur »
(cawmgamadi) (1), chose d’éternité du Sans-Fin, clarté d’éternité du Sans-
Commencement. C’est ce jeline que le Législateur a désigné par Sa parole : « Toute
ceuvre de I'homme appartient a I’'homme, sauf le Jeline car le Jeline est a Moi, et c'est
Moi qui en confére la récompense ! » Dans l'idée énoncée ainsi il y a un secret
merveilleux ayant rapport avec le coeur, qui inclut la réalité profonde du Jeline (hagigatu-
¢c-Ciydam) (2). Ce secret apparait aux Arrivés au But (a/-Wégildn) de la catégorie des Gens
du Pliage (Ahlu-t-Tayy) (3) et des Gens des Retraites solitaires et du Dépouillement total
(Ahlu-I-khalawéti wa-t-Tajrid). C'est par cette sorte de jelne qu’arrivent a se
« spiritualiser » (tatarawhanu) les Abdal pour étre aptes a I'Envoi dans l'espace (At-
Tayaréan fi-I-hawa) (4) ; c'est par ce jeline que sont déchirés les voiles et qu’est ouvert le
cceur, au point que I'homme peut voir ce qui est inscrit dans la Table gardée (al-Lawh al-
Mahfiizh) et qu'il regardera dans le monde ordinairement inaccessible de sorte que rien
du monde sensible (al-Mulk) ou hypersensible (al-Malak(t) ne saurait rester caché a son



regard ; il pourra méme arriver a « disjoindre » la « soudure » du monde la Toute-
Puissance divine (al-Jabariit) (5) et atteindre I'Extréme limite (al-Intihd”). Ce qui est dit
ainsi par signe du regard (im4’) suffit. Comprends donc.

(1) Terme qui se réfere au nom divin a¢g-Camad dont une des significations est « Celui
qui n‘a nul besoin et dont toute chose a besoin » ; dans son sens ordinaire le mot
désigne « celui qui supporte la faim et la soif » cf. notre traduction de La Parure des
Abdéal du Cheikh al-Akbar, p.20, note 2.

(2) Ce « secret merveilleux » (sirr ajib), que l'auteur désigne encore ailleurs comme
« noble secret » (sirr charif) (Futdhat, ch.47), nous semble étre celui que fera ressortir le
passage suivant des Futlhat, ch.71 : « Le je(ine étant un statut (hukm) qu’Alldh a
rattaché a Soi (par les paroles du hadith qudsi : « le Je(ine est a Moi et c’est Moi qui en
paye le Prix) », en en dépossédant le je(ineur apreés le lui avoir imposé, il s’ensuit que
celui-ci doit, pour avoir la qualité de je(ineur, pendant toute la durée de son je(ine,
regarder vers son Seigneur sans en étre distrait. Allah ne rattachera pas a Soi un jelne
tant qu’il ne sera pas un jeline véritable, or le je(ine ne sera véritable que si le je(ineur
I'aura pratiqué selon la forme que lui aura prescrite Allah... En effet, I'homme peut
s’imaginer avoir je(né alors qu’il a pu commettre pendant son état de jeline quelque acte
qui entraine nécessairement sa sortie de |I'état propre au jeline, comme par exemple le
fait d'avoir médit (ghibah) de quelqu’un, ou quelqu’autre fait analogue : en pareil cas il y
a rupture de I'état de je(lne méme si I'homme n’a pas mangé. - Bien entendu, si un tel
acte comporte une réparation (kaffdrah) et si I’'hnomme s’acquitte de celle-ci, il recouvre
sa qualité de jelineur. — Le jelQneur doit observer cette attitude, car de cette facon il
accordera préférence a Dieu a |I'encontre de sa propre dme, et il sera récompensé selon
la valeur de celui auquel il aura accordé sa préférence, c’est-a-dire, en l'occurrence,
Allah. Celui qui veille a I’égard d’Allah, Allah veille a son égard, et le prix qu’il recevra
sera Dieu Lui-méme ! Un verset le dit (a propos du vol forgé du Vase en or du Roi imputé
aux fréres de Joseph) : « Celui dans le sac duquel il sera trouvé servira lui-méme de prix
(de rancon pour son forfait) ». (Coran 12, 75). Or « il » se trouve dans son sac. (D’un
coté) Dieu se trouve en mode nécessaire dans le « coeur » de Son serviteur croyant et
présent avec Lui, (de I'autre) le jeline se trouve chez Allah car c’est a Lui qu'il appartient
quand le je(ine du jelneur est valide ; celui-ci cherche son sac et on lui dit : « C’est Allah
qui I'a pris ! » Alors Allah devient Lui-méme le Prix (de ce rapt), conformément a Sa
parole : « Le je(ine est a Moi, et c’est Moi qui en paye le Prix ». » — Il est a remarquer
que dans l'application que l'auteur fait du symbolisme coranique évoqué ici, le « prix »
est payé par Allah pour l'appropriation du « sac » (rahl) ; dans I'histoire coranique
cependant le rahl n’est que le contenant de |’ « objet » caché et recherché. On pourrait
donc comprendre que selon l'intention de notre auteur la situation est ici plus complexe
et comporte notamment une application du méme symbolisme a deux degrés :

1° 'adorateur met « Dieu » dans son cceur, condition de validité du je(ine d’aprés le
Cheikh al-Akbar. Or le verset disant : Celui dans le sac duquel « il » sera trouvé sera lui-
méme son prix peut se rapporter également a cet aspect des choses et par conséquent le
« coeur » dans lequel - comme dans le sac de Benjamin - se serait trouvé Allah
deviendra la « rangon » de cette inhabitation. Le coeur correspond ici au « sac » et Allah,
dont la transcendance et lincomparabilité essentielle doivent étre cependant
sauvegardés - correspond au Vase d'Or. - Ce symbolisme que l'auteur n‘ose pas
exprimer directement pourrait étre appuyé par une analogie. Selon des commentateurs
coraniques la Sakinah, la Présence Divine, qui se trouvait dans le Tabdt ou I’Arche
d’Alliance (Cor. II, 248) aurait eu la forme d‘un Vase en or provenant du Paradis et dans
lequel étaient lavés les coeurs des Prophétes. On peut rattacher a cette donnée



traditionnelle le fait raconté de I'enfance du Prophéte. Un jour qu’il gardait les brebis
deux hommes vétus de blanc vinrent, le prirent, lui ouvrirent la poitrine, en retirérent le
ceeur, l'ouvrirent, en retirerent un grumeau noir ; apres ils lui laverent et purifierent le
coeur dans un vase en or rempli de neige, etc. Autre fait analogue est la purification du
cceur qui précéda I’Ascension nocturne : les anges Gabriel et Michel laverent le cceur du
Prophéte avec l'eau du Zemzem et le remplirent ensuite de Foi et de Sagesse qu'ils
avaient apportées dans un Vase d'Or. — Cette inhabitation de Dieu dans le coeur étant,
dans le cas présent pour I'accomplissement du Jeline, il y a ainsi coincidence entre Jeline
et Dieu, et les données sacrées établissent d’ailleurs a ce sujet une « analogie basée sur
la Dissimilitude » : « Le Jelne n'a pas de pareil parmi les ceuvres d’adoration » (hadith),
et Allah « n'a pas de pareil » (Coran). 2° Dieu prenant le Jel(ine de son adorateur comme
une chose a Soi, Il le prend avec son contenant, le cceur du serviteur, (et il ne prend que
dans son contenant car sa définition exige un support sacrificiel) : c’est le Je(ine qui est
le Vase en or du Roi, et c’est le cceur qui est le Sac. L'adorateur cherche cependant son
Sac et on lui répond que c’est Allah qui |I'a pris. Pour cette autre « appropriation », Dieu
devient lui-méme la Rancon. Le serviteur reprend donc le tout, mais la vérité est qu'il a
perdu lui-méme sa qualification d’esclave et qu’il y a comme un interchangement
d’attributs qui n‘est qu’une fagon d’exprimer les transformations ineffables des relations
de dualité en raison de leur intégration finale dans I'Identité pure.

(3) Ce titre dérive de |'expression technique Tayyu-I-Ard = le « pliage de la Terre » qui
désigne ordinairement le prodige de parcourir de grandes distances en quelques instants,
pour |'étre respectif la surface de la terre se trouvant alors comme ramassée et enroulée
a la facon d‘un tapis. Ici il peut s’agir d'un transfert de nature plus intérieure avec tout
son étre corporel.

(4) Sur les Abdél, voir encore La Parure des Abdél du Cheikh al-Akbar.

(5) 1l s'agit de la sortie du monde créé : la « disjonction » de la « soudure », se réfere au
verset coranique qui dit : « Les Cieux et la Terre étaient soudés et Nous les avons
disjoints... » (Cor. 21.30) [as-samawét wa-I-ard k&naté ratqgan fa-fatgndhumé]

IV. ENSEIGNEMENT DES CONDITIONS SUR LESQUELLES PREND APPUI LE
PELERINAGE (al-Hajj).

Le plus grand des Maitres, Muhyu-d-din - qu’Allah nous fasse tirer profit de lui et qu’ll
sanctifie son noble esprit et illumine son tombeau, amen ! - a dit :

Sache - et qu’Allah « te fortifie par un Esprit provenant de Lui » - que le Pélerinage est
constitué par la visite de la Maison Antique (al-Bayt al-Atig) (1) vers laquelle se fait
I'orientation rituelle (giblah) des Musulmans. Allah a dit : « Allah a établi a la charge des
hommes I'obligation du Pé&lerinage a la Maison, pour tout un qui aura la possibilité du
voyage vers Elle » (Coran, 3, 97).

La « possibilité pratique de faire le voyage » (istitd’ah) est de trois sortes :
1° les moyens économiques ;

2° la sécurité ;

3° la santé.

Relativement au premier point, trois choses sont des empéchements :

a) les biens illicites, car ceux-ci ne sauraient servir pour s’acquitter de lI'obligation sacrée
du Pelerinage ;

b) les dettes, quand elles excédent les biens possédés ;



c) la peur du « sultan » (c’est-a-dire de toute autorité qui pourrait péricliter les moyens
économiques du pelerin) (2).

Relativement au deuxiéme point il y a trois conditions :
a) existence de I’'eau aux aiguades des étapes ;

b) la tranquillité selon ses conditions spéciales ;

c) les moyens d’orientation pour tenir la bonne route.

Relativement au troisiéme point, la santé corporelle implique deux conditions :
a) I'habitude de marcher et de voyager ;
b) la résistance aux duretés des événements.

Tel est I'enseignement exotérique sur la question de la possibilité pratique de faire le
pelerinage.

(1) C'est une épithete coranique du temple de la Kaaba. Cf. Cor. 22, 29 et 33.
(2) Le mot « sultan », qui en arabe signifie pouvoir gouvernemental en général, est pris
ici comme embléme de tout l'ordre politique et administratif.

Quant a la doctrine de Pauvreté (al-Madhabu-I-Fagri) sur la méme question, elle prévoit
trois conditions :

1° la puissance du coeur d’étre « par Allah » en tout état ;

2° la puissance du désir qui fasse franchir les dangers ;

3° la capacité de se soustraire (ghaybah) a tout ce qui est autre que le Roi divin, le Tres
Exalté.

Quant a la puissance du coeur d’étre par Allah, elle consiste dans les « astres levants de
la Stabilité » (tawéli’u-t-Tamkin) (1).

Quant a la puissance du désir, elle provient de la fermeté de I'amour pour Allah, le Trés
Exalté et I’Evident.

Quant a la capacité de se soustraire a ce qui est autre qu’Allah, elle résulte de
I'unification réalisée par le coeur dans « la proximité produite par l'abaissement -
rapprochement » (qurbu-d-dunw (2) au au-dessus de |'Horizon Evident (al-Ufuqu-I-
Mubin) (3).

(1) Le terme tawéli’ (sing. téli") signifie « astre qui se léve » ; dans la terminologie
initiatique, les tawéli’ sont, selon I'explication du Cheikh al-Akbar, «les lumiéres du
Tawhid qui se lévent sur les coeurs des gens de la Connaissance et obnubilent les autres
lumiéres ». (Futlhé4t, chap.73, p.153).

Le Tamkin est, selon |'acception la plus répandue « la stabilité dans I'état d’Union » (al-
Wucul) ; chez le Cheikh al-Akbar (ibid) il est expliqué comme la condition permanente du
Connaisseur d’étre dans des variations qualitatives dérivant de sa fonction principielle.
Les tawdli’u-t-Tamkin sont alors les incessantes révélations de la réalité du Tawhid sur le
coeur de I'étre en Pélerinage Supréme.

(2) Au sujet de cette idée se reporter aux précisions données au chapitre I.

(3) Expression coranique (cf. Coran 81, 23) « I'Horizon Evident », al-Ufuqu-I-Mubin, est
dans |'application microcosmique « le sommet du magam du coeur » ; dans le méme
ordre symbolique il y a encore « I'Horizon Supréme », al-Ufugu-I-A’l4 (cf. Coran 53, 7),



qui est « le sommet du magam de |'Esprit », ce qui correspond au plan de I'Unicité (al-
wéhidiyah) et de la Fonction Divine (al-Uldhiyah).

Cette explication de la notion d'istitd’ah (possibilité pratique de faire le voyage) selon la
conception de la pauvreté est formulée en termes accessibles aux compréhensions. Mais
au-dela de cela, il y a une autre Jjstitd’ah que nous pouvons toutefois communiquer en
cet endroit. Le degré initiatique (magédm) correspondant procede de I'CEil du Soleil (Aynu-
ch-Chams), Cet « il » est celui de Son Nom al/-Qawi (le Trés-Fort) dont soient
proclamées la Majesté, la Gloire et I'Exaltation, Lui, I’Un, I’Evident, le Croyant, le Sublime
qui transcende toutes les conditions. Pourtant nous venons de faire entrevoir ce qu’il en
est pour celui qui sait comprendre (1). Et Allah est plus savant !

Maintenant, revenons au Pelerinage lui-méme. Il y en a deux : le pélerinage selon les
formes extérieures, et le pélerinage selon les réalités intérieures et secrétes. Dans le
pelerinage des esprits (qui est le deuxieme mentionné) se trouvent I'amplitude ainsi que
les haleines parfumées qui émanent de la Grace délivrante.

Dans l’enseignement par réverbération fugitive (ta/wih) on peut trouver ce qui dispense
de toute formulation explicite (tacrih).

Cet écrit est fini par la louange d’Allah, Son secours et Sa meilleure assistance. Et
gu’Allah répande Sa Grace sur notre Seigneur Muhammad, sur ses Compagnons et amis
fideles, ainsi que sur sa famille, et les salue tous.

« Pas de puissance ni de force si ce n‘est par Allah, le Trés Haut, le Magnifique » « Allah
nous suffit, et quel merveilleux Gérant » « Louange a Allah le Seigneur des Mondes » !
Amen, Amen.

(1) Il parait donc qu'il s'agit ainsi de « la possibilité de faire le pélerinage » par un
Secours surnaturel émanant de cette « source » (ayn) de puissance appelée Aynu-ch-
Chams qui a un rapport spécial avec le nom divin a/-Qawi. Le symbolise de cet « (il du
Soleil » est celui du Centre du Monde, site de la « Cité du Soleil », qu’est aussi le lieu
méme d’un Pélerinage purement initiatique fait par l'intérieur de |'étre.

Traduit de I'arabe et annoté
par M. Valsan.

[Michel Valsan, Une instruction sur les Rites fondamentaux de ['Islam, Revue Etudes
Traditionnelles n°® 369, Janv.-Fév. 1962. p. 23].



