UN TEXTE DU CHEIKH EL-AKBAR
SUR LA

« REALISATION DESCENDANTE »

L e volume posthume de René Guénon réunissant le

' reste de ses articles sur I'initiation (1) se termine,
avec le chapitre intitulé : « Réalisation ascendante et des-
cendante » qui expose l'aspect le plus universel et en méme
temps le plus mystérieux de la réalisation spirituelle. La
question de la « réalisation descendante » a suscité, des
la publication en 1939 de I’article indiqué ci-dessus, un
intérét doctrinal exceptionnel chez tous les lecteurs des
Etudes Traditionnelles. René Guénon fut en Occident le seul
a l'avoir non seulement dégagée et formulée en termes
appropriés, mais encore a la traiter de facon intelligible
a la lumiére des principes métaphysiques. Il semblait
que, méme dans les doctrines orientales, ce point n’ait ja-
mais fait I'objet d'un exposé proprement dit. A ce propos,
René Guénon disait précisément : « Pour ce qui est de la
seconde phase (de la réalisation), celle de « redescente »
dans le manifesté, il semble qu’il n'en soit parlé que plus
rarement, et, dans bien des cas, d’'une fagon moins explicite,
parfois méme, pourrait-on dire, avec une certaine. réserve
ou une certaine hésitation, que les explications que nous
nous proposons de donner ici permettront d’ailleurs de
comprendre » Les explications que donnait ensuite René
Guénon montraient en effet qu’il y avait, a cet égard tout
d’abord une certaine difficulté de saisir cet aspect de la réa-

FJ_ René Guénon : Initiation et Réalisation Spirituelle, éd. Chacornac
reres.



REALISATION DESCENDANTE 121

lisation, et le risque constant de graves malentendus, en-
suite une nécessité de voiler I'aspect « sacrificiel »que pré-
sente I'étre dans cette phase de la réalisation.

Or, nous sommes en mesure de faire connaitre un texte,
unique en cette matiére, du Cheikh el-Akbar qui expose les
différents cas de réalisation descendante selon les données
islamiques. 1l s’agit d’'un chapitre des Futdhat, le 45e, et
nous avons quelques raisons de penser que René Guénon
n’en avait pas eu connaissance, du moins au moment ou il
avait écrit I’étude dont nous parlons. Ce qui nous autorise a
dire cela, c’est tout d’abord que René Guénon n’avait envi-
sagé, selon les termes de la tradition islamique, comme cas
de réalisation descendante que ceux du nebi et du rasdl,
respectivement le «prophéte »et I’ «envoyé »divin, et qu’il
a laissé expressément de c6té celui du wali, c’est-a-dire du
«saint »; pourtant ce dernier méme, lorsqu’il s’agit d'un étre
ayant réalisé I’'Union désignée plus couramment par le
terme Wucdl, «Arrivée » peut étre «renvoyé Vers la créa-
tion »pour accomplir une «mission »divine ; cette « mission
n’est pas dans le cas du walf celle d’'un «législateur » comme
c’est le cas pour le nebi et le rasdl (en comprenant ces termes
dans leur acception générale, car en fait il y aurait encore
quelques distinctions a faire), mais seulement celle d’un
«héritier (warith) chargé de préserver et vivifier la loi exis-
tante, ainsi que de guider et diriger les créatures vers Al-
lah (1) » Or, dans le texte du Cheikh el-Akbar, ce cas est
spécialement envisagé pour la raison évidente, qu’apres le
«Sceau de la Prophétie légiférante »qui fut Seyyidna Muham-
mad, il ne reste possible que la réalisation descendante du
wali-warith, qui, chose a noter, peut procéder méme d’'un
«choix préférentiel » de I'étre.

Une autre raison, qui nous fait croire que René Guénon

1. Toutefois, ce cas est en quelque sorte virtuellement « réservé» dans
I’exposé de René Guénon par cette phrase : « Un étre peut n’étre wali que
« pour soi », s'il est permis de s'exprimer ainsi sans en manifester quoique ce
soit a I’extérieur ». Le fait que le wali peut n’étre tel que « pour soi », implique

qu’il peut I'étre aussi pour d’autres et c’est ce qui est proprement le cas du
warith missionné.



122 ETUDES TRADITIONNELLES

n’'avait pas connu ce texte, est d’ordre terminologique, et ce
point doit étre de toute facon éclairci ici pour permettre
de voir que, malgré des différences d’expression assez no-
tables, il n'y a en réalité aucune divergence de fond entre
son exposé et celui du Cheikh el-Akbar. Chez ce dernier, la
réalisation descendante est désignée par les termes de «Re-
tour » (Rujd’) ou plus précisément de «Retour vers les créa-
tures »ou encore, pour autant que le méme fait est considéré
comme procédant d’'un ordre divin, de « Renvoi vers les
créatures » (ar-Raddu ila-l-khalg). René Guénon, préoccupé
de faire ressortir la continuité du processus intégral de la
réalisation, a utilisé, pour I'explication de ce processus, la
représentation d’une marche circulaire : «ascendante »pour
la premiére moitié, «descendante »pour la deuxiéme ; cette
perspective lui permettait d'éviter I'idée d’une « régres-
sion », mais I'amenait a exclure les termes de « retour en
arriere » Par contre, le Cheikh el-Akbar emploie I'expression
de «retour »sans toutefois la nuance péjorative «en ar-
riere » qui correspondrait a une « régression » ; cela s'ex-
plique par le fait qu’il utilise le symbolisme de la Pente a
gravir et du Sommet dont on peut «revenir »avec la «mis-
sion », et aussi le symbolisme de la «face vers les créatures »
Mais ce qui concilie facilement les deux perspectives et situe
en méme temps la portée exacte des termes employés dans
les deux cas, c’'est que le Cheikh el-Akbar précise que ce-
«retour »se fait «sans descendre du magam acquis » idée
qui correspond exactement au souci de René Guénon d’ex-
clure I'idée de «régression spirituelle ».

Avant de laisser le lecteur aborder le texte que nous pré-
sentons, nous ferons encore quelques remarques. Ce qui
caractérise I'étude faite par René Guénon, c’est la démons-
tration selon les principes métaphysiques de cet aspect de
la réalisation supréme. Une telle démonstration manque
dans le texte du Cheikh el-Akbar. A cet égard, celui-ci in-
dique seulement que la raison du Retour est la recherche de
la Perfection ou de I’Accomplissement total (al-Kamal),



REALISATION DESCENDANTE 123

ce qui, dans le cas du wali-warith est explicité comme «tota-
lisation de I'héritage prophétique » Ensuite, le Cheikh el-
Akbar, qui par ailleurs ne montre pas non plus |’aspect de
«victime sacrificielle » aspect qui, du reste, méme la ou il
serait plus discernable, reste voilé par cette idée d’Accom-
plissement total, s’applique surtout a «décrire »comment la
chose s’accomplit et quels sont les cas possibles de «retour »
a la création » Pour étre tout a fait complet dans le paral-
lele que nous faisons ainsi entre les deux exposés, il aurait
fallu que nous donnions de la partie manquante un apergu
d’apres I'enseignement du Cheikh el-Akbar lui-méme, tel
qu’il peut étre dégagé d’autres passages des Futihat ou de
certains autres de ses écrits. Mais cela demanderait un déve-
loppement beaucoup trop grand, exigé surtout par les diffé-
rences de perspective et de terminologie, pour que nous
puissions le faire en cette occasion.

Le texte qu'on va lire est en outre intéressant en tant
gu’énumération des différentes catégories de Wagil(n (sing.
Wagil) ou Arrivants a Allah, ainsi que des attributs spiri-
tuels qui les qualifient.

Par la méme occasion, nous signalerons que ce document
présente aujourd’hui un certain intérét d’opportunité dans
I'ordre des études traditionnelles relatives a la Macgonnerie.
Dans une note de I'article en question, René Guénon avait
établi une correspondance entre les trois derniers degrés de
la Magonnerie écossaise et la réalisation descendante.
Cette mention a servi a M. Jean Reyor (1) pour appuyer cer-
taines vues quant a la «prédisposition » qu’offre I’organisa-
tion maconnique pour recevoir I'adjonction d'un point de
vue purement métaphysique, en plus du point de vue cos-
mologique qui est propre aux initiations de métiers. C'est a
nous que répondait ainsi plus spécialement et expressément
M. Reyor, car dans un article précédent (2), nous avions

1. Les « Apergus sur I'Initiation » (X 11). Et. Trad., déc. 1951.
2. « La fonction de René Guénon et le sort de I'Occident ». Et. Trad.,
juill.-nov. 1951.



124 ETUDES TRADITIONNELLES

envisagé aussi une telle adjonction, tout en disant que, si
elle était possible, elle serait plutdt une « superposition »
par rapport a ce que constitue le point de vue magonnique,
gu’un développement normal des possibilités de celui-ci. Les
données traditionnelles qui se trouvent dans le texte du
Cheikh el-Akbar nous permettent de reconsidérer cette ques-
tion sous I'angle spécial de la difficulté de principe d’une «ini-
tiation, au sens ordinaire » a la réalisation descendante, et
de voir en méme temps quel sens on peut attribuer a la dite
correspondance établie par René Guénon, car si la valeur de
celle-ci nous semble évidente et indiscutable sous le rapport
symbolique, il n’en est pas de méme quant aux conséquences
que certains penseraient pouvoir en tirer, surtout si I’'on ne
détermine pas avec exactitude la portée des considérations
développées par M. Reyor lui-méme. Nous reviendrons sur
cette question dans le prochain cahier de cette publication.

M. Vvairsan.



FUTUHAT
Chap. 45

Sur celui qui « revient » (vers les créatures) apres étre
« parvenu » (a la Vérité Supréme) et sur Celui qui te
fait revenir.

Vers :

Sache que ton existence procéde de /«exercice d'un Comman-
dement certain,

Et d'une mise en détail de Signes », si tu es capable de com-
préhension (1).

Mais, « OHomme, quest-ce qui te trompe

A I'égard d'un Seigneur » (2) qui voit les choses monter et
descendre (3) ?

Si tu es intelligent, fin et pénétrant,

Tu apprendras maintenant ce que tu ignorais hier.

Il en sera ainsi si tu comprends que tu es capable

De «proximité » ou d'« éloignement » (de Dieu), d'apres tes
CEUVTES.

Crains, donc, le Seigneur «qui exerce le Commandement et
met en détail »ce qui est synthétique.

Ceci est, de la part du serviteur, le plus nécessaire et le plus
beau !

Si aujourd’hui ton état est constamment celui-13,

Cela te vaudra, peut-étre, des annonciations de félicité.

1. Cf. Cor. 13,2 : « (Allait) exerce le Commandement, et montre en détail
Ses Signes. Peut-étre acquerrez-vous la certitude de la Rencontre de votre
Seigneur ».

2. Cf. Cor. 82,6 : « O Homme, qui est-ce qui t’a trompé a I'égard de ton
Seigneur Généreux ? »

3. Ce qui est dit ici des choses qui « montent et descendent » pourrait
étre déja une allusion a la « réalisation ascendante et descendante ».



126 ETUDES TRADITIONNELLES

Car, en vérité, la Majesté divine dépasse toute valeur,

Et, dans la création, elle décide et partage comme elle veut.

Lorsque le Maitre prend chez Lui les cceurs de Ses servi-
teurs,

Et qu'il décide ce qu'il veut, tout en restant Juste,

Il rend permanent et ennobli aupres de Lui celui qu'il veut,

Et «renvoie» (dans la création) celui qu'll veut, vers ce qu'il
a espéré !

Ce dernier est «prophéte »ou «envoyé »ou « (saint) héritier »,

Et il n'y a pas d'autre cas (de «renvoyé » en dehors de ces
trois.

Mais il ne reste plus (de nos jours) qu'un seul cas, celui de
I'Héritier,

Car les deux autres sont révolus (réahd) (1). Q'aurais-tu a
redire (2) ?

Car gloire a Celui qui a privilégié le Saint par une grace de
« quiétude » (rahah)

Que lui envie celui qui lui est supérieur (3) ?

L’Envoyé d’Allah — qu’Allah prie sur lui et le salue — a
dit : «Les Savants sont les Héritiers des Propheétes, car en
vérité les Prophétes ne leguent pas des dinars ou des dirhams,
mais la Science »

Au début de sa carriére, le Prophéte — qu’Allah prie sur
lui et le salue — eut la faveur de suivre dans ses ceuvres
d’adoration la Religion d’Abraham, I'’Ami de Dieu — sur

1. Aprés Seyyidna Muhammad, le Sceau de la Prophétie légiférante,il n'y
aura plus d'autre « prophéte » ou « envoyé » qui apporte une Loi nouvelle.

2. Ceci est une allusion au regret des Saints de ne pouvoir plus accéder au
priviléege prophétique et apostolique apres le Sceau de la Prophétie Légifé-
rante.

3. Allusion au hadith suivant : « A la droite du Tout-Miséricordieux —
et Ses Deux Mains sont une Droite — se trouvent des Hommes qui ne sont
ni « prthétes », Ni« martP/rs », et dont I'éclat des visages aveugle les specta-
teurs. lls sont enviés par les « propheétes » et les « martyrs » en raison de leur
lieu de séjour et de leur proximite d'Allah — qu'll soit glorifié et magnifié !
« On demanda : « O Envoyé d'Allah, qui sont ceux-la ? » Il répondit : « Ce
sont des groupes de gens provenant de tribus disparates, qui se rassemblent
pour le dhikr (souvenir) d'Allah, et qui choisissent (dans leurs expressions)
les paroles les plus exquises, comme le mangeur de dattes choisit les meill
eures».



REALISATION DESCENDANTE 127

lui le salut (1) — et il pratiquait la retraite dans la Caverne
Hirrd ! (2) ou il se consacrait & Dieu par |'effet d’une grace
providentielle, jusqu' a ce qu'il fut visité subitement par
la Vérité divine (al-Haqq). L’Ange (Gabriel) vint alors de la
part d’Allah le saluer comme chargé de la «fonction d’En-
voyeé divin » (ar-Risdlah) et I'informer qu’il avait été investi
de la «qualité de Prophéte » (an-Nubuwwah) (3) ; lorsque
le fait fut fermement établi chez lui (4), il fut envoyé
« vers tous les hommes » (5) comme « Annonciateur (Ba-
chir), Avertisseur (Nadhir) et Exhortateur (D&'y) vers Allah
avec l'autorisation divine, ainsi que Flambeau Eclairant
(Siraj munir) » (Cor. 33,45). Ensuite, I'Envoyé transmit le
Message (ar-Risélah), s’acquitta du mandat confié (al-Ama-
nah) et «exhorta vers Allah s’appuyant sur une Vision sub-
tile » (Cf. Cor. 12, 108).

L'Héritier parfaitement universel (al-Warithu-I-Kamil)
d’entre les Saints (al-Awliy&’) est celui qui se consacre a

1. La religion d’Abraham (Millatu Ibrahima) est la Hanifiyyah, la Voie
du monothéisme pur, autrement dit la voie du Tawhid métaphysique. Cf.
Cor. 2,129 : « La religion d’Abraham qui était hanif, et n’était pas du nombre
des polythéistes... ».

2. Dans une des montagnes voisines de la Mecque.

3. Selon un hadith, I’Ange avait dit : « O Muhammad, Allah t'envoie Son
Salut, et te dit : « Tu es Mon Envoyé vers les Djinns et les Hommes. Exhorte-
les vers la parole La ilaha illa-LIah = «Pas de dieu si ce n'est le Dieu (Absolu
et Universel) ».

4. Allusion au fait que le Prophete invité par I'Ange a réciter I'Ecriture
qu'il lui présentait et qui constituait le début de la révélation, se récusa
par trois fois en répondant : « Je ne sais lire ». Cette réponse dans son sens
exotérique s'explique par le fait que le Prophéte ne savait pas lire ; dans le
sens initiatique et métaphysique, elle signifi e que le Prophete se tenait alors
a un degré de connaissance supérieur, et ontologiguement antérieur, a la
distinction des Lettres transcendantes. C’est seulement, quand, aprés la troi-
sieme récusation, I'Ange e(t répété 1« étreinte» (al-ghatt) et 1'« envoi» ou la
« relaxe » (al-irsal) qu'il réussit a répéter les paroles de I'Ange et de
I'Ecriture : « Lis (Récite) au nom de ton Seigneur qui a créé ! Qui a créé
I'Homme d'une goutte de sang coagulé. Lis, car ton Seigneur est le Plus-
Généreux ! Lui c1ui a instruit I'Homme au moyen du Calame (Supréme),
et qui enseigna a '’Homme ce que celui-ci ne savait pas » (Cor. 96,1-5).

Cette récusation du Prophete et le trouble qu’il et méme apres ce début
de révélation quand il se réfugia auprés de sa femme Khadijah pour aller
ensuite avec elle consulter le sage Waragah ben Nawfal qui le rassura en lui
confirmant que c'était bien la descente du Nam@s (du grec Nomos, la Lo(i},
correspondent dans ce cas a ce que René Guénon a appelé dans son étude
« Réalisation ascendante et descendante », les « hésitations » et les « tenta-
tions » qui « dans tous les récits traditionnels, et quelle que soit la forme la
plus spéciale qu’elles revétent suivant les cas, sont attribuées aux Prophétes,
et méme aux A vataras, lorsqu’ils sont mis en présence de la « mission » qu'ils
ont a accomplir » (op. cit., p. 217).

5. Cf. Cor. 34, 27 : «Nous t'avons envoyé (6 Muhammad) vers tous les
hommes comme Annonciateur (de Bonnes Nouvelles) et Avertisseur (des
chéatiments). Mais la plupart des hommes ne le savent pas ».



128 ETUDES TRADITIONNELLES

Allah selon la Loi de I’'Envoyé — qu’Allah prie sur lui et le
salue — jusqu'a ce qu’Allah lui «ouvre »dans le cceur la
compréhension de ce qu’il a révélé a Son Prophéte et En-
voyé, Muhammad. Cette «ouverture »a lieu par un «dévoi-
lement divin » (tajalli ilahi) en son intérieur, d'ou résulte
pour lui la grace de la compréhension du Livre révélé, et le
Saint est alors placé au rang de «ceux auxquels Allah parle »
(al-Muhaddathiin) dans cette communauté traditionnelle
(I'lslam) (1). Cet événement joue chez celui-ci un réle ana-
logue a la venue de I’Ange chez I'Envoyé d'Allah — qu’Al-
lah prie sur lui et le salue — Alors Allah le renvoie (radda-
hu) vers les créatures pour les guider vers ce qui leur vaudra
la réconciliation de leur coeurs avec Allah (cildhu quldbi-
him ma’a-LIah), pour faire la discrimination de leurs pensées
(alkhawatir) louables d'avec les blamables (2), et pour leur
expliquer les buts de la Loi et quelles sont les régles s(re-
ment transmises par I'Envoyé d’Allah et celles qui ne le sont
pas. Le Saint délégué fait tout cela a la suite d’ «une Science
divine donnée, par miséricorde, de chez Allah et enseignée
de Sa part » (cf. Cor. 18, 65) (3). C'est ainsi que celui-ci
éleve les aspirations des créatures pour la Recherche la plus
excellente et la Station la plus sainte, les faisant désirer ce
qui se trouve chez Allah, tout comme l'avait fait I'Envoyé
d’Allah — qu’Allah prie sur lui et le salue — par la propaga-
tion de son message. Mais I'Héritier ne saurait introduire
aucune loi nouvelle, ni abroger quelque regle légale ferme-
ment reconnue : il explicite seulement, car quant a sa science
«il s’appuie sur une Evidence de la part de son Seigneur »
(ala Baiyinatin min Rabbi-hi (4) et «sur une Vision pro-
fonde » (‘ala Bagiratin) (5). Un Témoin (Chéahid) divin se

1. Pour le sens du terme muhaddath, cf. le hadlth au sujet d’Omar Ibn
al-Khattab : « Si dans cette communauté il y a des nwhaddath(n, Omar est
I'un d’entre eux ».

2. C’est ce que I'on appelle dans la doctrine chrétienne « le discernement
des esprits ».

3. Les termes du verset sont appliqués selon I'interprétation consacrée
a El-Khidr, et concernant la Science Ladunni, la « Science de Notre Part».

4. Cf. Cor. 11, 17.
5. Cf. Cor. 12, 108 ; le verset sera cité dans la suite du texte.



REALISATION DESCENDANTE 129

porte garant, aussi, de la sincérité de sa conformité (1). C'est
la la chose dans laquelle il fut associé a I'Envoyé d'Allah
guant a la fonction d'exhorter vers Dieu, dans le verset sui-
vant : «Dis (6 Muhammad) : Ceci est ma Voie. J'exhorte vers
Allah, basé sur une Vision profonde, moi-méme, ainsi que
ceux qui me suivent »(Cor. 12, 108). Ceux qui « suivent»
I'Envoyé sont les Héritiers qui exhortent vers Allah basés
sur une telle Vision. Ces Heéritiers furent associés encore
d'une fagon générale avec les Prophetes, tant aux faveurs
gu’aux épreuves de ceux-ci, dans le verset qui dit : «<En vérité
ceux qui ne croient pas aux Signes d’Allah, qui tuent les
Propheétes sans aucun droit, et qui tuent ceux des hommes
qui ordonnent la justice»  (Cor. 3, 21) ; les hommes «qui
ordonnent la justice » sont les Héritiers qui se trouvent
ainsi associés aux épreuves des Prophetes, comme ils le sont
au devoir d’exhorter vers Allah.

Notre Cheikh Abl Madyan (2) — qu’Allah en soit satis-
fait — disait souvent : «Fait partie des signes de la sincérité
du désir de I'aspirant vers Allah, sa fuite des créatures » ;
ceci correspond a I'état de I'Envoyé d’Allah qui s’isolait et se
retranchait des hommes dans la Caverne Hirrd’ pour se
consacrer ainsi a Dieu, avant qu’il ne soit visité subitement
par Dieu. Ensuite, le Cheikh AbO Madyan disait : « Et fait
partie des signes de la sincérité de sa fuite des créatures, le
fait qu’il n'est que pour Dieu » ; c’est ainsi que I'Envoyé
d'Allah ne cessa de se consacrer a Dieu dans sa retraite jus-
gu'au moment de la visite divine. Enfin, le Cheikh concluait :

kt fait partie des signes de sa sincérité dans le fait d'étre
pour Dieu, son retour vers les créatures »; par cela, le Cheikh
visait I’envoi du Prophéte — qu’Allah prie sur lui et le
salue — avec le message adressé aux hommes, ce qui dans
le cas des Heéritiers correspond a leur délégation avec la
fonction de guidance et de préservation de la Loi parmi les
créatures. Par cette derniére énonciation, le Cheikh voulait

1. Cf. Cor. 11, 17.
2» AbG Madyan, Chuw'aib, mort en 598/1193, enterré a Tlemcen.



130 ETUDES TRADITIONNELLES

indiquer la Plénitude de I'Héritage Prophétique (kamalu -t
Wirthi-n-Nabawi), car en outre Allah a des serviteurs qu’ll
prend chez Lui, quand Il les visite, et ne les renvoie pas
dans le monde, mais les rend occupés de Lui Seul. Cet autre
cas s'est souvent produit, mais la plénitude de I'Héritage
Prophétique et Apostolique consiste dans le «retour vers les
créatures » (ar-rujd’'u ila-1-khalq).

Si en cette matiére te géne la parole d’AbQ Sulaiman ad-
Darani (1) qui disait : «S’ils y étaient parvenus, ils n’en se-
raient pas revenus », il faut comprendre que cette parole ne
concerne que ceux qui retournent a leurs désirs naturels a
leurs jouissances, et a ce qu’ils avaient quitté par la conver-
sion antérieure vers Allah. Quant au «retour de chez Allah »
avec la guidance, ce n’est pas le cas ici, car il dit : «S’il leur
avait brillé un éclair de la Vérité Essentielle (al-Hagigah),
ils ne seraient pas revenus a des choses dont ils s’étaient
repentis envers Allah, méme s’ils y voyaient la face de Dieu,
car la demeure de l'astreinte légale (at-taklif) et de la con-
venance spirituelle (al-adab) les en empécherait ».

Un autre grand personnage, quand on lui dit : «Un tel
prétend qu'il y est arrivé (qu'il a réalisé I’'Union) » enchaina :
« (il est arrivé) au Feu de I'Enfer (ila-s-Sagar) » Il parlait
ainsi de quelgqu'un qui s'imaginait Allah comme tenant dans
des limites de sorte qu’on puisse arriver a Lui — alors
qgu’Allah a dit : «Il est avec vous ou que vous soyez » (Cor.
57,4) — ou qui prétendait qu’il y a une «chose »qui, une fois
« atteinte » le dispenserait de la soumission aux prescrip-
tions concernant les actes, et que par conséquent les obliga-
tions légales ne le concernaient plus — alors que, cependant,
il a toujours la compréhension de ce qu'est I'obligation Ié-
gale — et que c'est I’Arrivée (al-Wucdl) qui lui aurait con-
féré cela. C’est pour cela que le Cheikh avait dit : « Il est
arrivé au Feu de I'Enfer » ! Cela veut dire donc que la chose
n’'était pas exacte (telle qu’on la prétendait), mais que I’Ar-

1. AbG Sulaiman ad-Darani (né en 140/757 a Wasit, mort en 215/830).



REALISATION DESCENDANTE

rivée a Allah implique la traversée de tout ce qui est en de-
hors de Lui, jusqu’a ce que I’homme arrive a puiser chez son
Seigneur : cette chose, les initiés ne la contestent pas, et il
n’y a pas de divergence a cet égard.

Notre Cheikh Ab( Ya’'q(b YQsuf ibn Yakhluf al-KOmT
disait : « Entre nous et Dieu Recherché, il y a une Pente
(Agabah) difficile a gravir. Nous sommes au bas de la
Pente, selon la nature. Nous ne cessons de la gravir pour
atteindre le Sommet, et lorsque nous arrivons a pouvoir
regarder ce qu’il y a au dela, nous n’en revenons plus, car
ce qu'il y a au dela empéche tout retour » Cette parole est
conforme a celle d’AbQ Sulaiman ad-Darani:«S’ilsy étaient
parvenus — c’est-a-dire au sommet de la Pente — ils n’en
seraient plus revenus » Ceux des hommes qui reviennent
le font avant d’avoir atteint le Sommet et donc sans avoir
vu ce qu'ily a au dela.

La cause qui détermine le Retour (du Sommet méme)
n’est que la recherche de la perfection ou de I'’Accomplisse-
ment total, mais ce «retour »s‘accomplit sans en descendre,
mais en exhortant de ce magdm méme (1), ce qui revient a
la notion coranique «d’exhortation basée sur la Vision pro-
fonde » (‘ala Bagiratin). La il voit, et il connait aussi ceux
gu'il exhorte, selon une vision certaine.

Quant a «celui qui n’est pas renvoyé », il n’a pas de «face
vers le monde », et il reste «la », sur place ; c’est pourquoi on
I'appelle aussi le Wagqif (Celui qui s’arréte) (2) car der-
riere cette Pente il n'y a plus d’ «assujettissement a la Loi »
(taklif) (3) et il ne descend plus du Sommet, sauf celui qui

1. Ici on voit précisément que le Cheikh el-Akbar emploie la notion
de « retour sans descente », pour marquer que la réalisation atteinte n’est
pas perdue par le fait du « retour ».

2. C'e)st a ce cas que s'applique ce que René Guénon dit du wali (ib.,
p. 223-4).

3. Cet état correspond a la Délivrance dans tous les sens du mot : déli-
vrance de I'état d’enchainement dans la manifestation, et délivrance de I'as-
treinte légale appliquée a I'étre dans son état manifesté. L’étre y « reste »
en dehors de I'astreinte légale Four autant que sa conscience est sortie
hors de I'état manifesté. Mais s'il revient a I'état de conscience de soi ou « a
la compréhension de ce qu’est I'obligation légale » comme le disait précé-
Ider’rljr'r)ent le Cheikh el-Akbar, il retombe nécessairement sous |'autorité de
a Loi.



132 ETUDES TRADITIONNELLES

trépasse (1). Mais parmi les Waqifin (pluriel de Wagqif), il y
en a qui sont «anéantis » (mustahlak) dans Ce qu’ils con-
templent la-haut (2). Un certain nombre d’hommes spi-
rituéls ont été dans ce cas. Un tel état dura longtemps pour
AbGO Yazid al-Bistami. Ce fut aussi I'état d’Abd 'lgal al-
MaghrabT (3), et d’autres que lui.

Maintenant que je t'ai enseigné quel est le sens de I'Arri-
vée a Allah, sache aussi que les Arrivants (al-Wagilan, sing.
al-Wagil) peuvent occuper différents degrés.

Certains «arrivent »a un Nom de I'Essence (Ism Dhati),
nom qui ne leur donne preuve qu’au sujet d’Allah en tant
gu’Essence ; ces Noms ont un r6le analogue a celui des noms
propres chez les hommes, qui ne désignent aucune idée (qua-
litative) mais seulement l'identité personnelle (4). L’état
de tels étres est I’ «anéantissement » (al-istihlak) ; c’est I’état
des Anges Eperdus dans la Majesté d’Allah (al-Maléaikatu-
I-Muhaiyamana fi Jalali-LIahi), et des Anges Chérubins
(al-Malaikatu-I-kar(biyyQn), qui ne connaissent rien d’autres
gue «Lui» et que personne d’autre que «Lui» ne connait (5).

Iy ena ainsi qui «arrivent »a Allah sous le rapport du

1. Cette derniére mention ne peut évidemment pas s'entendre comme
une cessation de I'Etat Supréme pour la conscience de I'étre délivré, mais
comme une cessation de la participation de I'étre formel et manifesté a cet
Etat, car du fait de la mort, I'enveloppe de I'étre se détache de la réalité
essentielle de I'étre.

2. 1l s'agit naturellement de I'état d’Extinction compléte (al-Fana) de
la conscience de I'étre distinctif, état qui sous un autre rapport correspond a
la Permanence par Allah (al-Baga bi-Llah) de I'étre véritable.

3. AbQ 'Igal al-Maghrabf est le cas le plus célebre de ce hal d'extinction
contemplative. On dit qu’il est resté a la Mecque dans cet état, sans aucune
nourriture, pendant 3 ou 4 années, avant de mourir. Cf. Futdhat, chap. 192,
sur la notion de hal.

4. Font partie de cette catégorie le Nom divin «Allah » ou le Pronom
divin Huwa = « Lui ».

5. Les Anges Muhalyamun correspondent probablement aux Séraphins
de I’angélologie chrétienne, qui sont dits des « Esprits brllant de Feu et
d'Amour », alors que les Chérubins, dans la méme doctrine sont «remplis
de Science divine ».

Sur I'analogie, dans cet état, entre des étres humains et les anges mention-
nés, nous pourrions citer ce texte de saint Augustin : « Les Cherubim signi-
fient le Siege de la Gloire de Dieu et sont interprétés comme la Plénitude de
I’Intelligence. Bien que nous sachions que les Cherubim sont célébrés comme
des puissances et des vertus célestes, cependant, si tu veux, tu peux toi aussi
étre I’'un des Chérubins. Car si Cherubim signifie Siége de Dieu, rappelle-toi
que I'Ecriture dit : « L’ame du Juste est le Siége de la Sagesse » (Enarr. in
Psal. 79, 2 : « Celui qui siége sur les Chérubins »). La parole de |I'Ecriture
{Sap. 7) que cite saint Augustin a un équivalent islamique dans le hadith :
« Le ceeur du croyant est le Trone d’Er-Rahman ».



REALISATION DESCENDANTE 133

Nom qui les a rattachés (méthodiquement) a Lui (1), ou sous
le rapport d'un Nom qui s’est révélé a eux de la part d’Al-
lah et qu’'ils puisent du Nom qui les a rattachés (méthodi-
guement) a Lui (2). Ces deux cas d’hommes — ou plutdt de
«personnes » car il se peut qu’il y ait aussi des cas féminins —
se définissent ainsi

1° Quand I’Arrivée est résultée par le Nom qui les a ratta-
chés (méthodiguement) & Lui, ils Le voient par un « il de
Certitude » (ainu yadinin) (3). Or, ce Nom désigne soit une
« qualité d’Action » (gifatu Fi'lin) comme les Noms : al-
K &lig (le Créateur), al-Bari (le Producteur), soit une qualité
d’Attribut (cifatu Cifatin) comme les Noms : ach-Chakdr
(le Remerciant), al-Hasib (Celui qui tient compte), soit une
« qualité de Transcendance absolue » (cifatu Tanzihin)
comme le Nom al-Ghani (le Riche qui Se passe de tout).
Dans chaque cas, I’étre sera selon ce qui confére la vérité
propre du Nom divin correspondant : c’est sous le rapport
de cette vérité propre que sera sa «boisson » (machrab), son
«godt » (dhawg), sa «surabondance »(rai) (4) et sa réalisa-
tion (wujad), et il ne dépassera pas le propre du Nom respec-
tif. Selon nous, ce qui prédominera chez lui sur son «état »
(hal), ce sera la vérité propre du-dit Nom divin qui rattache
alors I'étre a Soi en sorte que celui-ci sera appelé sous le
rapport de ce Nom, par exemple : Abdu-ch-Chakdr = «Le

Serviteur du Remerciant » Abdu-lI-Bari = «le Serviteur
du Producteur » Abdu-I-Ghant = «le Serviteur du Riche (ou
du Suffisant par Soi ) » Abdu-I-Jalil = «le Serviteur du

1. Un tel « nom » est celui que le salik (le « progressant » sur la voie ini-
tiatique) emploie comme moyen invocatoire ou incantatoire (dhikr).

2. On qualifie quelquefois un tel « nom», comme « nom inspiré » directe-
ment par Allah et provenant de I'intérieur du dhikr méthodique. Sa vertu
opérative est plus grande en raison de son adaptation plus directe.

3. L'« CEil de la Certitude » est un degré d'intuition directe et, comme
tel, supérieur a la « Science de la Certitude » (Ilmu-I-Yaqin) qui dans le cas
examiné représente la certitude théorique du Principe sous le rapport du
nom d’invocation technique habituelle.

4. Ces trois termes se rapportent au symbolisme de la connaissance ini-
tiatique en tant que « breuvage ». Le machrab est plus précisément « ce que
I’on boit » ou « ce ou I'on boit », le dhawyg est le « fait de goQter » ou la « sa-
veur » méme, et le rai est le « déversement » de la boisson bue a travers les
limites du récipient constitué par le « buveur ».



134 ETUDES TRADITIONNELLES

Majestueux »ou Abdu-r-Razzaq — «le Serviteur du Nourris-
seur », etc...

2° Quand I'Arrivée est résultée par un autre Nom que
celui qui a rattaché (méthodiquement) les initiés a Allah,
alors ceux-ci rapportent une «science étrange » (ilm gharib),
que ne comporte pas leur état spirituel de fait (hal), et cette
«science »dérive de la vérité propre de cet autre Nom. Ces
étres professent alors dans leur magam (station spirituelle),
d’étranges données de Science (gharaibu-I-1im) ; et il arrive
que leur science soit contestée par ceux qui ne possedent pas
la science de la Voie initiatique (tariqu-I-Qawm). Les hommes
voient alors que la science d’'un de ces étres est supérieure a
son état, et ce cas est pour nous plus élevé que celui de I'étre
qui a réalisé son «arrivée »sous le rapport du Nom par le
moyen duquel il était rattaché (méthodiquement), car ce
dernier n’apporte pas une «science étrange » sans rapport
avec son «état spirituel effectif »;chez celui-ci, sa «science »
apparait aux hommes «inférieure »a son état. Abu Yazid
al-Bistdmi — qu’Allah soit satisfait de lui— a dit une pa-
role qui a rapport avec ce qui précede : «Le Connaissant
(al-Arif) est supérieur a ce qu’il dit, alors que le Savant
(al-Alim) est inférieur a ce qu’il dit »(1).

Nous venons d’exposer les degrés des «Arrivants »

D’entre eux, comme nous l’avons dit, il y en a «qui re-
viennent » (man ya’'ddu), d’autres «qui ne reviennent pas »
(man la ya'Gdu).

Ceux qui reviennent (ar-R4ji'lin) sont de deux sortes :

a) Ceux qui reviennent de leur propre choix (ikhtiyaran),
comme Ab0 Madyan (2).

b) Ceux qui reviennent malgré eux (idtiraran) contraints a

1. Le « Connaissant » correspond ici & celui qui a réalisé I’Arrivée selon
le « nom » pratiqué méthodiquement par lui, le « Savant » a celui qui I'a
réalisée par le « nom exceptionnel », inspiré. Sur certaines autres différences

entre le Connaissant et le Savant, on peut se reporter a notre traduction de
« La Parure des Abdal » du Cheikh el-Akbar.

2. Clest ici un cas spécial de « retour » que René Guénon n’a pas distin-
gué : le retour, ou la descente, par option. Ce cas est évidemment encore
lus exceptionnel dans un certain sens, si on le rapporte a I'idée du « sacri-
Ice ».



REALISATION DESCENDANTE 135

cela (majblran), comme AbQ Yazid (al-Bistami). Celui-ci,
lorsque Dieu lui et attribué lés qualités par lesquelles il de-
vait étre «héritier »— en vue de la guidance et la direction
— deés qu’il elt fait un pas de chez Allah, s’évanouit, et
alors la Voix dit : « Ramenez-Moi mon Bien-Aimé, car il ne
peut supporter d'étre loin de Moi».Un étre en pareil cas ne
désire pas «sortir »vers les hommes, et c’est le cas de celui
qui est toujours «en état d'infusion spirituelle » (¢cahibu-1-hal).

Quant aux plus élevés d’entre les Hommes Spirituels, les
Plus Grands d'entre ceux-ci, quand ils sont chargés d’'une
mission, ils s’ingénient a cacher aux hommes leur degré
spirituel, afin de leur apparaitre sous des aspects qui ne tra-
hissent pas le privilege divin dont ils jouissent ; de cette
facon, ils réunissent I'attribut de I'exhortation vers Allah
avec celui de l'occultation de leur propre degré spirituel.
Alors ils exhortent les hommes (par exemple) par des cita-
tions de hadiths avec des lectures de livres subtils, ainsi que
par des récits édifiants sur les maftres spirituels, et le com-
mun des étres ne les connait ainsi que comme «narrateurs »,
non pas comme parlant d'aprés leurs états personnels dis a
leur degré de Proximité Supréme (al-Qurbah) (1). Tel est
le cas nécessaire de ceux des Arrivants qui ont regu un ordre
de mission. Quant a ceux des Arrivants qui n‘ont recu aucun
ordre de ce genre ils sont comme le commun (des initiés) qui
ne cesse de garder secret leur état, en sorte que le «monde »
ne se fait a leur sujet aucune idée, ni en bien ni en mal.

Il'y en a parmi les Hommes spirituels qui ont réalisé I'Ar-
rivée, certains auxquels rien n'est révélé quant aux Noms
divins qui Iés régissent, mais qui ont une «vue » (nazhar) en
matiere d'ceuvres prescrites par la Loi et sur la base des-
quelles ils ont parcouru leur chemin spirituel. Ces ceuvres se
rapportent aux huit parties corporelles (soumises aux obli-
gations légales) : la main, le pied, le ventre, la langue, I'ouie,
la vue, les parties honteuses, et le coeur ; il n'y a pas (a

1 Le terme Qurbah sert souvent a désigner, en mode couvert, l'état
d’identité Supréme.



136 ETUDES TRADITIONNELLES

envisager) d’autres parties que celles-la. A de tels étres,
lorsqu’ils réalisent leur Arrivée, leur est produit une « ouver-
ture » spirituelle sous un rapport de correspondance ou
d’analogie (fi alami-l-munésabat), et en conséquence ils
«regardent »ce qu’on leur a offert dans cette «ouverture »
lors de leur «arrivée a la «porte » qu’ils ont poussée (1).
Quand on leur «ouvre » ils connaissent dans ce qui se dé-
voile a eux du domaine invisible, quelle est la porte qui leur
a été ouverte. Par exemple, si leur Contemplé (Machhdd)
a rapport avec la «main »selon une certaine correspondance
qui leur apparait, ils sont des «hommes de la Main » (¢ahibu
Yadin), si leur Contemplé se rapporte a la «vue »selon une
pareille correspondance, ils sont des «hommes du Regard »
(cahibu Bacarin), et ainsi de suite pour toutes les parties
corporelles mentionnées, et chaque fois c’est dans I'espace
correspondante qu’ils ont leur «pouvoirs de prodige » (kara-
mat), s'ils sont des Saints (Wali, plur. Awliyd), ou leurs
« pouvoirs de miracle » (mu’jizat) s’ils sont des Prophétes
(Nabf, plur. Anbiya). C’est aussi dans les dites espéces qu'ils
ont corrélativement leurs demeures initiatiques (manazil,.
sing. manzil) et leurs connaissances (ma'arif, sing. ma'rifah).
Tout cela est illustré par ce qu’a indiqué I'Envoyé d’Allah
— qu’Allah prie sur lui et le salue — au sujet de celui qui,
faisant son ablution rituelle d’une facon complete, effectue
immédiatement une priére de deux rak'ah, pendant laquelle
il ne s’entretient pas avec sa propre ame (mais avec son
Seigneur) ; il disait qu'a celui-la sont ouvertes les huit
Portes du Paradis, en sorte qu'il y entrera par la porte de
son choix (2). De méme, cet étre (le WA&gil) jouira d'une

1. Les dites parties de la « forme » de I’'homme individuel ont leurs cor-
requndanceS ans la Forme de I'Homme Universel ; le role des ceuvres
établies par la Loi révélée, a la charge de ces parties corporelles, est de pro-
duire la_« transformation » c’est-a-dire le passage au dela de la forme indi-
viduelle) des « facultés » qui leur correspondent jusqu’a leur faire rejoindre
leurs prototypes universels ou elles apparaissent méme comme des attributs
divins. Cette idée résultera du reste aussi de la suite immédiate du texte.

2. Lorsque le Prophéte — qu’Allah prie sur lui et le salue — eut dit cela,
Abl Bakr demanda : « N'y aurait-il pas des étres qui_puissent entrer dans le
Paradis par toutes les Portes a la fois ? ». Il répondit : « J’espére que tu es
d’entre ceux-la ».



REALISATION DESCENDANTE 137

«ouverture »relative aux actes des huit parties corporelles
mentionnées — si sa pureté est parfaite et son «secret
intime » (sirr) sanctifié — dans n’importe quelle matiére
conférée par les membres astreints aux ceuvres légales. Nous
avons déja expliqué les degrés des ceuvres, selon les membres
correspondants, dans notre livre intitulé «Les Couchants des
Etoiles » (Mawaqiu-n-Nujom) (1).

En conséquence de ces «ouvertures » Allah — qu’ll soit
glorifié — accorde a ces étres des «lumiéres » (anwar, sing.
ndr) qui conviennent a leurs cas (2). Ces «lumiéres »sont au
nombre de huit, et font partie de ce qu’on appelle le Do-
maine de la Lumiére (Hadratu-n-Ndr).

Ainsi, il y a des Hommes dont la grace provient de la
Lumiére de I’Eclair (ndru-I-Barqg), qui est la Contemplation
Essentielle (ou de I'Essence) (al-machhadu-dh-Dhéti), et cette
lumiére est de deux sortes :

a) Eclair qui n’est pas suivi de « pluie » (barqun khulla-
bun) ;
b) Eclair qui améne la «pluie » (barqun ghairu khullabin).

Si I’Eclair n’apporte rien, comme les Attributs de Trans-
cendance (cifatu-t-Tanzih), il est « sans pluie » S’il améne

1. Cet ouvrage du Cheikh el-Akbar est un des plus importants sur la tech-
nique spirituelle. Voici ce qu'il en dit lui-méme dans les FutGhat, chap. 68 :
« Personne que je sache n'a employé dans cette Voie (initiatique) la méthode
dont nous usames en ce livre. Nous l'avons écrit en 21 jourspendant le Rama-
dan de I'année 595 a Almeria (Espagne). Ce livre dispense de maitre (ustadh),
ou plutdt c’est le maitre qui en aurait besoin, car le maitre peut étre « élevé »
ou « plus élevé », or ce livre se situe a un plus haut maquam que celui auquel
se trouverait le maftre, et il n'y a pas de maquam plus élevé que celui propre
a ce livre, dans cette Voie traditionnelle (Charfah) sur laquelle nous prenons
base pour notre vie spirituelle. Que celui qui pourra I’'obtenir y prenne appui
avec l'assistance d’Allah, car c’'est un livre d'un immense profit. Je n’aurais
pas eu a en indiquer la valeur si Dieu ne m’était apparu en songe deux fois
et ne m’avait dit : « Conseille Mes adorateurs ! » ; or, ce que je viens de dire
est un des plus importants conseils que je puisse te donner. C’est Allah qui
assiste de sa grace, c'est en Sa Main qu’est la guidance. Nous n'y sommes
pour rien ».

Pour situer exactement la portée de l'indication que donne le Cheikh el-
Akbar, il faut ajouter que le profit indiqué ne saurait étre atteint, en dehors
de la direction d'un maitre, que par des étres de qualité exceptionnelle, ou
méme ayant déja un certain degré d’effectivité spirituelle. Du reste dans ses
autres écrits, le Cheikh el-Akbar enseigne lui-méme couramment et confor-
mément a la régle générale, que sans la direction d'un maitre, le murld (I'as-
pirant) ou le salik (le pratiquant de la Voie) ne sauraient aboutir a une
réalisation réguliere et encore moins atteindre le but final de la Voie.

2. Les dons divins de lumiére dont il sera question constituent ainsi un
complément des « ouvertures » mentionnées.

10



138 ETUDES TRADITIONNELLES

quelque chose, cette chose n’est jamais autre qu’une seule,

car Allah n’'a de « qualité a Soi » (¢cifah nafsiyyah) qu’une
seule, qui est identique a Son Essence, et il n’est pas pos

sible qu’ll en ait deux (sous ce rapport essentiel) : si cette
lumiere fulgurante lui produit, dans quelque «dévoilement »
(kachf), un «enseignement divin » (ta'rif ilah?) elle n’est pas
I'« Eclair sans pluie ».

D 'autres de ces Hommes ont leur grace de la «lumiéere du
Soleil » (ndru-ch-Chams) ; d’'autres, de la « lumiere de la
Pleine Lune » (nGru-I-Badr) ; d’autres, de la «lumiere de la
Lune incomplete (nGru-l-Qamar) ; d’autres, de la «lumiére
du Croissant lunaire » (nQru-I-Hilal) ; d’autres de la « knge

du Flambeau ou de la Lampe » (nQru-s-Sirdj) ; d'autres
de la «lumiére des Etoiles » (nGru-n-Nujdm) ; d’autres enfin
de la «lumiére du Feu élémentaire » (nGru-n-Nar). Il n’y a
pas d’autres «lumiéres »en dehors de celles-ci. Nous avons
traité des degrés de ces «lumiéres » dans le livre déja men-
tionné «Les Couchants des Etoiles » (1). — Les perceptions
intuitives (idrak) des étres dont il est question sont en raison
des degrés de leurs « lumieres » Ainsi les degrés se distin-
guent d'aprés les «lumiéres » et les Hommes spirituels diffe-
rent entre eux selon les différences existant entre les degrés.

Il'y ad’autres WAagilan qui n’ont pas de connaissance dans
le domaine de ce magam (de Lumiere), ni dans celui des Noms
divins, mais dont I'Arrivée est aux vérités essentielles des Pro-
phetes (hagaiqu-l-Anbiya) et a leurs substances intimes (la-
taifu-hum). Quand ceux-ci réalisent leur Arrivée ils obtiennent
des «ouvertures »selon les substances intimes des Prophétes,
et dans la mesure des ceuvres accomplies au moment de
I" «ouverture » (fat’h) obtenue. A I'un se révéle ainsi la vérité
intime de Moise — sur lui le salut ;a l’autre, se révéle la vérité
de Jésus — sur lui le salut — et ainsi de suite pour tous les

1. La position de ces « lumiéres » semblerait pouvoir étre interprétée
selon une certaine analogie entre microcosme et macrocosme (« Soleil » =
Esprit, « Pleine-Lune » =" Cceur individuel parfait, etc.).

Dans les Mawagi' u-n-Nujam, I'auteur donne de multiples correspondances

de ces lumiéres avec les moyens et les reéalisations spirituelles de diverses
catégories initiatiques.



REALISATION DESCENDANTE 139

Envoyés, et chacun de ces étres se trouve rattaché en consé-
guence a I’'Envoyé respectif par mode d’ « héritage (spiri-
tuel )» Mais tous ces «rattachements »et «héritages »s’en-
tendent selon la Loi de Muhammad — sur lui la Priere et
le Salut — dans la mesure ou cette derniere confirme les
Lois des Prophétes antérieurs. Chacun de ces Arrivants cons-
tate alors que par les actes qui lui conferent I’ «ouverture »,
soit vers |’ «extérieur » de I'étre, soit vers son «intérieur »
(min jihati zh&hiri-ki aw batini-hi), il a réalisé la loi d’un
prophéte antérieur. Ainsi (pour prendre comme exemple
I’ceuvre spirituelle indiquée par) la parole d’Allah : «Fais la
Priére pour te rappeler de Moi (pour Mon dhikr) » (Cor. 20,14),
celle-ci se rapporte a la Loi de Moise, et le législateur I'a
confirmée pour nous (dans la Loi de Muhammad) dans le cas
de celui qui a laissé passer le temps prévu pour une priére
(légale de la journée rituelle) parle fait dusommeil ou de I'ou-
bli. Les WAagilln de cette catégorie puisent donc aux substan-
ces intimes des Prophétes— sur eux le salut. Nous avons ren-
contré un certain nombre de ceux-ci. Ces Wagcilin n’ont
obtenu aucun «go(t » (dhawq), ou «absorption »(chirb) ou «bois-
son» (churb) en matiére de connaissance relative aux «Lumié-
res » ou aux «Parties corporelles » ou aux « Noms divins ».

Enfin, il y a des Arrivants a Allah — qu’il soit exalté —
auxquels Allah accorde toutes les graces énumérées (1), a
d’autres deux degrés de ces graces ou plus, selon la part
qu’Allah a réservée a chacun.

Tout étre de ceux qu’on vient d’indiquer quand il est
«renvoyé »vers les créatures pour les diriger et les guider ne
peut dépasser le domaine de sa connaissance propre (dhawq)
a quelque degré que ce soit.

Et Allah dit la Vérité, et c’est Lui qui guide sur la Voie !

Traduction de I'arabe et notes de M. Valsan.

1. Le Cheikh el-Akbar était sGrement dans ce cas, ainsi qu’il résulte non
seulement de la connaissance dont il témoigne dans ses écrits sous ce rapport,
mais méme de ses fréquentes précisions en ce qui concerne sa qualité de tota-
lisateur de I'ensemble des modalités initiatigues muhammadiennes, qualité

qui est du reste impliquée par sa position de « Sceau de la Sainteté Muham-
madienne ».



	UN TEXTE DU CHEIKH EL-AKBAR SUR LA « RÉALISATION DESCENDANTE »

	FÛTUHÂT


