
U N  T E X T E  D U  C H E I K H  E L - A K B A R  

S U R  L A  

«  R É A L I S A T I O N  D E S C E N D A N T E  »

L e  volum e posthum e de R ené Guénon réunissant le 

' reste de ses articles sur l ’initiation (1) se termine, 

a vec  le  chapitre intitu lé : « Réalisation ascendante et des- 
cendante » qui expose l ’aspect le p lus universel et en même 

tem ps le plus m ystérieux d e la  réalisation spirituelle. L a  

question de la  « réalisation descendante » a suscité, dès 

la  publication  en 1939 de l ’article indiqué ci-dessus, un 

intérêt doctrinal exceptionnel chez tous les lecteurs des 

Etudes Traditionnelles. R ené Guénon fut en O ccident le seul 

à  l ’a vo ir  non seulem ent dégagée e t form ulée en termes 

appropriés, m ais encore à la  traiter de façon intelligible 

à la  lum ière des principes m étaphysiques. Il sem blait 

que, m êm e dans les doctrines orientales, ce point n ’ait ja - 

m ais fa it l ’objet d ’un exposé proprem ent dit. A  ce propos, 
R ené Guénon disait précisém ent : « Pour ce qui est de la  

seconde phase (de la  réalisation), celle de « redescente » 
dans le  m anifesté, il sem ble q u ’i l n ’en soit parlé que plus 

rarem ent, et, dans bien des cas, d ’une façon moins explicite, 

parfois mêm e, pourrait-on dire, avec une certa in e. réserve 
ou une certaine hésitation, que les exp lication s que nous 

nous proposons de donner ici perm ettront d ’ailleurs de 

com prendre ». L es explications que donnait ensuite René 
G uénon m ontraient en effet qu’il y  ava it, à  cet égard to u t 

d ’abord une certaine difficulté de saisir cet aspect de la  réa-

1. René Guénon : Initiation et Réalisation Spirituelle, éd. Chacornac 
Frères.



RÉALISATION DESCENDANTE 121

lisation, et le risque constant de graves malentendus, en- 
suite une nécessité de voiler l'aspect « sacrificiel » que pré- 
sente l ’être dans cette phase de la réalisation.

Or, nous sommes en mesure de faire connaître un texte, 
unique en cette matière, du Cheikh el-Akbar qui expose les 
différents cas de réalisation descendante selon les données 
islamiques. Il s’agit d’un chapitre des Futûhât, le 45e, et 
nous avons quelques raisons de penser que René Guénon 
n’en avait pas eu connaissance, du moins au moment où il 
avait écrit l ’étude dont nous parlons. Ce qui nous autorise à 
dire cela, c’est tout d’abord que René Guénon n’avait envi- 
sagé, selon les termes de la tradition islamique, comme cas 
de réalisation descendante que ceux du nebî et du rasûl, 
respectivement le « prophète » et l’ « envoyé » divin, et qu’il 
a laissé expressément de côté celui du walî, c’est-à-dire du 
« saint » ; pourtant ce dernier même, lorsqu’il s’agit d’un être 
ayant réalisé l ’Union désignée plus couramment par le 
terme Wuçûl, « Arrivée », peut être « renvoyé Vers la créa- 
tion » pour accomplir une « mission » divine ; cette « mission 
n’est pas dans le cas du walî celle d’un « législateur », comme 
c’est le cas pour le nebî et le rasûl (en comprenant ces termes 
dans leur acception générale, car en fait il y  aurait encore 
quelques distinctions à faire), mais seulement celle d’un 
« héritier (wârith) chargé de préserver et vivifier la loi exis- 
tante, ainsi que de guider et diriger les créatures vers Al- 
lah (1) ». Or, dans le texte du Cheikh el-Akbar, ce cas est 
spécialement envisagé pour la raison évidente, qu’après le 
« Sceau de la Prophétie légiférante » qui fut Seyyidnâ Muham-
mad, il ne reste possible que la réalisation descendante du 
walî-wârith, qui, chose à noter, peut procéder même d’un 
« choix préférentiel » de l ’être.

Une autre raison, qui nous fait croire que René Guénon

1. Toutefois, ce cas est en quelque sorte virtuellement « réservé »  dans 
l ’exposé de René Guénon par cette phrase : « Un être peut n’être walî que 
« pour soi », s’il est permis de s’exprimer ainsi sans en manifester quoique ce 
soit à l’extérieur ». Le fait que le walî peut n’être tel que « pour soi », implique 
qu’il peut l’être aussi pour d’autres et c’est ce qui est proprement le cas du 
wârith missionné.



122 ÉTUDES TRADITIONNELLES

n’avait pas connu ce texte, est d’ordre terminologique, et ce 
point doit être de toute façon éclairci ici pour permettre 
de voir que, malgré des différences d’expression assez no- 
tables, il n’y  a en réalité aucune divergence de fond entre 
son exposé et celui du Cheikh el-Akbar. Chez ce dernier, la 
réalisation descendante est désignée par les termes de « Re- 
tour » (Rujû’) ou plus précisément de « Retour vers les créa- 
tures » ou encore, pour autant que le même fait est considéré 
comme procédant d ’un ordre divin, de « Renvoi vers les 
créatures » (ar-Raddu ilâ-l-khalq). René Guénon, préoccupé 
de faire ressortir la continuité du processus intégral de la 
réalisation, a utilisé, pour l ’explication de ce processus, la 
représentation d ’une marche circulaire : « ascendante » pour 
la première moitié, « descendante » pour la deuxième ; cette 
perspective lui permettait d’éviter l ’idée d’une « régres- 
sion », mais l’amenait à exclure les termes de « retour en 
arrière ». Par contre, le Cheikh el-Akbar emploie l’expression 
de « retour » sans toutefois la nuance péjorative « en ar- 
rière » qui correspondrait à une « régression » ; cela s’ex- 
plique par le fait qu’il utilise le symbolisme de la Pente à 
gravir et du Sommet dont on peut « revenir » avec la « mis- 
sion », et aussi le symbolisme de la « face vers les créatures ». 
Mais ce qui concilie facilement les deux perspectives et situe 
en même temps la portée exacte des termes employés dans 
les deux cas, c’est que le Cheikh el-Akbar précise que ce- 
« retour » se fait « sans descendre du maqâm acquis », idée 
qui correspond exactement au souci de René Guénon d’ex- 
clure l ’idée de « régression spirituelle ».

Avant de laisser le lecteur aborder le texte que nous pré- 
sentons, nous ferons encore quelques remarques. Ce qui 
caractérise l ’étude faite par René Guénon, c ’est la démons- 
tration selon les principes métaphysiques de cet aspect de 
la réalisation suprême. Une telle démonstration manque 
dans le texte du Cheikh el-Akbar. A  cet égard, celui-ci in- 
dique seulement que la raison du Retour est la recherche de 
la Perfection ou de l’Accomplissement total (al-Kamâl),



RÉALISATION DESCENDANTE 123

ce qui, dans le cas du walî-wârith est explicité comme « tota- 
lisation de l’héritage prophétique ». Ensuite, le Cheikh el-
Akbar, qui par ailleurs ne montre pas non plus l ’aspect de 
« victime sacrificielle », aspect qui, du reste, même là où il 
serait plus discernable, reste voilé par cette idée d’Accom- 
plissement total, s’applique surtout à « décrire » comment la 
chose s’accomplit et quels sont les cas possibles de « retour » 
à la création ». Pour être tout à fait complet dans le paral- 
lèle que nous faisons ainsi entre les deux exposés, il aurait 
fallu que nous donnions de la partie manquante un aperçu 
d’après l ’enseignement du Cheikh el-Akbar lui-même, tel 
qu’il peut être dégagé d’autres passages des Futûhât ou de 
certains autres de ses écrits. Mais cela demanderait un déve- 
loppement beaucoup trop grand, exigé surtout par les diffé- 
rences de perspective et de terminologie, pour que nous 
puissions le faire en cette occasion.

        Le texte qu’on va lire est en outre intéressant en tant
qu’énumération des différentes catégories de Wâçilûn (sing. 
Wâçil) ou Arrivants à Allah, ainsi que des attributs spiri- 
tuels qui les qualifient.

Par la même occasion, nous signalerons que ce document 
présente aujourd’hui un certain intérêt d’opportunité dans 
l’ordre des études traditionnelles relatives à la Maçonnerie. 
Dans une note de l’article en question, René Guénon avait 
établi une correspondance entre les trois derniers degrés de 
la Maçonnerie écossaise et la réalisation descendante. 
Cette mention a servi à M. Jean Reyor (1) pour appuyer cer- 
taines vues quant à la « prédisposition » qu’offre l’organisa- 
tion maçonnique pour recevoir l’adjonction d'un point de 
vue purement métaphysique, en plus du point de vue cos- 
mologique qui est propre aux initiations de métiers. C'est à 
nous que répondait ainsi plus spécialement et expressément 
M. Reyor, car dans un article précédent (2), nous avions

1. Les « Aperçus sur l’ Initiation » (X II ). Et. Trad., déc. 1951.
2. « La fonction de René Guénon et le sort de l’Occident ». Et. Trad., 

juill.-nov. 1951.



124 ÉTUDES TRADITIONNELLES

envisagé aussi une telle adjonction, tout en disant que, si 
elle était possible, elle serait plutôt une « superposition » 
par rapport à ce que constitue le point de vue maçonnique, 
qu’un développement normal des possibilités de celui-ci. Les 
données traditionnelles qui se trouvent dans le texte du 
Cheikh el-Akbar nous permettent de reconsidérer cette ques- 
tion sous l’angle spécial de la difficulté de principe d’une « ini- 
tiation, au sens ordinaire », à la réalisation descendante, et 
de voir en même temps quel sens on peut attribuer à la dite 
correspondance établie par René Guénon, car si la valeur de 
celle-ci nous semble évidente et indiscutable sous le rapport 
symbolique, il n’en est pas de même quant aux conséquences 
que certains penseraient pouvoir en tirer, surtout si l’on ne 
détermine pas avec exactitude la portée des considérations 
développées par M. Reyor lui-même. Nous reviendrons sur 
cette question dans le prochain cahier de cette publication.

M. V a l s a n .



FÛTUHÂT
Chap. 45

Sur celui qui « revient » ( vers les créatures) après être 
« parvenu » (à la Vérité Suprême) et sur Celui qui te 
fait revenir.

Vers :

Sache que ton existence procède de /’« exercice d’un Comman- 
dement certain,

Et d’une mise en détail de Signes », si tu es capable de com- 
préhension (1).

Mais, « Ô Homme, qu'est-ce qui te trompe 
A l’égard d’un Seigneur » (2) qui voit les choses monter et 

descendre (3) ?
Si tu es intelligent, fin et pénétrant,
Tu apprendras maintenant ce que tu ignorais hier.
Il en sera ainsi si tu comprends que tu es capable 
De « proximité » ou d’« éloignement » (de Dieu), d’après tes 

œuvres.
Crains, donc, le Seigneur « qui exerce le Commandement et 

met en détail » ce qui est synthétique.
Ceci est, de la part du serviteur, le plus nécessaire et le plus 

beau !
Si aujourd’hui ton état est constamment celui-là,
Cela te vaudra, peut-être, des annonciations de félicité.

1. Cf. Cor. 13,2 : « (Allait) exerce le Commandement, et montre en détail 
Ses Signes. Peut-être acquerrez-vous la certitude de la Rencontre de votre 
Seigneur ».

2. Cf. Cor. 82,6 : « O Homme, qui est-ce qui t ’a trompé à l'égard de ton 
Seigneur Généreux ? »

3. Ce qui est dit ici des choses qui « montent et descendent » pourrait 
être déjà une allusion à la « réalisation ascendante et descendante ».



126 ÉTUDES TRADITIONNELLES

Car, en vérité, la Majesté divine dépasse toute valeur,
Et, dans la création, elle décide et partage comme elle veut.
Lorsque le Maître prend chez Lui les cœurs de Ses servi- 

teurs,
Et qu’i l  décide ce qu’i l  veut, tout en restant Juste,
I l  rend permanent et ennobli auprès de Lui celui qu’i l  veut,
Et « renvoie » (dans la création) celui qu’I l veut, vers ce qu’il 

a espéré !
Ce dernier est « prophète » ou « envoyé » ou « (saint) héritier »,
Et il n ’y a pas d’autre cas (de « renvoyé ») en dehors de ces 

trois.
Mais il ne reste plus (de nos jours) qu’un seul cas, celui de 

l ’Héritier,
Car les deux autres sont révolus (râhâ) (1). Q'aurais-tu à 

redire (2) ?
Car gloire à Celui qui a privilégié le Saint par une grâce de 

« quiétude » (râhâh)
Que lui envie celui qui lui est supérieur (3) ? 

L’Envoyé d’Allah —  qu’Allah prie sur lui et le salue —  a 
dit : « Les Savants sont les Héritiers des Prophètes, car en 
vérité les Prophètes ne lèguent pas des dinars ou des dirhams, 
mais la Science ».

Au début de sa carrière, le Prophète —  qu’Allah prie sur 
lui et le salue —  eut la faveur de suivre dans ses œuvres 
d’adoration la Religion d’Abraham, l’Ami de Dieu —  sur

1. Après Seyyidnâ Muhammad, le Sceau de la Prophétie légiférante, il n'y 
aura plus d'autre « prophète » ou « envoyé » qui apporte une Loi nouvelle.

2. Ceci est une allusion au regret des Saints de ne pouvoir plus accéder au 
privilège prophétique et apostolique après le Sceau de la Prophétie Légifé- 
rante.

3. Allusion au hadith suivant : « A  la droite du Tout-Miséricordieux —  
et Ses Deux Mains sont une Droite — se trouvent des Hommes qui ne sont 
ni « prophètes », ni « martyrs », et dont l'éclat des visages aveugle les specta- 
teurs. Ils sont enviés par les « prophètes » et les « martyrs » en raison de leur 
lieu de séjour et de leur proximité d'Allah —  qu'I l soit glorifié et magnifié ! 
« On demanda : « O Envoyé d'Allah, qui sont ceux-là ? » Il répondit : « Ce 
sont des groupes de gens provenant de tribus disparates, qui se rassemblent 
pour le dhikr (souvenir) d'Allah, et qui choisissent (dans leurs expressions) 
les paroles les plus exquises, comme le mangeur de dattes choisit les meill
eures».



lui le salut (1) —  et il pratiquait la retraite dans la Caverne 
Hirrâ ! (2) où il se consacrait à Dieu par l’effet d’une grâce 
providentielle, jusqu’ à ce qu’il fut visité subitement par 
la Vérité divine (al-Haqq). L ’Ange (Gabriel) vint alors de la 
part d’Allah le saluer comme chargé de la « fonction d’En- 
voyé divin » (ar-Risâlah) et l’informer qu’il avait été investi 
de la « qualité de Prophète » (an-Nubuwwah) (3) ; lorsque 
le fait fut fermement établi chez lui (4), il fut envoyé 
« vers tous les hommes » (5) comme « Annonciateur (Ba- 
chîr), Avertisseur (Nadhîr) et Exhortateur (Dâ’y) vers Allah 
avec l’autorisation divine, ainsi que Flambeau Eclairant 
(Sirâj munîr) » (Cor. 33,45). Ensuite, l ’Envoyé transmit le 
Message (ar-Risâlah), s’acquitta du mandat confié (al-Amâ- 
nah) et « exhorta vers Allah s’appuyant sur une Vision sub- 
tile » (Cf. Cor. 12, 108).

L ’Héritier parfaitement universel (al-Wârithu-l-Kâmil) 
d’entre les Saints (al-Awliyâ') est celui qui se consacre à

RÉALISATION DESCENDANTE 127

1. La religion d’Abraham (Millatu Ibrahima) est la Hanîfiyyah, la Voie 
du monothéisme pur, autrement dit la voie du Tawhîd métaphysique. Cf. 
Cor. 2,129 : « La religion d’Abraham qui était hanîf, et n’était pas du nombre 
des polythéistes... ».

2. Dans une des montagnes voisines de la Mecque.
3. Selon un hadith, l’Ange avait dit : « O Muhammad, Allah t'envoie Son 

Salut, et te dit : « Tu es Mon Envoyé vers les Djinns et les Hommes. Exhorte- 
les vers la parole Lâ ilâha illâ-Llâh =  « Pas de dieu si ce n'est le Dieu (Absolu 
et Universel) ».

4. Allusion au fait que le Prophète invité par l'Ange à réciter l'Ecriture 
qu'il lui présentait et qui constituait le début de là révélation, se récusa 

par trois fois en répondant : « Je ne sais lire ». Cette réponse dans son sens 
exotérique s’explique par le fait que le Prophète ne savait pas lire ; dans le 
sens initiatique et métaphysique, elle signifi e que le Prophète se tenait alors 
à un degré de connaissance supérieur, et ontologiquement antérieur, à la 
distinction des Lettres transcendantes. C’est seulement, quand, après la troi- 
sième récusation, l’Ange eût répété 1'« étreinte» (al-ghatt) et 1'« envoi » ou la 
« relaxe » (al-irsâl) qu’il réussit à répéter les paroles de l'Ange et de 
l'Ecriture : « Lis (Récite) au nom de ton Seigneur qui a créé ! Qui a créé 
l'Homme d'une goutte de sang coagulé. Lis, car ton Seigneur est le Plus- 
Généreux ! Lui qui a instruit l’Homme au moyen du Calame (Suprême), 
et qui enseigna à l ’Homme ce que celui-ci ne savait pas » (Cor. 96,1-5).

Cette récusation du Prophète et le trouble qu’il eût même après ce début 
de révélation quand il se réfugia auprès de sa femme Khadijah pour aller 
ensuite avec elle consulter le sage Waraqah ben Nawfal qui le rassura en lui 
confirmant que c’était bien la descente du Namûs (du grec Nomos, la Loi), 
correspondent dans ce cas à ce que René Guénon a appelé dans son étude 
« Réalisation ascendante et descendante », les « hésitations » et les « tenta- 
tions » qui « dans tous les récits traditionnels, et quelle que soit la forme la 
plus spéciale qu’elles revêtent suivant les cas, sont attribuées aux Prophètes, 
et même aux A vatâras, lorsqu’ils sont mis en présence de la « mission » qu'ils 
ont à accomplir » (op. cit., p. 217).

5. Cf. Cor. 34, 27 : « Nous t'avons envoyé (ô Muhammad) vers tous les 
hommes comme Annonciateur (de Bonnes Nouvelles) et Avertisseur (des 
châtiments). Mais la plupart des hommes ne le savent pas ».



128 ÉTUDES TRADITIONNELLES

Allah selon la Loi de l ’Envoyé —  qu’Allah prie sur lui et le 
salue —  jusqu’à ce qu’Allah lui « ouvre » dans le cœur la 
compréhension de ce qu’il a révélé à Son Prophète et En- 
voyé, Muhammad. Cette « ouverture » a lieu par un « dévoi- 
lement divin » (tajallî ilâhî) en son intérieur, d'où résulte 
pour lui la grâce de la compréhension du Livre révélé, et le 
Saint est alors placé au rang de « ceux auxquels Allah parle » 
(al-Muhaddathûn) dans cette communauté traditionnelle 
(l’Islam) (1). Cet événement joue chez celui-ci un rôle ana- 
logue à la venue de l’Ange chez l’Envoyé d'Allah —  qu’Al- 
lah prie sur lui et le salue —  Alors Allah le renvoie (radda- 
hu) vers les créatures pour les guider vers ce qui leur vaudra 
la réconciliation de leur cœurs avec Allah (çilâhu qulûbi- 
him ma’a-Llâh), pour faire la discrimination de leurs pensées 
(alkhawâtir) louables d'avec les blâmables (2), et pour leur 
expliquer les buts de la Loi et quelles sont les règles sûre- 
ment transmises par l'Envoyé d’Allah et celles qui ne le sont 
pas. Le Saint délégué fait tout cela à la suite d’ « une Science 
divine donnée, par miséricorde, de chez Allah et enseignée 
de Sa part » (cf. Cor. 18, 65) (3). C’est ainsi que celui-ci 
élève les aspirations des créatures pour la Recherche la plus 
excellente et la Station la plus sainte, les faisant désirer ce 
qui se trouve chez Allah, tout comme l ’avait fait l’Envoyé 
d’Allah —  qu’Allah prie sur lui et le salue —  par la propaga- 
tion de son message. Mais l’Héritier ne saurait introduire 
aucune loi nouvelle, ni abroger quelque règle légale ferme- 
ment reconnue : il explicite seulement, car quant à sa science 
« il s’appuie sur une Evidence de la part de son Seigneur » 
(’alâ Baïyinatin min Rabbi-hi (4) et « sur une Vision pro- 
fonde » (’alâ Baçîratin) (5). Un Témoin (Châhid) divin se

1. Pour le sens du terme muhaddath, cf. le hadlth au sujet d’Omar Ibn 
al-Khattâb : « Si dans cette communauté il y a des nwhaddathûn, Omar est 
l’un d’entre eux ».

2. C’est ce que l’on appelle dans la doctrine chrétienne « le discernement 
des esprits ».

3. Les termes du verset sont appliqués selon l’interprétation consacrée 
à El-Khidr, et concernant la Science Ladunnî , la « Science de Notre Part».

4. Cf. Cor. 11, 17.
5. Cf. Cor. 12, 108 ; le verset sera cité dans la suite du texte.



RÉALISATION DESCENDANTE 129

porte garant, aussi, de la sincérité de sa conformité (1). C'est 
là la chose dans laquelle il fut associé à l'Envoyé d'Allah 
quant à la fonction d'exhorter vers Dieu, dans le verset sui- 
vant : « Dis (ô Muhammad) : Ceci est ma Voie. J'exhorte vers 
Allah, basé sur une Vision profonde, moi-même, ainsi que 
ceux qui me suivent » (Cor. 12, 108). Ceux qui « suivent »  
l'Envoyé sont les Héritiers qui exhortent vers Allah basés 
sur une telle Vision. Ces Héritiers furent associés encore 
d'une façon générale avec les Prophètes, tant aux faveurs 
qu’aux épreuves de ceux-ci, dans le verset qui dit : « En vérité 
ceux qui ne croient pas aux Signes d’Allah, qui tuent les 
Prophètes sans aucun droit, et qui tuent ceux des hommes 
qui ordonnent la justice »... (Cor. 3, 21) ; les hommes « qui 
ordonnent la justice » sont les Héritiers qui se trouvent 
ainsi associés aux épreuves des Prophètes, comme ils le sont 
au devoir d’exhorter vers Allah.

Notre Cheikh Abû Madyan (2) —  qu’Allah en soit satis- 
fait —  disait souvent : « Fait partie des signes de la sincérité 
du désir de l’aspirant vers Allah, sa fuite des créatures » ; 
ceci correspond à l’état de l'Envoyé d’Allah qui s’isolait et se 
retranchait des hommes dans la Caverne Hirrâ’ pour se 
consacrer ainsi à Dieu, avant qu’il ne soit visité subitement 
par Dieu. Ensuite, le Cheikh Abû Madyan disait : « Et fait 
partie des signes de la sincérité de sa fuite des créatures, le 
fait qu’il n'est que pour Dieu » ; c’est ainsi que l’Envoyé 
d'Allah ne cessa de se consacrer à Dieu dans sa retraite jus- 
qu'au moment de la visite divine. Enfin, le Cheikh concluait : 
 « Et fait partie des signes de sa sincérité dans le fait d'être 

pour Dieu, son retour vers les créatures » ; par cela, le Cheikh 
visait l’envoi du Prophète —  qu’Allah prie sur lui et le 
salue —  avec le message adressé aux hommes, ce qui dans 
le cas des Héritiers correspond à leur délégation avec la 
fonction de guidance et de préservation de la Loi parmi les 
créatures. Par cette dernière énonciation, le Cheikh voulait

1. Cf. Cor. 11, 17.
2» Abû Madyân, Chuw’aïb, mort en 598/1193, enterré à Tlemcen.



130 ÉTUDES TRADITIONNELLES

indiquer la Plénitude de l ’Héritage Prophétique (kamâl u -l- 
Wirthi-n-Nabawî), car en outre Allah a des serviteurs qu’Il 
prend chez Lui, quand II les visite, et ne les renvoie pas 
dans le monde, mais les rend occupés de Lui Seul. Cet autre 
cas s’est souvent produit, mais la plénitude de l’Héritage 
Prophétique et Apostolique consiste dans le « retour vers les 
créatures » (ar-rujû’u ilâ-l-khalq).

Si en cette matière te gêne la parole d ’Abû Sulaïman ad- 
Dârânî (1) qui disait : « S’ils y  étaient parvenus, ils n’en se- 
raient pas revenus », il faut comprendre que cette parole ne 
concerne que ceux qui retournent à leurs désirs naturels à 
leurs jouissances, et à ce qu’ils avaient quitté par la conver- 
sion antérieure vers Allah. Quant au « retour de chez Allah » 
avec la guidance, ce n’est pas le cas ici, car il dit : « S’il leur 
avait brillé un éclair de la Vérité Essentielle (al-Haqîqah), 
ils ne seraient pas revenus à des choses dont ils s’étaient 
repentis envers Allah, même s’ils y voyaient la face de Dieu, 
car la demeure de l’astreinte légale (at-taklîf) et de la con- 
venance spirituelle (al-adab) les en empêcherait ».

Un autre grand personnage, quand on lui dit : « Un tel 
prétend qu’il y  est arrivé (qu’il a réalisé l ’Union) », enchaîna : 
« (il est arrivé) au Feu de l ’Enfer (ilâ-s-Saqar) ». Il parlait 
ainsi de quelqu'un qui s’imaginait Allah comme tenant dans 
des limites de sorte qu’on puisse arriver à Lui —  alors 
qu’Allah a dit : « Il est avec vous où que vous soyez » (Cor. 
57,4) —  ou qui prétendait qu’il y  a une « chose » qui, une fois 
« atteinte », le dispenserait de la soumission aux prescrip- 
tions concernant les actes, et que par conséquent les obliga- 
tions légales ne le concernaient plus —  alors que, cependant, 
il a toujours la compréhension de ce qu'est l ’obligation lé- 
gale —  et que c'est l ’Arrivée (al-Wuçûl) qui lui aurait con- 
féré cela. C’est pour cela que le Cheikh avait dit : « Il est 
arrivé au Feu de l'Enfer » ! Cela veut dire donc que la chose 
n’était pas exacte (telle qu’on la prétendait), mais que l’Ar-

1. Abû Sulaïman ad-Dârânî (né en 140/757 à Wâsit, mort en 215/830).



RÉALISATION DESCENDANTE

rivée à Allah implique la traversée de tout ce qui est en de- 
hors de Lui, jusqu’à ce que l’homme arrive à puiser chez son 
Seigneur : cette chose, les initiés ne la contestent pas, et il 
n’y  a pas de divergence à cet égard.

Notre Cheikh Abû Y a’qûb Yûsuf ibn Yakhluf al-Kûmî 
disait : « Entre nous et Dieu Recherché, il y  a une Pente 
(Aqabah) difficile à gravir. Nous sommes au bas de la 
Pente, selon la nature. Nous ne cessons de la gravir pour 
atteindre le Sommet, et lorsque nous arrivons à pouvoir 
regarder ce qu’il y a au delà, nous n’en revenons plus, car 
ce qu’il y  a au delà empêche tout retour ». Cette parole est 
conforme à celle d’Abû Sulaïman ad-Dârânî: «S’ils y étaient 
parvenus —  c’est-à-dire au sommet de la Pente —  ils n’en 
seraient plus revenus ». Ceux des hommes qui reviennent 
le font avant d’avoir atteint le Sommet et donc sans avoir 
vu ce qu’il y a au delà.

La cause qui détermine le Retour (du Sommet même) 
n’est que la recherche de la perfection ou de l’Accomplisse- 
ment total, mais ce « retour » s'accomplit sans en descendre, 
mais en exhortant de ce maqâm même (1), ce qui revient à 
la notion coranique « d’exhortation basée sur la Vision pro- 
fonde » ('alâ Baçîratin). Là il voit, et il connaît aussi ceux 
qu’il exhorte, selon une vision certaine.

Quant à « celui qui n’est pas renvoyé », il n’a pas de « face 
vers le monde », et il reste « là », sur place ; c’est pourquoi on 
l’appelle aussi le Wâqif (Celui qui s’arrête) (2) car der- 
rière cette Pente il n’y  a plus d’ « assujettissement à la Loi » 
(taklîf) (3) et il ne descend plus du Sommet, sauf celui qui

1. Ici on voit précisément que le Cheikh el-Akbar emploie la notion 
de « retour sans descente », pour marquer que la réalisation atteinte n’est 
pas perdue par le fait du « retour ».

2. C’est à ce cas que s’applique ce que René Guénon dit du walî  ( ib., 
p. 223-4).

3. Cet état correspond à la Délivrance dans tous les sens du mot : déli- 
vrance de l’état d’enchaînement dans la manifestation, et délivrance de l’as- 
treinte légale appliquée à l’être dans son état manifesté. L ’être y « reste » 
en dehors de l ’astreinte légale pour autant que sa conscience est sortie 
hors de l’état manifesté. Mais s’il revient à l’état de conscience de soi ou « à 
la compréhension de ce qu’est l ’obligation légale » comme le disait précé-
demment le Cheikh el-Akbar, il retombe nécessairement sous l’autorité de 
la Loi.



132 ÉTUDES TRADITIONNELLES

trépasse (1). Mais parmi les Wâqifûn (pluriel de Wâqif), il y  
en a qui sont « anéantis » (mustahlak) dans Ce qu’ils con- 
templent là-haut (2). Un certain nombre d’hommes spi- 
rituéls ont été dans ce cas. Un tel état dura longtemps pour 
Abû Yazîd al-Bistâmî. Ce fut aussi l'état d’Abû 'Iqâl al- 
Maghrabî (3), et d’autres que lui.

Maintenant que je t ’ai enseigné quel est le sens de l'Arri- 
vée à Allah, sache aussi que les Arrivants (al-Wâçilûn, sing. 
al-Wâçil) peuvent occuper différents degrés.

Certains « arrivent » à un Nom de l ’Essence (Ism Dhâtî), 
nom qui ne leur donne preuve qu’au sujet d’Allah en tant 
qu’Essence ; ces Noms ont un rôle analogue à celui des noms 
propres chez les hommes, qui ne désignent aucune idée (qua- 
litative) mais seulement l ’identité personnelle (4). L ’état 
de tels êtres est l ’ « anéantissement » (al-istihlâk) ; c’est l ’état 
des Anges Eperdus dans la Majesté d’Allah (al-Malâikatu- 
l-Muhaïyamûna fî Jalâli-Llâhi), et des Anges Chérubins 
(al-Malâikatu-l-karûbiyyûn), qui ne connaissent rien d’autres 
que «Lui» et que personne d’autre que «Lui» ne connaît (5).

Il y  en a ainsi qui « arrivent » à Allah sous le rapport du

1. Cette dernière mention ne peut évidemment pas s’entendre comme 
une cessation de l’Etat Suprême pour la conscience de l’être délivré, mais 
comme une cessation de la participation de l’être formel et manifesté à cet 
Etat, car du fait de la mort, l’enveloppe de l’être se détache de la réalité 
essentielle de l’être.

2. Il s’agit naturellement de l’état d’Extinction complète (al-Fanâ) de 
la conscience de l’être distinctif, état qui sous un autre rapport correspond à 
la Permanence par Allah (al-Baqâ bi-L lâh) de l’être véritable.

3. Abû ’ Iqâl al-Maghrabî est le cas le plus célèbre de ce hâl d’extinction 
contemplative. On dit qu’il est resté à la Mecque dans cet état, sans aucune 
nourriture, pendant 3 ou 4 années, avant de mourir. Cf. Futûhât, chap. 192, 
sur la notion de hâl.

4. Font partie de cette catégorie le Nom divin « Allâh » ou le Pronom 
divin Huwa =  « Lui ».

5. Les Anges Muhaîyamun correspondent probablement aux Séraphins 
de l ’angélologie chrétienne, qui sont dits des « Esprits brûlant de Feu et 
d'Amour » ,  alors que les Chérubins, dans la même doctrine sont «remplis 
de Science divine ».

Sur l’analogie, dans cet état, entre des êtres humains et les anges mention- 
nés, nous pourrions citer ce texte de saint Augustin : « Les Cherubim signi- 
fient le Siège de la Gloire de Dieu et sont interprétés comme la Plénitude de 
l ’ Intelligence. Bien que nous sachions que les Cherubim sont célébrés comme 
des puissances et des vertus célestes, cependant, si tu veux, tu peux toi aussi 
être l’un des Chérubins. Car si Cherubim signifie Siège de Dieu, rappelle-toi 
que l'Ecriture dit : « L ’âme du Juste est le Siège de la Sagesse » (Enarr. in 
Psal. 79, 2 : « Celui qui siège sur les Chérubins »). La parole de l ’Ecriture 
{Sap. 7) que cite saint Augustin a un équivalent islamique dans le hadith : 
« Le cœur du croyant est le Trône d’Er-Rahman ».



RÉALISATION DESCENDANTE 133

Nom qui les a rattachés (méthodiquement) à Lui (1), ou sous 
le rapport d'un Nom qui s’est révélé à eux de la part d’Al- 
lah et qu’ils puisent du Nom qui les a rattachés (méthodi- 
quement) à Lui (2). Ces deux cas d’hommes —  ou plutôt de 
« personnes », car il se peut qu’il y ait aussi des cas féminins —  
se définissent ainsi :

I° Quand l’Arrivée est résultée par le Nom qui les a ratta- 
chés (méthodiquement) à Lui, ils Le voient par un « Œil de 
Certitude » (aïnu yaqînin) (3). Or, ce Nom désigne soit une 
« qualité d’Action » (çifatu F i’lin) comme les Noms : al- 
K hâliq (le Créateur), al-Bârî (le Producteur), soit une qualité 
d’Attribut (çifatu Cifatin) comme les Noms : ach-Chakûr 
(le Remerciant), al-Hasîb (Celui qui tient compte), soit une 
« qualité de Transcendance absolue » (çifatu Tanzîhin) 
comme le Nom al-Ghanî (le Riche qui Se passe de tout). 
Dans chaque cas, l’être sera selon ce qui confère la vérité 
propre du Nom divin correspondant : c’est sous le rapport 
de cette vérité propre que sera sa « boisson » (machrab), son 
« goût » (dhawq), sa « surabondance » (raï) (4) et sa réalisa- 
tion (wujûd), et il ne dépassera pas le propre du Nom respec- 
tif. Selon nous, ce qui prédominera chez lui sur son « état » 
(hâl), ce sera la vérité propre du-dit Nom divin qui rattache 
alors l’être à Soi en sorte que celui-ci sera appelé sous le 
rapport de ce Nom, par exemple : Abdu-ch-Chakûr =  « Le 
Serviteur du Remerciant », Abdu-l-Bârî =  « le Serviteur 
du Producteur », Abdu-l-Ghanî =  « le Serviteur du Riche (ou 
du Suffisant par Soi ) », Abdu-l-Jalîl =  « le Serviteur du

1. Un tel « nom » est celui que le sâlik (le « progressant » sur la voie ini- 
tiatique) emploie comme moyen invocatoire ou incantatoire (dhikr).

2. On qualifie quelquefois un tel « nom », comme « nom inspiré » directe- 
ment par Allah et provenant de l’intérieur du dhikr méthodique. Sa vertu 
opérative est plus grande en raison de son adaptation plus directe.

3. L ’« Œil de la Certitude » est un degré d'intuition directe et, comme 
tel, supérieur à la « Science de la Certitude » ( Ilmu-l-Yaqîn) qui dans le cas 
examiné représente la certitude théorique du Principe sous le rapport du 
nom d’invocation technique habituelle.

4. Ces trois termes se rapportent au symbolisme de la connaissance ini- 
tiatique en tant que « breuvage ». Le machrab est plus précisément « ce que 
l’on boit » ou « ce où l’on boit », le dhawq est le « fait de goûter » ou la « sa- 
veur » même, et le raï est le « déversement » de la boisson bue à travers les  
limites du récipient constitué par le « buveur ».



134 ÉTUDES TRADITIONNELLES

Majestueux » ou Abdu-r-Razzâq — « le Serviteur du Nourris- 
seur », etc...

2° Quand l'Arrivée est résultée par un autre Nom que 
celui qui a rattaché (méthodiquement) les initiés à Allah, 
alors ceux-ci rapportent une « science étrange » (ilm gharîb), 
que ne comporte pas leur état spirituel de fait (hâl), et cette 
« science » dérive de la vérité propre de cet autre Nom. Ces 
êtres professent alors dans leur maqâm (station spirituelle), 
d’étranges données de Science (gharâibu-l-Ilm) ; et il arrive 
que leur science soit contestée par ceux qui ne possèdent pas 
la science de la Voie initiatique (tarîqu-l-Qawm). Les hommes 
voient alors que la science d’un de ces êtres est supérieure à 
son état, et ce cas est pour nous plus élevé que celui de l’être 
qui a réalisé son « arrivée » sous le rapport du Nom par le 
moyen duquel il était rattaché (méthodiquement), car ce 
dernier n’apporte pas une « science étrange », sans rapport 
avec son « état spirituel effectif » ; chez celui-ci, sa « science » 
apparaît aux hommes « inférieure » à son état. Abu Yazîd 
al-Bistâmî —  qu’Allah soit satisfait de lui —  a dit une pa- 
role qui a rapport avec ce qui précède : « Le Connaissant 
(al-Arif) est supérieur à ce qu’il dit, alors que le Savant 
(al-Alîm) est inférieur à ce qu’il dit » (1).

Nous venons d’exposer les degrés des « Arrivants ».
D’entre eux, comme nous l’avons dit, il y en a « qui re- 

viennent » (man ya’ûdu), d’autres « qui ne reviennent pas » 
(man la ya’ûdu).

Ceux qui reviennent (ar-Râji’ûn) sont de deux sortes :
a) Ceux qui reviennent de leur propre choix (ikhtiyâran), 

comme Abû Madyan (2).
b) Ceux qui reviennent malgré eux (idtirâran) contraints à

1. Le « Connaissant » correspond ici à celui qui a réalisé l’Arrivée selon 
le « nom » pratiqué méthodiquement par lui, le « Savant » à celui qui l’a 
réalisée par le « nom exceptionnel », inspiré. Sur certaines autres différences 
entre le Connaissant et le Savant, on peut se reporter à notre traduction de 
« La Parure des Abdâl » du Cheikh el-Akbar.

2. C’est ici un cas spécial de « retour » que René Guénon n’a pas distin- 
gué : le retour, ou la descente, par option. Ce cas est évidemment encore 
plus exceptionnel dans un certain sens, si on le rapporte à l’idée du « sacri- 
fice ».



RÉALISATION DESCENDANTE 135

cela (majbûran), comme Abû Yazîd (al-Bistâmî). Celui-ci, 
lorsque Dieu lui eût attribué lès qualités par lesquelles il de- 
vait être « héritier » —  en vue de la guidance et la direction 
—  dès qu’il eût fait un pas de chez Allah, s’évanouit, et 
alors la Voix dit : « Ramenez-Moi mon Bien-Aimé, car il ne 
peut supporter d'être loin de Moi ».Un être en pareil cas ne 
désire pas « sortir » vers les hommes, et c’est le cas de celui 
qui est toujours « en état d'infusion spirituelle » (çâhibu-l-hâl).

Quant aux plus élevés d’entre les Hommes Spirituels, les 
Plus Grands d'entre ceux-ci, quand ils sont chargés d’une 
mission, ils s’ingénient à cacher aux hommes leur degré 
spirituel, afin de leur apparaître sous des aspects qui ne tra- 
hissent pas le privilège divin dont ils jouissent ; de cette 
façon, ils réunissent l’attribut de l’exhortation vers Allah 
avec celui de l'occultation de leur propre degré spirituel. 
Alors ils exhortent les hommes (par exemple) par des cita- 
tions de hadiths avec des lectures de livres subtils, ainsi que 
par des récits édifiants sur les maîtres spirituels, et le com- 
mun des êtres ne les connaît ainsi que comme « narrateurs », 
non pas comme parlant d'après leurs états personnels dûs à 
leur degré de Proximité Suprême (al-Qurbah) (1). Tel est 
le cas nécessaire de ceux des Arrivants qui ont reçu un ordre 
de mission. Quant à ceux des Arrivants qui n'ont reçu aucun 
ordre de ce genre ils sont comme le commun (des initiés) qui 
ne cesse de garder secret leur état, en sorte que le « monde » 
ne se fait à leur sujet aucune idée, ni en bien ni en mal.

Il y en a parmi les Hommes spirituels qui ont réalisé l'Ar- 
rivée, certains auxquels rien n'est révélé quant aux Noms 
divins qui lés régissent, mais qui ont une « vue » (nazhar) en 
matière d'œuvres prescrites par la Loi et sur la base des- 
quelles ils ont parcouru leur chemin spirituel. Ces œuvres se 
rapportent aux huit parties corporelles (soumises aux obli- 
gations légales) : la main, le pied, le ventre, la langue, l'ouïe, 
la vue, les parties honteuses, et le cœur ; il n’y  a pas (à

1. Le terme Qurbah sert souvent a désigner, en mode couvert, l'état 
d ’ identité Suprême.



136 ÉTUDES TRADITIONNELLES

envisager) d’autres parties que celles-là. A  de tels êtres, 
lorsqu’ils réalisent leur Arrivée, leur est produit une « ouver-  
ture » spirituelle sous un rapport de correspondance ou 
d ’analogie (fî âlami-l-munâsa bât), et en conséquence ils 
« regardent » ce qu’on leur a offert dans cette « ouverture » 
lors de leur « arrivée à la « porte » qu’ils ont poussée (1). 
Quand on leur « ouvre », ils connaissent dans ce qui se dé- 
voile à eux du domaine invisible, quelle est la porte qui leur 
a été ouverte. Par exemple, si leur Contemplé (Machhûd) 
a rapport avec la « main » selon une certaine correspondance 
qui leur apparaît, ils sont des « hommes de la Main » (çâ h ib u  

Y a d in ) ,  si leur Contemplé se rapporte à la « vue » selon une 
pareille correspondance, ils sont des « hommes du Regard » 
(çâhibu Baçarin), et ainsi de suite pour toutes les parties 
corporelles mentionnées, et chaque fois c’est dans l ’espace 
correspondante qu’ils ont leur « pouvoirs de prodige » (karâ- 
mât), s’ils sont des Saints (Walî, plur. Awliyâ), ou leurs 
« pouvoirs de miracle » (mu’jizât) s’ils sont des Prophètes 
(Nabî, plur. Anbiya'). C’est aussi dans les dites espèces qu’ils 
ont corrélativement leurs demeures initiatiques (manâzil,. 
sing. manzil) et leurs connaissances (ma'ârif, sing. ma’rifah). 
Tout cela est illustré par ce qu’a indiqué l ’Envoyé d’Allah 
—  qu’Allah prie sur lui et le salue —  au sujet de celui qui, 
faisant son ablution rituelle d’une façon complète, effectue 
immédiatement une prière de deux rak’ah, pendant laquelle 
il ne s’entretient pas avec sa propre âme (mais avec son 
Seigneur) ; il disait qu’à celui-là sont ouvertes les huit 
Portes du Paradis, en sorte qu’il y  entrera par la porte de 
son choix (2). De même, cet être (le Wâçil) jouira d'une

1. Les dites parties de la « forme » de l’homme individuel ont leurs cor-
respondances dans la Forme de l’Homme Universel ; le rôle des œuvres 
établies par la Loi révélée, à la charge de ces parties corporelles, est de pro-
duire la « transformation » c’est-à-dire le passage au delà de la forme indi- 
viduelle) des « facultés » qui leur correspondent jusqu’à leur faire rejoindre 
leurs prototypes universels où elles apparaissent même comme des attributs 
divins. Cette idée résultera du reste aussi de la suite immédiate du texte.

2. Lorsque le Prophète —  qu’Allah prie sur lui et le salue —  eut dit cela, 
Abû Bakr demanda : « N ’y aurait-il pas des êtres qui puissent entrer dans le 
Paradis par toutes les Portes à la fois ? ». Il répondit : « J’espère que tu es  
d’entre ceux-là ».



« ouverture » relative aux actes des huit parties corporelles 
mentionnées —  si sa pureté est parfaite et son « secret 
intime » (sirr) sanctifié —  dans n’importe quelle matière 
conférée par les membres astreints aux œuvres légales. Nous 
avons déjà expliqué les degrés des œuvres, selon les membres 
correspondants, dans notre livre intitulé « Les Couchants des 
Etoiles » (Mawâqï'u-n-Nujûm) (1).

En conséquence de ces « ouvertures », Allah —  qu’Il soit 
glorifié —  accorde à ces êtres des « lumières » (anwâr, sing. 
nûr) qui conviennent à leurs cas (2). Ces « lumières » sont au 
nombre de huit, et font partie de ce qu’on appelle le Do- 
maine de la Lumière (Hadratu-n-Nûr).

Ainsi, il y  a des Hommes dont la grâce provient de la 
Lumière de l ’Eclair (nûru-l-Barq), qui est la Contemplation 
Essentielle (ou de l ’Essence) (al-machhadu-dh-Dhâtî), et cette 
lumière est de deux sortes :

RÉALISATION DESCENDANTE 137

a) Eclair qui n’est pas suivi de « pluie » (barqun khulla- 
bun) ;

b) Eclair qui amène la « pluie » (barqun ghaïru khullabin).

Si l ’Eclair n’apporte rien, comme les Attributs de Trans- 
cendance (çifâtu-t-Tanzîh), il est « sans pluie ». S’il amène

1. Cet ouvrage du Cheikh el-Akbar est un des plus importants sur la  tech- 
nique spirituelle. Voici ce qu’il en dit lui-même dans les Futûhât, chap. 68 : 
« Personne que je  sache n’a employé dans cette Voie (in itiatique) la méthode 
dont nous usâmes en ce livre. Nous l ’avons écrit en 21 jours pendant le Ram a- 
dan de l ’année 595 à Almeria (Espagne). Ce livre dispense de m aître (ustâdh), 
ou plutôt c’ est le maître qui en aurait besoin, car le maître peut être « élevé » 
ou « plus élevé », or ce livre se situe à un plus haut maquâm que celui auquel 
se trouverait le maître, et il n’y  a pas de maquâm plus élevé que celui propre 
à ce livre, dans cette Voie traditionnelle (Charîah) sur laquelle nous prenons 
base pour notre v ie  spirituelle. Que celui qui pourra l ’obtenir y  prenne appui 
avec l ’assistance d ’Allah, car c ’est un livre d ’un immense profit. Je n ’aurais 
pas eu à en indiquer la valeur si Dieu ne m ’était apparu en songe deux fois 
et ne m ’ava it d it : « Conseille Mes adorateurs ! » ; or, ce que je  viens de dire 
est un des plus importants conseils que je  puisse te donner. C’est A llah  qui 
assiste de sa grâce, c ’est en Sa Main qu’est la guidance. Nous n ’y  sommes 
pour rien ».

Pour situer exactement la portée de l ’indication que donne le Cheikh el-
Akbar, il faut ajouter que le profit indiqué ne saurait être atteint, en dehors 
de la direction d ’un maître, que par des êtres de qualité exceptionnelle, ou 
même ayant déjà un certain degré d ’effectivité spirituelle. Du reste dans ses 
autres écrits, le Cheikh el-Akbar enseigne lui-même couramment et confor- 
mément à la règle générale, que sans la direction d'un maître, le m urld  ( l ’as- 
pirant) ou le sâlik (le pratiquant de la Voie) ne sauraient aboutir à une 
réalisation régulière et encore moins atteindre le but final de la Voie.

2. Lès dons divins de lumière dont il sera question constituent ainsi un 
complément des « ouvertures » mentionnées.

10



138 ÉTUDES TRADITIONNELLES

quelque chose, cette  chose n ’est jam ais autre q u ’une seule, 

car A lla h  n ’a de « q ualité à Soi » (çifah nafsîyyah) q u ’une 

seule, qui est identique à Son Essence, et il n ’est pas pos

sible q u ’I l en ait d eu x  (sous ce rap port essentiel) : si cette  

lum ière fu lgurante lui produit, dans quelque « dévoilem ent » 

(kachf), un « enseignem ent d ivin  » (ta’r if ilâhî) elle n ’est pas
 l ' « E cla ir  sans  pluie ».

D ’autres de ces H om m es ont leur grâce de la  « lum ière d u  

Soleil » (nûru-ch-Chams) ; d ’autres, de la  « lum ière de la  

P leine Lune » (nûru-l-Badr) ; d ’autres, de la  « lum ière de la  

L u n e incom plète (nûru-l-Qamar) ; d ’autres, de la  « lum ière 

du Croissant lunaire » (nûru-l-Hilâl) ; d ’autres de la  « lumière

 du F lam beau  ou de la  Lam pe » (nûru-s-Sirâj) ; d 'autres 

de la  « lum ière des E to iles » (nûru-n-Nujûm) ; d ’autres enfin 

de la  « lum ière du F eu  élém entaire » (nûru-n-Nâr). I l  n ’y  a 

pas d ’autres « lum ières » en dehors de celles-ci. Nous avon s 

tra ité  des degrés de ces « lum ières » dans le livre déjà m en- 

tionné « Les Couchants des E toiles » (1 ). —  L es perceptions 

in tu itives (idrâk) des êtres don t il est question sont en raison 

des degrés de leurs « lum ières ». A in si les degrés se d istin - 

gu en t d 'après les « lum ières » et les Hom m es spirituels diffè- 

rent entre eu x  selon les différences existan t entre les degrés.

I l  y  a d ’autres W âçilûn  qui n ’ont pas de connaissance dans 

le dom aine de ce m aqâm  (de Lum ière), ni dans celui des Nom s 

divins, m ais dont l ’A rrivée est au x  vérités essentielles des P ro - 

phètes (haqâiqu-l-Anbiyâ) e t à leurs substances int imes (la- 
tâifu-hum). Q uand ceux-ci réalisent leur A rrivée ils obtiennent 

des « ouvertures » selon les substances intim es des Prophètes, 

et dans la  m esure des œ uvres accom plies au m om ent d e 

l ’ « ouverture » (fat’h) obtenue. A  l ’un se révèle ainsi la  vérité 

intim e de Moïse —  sur lui le sa lut ; à l ’autre, se révèle la  vérité 

de Jésus —  sur lui le salut —  et ainsi de suite pour tous les

1. La position de ces « lumières » semblerait pouvoir être interprétée 
selon une certaine analogie entre microcosme et macrocosme (« Soleil » =  
Esprit, « Pleine-Lune » =  Cœur individuel parfait, etc.).

Dans les Mawaqi' u-n-Nujûm, l’auteur donne de multiples correspondances 
de ces lumières avec les moyens et les réalisations spirituelles de diverses 
catégories initiatiques.



RÉALISATION DESCENDANTE 139

Envoyés, et chacun de ces êtres se trouve rattaché en consé- 
quence à l ’Envoyé respectif par mode d ’ « héritage (spiri- 
tuel )». Mais tous ces « rattachements » et « héritages » s’en- 
tendent selon la Loi de Muhammad —  sur lui la Prière et 
le Salut —  dans la mesure où cette dernière confirme les 
Lois des Prophètes antérieurs. Chacun de ces Arrivants cons- 
tate alors que par les actes qui lui confèrent l ’ « ouverture », 
soit vers l ’ « extérieur » de l ’être, soit vers son « intérieur » 
(min jihati zhâhiri-ki aw bâtini-hi), il a réalisé la loi d ’un 
prophète antérieur. Ainsi (pour prendre comme exemple 
l ’œuvre spirituelle indiquée par) la  parole d ’Allah : « Fais la 
Prière pour te rappeler de Moi (pour Mon dhikr) » (Cor. 20,14), 
celle-ci se rapporte à la Loi de Moïse, et le législateur l ’a 
confirmée pour nous (dans la Loi de Muhammad) dans le cas 
de celui qui a laissé passer le temps prévu pour une prière 
(légale de la journée rituelle) parle fait du sommeil ou de l ’ou- 
bli. Les Wâçilûn de cette catégorie puisent donc aux substan- 
ces intimes des Prophètes—  sur eux le salut. Nous avons ren- 
contré un certain nombre de ceux-ci. Ces Wâçilûn n ’ont 
obtenu aucun « goût » (dhawq), ou « absorption » (chirb) ou «bois-
son» (churb) en matière de connaissance relative aux «Lumiè-
res » ou aux « Parties corporelles » ou aux « Noms divins ».

Enfin, il y  a des Arrivants à Allah —  qu’i l  soit exalté —  
auxquels Allah accorde toutes les grâces énumérées (1), à 
d ’autres deux degrés de ces grâces ou plus, selon la part 
qu’Allah a réservée à chacun.

Tout être de ceux qu’on vient d ’indiquer quand il est 
« renvoyé » vers les créatures pour les diriger et les guider ne 
peut dépasser le domaine de sa connaissance propre (dhawq) 
à quelque degré que ce soit.

E t Allah dit la Vérité, et c ’est Lui qui guide sur la Voie !

Traduction de l ' arabe et notes de M. V â ls a n .

1. Le  Cheikh el-Akbar était sûrement dans ce cas, ainsi qu’il résulte non 
seulement de la connaissance dont il témoigne dans ses écrits sous ce rapport, 
mais même de ses fréquentes précisions en ce qui concerne sa qualité de tota - 
lisateur de l ’ensemble des modalités initiatiques muhammadiennes, qualité 
qui est du reste impliquée par sa position de « Sceau de la Sainteté Muham- 
madienne ».


	UN TEXTE DU CHEIKH EL-AKBAR SUR LA « RÉALISATION DESCENDANTE »

	FÛTUHÂT


