L'ISLAM
ETLA
FONCTION DE RENE GUENON



{3 Cyrille GayavEditions de I'(Euvre, 1984.
ISBN 2-904011-06-6



MICHEL VALSAN

L'ISLAM
ET LA
FONCTION
DE RENE GUENON

Recueil posthume

Sos Editioni ab £ (E were

56 bis, mue du Louvre
75002 PARIS






SOMMAIRE

Avertissement
1. L'Islam et la fonction de René GUéENON......oeeeeeeressens 11

I1. L'eeuvre de Guénon en Orient .......ccccveeeesreememsssssssssnses 41
III. SurleCheikh AL-ALAWA ..o ccnicicinanaes. BT

IV. Rélérences islamiques du « Symbolisme de la

V. « La Science propre a Jésus » ; traduction du
chapitre 20 des Futihar al-Makkivva d'Ibn Arabi................ 73

VI. Le coffre d'Héraclius et la tradition du
o THRAL » adammlipe.. oo niiaimmmmns: B
VII. Un symbeole idéographique de I'Homme Universel 102

VIII. Le Triangle de I'Androgyne et le monosyllabe
B T R NP E S S e LA IR S M S LT Ve PP PP e TS 112

1) Complémentarisme de symboles idéographiques 112
2) Complémentarisme de formes traditionnelles........ 126
3) Tradition Primordiale et Culte Axial............ccoveeeee. 144
4) = Om » 61 « AIIEN ® .icimarrnsinsisnssamasasassasansasaninacaaas 137
5) Indeethrabie .. s LD

IX. L'investiture du Cheikh al-Akbar au Centre
STy R RO e SR SR RS S ST & .

Bibliographie des publications de Michel Véalsan .................. 193
Index des termesarabes ..o, 200






AVERTISSEMENT

Le présent volume est constitué par la réunion d articles rédigés
par Michel Valsan et publiés dans la revue Etudes Traditionnel-
les*®, dont il assuma la direction depuis 1961 jusqu'a sa mort
survenue le 25 novembre 1974.

Nowus inaugurons ainsi wune édition nouvelle, sous forme
d’ ouvrages, de I'ensemble des textes qu'il fit paraitre dans ladite
revue a partir de lannée 1948 **, Le but recherché est de rappeler
l'importance de ces écrits & un moment ot ['on constate qu'ils
sont lobjet d'un oubli ou d'une négligence encouragés par la
difficulté actuelle d'v avoir accés et d'en prendre connaissance.

Cette édition a été rendue possible grice & I'intervention du
propre fils de lauteur, M® Muhammad Valsan. Qu'il veuille bien
trouver ici ['expression de nos remerciements.

Cyrille Gayat

* A propos de la forme sous laguelle paraissem ici les articles ainsi gue sur le
caractére guelgue peu factice gue peut présenter un tel recueil, nous resmvovons ke
lectewr aux remargues gue Michel Valsan a lurenémie énoicdes dans  soun
introduction auz Symboles fondamentaux de la Science sacrée (Cf. I er ¥
éditions, p. 21, 22 et 23 — Gallirmard).

** Cf. la bibliographic des publicarions de Michel Vilsan, en ansexe.



La transcription des termes arabes a été¢ modifidée, Michel Vilsan ayant
lui-méme indiqué que celle qu'il employait lui avair été imposée du fait de la
limitation des possibilités tvpographigues aux Editions Traditionnelles.

Toules les notes ou les passages de notes ajoutés par 1'éditeur se trouvent
inchus entre crochets [L.]



L'ISLAM ET LA FONCTION
DE RENE GUENON*

« Dis - O Gens du Lovve ! Elovez-vous jusgu'a une Parole
également valable powr nows € powr vous . gue nous
n'adorions gue Dien, gue nous ne Lui associons rien, gue

oS e prenions pas cerfains denlfre nows comme « se1-
gretrs » ent dehors de Diew. .. » (Coran, 3, 57).

La mort de René Guénon avant attiré l'attention publique
sur son cas spirituel, beaucoup ont été étonnés d'apprendre a
I'occasion qu'il fut musulman. Dans ses livres, rien n'indiquait
un tel rattachement traditionnel, et, méme, la place qu'il fit &
I'Islam dans ses études fut, en comparaison avec celle qu'y
irouve |'Hindouisme ou le Taoisme, assez restreinte, malpré les
[réquentes rélérences qu'il fait a4 la métaphvsique et a
I'ésotérisme islamiques. C'est ainsi que certains se sont
demandés s'il pouvait ¥ avoir un accord entre sa perspective
doctrinale et sa position traditionnelle personnelle. D'autres
sont allés jusqu'a penser gue son enseignement métaphvsique
et intellectuel ne pourrait éire considéré comme compatible
avec la doctrine islamique. 11 est & peine besoin de relever ce
qu'il ¥ a de superficiel ou encore de malveillant dans ce genre
d'avis ou de suppositions, mais nous estimons utile de donner
ici quelgues précisions et de faire quelgues mises au point,
envisageant que certaines questions peuvent étre poscées a cet
égard, d'une facon plus pertinente, et, comme telles, mérite-
raient d'étre prises en considération.

Il v a ainsi une guestion quant a l'orthodoxie islamique de
l'ccuvre de René Guénon, et une autre quant au rapport que
peut avoir sa position traditionnelle personnelle avec sa
fonction doctrinale générale. Pour la premiére de ces questions,

* [Publié dans E.T., janv.-fév. 1953 ]



12 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

comme en fait il n'y a eu & notre connaissance aucune critique
precise, nous n'avons pas a répondre 4 une thése déterminée,
mais nous tacherons seulement de montrer dans quelle
perspective une telle question se situe. Pour la deuxiéme, nous
porterons & la connaissance des lecteurs quelques éléments
documentaires presqu’inconnus en Occident.

Tout d'abord, il nous faut rappeler ou préciser quelques
questions de principe.

La notion d'orthodoxie peut étre envisagée principalement a
deux degrés: l'un est de 'ordre des idées pures, 'autre de
l'ordre de leur adaptation formelle dans 1'économie
traditionnelle *. Si les vérités universelles sont en elles-mémes
immuables, par leurs adaptations cycliques aux conditions
humaines, elles comportent des formes qui sont solidaires
ensuiie de certains critéres d'orthodoxie contingente. En méme
temps, la sagesse qui dispose les vérités et les formes
doctrinales dans les différents domaines et conditions du
monde traditionnel, détermine aussi les degrés de juridiction
et les limites de compétence des institutions et des autorités
qui doivent en connaitre.

La relative adaptation de la Vérité Universelle ou des vérités
immuables dans les différentes formes traditionnelles, varie
tout d'abord selon qu'il s'agit de formes de mode intellectuel
ou de mode religieux, les premiéres comme |'Hindouisme,
ayant un caractére plus directement métaphysique, les
deuxi¢mes, qui sont celles qu'on appelle les « traditions
monothéistes », comportant sur le plan général des modalités
conceptuelles dogmatiques et une plus grande participation
sentimentale. Les critéres de I'orthodoxie d'une fagon générale
varient dans chacune de ces formes en fonction de leurs
définitions spécifiques et particuliéres. De plus, dans le cadre
de certaines formes traditionnelles, et plus spécialement dans
les formes religieuses, il v a 4 faire une distinction entre
orthodoxie ésotérique et orthodoxie exotérique : malgré une
relation organique existant jusqu'a un certain point entre les
deux domaines extérieur et intérieur d'une méme forme
traditionnelle, les critéres applicables 4 I'un sont naturelle-

1. Un mode spécial de cette adaptation est oclui des rites et des techniques
spirituclles ; nous n'avons pas 4 I'envisager distinctement ici, ol nous traitons
seulement de |'ordre doctrinal ; c'est du reste dans la doctrine que se trouve le
fondement de toutes les institutions et pratigues traditionnelles.



LISLAM ET RENE GUENON 13

ment différents de ceux applicables & 'autre. D’autre part, de
méme que les critéres d'orthodoxie propres & l'exotérisme
d’une tradition ne peuvent étre appliqués 4 ce qui appartient a
une autre forme traditionnelle, de méme ceux qui concernent
le domaine initiatique et ésotérique d'une de ces formes ne
peuvent étre considérés comme directement applicables aux
domaines correspondants d'une autre : il v a en effet pour la
voie ésotérique de chacune de cellesci des modalités particu-
ligres, bien que d'un ordre plus intérieur, tant pour la doctrine
‘que pour les méthodes correspondantes, et il serait tout a fait
insuffisant de parler d'unité ésotérique des formes tradition-
nelles sans préciser que cetle unité concerne seulement les
principes universels, en dehors desquels les adapiations
traditionnelles se traduisent par des particularités dans |'ordre
initiatique et ésotérigue méme ; s'il n'en était pas ainsi, il n'y
aurait qu'un seul ésotérisme, et un méme domaine initiatigue,
pour toutes les formes d’exotérismes existants ou possibles.
Une telle identité et universalité n'est réelle que pour I'aspect
le plus haut de la métaphysique : c'est en ce sens que les
maitres islamigues disent: « La doctrine de |'Unité est
unique » (ar-Tawhidu wdhidun). Or, cette doctrine n'est elle-
méme identique que gquant 4 son sens, non pas quant a la forme
qu’elle regoit dans I'une ou "autre tradition ; de plus, dans le
cycle d'une méme forme traditionnelle I'expression de la méme
doctrine peut recevoir successivement ou concurremment des
formes wvariées’. En tout cas, étant donnée la relation
nécessaire jusqu'a un certain point entre l'enseignement
initiatique et la forme exotériqgue d'une méme tradition,
relation qui vaut aussi bien d'ailleurs pour la doctrine que pour
les formes symboliques et techniques, les particularités dont il
est question sont encore plus sensibles quand on compare
l'enscignement initiatique dans une tradition de caractére
intellectuel & celui d'une tradition de caractére religieux.

Néanmoins, malgré la diversité des conditions que nous
venons de rappeler ou de préciser, il n'y a pourtant pas la une
multiplicité irréductible. Au contraire, il existe nécessairement
un principe d'intelligibilité de 'ensemble, correspondant a la
sagesse qui dispose cette multiplicité et cette diversité. Mais ce
principe ne peut éire que métaphysigque. Parcillement, le

—

2. Nous allons en voir plus loin un cxemple relatif & l'enscignement
métaphysique en Islam.




14 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

critére supréme d'orthodoxie entre les différents domaines
avec leurs particularités ne peut étre que du ressort de la
meétaphysique pure.

D'une facon générale, I'czuvre doctrinale de René Guénon se
rapporte aux vérités les plus universelles ainsi qu'aux régles
symboliques et aux lois cycliques qui régissent leur adaptation
traditionnelle. Sous ce rapport, le critére de son orthodoxie se
trouve par la nature des choses dans l'intellipence des
principes métaphysiques et des conséquences qui en découlent.
Ce n'est qu 'a titre secondaire que cette orthodoxie pourrait étre
soumise a une vérification littérale dans les différentes
doctrines traditionnelles existantes ; au premier abord, pour
un lecteur ordinaire, cette vérification n'est immédiate gue la
ou dans ses ouvrages René Guénon s’est appliqué spécialement
a établir lui-méme les preuves documentaires a 'appui des
points de doctrine qu’il exposait, et sous le rapport de la
tradition a laquelle il se référait ainsi ; pour tout le reste, c'est
l'intelligence et la recherche personnelle qui sont reguises ; il
est supposé, en méme temps, que cette recherche est basée sur
une droite intention, condition qui assure son orientation et
son résultat.

Ecrivant dans un temps ot les conditions psvchologiques et
spéculatives n'avaient plus rien de caractéristiquement tradi-
tionnel, et exposant des vérités insoupgonnées des contempo-
rains, ses modes de formulation métaphysique ont eu nécessai-
rement un caractére indépendant par rapport aux modes
d'expression doctrinale connus, ou pratigués, en Occident.
D’autre part, comme il ne s'est pas attaché exclusivement a
I'enseignement d'une seule tradition orientale, mais s'est
appuvé opporiunément sur toul ce qui €tait susceplible de
servir a l'exposé des idées universelles dont il offrait la
synthése, ce caractére d'indépendance formelle subsiste dans
une certaine mesure méme par rapport aux modes d'expres-
sion doctrinale de 1'Orient ; la chose était du reste inévitable
par le seul fait que René Guénon écrivait dans une langue de
civilisation toute autre que celles par lesquelles sont véhiculées
réguliérement ces doctrines. Comme on le sait, René Guénon a
da réaliser dans ses études un travail de synthése a la fois
concepluelle et terminologique — ces deux choses allant
nécessairement ensemble — qui apparait d ailleurs comme une
des réussites les plus merveilleuses de l'enseignement tradi-
tionnel. Mais cela méme lie son ceuvre a des conditions
spéciales d'intelligibilité. C'est ainsi que si I'on tentait de



L'ISLAM ET RENE GUENON 15

traduire ses ouvrages de doctrine générale en n'importe quelle
langue de civilisation orientale, la traduction devrait s'accom-
pagner d'un commentaire spécial idéologique et terminologi-
que, variable avec chacune de ces langues. L'orthodoxie du
sens profond des idées ne suffirait pas a elle seule, avec une
traduction littérale — si toutefois cela élait toujours possible —
pour faire reconnaitre partout dans ces ouvrages de doctrine
générale, a un Oriental non prévenu et qui ne connaitrait que
sa propre lorme traditionnelle, le méme fond doctrinal que
dans celle-ci. La difficulté serait méme plus accentuée quand il
s'agirait de wraduction dans la langue d'une civilisation de
forme religicuse, pour la raison que René Guénon a pensé et
s'est exprimé dans des modes appartenant a ce qu'on pourrait
appeler une « spiritualité sapientiale », modes spécifiquement
diflférents de ceux gqui sont réguliérement pratiqués dans les
traités de doctrine a4 base de « religion révélée ». Les modes
spirituels de = sagesse », comme ceux de |'Hindouisme, met-
tent par exemple au premier plan de la conscience tradition-
nelle générale les idées d'identité du Soi et du Principe
Universel (Brahma), de coincidence du connaitre et de 1'étre,
ainsi que le rdle actif de |'Intellect transcendant dans la
réalisation métaphysique, vérités qui dans les traditions de
type religieux ont non seulement une circulation ésotérique,
mais encore — et c'est la un point auquel il faut accorder une
attention particuliére — une forme qui est immédiatement
plutdt analogique qu'identique ; I'identité de sens final existe
toujours, mais celle de la forme méme est rare *. Or, ce sont ces
mémes idées que René Guénon a promues avec vigueur en
mettant en méme temps a profit certaines notions spéculatives

de l'aristotélisme, lui-méme une des formes sapientiales de
I'Occident *.

3. C'est du reste ce gqu'on constate méme dans les attagues bouddhistes
contre la notion hindoue du Soi & laguelle est substituée alors celle de Vide
absolu et universel. Ce qui est « affirmé » ainsi par mode négatil cvincide
parfaitement avec la vénitable 1dée du Soi Absolu et Universel, mais le
changement de perspective et de terminologie apporté par le Bouddhisme était
une nécessaire réaction contre s idolatrie = de fait d'un S0i congu de plus en
plus dans ses modes conditionnés.

4. La méiaphysique d'Aristote est limitde & Vonologie, et de plus elle se
présente genéralement comme une spéculation philesophigue dépourvue de
I'application & une réalisation correspondante ; mais René Guénon, dans la
mesure o il ¥ a eu recours, I'a intégrée dans une doctrine initiatique et
métaphysigue compléte. Puisque 'occasion se présente, nous devons ajouter



16 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Par contre une notion religieuse comme celle du « Dieu
personnel », qui est propre a la conception théologique du
Principe, ne pouvait intervenir dans sa spéculation purement
métaphysique. Il n'en nie pas la légitimité dans une doctrine
théologique, car c'est bien la qu'est sa place, a cité des autres
notions spécifiqguement religieuses comme celles de « créa-
tion » et de «salut »; de plus, comme dans une forme
traditionnelle religieuse la base exotérique est nécessaire pour
la voie initiatique et ésotérigue — et René Guénon lui-méme a
insisté spécialement sur ce point — les éléments doctrinaux et
rituels de l'exotérisme doivent nécessairement étre intégrés et
pratiqués sur leur plan. Pour l'initié en outre ces éléments
peuvent et doivent étre transposés dans un sens métaphysique,
mais cela ne les dépare alors méme nullement de leurs vertus
positives, car ils y trouvent une portée vraiment universelle.

Ces caractéres de l'enseignement de René Guénon sont la
conséquence rigoureuse de ce gu'il voulait traiter exclusive-
- ment de métaphysique et d'intellectualité pure, et aussi du fait
gqu'une perspective purement intellectuelle sur les choses
spirituelles est plus siirement accessible que toute autre a la
compréhension : du reste, il s'adresse expressément aux seuls
intellectuels.

Mais ces avantages d'intelligibilité ne valant que pour une
élite, sa synthése doctrinale ne saurait étre portée d’'emblée
dans une langue de civilisation 4 base religieuse, o1 la présence
d'un enseignement dogmatique officiel et la foi aux formes
particuliéres de la révélation sont des éléments constitutifs de
la tradition. Pour prendre le cas de I'Islam, méme si les
concepls du péripatétisme arabe, combinés du reste avec ceux
du néo-platonisme, ont été dans une certaine mesure utilisés
dans l'enseignement des doctrines initiatiques, il n'y a eu la
qu'une adaptation contingente et partielle rendue possible et
méme nécessaire du fait que la Théologie islamique (le Kaldam)
elle-méme avait adopté pour ses exposés les modes spéculatifs
de la philosophic *. Cependant la spiritualité en général de

que laristotélisme semble néanmoins avoir connu quelquefois une telle
application, mais qui a dii rester plutdt d'ordre ésotérique.J1 faudrait avoir une
autre occasion pour pouvoir aborder ce sujet.

5. A propos des possibilités positives de l'intellectualité aristotélicienne, sur
un plan plus général de civilisation, nous pourrions dire aussi. que malgré ses
limitations, elle a joué un incontestable réle de langage intellectuel entre les
civilisations méditerranéennes.



L'ISLAM ET RENE GUENON 17

I'Islam, aussi bien que celle des Ahlu-l-Hagiga (les Gens de la
Vérité essentielle) et du Tasawwwuf est restée, dans ses
conceptions les plus intimes et dans sa terminologie technique
ainsi que dans ses moyens, sur ses bases prophétiques, etilva
a cela des raisons d'’homogénéité entre les influences spiri-
tuelles d 'un coté, et les modes conceptuels ainsi que les movens
techniques de la voie d'un autre coté, raisons qui tiennent de
prés a ce qui constitue l'excellence propre de la tradition
muhammadienne, tant dans l'ordre exotérique que dans
l'ordre initiatique *.

Une présentation éventuelle de l'ceuvre de René Guénon dans
un milieu traditionnel islamique devrait par conséquent se
faire avec une référence compétente aux doctrines ésotériques
et métaphysiques de 1'Islam, tout en tenant compte de ce qu’il
y a d'inévitablement délicat pour une exposition des doctrines
ésotériques de I'Islam méme devant un public qui ne saurait
étre considéré dans son ensemble comme capable de com-
prendre les choses de cet ordre.

A cet égard, il faut remarquer, en outre, que de nos jours les
doctrines du Tasawwuf ont elles-mémes besoin dans les pays
islamiques d'une justification intellectuelle renouvelée et
adaptée de fagon 4 répondre aux conditions de la mentalité
moderne qui s'est étendue de 1'Occident & tous les milieux de
culture du monde oriental. En dehors de |'esprit exotériste, il
faut donc compter maintenant avec l'esprit anti-traditionnel
tout court des progressistes de toutes sortes, et surtout avec la
présence d'une génération de savants = orientalistes », d'ori-
gine orientale, mais de formation et d'inspiration occidentales
et profanes °. Par un curieux retournement des choses, 'ensei-
gnement de René Guénon peut faciliter lui-méme beaucoup
cette justification, car il contient les moyens spéculatifs et
dialectiques qui permettent d'y aboutir dans toutes les
conditions de mentalité qui ressemblent & celles de I'Occident
contemporain ; ce travail de justification intellectuelle se
trouve déja en essence dans les rélérences doctrinales que
I'ceuvre de René Guénon fait a I'ésotérisme et a la métaphysi-

6. Nous aurons & révenir en une autre occasion sur ce dernier point, surtout
4 l'occasion de la présentation de certains écrits du Cheikh al-Abkar Muhy-d-
Din Ibn Arabi.

7. Ce qu est bien significatif a cet égard c'est que, de nos jours, on fait
paraitre en Orient des traductions des ouvrages de l'orientalisme européen
pour instruire les Orientaux sur leurs propres doctrines !



18 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

que islamiques. La présentation de 'cuvre de René Guénon
dans un milieu de civilisation islamique, ou orientale d'une
fagon générale, apparait ainsi comme une occasion propice
pour redresser le prestige de l'intellectualité traditionnelle de
I'Orient dans son ensemble. Comme dans cette ceuvre les
doctrines de I'Hindouisme et du Tacisme sont mises souvent en
relation avec celles du Tasawwuf aussi bien que de I'ésotérisme
judaique ou chrétien, c'est dans son enseignement gque se
trouvent aussi le principe et la méthode de concordance
intelligible entre les deux types de spiritualité dont nous avons
parlé, l'intellectuel et le religieux.

Cela nous améne & donner quelques précisions sur les
rapports entre ces deux genres de spiritualité. Les deux
coincident dans leur source supréme et dans leur aspect
ultime ; les différences apparaissent dans les modalités domi-
nantes sur les plans inférieurs. Mais, tout révélateur au sens
religieux est nécessairement, avant d'étre choisi comme
support d'une révélation ou d'un message divin, et il le reste
toujours aprés, un Connaissant du Principe selon le mode
identifiant de la réalisation métaphysique. La voie initiatigue
ouverte par le révélateur, tout en étant en rapport direct avec
les modalités de sagesse qui qualifient son tvpe personnel *,
présente en méme temps certains caractéres liés au message
recu pour I'ensemble de la communauté religieuse. La forme et
I'étendue du message prophétique, surtout quand il s'agit de
cas prophétiques majeurs, sont telles que le support choisi
lui-méme regoit par la foi le message ou le « livre = révélé, qui
se rapporte ainsi a4 tout ce qui n'a pas é¢€ réalisé en ampleur
par lui-méme, et qui lui est confié aussi bien pour lui-méme
gue pour sa communauté. C'est pourquoi Allih dit 2 Son
Prophéte universel : « C'est ainsi que Nous t'avons donné la
révélation par un Esprit de Notre Commandement, alors que
tu ne savais pas ce quest le Livre, ni la Foi... = (Cor. 42, 52).
Mais quels que soient les caractéres particuliers ou spécifiques
d’une spiritualité religicuse, du fait que son axe reste celui de la
connaissance el gque son principe est purement métaphysique,
il est toujours possible de ramener 'ensemble de ses attributs
doctrinaux symboliques et techniques, 4 une conception
métaphysique et par cela retrouver I'accord avec les doctrines
purement intellectuelles.

8. Car il fauL uen dire qu'il ¥ a aussi une certaine diversité quant aux
caractéeres des Sages et a leurs formes docirinales.



L'ISLAM ET RENE GUENON 19

C'est ainsi que, dans l'ordre doctrinal, malgré le dualisme
apparemment irréductible des idées de « Dieu » et de « créa-
tion » dans les formes religieuses, il n'est pas concevable que la
doctrine de I'ldentité Supréme, valable aussi bien pour la
relation du Soi au Principe que pour celle de la Manifestation
Universelle au Principe, fasse défaut tout d"abord au fondateur
d'une tradition intégrale, et qu'elle ne soit par principe
destinée a rester |'essence méme de la tradition fondée par lui,
malgré les formes qu'elle doive recevoir dés le début ou encore
au cours du cycle traditionnel, dans |'enseignement ésotérique
méme. La conscience de ce fond primordial peut diminuer ou
méme subir des éclipses, mais c'est qu'alors 'élite méme ne
participe & sa tradition que d'une fagon imparfaite ou
incompléte ou qu'il n'y a plus du tout de véritable élite ; c'est
pourquoi on peut alors dire que la communauté et ses
institutions de fait ne comprennent ou n'acceptent plus l'idée
dIdentité Supréme, mais non pas que ce sont les traditions
mémes qui I'excluent. La tradition islamique est formelle sur le
point que tous les Envoyés divins ont apporté essentiellement
le méme message et que toutes les traditions sont en essence
Une, ce qui impligue tout d'abord une identité de réalité et de
doctrine métaphysique. Pour ce qui est de la forme muhamma-
dienne de la tradition, celle-ci est en tous cas, originellement et
essenticllement, axée sur la doctrine de I'ldentité Supréme gui
est celle de la Wahdar al- Wujiid. Cette expression appartient au
Cheikh al-Akbar qui vivail aux vr-vir siécles de 'Islam, mais la
chose désignée est purement muhammadienne : ce n'est que le
Tawhid méme, dans son acception initiatique, acception que
I'histoire traditionnelle antérieure atteste fréquemment, et que
ce maitre ne [aisait que rendre plus explicite et plus sensible
pour l'intellectualité contemporaine °. Cette doctrine qui rele-

9. Dailleurs si l'on voulait ne regarder que le sens littéral, on pourrait
trouver chez le Cheikh al-Akbar lui-méme des formulations tellement
différentes de la méme doctrine, et ¢'est méme le cas le plus fréquent chez lui,
qu'on pourrait les considérer comme tout a fait contradictoires avee la notion
de Wahdar al-Wepid. Mais les adversaires exoléristes ou autres qu'il a cus, ou
qu'il a encore et qui I'accusent de « panthéisme =, n'ont jamais l'objectivite de
relever le fait, ni 'astuce de le mettre en contradiction avec luf-méme - ils
seraient alors peut-étre obligés de faire un effort de compréhension, et ils
risqueraient ainsi soil de douter du bien-fuondé de leur opinion, soit d'avouer
n'y rien comprendre. En fait, ses contradicteurs isolent dans ses écrits des
expressions considérées par eux comme comprometlantes, ¢f qui ne be sont gue
par le sens qu'ils veulent v voir.



20 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

vait par nature d'un enseignement ésotérique, et dont quelques
signes seulement pouvaient transpirer &4 lextérieur, affirme
lidentité du Soi et d'Allah ou la Vérité Supréme et Universelle,
et en méme temps l'identité essentielle de la manifestation
avec Son Principe : l'identité du « Soi-méme » et du Principe
est attestée entre autres par le fameux hadith « Celui qui se
connait soi-méme, connait son Seigneur » ; dautre part, les
notions d's= acte de création » et de « créature » — les deux
incluses dans le terme khalg — sont ramenées ainsi a celles
d'« acte de manifestation » (zuhir) et de « manifestation »
(mazhar), qui expriment méme plus qu'une simple extériorisa-
tion des possibilités principielles, puisque, rattachées au nom
divin I'Apparaissant (az-Zdhir), elles énoncent la manifestation
de I'Etre Unique lui-méme.

Enfin, pour considérer un autre point différentiel important
entre les deux types de spiritualité dont nous parlons, constitué
par la notion d'Intellect, nous allons voir une situation
analogue quoique plus complexe. En Islam, selon la définition
prophétique, I'Intellect (al-'Agl) est chose créée : « La premiére
chose qu'Allah a créée est 'Intellect » dit un hadith. Nous
ferons ici abstraction de la transposition métaphysique, dont
nous parlions, de la notion de Khalg ct qui résoudrait déja toute
difficulté. Nous prendrons les notions dans leur sens direct :
selon ce sens, la fonction sapientiale de |'Intellect en tant que
point de coincidence entre le Principe et I'étre, n'est plus
possible. La doctrine réguliére en Islam ne considére pas
I'Intellect comme une « qualité » ou « faculté » divine et de ce
fait dans le Tasawwuf on évite de parler de ta‘aggul, « intellec-
tion », & I'égard de I'Essence Divine, alors que d'une part chez
les Hindous Chit, la Conscience Universelle, qui est une
qualification d'Ishwara est aussi celle de |'étre résorbé en Lui et
qui dans son état ordinaire en posséde le reflet dans citta, la
pensée individuelle, et d'autre part chez les péripatéticiens
I'Intellect pur coincide avec Dieu ™ et l'intuition intellectuelle
connait le Principe. Chez ces derniers, l'intellection (en grec
noesis) est une notion qui convient aussi bien a la Connaissance

10. Pour donner un exemple des différences de conception ou de perspective
qui peuvent exister entre des doctrines religieuses elles-mémes, on peut
remarquer que la doctrine catholigue qui a intégré une bonne part de
l'aristotélisme n'exclut pas qu'on parle d'lntellect divin ; c'est ainsi que Saint
Thomas dit : « Deus... gui omnia Suo Intelleciu comprehendit... » (Summa
Theol., De Deo, q. 1., a 10).



L'TISLAM ET RENE GUENON 21

immuable que « posséde » Dieu, qu'a celle que « réalise » |'étre
causé ou généré lui-méme, et par laquelle celui-ci participe au
sujet et a I'objet de I'Intellection divine "". Quant a la doctrine
muhammadienne, elle rétablit a cet égard les choses dans une
autre perspective spécifliquement différente : c'est le Ceeur qui
est la [aculté ou I'organe de connaissance intuitive, ce Ceeur,
qui n'a gqu'une relation symbolique avec l'organe corporel du
méme nom, et que le hadith qudsi énonce ainsi : « Mon Ciel et
Ma Terre ne peuvent Me contenir, mais le ceeur de Mon
serviteur croyant Me contient ». Qu'on le remarque bien, il ne
s'agit pas ainsi d'une simple question de terminologie. Tout
d'abord le Ceeur, qui est la réalité centrale de 1'étre, est par
exemple selon les termes de 'école du Cheikh al-Akbar « la
réalité essentielle (al-hagiga) qui réunit d'une part tous les
attributs et toutes les fonctions seigneuriales, d'autre part tous
les caractéres et les états générés, tant spirituels qu'indivi-
duels. » L'Intellect n'en est quune implication. Le Coeur peut
étre dit Intellect en tant qu'il renferme celui-ci, et I'Intellect est
Cceur en tant qu’'il en fait partie. Voici une précision du Cheikh
al-Akbar : « L'Intellect Premier, nous I'appelons Intellect (“Agl)
sous un rapport différent de celui sous lequel nous "appelons
Calame (Qalam), de celui sous lequel nous |'appelons Esprit
(Rith) et de celui sous lequel nous 1'appelons Ceeur (Qalb) ».
Quelquelfois, pour mieux marquer la différence, on envisage le
Cceur en tant que faculté supéricure a l'lntellect, dépassant le
plan de celui-ci: Al-Qalb huwa-l-guwwaru-llaii ward'a (awr
al-'Agl, dit encore le Cheikh al-Akbar qui ajoute : « Ainsiiln'ya
de Connaissance de la Vérité Supréme (al-Hagg) provenant de
la Vérité méme que par le Ceeur ; ensuite cette Connaissance
est recue par I'Intellect, de la part du Ceeur » ™.

Mais ce qui est encore caractéristique pour les implications
spirituelles de la notion de Ceeur, ¢'est que celui-ci peut étre lié
d'une fagon plus adéquate aux modalités individuelles et

11. En rapport avec ce que nous disions dans la note précédente, pour St.
Thomas lui-méme 'homme peut voir I'Essence Divine par son intelligence :
« intellectus hominis elevaiur ad adiissimam Dei essentige visionem ». (De
Propheria, q. 175, a. 4).

12. En vérité quand le Ceeur est envisagé dans la tradition islamique d'une
fagon initiatique et techmique compléte, il est l'objet d'une doctrine trés
développée selon laguelle il est le contenant d'une hi¢rarchie de faculiés et de
degrés de connaissance ; nous n'en faisons ici qu'une simple mention, pour ne
pas laisser I'impression d'une simplification définitive, et réserver la question
pour un examen spécial.



22 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

sentimentales de I'étre religicux, et surtout au mysiére et a la
fonction totale de la Foi, comme on le constate du reste dans le
hadith que nous citons plus haut * ; cetie relation avec la Foi
n'est pas spécifiquement possible pour I'Intellect, ni guand
celui-ci est en quelque sorte substitué par le Ceeur dans sa
fonction essentielle et la plus universelle, comme il résulte du
dogme islamique, ni quand il est pris dans un sens de faculié de
connaissance immédiate des principes universels conférant la
certitude, ce qui correspond alors a4 son acception purement
sapientiale *,

La réalité du Ceeur n'est naturellement pas ignorée par les
doctrines purement intellectuelles, mais dans celles<ci la
perspective dans laquelle elle est envisagée est différente.
Parlant du Ceeur, centre de la vie et de I'individualité intégrale
selon les données hindoues, ce qui lui assigne une position
intermédiaire entre l'Intelligence Universelle et l'individu,

13. Nous devons ajouter que le domaine on intervient la Foi, qui n'est pas la
simple « croyance =, n'est pas limité & |'exotérisme, mais qu'il s'étend aux
modalités ésotériques et initiatiques de la voie spirituelle & un degré éminent,
sans que ccla entraine une altération de qualité intellectuelle : au contraire, a
ces degres, la Foi joue le rile d'une force transformante a I'égard des symboles,
ct opérative & I'égard des idées métaphysiques. Ce que nous venons de dire
surprendra peut-étre certains intellectuels qui se sont fair des idées un peu
sommaires et inadéquates non seulement quant a la valeur profonde de la
spiritualité de type révélé, mais, par le fait méme, aussi sur linitiation et
I'ésutérisme. Quant & René Guénon lui-méme, dans la mesure oii il a traité
aussi de questions de pratique initiatique, il n'a pas eu a envisager
spécialement ce point, mais en tout cas ce gqu'il avait dit dans ce domaine non
sculement ne l'exclul pas, mais le suppose, car, au fond, ce n'est gue la
conséquence de ce que nous rappelions plus haut au sujet de la transposition
nécessaire en mode initiatique des dogmes, des rites et des symboles religieux.

14. 1l faut dire qu'une certaine « foi » est tout de méme indispensable méme
dans les voies sapientiales pour autant qu'elle féconde |'anticipation spécula-
tive sur l'objet de la connaissance ; mais naturellement cette notion n'a pas
dans ce cas le caractére ni le réle d'un mystére an sens religicux ou d'une veriu
théologale. Ci. Phédon, T0/a, b. Socrate ayant dit que le véritable philosophe
qui vit selon I'esprit serait en contradiction avec lui-méme s'il n'était hewreux
de mourir et de voir son ime libérée des liens du corps, Cébés lui fait
remarquer que, jusqu'ici, ce qu'il avait dit ne se présente que comme = un
grand et bel espoir felpis) »; « il a toutefois certainement besoin d'une
« confirmation » (paramythia, qui désigne étymologiquement une preuve
supérieure au moyen d'un « mythe s, commonitio en latin) et point petite
probablement, pour procurer la « foi » (pistis. ou fides d’aprés la traduction
latine d'Henri Aristippe en 1156). — « Tu dis vrai, Cébés =, répondil Socrate...
qui exposa alors les preuves au sujet de 'existence et de la « pérégrination = de
I'ame aprés la mort corporelle.



L' ISLAM ET RENE GUENON 23

René Guénon rappelle que « les Grecs eux-mémes, et Aristote
entre autres, attribuaient le méme réle au coeur, qu'ils en
faisaient aussi le siége de lintelligence = (L'homme et son
devenir selon le Védinta, chap. III). Pour les changements de
position résultant des changements de perspective dont nous
parlons, on peut remarguer que dans les doctrines de ce genre
les rapports entre le Coeur et 'Intelligence ou 'Intellect somt
inversés : le premier est envisagé seulement au degré indivi-
duel, ce qui fait gue c'est |'Intelligence qui reste du domaine
supra-individuel et universel. 1l est incontestable aussi que
dans les doctrines sapicentiales grecques, la notion du Ceeur
intervient plutdt a titre secondaire, et presque accidentelle-
ment, tant la perspective intellectualiste de ces doctrines ne
l'exigent pas spécifiquement ; mais ce serait une erreur de n'y
voir que la différence de situation contingente et de ne pas
remarquer la concordance parfaite sous un rapport plus
profond, car si le coeur est considéré, dans les doctrines
sapientiales, seulement comme centre de l'individualité, en
raison méme de cette centralité il correspond symboliquement
a l'Intellect divin dans ses relations avec l'individu et
s'identifie essentiellement & celui-ci.

Nous devons faire remarquer aussi que d'une facon générale
cette notion du Ceeur apparait beaucoup moins en relief dans
les doctrines chrétiennes elles-mémes. Nous disons cela surtout
par rapport 4 'importance qu'elle a, tant dans les textes de la
révélation muhammadienne que dans |'enseignement du Ta-
sawwyyf, et la différence s'explique par ceci que le Christia-
nisme a emprunté nécessairement pour son extension a la
gentilité les formes intellectuelles de la sagesse grecque ™.

15. Ce qui est trés frappant sous ce rapport, ¢ 'est de voir comment la notion
de foi elle-méme est intégrée dans la doctrine de Saint Thomas dans une
conception purement sapientiale ; en méme temps, on s'apergoil comment les
données aristotélicienncs sont pliées aux nécessités de la doctrine théologique -
dans une telle docirine, 'intellect ne peut éire envisagé comme se suffisant a
lui-méme dans son opération ; la relation de la foi doit subsister avec 'objet de
la connaissance. Saint Thomas, aprés avoir rappelé que, d'aprés Aristote (De
Anima, 3, chap. 9), « l'intellect spéculatif ne dit rien de ce qu'il faut faire ou ne
pas faire =, d'od il résulte qu's il n'est pas principe d'opération, tandis que la
foi est ce principe qui, sclon la parole de |'Apdire, = opére par la charite =,
conclul que « néanmoins, croire est immeédiatement un acte de l'intelligence,
parce que l'objet de cet acte, c'est le vrai, lequel appartient en propre a
l'intelligence. C'est pourguoi il est nécessaire que la foi, puisquielle est le
principe propre d'un tel acte, réside dans l'intelligence comme dans son



24 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Ces points de vue différents sur les éléments fondamentaux
qui constituent 'étre spirituel, et sur leurs rapports avec la
Vérité Supréme, sont naturellement en relation avee les
modalités caractéristiques que l'on constate ensuite, dans les
voies respectives, tant sur le plan de la vie spirituelle d'une
fagon générale que dans l'ordre des méthodes de réalisation,
mais une véritable compréhension des choses permet toujours
de retrouver l'accord de base, et de situer les différences
constatées, dans |'ordre contingent ou elles ont toutes leur
raison de se trouver.

Pour conclure cet examen sommaire des points pris en
exemple, on se rend compte ainsi qu'il n'y a aucune divergence
profonde et irréductible entre les deux types de spiritualité
dont nous avons parlé, l'intellectuel et le religieux, et que de
plus, c'est la méthode de René Guénon lui-méme qui permet
d’en retrouver I'accord réel. Ce n'est donc pas la qu'il y aurait
une difficulté de consiater I'orthodoxie de cet enseignement,
tant sous le rapport de la tradition islamique que sous celui de
toute autre tradition.

Mais en dehors des conceptions purement intellectuelles qui
caractérisent la synthése doctrinale de René¢ Guénon et qui
auraient besoin d'une présentation et d'une justification plus
particuliére dans un milieu de civilisation islamique, il y en a
au moins une autre dont l'importance est capitale dans cette
ceuvre, el qui ne se trouve professée de facon ouverte ou
compléte, ni dans les formes traditionnelles de tvpe religieux,
ni dans celles de type intellectuel. Il s’agit de I'idée de validité
et de légitimité simultanées de toutes les formes traditionnelles
existantes, ou plutdt de l'idée que, par principe, il peut y avoir
en méme temps plusieurs formes traditionnelles, plus ou moins
¢quivalentes entre elles, car en fait, il peut arriver gu'une
tradition, quelle gu'ait été son excellence premiére, se dégrade
au cours du cycle historique au point qu'on ne puisse plus
réellement parler de sa validité actuelle ou de son intégrité de
fait. Or, par une sorte de nécessité organique d'affirmation de

sicge ». Ensuite, il précise : = Le siége de la foi, c'est l'intellect spéculanif,
‘comme il résulte d'une fagon évidente de 'objet méme de la foi. Mais parce que
la vérité premiére qui est 'objet de la foi est aussi la fin de tous nos désirs et de
toutes nos actions, comme le montre Saint Augustin, de la vient que la foi est
uptrante en la charité, tout comme I'intellect spéculatif au dire du Philosophe
e Anima, 3, chap. 10), deveent pratique par extension ». (Summa, De fide, q. 4,
a.2:tr. R. Bernard). :



L'ISLAM ET RENE GUENON 25

soi, et par effet de la perception et de la conscience de
I'excellence spirituelle qui lui est propre, chaque mentalité
traditionnelle d'ensemble relégue les autres traditions sur des
positions inférieures, ou les exclut purement et simplement de
tout accés a4 une vérité profonde et réellement salutaire.
Cependant l'idée de la légitimité de toutes les [ormes tradition-
nelles existantes n'est gue la conséquence en mode « spatial »,
ou l'application en simultanéité, de 'idée d'universalité de la
doctrine et d'unité fondamentale des formes traditionnelles ;
seulement cette universalité et cette unité, les doctrines
valables sur le plan général de chaque communauté tradition-
nelle les reconnaissent plus volontiers dans leur application en
succession temporelle, et d'ailleurs dans des mesures fort
variées, car cela permet aux communautés respectives d'ex-
clure ou de diminuer plus facilement les autres formes
traditionnelles contemporaines. Cette propension naturelle
s'accentue généralement dans les communautés basées sur une
forme religieuse, mais ce n'est pourtant pas dans l'lslam
qu'elle atteint sa forme la plus caractéristique. Au contraire
méme, il ¥ a sous un certain rapport dans la loi islamigue plus
de possibilités de vision universelle que dans toute autre
tradition, et de toute facon plus que dans les autres lois
religicuses. En effet, quel que soit le degré dans lequel la
mentalité commune ou la doctrine exotérique professée en fait
‘réalisent cette vision universelle, les fondements de celleci se
trouvent dans la loi religieuse, dans le texte coranique méme. Il
n'y a méme aucun autre texte révélé aussi explicitement
universaliste que le Coran. Nous ne pourrions traiter ici cette
question dans son ensemble, mais nous citerons guelgues
textes suffisamment clairs par eux-mémes :

« En vérité ceux qui croient, les Juifs (text. alladhina hadia =
ceux qui judaisent), les Chrétiens (an-Nasdrd), les Sabéens
(qu'on fait correspondre aux Mandéens), ceux gui croient en
Dicu et au Jour Dernier et font le bien, ceux-la ont leur
récompense auprés de leur Seigneur. Par conséquent, ils
n auront rien a craindre, et ils ne seront pas affligés » (Cor. 2,
59 : cl. 5, 73).

« Pour chacun de vous, Nous avons institué une loi et un
chemin » (Cor. 5, 52).

« Si Allah avait voulu, certainement Il aurait fait de vous
une seule communauté traditionnelle (wmma), mais Il vous
soumet a des « épreuves » sclon ce qull vous a apporté.
Cherchez & vous devancer les uns les autres par les bonnes



26 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

ceuvres. Vous retourmerez tous 4 Allidh, et alors Il vous
informera au sujet de ce en quoi vous divergez (maintenant) »
(Cor. 5, 53).

Il faut dire aussi que malgré la précision et la clarié de tels
textes, l'interprétation exotérique dominante les raméne par
principe a une perspective de validité en succession, non pas en
simultanéité, du fait que la loi muhammadienne est considérée
comme abrogeant les lois antérieures. Toutefois le texte
coranique méme affirme que la révélation muhammadienne
apporte la « confirmation » de ce qui est encore effectivement
présent des révélations antérieures -

« Et Nous t'avons révélé le Livre par la Vérité, (Livre) qui
confirme et préserve ce qui subsiste devant lui en fait
d'Ecriture » (Cor. 5, 52).

Nous ne pouvons entrer ici dans ['examen de tous les points
que soulévent les questions de I'abrogation et de la confirma-
tion, mais nous tenant aux seuls aspects les plus évidents et du
caractére le plus général, nous citerons aussi les versets
suivants qui attestent la validité des Lois judaique et évangéli-
que ; celui-ci concernant la Torah: « Mais comment te
prendraient-ils (6 Muhammad) pour leur juge, alors qu'ils ont
la Torah dans laquelle il ¥y a le jugement (le critére légal)
d'Allah ? » (Cor. 5, 47). Et celuici concernant I'Evangile :
« Ainsi les Gens de I'Evangile jugeront par ce qu’Allah a révélé
en I'Evangile et ceux qui ne jugent pas par ce qu'Allih a révélé,
ceux-la sont les prévaricateurs » (Cor. 5, 51).

Ces références nous suffiront ici pour illustrer notre affirma-
tion que la base légale islamique est providentiellement
dispusée pour une large vision de 'unité et de |'universalité
traditionnelles, tant en succession qu’en simultanéité. Sous ce
méme rapport, il n'y a vraiment que le Christianisme, qui,
arrété dans ses conceptions dogmatiques sur le sens « histori-
que » de l'unicité¢ du Christ, soit exotériquement privé et de la
vision en succession et de celle en simultanéité, de cette réalité
universelle, au point qu'il ne reconnait pas méme i la tradition
judaique antéricure a la venue du Christ, et dans la lignée de
laquelle il se situe pourtant, une économie sotériologique
autonome : l'efficacité des formes traditionnelles bibliques
dans leur ensemble est liée ainsi, dans 1'acception exotérigue
du dogme religieux chrétien, au critére de I'attente du Christ
« historique », et l'actualité du salut suspendue, aussi bien
pour le commun que pour les Patriarches et les Prophétes,
jusqu'au rachat opéré par le Sauveur. Le Judaisme méme, dont



LTSLAM ET RENE GUENON 27

I'exclusivisme est 4 d'autres égards plus radical que tout autre,
reconnait au moins pour le passé biblique cette réalité
traditionnelle dans la lignée des Patriarches et des Prophétes,
o1 il voit l'actualisation continue de la méme vérité primor-
diale conférant toujours la plénitude du salut ™.

Mais quels que soient a cet égard les priviléges de principe ou
de fait de la tradition islamique, il n'est que trop vrai que l'idée
de la vérité et de la légitimité des autres formes traditionnelles,
religieuses ou non, a plus particuliérement besoin d'étre étayée
intellectuellement et légalement a l'occasion d'une présenta-
tion de I'eeuvre de René Guénon dans le milieu islamigue. Nous
signalons a l'occasion un point qui sera toujours un élément
précieux dans un tel travail. La spiritualité islamique dans son
ensemble est surtout sensible & la reconnaissance de 'Unicité
divine, point qui, pour elle est le fondement et le critére
premier de validité de toute forme religieuse. Or, René Guénon
n'affirme et n'enseigne l'unité fondamentale des traditions
existantes que du fait méme gqu'il constate que l'essence de
toutes les doctrines respectives est celle de I'Unité ou de la
Non-Dualité du Principe de Vérité. C'est du reste dans la
mesure ol cette doctrine supréme est réellement comprise et
pratiquée dans une communauté traditionnelle, qu'il reconnait
tout d'abord 4 la tradition respective sa validité actuelle.
L'enscignement de René Guénon sur la légitimité des autres
traditions est vérifié et validé ainsi par les vérités mémes qui
préoccupent la conscience islamique. D'autre part, avant
énoncé la nécessité d'un accord traditionnel entre Orient et

16. Il est toutefols important de relever que, dans les derniers temps, il se
dessine dans les études catholiques un effort pour rendre compie de certaines
valeurs spirituelles trop évidentes pour pouvoir étre toujours nides dans les
autres formes traditionnelles, comme |'Hindouisme et 'Islam ; c'est ainsi
qu’'on ¢élargit la notion d'« Eglise » dans un sens plus dégagé des contingences,
tant spatiales que temporelles ou formelles, que la grace salutaire est reconnue
comme plus indépendante des conditions historigues et de I'adhésion formelle
aux articles dogmatiques et & leurs conséquences canoniques, mais lide
néanmoins aux vérités intéricures informelles et universelles des dogmes, et
que ['universalité du Christ est congue comme impliguant la possibilité de son
intervention en dehors des modalités éminentes de la forme chrétienne
historique. Ce n'est gu'une tendance timide et prudente actuellement, mais elle
est particuliérement précieuse par sa signification, surtout quand elle est
manifestée par ceux-ld mémes qui s'¢tajlent donnés jusgu'ici le réle de faire
obstacle & toute compréhension réellement universelle des données tradition-
nelles et a I'accord de principes avec |'Orient traditionnel.



28 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Occident, dans l'intérét de I'"humanité dans son ensemble, il a
expliqué que cet accord doit porter sur les pringjpes dont tout
le reste dépend, et toute son ceuvre n'a pas d’autre but que de
susciter et de développer en Occident la conscience des vérités
universelles dont le Tawhid est dans |'Islam |'expression la plus
apparente. Il n'est que naturel que cet hommage constant et
multiple a ce qui est la vérité la plus chére a I'Islam d"une fagon
générale, profite en méme temps a I'autorité doctrinale de celui
qui en a été de nos jours |'exposant le plus qualifié.

D’autre part, la thése de René Guénon sur |'unité fondamen-
tale des formes traditionnelles n'apparaitra pas comme tout &
fait nouvelle en Islam, car il y a quelques précédents précieux,
tout d'abord avec le Cheikh al-Akbar dont |'enseignement ne
pouvait pourtant pas étre aussi explicite que celui de René
Guénon en raison des réserves qu impose tout milieu tradition-
nel particulier ; il y aura quand méme intérét a s’y rapporter.

Ce que nous venons de signaler comme points critiques et
solutions a envisager quand il s’agira de juger de |'orthodoxie
islamique de I'enseignement de René Guénon, aussi bien que
de son orthodoxie d'une facon générale, ne doit pas faire
oublier que ce qui est requis sous ce rapport de tout Oriental ou
Occidental qui voudrait en juger, ce sont non seulement des
qualités intellectuelles de jugement, mais aussi la connais-
sance étendue et profonde des doctrines qui doivent étre
évoquées en l'occurrence. La méthode facile et expéditive des
citations tronquées et retranchées de leurs relations concep-
tuclles d'ensemble, aggravée peut-étre encore par des méprises
terminologiques ne saurait avoir ici aucune excuse, car René
Guénon ne parle pas au nom ni dans les termes d'une théologie
ou dune doctrine particuliére dont les références seraient
immeédiates. De toutes fagons, une des choses les plus absurdes
serait de demander a des « autorités » exotériques, qu’elles
soient d'Orient ou d'Occident, d'apprécier le degré de cette
orthodoxie, soit d'une facon générale, soit par rapport a
quelque tradition particuliére. Ces « autoritéss,en tant qu'exo-
tériques, et quelles que puissent étre leurs prétentions de
compétence, sincéres ou non, nont déja aucune qualité pour
porter un jugement sur les doctrines ésotérigues et métaphysi-
ques de leurs propres traditions. L’histoire est la du reste pour
prouver a tout homme intelligent et de bonne foi, que chaque
fois que de telles ingérences se sont produites, qu'elles aient été
provoquées par de simples imprudences ou par des fautes
graves, soil d'un coté soit de |'autre, il en est résulté fatalement



LISLAM ET RENE GUENON 29

un amoindrissement de spiritualité et la tradition dans son
ensemble a eu & en souffrir par la suite . Cette situation est
plus remarguable en Occident du fait que 'ordre exotérique y
est centralisé dans une institution jouissant d'une autorité
directe dans toute |'étendue de son monde traditionnel, mais
elle a dans une certaine mesure des correspondances dans les
civilisations orientales, o des autorités religieuses ou politi-
ques mal inspirées ont cru quelquefois devoir se méler de
choses qui ne les concernaient point. C'est ainsi qu'en Islam
I'ceuvre du Cheikh al-Akbar a été parfois l'objet de violentes
‘attaques de la part de théologiens ou juristes pendant que
d'autres autorités ont pris sa défense. Dans son cas du moins,
les choses n'ont abouti finalement qu'a une certaine géne dans
la circulation de ses ouvrages qui ont néanmoins continué a
exprimer |'enseignement par excellence du Tasawwuf ; de nos
jours, ses écrits sont édités de plus en plus, et, malgré des
hostilités qui ne sauraient jamais disparaitre, son ceuvre jouit
d'une certaine autorité sur le plan général, ce qui constitue
aussi un titre de gloire pour l'intellectualité et la spiritualité
islamiques.

®
LY

Nous venons de mentionner encore le cas du Cheikh al-Akbar
qui fut le « revivificateur » par excellence de la voie initiatique
et indirectement de la tradition islamique dans son ensemble,
au vir siéecle de I'Hégire. Il v a entre |'enseignement de René
Guénon et le sien plus gqu'une simple concordance naturelle
entre des métaphysiciens wvéritables. Il v a la encore une

17. En Occident, une ceuvre métaphysigue comme celle de Maitre Eckhardr,
frappée dans certaines théses initiatiques par une décision papale, est ainsi
restée presque complétement étoufiée depuis le désastreux xiv' siécle, et si de
nos jours elle est remise en circulation progressivement, ce n'est évidemment
pas par le fait des autorités exotériques, mais par celui de croyanis assez
tremblants du reste, ou encore d'intellectuels moins soucieux des limites
singuliérement réduites de |« orthodoxie » exotérique. Le blame jeté sur
I';uvre d'Eckhardt a eu cependant en outre comme effet immédiat la
diminution des possibilités de I'importante école rhénane ; et si l'muvre de
Ruysbroeck n'a fait que froler le méme danger, elle ne doit sa situation qu'a
une réserve et une précaution plus grandes quant A ses théses initiatiques et
métaphysiques. En tout cas, de nos jours, il semble bien que les représentants
de I'Eglise arrivent a [aire preuve d'une plus grande prudence et réserve ;
espérons que cela ne s’arrétera pas en si bon chemin.



a0 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

relation d'un ordre plus subtil et plus direct du fait que René
Guénon regut son initiation islamique de la part d’un maitre
qui fui-méme était nourri a lintellectualité et i l'esprit
universel du Cheikh al-Akbar : il s'agit du Cheikh égyptien
Elish el-Kebir. C'est le personnage auquel René Guénon
dédiait en 1931, son « Symbolisme de la Croix » dans ces
termes : « A la mémoire vénérée de Esh-Sheikh Abder-Rahmén
Elish El-Kebir, El-Alim, El-Malki, El-Maghribi & qui est due la
premiére idée de ce livre. Megr EI-Qahirah 1329-1349 H » ",
Le cas de ce maitre égyptien est d'ailleurs intéressant pour
nous a un autre égard, car en dehors de sa qualité initiatique
qui €tait des plus hautes, il en avait une autre qui pourrait
entrer en ligne de compte sous le rapport de la question
d'orthodoxie islamique de I'ceuvre de René Guénon. Voici ce
que nous écrivait & un moment l'auteur du « Symbolisme de la
Croix » : « Le Cheikh Elish était le Cheikh d'une branche
shidhilite, et en méme temps, dans 'ordre exotérigue, il fut
chef du madhhab maileki 2 El-Azhar ». Pour ceux gui ne sont
pas au courant de la signification de ces termes, nous précisons
que les termes « branche shadhilite » indiquent une branche de
I'organisation initiatique (fariga) fondée au vir siecle de
I"'Heégire par le Cheikh Abu-1-Hasan ash-Shadhili, une des plus
grandes figures spirituelles de 1'Islam, qui fut aussi Pole
ésotérique de la tradition ; il s'agit donc la d'une fonction
initiatique proprement dite ; quant aux termes « madhhab
mileki », ils indiquent une des guatre écoles juridiques sur
lesquelles reposent l'ordre exotérique de 1'Islam, et qui sont
chacune représentées dans l'enseignement de la plus grande
Université du monde islamique, El-Azhar, du Caire. De cetie
fagon, le maitre de René Guénon réunissait en lui les deux
competences et méme les deux autorités requises respective-
ment pour les domaines ésotérique et exotérique de la
tradition. Sous le rapport de l'orthodoxie islamique de son
disciple, le fait a sa valeur significative. On remarguera gue
c'est ce maitre qui avait eu la premiére idée d'un livre comme
« Le Symbolisme de la Croix » qui, par sa doctrine métaphysi-
que et sa méthode symbolique, est 'ouvrage le plus représenta-
tif de l'idée d'universalité intellectuelle de la tradition dans

18. Pour ce point, voir I'article de P. Chacornac @ « La vie simple de René
Guénon =, dans le numéro spécial consacré 2 René Guénon par les Etudes
Traditionnelles, juillet-novembre 1951,



L'ISLAM ET RENE GUENON 31

I'ensemble de I'cuvre de René Guénon. C'est de lui qu'il s'agit
encore dans une note au chapitre I11 de ce livre, ou, & propos de
la réalisation dans le Prophéte, identique 4 'Homme Universel,
de la synthése de tous les états de I'étre selon les deux sens de
I's exaltation » et de I's ampleur » auxquels correspondent les
deux axes vertical et horizontal de la croix, René Guénon écrit -
« Ceci permet de comprendre cette parole qui fut prononcée il
y a une vingtaine d'années par un personnage occupant alors
dans 1'Islam, méme au simple point de vue exotérigue, un rang
fort élevé : “Si les Chrétiens ont le signe de la croix, les
Musulmans en ont la doctrine” ». « Nous ajoutons, continue
René Guénon, que dans l'ordre ésotérique, le rapport de
I'« Homme Universel » avec le Verbe d'une part, et avec le
Prophéte d'autre part, ne laisse subsister, guant au fond méme
de la doctrine, aucune divergence réelle entre le Christianisme
et l'Islam, entendus l'un et l'autre dans leur wvéritable
signification ». Dans la perspective ouverte ainsi par son
maitre, on sait que René Guénon avait tenté toul d’abord une
revivification doctrinale du symbolisme chrétien par une série
d'articles de « Regnabit » (entre les années 1925-1927), et
qu'ensuite il avait encore écrit des articles sur I'ésotérisme
chrétien dans « Le Voile d'Isis-Etudes Traditionnelles ».

Sous le rapport qui intéresse 1'Occident, le Cheikh Elish
semble avoir eu aussi une certaine connaissance de la situation
de la Maconnerie et de son symbolisme initiatique. C'est ainsi
que René Guénon nous écrivait une fois que le Cheikh Elish
« expliquait a ce propos la correspondance des lettres du nom
d'Allah par leurs formes respectives, avec la régle, le compas,
I'éguerre et le triangle ». Ce que disait ainsi le Cheikh Elish
pourrait avoir un rapport avec l'une des modalités possibles de
la revivification initiatique de la Magonnerie. En tout cas, par
la suite, une bonne part des articles de son grand disciple a €té
consacrée au symbolisme et a la doctrine initiatique maconmni-
que, ¢t cet important travail apparaitra de toutes facons
comme une contribution de l'intellectualité et de I'universalité
de I'Islam, car René Guénon s'appelait alors depuis longtemps
Abdel-Wahid Yahva et était lui-méme une autorité initiatique
islamique.

Mais on peut se demander quelle serait l'explication de ces
manifestations des représentants de linitiation islamique,
manifesiations qui ne sont nullement naturelles eu égard aux
régles habituelles. Car si dans la hiérarchie ¢solerique la
conscience de l'universalité et de la solidarité traditionnelle na



32 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

jamais manqué, son expression ouverte, et plus encore son
message public, sont plutét inconnus avant notre épogue. Dans
les couvrages du Cheikh al-Akbar lui-méme, qui est 'auteur
ésotérique le plus « hardi =, le témoignage de I'unité des formes
traditionnelles et de leur validité simultanée est malgré tout
entouré¢ de beaucoup de précautions et le plus souvent voilé.
Pour comprendre 'attitude du Cheikh Elish, le plus simple
serait de considérer les conséguences qu'en a tirées le Cheikh
Abdel-Wahid Yahya, son disciple d’origine occidentale qui eut
le rile de développer son message intellectuel, message qui
était non seulement celui de I'lslam, mais celui de l'esprit
traditionnel universel. Ceux qui ont compris I'ccuvre de René
Guénon savent qu'a travers celle-ci les forces spirituelles de
I'Orient ont offert une aide providentielle a 1'Occident en vue
d’'un redréssement traditionnel qui intéresse I’humanité dans
son ensemble.

Cette aide a ceci de particulier qu'elle s'exprime, tout
d’abord, sur le plan relativement extérieur de l'enseignement
doctrinal, métaphysique et initiatique, tout en s’adressant &
une catégorie resireinte d'intellectuels. Autrefois, dans des
conditions traditionnelles plus normales, les relations pure-
ment intellectuelles entre Orient et Occident étaient, des deux
cotés, l'affaire exclusivement secréte d'organisations initiati-
ques, dont I'Occident n'était pas alors dépourvu, et, de ce fait,
les influences qui pouvaient s'exercer restaient imperceptibles
du dehors, et les effets en mode doctrinal, dans la mesure oi il
en résultait, n'apparaissaient pas sous leur forme orientale, ni
ne trahissaient leur origine. Tel a été plus précisément, au
Moyen Age, la situation pour les relations entre les Fedeli
d’Amore et les initiés du Tasawwuf, dont la preuve sur le plan
littéraire n'est apparue que de nos jours quand diverses études
sur |'ceuvre de Dante v ont découvert d'importantes influences
islamiques venant de I'ceuvre du Cheikh al-Akbar ou des écrits
d’'Aba-1-'Ala al-Ma'arri.

¥
EE 2

Mais la relation entre |'ccuvre de René Guénornr et sa source
« fonctionnelle » islamique, d'aprés les gquelques données que
nous venons de faire connaitre, ou tout simplement de
rappeler, pourra paraitre, malgré tout, seulement wvirtuelle,
sinon accidentelle. Et méme si, & part cela, les livres et les
articles de René Guénon contiennent de fréquentes références



L'ISLAM ET RENE GUENON 33

aux doctrines islamiques, ces références ne prouvent pas
nécessairement une procession islamique du développement
général et final de toute son ceuvre ; du reste, lui-méme ne s'est
jamais présenté spécialement au nom de 1'Islam, mais au nom
de la conscience traditionnelle et initiatigue d'une fagon
universelle. Ce n'est pas nous non plus qui pourrions envisager
de restreindre ce large privilége de son message *, et si nous
disons qu'il ¥ a une relation autrement sire entre cette ceuvre
universelle et 1'Islam, c'est, tout d'abord, que, en raison d'une
cohérence naturelle entre toutes les forces de la tradition, tout
ce gqu'on peut trouver du coté islamique comme étant
intervenu dans la genése et le développement du travail de
René Guenon ne pouvait que s'accorder avec ce qui était
auguré et soutenu en méme temps par des forces tradition-
nelles orientales autres qu'islamiques. Mais, il ¥ a une autre
raison qui permettrait d'envisager ici le role de I'Islam d'une
facon plus caractérisée : 4 savoir la proximité naturelle du
monde islamique par rapport a 1'Occident, et son intérét plus
direct a tout ce qui concerne le sort de celui-ci. De ce fait, les
forces spirituelles de 1'Islam pouvaient trés bien considérer
d’'une fagon plus déterminée 1'idée du redressement intellectuel
et spirituel du monde occidental. Tel parait avoir é1é précisé-
ment le sens de la fonction du Cheikh Elish en rapport avec
celle de René Guénon. C'est pourquoi il est opportun de faire
Stat ici de quelques autres données concernant le cas spirituel
du Cheikh Elish, données qui montreront que la fonction et
I'ceuvre de René Guénon s'inscrivent dans une perspective
cyclique qu'avait explicitement énoncée son maitre. A ['occa-
sion, on saisira encore mieux certaines situations tradition-
nelles existant soit du coté occidental, soit du coté oriental.
Les données en question, nous les puisons dans quelques
numéros, trouvés derniérement, de la revue arabo-italienne
An-Néadi = Il Convito qui paraissait au Caire dans la premiére
décade de ce siécle, et qui dans |'année 1907 s'orientait dans un
sens traditionnel. L'esprit propitiateur était déja celui du
Cheikh al-Akbar. Cette revue a joué ainsi un rdle de précurseur
par rapport 4 « La Gnose » des derniéres années, et au « Voile
d'Isis-Etudes Traditionnelles ». Parmi ses collaborateurs tradi-
tionnels, le plus remarquable est Abdul-Hadi Aguili tant pour
la partie arabe que pour la partie italienne. Celui-ci y publia

19. CI. notre article dans le méme numéro spécial des Erudes Tradirion-
relles - = La fonction de René Guénon ot le sort de 1"'Occident ».



34 LTSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

des articles, des éditions de traités des maitres de | ésotérisme
islamique dont le Cheikh al-Akbar, et des traductions de
certains de ces textes. En cette méme année 1907, il fut
beaucoup question dans la revue du Cheikh Elish qui, un
moment, y figura comme collaborateur avec un court article
sur le Maitre par excellence Muhy-d-Din Ibn Arabi. Abdul-Hadi
qui était naturellement en rapports personnels avec le Cheikh
Elish nous donne sur celui-ci de précieux renseignements.

Il le présente notamment comme « un des hommes les plus
célébres de 1'Islam, fils du restaurateur du rite malékite, et
lui-méme un sage profond, respecté de tous, depuis les plus
humbles jusqu’aux princes et aux sultans, chef de beaucoup de
confréries religieuses répandues dans tout le monde musul-
man, enfin une autorité incontestable de I'Islam ésotérique et
exotérique, juridique et politique ». Parlant encore de lui, ainsi
que de son pére « le grand rénovateur du rite malekite »,
Abdul-Hadi nous donne quelques détails sur la vie du Cheikh
Elish : « Ils se sont tenus toujours loin des intrigues politiques
de toutes sortes. Leur intégriié, leur austérité et leur profond
savoir, unis a une ascendance illustre, leur promettaient une
position exceptionnellement prépondérante en Islam ; ils n'en
voulurent rien savoir.

« Ce qui a établi la légende de leur fanatisme, c'est une farwd
restée célébre, laquelle, disait-on, eut pour conséquence la
révolte d’'Ardabi Pacha en 1882 ».

(Ici Abdul-Hadi examine ce qu'est une farwd au point de vue
juridique, et pourquoi une telle décision de jurisconsulte
donnée dans l'exercice régulier de la fonction de mufti ne
pourrait jamais attirer contre celui-ci des sanctions du pouvoir
politique).

« A la suite des événements de 1882, les df,-ux Cheikhs Elish,
le pére et le fils, furent jetés en prison et condamnés & mort. Le
pére mourut en prison ; le fils fut gracié et exilé...”

« La mauvaise [ortune poursuivit le Cheikh jusque dans
I'exil. Sa notoriété, sa naissance, son intégrité méme, le
rendaient suspect ; et sous la solle accusation d'aspirer au
Califat universel du monde musulman, pour son propre

20. Nous devons préciser les dates, car, plus loin, 'expose d'Abdul-Hadi est
tel qu'il risque de produire des confusions d'ordre chronologique : la mort du
pere et le départ en exil du fils ont dit aveir lieu en 1842- 1883 comme il résulte
de certaines coincidences historigues gue nous reléverons plus loin.



L'ISLAM ET RENE GUENON 35

compte ou pour celui du Sultan du Maroc, il fut de nouveau
mis en prison, cette fois sur l'ordre d'un prince musulman.

« Pendant deux ans, il resta dans une cellule immonde ot
toute chose était pourriture et ot l'eau menacait de faire
irruption. Pour |'épouvanter, on fit tuer devant lui des
condamnés. Finalement, il eut sa grice, et on lui concéda un
exil honorable 4 Rhodes *.

= Il avait séjourné encore & Damas, ot le célébre adversaire
des Francais en Algérie, I'Emir Abd El-Kader, devint son ami et
condisciple dans le méme enseignement spirituel . Lorsque
I"Emir mourut @, le Cheikh lui fit les derniers offices et I'enterra
a Salihiyyé, a cdté de la tombe méme du Grand Maitre, le
Cheikh Muhv-d-Din Ibn Arabi.

« Amnistié par la reine Victoria **, le Cheikh rentra pour
s établir au Caire. De la, il irradie son influence bénéfique dans
le monde musulman non seulement comme sommité scientifi-
que, mais encore comme chel supréme de beaucoup de
congrégations religicuses. Comme toujours, il se maintient —
et les siens avec lui — loin et au-dessus des petites intrigues du
jour, de la corruption et des cupidités qui alléchent 'ame.
Chaque fois que wvous rencontrez en Orient un homme
supérieur par le caractére et le savoir, vous pouvez étre sar de
vous trouver en présence d'un « chadhilite ». Maintenant, c'est
surtout par la vertu de la rectitude et de la haute spiritualité du
Cheikh Elish que cette admirable congrégation maintient les
sublimes traditions de son fondateur, le Trés-Heureux Abi-I-
Hasan ach-Chadhili, a travers la contamination générale ».

21. Ces événements se placent naturellement aprés 1883, mais il ne nous est
pas pussible d avoir pour le moment d’autres précisions, sauf une date ad guem
qui coincide avec le début de ce siécle, quand, comme on le verra, l'exil du
Cheikh Elish avait strement pris fin.

22. 1l sagit de 'enseignement du Cheikh al-Akbar a 'étude duquel s'éuait
appligué particuliérement Abd El-Kader dans la derniére partie de sa vie.
L'Emir avaitl financé la premiére édition imprimée de |'muvre maitresse du
Cheikh al-Akbar les Funihdr al-Makkivva dont étenduee est d'environ 2 500
Pages.

23. Ce fut en 1883, date qui nous permet de rétablir quelque peu la
chronologie des événements dont parle Abdul-Hidi.

24. Le lait devait étre antérieur a 1901, date de la mort de la reine Victoria,
L'amnistic anglaise porte sur |'exil qui commence aprés le premier emprison-
nement ; enire lemps, le Chetkh avait subi le deuxiéme emprisonnement par
I'acte « d'un prince musulman », et cbienu la grice de ce cdié-1a mais il dai
resté toujours exilé d'Egypie,



i6 L'TSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Dans le n* 2, que nous ne possédons pas, la revue avait publié
I'article du Cheikh Elish sur le Cheikh al-Akbar. Une traduction
italienne en fut donnée dans le n* 5-8 (sept.-déc. 1907). Le titre
en est: « Le Prince de la Religion, le Grand Pole Spirituel,
I'Etoile brillante dans tous les siécles ».

A l'occasion, la rédaction disait :

« Le vénérable Cheikh Elish, qui est pour ainsi dire le
descendant spirituel d'Ibn Arabi, s'étant beaucoup intéressé a
nos traductions et études du grand maitre du Soufisme, nous a
promis sa précieuse collaboration. La suivante est la traduc-
tion de son premier article qui est basé a son tour sur I'autorité
du célébre Imam ach-Cha'rani dont les jugements font loi en
matiére d'orthodoxie et hétérodoxie, lui-méme avant été un des
plus grands Soufis de I'Islam et un docteur profond en matiére
de tradition et de loi sacrée : son excellent livre El-Mizdn (La
Balance) dont nous avons déja parlé, est le plus beau livre qui
existe dans le domaine de la jurisprudence comparée ».

L'article du Cheikh Elish est une courte présentation de la
figure du Cheikh al-Akbar. Quelques notes, probablement de la
main d'Abdul-Hadi, accompagnent cette traduction. Dans un
passage ol l'article de Cheikh Elish dit que le Cheikh al-Akbar
était porté dans toutes ses activités par I'Esprit-Saint, une note
du traducteur dit : « Les Soufis, parvenus a certains degrés,
reqoivent du monde spirituel supérieur des ordres directs
auxquels ils obéissent et qui déterminent leurs actes, gestes et
paroles. Le Cheikh Elish est danc ce cas ». Plus loin, I'article
rappelle l'orthodoxie éminente du Cheikh al-Akbar: «11
s'attacha fortement & la Révélation divine et a la tradition
prophétique et disait : « Celui qui repousse un seul instant la
balance de la Loi sacrée périra ». Le Cheikh Majd ad-Din
al-Fimizabadi, 'auteur du grand Trésor de la langue arabe
intitulé le Qdrmuis (I'Océan), a écrit : « Plus d'un a encore dit
que nul soufi n'a été aussi savant en ésotérisme et exotérisme
que le Cheikh (al- Abkar) Muhy-d-Din. C'est pourquoci son
orthodoxie est aussi pure et grande que celle de n'importe quel
théologien de n'importe quelle religion ». A cet endroit, une
note du traducteur dit: « Ici, nous nous permettons de
réclamer l'attention du lecteur sur le fait qu'un des plus
céléebres hommes de science parla spontanément, sans étre
réfuté, de I'orthodoxie de plusieurs religions a la fois ».

La traduction s’arréte aprés deux pages avec |'explication
suivante donnée par la revue : « La fin de cet article du Cheikh
Elish se référe a I'ceuvre de notre collaborateur Abdul-Hadi qui



L'ISLAM ET RENE GUENON iz

nous a prié de n'en pas reproduire la traduction parce que,
dit-il, cette partie contient des termes trop élogieux pour lui. Le
Cheikh Elish le remercie pour le service qu'il rend 4 la
civilisation en faisant connaitre et comprendre aux hommes de
nos jours un esprit aussi superbe que celui de Muhy-d-Din ;
il I'exhorte &4 continuer ses études, sans se préoccuper de la
haine que son ceuvre islamophile peut susciter parmi certains
groupes de soi-disant musulmans ».

Les conseils spirituels du Cheikh Elish étaient suivis de prés
par le groupe d’'études qui se formait autour de la revue. Dans
le n* 3-4 qui suivait la publication en arabe de I'article du
Cheikh, une notice faisait savoir qu'il venait de se constituer
« en Italie et en Orient une société pour I'étude d'Tbn Arabi » (le
Cheikh al-Akbar). La nouvelle société avait pris le nom
d’'«Akbariyvah » * et se proposait :

1. « D'approfondir e1 de diffuser les enseignements aussi
bien exotériques qu'ésotériques du Maitre, par des éditions,
traductions et commentaires des ceuvres de celui-ci et de ses
disciples, comme aussi par des conférences et des réunions.

2. « De réunir autant qu'il sera possible et convenable, tous
les amis et les disciples du Grand Maitre, pour former de cette
fagon, sinon un lien de fraternité, du moins un rapprochement
basé sur la solidarité intellectuelle entre les deux élites
d'Orient et d'Occident.

3. « D'aider matériellement et moralement tous ceux qui
représentent la tradition « mohiyyiddinienne » *, surtout ceux
qui par la parole et les actes ceuvreront pour sa diffusion et son
développement.

« Le travail de la société s'étendra encore a |'étude d'autres
Maitres du mysticisme oriental, comme par exemple Jalal ad-
Din ar-Rami, mais le sujet principal restera, bien entendu, Ibn
Arabi.

« La société ne s'occupera absolument pas de questions
politiques, quelles qu'elles soient, et ne sortira pas de la

25. Ce nom est naturellement dérivé de celui du Cheikh al-Akbar. Le méme
nom est porté dans I'Inde par une fariga qui remonte aw Cheikh al-Akbar et
avec laguelle Abdul-Hadi a cu des rapports directs. 1l est & peine besoin de
préciser qu'il o'y a toutefois entre la « société » dont il est question et la dite
{ariga qu une relation purement emblématigue, les deux choses étant de nature
différente.

26. Terme dérivé du surnom « Muhy-d-Din» = le Vivilicatcur de la
Religion = que porte en outre le Cheikh al-Akbar Ibn Arabi.



38 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

recherche philosophique, religieuse ou théosophique sur la-
quelle elle se base ».

Simultanément la revue développait ses études de Tasawwuf,
tant dans la partie arabe que dans la partie italienne.
Abdul-Hadi commencait en outre |'édition de certains inédits
du Cheikh al-Akbar, dont certains n'ont jamais été connus des
Orientalistes et qui le sont restés jusqu'ici. Dans une notice il
disait : « Ayant eu la chance de trouver une vingtaine d'ceuvres
inédites d'Tbn Arabi, manuscrits rares et précieux, pendant
tout ce temps nous ne fimes occupés que de les analyser ».

Malheureusement des réactions des milieux modernistes ont
abouti finalement & I'interdiction de la revue et & l'interruption
des études commencées en Egypte. Il est possible que le n* 5-8
qui est de septembre-décembre 1907 soit un des derniers, sinon
le dernier méme.

Dans ces quelques éléments documentaires, qui ne sont
certainement pas tous ceux gu'on pourraii trouver, nous
constatons qu'il est question, chez le Cheikh Elish et ses
compagnons, de concordance doctrinale entre |'Islam d'un coté
et le Christianisme et la Maconnerie de 'autre, de la nécessité
d'une revivification des réalités traditionnelles — tout
d’abord, dans I'ordre intellectuel et initiatique —, d'un essai
d’établir un trait d'union spirituelle entre Orient et Occident,
et de la notion d'une élite & laquelle revient cette fonction,
enfin du réle de l'intellectualité islamique et surtout de
I'enseignement du Cheikh al-Akbar dans ce travail. Les lecteurs
de René Guénon y reconnaitront facilement certaines théses
fondamentales de son ceuvre qui apparaitra ainsi encore une
fois, non pas comme la création d'une individualité originale et
d'une pensée syncrétiste, mais comme le développement d'une
idée providentielle dont les organes d’'expression et d'applica-
tion furent multiples et le seront certainement encore jusqu'a
ce que la finalité prévue soit atteinte dans la mesure ou elle
doit I'étre.

Aprés ce début en terre d’Islam, Abdul-Hadi arrivait
finalement en France on il rencontra René Guénon qui a la
méme époque éditait « La Gnose ». C'est la que reprit, en 1910,
I'activité d'Abdul-Hadi par des études et surtout des traduc-
tions qui s'étendirent jusqu'a la cessation de cette revue avec le
dernier n° de février 1912, époque a laquelle se situe le
rattachement de René Guénon a I'Islam et son initiation au
Tasawwuf. Du coté italien, il semble gqu'il n'y eut pas a I'époque



L'ISLAM ET RENE GUENON 39

de conséquences dans l'ordre des études traditionnelles. La

e de 1914 suspendit méme en France toute activité.
Abdul-Hadi étant mort en 1917 a4 Barcelone, René Guénon
resta seul en Europe 4 continuer et développer dans une
perspective totalement universelle 'ccuvre esquissée initiale-
ment par les « Akbariyyah », jusqu'a ce que ses écrits aient
suscité d'autres intellectuels dont les plus importants se
groupérent progressivement autour du = Voile d’Isis-Etudes
Traditionnelles =. Peu avant, par un mouvement significatif
guant aux positions extéricures, Guénon est allé se fixer en
Egypte ou le Cheikh Elish venait de mourir, et c'est de la qu'il
exerca sa plus importante activité pendant plus d'une ving-
taine d'années : livres, articles et correspondance.

L'idée traditionnelle telle qu'on la connait de nos jours en
Occident a la suite de l'cuvre de René Guénon, a ainsi
historiquement une sire origine islamique et akbarienne. Cette
origine immédiate et particuliére n'exclut peint qu'elle en ait
une autre plus généralement orientale, car |'unité de direction
de tout l'ordre traditionnel comporte la participation de
facteurs multiples et divers, agissant tous dans une parfaite
cohérence et harmonie. L'Islam lui-méme apparait dans
1'ceuvre de René Guénon par ce qu'il v a en lui de plus essentiel
et transcendant, et donc de plus universellement traditionnel.
Aussi la premiére intention, qui est aussi la majeure, de cette
ceuvre, est, a la faveur d'une reprise de conscience des vériiés
les plus universelles et les plus permanentes, de rappeler
I'Occident & sa propre tradition. Les autres conséquences
possibles, quel que soit leur degré de probabilité cyclique, ne
viennent logiquement qu’a titre subsidiaire.

Il était dans 'économie la plus normale des choses que, a
I'égard de I'Occident moderne, la fonction intellectuelle de la
doctrine traditionnelle prenne son appui immédiat dans
I'Islam, car celui-ci est |'intermédiaire naturel entre 1'Orient et
I'Occident, et par cela il est solidaire, méme sur le plan
extérieur, de tout l'ordre traditionnel terrestre. C'est cela
méme qui répond a la question qui concernait le rapport entre
la position personnelle islamique de René Guénon et sa
fonction doctrinale générale.

D’autre part, nous avons trouvé que le sens de son ceuvre et
les lignes générales de son travail on é1é énoncés par son maitre
le Cheikh Elish, qui fut & notre époque une autorité par
excellence de I'orthodoxie islamique sous tous les rapports. Ce



40 LTISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Cheikh représentait en méme temps 1'héritage intellectuel du
Cheikh al-Akbar Muhy-d-Din Ibn Arabi, l'autorité par excel-
lence du Tasawwuf et de la doctrine islamique. Cela répond a
I'autre question relative 4 I'orthodoxie islamique de I'enseigne-
ment de René Guénon. Les critéres profonds de 1'orthodoxie,
comme nous l'avons dit, se trouvent dans lintelligibilité
métaphysique de la doctrine, mais, étant données des incom-
préhensions comme celles que nous avons mentionnées au
début, il est tout de méme d'une certaine importance de
constater aussi que la procession apparente de |'enseignement
de René Guénon et de sa fonction s'inscrit en méme temps dans
une lignée d’autorités dont le caractére manifeste est 1'ortho-
doxie la plus pure et l'intellectualité la plus universelle.



Il

L'EUVRE DE GUENON
EN ORIENT *

Nous sommes au courant depuis plusicurs années des
progrés que fait la connaissance de I'cuvre de René Guénon
dans les milieux intellectuels, et plus spécialement universi-
taires, du monde indo-pakistanais '. Il est temps, pensons-nous,
de prendre acte & ce sujet, dans une chronique, de quelques
faits caractéristiques.

M. Mochammad Hassan Askari, Professeur de littérature
anglaise a Islamic College (Université de Karachi), qui, dans les
années précédentes, a publié en anglais un article sur Guénon
et sa vie, vient de rédiger en ourdou (langue officielle du
Pakistan) deux brochures :

1. Un répertoire d’environ 200 erreurs que commettent les
gens d'esprit moderne 4 I'égard des doctrines et des réalités
traditionnelles ;

2. Une courte histoire du développement de la mentalité
moderne.

* [Publié dans E.T.. janv.-fév. 1969

1. Notons aussi, puisque 'occasion se présente, que, pour cc qui est du
milicu intellectuel égyptien, on tient également quelgues faits du méme ordre.
Le [¥. Abdel Halim Mahmiid, Professeur a ‘Uliim ad-Din de 'Université
Al-Azhar (Le Caire) a publié, il y a déja une dizaine d’années environ, une
brochure sur Guénon en arabe (portant en annexe des fragmenis traduits des
euvres du malire) intitulée : Al-Favlasaf al-muslim René Guénon aw “Abd al-
Wahid Yahyd. L'ouvrage (qui s’appuie, pour la partie de biographic intellec-
tuelle, sur nos articles de 1951 et 1953 [forme ici le Ch. 1] concernant Guénon)
est dédié au Cheikh Mohammad al-Mahdi Mahmidd, Professcur a Al-Azhar.
[Ce texte a été repris dans la seconde partic du livre : « Al-Madrasa
ash-Shadhilivya al-haditha wa imdmuhd Abd-I-Hasan ash-Shadhili » {Le Caire,



42 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

L’auteur a présenté |'année derniére ces travaux au Mufti
Mohammad Chafi’, Recteur de la Ddru-I-'Uliim de Karachi qui,
les trouvant fort bien venus, en a inscrit I'étude dans le
programme de 'année universitaire 1968-1969. Pendant les
trois mois du dernier automne, le Prof. Mohammad Taqi (le
propre fils du Recteur) qui avait recu la charge de ce
développement, a pris les textes respectifs comme base d'un
cours, trés suivi du reste, qui se continue en 1969. On rapporte
de I'enseignement dispensé ainsi la phrase suivante : « L'ana-
dyse faite par Guénon montre qu’il est ferme dans la voie du
Prophéte et de ses compagnons » ; ceci signifie, en outre, pour
nous que le climat spirituel de ces régions asiatiques est
beaucoup plus ouvert aux conceptions universalistes de la
tradition gqu'on ne l'aurait pensé. — En outre, I'altération
produite par l'esprit moderne y est d'ailleurs beaucoup moins
profonde que ne le croient les Occidentaux, méme de mentalité
traditionnelle, qui se laissent trop facilement impressionner
par les dégradations extérieures du décor et du style social *. —
M. Askari nous informe en méme temps que, dans I'Inde méme,
les jeunes Musulmans s’intéressent de plus en plus aux idées
traditionnelles dans leur élaboration guénonienne.

Pour mieux se rendre compte des particularités favorables
que présente la région traditionnelle respective (laguelle
correspond & la notion géographique de « sous-continent
asiatique ») nous citerons quelques passages (rajustés seule-
ment au point de vue verbal) de la correspondance antérieure
avec M. Askari qui, en envisageant de traduire en ourdou
plusieurs de nos propres articles, nous disait ceci a propos de
celui intitulé « L'Islam et la fonction de René Guénon » :

1968), et s'intitule désormais : « Al-‘Arif bi-Lldh (Le Conrnaissani par Allih)
ash-Shaykh ‘Abd al-Wdhid Yahyd ».

Le D¥. Abdel Halim, auteur de travaux en arabe sur le Soufisme, est connu en
France par son travail sur Al-Mohésibi (Geuthner, 1940). [Le Dr. est décédé en
octobre 1978.]

En outre, pour ce gui est du coté égyptien, nous sommes au courant dune
thése sur René Guénon et |'Tslam gue devait soutenir en Sorbonne un étudiant
du Caire.

2. En Alrique du Nord méme, o0 cependant la présence occidentale a é1é
longue et directe, et oa la déchéance traditionnelle devrait étre donc la plus
acceniuée, NOUS CONNAISSONS, par noire propre expérience — ei ceci pas
seulement dans le monde, naturcliement restremnt, de l'ordre contemplatif
proprement dit — toute une humanité qui continue sa vie imperturbablement
millénaire de fidélité spirituelle dont, fort heureusement, on ne fait avcun cas.



LEUVRE DE GUENON EN ORIENT 43

« Dans ce dernier article vous examinez la question de
l'introduction des ouvrages de Guénon dans un milieu islami-
‘que. J'ai certaines choses & dire sur ce point.

« Je ne connais pas |'atmosphére intellectuelle existant dans
les autres pays islamiques. Mais guant aux Musulmans du
Pakistan et de I'Inde, la situation est un peu différente. Tout
d'abord il est important de réaliser que nous n'avons jamais
{nsisté sur la division entre Shariat et Tarigat *, mais sur leur
harmonie. Chez nous les plus grands maitres ésotériques ont
toujours été en méme temps des maitres de 'exotérisme ; tel
est le cas, par exemple, du Cheikh Ahmed Sirhindi, du Shah
‘Waliyullah ad-Dihlawi, ainsi que de ses trois [ils Shah
Abdu-l-Aziz, Shah Abdu-1-Qadir, Shah Rafiu’ d-din, et enfin le
cas de Shah Ashraf Ali qui est le plus grand maitre ésoteérique
et exotérique du 20 siécle. Ainsi, il n'est nullement choguant
pour nous quand Guénon considére les choses d'un point de
vue ésotérigue.

« Quant & la question de la présentation de l'ceuvre de
Guénon dans un milieu islamique, vous dites, page 16 : « Mais
ces avantages d'intelligibilité ne valant que pour une élite, sa
synthése docirinale ne saurait étre portée d'emblée dans une
langue de civilisation & base religieuse, ol la présence d'un
enseignement dogmatique officiel et la foi aux formes particu-
ligres de la révélation sont des éléments constitutifs de la
tradition ». Et & la page 17 : « Une présentation éventuelle de
I'ceuvre de René Guénon dans un milieu traditionnel islamique
devrait par conséquent se faire avec une référence compétente
aux doctrines ésotériques el métaphysiques de I'Islam, tout en
tenant compte de ce qu'il ¥ a d'inévitablement délicat pour une
exposition des doctrines ésotérigues de I'Islam, méme devant
un public qui ne saurait étre considéré dans son ensemble
comme capable de comprendre les choses de cet ordre. » Et
plus explicitement sur la page 24 vous mentionnez les
« conceptions purement intellectuelles qui caractérisent la
synthése doctrinale de René Guénon et qui auraient besoin
d'une présentation et d'une justification plus particuliére dans
un milieu de civilisation islamique ». Je pense que l'attitude
intellectuelle et métaphysique de Guénon ne sera pas génanic
pour nos lecieurs.

Pendant cing ou six siécles nous avons eu des ouvrages

3. Nous reproduisons les termes avec leur prononciation bocale.



44 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

innombrables qui se sont placés dans la méme attitude et du
méme point de vue. Nous ne pouvons oublier le role qu'a joué
la Déru-I-‘Ulim & Decbend pendant les derniers cent ans. Shih
Ashraf Alf qui avait une connexion intime avec cette « Maison
des Sciences (au sens traditionnel du mot) » a expressément
déclaré que de nos jours le sulik ‘ishgi [marche initiatique
basée principalement sur la vertu du désir spirituel] avait
perdu une grande part de sa validité, et était devenu méme
dangereux : lui-méme conseillait 4 ses disciples I'adoption du
sultik ‘ilmi [marche initiatique basée principalement sur la
compréhension doctrinale.] <.

Sur la page 28, vous envisagez la question des autorités
exotériques devant les écrits de Guénon. §'il fallait trouver une
« justification » dans cet ordre, je pense qu'elle peut venir
aisément de nos maitres. Pour mon propre bénéfice, j'ai
souvent relevé dans les ouvrages de ceux-ci des constatations
confirmant ce que disait Guénon ; il est dommage que je n'ai
pas pris de notes 4 cet égard.

Sur la page 29, vous parlez d’hostilités rencontrée par le
Cheikh al-Akbar dans les milieux exotéristes. Ce n'est pas le cas
chez nous. Certes il ¥y a eu des objections — les plus
remarquables venant d'ailleurs, non du cété exotérigue, mais
du grand maitre ésotérique Cheikh Ahmed Sirhindi. Et la
défense du Cheikh al-Akbar est venue non seulement du coté
ésotérique, mais aussi du cé1é « exotérigue » : une des meil-
leures de ces défenses est en effet venue de Shah Ashraf Ali qui
occupait incontestablement la fonction d'autorité exotérique
[tout en étant, bien entendu, un maitre ésotérigue également].
Il a consacré deux petits ouvrages 4 ce sujet. Ainsi, nous
n'avons jamais manqué de respect et de révérence pour le
Cheikh al-Akbar. Ses Funihdr Makkivya sont souvent citées
comme autorité dans les ouvrages exotériques qu'on publie de
nos jours. C'est le cas spécialement des gens appartenant a la
Daru-I-‘Ulitim de Deobend qui sont connus pour leur orthodoxie
exotérique et pour leur sévérité & cet égard.

4. La marche initiatique basée sur la vertu du pur désir de la Réalité exige
des étres humains qualifiés qui non seulement ont é1¢ préservés intacts quant &
leur substance spirituelle intime, mais aussi dont la forme mentale n'a pas éé
faussée par une éducation moderne, fili-elle quasiment traditionnelle. La
marche initiatique basée sur la compréhension doctrinale comporte une
formation théorique qui développe les certitudes principielles et la saisie
intellective. [Ces deux passages entre crochets sont de Michel Vilsan.]



LEUVRE DE GUENON EN ORIENT 45

Notre milieu n'est pas hostile &4 la conception de la
Wahdatu-l-wujiid *. La plupart des gens restent silencieux sur
cette question. Mais c'est le théme central de notre poésie
traditionnelle en ourdou ou en dialectes comme le punjabi, le
sindhi et le pushtu. Les habitants de nos villages chantent la
Wahdatu-l-wujtid toutes les nuits.

Quant & ce que vous dites sur la question de I'universalité
traditionnelle, page 31, et sur I'usage par Guénon de termes et
concepts hindous, permettez-moi de faire quelques précisions :

a) Au 17- siécle, le prince Dara Shikah, fils de 'Empereur
Shah Djahan a déja préparé une correspondance entre les
termes ésotériques hindous et les termes islamiques. C'est un
petit livre nommé Majma u-I-Bahrayn (= La Réunion des deux
Mers) ® ; la traduction en ourdou est accessible méme aujour-
d’hui pour un demi-franc.

b) Le Cheikh Ahmed Sirhindi lui-méme a reconnu la validité
des doctrines védiques. Ce dont il doute ce sont les possibilités
de réalisation offertes par I'Hindouisme actuel.

¢) Shah Waliyulldh ad-Dihlawi a écrit sur les doctrines
védiques dans son ouvrage Lamahdt que je vous ai déja envoye.

d) Le document le plus explicite sur cette question est une
lettre par Hazrat Maz'har Djani Djanan contemporain €t ami
de Shah ad-Dihlawi (18- siécle) qui appartenait & l'ordre des
Mujaddidiyva Nagshabandiyya et qui était reconnu par Shih
ad-Dihlawi comme un saint plus grand que lui-méme, et qui
était aussi le Cheikh du Qadi Thandu-Llih (tous ces maitres,
étant d'une orthodoxie incontestable). Cette autorité admet la
vérité des doctrines védiques, mais a des réserves quant a la
validité actuelle de la tradition hindoue.

e) Un autre saint du 18- siécle, Shah Kazim Qalandar a écrit
des poésies sur le théme de la Wahdaru-I-wujid en employant
des termes et des symboles hindous. Il n'est pas le seul 4 I'avoir
fait. Mais je mentionne son nom parce que ses poé€sies ont €é1é
publi¢es avec un commentaire détaillé. Pareille chose & dire
des poésies de son fils Shah Turab Ali Qalandar du 19 siécle. »

MNous arrétons la cette fois-ci les citations de la riche et
pittoresque fresque intellectuelle que nous a value ces derniéres

5. La doctrine de 1"« Unicité de I'Existence ».

6. Le terme est dérivé du Coran 18, 60, ot il désigne le lieu de |a rencontre de
Moise et d’Al-Khadir. Dans le titre du livre de Dérd Shikith il s'applique aux
denx traditions : I'Islam et 'Hindouisme.



46 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

années notre correspondance avec le Prof. Askari. Mais nous y
reviendrons prochainement encore 4 propos de René Guénon.

ADDENDUM DE L'EDITEUR

Dans le numéro de mai-aoit 1970 des Etudes Traditionnelles,
Michel Valsan a présenté et publié une lettre du Prof. Askari,
sous le titre: « Tradition et modernisme dans le monde
indo-pakistanais ». Nous renvoyons le lecteur & cet article.

Remarguons que le Prof. Askari, dans le dernier paragraphe
de sa lettre, écrivait :

« Je me remémore ce que le grand maitre soufi du xx* siécle,
Mawlana Ashraf Ali Thanvi a dit & ses disciples un jour de 1930
environ ;: « Telles que je vois les choses, les défenseurs de
I'Islam viendront maintenant d'Europe » '. C'élait exactement
I'époque & lagquelle I'ceuvre de Guénon prenait une forme plus
compléte et qu'il abordait les études sur le Tasawwuf . Et je
crois fermement que Guénon est le guide intellectuel dont les
Musulmans ont spécialement besoin aujourd’hui pour faire
face aux tentations et aux provocations de la civilisation
moderne, de méme que les hommes appartenant & toutes les
traditions. »

1. Les paroles de Mawlana Ashraf Ali Thanvi ne manguent pas d'une
certaine concordance avec les initiatives connues, prises précédemment par le
groupe d’Abdal-Hadi Aguéli avec la bénédiction du Cheikh Abder-Rahman
Elish el-Kebir.

2. Précisons & cette occasion que Guénon, qui avait été rattaché a la voie
ésotérique de I'lslam depuis 1912, s'était aussitdl occupé sérieusement du
projet de la Mosquée de Paris, mais « les choses n'ont malheureusement pas
abouti avant la guerre = (de 1914). En outre « il devait y avoir une Universite
islamique... ». Aprés la guerre, avec l'arrivée de certains personnages, tout
dévia et il se désinteressa de ces projets. — On peut remarquer, d'aprés ce que
nous signalons dans ces deux derniéres notes, gue la position islamigue de
René Guénon apparait tout autre gqu'un [ait personnel privé et sans
signification quant & l'orientation intégrale de son cuvre méme et de son
influence.

[Ces deux notes sont de Michel Valsan. Le Professeur Muhammad Hassan
Askari est décédé en 1978.]



11

SUR LE CHEIKH AL-ALAWI
(1869-1934) *

L'ouvrage de M. Martin Lings paru récemment en traduction
francaise, Un Saint Musulbman du vingtiéme siécle : Le Cheikh
al-‘Alawi ', a déja fait I'objet d'un compte rendu dans les Etudes
Traditionnelles lors de la publication de son édition originale
anglaise . Nous profitons de la nouvelle occasion pour faire
remarquer un point particulier des données biographigues
rapportées dans ce livre, qui, corroboré par d'autres éléments
documentaires et éclairé par des notions doctrinales du
Tasawwuf, peut montrer un aspect non-relevé jusqu'ici de la
figure de ce maitre spirituel de notre époque et de sa fonction
spirituelle.

Tout d'abord, dans le texte des souvenirs du D". Marcel
Carret que M. Lings a inclus dans le chapitre I de son livre,
l'utilisant ainsi comme entrée en matiére *, on trouve parmi les
notations initiales une qui concerne l'impression que [it le

* [Publi¢ dans E.T., janv.-fév. 1968.]

1. Villain et Belhomme — Editions Traditionnelles, 1967.

2. Voir le numéro de janvier-février 1962, p. 46.

[Le titre de ce livre, pour la seconde édition anglaise, datée de 1971, est : A Sufi
saint of the 20 th. century. Shaykh Ahmad al-'Alawi, his spitirual heritage and
legacy.]

3. Le [¥. Carret avait rédigé son texte, daté = Tanger, mai 1942 », sur la
demande d'un fagér alacuite d'origine occidentale qui n'avait pas connu le
Cheikh Al-'Alfwi et qui avait 1€ rattaché 4 la voie du Tasawwag aprés la mort
du Cheikh par un de ses anciens mugaddams du Maroc vivant lui-méme a
Tanger a4 l'époque. Ce texte eut sa premiére édition francaise dans une
brochure de 30 pages publiée 4 Mostaganem en 1947 sous e titre : « Le Cheikh
El-Alacui (Souvenirs) =.



48 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Cheikh Al-Alawi au médecin francais lorsque celui-ci lui rendit
visite pour la premiére fois a la zdwiya de Mostaganem : « Ce
qui me frappa de suite, ce fut sa ressemblance avec le visage
sous lequel on a coutume de représenter le Christ. Ses
véternents si voisins, sinon identiques, de ceux que devait
porter Jésus, le voile de trés fin tissu blanc qui encadrait ses
traits, son attitude enfin, tout concourrait pour renforcer
encore cette ressemblance. L'idée me vint a 'esprit que tel
devait étre le Christ recevant ses disciples, lorsqu’il habitait
chez Marthe et Marie » (p. 17)°. Plus loin dans son texte
reproduit (p. 21), le D'. Carret, en parlant encore du Cheikh
Al-‘Alawi, emploie les termes « cette figure de Christ ». Beau-
coup de lecteurs penseront qu'il y a la, surtout chez un
Européen moderne qui n'aurait pas trop le souci, ni les moyens
de nuancer sa sensibilité, une référence sommaire 4 une notion
commune de sainteté dans le monde occidental, appuyée sur
une analogie d’ordre esthétique. Nous avons quelques raisons
de ne pas penser ainsi, et plusicurs autres considérations
peuvent entrer en ligne de compte pour expliguer, dans une
certaine mesure tout au moins, la « ressemblance » relevée
dans le récit du médecin gui, &4 notre avis, est plutdt la
traduction d'un élément plus subtil que |'apparence physique.

Lors des événements qui suivirent la mort du Cheikh
Al-Bizidi qui n'avait pas voulu désigner lui-méme son succes-
seur, laissant expressément la chose & la décision divine, et
lorsque le groupe des affiliés de la zdwiva de Mostaganem avec
leurs mugaddams se demandaient qui devaient-ils reconnaitre
comme nouveau chef local avant tout, beaucoup de membres
de la confrérie eurent des songes spirituels dont il résultait que
le successeur au magdm du Cheikh Al-Bazidi était le Cheikh
Al-‘Alawi. Le Cheikh Sidi Adda Ben Tunes, dans son livre
Ar-Rawdat as-saniyya (Mostaganem, 1354 H. = 1936), dit que
ces « visions » furent trés nombreuses : il en retient déja une
soixantaine ; M. Lings en a traduit (pp. 76-80) six, dont une du
Cheikh “Alawi lui-méme. Or, & part ces derniéres, il v a parmi
les visions rapportées dans |'ouvrage arabe quelques autres qui
présentent un caractére tellement particulier et significatif a

4. A retenir aussi, 4 ce propos, la notation fnale sur cette premigre
rencontre : « Je me retirai discrétement, dit le DF. Carret. emportant une
impression qui a plus de vingt ans d'intervalle, est restée aussi nettement
gravée dans ma mémoire que si ces événements dataient a peine d'hier. » {ibid.,
p. 20).



SUR LE CHEIKH AL-ALAWI 49

un égard qui nous intéresse ici qu'il serait vraiment regrettable
de ne pas les relever en cette circonstance. Nous traduisons les
passages respectifs :

« Une de ces visions fut celle dont informa le Cheikh Sidi
Abdu-r-Rahman Bi'aziz le chef de la zdwiva du pays al-Jaalirah
en disant : « Un des fugard” nous a raconté qu’il a vu la lune
fendue en deux moitiés et qu'une planche (lawha) suspendue a
des chaines en descendit qui ne cessa de s’approcher de la terre
jusqu'a ce qu'il ne restat que peu d'écart. Or voila qu'apparut
au haut de cette planche de Maitre Al-'Alawi — qu'Allah soit
satisfait de lui ! — et avec lui Sayyiduna Aissa (notre seigneur
Jésus) — sur lui la Paix ! — Un héraut se dressa et cna : « Qui
veut voir Aissa (Jésus) — sur lui la Paix ! — avec le Maitre
supréme ? Les voici qui sont descendus du ciel ! Empressez-
vous donc ! » La terre fut alors secouée violemment avec ses
étres, et toutes les créatures se rassemblérent et demandérent
de monter avec le Maitre sur cette planche. Il leur répondit :
« Restez en attente ! Nous reviendrons chez vous ! = (p. 138).

Une autre vision dont informa le Cheikh Al-Hassan ben
Abdel-Aziz at-Tilimsani est la suivante: « Je me suis vu
moi-méme au milien de la vallée de la ville de Tlemcen, qui
était remplie d'une immense foule d’hommes ; ceux-ci atten-
daient la Descente (Nuziil) d'Aissa (Jésus) — sur lui la Paix ! —
du ciel *. Or voici gqu'un homme en descendit effectivement, et
on en disait : “C'est lui Aissa !". Or quand mon regard tomba
sur lui je trouvai que c'était Sidi Ahmed ben Alioua (=
Al-'Alawi) — qu'Allah soit satisfait de lui ! = (p. 135).

« La vision dont informa le Chérif vénéré, le saint d'Alldh
Sidi Mochammed ben at-Tavyib ben Milay al-'Arabi ad-
Dargawi — qu’Allah nous fasse bénéficier de ses bénédictions !
— st celle-ci ¢ « Je vis un groupe d hommes qui informaient de
la Descente d'Aissd — sur lui la Paix ! — et qui affirmaient qu'il
est descendu et qu'il avait dans sa main un sabre de bois avec
lequel il frappait la pierre et celle-ci se transformait en homme
véritable (rajul), et frappait la béte et celle-ci devenait éire
humain (insdn). Or je connaissais cet homme descendu du ciel
et j'étais en relations épistolaires avec lui, il m'écrivait et je lui
écrivais. Je me préparai donc & le rencontrer, et lorsque je le

5. La « Descente s de Sayvidiind Aissd référe symboliquement a la deuxiéme
venue du Christ qui est liée dans |'enseignement islamique aux événements de
la fin des temps.



S50 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

trouvai je constatais que c’'était le Cheikh Sidi Ahmed Al-"Alawi
— qu’Allih soit satisfait de lui ! — sauf qu'il avait I'aspect d'un
médecin qui traitait les malades et qui était aidé par plus de
soixante hommes. » (p. 137).

A part ces visions en songe Nous en citerons une autre gui
semble avoir procédé de l'état de veille, mais qui a dii se
transférer entre veille et songe (en ce dernier cas il s'agirait
plus exactement d'une wdgi'‘a, “événement”) :

« Ce dont a informé le fidéle en amour, I'étre au fond pur,
Sidi Ahmed Haji at-Tilimsani en disant : « Pendant que je
vaquais a l'invocation supréme (adh-dhikr al-a’zam)*, je vis les
lettres du Nom de la Majesté divine (Ism al-Jaldla) remplir
I'univers entier. Or, de ces lettres, je vis se constituer ensuite la
personne du Prophéte — qu’Allah lui accorde graces unitives et
grices pacifiques! — sous une forme lumineuse. Puis les
mémes lettres se manifestérent sous une autre forme, dans
laguelle je pergus la figure du Cheikh Sidi Ahmed ben Alioua,
sur le corps duquel était inscrit : Mustafi Ahmed ben Alioua,
aprés quoi, j'entendis une voix crier : “Témoins ! Observa-
teurs ! (Shuhadd’ ! Rugabd’ !). Ensuite ces lettres (du nom
divin « Alldh ») se révélérent une troisiéme fois, et ce fut sous la
forme du Cheikh dont la téte portait une couronne. Pendant
que nous restions ainsi, voici qu'un ciseau descendit sur sa téte
et me parla : "Regarde, c'est le magdm (station spirituelle)
d’'Aissa (Jésus) — sur hui la Paix !”

Une dizaine d’autres des « visions » rapportées dans le livre
du Cheikh Adda montrent une relation explicite et directe du
Cheikh Al-‘Alawi avec le prophéte Muhammad ce qui, en
pareille matiére est, pourrait-on dire, chose parfaitement
normale ; une de celles-ci, rapportée de la part du Cheikh
Al-‘Alawi lui-méme, se trouve citée dans le livre de M. Lings.
Mais celles dont nous venons de donner la traduction et qui
mentionnent chacune une relation particuliére du Cheikh
Al-"Alawi avec « Sayiduni Aissd » et plus précisément avec sa
= station spirituelle = {magdm) en Islam, constituent un phéno-
meéne fort peu commun et que l'on n'a pas encore expliqué, a
notre connaissance tout au moins : en tout cas, le Cheikh Adda,
dans le volume que nous citons n'en donne aucun commen-
taire, et M. Lings de son cioté n'en fait aucune mention. Pour

6. 1l s'agit du dhikr fait avec le nom « Allih » gualifié couramment commse
= le Nom de la Majesté divine », expression qui se trouve du reste dans la suite
immédiate de la phrase.



SUR LE CHEIKH AL-ALAWI 51

nous, ce groupe particulier de « visions » est significatif non
seulement du cas spirituel personnel du Cheikh Al-'Alawi, mais
encore de sa fonction initiatique. Plus exactement nous avons
la, tout d’abord, un exemple illustratil de ces types initiatiques
qui existent en formule muhammadienne et dont parle Ibn
Arabi dans ses Futdhdt, ainsi gue nous |'avons déja signalé en
d’autres occasions . Nous préciserons ici encore que la forme
prophétigue muhammadienne en tant que synthése finale du
cycle prophétique depuis Adam inclut et résume tous les types
de spiritualité représentés par les prophétes antérieurs dont les
plus importants et les plus caraciéristigues sonlt mentionnés
par la révélation coranique et par les hadiths du Prophéte *. La
doctrine d’'Ibn Arabi explique les choses ainsi : le Prophéte
Muhammad, ou sa lumiére, fut la premiére création divine ; de
sa lumiére furent tirées les lumiéres des autres prophétes qui
sont venus successivement dans le monde humain comme ses
« lieutenants » ; lui-méme est venu corporellement a la fin du
cvcle de la manifestation prophétique, et ¢'est ainsi du reste
que les lois de ses lieutenants se trouvent alors « abrogées » el
remplacées par la sienne gui les contient toutes en puissance,
dés l'origine, et qui, guand elle les retrouve en acte sur le plan
historique, les confirme ou non, selon le régime providentielle-
ment assigné a la derniére partie des temps traditionnels. De
toute facon, indépendamment de la présence actuelle, dans le
monde, de lois formulées par les révélateurs antérieurs, les
entités spirituelles de ceux-ci figurent comme des réalités

7. Voir notamment la mention [aite dans E.T., n® 372-373, juillet-octobre
1962, p. 166, note 2 [Cette note est la suivante : « Les Prophétes antérieurs
mentionnés dans le Coran et les hadiths représentent différents aspects de
I'Homme Universel et constituent autant de tvpes spinituels permanents,
toujours réalisables en formule muhammadienne =] et plus spécialement, en ce
qui concerne le type spirituel islamique d'Aissa, p. 169, note 12 [Cetle note
indique que Abi-l-'Abbés al-'Uryani fut le premier maitre d'Thn Arabi « et un
des plus grands. Il est mentionné dans la catégorie des Tsawiyyin c'est-a-dire
de ceux dont le modéle initiatigue est celui dAissa ibn Marvam (Jésus fils de
Marie). {..) Muhy-d-D¥n précise ailleurs gue ce maitre avait accédé a cette
catégorie spirituelle dans la derniére phase de sa vie, alors que lui-méme avait
au contraire commencé sa carriére spirituelle par ce méme type ‘Isawd, pour
passer ensuite aux autres types misawi (moisiaque) », etc. (...} CE. aussi les deux
chapitres suivanis.]

8. On peut retenir en ouire que la forme muhammadienne, & part son
caractére universel et totalisateur, présente un cdté particulier et différentiel
en raison dugquel le Prophéte de |'Islam se trouve aussi aligné historiguement
aux autres cas prophétigues du cycle traditionnel total.



52 LTISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

inhérentes, constitutives de la forme muhammadienne elle-
méme et comme fonctions présentes dans |'économie initiati-
que de l'Islam. C'est en raison de cela que les hommes
spirituels du Tasawwuf vivent et se développent initiatigue-
ment, et cela sans aucun choix délibéré de leur part, selon tel
ou tel type spirituel qui leur correspond de facon naturelle, soit
d'une facon générale soit dans l'une des phases de leur
carriére : ils n'en réalisent bien entendu les possibilités que
pour autant que celles-ci se trouvent en eux-memes. Certains
peuvent ainsi avoir A passer successivement sous le régime
initiatique de plusieurs de ces entités prophétiques particu-
litres inscrites dans la sphére totalisatrice muhammadienne. *

Pour ce qui est du cas du Cheikh Al-‘Alawi, nous n'avons
certes, avec les « visions » dont il s'agit, que des documents
indirects, occasionnels et limités & un seul moment de sa vie,
mais ce moment était particuliérement important pour la
carriére personnelle du maitre et pour les destinées historiques
de la tariga a laguelle il appartenait. Celleci, a part un role
normal dans son cadre islamique, ayant aussi & constituer la
présence effective du Tasawwuf, comme voie initiatique, aux
confins du monde occidental et méme & l'intérieur de la zone
d’influence européenne sur le monde musulman qui fut aussi
celle d'une pénétration inverse, devait s'exprimer a travers des
modalités appropriées i un contact effectif et efficace avec la
sensibilité intellectuelle de I'Occident. Cette sensibilité malgré
les altérations et les oublis infligés par le modernisme
antitraditionnel, devait &tre, dans la mesure ou elle subsistait,
de caractére principalement christique. Dans ces conditions la
présence de nos jours d'un spirituel musulman de type
« aissawi » " a la téte d'une branche nord-africaine de la Tariga

9. 1l y a des cas de maitres ou « saints » de I'lslam qui ont realisé ainsi les
possibilités correspondantes a4 chacun des prophétes particuliers. Cette
question est en rapport étroit avec la doctrine des Sceaux traditionnels en
Islam, et plus spécialement avec la doctrine du Sceau de la Maitrise
muhammadienne (khdram al-Wildyat al-mubammadivya) que les orientalistes
qui s'en sont occupés n'ont pas bien comprise ct qu'ils ont méme dénaturée. Il
nous faudra une autre occasion pour aborder ce sujet.

10. Ce qualificatif dérivé du nom islamique de Jésus et emplové en
Tasawwuf (par exemple par Ibn Arabi) pour caractériser ceux des Awiliyd” (sing.
wali = « ami de Dieu =, saint) dont le type spiritue! est l'esprit de Jésus en tant
que possibilité contenue par la forme muhammadicnne géndrale, n'est
nullement 4 confondre avec celui que portent les membres de la Tariga Tsdwd
dont la désignation dérive du mom du Cheikh Ben Alssa fondateur d'une
branche nord-africaine de la Tariga Qddirivya.



SUR LE CHEIKH AL-ALAWI] 53

Shadhilivyva ne peut apparaitre que bien compréhensible et
d'autres faits concomitants ou subséquents ne font que
confirmer cette fagon de voir les choses.

Au sujet des Chadhilites nous rappellerons ce que nous avons
nous-mémes écrit en traitant des sources islamiques de I'ceuvre
de Guénon . En mentionnant l'intérét plus direct de 1'lslam,
parmi toules formes traditionnelles orientales, & tout ce qui
concerne le sort de 1'Occident et les possibilités de son
redressement traditionnel, nous avons signalé le role du Cheikh
chadhilite égyptien Elish El-Kebir. Celui-ci est |'auteur de la
fameuse déclaration citée par René Guénon au chap. 11 de son
Symbolisme de la Croix (1931) : « Si les Chrétiens ont le signe de
la Croix les Musulmans en ont la doctrine. » C'est d’ailleurs
surtout a partir de données doctrinales provenant de ce maitre
que Guénon écrivit ce livre qui occupe une place centrale dans
I'ensemble de son ceuvre et qui concerne au plus haut point les
modalités occidentales de participation a l'intellectualité
traditionnelle. Nous n'avons pas l'intention d'insister autre-
ment sur ce point, dans la circonstance présente, et nous
préciserons seulement que ce livre de Guénon, et a sa suite,
tous ceux de son ceuvre qui traitent du symbolisme, procédent
de principes caractéristiques des hommes spirituels « aissa-
wis », principes qui sont ceux de la Science des Lettres
(“Ilmu-l-Hurdif) entendue surtout au sens de connaissance et art
du Souffle divin ou de vie (les « lettres » étant avant tout les
éléments articulés du Verbe). Ajoutons aussi que cette science
spirituelle Fut celle d’Al-Hallaj, célébre « aissawi » des 3" et &
siécles de 1'Islam (= B58-922), dont le cas, par une coincidence
qui n'a rien de fortuit, constitue a notre époque également le
théme par excellence de l'interprétation orientaliste du Ta-
sawwuf. Or le cas de Hallidj comportant des particularités et
des accidents difficiles a situer, surtout quand on n'a pas un
point de vue traditionnel, on en fit d’autant plus facilement,
mais non sans distorsions, une subtile machine de guerre
contre |'Islam en son ensemble, 4 laguelle ont succombé méme
des Orientaux modernes, tributaires de milieux universitaires
européens. Il y a eu |4, peut-on dire, comme la contrepartie des
rapports intellectuels dont nous parlions plus haut entre Islam
et Occident.

Pour en revenir a I'ouvrage qui nous a occasionné ces lignes,

11. L'Islam et la foncrion de René Guénon, ch. 1.



54 L‘ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

nous dirons aussi que nous n'avons pas donné, dans ce qui
précéde, toutes les réflexions que nous pourrions formuler en
l'occurrence. Sur un point notamment sur lequel M. Lings a été
trés discret, nous l'avons été également, el ceci sans aucune
connivence, et d'ailleurs pour des raisons, pensons-nous, un
peu différentes, bien que pas opposées au fond, aux siennes,
tout en espérant qu'un jour, nous serons a |'aise nous-méme
pour étre plus complet.



v

REFERENCES ISLAMIQUES DU
« SYMBOLISME DE LA CROIX » *

La signification ésotérique du signe de la croix fut énoncée
par René Guénon pour la premiére fois dans un article intitulé
« La Priére et I'Incantation », publié, sous le pseudonyme T
Palingénius, dans La Gnose du début 1911'. Parlant de
I'incantation comme mode de travail initiatique, tout intérieur
en principe, mais pouvant étre cxprimé et soutenu extereure-
ment par des paroles ou des gestes, 'auteur disait que le but
final 4 atteindre en était « la réalisation en soi de |'Homme
Universel, par la communion parfaite de la totalité des états de
I'étre, harmoniquement et conformément hiérarchisés, en
épanouissement intégral dans les deux sens de I'ampleur et de
I'exaltation =. En note, il ajoutait la précision suivante : « Ceite
phrase contient |'expression de la signification ésotérique du
signe de la croix, symbole de ce double épanouissement de
I'étre, horizontalement, dans l'ampleur ou l'extension de
'individualité intégrale (développement indéfini d'une possi-
bilité particuliére, qui n'est pas limitée a la partie corporelle de
I'individualité), et verticalement, dans la hiérarchie indéfinie

* [Publié dans, E.T., mars-avr. ¢t mai-juin, et nov.-déc. 1971.]

1. Cet article refondu et complété fut repris, avec le méme titre comme
chapitre XXIV des Apercus sur linitiation {I':"'d-ﬁ} — Mais nous pouvons
attester, pour |'avoir lu, que le symbolisme de la croix avait déja fait I'objet de
certaines considérations spéciales dans les conférences tenues par Guénon, au
début de 1908, au cercle ésotérique de | Ordre du Temple Rénové a une date on il

n'avait pas encore commencé a publier.



56 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

des états multiples (correspondant a |'indéfinité des possibili-
tés particuliéres comprises dans 'Homme Universel) * ».
Dans les livraisons suivantes de ladite revue, Guénon
revenait sur ce théme avec un article intitulé précisément « Le
Symbolisme de la Croix », lequel, comme on le sait, fut la
premiére ébauche du livre qui devait paraitre sous le méme
titre, vingt années plus tard *. Cependant il n'y faisait aucune
référence explicite 4 des sources islamiques, alors que la notion
de 1's Homme Universel » et celles d'« ampleur » et d'« exalta-
tion » s'yv rapportaient indubitablement. Toutefois, & ne
considérer que la collection de La Gnose, on comprend
naturellement que 1'occasion d'aborder un tel sujet, qui sous sa
plume devait trouver une fortune exceptionnelle, lui avait é1é
offerte par la publication, dans un numéro précédent, de la
traduction faite par Abdul-Hadi (John Gustaf Aguéli) d'un petit
traité du Tasewwuf présenté sous le titre suivant: « Epitre
intitulée Le Cadeau, sur la manifestation du Prophéte, par le
Sheikh initi¢ et inspiré Mohammad ibn Fazlallah El-Hindi » *.
Cet écrit apportait en effet une donnée doctrinale de premier
ordre pouvant étre rattachée immédiatement au symbolisme
de la croix, bien que son texte ne comportat pas de rélérence
expresse a la croix elle-méme ; cette donnée se trouve dans un
passage que nous allons citer et qui venait aprés une
énumération des Sept Degrés de I'Existence Universelle. En
conservant le lexigue du traducteur, mais en résumant le texte,
ces degrés sont les suivants (par différence des simples
parenthéses, les mots entre crochets sont ajoutés par nous) :

1* L'Inassignable ou I'Absolu, qu'on désigne par le nom de -
« |'Unité Pure ».

2= La premiére assignation, qui est la conscience que Dieu
posséde de Sa quiddité, de Ses attributs et de tous les étres

2. La Gnose, janvier 1911, p. 26. Le passage du texte se retrouve quelque peu
modifié dans les Apergus swr Finitiation, p. 173 de la 1° édition (1946), et p. 170
des 2* (1953) et 3 (1964) éditions ; la note y est remplacée par un simple renvoi
au livre du Symbolisme de la Crotx, paru depuis 1931.

3. Sur les éditions de ce livre et les remarques circonstancielles gqui
s'imposent voir notre chronique des « Livres = dans les E.T. de janvier-tévrier
1971, pp. 35-40.

4. La Gnose, déc, 1910: les « Notes » de cette traduction parurent
distinctement dans le n® de janvier 1911. (Rappelons a I'occasion que ce traité a
é1é réimprimé dans Le Voile d'Isis de juin 1935). [Tl a £1¢ & nouveau réédité, en
1977, dans V'ouvrage intitulé Le Trairé de I'Unité.]



BREFERENCES ISLAMIQUES DU SYMBOLISME DE LA CROIX 57

créés d'une facon générale ou synthétique ; ce degré s'appelle
la « Vérité de Muhammad » [nous dirions plutdt la « Réalité
Muhammadienne =].

3* La seconde assignation, qui est la conscience que Dieu
posséde de Sa quiddité, de Ses attributs et de tous les étres
créés en mode distinctif et analytigue.

4* Les esprits [ou plutdt « le monde des esprits purs =],
c'est-a-dire les créatures abstraites et simples qui se manifes-
tent en leurs essences premiéres.

5* Le monde des formes premiéres, ¢'est-a-dire les créatures
subtiles mais composées qu'on ne peut diviser (sans qu’elles
cessent d'étre ce qu'elles sont).

é° Le monde des corps, c'est-a-dire les choses grossiéres qu'on
peut fractionner ou diviser (sans qu'elles changent fonciére-
ment de nature).

7° Le degré universel qui englobe les cing immédiatement
précédents et qui est |'homme.

Tout de suite aprés cette énumération on a le passage qui
nous intéresse : « Le premier de ces 7 « plans » est celui du
« Non-Manifesté », tandis que les 6 autres comprennent toute
la manifestation ou '« expansion ». Lorsque 'homme dans le
septiéme (et dernier) « degré » s'exalte vers le sublime, lorsque
surgissent en lui les autres (cing) « plans » en parfait épanouis-
sement, il est « I'homme universel ». L'exaltation ainsi que
I'ampleur ont atteint leur apogée en notre Prophéte — qu’Allah
prie sur lui et le salue ! — » °.

Ce passage, modifi¢ quant au style — car, retraduit
pourrait-on dire — fut repris par Guénon comme citation
expresse de « L'Epitre de Fazlallih El-Hindi, seulement en
1931, dans le cadre du Symbolisme de la Croix (Ch. III), lorsque,
ayant employé les termes « ampleur » et « exaltation », il eut a
préciser que ceux-ci étaient empruniés au langage de |'ésoté-
risme islamique *. Mais & celte occasion il ajoutait une autre
donnée islamique de source ésotérique : « Ceci permet de
comprendre cette parole qui fut prononcée il v a une vingtaine
d'années, par un personnage occupant alors dans 1'Islam,
méme au point de vue exotérique, un rang fort élevé : « Si les

5. Ib., déc. 1910, p. 271.

6. Avant cela, Guénon avait déja indiqué, une premiére fois tout au moins,
l'origine de ces deux termes, dans I'Esotérisme de Dante, ch. V1, mais sans avoir
eu & citer I'Epitre dont nous parlons.



58 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Chrétiens ont le signe de la croix, les Musulmans en ont la
doctrine. » °

Puisqu’il n'a ét¢ indiqué nulle part, ni par Abdul-Hadi, ni par
René¢ Guénon, ni par quelque autre auteur, quels sont les
termes arabes rendus par les mots « ampleur » et « exalta-
tion » — alors que toute une génération d'écrivains d'esprit
traditionnel utilise maintenant les termes frangais correspon-
dants ou leurs équivalents dans d’autres langues occidentales
— nous allons les transcrire ici, mais nous devons aussi
prévenir qu'il s'agit en vérité de deux = notions » complémen-
taires, exprimables par différents couples de termes plutét que
d'un couple unigue de termes particuliers.

Ainsi, tout d'abord, dans le texte arabe de I'Epitre de
Fazlallah El-Hindi * ces termes sont : inbisdf pour « ampleur »
el ‘wriij pour « exaltation ». Pris dans leurs sens ordinaires, le
premier signifie proprement « extension s et le deuxiéme
« montée » ; ils ne désignent donc pas les dimensions expresses
d'une croix, mais des tendances et des mouvements qu'on peut
axer svmboliguement sur ces dimensions. On peut remarquer
de toute facon gu'en tant que désignation de phases de la
réalisation initiatique, ils correspondent respectivement aux
deux parties du Vovage Nocturne du Prophéte, symbole par
excellence du vovage initiatique : la premiére appelée Isrd’
(Transfert nocturne), allant de la Mecque a Jérusalem et
correspondant 4 la dimension horizontale de la croix®, la
deuxiéme, céleste, désignée par le terme Mi'rdj] (Moyen

7. On sait que ledit personnage est le Cheikh Elish El-Kébir & la mémoire
vénérée duquel Guénon dédiait Le Symbolisme de la Croix. — Ajoutons que,
d‘aprés une certaine mention privée, Guénon reconnaissait 4 ce maiire le degré
initiatique du Rose-Croix effectif.

8. Le titre arabe en est : Ar-Tuwhfar al-wursala ild-n-Nabi = « Le Cadean
envoye au Prophéte ». L'auteur, dont Abdul-Hadi avouait ne savoir gque le nom,
s appelle plus complétement et en une transcription a peine plus convenable,
Mohammad Ibn Fazlalldh al-Hindi al-Burhanapuri (ce qui indique vraisem-
blablement unec lignée familiale indienne et une origine personnelie de la ville
de Burhanapur) est un auteur des 10¢ et 11° siécles de I'Hégire, mort plus
exactemnent en 10291620,

9. René Guénon dit, dans L'Esotérisme de Dante, ch. V, que ['fsrd’ est une
descente aux régions infernales ; de fait, d"aprés les textes des hadiths qui en
parlent, ce vovage correspond par certains de ses épisodes aux thémes
initiatiques de |I'Enfer de Dante, mais son trajet ne comporte pas dans lesdits
textes une descente proprement dite vers l'intérieur de la Terre avec une sortie
du cité opposé. Le résumé que A. Cabaton a fait du livre d'Asin Palacios, La
Facarologta musulmana en la Divina Comedia, et que reproduit partiellement



REFERENCES ISLAMIQUES DU SYMBOLISME DE LA CROIX 39

d’Ascension, Echelle) *° correspondant a la dimension verticale
et aboutissant au Seigneur de la Gloire Toute-Puissante, [in qui
est située a I'« intervalle des deux arcs (gidba gawsayn), ou plus
prés {adnd) » ce qui est une expression du passage au-dela de la
Dualité "',

%
E

Un autre couple, plus connu, de termes symboliques,
présente une référence directe 4 des dimensions qui, géométri-
quement, sont celles d'une croix : ces « dimensions », habituel-
lement citées en ordre inverse de celui du couple précédent,
sont les vocables (il = « longueur » et ‘ard = « largeur » ¥,
ceux-ci au sens premicr, mesurant évidemment un plan
horizontal, mais déja, dans l'usage courant, ils s'emploient
aussi pour un plan vertical, le mot #il, comme ses équivalents
dans d'autres langues, désignant facilement la = longueur
verticale » ou la hauteur . Dans |'acception symboligue, les

Guénon, parle lui-méme d'une similitude entre I'Enfer dantesgue et |'Enfer
islamique, mais celui-ci est évoqué, non d'aprés les événements du trajet
jusgu’a Jérusalem, mais d'aprés des visions gue le Prophéte a obtenues du Ciel
pendant son Ascension.

10. Le terme ‘uridj est de la méme racine que mi'rdj = séchelle » par lequel
on désigne |'sAscension céleste » du Prophéte ; dans les commentaires de la
Tuhfat, emplové comme terme commun, il désigne le vovage initiatique des
Rapprochés fal-Mugarrabin).

11. Cf. Cor. 53, 9: « [l {(Muhammad) fut & la distance de deux arcs {(d'un
cercle) ou plus pris =. — Les deux arcs étant concus comme contenant les deux
moitiés d'une « forme » circulaire, le diamétre pourrait correspondre & une
jonclion par contiguité, ou, initiatiquement, & une réalisation du tvpe « unitif =
firtihdd) ce qui constitue une conceplion criliguée pénéralement pour autant
qu'elle évoque 1's union » de deux natures distincies ; la mention « ou plus
prés » sipnifie alors le dépassement sir de la dualité ¢ correspond donc a
I'identité pure fwahda, tawhid), ce qui peut s'entendre d'ailleurs aussi bien de
l'unicité du point central ordonnant toute la circonférence que de unie
indivisible du cercle entier.

12. Ce mot &ant composé des lettres ‘avn, rd et ddd n'est donc pas &
confondre avec le mot ard = « terre =, dont la premiére lettre est un alif.

13. Voir aussi Cor. I'7, 37 : « Tu ne saurais atleindre en hauteur {fdlan) les
montagnes . Nous avons eu déja 'occasion de préciser cette acception
technigque dans une note de notre traduction du « Livre de 'Extinction dans la
Contemplation = d'Ibn Arabi (p. 26, note ).

Signalons aussi qu'Abdul-Hadi mettant une note (La Grose, janvier 1911,
p- 21} a propos des termes « exalltation = ¢l « ampleur » dans le passage précite



60 LTISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

deux « dimensions » s'appliquent, la premiére au monde
supérieur et informel, ou encore 4 la nature purement
spirituelle, la deuxiéme, au monde inférieur et formel ou.
corrélativement, 4 la nature grossiére et corporelle. Certes on a
ainsi plutdt des « domaines » de I'existence cosmique, plutot
que des « tendances » qualitatives, mais a vrai dire un certain
caractére de tendance résulte pour chacun des domaines mis
ainsi en corrélation entre lesquels I'étre se trouve situé et par
rapport auxquels il agit. Chez le Cheikh al-Akbar Ibn Arabi,
enfin, on trouve les correspondances suivantes : au i/ corres-
pond « le monde caché = {“dlam al-Ghayb) et au ‘ard « le monde
manifesté » (‘dlam ash-Shahdda) ™ ce qui est plus riche de
possibilités conceptuelles.

En outre, il est important de savoir, dans l'ordre de nos
considérations, que cette conception des dimensions axiales de
'existence universelle est une caractéristigue de la science
propre aux inities musulmans dont le type prophétique
particulier est Sayyviduna Aissa (Jésus)en tant qu'une des formes
du Verbe universel incluses dans les possibilités du Magam
muhammadien. Cette science initiatique s'appelle d‘ailleurs la
« science aissawie =, mais elle est plus exactement la « science
des Lettres = {‘ilmu-I-Hurif), ce par quoi il faut entendre avant
tout la connaissance du souffle générateur des « lettres » tant
du coté divin (Nafas ar-Rahmin = le « Souffle du Tout-
Miséricordieux ») que du cdté humain *. Les lettres transcen-

de sa traduction, y faisait un tableau de correspondances paralléles qu'il
présentait ainsi : « Il {le Prophéte) est la solution des antithéses humaines, dont
voici quelques-unes :

Exalration 4 Amplenr

Hauteur X Largeur

Intérieur » Extérieur

L Esprit x  LaLettre

Esotérisme T Exotérisme

Solitude avec Le Créateur * Universalité avec les Créatures.

Dans ce tableau, qui contenait en tout une quinzaine de ces « antithéses », on
constate que la premiére correspondance inscrite sous le couple Exaltation x
Ampleur est celle de « Hauteur x Largeur », ce qui fait penser qu'Abdul-Hadi
lui-méme avait en vue les termes techniques arabes dont nous parlons
maintenant.

14. Cf. Furdhdt, ch. 22.

15. Nous avons déja eu |'occasion d'en parler et en signaler 1'intérét dans le
chapitre Il ; « sur le Cheikh A-'Alawi ».



REFERENCES ISLAMIQUES DU SYMBOLISME DE LA CROIX 61

dantes donnent naissance aux Paroles divines (Kalimdi) et aux
Noms des choses (Asmd’), et I'homme les regoit a la fois comme
une connaissance en soi, comme un moyen de réalisation el
comme un pouvoir de gouvernement du macrocosme et du
microcosme. Cette science est aussi celle du = souffle de vie »
par laquelle Jésus ressuscitait les morts ou animait les oiseaux
d'argile qu'il avait fagonnés lui-méme. Un des Soufis les plus
marquants qui ont possédé cette science et dont le cas sera
pour nous particuliérement intéressant ici, fut le [ameux
Al-Hallaj. C'est ce que précise bien le maitre par excellence du
Tasawwuf, le Cheikh al-Akbar Ibn Arabi, dans les lignes
suivantes de ses Futihat :

« Cette science (la « science aissawie =) est celle gqui se
rapporte aux notions de « hauteur » (14l) et de « largeur - (Card)
du monde, entendant par cela, d’'une part, le monde spirituel
(al-‘dlam ar-rithdni) qui est celui des Idées pures (al-Ma‘dni) et
du Commandement divin (al-Amr), d'autre part, le monde créé
(‘dlam al-khalg) de la nature cosmigque (af-tabi‘a) et des corps
(al-ajsdm), le tout étant a Alldh : « La Création et le Commande-
ment ne sont-ils pas & Lui ? = (Cor. 7, 54). « Dis : I'Esprit fait
partie du Commandement de mon Seigneur ! » (Cor. /7, 85).
« Béni soit Allah, le Seigneur des Mondes ! » (Cor. 7, 54). Ceci
était la science d'Al-Hussayn ibn Mansour Al-Hallaj —
gu'Allah lui fasse miséricorde ! — Quand tu entendras quel-
qu'un des gens de notre Voie traiter des Lettres (Hunif) et dire
que telle « lettre » a tant de brasses ou d'empans en « hauteur »
et tant en « largeur =, comme l'ont fait Al-Hallaj et d'autres,
sache que par « hauteur » il veut dire sa veriu opérative (fi7)
dans le monde des esprits, et par « largeur » sa force opérative
dans le monde des corps : la mesure mentionnée alors en est la
caractéristique distinctive. Cette terminologie technique a été
instituée par Al-Hallaj » ™.

16. Funihdr, ch. 20. — Nous donnons en annexe de notre article la traduction
intégrale de ce chapitre. — Ce gue dit le Cheikh al-Akbar dans la derniére
phrase du texte que nous citons, concerne seulement |‘application des notions
de (il et ‘ard dans le domaine de la science des Lettres, car en tant que
« dimensions = symboliques de la conception intellectuelle on les trouve déja
avant Al-Halldj (mort en 309 H.), chez un Jahidh (mort au milicu du 3° siecle
H.) par exemple.



62 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

En rapport avec le symbolisme des lettres arabes, nous
ferons ici une remarque d'ordre général, sans pouvoir nous v
arréter davantage cette fois-ci. Il existe dans la structure de la
langue arabe — et nous pensons avant tout a 'arabe sacré — un
aspect qui peut illustrer la théorie hindoue des trois gunas
(tendances) 4 laquelle Guénon a fait une place remarquée dans
ses écrits, notamment dans Le Symbolisme de la Croix (chap.
V). Comme on le sait, ces gunas constituent un sysiéme
cruciforme de tendances, dont I'application dans I'Hindouisme
concerne surtout 'ordre cosmologique : dans le cas dont nous
parlons ici, il s"agit des trois motions vocaliques (harakdr), u, a
et i, pouvant affecter en arabe une consonne, qui en elle-méme
est silencieuse (sukdn, jazm), par les voies de la déclinaison et
de la conjugaison V.

&
L

Avant de présenter un autre aspect de la doctrine aissawie,
nous devons faire en guise d'introduction, au moins une courte
mention de l'application qui est faite de ce schéma cruciforme
aux valeurs des ceuvres de la loi sacrée islamigue. La vertu des
ceuvres obligataires (fard’id) est en rapport avec la dimension
tal de la Science ou de la Connaissance (al-‘flm), tandis que la
vertu des ceuvres surérogatoires (nawifil, sunan) est en rapport
avee la dimension ‘ard de celleci 7 *. On reléve la présence de
ces notions chez des auteurs de différentes époques, comme
Al-Halldj (m. 309/922), 'Umar Ibn al-Farid (m. 632/1235) et
Muhammad Ibn Fazlallih al-Hindi (m. 1029/1620). Quant au
Cheikh al-Akbar (m 638/1240), nous allons citer a ce propos un

17. Unc premiére allusion & ce point d'étude, nous I'avons faite a I'occasion
de notre traduction du « Livre du Nom de la Majesté » (Kitdb al-Jalila) publiée
dans E.T., juin 1948 (voir les notes des pp. 156-157).

17 bis. Il est opportun de savoir que le rapport que I'on voit ainsi établi entre
les deux sortes d'ceuvres spirituelles est fondé sur les termes du hadith qudsi
suivant : = Alldh dit : « N'approchent de Moi, ceux qui s'En approchent, par
riecn de plus excellent que par ce que Je leur ai mis a charge comme
obligatoire ! Et Mon servitcur ne cesse de s'approcher de Moi par des cuvres
surerogatoires jusqu'a ce que Je I'aime, et lorsque Je I'aime, ¢'est Moi qui suis
son ouke par laguelle il entend, sa vue par laquelle il percoit, sa langue avec
laquelle il parle, sa main avec laguelle il saisit et son pied avec lequel il
marche ! =



REFERENCES ISLAMIQUES DU SYMBOLISME DE LA CROIX 63

autre passage de ses Furithdt, ch. 559, qui n'est d'ailleurs & vrai
dire qu'une annotation ultime faite pour le chapitre dont nous
venons de faire une citation :

« Le secret de l'institution des ceuvres d’'obligation (fard) et
des ceuvres de surérogation (ndfila) se trouve dans la relation
que la Science (‘1lm) a avec les dimensions de « hauteur » (14l)
et de « largeur » (‘ard) — point qui se rattache au chapitre 20
(des Furithdr).

« Celui dont la maladie (ou encore la = cause spirituelle » ™
est Aissa (Jésus), n'aura pas & sc traiter soi-méme ”, car Aissé
est a la fois le Créateur qui donne la vie et la créature qui en
vit * |

« La largeur (‘ard) du monde réside dans sa nature grossiére
(tabi‘a), et sa hauteur (til) dans sa nature spirituelle (Rdih) ainsi
que dans sa Loi (Shari'a) .

Cette lumiére (doctrinale) provient d'As-Savhir wa ad-
Dayhiir *, écrit attribué a Al-Hussayn Ibn Mansour (Al-Hallaj).
Je n'ai pas encore vu un autre réalisé du type unitif
(muttahid)  qui ait su comme celui-ci « souder et séparer » * el
« parler par son Seigneur =, « jurer par le crépuscule, par la
nuit et ce qu'elle enveloppe, ainsi que par la lune et ce gu'elle
remplit, et monter couche aprés couche » =, car il était une
lumiére dans 1'obscurité ! Chez lui, Dicu (al-Hagg) occupait la

18. Le terme philosophique ‘illa a ces deux significations.

19. Une autre traduction possible : « gu'il ne s'atiriste pas ».

20. Allusion au Coran 3, 49, oi Jésus, en tant qu'Envoyé vers le Band Isrd’il
dit : = .. Je crée de la boue une forme d'viseau, j'v insuffle (I"ame) et c'est un
oiseau, avec l'autorisation d’Alldh ! Je guéris laveugle de naissance et le
lépreux, je ressuscite les morts, avec l'autorisation d'Allah... =

21. Ici la loi sacrée est prise dans son ensemble (euvres obligatoires et
surérogatoires) pour représenter la tendance ascendante par rapport a T'étal
naturel ordinaire.

22. Quvrage introuvable aujourd’hui (sauf sa Préface). Son titre (qui
présente quelques variantes, selon les auteurs) se traduirait ici par « les Cones
d'ombre et les durées cycliques ».

23, Ce sont ceux qui expriment la réalisation initiatique de 'unité comme
I'union de deux natures ou deux essences. Sur la notion d'inihdd comme réalite
el comme apparence voir la Notice Introductive & notre traduction du « Livre
de 'Extinction dans la Contemplation » d'Thn Arabi, loc. cir.

24. Cf. Cor. 21, 30 : «..les Cieux et la Terre étaient soudés et Nous les avons
séparés =, ce qui est certainement une allusion a des phases de U'imihad.

25. CI. Coran, 84, 16-19.



64 LTSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

position de Moise dans I'arche d’osier (1dbiit), et c'est pour cela
qu’il parlait de lahdr (= nature divine) et ndséir (= nature
humaine) *. Toutefois, o1 est-il ce cas par rapport a celui qui
professe que 1'Essence est unique (al-‘Ayn wdhida), et rejette
méme, comme absurde, (I'idée de) I'attribut en tant qu'il serait
surajouté (a I'Essence) ™ ? Ou est le Sinai (moisiaque) par
rapport au Firin (muhammadien)y® ? Ou est le Feu (du
Buisson ardent) par rapport a la Lumiére (aveuglante et
indescriptible) ™ ? La « larpeur » est chose limitée, et la
« longueur » n'est qu'sombre prolongée » *. L'ceuvre obliga-
toire et la surérogatoire sont « contemplant s et
« contemplé » ", »

Ce texte est utile ici encore parce qu'il présente un cas
d’emploi, en ésotérisme islamique, des notions techniques de
ldhdit et ndsdt* qui, comme on le verra plus loin, ont un

26. L'analogie entre ndsit, « nature humaine = et tdbdir d'osier se retrouve
notamment dans les Fugds al-Hikam (Les Chatons des formes prophétiques de
Sagesse) d'lbn Arabi, chapitre sur Moise. Corrélativement, ldhdr, « nature
divine = s¢ trouve représenté en ce cas par Moise lui-méme en tant qu'il est
Kalima, forme du Verbe divin. — On peut noter 4 l'occasion que dans |'autre
Tabar israélite que mentionne encore, d'autre part, le Coran, 4 savoir |’Arche
d'Alliance, la présence divine est constituée par la Sakina (= la Shekinah de la
Kabbale) & cdté de laquelle figure aussi la Bagiyya, le Reste de ce qu'ont laissé
la famille de Moise et la famille d'Aaron (Cor. 2, 248). (A ce sujet, on peut se
reporter également 4 notre texte « Le Coffre d'Héraclius et la tradition du
Tdbit adamique », Chap. VI, notamment p. 98 et note 19).

27. L'orientaliste Louis Massignon, hastile & la conception de |'Unicité de
I'Existence (ou de |Tdentité Supréme) qu'il appelle « monisme existentiel » ou
tout simplement « monisme » (et méme « panthéisme »), en traduisant le
méme passage des Furdhdr dénature ainsi le texte d'Tbn Arabi: « Clest
pourquoi Al-Hosayn Ibn-Mansour parla de « lihoiit » et de « nasoiit = sans se
rapprocher un seul instant de ceux qui disent « l'essence est unique » et
escamotent I'atiribut surajouté » (Kitdb ar-Tawdsin, Paris, 1913, p. 144). C'est,
tout de méme, faire prononcer & Ibn Arabi I'éloge d'une doctrine dont il veut
montrer au contraire les limitations !

28. Ismaél, 'ancétre du Prophéte arabe « habitait dans le désert de Pharan »
(Genése, XXI, 21).

29. On demanda au Prophéte : = As-tu vu ton Seigneur ? » Il répondit -
*« Lumiére ! Comment Le verrais-je ! » Ce qui est une réponse i la fois positive
et négative, ou plus exactement cataphatique et apophatique.

30. L'« ombre prolongée » est un des traits caractéristiques de la demeure
paradisiaque des « compagnons de la droite = (Cor. 56, 30), lesquels oCccupent
une place inféricure a celle des Premiers = les Rapprochés (Cor. 56, 10-11).

31. Clest-a-dire qu'elles sont conditionnées par la dualité.

32. Chez le Cheikh al-Akbar lui-méme, on les trouve encore reprises dans les



REFERENCES ISLAMIQUES DU SYMBOLISME DE LA CROIX 65

rapport certain avec notre sujet, ¢t qui dans les commentaires
coraniques de 'exotérisme, ne sont mentionnées gqu'a propos
du cas du Messie, pour y étre critiguées du reste. Ces notions
correspondent en effet 4 ce qu'on appelle en théologie
chrétienne les « deux natures du Christ » conception qui n'est
admissible en Islam que dans des formes spécifiques a la vision
muhammadienne des réalités universelles. En voici une
- expression éminente chez le grand maitre Ibn Arabi, puisée
" dans un texte spécialement consacré au Verbe de Jésus *. Aprés
avoir énonceé la vérité d'ordre général que les Esprits purs ont
la vertu de rendre « vivante » toute chose qu'ils touchent, la vie
y pénétrant par le fait méme *, ce maitre déclare : « La mesure
de vie (dhalika al-gadr min al-Havdt) infusée ainsi aux choses
s appelle lahdar ; le ndsar corrélatif est le réceptacle en lequel se
tient cet Esprit. Enfin ce ndsidr est appelé lui-méme « Esprit »
en raison de ce qui se tient alors en lui. » ™

La conségquence exprimée dans la derniére phrase peut
élonner, mais, & part le fait que le ndsidr dont il s'agit est une
forme divinement et directement manifestée comme réceptacle
de I'Esprit divin, I'explication s'en trouve dans le fait qu’Aissa
lui-méme est traditionnellement appelé en Islam « Esprit de
Dieu =, ce qui doit étre entendu non pas d’une seule part de son
étre, mais de son tout, ¢t c'est en tant que tout gu'il fut qualifié
Esprit par le texte coranique suivant : « Le Messie Aissa, fils de
Marie, n'est que |'Envoyé de Dieu, et Son Verbe qu'll projeta a
Marie, et un Esprit de Lui (Rih min-Hu) » (Cor. 4, 171). Ainsi
dans la constitution d'une personnalité métaphysique comme
celle d'Aissa, le ldhar et le ndstr sont les deux parties

Fusds al-Hikam, Chapitres sur la Kalima 'Isawivva (le Verbe christique) et la
Kalima muisawiyya (le Verbe moisiaque).

33. Fugity al-Hikam, ch. 15 intitulé : « Chaton de sagesse du type prophéti-
que concernant un Verbe aissawi. »

34, 1l cite & cet égard 1'acte du Samaritain de Moise qui avait pris une
poignée (ou une pincée) de la poussiére foulée par I'Ange Gabriel, qui est
= I'Esprit » {ar-Rith), et I'ayvant projetée sur le Veau d'or, celui-ci subitemnent
animé, mugit (cf. Coran 20, 96). — La méme idée soutenue par le méme
exemple se retrouve dans le chap. 20 des Funihdr dont nous donnons la
traduction ci-aprés.

35. Tbn Arabi précise méme A ce propos qu Aissa vivifiait les morts du seul
fait d'étre Esprit divin (Rah ildhi), bien gu'il ne manque pas d'ajouter
l'explication que la « vivification appartenait a Alldh et I'insufflation & Afssd ».
(Fugits, loc, cil).



66 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

complémentaires — contenant et contenu — d'une seule entité
qui les transcende et qui est appelée « Esprit de Dieu » *.

Certes, d’aprés les témoignages doctrinaux évogqués jusgu'ici,
la conception des « deux natures » dans |'ésotérisme islamigque
présente des caractéres spécifiquement différents de ceux qui
sont propres a la théologie dominante du Christianisme 7. II
n'est pas question de toute fagonm d'un mdsit ordinaire et
surtout pas d'un ldhdr qui coinciderait avec l'essence divine
elle-méme et auquel ne participerait du reste que le Christ
seul ; au contraire, il s'agit alors d'un type de spiritualité
constamment représenté et méme illustré, pourrait-on dire,
par des Hommes (Rijal) du Tasawwuf ou, si I'on veut, de la
sainteté islamique, tvpe qui dans |'ensemble de la spiritualité
muhammadienne est rattaché explicitement au verbe prophé-
tique de Jésus et ¢n porte méme le gualificatif. comme on a pu
le voir.

En méme temps on se rend compte que la correspondance,
qui résulte des textes empruntés a Ibn Arabi, entre les deux
dimensions initiatiques du tal et de 1"'ard d'un cité, et les deux
substances ontologiques du ldhar et du ndsit dun autre coté,
ensuite |'application de ces derniéres notions au cas de Jésus,
permettent de constater que le signe de la croix peut étre vu
comme un schéma de |'union des deux natures en la personne
du Christ. Mais s'il en est ainsi, ¢'est, bien entendu, parce que la
croix est avant tout un abrégé géométrique des états multiples
de I'étre et, par cela, un symbole de I'Homme Universel, ainsi
gue 1'a démontré Guénon, appuyvé sur de nombreux exemples
de la tradition universelle. C'est 4 un deuxiéme degré, en
guelque sorte, qu'elle s'appliquera a interpréter |'ontologie
spéciale du Verbe christique, et ensuite, & un troisiéme degré, a
I'histoire de Jésus-Christ oi elle sera la croix de la Passion.

36, On peul remangquer gue cette notion coincide avec celle du Purieshotiama
védanuque lequel dépasse également les deux Purushas, |'un destructible,
l'autre indestructible, Cf. René Guénon, L'Homme ef som devenir sclon le
Védania, ch. V.

37. Le monophvsisme, quand il n'est pas compris vulgairement comme un
« mélange » des deux natures, peut constituer évidernment une solution a part
de o point théologique, qui correspondra alors & un niveau ontologigue
différent ; mais comme toutes les conceptions dogmatiques, celui-ci ne serait
lui-méme valable que pour ce qu'il affirme et ne le serait pas pour ce quiil
exclut.



REFERENCES ISLAMIQUES DU SYMBOLISME DE LA CROIX 67

C'est & ces deux derniers degrés que nous devons nous arréter
quelque peu maintenant.

Le sens théologique de la croix chrétienne est dérivé
ordinairement des seuls événements du Golgotha ® ; de ce fait
I'acception symboligque que nous venons de faire ressortir, du
signe de la croix comme schéma des deux natures réunies dans
la personne du Christ (et cela indépendamment de toute
finalité sacrificielle particuliére reconnue 4 leur union) semble
étre la moins attestée dans les enseignements du Christia-
nisme, alors qu'une telle acception ne devrait, semble-t-il, étre
nullement incompatible avec la fonction salutaire du Verbe
christique dans sa manifestation historique, car elle ne
pourrait qu'en donner une signification encore plus vasie et
plus haute. Il n'est pas exclu que la cause de ce silence soit
imputable a des nécessités de dogmatique exotérique.

Quoi qu'il en soit, nous pouvons signaler a cet endroit,
quelques données venant du cété chrétien méme, qui sont
parfaitement concordantes avec ce que nous avons trouvé du
coté islamique, et que nous empruntons a3 un des = apo-
cryphes » du Nouveau Testament : il s'agit des Actes de Pierre ™,
€crit qui semble avoir été cependant trés répandu, en grec et en
latin, dans les milieux ecclésiastiques et monastiques de
I'Orient et de I'Occident chrétiens, avant de suivre le sort de
tous les livres non-admis dans le canon, qui furent condamnés
notamment dans le courant du 4 siécle”. Dans ce texte I'Apotre

38. A vrai dire ce point mériterait d'éire examiné de plus prés, mais pour
cela il faudrait une autre occasion.

39. Voir le texte et la traduction dans 'édition faite par l'abbé Louis Vouaux
(Letouzay et Ané, 1922). Les annotations ici nous appartiennent.

40. On peut dire que l'époque de l'abolition des apocrvphes, écrits qui
contiennent souvent des éléments de nature initiatique, est celle, qui dans
I'histoire du Christianisme, est caractérisée notamment par la réforme
constantiniecnne. Nous rappelons 4 ¢e propos ce qu'écrivait Guénon lorsgu‘il
pariait de la transformation du Christianisme qui, d'ésotérique et initiatigue
qu’il fut a l'origine, tant par ses rites que par sa doctrine, prit ultéricurement la
forme de religion qu'on lui connait dans 'histoire ordinaire : « Il serait
probablement impossible d'assigner une date précise 4 ce changement qui fit
du Christianisme une religion au sens propre du mot et une forme
traditionnelle s’adressant a tous indistinctement ; mais ¢e qui est certain en
tout cas, c'est gqu'il était déja un fait accompli a I'époque de Constantin et du
Concile de Nicée, de sorte que celui-ci n'eut qu'a le « sanctionner », si 'on peut
dire, en inaugurant l'ére des formulations « dogmatigues » destindes &
constituer une présentation purement exotérigue de la doctrine ». Dans le
méme ordre d'idées il ne faut pas négliger de remarquer que Guénon ajoutait -



68 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Pierre, qui allait étre crucifié 4 Rome, se tenant tout d’abord
auprés de sa croix, en énonce le mystére aux fidéles ; aprés
avoir dit que le nom méme de la croix (dans le texte grec onoma
stauroi) est un « mystére caché » (musterion apocruphon) ¥, il
déclare :

« ... Je ne tairai pas ce mystére de la croix autrefois fermé et
cach¢ 4 mon Ame. Que la croix ne soit pas ce qu'elle parait,
pour vous qui espérez dans le Christ! Car elle est toute
différente de cette apparence, cette passion selon celle du
Christ... Eloignez vos Ames de toul ce gui est sensible, de tout
ce qui apparait, et n'est pas vrai ! Arrachez de vous ces visions,
arrachez ces auditions, les actions apparentes, et vous connai-
trez ce qu'il en a été pour le Christ et tout le mystére de votre
salut * ; et que ces paroles, pour vous qui les entendez, soient

« 5i le Christianisme comme tel cessait par la d'étre initiatique, il restait
encore la possibilité qu’il subsistat, a son intérieur, une initiation spécifigue-
ment chrétienne pour |'élite qui ne pouvait s'en tenir au seul point de vue de
Vexotérsme, etc. » (Christianisme ef Inthation, dans « Etudes Traditionnelles =
de sept., d'oct-nov. et déc. 1949, repris dans le recueil posthume Apergus sur
l'ésotérisme chrétien, chap. TI).

41. Cette référence & un symbolisme du « nom » méme de la croix, qui n'est
nullement expliguée, ne semblerait pas devoir concerner le grec stguros (pour
ne pas parler du latin crux), et toutefois il y a & relever au moins une similitude
phonétique — mais qui a son symbolisme propre au stade des lettres initiales
— avec un terme comme stérigma, signifiant « appu » d'aprés un rapproche-
ment trouvé par ailleurs entre ce terme et staweros (cf. J. Daniélon, Théologie du
Judéo-Christianisme, éd. Desclée, 1958, p. 312). En ce sens on peut citer plus
spécialement ici, parmi d'autres témoignages, tout d'abord |'Homélie Pascale
attribuée & Hippolyie : « (La croix)... cet arbre aux dimensions célestes s'est
Elevé de la terre aux cieux se fixant (stérizas), plante éternelle, au milieu du ciel
et de la terre, soutien de |"Univers... appui (stérigmal de 1'Univers, etc. » On
peutl ajouter cette autre citation empruntée au Martyre & André, ol la méme
idée est expressément associée au méme = mystére de la croix = : « Je connais
ton mystére pour lequel tu as été dressée. En effet, tu as été dressée dans le
monde afin d'affermir (sférixes) ce qui est instable, etc. »

Enfin, il n'est pas exclu non plus gu'il s'agisse d'un nom étranger ou
proprement ésotérique de la croix (tel gque le Tau, par exemple).

42. L'abbé Vouaux qui tout au long de son travail de commentaire veut
légitimer autant que possible la présence des Actes de Pierre dans 1'enseigne-
ment des premiers siécles, ne montre ici encore que le souci d'écarter tout
soupgon de « gnosticisme = et de « docétisme = de la part de 'auteur anonyme
de ce texte fop. cir. 438-439), Nous ne pouvons pas nous arréter & l'endroit, pour
expliquer ce que pourrait étre au point de voe proprement initiatique le
« docétisme » dont on parle toujours sans rien en comprendre, et auguel on fait
correspondre une conception superficielle et ridicule ; nous ferons toutefois
remarquer & l'occasion, sans pouvoir nous y arréter, que le passage du texte



REFERENCES ISLAMIQUES DU SYMBOLISME DE LA CROIX 69

comme si elles ne 1'étaient pas *... ». Ensuite |'Apdtre demande
aux bourreaux de le crucifier lui-méme « la téte en bas, et non
autrement =, et, une fois la chose faite, suspendu, il reprend :
« Vous dont le réle est d'écouter, écoutez ce que je vous
annonce en ce moment ol je suis crucifié. Connaissez le
mystére de toute la nature, et quel a été le commencement de
tout. Donc le premier homme, de la race de qui je porte
I'image, précipité la téte en bas, montre une nature différente
- de ce qu'elle était autrefois ; car elle devint morte, n'ayant pas
de mouvement. Donc, renversé, lui qui avait méme jeté a terre
son premier étalt, il organisa toute |'ordonnance de ce monde a
I'image de sa vocation nouvelle, suspendu qu'il était et montra
droit ce qui est gauche et gauche ce qui est droit ; et il changea
tous les signes de sa nature, au point de regarder comme beau
ce qui ne l'est pas, et comme bon, ce qui est en réalité mauvais.
A ce sujet, le Seigneur dit dans le secret (en musterion legei) :
« Si vous ne faites pas gauche ce qui est droit, et droit ce qui est
gauche, ¢t inférieur ce qui est supérieur, et antérieur ce qui est
postérieur, vous ne connaitrez pas le Royaume = *. Voila la
pensée que je vous mets devant les veux ; et la maniére dont
vous me voyez suspendu est l'image de 'homme qui naquit le
premier ©. Vous donc, mes aimés, qui entendez (cela) mainte-
nant, et aussi vous gui étes sur le point de 'entendre “, vous
devez quitter cette erreur primitive et vous relever ».
C'est le passage qui suit immédiatement que nous voulons
mettre spécialement en lumiére dans le cadre de notre propos :
« Car il convient de s'attacher a la croix du Christ qui est la
Parole étendue (tetamenos Logos), une et seule, de qui I'Esprit
dit : « Qu'est-ce donc le Christ, sinon la Parole (Logos) [et]

présente une certaine similitude avec les termes coraniques concernant [a
crucifixion de Jésus (Cor. 4, 157).

43. La demniére phrase semble bien &tre une indication que cet enseignement
devait rester tout & fait secrer.

44. Un tel logion ne se trouve pas dans les textes canoniques. Pour 1'abbé
Vouaux = en musterion ne signifie pas autre chose gque « allégoriguement » ou
exprime |'énoncé d'une pensée qui offre quelque chose de plus élevé que
l'intelligence humaine ». « Inutile donc, ajoute-t-il, de chercher ici une
influence gnostique et de prétendre que Pierre introduit un enseignement, une
gnose mystique qui ne se trouve pas consignée dans les livres canonigues. »
(Op. cit. p. 447).

45. La téte en bas, elc.

46, Ce passage pourrait faire allusion 3 deux degrés de ['enseignement
initiatique.



70 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

|'Echo (Ekhd) de Dicu ? = “. De la sorte, la Parole, ce sera la
partie dressée de la croix, a laquelle je suis crucifié ; I'Echo sera
la partie transversale, la nature de I'homme ; et le clou qui
attache par le milieu la partie transversale & ia partie dressée,
ce sera le retournement (epistrophé) et la transformation
spirituelle (metanoia) de 'homme » *,

De ce texte de grand intérét symbolique, il v a & retenir avant
tout l'identification du Christ avec la croix, et cela sous le
rapport des deux natures ; chose particuliérement importante
cela est exprimé de facon purement principielle, en dehors de
toute référence a4 la Croix historigue du Golgotha et a la
Passion *. Le Christ se¢ présente ainsi avec un aspect axial
quant a la « nature divine » et un aspect d ampleur horizontale
quant & la « nature humaine », de méme que la Parole divine
apparait premi¢rement en elle-méme et secondairement dans
sa répercussion cosmigue ou son écho *. On peut remarquer
aussi que, selon ce double aspect du Verbe universalisé
(teramenos Logos), la nature humaine primordiale, envisagée &
son degré cosmique propre, distinctement donc de la nature
divine, n'en est pas moins le reflet de celle-ci dans le monde de
I’homme *. Enfin, le clou central qui relie les deux natures, et
qui marque I'endroit proprement crucial oo celles-ci coinci-

47. Encore un logion gui ne sc trouve pas dans les canons.

48. L'abbé Vouaux avait traduit ici de la fagon la moins significative
possible epistrophé par « conversion = el melanoia par « repentir »,

49 A remarquer incidemment gque la symbolique des deux natures n'est pas
absente non plus de la croix sacrificielle, mais elle en présente surtout I'aspect
séparatif : cest ce que disent d'ailleurs, les paroles mémes du crucifié : « El,
Eli, lamma sabactani = « Mon Dicu, mon Dicu, pourguol m'as-tu abandonné =,
gqui constitvent le cri de la « nature humaine = gui se sent abandonnée par la
« nature divine » et gqui ne devait étre exaliée qu'apres la descente de la croix.

50. L'Etre christigue étant au fond une des formules selon laguelle peut étre
comprise la constitution de 'Homme Universel, cette formule peut &tre
retrouvée de quelgque fagon dans toute théophanie antropomorphigue. Ainsi
quand il est dit que I'Adam synthétique des origines fut fait & I's image » de
Dicu ct aussi & Sa « ressemblance =, cette double relation analogique de
I'homme primordial & Dieu peut étre rapportée aux deux natures : '« image »
correspondrait a4 la « nature humaine » et la « ressemblance » &4 la « nature
divine =. Dans les données islamigues concernant la création d’Adam cette
double relation se retrouverait dans la = Forme » ceuvrée par les Mains divines
et dans 1"« Esprit divin » insufflé par Diew.

51. 11 v aurait la en somme un aspect symboligue qui pourrait convenir a
une conception monophysite de la personne du Christ.



REFERENCES ISLAMIQUES DU SYMBOLISME DE LACROIX 71

dent « sans se confondre », constitue le point de passage d'une
dimension a |'autre, et correspond dans le sens ascendant a une
fonction de « transformation » au sens de = passage au-dela de
la forme ».

D’autre part, le rapport entre les =« deux natures » dans la
constitution de I'étre humain a changé du fait de la descente
cyclique : a4 l'origine, dans I'Adam Primordial, la nature
humaine pure (la Fitra en arabe) reflétait fidélement la nature
divine : du fait de la « chute » et de I'inversion qui en a résulté,
surtout 4 la fin du cycle descendant, la partie « divine » et
« céleste » de 1'humanité se trouve de plus en plus dominée par
sa partie « humaine = et « terrestre =, et subordonnée a cellei.
Pour pouvoir réaliser la restauration de I'état primordial il faut
inverser l'orientation humaine actuelle, ce qui nécessitera
initialement une inversion dans |'ordre des « formes =, qui par
leur role symbolique doivent finalement favoriser le rétablisse-
ment des réalités « informelles » mémes. C'est ce qu'a voulu
figurer la crucifixion de Saint Pierre : le Christ pouvait étre
crucifié la téte en haut parce qu’il était innocent et qu'en lui les
deux natures étaient resiées dans leur rapport primordial ;
mais |'Apotre Saint Pierre, représentant I'humanité coupable,
en laquelle ce rapport se trouve renversé, devait étre crucifié la
téte en bas.

Le rapport entre les positions respectives du Christ et de
Saint Pierre dans la crucifixion est alors celui entre les deux
triangles dans le « sceau de Salomon =, et & propos de cette
figure il est intéressant de remarquer que Guénon a écrit ceci :
« ...dans le symbolisme d'une école hermétique & laguelle se
rattachaient Albert le Grand et saint Thomas d'Aquin, le
triangle droit représente la Divinité et le triangle inversé la
nature humaine (= faite & I'image de Dieu » et comme son reflet
en sens inverse dans le « miroir des Eaux =), de sorte que
I'union des deux triangles ligure celle des deux natures (Ldhiit
et Ndsat dans 'ésotérisme islamique) = ©. En simplifiant les
choses, on pourrait donc dire aussi que les positions respectives
des deux crucifiés figurent elles-mémes — d'une facon globale
— les deux natures, et alors le symbolisme qui en résulte
pourrait concerner par exemple |'Eglise en tant que constituée
par l'alliance entre la présence christigue et sa base apostoli-
que. La signification de cet aspect des choses peut étre méme

52. Le Symbolisme de la Croix, ch. XXVIIL, p. 188, éd. Véga, 1950.



72 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

soulignée par cetie autre phrase que Guénon ajoutait dans le
contexte évogqueé : « Le réle du Verbe, par rapport a I'Existence
universelle, peut encore étre précisé par I'adjonction de la eroix
tracée a l'intérieur de la figure du « sceau de Salomon » : la
branche verticale relie les sommets des deux triangles opposés,
ou les deux péles de la manifestation, et la branche horizontale
représente la « surface des Eaux » * ». La encore on retrouve-
rait le signe de la croix relié¢ de quelque fagon i la conception
des deux natures.

En fin de compte, le résultat de la succincte présentation de
données doctrinales par laquelle nous sommes venu confirmer
I'existence d'une base islamique de la doctrine exposée dans Le
Symbolisme de la Croix, aura vérifié appréciablement la parole
du Cheikh Elish el-Kébir citée par René Guénon et rappelée
par nous, tout au moins pour ce qui concerne = les Musul-
mans », entendant par ce terme non pas le commun des fidéles,
mais les véritables autorités doctrinales du Tasawwuf. Ceux-ci
possédent donc effectivement aussi bien la doctrine des
dimensions cruciformes de I'existence universelle que celle des
deux natures considérées comme coextensives notamment aux
deux sens de 1'épanouissement en « exaltation » et en « am-
pleur » de I'Homme Universel et, chose particuliérement
importante, ils la connaissent méme comme science caractéris-
tique de Sayyiduna Aissa (al-‘ilm al-‘isawi). Pour ce qui concerne
I'état de conscience doctrinale des = Chrétiens » concérnant le
méme symbolisme, la parole du Cheikh Elish n'est pas moins
vraie, si on considére tout au moins la réaction des théologiens
et des écrivains catholiques a la sortie du Symbolisme de la
Croix, car les choses ont bien changé depuis, mais ce point
constituerait & vrai dire un sujet différent de celui que nous
nous sommes proposé dans ces pages.

53. Ibud.



v

LA SCIENCE PROPRE A JESUS*
(al-"Tlmu-l-"isawi)

(Futdhat, ch. 20)*~

D'oi vient-elle ef jusgu’on va-t-elle ? Quelle est sa modalité ?
Concerne-t-elle la « hauteur » du monde ou sa « largeur », ou
encore les deux & la fois ?

Vers :

La science d'Aissd (Jésus) est celle dont les créatures igno-
rent la valeur.

Par cette science il redonnait vie & un étre dont la terrve était
la tombe.

L' Insufflation (Nafkh) (par laguelle il vivifiait) équivalair &
I' Autorisation (Idhn) de Celui qui y réside caché, et 4 Son
Commandement créateur (Amr) .

En vérité son Lahit (nature divinel qui, dans linvisible,
était son « beau-pére » (sihr),

Est un Esprit gui a pris forme sensible (Rah mu-
maththal) et dont Alldh manifesta le « secret » .

* [Publi¢ dans E.T., mars-avril, et mai-juin 1971.]

** Cette traduction est une piéce documentaire & 'appui du chapitre
précédent. Elle est faite sur les deux éditions égyptiennes suivantes | Bildg,
1293 H. et Ddru-I-Kutubi-I- ' Arabivyati-l-kubrd, 1329 H. (celle-ci souvent fautive
pour ce chapitre comme en général).

1. Le Nafkh est le pouvoir « d'Insufflation » par lequel Jésus réssuscitait les
morts et aussi vivifiait les oiseaux d'argile faits par lui; 1Tdhn est

‘s Autorisation = divine de faire ces choses ainsi que d'autres miracles (cf.
Coran, 3, 49 et 5, 11) ; 'Amr est le Commandement existenciateur ou le Verbe
Kun = « Sois | » avec lequel Jésus-Christ s'identifiait (cf. Coran 3, 45-47).

2. Allusion a la question des = deux natures = {Ldhdr et Ndsdr) du Christ,
mais celles-ci entendues dans une perspective islamique. Le Lahdr selon Thn
Arabi est la vie infusée par un pur Esprit (Rah) (Cf Fugsis al-Hikam, ch. 15), et



T4 LTSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Quand a lui (Jésus), il est sorti d'un mystére de la Dignité
: -:E:ue, miystére dont Alldh avait caché la pleine lumiére,
t devinl créature aprés avoir été un pur Esprit (Rih) et

Alldh I'illumina {de Sainteté).

En lui parvint Son commandement (Amr) et [l le gratifia et
lui donna la joie.

A qui est comme Iui (Aissd) Allah rendra immense la
récompense.

Sache — et qu'Allah te confirme par Son aide ! — que la
science aissawic (propre a Jésus) est la science des Lettres
(“ilmu-I-Huriif). C'est pour cette raison qu’Aissi avait recu le
pouvoir d'insufflation de la vie {an-nafkh) qui consiste en cet
= air » (hawd’) qui sort du fond du cceur et qui est esprit de vie
(rithu-I-haydt). Lorsque le souffle, dans son trajet expiratoire
vers la bouche du corps, fait des arréts, on appelle les endroits
de ces arréts « lettres » (hurdif, sing. harf) et 1a sont manifestées
les entités propres aux lettres. Quand celles-ci sont mises en
composition parait la vie sensible dans les idées fal-ma ‘dni), et
cela constitue la premiére chose qui de la Dignité divine
(al-Hadratu-l-ildhiyya) fut manifestée pour le monde.

Les entités essentielles [des choses] (a'yin) dans leur état
inexistentiel (‘adam) ne sont pourvues — en fait de rapports
existenticls {nisab) — de rien d'autre que de l'ouie {as-sam’) :
ces enlités étaient ainsi en elles-mémes, dans leur état
inexistentiel, prédisposées a recevoir le Commandement divin
existentiateur, lorsque celui-ci devait leur apporter 'existence.
Quand donc Dieu leur dit : « Sois (Kun) ! », elles se constitué-
rent existantes quant a leurs entités. Ainsi la Parole divine
(al-Kaldmu-1-ildhi) fut la premiére chose qu'elles ont pergue de
la part de Dieu — qu'll soit exalté ! — entendant par cela un
mode de langage attribuable a la Dignité divine : qu'elle soit
glorifiée !

son corrélatif, le Ndsds, est une forme individuelle offerte par Marie et animée
par le Lahidr. Le Christ dans sa nature essentielle, qui est celle du Verbe divin
(Kalima ddhiyya ou encore Quwin-l-Hagg), dépasse cette dualité ; c'est
pourquai le Lahdr qui, d’aprés la définition donnée, s'identifie extéricurement
avec Gabriel, |'Esprit envoyé & Marie « sous la forme sensible d'un homme bien
fait » (fa-ramarhrhala la-hi basharan sawivyan, Cor. 19, 17) est qualifié ici assez
étrangement de « beau-pére = ; en tout cas, exécuteur & ce sujet d'un mandat
divin, Gabriel ne serait donc pas le pére véritable du Christ, mais seulement de
la partie Ldhai.



LA SCIENCE PROPRE A JESUS 75

La premiére parole qui fut composée est kun = « sois ! » qui
est constituée d'une racine de trois lettres : kdf, wéw et ndn * ;
chacun des noms de ces lettres étant lui-méme trilitiére,
apparut ainsi le nombre 9 dont la racine (carrée) est 3, premier
nombre impair — fard *. Or, du fait du 9, toutes les unités
numérales procédérent elles-mémes du verbe kun, et il y cut
ainsi une double manifestation : celle des choses nombrées et
celle du nombre. De la vient aussi que les prémisses d'un
syllogisme sont constitués avec trois termes — méme si
apparemment il ¥ en a quatre, car, I'un des termes se répétant
dans les deux prémisses, il n'y en a en réalité que trois. C'est de
I'impair — fard — que fut existencié 'univers, et non de l'un
(al-wdhid).

Allah nous a instruit que la cause de la vie dans les formes
(suwar, sing. siira) des étres engendrés n'est que l'insufflation
divine (an-nafkh al-ildhi) en disant (au sujet d'Adam): « Et
lorsque Je l'aurai formé parfaitement et lui aurai insufflé de
Mon Esprit, vous (les Anges) devrez tomber devant lui en
prosternation » (Cor. 15, 29 et 38, 72). L'Esprit dont il est parlé
dans ce texte est le Souffle (an-Nafas) par lequel Allah vivifie la
Foi et qu'll manifesta. L'Envoyé d'Allah — qu'Allah lui accorde
la grace et la paix ! — a employé ce terme en disant : « Le
Soullle du Tout-Miséricordicux (Nafasu-r-Rahmdn) me vient
du coté du Yémen » . Et par ce souffle de miséricorde fut
ravivée dans les cceurs des croyants la « forme » (siira) de la foi
ainsi que la « forme » des régles établies par la Loi.

Aissa recut la science du Souffle divin qui entre dans cette
insufflation et la relation d'origine (nisha) respective®: il

3. Plus exactement dans |'écriture arabe le bum, qui est 'impératifl de la
deuxiéme personne du singulicr masculin du verbe kéna-yakinu n'a que deux
lettres visibles kdf et nitn ; le widw intermédiaire qui appartient effectivement a
la racine trilittére de ce verbe « concave =, est disparu du fait de la = contiguité
de deux lettres quiescentes », le witw et le mdn.

4. Les nombres afrdd (sigg. fard) sont les impairs a partir du 3 ; & part cela, le
nombre 1 est impair-witr ; telle est du moins U'emploi des termes Ibn
{cf. Furdhdar, ch. 30-31 ; idem, Kitdbue-I-Alif).

5. Ces paroles concernaient les Ansars, « aides » du Prophéte, dont
|'apparition était pressentie par lui de cette fagon comme une annonciation
heurcuse.

6. Allusion au fait que Aissé, qui est appelé dans le verset = un Esprit de
Dieu » (Rithun min-Hu). (Cor. 4, 171), est & Allah dans le méme rapport que
I's Esprit de Dieu » insufflé par Allih en Adam ; de plus, il a la méme vertu,
celle de donmer la vie, ce qui est toujours exprimé comme venant de
I'Autorisation divine.



s LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

soufflait donc dans la « forme » qui se trouvait dans un
tombeau ou dans la « forme » de l'oiseau gqu'il avait faite
lui-méme de boue, et I'étre correspondant 4 la « forme = en
cause se dressait vivant par |'Autorisation divine (al-Idhnu-I-
ilahi) qui entrait dans cette insufflation et dans cet air. N'était
la propagation (saraydn) de I'Autorisation divine dans I'insuf-
flation il n'en serait jamais résulté la vie dans une « forme »
quelle qu'elle fi.

Clest du Souffle du Tout-Miséricordieux gue provient la
science aissawic a Aissa, et il revivifiait les morts par son acte
d'insufflation — sur lui le salut ! — et le souffle s’arrétait dans
les formes dans lesquelles il étai introduit : c'est ce qui
constitue d'ailleurs le lot que tout étre existant détient d’Allah.
C'est par ce méme lot que |'étre parvient & Allah quand « toutes
les choses arrivent chez Luj ».

Lorsque I'homme, par exemple, se libére pendant son
ascension spirituelle (mirdj) vers son Seigneur, et que tout
monde qu'il aborde dans son parcours (a travers les plans
superposés de 1'étre) lui prend au passage ce qui est apparenté
a un tel monde, il ne lui reste finalement que ce seul « secret »
(sirr) qu'il tient d’Allah, seule chose par laquelle il puisse Le
voir Lui et entendre Sa Parole, car Allah est trop sublime et
saint pour étre saisi si ce n'est par Lui’. Et lorsque cet étre
revient ensuite de ce degré contemplatif (mashhad) sa forme
qui avait ¢é1é décomposée pendant son exaltation (‘urij) se
reconstitue, 'univers (a tout degré) lui restituant ce qu'il lui
avait retenu comme partie apparentée (au plan d'existence
correspondant), chaque monde ne dépassant aucunement les
limites de son genre. Le tout donc se réunit autour de ce
« secret divin » et se reforme intégralement sur lui. C'est par ce
« secret » dailleurs que la « forme » de I'étre chante les
louanges de son Seigneur, un autre que lui ne sachant jamais
en faire la véritable louange : si la « forme » en faisait la
louange désapmpn:panetnmpasdelapmdecemt,
n’'apparaitraient plus la faveur divine (al-fadlu-l-ilahi), ni la
grace fal-imtindn) a I'égard de cette forme méme : or il est

7. On apercoit ainsi que Par cetle notion du Sérr universel, qui est la Réalite
essentielle et secréte de tout Elrcwim:.nnamﬁ:muqutam:
strictement arabe et muhammadien pour désigner la méme chose gqu ' Atmd, le
Soi du Védanra : il est méme remarquable que ce Sirr divin provient dy Nafas
rahmanien ce qui assimile encore sa position & celle 'Arma dont le nom vient
d'une racine exprimant elle-méme ['idée de « souffle =.



LA SCIENCE PROPRE A JESUS 77

fermement établi que la griace existe a l'égard de toutes les
créatures, et cela veut dire qu'il est établi que ce qu'Allah regoit
comme magnification ¢t éloge de la part de la créature,
provient de ce « secret divin » : c'est Dieu qui Se louange et Se
glorifie Lui-méme, et le Bicn divin qui revient a la =« forme »,
lors de ses actions de louange et de glorification, cette
« forme » le recoit A titre de grice et non pas a titre de droit
d'une créature sur Allah ; quand Allah admet qu'un étre crée
ait un droit sur Lui, Il le fait en Se I'imposant Lui-méme.

Les « paroles » (kalimdi) proviennent des « lettres » (hurif),
et les letires proviennent de 1'« air » (al-hawd’) et 'air provient
du Souffle rahmanien. Par les Noms (al-Asmd’) apparaissent les
effets dans les étres créés et c'est la qu'aboutit la science
aissawie.

D’auire part 'homme, par la vertu des paroles (venues donc
du Tout-Miséricordieux), fait ainsi que la Dignité rahmanienne
lui accorde de Son Souffle ce par quoi se dressera la = vie » des
choses demandées au moyen de ces paroles : ainsi I'ordre des
choses est continuellement circulaire (puisque les paroles
venues du souffle de grice retournent a leur source pour
ramener encore de la grace).

Sache que la vie qu'ont les esprits leur appartient de par leur
essence méme, c'esl pourquoi du reste tout étre vivant est
vivant par son esprit. Le Samaritain (du peuple de Moise)
savait une telle chose : lorsqu'il apergut I'ange Gabriel, comme
il savait que l'esprit de I'ange constituait tout son étre et que la
vie qu'il avait lui appartenait de par son étre méme, sachant
aussi que tout endroit foulé par lui, du fait de sa condition de
« représentation sensible » (tamthil) *, devenait « vivant = par
la vertu du contaci avec cette forme sensible (sira al-
mumaththala), il prit des traces de l'ange une « poignée » de
poussiére selon ce qu'Allah a informé en rapportant les paroles
du Samaritain : « Et j'ai pris une poignée des traces de
I'Envoyé (céleste) » (Cor. 20, 96). Quand le Veau fut constitué et
formé, le Samaritain projeta sur lui de cette poignée et le Veau
{animé) mugit.

Aissa — sur lui le salut | — étant « Esprit » (Rith) comme Il
I'a nommé * — et Allah le constitua Esprit dans la forme stable
d'un étre humain, comme il constitua d'autre part Gabriel

8. CL éd. Blg. ; dans éd. Dar-Kut, manauent les mots fi tamithili-bi
9. Cf. le verset, déja indiqué, Cor. 4, 171.



T8 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

dans la forme passagére d'un Bédouin — ressuscitait les morts
par la simple insufflation. Ensuite, Allih I'ayant confirmé par
I'Esprit de Sainteté (Rithu-I-Quds), il fut ainsi Esprit confirmé
par un Esprit qui était pur de la souillure propre aux étres
cosmiques. Le principe de tout cela est I'Etre Vivant de toute
Eternité (al-Hayyu-I-Azali) qui est identique 2 la vie sans fin : la
distinction entre éternité sans commencement (azal) et éternité
sans fin (abad) n'est introduite que par I'existence du monde et
son caractére adventice.

Cette science est celle qui se rattache a la « hauteur » (1al) et
ala« largeur »(‘ard) du monde, entendant parcela, d'une part, le
monde spirituel (al- ‘dlamu-r-rithdni) qui est celui des Idées pures
(al-Ma‘dni) et du Commandement divin (al-Amyr), d"autre part
le monde créé (‘dlamu-l-khalg) de la nature grossiére (ai-rabi‘a)
et des corps (al-ajsdm), le tout étant a Allah : « La Création et le
Commandement ne sont-ils pas 4 Lui ? » (Cor. 7, 54). « Dis -
L Esprit fait partie du Commandement de mon Seigneur ! =
(Cor. 17, 85). « Béni soit Allah, le Seigneur des Mondes ! »
(Cor. 7, 54).

Ceci était la science d’Al-Hussayn ibn Mansoar Al-Hallaj —
qu’Alldh lui fasse miséricorde ! — Quand tu entendras quel-
qu'un des gens de notre Voie traiter des Lettres (Hurif) et dire
que telle « lettre » a tant de brasses ou d'empans en « hauteur »
et tant en « largeur », comme 1'ont fait Al-Hallaj et d'autres,
sache que par « hauteur » il veut dire sa vertu opérative (fi)
dans le monde des esprits, et par « largeur » sa force opérative
dans le monde des corps : la mesure mentionnée alors en est la
caractéristique distinctive. Cette terminologie technique a été
instituée par Al-Hallaj.

Ceux d'entre les Réalisés Certificateurs (al-Muhaggigtin) qui
connaissent la réalité du Kun possédent la Science de Jésus
(al-"Flmu-l-‘isawi) * et ceux qui existencient par la vertu de leur
énergic spirituelle (himma) quelque étre (kd'indr) ne le font
qu’en vertu de cette science .

10. CI. éd. Blg. ; dans éd. Dér-Kut on a ici al- ‘thme-I-‘alawi = « la science
Supércure s.

11. Cf. éd. Big. oi les derniers mots sont : fa-mé huwa illa min hadhd-I-ilm -
dans éd. Dar-Kut le mot illd manque et le sens est opposé : « ils ne le font pas en
vertu de cette science »,



LA SCIENCE PROPRE A JESUS 79

Le 9 étant apparu avec la réalité de ces trois lettres (du Kum),
apparurent aussi parmi les choses nombrées les 9 Cieux, et par
les mouvements de l'ensemble des 9 Cieux et le cours des
planétes fut engendré le Bas-Monde (ad-Dunyd) avec ce quil
contient, de méme que, par leurs mouvements, ce monde avec
ce gu'il contient sera détruit.

Par le mouvement de la sphére la plus haute parmi les 9 fut
existencié le Paradis avec ce qu'il comporte. Tout comme lors
du mouvement de cette sphére la plus haute est produit ce qu'il
v a dans le Paradis, par le mouvement de la deuxiéme sphére,
qui succéde a la plus haute, est produit le Feu avec ce qui s’y
trouve, ainsi que la Résurrection, la Sortie de la tombe, le
Rassemblement et le Déploiement. En raison de ce que nous
avons mentionné, le Bas-Monde est mélangé : du délice
mélangé avec du chatiment. En raison de ce que nous avons
mentionné respectivement, le Paradis est tout entier délice, et
le Feu tout entier chatiment. Le mélange de composition actuel
cessera pour les étres (allant de ce monde a la vie future), car la
condition d'existence de la vie future n'admet pas la com-
plexion qu'ont les étres ici-bas : c'est la la grande différence
entre la vie de ce Bas-Monde et la Vie future, saul que,
concernant la constitution naturelle (nash’a) des gens du Feu,
— lorsque la Colére divine est finie, sa limite ayant été atteinte
en ce qui les concerne, et que cette Colere est suivie de la
Miséricorde, laquelle l'avait déja précédée dans la durée © —
I'autorité de la Miséricorde s'imposera 4 nouveau a leur égard,
sa forme (sdéira) étant restée la méme sans changement. —
D'ailleurs, si la forme de la Miséricorde avait changé ils
seraient soumis au chatiment. — Ainsi, ces étres sont régis
initialement, par permission d'Alldh et investiture de Sa part,
par le mouvement de la deuxiéme sphére céleste, celle qui suit
la plus haute, et qui produit a leur égard un chitiment destiné
4 tout réceptacle disposé au chiatiment — et si nous disons « &
tout réceptacle disposé au chatiment », c'est parce qu'il ¥ a
parmi les habitants du Feu certains qui ne se trouvent pas la
pour recevoir cux-mémes le chatiment ».

12. CI. le hadith : « Ma Miséricorde a précede Ma Colére » (fnna Ralmari
sabagat Ghadabi). Une autre traduction de Sabagar par « l'emporte sur » sera
nécessaire plus loin.

13. Notamment les gardiens de 'enfer et les préposés aux tortures.



B0 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Quand sera consommeée la durée (du Feu) qui est de
45.000 années, elle aura été chitiment (effectil) pendant une
telle durée pour ses gens (mais voici comment) : ceux-ci sont
punis (tout d'abord) en elle d'un chitiment continuel, sans
interruption, pendant 23.000 années. Ensuite le Tout-Mi-
séricordieux (ar-Rahmdn) leur envoie un sommeil {nawma)
pendant lequel ils perdent toute sensibilité, ce qui correspond 4
la parole d’Alldh : « Il n'y vit pas ni ne meurt » (Cor. 20, 74 et
87, 13), ainsi qu'a la parole de I'Envoyé d’Allah — sur lui le
salut ! — au sujet des gens du Feu, destinés au Feu: « Il n'y
meurent pas ni ne vivent =, ce qui concerne 1'état de étres
pendant les époques o ils perdent leur sensibilité. Cet état est
analogue & celui des gens chitiés dans ce Bas-Monde gqui
s'évanouissent 4 cause de la violence de I'épouvante et de la
force exceptionnelle de la douleur. Les gens du Feu restent dans
cet état (de sommeil) pendant 19.000 années, ensuite ils se
réveillent de leur évanouissement (ghashya) — or, Alldh ayant
« remplacé leurs peaux par d’autres peaux » (cf. Cor. 4, 56), ils
sont punis alors en ces nouvelles peaux pendant 15.000
anndes ; ensuite ils tombent de nouveau en évanouissement et
restent ainsi pendant 11.000 années ; puis ils se réveillent de
nouveau alors qu'Allah a remplacé encore leurs peaux par
d’autres « afin qu'ils puissent godter de nouveau le chiatiment »
(ibid.), et de ce fait ils goltent de nouveau le chatiment
douloureux pendant 7.000 années ; ensuite ils retombent en
évanouissement pendant 3.000 années ; ensuite ils se réveillent
et Alldh leur accorde une délectation (ladhdha) et un repos
(rdha) analogues & ceux qu'éprouve I'homme qui s‘endort
fatigué et qui se réveille (reposé) ™.

14, Voici un tableau les séries de ces états alternants -

Chéatimeni Sommeil
o Evanouissemmeni

23000 .
...... 19.000

500
...... 11.000
0 .
3000




LA SCIENCE PROPRE A JESUS 81

Ceci provient de « la Miséricorde divine qui I'emporte sur Sa
Colére » et qui « s'étend (wasi'at) & toute chose ». La Miséri-
corde exerce alors son pouvoir de perpétuation dérivant du

rnom divin al-Wasi': = Celui qui S'étend a toute chose
. I'enveloppant en (Sa) miséricorde et en (Sa) science » (Cor. 40,
7).
t  Alors les étres ne sentent plus de douleur, et comme cet état
¢ ge perpétue pour eux et gqu'ils le trouvent agréable =, ils disent :
» « Nous avons été oubliés et nous ne demandons rien, par peur
i de rappeler le souvenir de notre cas, alors qu'Allah nous a dit :
. « Demeurez-y et ne me parlez pas ! » (Cor. 23, 108). C'est ainsi
‘qu'ils se taisent, et gqu’ils s’y tiennent enveloppés dans un
voile ; ils ne leur reste du chiatiment que la peur d'un retour du
" chidtiment ; c'est cette portion de chitiment qui est perpétuée
sur eux, la peur, qui est un chatiment psychique non pas
" sensoriel, mais il peut arriver qu'ils oublient la peur elle-méme
" & certains moments. Leur bonheur consiste dans la tranquillité
- du coté du chatiment sensoriel, et cela vient de ce que met
- Alldh, dans leurs ceeurs, en tant qu’ll posséde une vaste
' miséricorde. En effet, Alldh dit: « Aujourd’hui Nous vous
oublions, comme vous avez gublié... » (Cor. 45, 34). C'est de ce
fait 1a* qu'ils disent « nous n'avons été oubliés » (nusind)
quand ils ne sentent plus les douleurs. A cela se rapportent
encore les Paroles divines : « [ls oubliérent Allah et Il les a
oubliés » (Cor. 9, 68) et: « de méme aujourd’hui tu seras
oublié » (Cor. 20, 126), c'est-a-dire « tu es abandonné dans la
Géhenne », car le nisydn, =« oubli », est I'« abandon » ; si (la
racine employée dans tous les mots traduits ici par lidée
d'« oubli » est considérée avoir comme troisiéme radicale) le
hamza (et non pas le yd), son sens est le « retardement ».

La part de bonheur qu'ont les gens du Feu est I'absence de
chéatiment, et leur part de chatiment est |'arrivée du chatiment
lui-méme, car ils n'ont aucune sécurité par voie de noti-

Une coincidence & signaler : la durée totale des deux phases alternantes
= chatiment » et « sommeil » 45000 + 33.000 = 78.000 années ext égale a celle
du Cycle Temporel {Dawraiu-z-Zamdn). qui, d'aprés lbn Arabi, dans Funihdr,
ch. 12, a précédé la manifestation du « corps de Muhammad », et pendam
laquelle la réalité du Prophéte restait invisible extérieurement.

15. Cf. éd. Blq : yasta dhibfina-hu ; dans &d. Dar-Kut on a vasraghnimdina-hu
= « ils cherchent a le mettre a leur profit =, sens gui est moins bien venu.

16. Cf. éd. Blg. : haythivya ; éd. Dar-Kut. : hagiga.



B2 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

fication ¥ du coté d'Allah. Ils sont protégés cependant a
certains moments, contre la peur de 'arrivée du chitiment.
Ainsi une fois ils en sont protégés pendant 10.000 années, une
autre fois pendant 2.000 années, une autre fois pendant
2.000 années, ou encore pendant 6.000 années, mais ils ne
sortent pas de ces limites, car il faut qu'ils y passent un tel
temps déterming.

Enfin quand Allah veut leur accorder une faveur de son nom
ar-Rahmadn, ils considérent I'état dans lequel ils se trouvent
alors et leur sortic du chatiment en lequel ils avaient été
plongés, et ils sont favorisés tant que dure ce regard ; or cela
peut durer une fois 1.000 années, une autre fois 9.000 années,
une autre fois 5.000 années, cela peut étre encore davantage ou
moins.

Telle est la situation de ces étres dans la Géhenne, vy restant
continuellement, car ils en sont les habitants attitrés.

Ce que nous venons de mentionner dans ce chapitre provient
de la science aissawie héritée du Magdm Muhammadien.

Et Allah dit la vérité, et Il guide sur la Voie.

17. Cf. éd. Blq. : al-akhbdr ; éd. Dér-Kut. k: al-aghbar (7).



VI

LE COFFRE D'HERACLIUS
ETLA
TRADITION DU « TABUT =
ADAMIQUE *

Les Folia Orientalia, vol. II, 1960 (Cracovie), organe de
I'Académie Polonaise des Sciences, publient un intéressant
travail du prof. M. Hamidullah, intitulé Une ambassade du
calife Abdéi Bakr auprés de I'empereur Héraclius, et le livre byzantin
de la prédiction des destinées. Au point de vue documentaire, il
s'agit, du coté islamique, de relations officielles trés précises et
fort curieuses sur les entretiens publics ou privés — on pourrait
dire méme secrets — que ‘Ubada ibn as-S$amit, Hisham ibn
al-‘As et Nu'aym ibn ‘Abd-Allah, les ambassadeurs du 1~ Calife,
eurent avec |'Empereur. Les faits se situent 4 Byzance peu
aprés |'accession d’Abi Bakr au Califat (632-634) et avant que
la guerre contre les Byzantins ne se généralise. Pendant un
entretien de nuit dans l'appartement impérial, Héraclius fit
apporter un grand coffre a casiers dont il commenca a sortir
successivement des morceaux de soie noire sur chacun
desquels se trouvait peinte une figure humaine. Il demandait
chaque fois aux visiteurs s'ils reconnaissaient les personnages
représentés. Comme ceux-ci répondaient au début chaque fois
par la négative, 'Empereur leur précisait ensuite qu’il
s'agissait ainsi des portraits d’Adam, de Noé, d'Abraham. Dans
I'image qui vint ensuite, ils reconnurent le visage du Prophéte
Muhammad = souriant comme vivant ». Voici maintenant les
termes mémes de la version de Hisham ibn al-'As donnée par
Al-Bayvhaqi (Dald’il an-Nubuwwa) que traduit M. Hamidullah
(mais dont nous adaptons un peu la forme) :

* [La premiére partie de ce texte a ét1é publide, sans titre, dans la chronique
des Revues aux E.T., mai-juin 1962.]



84 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

« L'Empereur nous demanda: « Le connaissez-vous ? —
Nous dimes : Qui, c'est Muhammad I'Envoyé de Dieu, et
commencgames a pleurer.

« A ce moment-la, Dieu m'est garant de ce que je dis,
I'Empereur se mit debout, puis s'assit de nouveau, et nous dit :
« Je wvous adjure par Dieu, estce bien lui?» — Nous
répondimes : « Mais oui, c'est lui, comme si tu le voyais
lui-méme (ou : « comme si nous le voyions vivant =, dans la
version d'Abd Nu'aym) » !

« Alors, il s'arréta pendant un certain temps, puis déclara :
« En vérité, celui-ci était le dernier casier dans l'ordre, mais je
I'ai ouvert par anticipation pour vous ¢prouver. »

Le récit rapporte ensuite que |I'Empereur montra aux
ambassadeurs musulmans de la méme maniére les images
contenues dans chacun des autres casiers, en précisant chague
fois le prophete dont il s'agissait ; furent ainsi mentionnés
encore Moise, Aaron, Loth, Isaac, Jacob, Ismaél, Joseph, David,
Salomon et Jésus. (I1 faut dire que les autres versions varient
quelgue peu en ce point.) Aprés cela, Héraclius referma le
coffre et le renvoya. Le récit continue ainsi :

« Nous demandiames : « D'oll as-tu ces portrails, car nous
savons maintenant que ce sont les figures des Prophétes — sur
eux le salut ! —, puisque nous y avons retrouvé celle de notre
Prophéte & nous — sur lui la priére et le salut ! — » L'Empereur
nous expliqua : « Adam avait demandé 4 son Seigneur de lui
faire voir les prophétes parmi ses descendants. Dieu lui
produisit leurs formes sur des piéces de soie du Paradis. Ces
portraits restérent dans le Trésor d’Adam au Couchant du
Soleil. Dhii-1-Qarnavn (L'Homme aux Deux Cornes, ci. Coran
18, 83.98) les en ramena. » En confrontant les différentes
versions de la fin de ce récit, il résulte que = lorsqu’arriva le
temps du Prophéte Daniel, celuici fit des copies de ces
poriraits et c'étaient ces copies mémes que |'Empereur
byzantin détenait. »

M. Hamidullah signalait au début, du cité byzantin, des
documents historiques pouvant étre rappelés ici de quelque
fagon ; tel par exemple la présence dans la bibliothéque de
Léon le Sage d'un livre copié d’aprés un rouleau trouvé dans le
tombeau du méme Prophéte Daniel, prédisant les destinées de
Byzance, et contenant les noms de ceux qui y régneraient tant
gue cette ville existerait. L'auteur voit en somme en tout cela
denx albums qui faisaient partie du trésor impérial : « Héra-
Hius en o montra un aux ambassadeurs musulmans, et Léon le



LE COFFRE D'HERACLIUS 85

Sage se sert dun autre. » Quelques autres récits affirmant
I'existence de documents plus ou moins comparables, toujours
a propos de l'Islam, en Chine, en Palestine ou en Espagne
visigothique, aménent M. Hamidullah a4 conclure a une
certaine « tradition picturale » proche du genre apocalyptigue.
L’auteur ne précise pas ce gque 'on pourrait entendre au fond
par cette « tradition picturale » qui, en effet, pourrait avoir un
sens dilférent de celui d'une simple imagerie d'artistes ou de
scribes impériaux. Il ajoute aussi: « L'aspect ésotérigue ne
nous intéresse pas ici. » Cette mention semble admettre tout au
moins en principe que, considérées dans une telle perspective
de la science traditionnelle, les données en question puissent
éventuellement présenter un sens plus sérieux et plus instruc-
tif. A ce propos, nous attirons |'attention, tout d'abord, sur les
cas de l'empereur Héraclius lui-méme. Des récits traditionnels
le montrent comme un connaisseur en astrologie (Kdna Hiraglu
hazzd'an yanzuru fi-n-nujim, rapporte Bukhari, Sahih, 1. 1).
D'aprés les récits islamiques, & trois reprises, on le voit
préoccupé par la question de la manifestation prophétique
muhammadienne. Une premiére [ois, par pure scrutation
astrologique, avant de connaitre autrement la sortie du
prophéte Muhammad, il affirma qu'il venait de découvrir
quun Roi (Malik} ou un Régne (Mulk) nouveau paraissait
= chez les circoncis » et il se demandait au sujet de ceux-ci s'il
s'agissait d'autres que de Juifs (Bukhari, ibid). Peu apres,
apprenant quun prophéte s'était levé chez les Arabes, il
s'informa s'il s"agissait de circoncis. Il consulta par écrit aussi
I'un de ses amis byzantins « compétent comme lui en science »
(naziru-hu fi-I-ilm), la réponse le confirma dans sa convic-
tion. Une deuxiéme fois, c'est lorsqu’il recoit le message du
Prophéte Muhammad lui-méme, le convoquant a 1'Islam, et
lorsqu’il enquéta & ce propos auprés des Arabes marchands,
venus de la Mckke en Syrie, choses mentionnées, par exemple,
par Bukhiri au moins deux fois, dans le chapitre sur la
Révélation et dans celui sur la Guerre Sainte. Son attitude
apparait en la circonstance positive guant 4 lui-méme (un
hadith du Prophéte déclarera d'ailleurs, confirmé, de ce fait,
I'Empire byzantin, et par contre I'Empire perse condamné i la
destruction, du fait de la réponse hostile faite par Chosroes
Parwiz & un message prophétique analogue), mais celle des
chefs de I'Eglise aurait été telle qu’il ne pit donner aucun cours
4 sa bonne disposition. Il est cependant évident qu'il navait
pas une conviction formelle, car son comportement dans la



86 LTSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

troisieme circonstance, celle des ambassadeurs d 'Abia Bakr, le
montre encore & la recherche d'une certitude.

L'inquiétude et I'émotion manifestées alors par |'Empereur
pourraient s'expliquer assez bien par le sentiment de responsa-
bilité tant personnelle que fonctionnelle devant des faits et
dans des moments historiques déterminants pour les destins
traditionnels du monde. Sa réponse 4 Aba Bakr, tout en étant
dilatoire, reste polie, quoique |'histoire byzantine et chrétienne
n'ait gardé, semble-t-il, aucun souvenir de contacts de ce genre.
Son attitude personnelle différente, en toutes ces circons-
tances, des réactions officielles et ecclésiastiques pourrait
méme s expliquer au fond, et dans une certaine mesure tout au
moins, par le fait que la tradition « impériale » en Occident
apparait comme ayant une origine et une position indépen-
dantes de la tradition « sacerdotale chrétienne », tout en
pouvant, et finalement méme tout en devant se conjoindre de
fagon intime avec celle-ci dans 1'organisation traditionnelle de
I'Occident. (L'Empereur byzantin devint méme '« Evéque du
Dehors ».) Les mentions que fait Héraclius d'un « trésor »
transmis « par succession impériale continue » (rapporte
Ad-Dinawari), depuis Dhi-1-Qarnayn (auquel il est certain que
le cas d'Alexandre le Grand ne fait gque correspondre dans une
certaine mesure a un certain moment historique), atteste bien
cette continuité de la fonction impériale malgré les change-
ments des formes traditionnelles « religieuses » dans la sphére
ol s'exergait 1"autorité des souverains temporels de I'Occident
(celui-ci pris dans son ensemble et par rapport a l'ordre
traditionnel total du monde). Il est d"ailleurs significatif, sous
ce méme rapport, que, lors de la premiére enquéte, sur données
astrologiques, Héraclius s'inquié¢te de I'avénement d'un nou-
veau Roi ou Rovaume plutdt que de celui d'un nouveau
Prophéte.

Quant a la question de savoir ce qu'étaient exactement en
elles-mémes ces images des Prophétes, il n'est certainement
pas facile de dire quelque chose de siir, mais le fait qu'elles
étaient gardées secrétes et conservées dune [acon toute
particuliére et dans des casiers & part, fait penser qu'il
s agissait d'un « trésor » astrologique plutét que d'une sorte
d'album. (L existence par ailleurs d'un livre sur les destinées de
Byzance dans la bibliothéque impériale pourrait étre d'un
ordre quelque peu différent, plus « extérieur » en tout cas,
quelles qu'en aient été les sources premiéres.) Il n'est pas
impossible que les images prophétiques en guestion aient eu



LE COFFRE D'HERACLIUS 87

aussi quelque vertu talismanique, quoiqu’elles ne fussent que
des « copies » d'originaux restés dans un dépot plus mysté-
rieux. Il est intéressant de retenir, en tout cas, qu'il s'agirait, a
'origine de tout cela, d'un dépot proprement occidental, de cet
Extréme-Occident que, Dhi-l-Qarnayn avait effectivement
atteint (alors qu'Alexandre le Grand n’avait pas eu a faire une
telle expédition). Dans cette perspective, la version d'Al-
Bavhagqi, que traduit M. Hamidullah, porte le détail que la
figure d’Adam était de couleur rouge, et cela aussi suggére un
rapport avec le prototype adamique de la race rouge dont la
position cardinale esi 2 i'Occident. Une des données de la
tradition islamique quant & la création d'Adam s'applique
plus spécialement a la race rouge.

Telles sont les réflexions que nous pouvons ajouter a celles
que M. Hamidullah a faites lui-méme au sujet des données
rapportées par le document le plus important de son article.

&
Ew

* Nous revenons sur la question de I'énigmatique coffre de
l'empereur Héraclius, contenant les images des prophétes
depuis Adam jusqu'a Muhammad. On se rappelle que ce dépot
de tradition impériale, qui fut montré pendant une rencontre
de nuit 4 Constantinople aux trois Compagnons du Prophéte
envovés en ambassade par le premier Calife, Aba Bakr
as-Siddiq, était dit remonter, dans sa forme du moment, au
prophéte Daniel, auteur de ces exemplaires qui, tout en étant
ainsi « prophétiques », ne constituaient cependant que des
« copies » : les originaux, qui étaient d'origine proprement
« divine » — car c'est Dieu méme qui « les avait confiés &
Adam » — faisaient partic du fameux « Trésor d’Adam »
(Khizdnaru Adam), que Dhi-1-Qarnavn avait rapporté de son
expédition au Couchant du Soleil.

Un tel contenant, & cause d'un tel contenu, n'est pas sans
rappeler, certes de loin, le théme symboligue de I'Arche
d’Alliance des Fils d'Israél. Mais ce sont encore des données
islamiques qui permettront de voir ce rapport qui, d'ailleurs,
semble avoir échappé jusqu'ici 4 'attention des historiens ; et
en retour, on pourra mieux se rendre compte de la nature du
dépdt d'Héraclius.

Comme on le sait, I'Arche d’Alliance était elle-méme un

* [Ce texte a été publi¢ comme article, portant le titre de notre chapitre,
dans E.T., nov -déc. 1962, et janv.-fév. 1963]



B8 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

coffre, fait sur un ordre divin trés précis et plein de détails,
dans le cadre du plan du Tabernacle. Elle contenait tout
d'abord les deux Tables de la Loi ou du Témoignage qu'v
déposa Moise (cf. Exode : 40, 20 ; Deutéronome : 10, 5), a4 QUi
furent ajoutées ensuite, I'Urme d’or contenant la manne et la
Verge d'Aaron qui avait fleuri (cf. Hébreux, 9, 4); on a dit
quelquefois la méme chose pour le Deutéronome lui-méme qui
au début avait été déposé seulement & coté de I'Arche (cf. Deut.
31, 24-26). Du coté islamique, il est question de 1'Arche une
seule fois dans le Coran, dans un passage de la sourate de la
Génisse, qui, malgré des différences spécifiques, évoque
I'histoire de Saill (en arabe: Talir): « Leur prophéte (=
Samuel) leur dit : Le signe de sa royauté (celle de Tdalar) (sur
vous) sera le fait que le Tdabar (= 1'Arche) viendra chez vous :
dans celui-ci (se trouve) une Sakina (= Shekina, Présence,
Grande Paix) de votre Seigneur et un Reste (Bagivya) de ce
qu’avaient laissé la famille de Moise et la famille d'Aaron - les
Anges le portent. En ceci il ¥ a un signe pour vous, si vous étes
des croyants » (Coran, 2, 248). Les commentaires ordinaires de
ce passage, tout en coincidant quelques fois avec les données
judaiques, assignent cependant 4 cette « Arche » (en hébreu
Arén), plus exactement & ce Tdbtr — car il v a ici une
significative question de terminologie sacrée, sur laquelle nous
reviendrons plus loin — une origine bien antérieure & Moise.
C'est 1a un point fort étrange, car on se trouve loin du récit
biblique relatif 4 la construction de I'’Arche d'Alliance au temps
de Moise, et nous n'avons jamais vu que l'on ait fait état de
cette différence et qu'on en ait rendu compte.

Cette tradition, courante dans les commentaires coranigues
du verset en question ' et dans les chroniques religicuses, dit
que Dieu avait fait descendre du Paradis pour Adam, un coffre
(tabat) dans lequel se trouvaient les images des prophétes
d'entre les descendants d’Adam jusqu'a Muhammad, le Sceaun
de la Prophétie *, et qu'aprés la mort d'Adam, ce dépét fut en
possession de Seth aprés lequel il passa par voie d’héritage
prophétique jusqu'a Abraham et Ismaél et ensuite aux pro-

1. CL les Commentaires d'Al-Baghawi (m. 518/1122), d'Ar-Rézi {m. 606/1209)
d’Al-Baydawi (m. environ 691/1292) et d'Al-Khézin (m. 791/1340).

2. At-Tabari (m. 310/922) : Tafsir, au verset 248 de la sourate de la Génisse,
rapporte une tradition dTbn "Abbas disant qu'Adam est descendu du Paradis
avec ce Tdbdr et avec le Rubn ('« Angle » ou le « Fondement » devenu et appelé
plus tard la Pierre Noire de la Kaaba).



i LE COFFRE D'HERACLIUS 89

.phéu:a d'Israél, dont Moise représente certes un point mar-
quant, mais dans une lignée ininterrompue.

Voici maintenant les passages essentiels d'une version plus
longue et plus riche en détails de cette tradition du rabdr, telle
qu’elle est rapportée par Ath-Tha'labi (m. 427 / 1035) * :

« Les Commentateurs coraniques (ahl ai-Tafsir) et les histo-
riens traditionnels (ahl al-Akhbdr) rapportent qu'Allah — qu’ll
soit exalté ! — a fait descendre du Paradis un tdbdit pour Adam
— sur lui le salut divin ! — lorsqu’il envova celui-ci sur la terre.
Ce coffre contenait les images des prophétes d'entre les
descendants d'Adam, et avait des casiers (buyiit) au nombre des
« envoyés » d'entre les prophétes * ; le dernier casier était celui
de Muhammad — sur lui la Priére et le Salut divins ! — et était
fait en hvacinthe rouge. *...

« Le tdbiit était de trois coudées sur deux, fait en bois de
shamshddh (buis) revétu d'or. Il resta chez Adam — sur lui le
salut divin ! — jusqu’'a sa mort, ensuite chez Seth, apres lequel
il fut transmis toujours par héritage dans la descendance
d’Adam jusqu'a ce qu'il parvint 2 Abraham. A la mort de ce
patriarche le dépdt passa chez Ismaél qui était I'ainé de ses fils
(et avait rang prophétique, plus exactement de rasdl, « envoyé
divin =) et a4 la mort de celui-ci, il se trouva chez son hils Cédar
(en arabe Qaydhdr). — Ici se place un long épisode que nous
devons concentrer : les descendants d'Isaac réclamérent le

3. Qusas al-Anbivd’, (Histoire des Prophétes). Ed. Al-Halabi, Le Caire, 1937,
pp. 224-226.

4. Selon le hadith du Prophéte le nombre total des Prophétes (Anbivd’) est de
124 000 dont 313 sont des Envovés (Rusul).

5. Signalons au passage que ce détail est tout & fait concordant avec les
données que ['on a par ailleurs sur la symbolique des Gemmes en Islam. Chez
Muhy-d-D¥in Ibn Arabi par exemple (dans ses « Priéres sur le Prophete =)
Sayyidunid Muhammad est désigné comme étant la Perle Blanche (Ad-Durrar
al-Baygd') — symbole de 'Intellect Premier — qui descend sur 'Hyacinthe
Rouge {al-Ydgir al-Hamrd') — celle-ci étant 1'Ame Universelle en 1ant
qu'engagée par la relation individuelle ; autrement dit I'Hyacinthe Rouge
désigne I'ame individuelle elle-méme considérée uniguement comme indivi-
dualisation de I'Ame Universelle. Cette derniére concue a I'état transcendant
de principe universel est représentée dans la méme symboligue par |'Eme-
raude Verte {Az-Zumurruda al-Khadrd'). Nous ferons remarquer, aussi, a
l'occasion, que la notion de « Chatons de Bague » (fusds sing. fass) telle qu'elle
est illusirée par les Fusas al-Hikam, « Les Chatons des Sagesses = (ou des
formes de Sagesse) d'Ibn Arabi n'est au fond qu'un cas particulier d'applica-
tion du méme syvmbolisme des pemmes, combiné en ouire avec celui des
& SCEALX =,



90 LTSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

tdbait en disant qu'il ne pouvait étre hérité que par un propheéte,
ce que n'était pas Cédar. Celui-ci, qui au début n’avait pas
consenti, voulut un jour ouvrir le coffre, mais n'y parvint pas. Il
entendit une voix céleste lui dire : « C'est un héritage prophéti-
que et il ne peut étre ouvert que par un prophéte. Rends-le a
ton cousin Jacob, I'lsraél d'Alldh! = C'est ce que Cédar fit
aussitot ; Jacob lui fit alors en échange I'Annonce (Bishdra) de
la manifestation muhammadienne, 4 la fin des temps, par une
pure lignée arabe. — « Le tdbar parvint plus tard & Moise qui v
déposa la Thora et des objets a lui {ar-Tawrdt wa matd‘an min
matd’i-hi} et resta chez lui jusqu'a sa mort ; ensuite il passa
dans la possession des prophétes des Band Israél jusqu’au
temps de Samuel. Entre-temps son contenu avait atteint 1'état
(takamala amr ar-Tabiit) dont parle Allih dans son Livre (Coran,
2, 248) ».

Ce guntenu, le Coran l'indique, comme on I'a vu plus haut,
trés succinctement : « une Sakina de votre Seigneur et un Reste
(Bagiyya) de ce qu'avaient laissé la famille de Moise et la famille
d’'Aaron ». Il n'est pas question li-dedans, tout au moins
explicitement, des « images des Prophétes », ce dépdt primor-
dial dont parlent les légendes arabes évoquées par les
commentateurs 4 propos de la mention du tdbiir. La seule chose
s’y trouvant qui pourrait étre envisagée comme antérieure a
Moise méme est cette Sakina du Seigneur des Fils d'Tsraél. Mais
comme le probleme qui se pose & cet égard est assez spécial et
complexe nous l'examinerons un peu plus tard. Pour le
moment, nous rapportons ce que 1'on dit encore de la Bagivya,
ce Reste de I'héritage amramite *. Ath-Tha'labi, dont nous
suivons la relation, dit : « Les commentateurs disent que dans
le coffre se trouvaient : le Baton (‘asd) de Moise, les fragments
(restés) des (premiéres) Tables (cassées) (ruddd al-Alwah) — car
lorsque Moise (en colére) jeta les Tables,celles-ci se cassérent et
une part en fut de ce fait « enlevée » (retirée)*; alors il
recucillit ce qu'il en restait et le mit dans 1'Arche; s'v
trouvaient également deux (nouvelles) tables de la Tora
(Lawhdni mina-t-Tawrdi), une Umne avec de la Manne (Qafizen
mina-l-Mann) qui descendait pour le Fils d'Israél dans le

" [De Amram, pére de Moise et Aaron (en arabe ‘Imrin).]
6. Une tradition d Tbn "Abbés reproduite par At-Tabari et Ath-Tha'labi (ibid.

pp. 176-177) précise qu'il n'en resta de cette premiére forme des Tables que le
sixieéme.



LE COFFRE D'HERACLIUS 91

Désert, les deux Sandales (na ‘ldni) de Moise, ainsi que la Tiare
(‘amdma) d'Abraham et la Verge (‘asd) d’Aaron’.

« Quand les Fils d'Israél étaient en divergence sur quelque
chose ce tabir émettait un oracle (rakallama) et tranchait entre
eux (hakama baynahum), et, quand ils étaient au combat contre
I'enmemi, ils le mettaient devant l'armée et obtenaient la
victoire. Mais quand ils tombérent dans la désobéissance et se
corrompirent, Allah les assujettit aux Amalécites (= Philistins)
qui eurent la victoire sur eux et leur enlevérent le coffre sacr¢ ».
— Le récit fait ensuite le résumé des événements survenus au
temps de Samuel et Saiil et explique la « venue du Tabdr » chez
les Israélites comme un signe de la royauté de Saidl. A
l'occasion, selon divers hadiths des Compagnons, il est
rapporté que Dicu avait préposé quatre Anges pour conduire
I'Arche qui, de fagon ordinairement visible, était portée par
deux jeunes vaches (cf. 1* Livre de Samuel, ch. VI), e1 Ibn "Abbas
précise : « Les Anges portaient le Tabidit entre le ciel et la terre,
et les hommes ayant vu qu’il fut déposé dans la maison de Saiil,
reconnurent la royauté de celui-ci » * ; cette derniére exégese, si
elle était & prendre au sens direct, dépasserail le texte
coranigue et ne trouverait aucun point d’appui dans les textes
bibliques. Les paroles d'Tbn ‘Abbéas expriment un coté plus
subtil et proprement intuitif des événements : Saill représente
le « moment » de ce rétablissement de l'ordre et son « sup-
port » spécifique, mais il n'est pas nécessairement l'agent
extérieur de retour de 1'Arche, ni méme I'hdte extérieur de
celle-ci. Chose curieuse, dans la Bible, I'histoire de Saiil n'a
apparemment, qu'un rapport épisodique avec celle de I'Arche :
1= Samuel. ch. XIV, 18 : mais les données islamiques confir-
ment ce rapport et le soulignent, alors que du cOté judéo-
chrétien on considére que la mention de I'Arche méme dans le
passage respectif n'est pas siire, et on la remplace plutét par la
mention de I'éphod sacerdotal qui avait également une fonc-
tion oraculaire.

Le document que nous venons de citer n'a évidemment pas la
rigueur d'un hadith prophétique et on ne saurait |'utiliser sans
une certaine réserve ; ainsi surtout guand il s'agit du contenu
du Tdabiit, les objets énumérés sont recueillis par le narrateur

7. Isma'il Haqqi {Rdh-al-Baydn) ajoute la Bague a scean de Salomon
({Khatam Sulaymdn).

8. On peut remarquer que I'Arche apparait ainsi nettement comme une
forme sensible de la Merkaba (le Trone divin) soutenue par les quatre Anges
figurés dans la vision d Ezéchiel.



92 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

d’aprés des relations distinctes que nous connaissons par
ailleurs comme venant de nombreux traditionnistes qui
chacun, en mentionnant un ou deux de ces objets, répondait
ainsi cependant 4 la question globale : en quoi consistait la
Bagiyya, le « Reste de ce qu'avait laissé la famille de Moise et
celle d’Aaron » dont faisait mention le verset du Coran, 2, 245,
Toutefois certaines choses peuvent éire comptées comme des
données fermes, et il nous revient seulement la charge de les
mieux situer et interpréter.

Ainsi l'existence d'un Tabar antérieur 3 Moise et qui se
confondrait finalement avec 1'Arche d'Alliance n'est pas a
prendre dans un sens qui implique une identité de forme
sensible ; il suffit d’en retenir l'idée d'un dépot primordial,
permanent en principe, constitué par une réalité transcendante
€l opérative au sens le plus général, mais proprement
= divine », condensée ou attachée a un support sensible, idée
qu'illustre par ailleurs la tradition du Graal » ce qui n'exclut
toutefois pas des modifications de contenu et de forme de ce
dépét selon les changements des conditions du cycle tradition-
nel. Cette tradition islamique correspond au fond a certaines
données que l'on trouve dans ce qu'on appelle les apocryphes
chrétiens. Il est question souvent dans de tels écrits d'un
« Trésor d’Adam » et d'une = Caverne des Trésors » *,

En tout cas, 4 une telle acception des choses invite déja le fait
méme que les descriptions que I'on donne des deux « coffres »
presentent des différences notables qui peuvent les faire ainsi
relever de symbolismes différents. Celui d’Adam était en ce
bois de shamshadh (traduit « buis ») provenant nécessairement
du Paradis, et constituait une ceuvre directement « divine »
comme son contenu, alors que celui de Moise fait par les
constructeurs israélites, était en bois de sétim (ce gu'on traduit
quelquefois par « acacia »). Les deux étaient = dorés » (les
détails a ce sujet manquent toutefois totalement pour le rdbiit

9. Notamment, Adam, aprés sa sortie du Paradis, aurait imploré le Seigneur
de lui donner quelque objet venant du Paradis et c'est ainsi qu'il requt I'sor =,
I'« encens = et la « myrrhe =, oit I'on reconnait les offrandes des Rois-Mages et
donc les attributs du Ternaire de fonctions ésolériques du Centre supréme.
D’ailleurs dans son « Testament », Adam demanda & Seth et 4 ses descendants
d’embaumer son corps avec de la « myrrhe » et de I'« encens » et de 'enfermer
dans une « arche » qu'ils devaient déposer au point central du monde (pour ce
qui est de l'attribut de I'« or » on aura remarqué que les traditions islamigues
parlent d'un Tdbat « recouvert d'or =), (Voir Dictionnaire des Apocrvphes 111).



LE COFFRE D'HERACLIUS 93

d’Adam alors qu'ils sont trés nombreux pour I'Arche d"Allian-
ce), mais leurs dimensions différent : le premier est de = trois
coudées sur deux » (thaldthaiu adhra’'in fi dhird’ayn), —etiln'y
a pas de variation sur ce point dans les diverses formes de cette
tradition arabe, — le deuxiéme est de deux coudées et demie en
longueur et d'une coudée et demie en largeur ainsi gqu'en
hauteur (Exode, 25, 10).

De plus les noms mémes que porte I'Arche dans les deux
traditions judaique et islamique sont étymologiquement diffé-
rents, ce qui ne peut étre sans signification, ni rester ici sans
conséquence, alors que I'on a de chague coté des textes sacrés
sémitiques qui emploient normalement les mémes racines
pour les mémes thémes de I'histoire sacrée évoguée. En hébreu,
et cela dans les textes bibliques qui la mentionnent, I'Arche de
I'Alliance ou du Témoignage construite du temps de Moise est
désignée par le terme drén dont la racine existe aussi en arabe
avec le sens de = cachette =, « repaire ». Dans le Coran oi elle
n'est mentionnée comme lelle qu'une seule fois, dans le verset
déja cité plus haut, elle est désignée par le terme (articulé)
at-Tabdar au sujet duquel plusieurs dérivations étymologiques
sont possibles. Selon l'opinion qui a prévalu chez les commen-
tateurs, il vient de la racine Tdba (lettres : 1d-wdw-bd) qui
exprime l'idée de « retour » (d'oi celles de « repentir » et
« réconciliation =) que l'on justifie ici de différentes fagons,
mais qui pourraient étre plutdt en rapport avec l'idée d'un
certain retour de grice divine envers Israél; le retour de
I'Arche se trouverait impliqué en quelque sorte dans le nom
méme sous lequel le Coran désigne celle-ci dans la circonstance
exceptionnelle dont il s'agit; en tout cas, au point de vue
verbal, ce « retour » n'est pas exprimé autrement dans le
texte : le verbe employé, an ya'tivakum donne : = que le tdbids
vienne chez vous » et non : « qu'il revienne chez vous ». On
pourrait méme dire gqu'une telle appellation ne peut convenir
pour 1"Arche d’Alliance qu’en tant qu’elle opére un retour aprés
une disparition ou un éloignement, ce qui était effectivement le
cas dans l'histoire de Samuel et de Saal, et, comme le verbe
emplové n'énonce que l'idée de simple « venue », I'explication
pourrait se trouver dans un changement intervenu soit quant a
l'identité exacte de l'objet sacré soit quant a celle des
destinataires : sans insister autrement, les deux explications
nous semblent possibles concurremment : si par exemple ce qui
« revenait » ainsi n'était plus l'intégralité du dépdt parti, le
« retour » n'en €taitl pas un en toute rigueur, et on peul méme



94 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

penser & quelque « adaptation » de ce dépdt a des circons-
tances traditionnelles nouvelles ; en tout cas le texte coranique
laisse possible une acception de ce genre, au moins parce qu'il
est question d'un « reste de ce qu'ont laissé la famille de Moise
et la famille d'Aaron » nuance partitive a4 laquelle les commen-
tateurs et les traducteurs ne prétent guére attention. D'autre
part, si ceux auxquels est destiné I'objet sacré n'ont plus la
méme qualité gue les détenteurs antérieurs, la non plus on ne
peut parler d'un « retour » exact : or, effectivement le retour de
I'Arche se produit au moment ot l'on introduit la Rovauté en
Israél et aprés une prévarication du sacerdoce (a4 quoi fut due
d'ailleurs la perte de I'Arche) *. Nous pensons méme que les
deux explications que nous avons envisagées sont compatibles
et solidaires, car elles ne sont que les deux aspecis du
changement constitutif traditionnel intervenu alors.

En tout état de cause, si en restant dans les dérivations
arabes l'on retient celle de la racine td-wdw-bd, illustrée en
outre dans le lexigue sacré par la notion de rawba =
= CONversion =, « repentir » et plus spécialement du coté divin,
« retour de grace », « réconciliation », ainsi que par le nom
divin at-Tawwidb = « Celul qui aime revenir et pardonner », le
« Réconciliant », il est certain que le Tdbit, comme nom de
I’'Arche des Israélites, désigne celle-ci plus particuliérement
dans son acte de « retour de grice » et méme de « venue a la
rescousse », ce qui d'ailleurs saccorderait avec les événements
qui accompagnérent la réforme traditionnelle intervenue au
temps de Saiil et David ".

10. N'est-il pas significatif & cet égard que Samuel déclare, s'adressant au
peuple aprés linstitution de Satl comme roi et lors de son propre retrait de la
judicature : « Vous m'avez dit : « Non ! Un roi doit régner sur nous ! Alors que
Jéhovah votre Dieu, c’est Lui votre Roi ; voici maintenant le roi que vous avez
choisi, que vous avez demandé ! Jéhovah a établi un roi sur vous =, Plus loin
dans le méme discours il leur impute encore la faule d'avoir fait cette
demande : = Vous verrez combien est grand au regard de Jéhovah le mal que
vous avez commis én demandant pour vous un roi s (1* Samuel, XI1, 12-17).

11. Les commentateurs coraniques qui retiennent en somme tous, finale-
ment, cetle dérivation étymologigue ne s'occupent du reste gue de la seule
explication du terme en tant que nom commun pratiqué dans la langue
ordinaire, ce qui laisse ce point dans une abstraction éloignée de toute
référence historique ou symboligue. Voici, par exemple, ce que dit 4 ce propos
Fakhr ad-Din ar-Rézi (m. 606/1209) dans son Grand Tafsir (i loco) oi. tout en
exprimant l'opinion recue, il ne fait que reprendre les termes emplovés par
Az-Zamakhshari (m. 538/1144) dans son Kashshdf



LE COFFRE D'HERACLIUS 95

Mais la relation spéciale du T'ébiir avec la fonction guerriére
en Israél serait maintenue, et méme soulignée, si I'on pensait a
la dérivation d'une racine voisine, dont les éléments constitu-
tifs sont les mémes, seulement disposés en ordre différent, celle
de tabd (lettres rd-bd-wdw) qui signifie « attaquer », « faire
incursion en territoire étranger = “, et on se rappellera a ce
propos le rile d’avant-garde de I'Arche dans les combats ".

Ces références a4 des racines arabes pourraient sembler
parfaitement inutiles, si I'on pensait que le terme en question
s explique suffisamment par un emprunt a '’hébreu rébak ou au
judéo-araméen tebuta qui remontent dailleurs eux-mémes,
ainsi que 1'éthiopien rabdr qui évoquera un point particuliére-
ment important pour |'objet de notre article, a I'égyptien tebr,
et ceci d'autant plus que la signification de tous ces termes est
en somme la méme que celle du rabit arabe: « coffre »,
« arche » et « cercueil ».

Nous ne négligeons pas cette parenté el nous v reviendrons
plus loin dans un ordre d'idées trés proche, mais la vérité est
gue la présence d'un terme et sa forme méme, dans le texte du
Coran, ne peuvent s'expliguer réellement que par des raisons
propres a la langue sainte et a la révélation dont celle-ci est
l'instrument. Tout terme gqui s'v trouve a une fonction
« arabe » el « coranigue », car pour v figurer il doit corres-
pondre intimement sous tous les rapports aux conditions

d'ensemble de 'arabe sacré et au contexte de la hiérophonie, ce
qui n'empéche cependant pas qu’il y ait souvent une pluralité
de « lectures » (gird'd@t) ou de transcriptions traditionnelles
d'un méme mot ou d'un méme verset. Ainsi un mot du Coran
qui historiquement pourrait éire considéré comme ayant une
origine « étrangére » — qu il s'agisse d'un terme sémitique ou
non — doit étre entendu, compris et traité comme « arabe » et,

« Le mot rdbar dérive de tawd qui signifie « retour » frfid ), car il désigne un
récipient {zarf) dans lequel on met les choses et on les garde en dépat ; o quien
est retiré ne manque pas d'y étre = redéposé = (yurja'u) et son détenteur
« revient » {yarji w) & ce récipient, quand il a besoin de ce qu'il v a déposé ».

Une interprétation un peu plus circonstanciée est donnée par Al-Qéashani et
nous aurons l'occasion de la reproduire plus loin dams son comtexte
interprétatif, mais cela reste encore d'un ordre assez général.

12. Sans nous attarder ici 4 des questions linguistigues trop spéciales, nous
dirons seulement que la formation de tabdr a partir de tabd serait & envisager
de la méme fagon que celle d'un mol comme [dghir a partir de faghd.

13. Elic porte entre autres noms, celui d'« Arche de Jéhovah des Armées »
(CE. I Samuel, 4, 4).



a6 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

de ce fait, nécessairement rapporté 4 un groupement littéral
arabe qui jouera pour lui le réle d'étymon.

Cependant le nom rdbdit a en soi une valeur plus générale, et
ce que nous venons de dire quant 4 son sens radical ne le limite
pas a la seule désignation de I’Arche d'Alliance. Dans le Coran
méme ce terme revient une deuxiéme fois pour désigner un
autre objet, bien différent, a premiére vue tout au moins, mais
non moins célébre, le « panier d’osier » ou le coffre de papyrus
enduit d'asphalte et de poix dans lequel Moise nourrisson fut
lancé sur le Nil. En outre, une coincidence lexicale est
remarquer cette fois-ci: le texte hébreu de I'Exode (2, 3)
désigne, de son coté, cette corbeille de Moise par le mot tébah
auquel s’apparente visiblement, comme nous le disions, le
lerme arabe, et d'ailleurs celui-ci, c'est le moment de le
signaler aussi, connait une deuxiéme forme de « lecture »
coranique, selon la langue des Ansars (de Médine), tabih, avec
un hd comme lettre finale au licu d'un 14, ce qui soulignera cet
apparentement “. Maintenant, voici le passage respectif, dans
la sourate Tahd, oa Allih parlant a2 Moise, lorsqu’il envoie
celui-ci vers le Pharaon, lui rappelle le fait: « Mais nous
tavions [ait grace une autre fois. C'était lorsque nous avons
révélé a ta mére ce qu'on révele, (2 savoir) : Glisse-le dans le
Tabdt et glisse-le dans le Flot (al-yamm), afin que le Flot le
rejette sur le rivage d'oil le prendra un ennemi 4 Moi, ennemi
aussi & lui. Et Je jetai alors sur toi (une vertu) d’amour de Ma
part (tout ceci) afin que tu sois formé sous Mon il. Alors ta
sceur vint pour dire : « Vous indiquerais-je qui pourrait s'en
charger ? » Et c'est ainsi que Nous te ramenimes & ta mére
(fa-raja'nd-ka ila ummi-kajpour que son ceil en soit rafraichi et
pour qu'elle ne soit pas affligée, etc. » (Coran, 20, 37-40) ** Or,

14. Le hd de rdbiih doit étre considéré comme une simple désinence, et non
pas comme un élément radical, tout comme le 14 final de tabiir : ce dernier
serail analogue & un 1 «lié » (marbdia) qui s"écrit comme un hd final surmonté
sculement de deux points et qui se prononce effectivement comme un hd
lorsqu'on fait 'arrét sur lui. Du reste I'hébreu Tébah, lui aussi, se lit a 'état
= construit » Tébaih (avec un tau final).

15. Dans ce passage oG le terme ‘ayn = « il », qui signifie en outre
* SOUFCE », « PETSONNE », = Elre », « essence » apparait deux fois, l'expressivn
‘ald ‘aynf = « sous Mon @il » pourrait étre rendue initiatiqguement par = selon
Mon Etre = et cette acception sera éclairée par ce que nous disons dans la note
suivante ; dans le cas de la mére de Moise ol le mot ‘ayn revient, on peut
traduire de méme par = pour que son étre soit confirmé ».



LE COFFRE D'HERACLIUS 97

comme on voit, le role de cet autre dbdr est également
d’assurer un = retour », le retour de 'enfant menacé de mort
comme tous les nouveaux-nés males des Israélites, auprés de sa
meére, ct ce retour est effectué selon un plan divin qui incluait la
construction méme de la nacelle salutaire et qui avait été
donné par une « révélation » (wahy), tout comme devait étre
donné plus tard |'ordre de construction de |'Arche de 1'Alliance
dans la révélation sinaitique. De plus, ce « retour » a lieu a la
cour du Pharaon ol devait se faire I'éducation sacrée du futur
Révélateur divin *, et le détail des événements montre gu’il y
avait en tout cela, par un moven détourné, une sorte de
« rentrée en grace » de 1'élite d'Israél auprés du Pharaon en
méme lemps quun essai de « réconciliation » de celui-ci =vec
Dieu . Ce sont ces aspects posilils qui passent avant tout selon
le plan divin ; 'aspect d’'inimiti¢ ne viendra que lorsque tous
les autres moyens auront é1¢é épuisés sans avoir atteint le
résultat voulu ; le long débat de Moise avec le Pharaon fut
d’abord un essai de « réconciliation = divine *.

16. L'Egypte avait détenu aux temps patriarcaux le rile de centre spirituel et
d’s école prophétique » pour les traditions environnantes. Le séjour des Fils
d'Israél en Egypte était normalement d'ailleurs une condition d'obédience
traditionnelle et d’apprentissage spirituel. Ce sont les abus ravageurs du
Pharaon de Moise d'un cfité, une certaine maturité spirituelle des Israélites
d'un autre, qui déterminérent la rupture dont futl chargé Moise. Mais le cas de
ce Pharaon méme est tout autre que celui d'un simple souverain tyrannigue,
car initiatiquement, selon Ibn Arabi, il était un des Afrdd ;: seulement il
constituait un cas de fard monstrueusement retourné sur son moi individuel.

17. Est significatif sous ce rapport le point suivant. Selon le Coran 28, 9 ol
I'histoire de Moise nouveau-né est reprise sous une forme nouvelle (mais le
Tabdr n'y est plus mentionné) la femme du Pharaon s'exclame au sujet du
nourrisson recueilli, en s'adressant 4 son mari : « Puisse-1-il &tre une fraichewr
d'eil pour moi et pour toi ! (Ne le tuez pas, peut-étre nous sera-t-il de profit,
etc.) » Or un hadith du Prophéte nous instruit en plus que le Pharaon répondir
alors & son épouse : « Qu'il le soit pour toi, mais moi je n'en ai pas besoin ! » Ez
2 ce propos le Prophéte ajouta : « Par Celui par Lequel on jure, si le Pharaon
avait exprimé alors le vieu que Moise filt fraicheur d'ail pour lui comme pour
sa ferame, Alldh lui aurait accordé par Mowse Iz borns dircction, comiee il
l'accouda & sa femme ». — Nous rappelons ici que I'épouse du Pharaon de
Moise, nommeé Asiya, est selon ic hadith une des « femmes parfaites » (CF.
Coran 64, 11).

18. 1l est méme trés frappant de constater gue le mandat confié 3 Moise et
Aaron précisait qu'ils devaient adresser au début au Pharaon = une parule
douce, car peut-étre ainsi il sera amené & réfléchir et ressentira la crainte »
(Cor. 20, 44).



98 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Il y a donc certaines analogies fonctionnelles entre les deux
tdbiit mentionnés dans le Coran et cela montre que le sens
« radical » arabe s'impose, malgré les différences d'objet et de
circonstance. Or les deux cas d'emploi coranique de ce terme
concernent uniquement l'histoire des Israélites et, méme, plus
particuliérement la tradition moisiague : le premier dans
l'ordre chronologique des deux tdbhr porte le nouveau-né
d'Israél qui, en considérant les choses dans leur réalité
profonde, est une manifestation nouvelle du Verbe primordial
el permanent, le deuxié¢me porte son « héritage » dans tous les
sens de ce mot, ¥ compris les Tables de la Loi, ceuvre par
excellence du Verbe divin. Dans les deux cas, il s"agit d'ailleurs
non pas d'une simple question de tradition symbolique et
doctrinale, mais d'un « dépdt » sacro-saint réel, & vertu
oraculaire et opérative divine, constituant le principe et le
centre d'une tradition dans toute sa réalité spirituelle et
institutionnelle. Cette tradition est d'ailleurs ici la méme, mais
dans deux moments assez éloignés entre eux, et dans deux
phases distinctes de son développement, séparées par une
histoire sainte, riche d'événements. Les deux tabar sont eux
aussi en réalité un seul, et ceci non pas en tant que pur théme
symboligue ou en tant que réalité idéale, mais bien en tant que
« véhicule divin » dont la nature, pour étre d'un ordre plus
subtil n'en est pas moins réelle, et méme plus réelle que celle
des formes qu'il peut revétir selon les conditions tradition-
nelles variables. L'Arche de I'Alliance n'est, disions-nous
précédemment, qu'une forme de manifestation terrestre de la
Merkaba céleste, le Char divin, ou le Véhicule de la Présence
divine. Mais cela n'est que 1'aspect des choses considérées selon
l'ordre vertical et dans un sens intemporel ; or il y a un autre
aspect selon l'ordre horizontal et dans le sens du déroulement
cyclique, et sous ce rapport I'Arche de 1'Alliance n'est qu'une
modification spéciale d'un « support » primordial de forme
plus générale, modification propre 4 une certaine lignée
traditionnelle et caractéristique d'une de ses phases histori-
ques. [l en est de méme, du reste, du tdbiit d'osier ou de papyrus
a4 l'apparition duquel préside un wahy (révélation) qui impli-
que la « présence divine », et qui est loin de constituer un objet
maltériel ordinaire ",

19. 1l est utile de noter ici que des traditions islamiques attribuent la

confection du coffre en papyrus au personnage anonyme dont parle le Coran
28, 20 et qu'on désigne comme « le croyant d'entre les gens du Pharaon ».




LE COFFRE D'HERACLIUS 99

Lorsque la mére de Moise introduit son nourrisson dans le
tabar elle le confie certes 4 une des formes circonstancielles de
¢e support divin, correspondant d'ailleurs 4 un de ses types
secondaires, le type nautique dont nous traiterons de facon
plus directe dans la suite, mais elle le remet néanmoins au
Tabat absolu en tant qu'Arche permanente des trésors tradi-

tionnels a4 sauvegarder pendant les périodes de danger
extérieur =,

Si l'on tient compte de la rigueur terminologique du Coran et
des analogies relevées, la preuve est faite de la préexistence
dans le Coran méme du théme du Tébds en cause dans le cas de
I'Arche de I'Alliance, et cela peut rejoindre naturellement la
tradition arabe du Tabdar adamigue. Mais il y a en outre dans le
Coran un autre élément d'ordre linguistique qui renforce et
prolonge cette preuve. Dans les paroles divines adressées a la
mére de Moise, il est dit: « Glisse-le dans le Tabar (fi
at-Tdbiit) » ; il n'est pas dit dans « un » rdbit, le terme est
articulé ; cela veut dire qu'il s'agit d'une chose préexistante,
précédemment « connue », et cela ne peut constituer une

D'aprés de telles données qui empruntent peut-étre ailleurs, ce personnage
s appelle Hazqil, ce qui en Arabe est identigue au nom du Prophéte Ezéchiel
avec lequel cependant cet Egyptien ne peut pas étre confondu ¢t ne l'est
d'ailleurs nullement. Seulement comme ce nom signifie en hébreu « force de
Dieu =, il est vraisemblable qu'il v ait en cela une allusion & l'intervention
divine dans I'eceuvre artisanale par laguelle fut produit le coffret de Moise. 11 est
dit aussi que ce coffret ne pouvait étre ouvert que « de 'intérieur », ce gui
présente une certaine analogie avec le Tdbar d'héritage adamigue au sujet
duquel I'épisude de Cédar et de Jacob nous avait instruit gu'il ne pouvait étre
ouvert que = par un prophéte =, notion qui s"applique évidemment ici au cas de
Moise méme. Les gens de la maison du Pharaon voulurent 'ouvrir mais ne
réussirent pas ; ils tichérent ensuite de le briser mais sans plus de succés, ce
qui montire encore qu il ne s"agissait pas d 'un objet ordinaire. Asiva s'approcha
alors elle-méme du coffret a l'intéricur dugquel elle pergut une lumiére que, par
unc faveur divine, elle était la seule & voir ; elle ouvrit I'objet sacré sans
difficulté et y trouva un petit enfant d'entre les deux yeux duquel sortait cette
lumiére qu'elle avait perque tout d'abord, et gu'on peut considérer cerles
comme la lumiére de la science prophétique, mais aussi comme la lumiére de
la Shekinah elle-méme.

20. Cette forme de nacelle salvatrice d'un nouveau-né n'est toutefois pas
limitde au seul cas de Moise. Entre autres, on en a relevé surtout celui du roi
Sargon, le fondateur de la dynastie d’Accad qui, enfanté en cachette, fut placé
par sa meére dans une corbeille de roseaux fermée également avec de
I'asphalte, et confiée aux eaux de I'Euphrate. Recueilli par un « libateur
d'eau =, il est élevé et employé par celui-ci comme jardinier, jusqu’au jour ot la
déesse Istar s'éprend d'amour pour lui et l'appelle & la royauté. (Recueil



100 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

référence qu'au Tdbit permanent ou encore a une de ses
adaptations typiques plus spécialement en cause alors. A cet
égard nous ferons une autre remarque. L'ordre divin donné a la
mére de Moise dans Coran 20, 39, concerne deux actes:
I'introduction dans le Coffre et I'introduction dans le Flot. Le
verbe employé pour exprimer cette introduction 4 deux degrés
est le méme, répété et appliqué d'ailleurs au pronom hu =
« le » ou « lui » : « introduis-le » (ou « glisse-le ») dans le Coffre
et introduis-le dans le Flot », ce qui laisse les choses dans une
certaine indétermination : le pronom hu s’applique en I'occur-
rence au premier degré a l'enfamt, au deuxitme il peut
s'appliquer soit au coffre, soit 4 I'enfant, soit aux deux dans une
synthése qu'implique en quelque sorte cet « enveloppement »
successif *'. Or on peut dire que la mise de I'enfant dans « le
Coffre » envisagée en elle-méme fait référence i l'institution du
tabiit dans toute sa généralité, mais lorsqu'il s'agit de sa mise a
I'eau il y a nécessairement référence a son type nautique.
Effectivement cette opération & deux degrés nous semble se
rapporter aux deux facteurs d’origine traditionnelle différente
intervenant dans cette partie de 'histoire sainte moisiaque,
chose dont nous aurons l'occasion de traiter dans la suite.

Enfin une autre mention coranigue nous permetira mainte-
nant de situer dans le temps, ou plutét dans le déroulement du
cycle humain, l'institution du Tdbdi premier, et de voir que
cetlte institution est rattachée effectivement a Adam. Il s'agit
d'un passage de la sourate de la Génisse qui parle de la

Edouard Dhorme, Imp. Nat. 1951, pp. 62-63 ; cf. La Bible 1, Bibl. de la Pléiade,
Gallimard, pp. 178-179, note 10.) On remarquera que ¢ esl & la déesse [star que
correspond ainsi la = femme parfaite », Asiya, épouse du Pharaon, qui
lui-méme correspond alors analogiquement 4 Baal. Dans la version bibligue,
c’est la fille du Pharaon qui représente la maison royale, mais le nom gu’'on hu
donne d'autre part, Thermuthis, est un des noms d'lsis, homologue d'Istar.

On entrevoit ainsi une des voies, car il v en a plusieurs, par lesquelles
pourrait éire résolue cette apparente divergence de données traditionnelles.

11. Lavariante coranique que nous avons signalée, dans une note précédente
et qui ne fait pas mention du tdbdr, dit simplement : « Et nous révélimes
{fawhay-rd) a la meére de Moise : Allaite-le ! Puis, quand tu craindras pour hui,
jette-le dans le Flot (algi-hi fi-I-yamm), et n'aie pas peur, ni ne Uattriste : Hous
le renverrons (rddddi-hu) vers toi et nous en ferons (un) des Envovés. = (Coran,
28, 7). Cest I'« enfant » qui est jeté ici dans |'eau, sans autre précision, mais le
verbe employé n'est plus cette fois-ci igdhifi = « introduis(-le) » ou « glisse
{-le} » répété dans l'autre texte pour l'enfant et pour le coffre, mais algi = « jetie
{-le) = qui tient la place de I's introduction » & deux degrés de l'autre et qui
exprime donc une action de caractere global.



LE COFFRE DHERACLIUS 101

descente d'Adam sur terre : « Or Adam regut (ralaggd) de son
Seigneur des Paroles (Kalimat) et le Seigneur revint a lui (1dba
‘alay-hi) : en vérité Il est Celui qui aime revenir et pardonner
(ai-Tawwdb), le Treés-Miséricordieux {ar-Rdhim) (Coran, 2,
36-37). Nous avons la, le premier moment oi, dans l'histoire
sacrée intervient la notion de tawba (= repentir », « réconcilia-
tion =) & laquelle est rattachée la signification arabe du tabit,
et qui, comme le comprennent les commentateurs, concerne
aussi bien le serviteur que le Seigneur. A 'occasion est énoncé
le nom divin ar-Tawwdb (auquel celui d'ar-Rahim sert de
qualificatif), ce qui est l'indice d'une théophanic adéquate,
logiquement la premiére sous le rapport de ce nom. On peut
remarquer aussi que dans le fait de cette réconciliation il y a un
aspect d'« alliance », au sens biblique de ce mot, qui est
nouveau par rapport au statut paradisiaque perdu par Adam,
et qui évoque d'ailleurs un des qualificatifs de I'Arche chez les
Israélites *.

*[Ce chapitre est demeuré inacheveé.]



VII

UN SYMBOLE IDEOGRAPHIQUE
DE L'HOMME UNIVERSEL

(Données d'une correspondance
avec René GUENON) *

En finissant son article intitulé « La Montagne et la
Caverne » (Etudes Traditionnelles, janvier 1938), René Guénon,
qui venait d'appuyer ses considérations sur les schémas
triangulaires correspondant & ces deux symboles, écrivait - « Si
l'on veut représenter la caverne comme située i l'intérieur
méme (ou au ceeur, pourrait-on dire) de la montagne, il suffit
de transporter le triangle inversé a l'intérieur du triangle droit,
de telle fagon que leurs centres coincident [fig. T] ; il doit alors

V

Fig. I

nécessairement étre plus petit pour y étre contenu tout entier,
mais, & part cette différence, 1'ensemble de la figure ainsi
obtenue est manifestement identique au symbole du « Sceau

* [Ce texte est celui qui a é1é publié dans le n* de mars-avril 1961 des Etudes
Traditionnelles. Nous avens toutefois tenu compte des modifications de détail
apportées en 1962 par Michel Vilsan dans sa « Notice complémentaire au
chapitre XXXI » des Symboles fondamentanux de la Science sacrée (Annexe I1I),
c'est-a-dire au texte de René Guénon intitulé : « La Montagne et la Caverne ».

Par contre nous avons maintenu les deux premiers paragraphes SUpPpPrimés
dans la = Notice ».]



UN SYMBOLE IDEOGRAPHIQUE DE L'HOMME UNIVERSEL 103

de Salomon =, ol les deux triangles opposés representent
également deux principes complémentaires, dans les diverses
applications dont ils sont susceptibles. D'autre part, si I'on fait
les cotés du triangle inversé égaux 4 la moitié de ceux du
triangle droit (nous les avons fait un peu moindres pour gue les
deux triangles apparaissent entiérement détachés l'un de
I'autre, mais en fait, il est évident que l'entrée de la caverne
doit se trouver a la surface méme de la montagne, donc que le
triangle qui la représente devrait réellement toucher le contour
de l'autre) ', le petit triangle divisera la surface du grand en
quatre parties égales, dont l'une sera le triangle inversé
lui-méme, tandis que les autres seront des triangles droits ;
cette derniére considération, ainsi que celle de certaines
relations numérigues qui s'v rattachent, n'a pas, a vrai dire, de
rapport direct avec notre présent sujet, mais nous aurons sans
doute l'occasion de la retrouver par la suite au cours d’autres
études ».

Notre regretté maitre n'eut plus en fait une telle occasion
dans ses livres ou articles mémes. C'est seulement dans sa
correspondance avec nous qu'il a été amené, a plusicurs
reprises, 4 donner quelques precisions inédites, en rapport avec
certains themes de nos échanges. Ses autres lecteurs n'ont donc
plus maintenant d'auire moyen de savoir ce qu'il voulait dire a
cet égard, que de prendre connaissance, par une notice
posthume comme celle-ci, de certains passages de ses lettres.
Nous les accompagnerons d'explications circonstancielles et de
quelques commentaires personnels.

C'est & propos du symbolisme numéral de certains noms et
termes arabes que ces questions furent pour la premiére fois
évoquées ; pour mieux situer tout cela, il est opportun de
rappeler que dans le Symbolisme de la Croix, ch. ITI (1931), René
Guénon avait déja écrit que, dans |'ésotérisme islamique, « il
est enseigné que '« Homme Universel », en tant qu’il est
représenté par l'ensemble « Adam-Eve » a le nombre d’Alldh,
ce qui est bien une expression de I'« Identité Supréme ». En
note, |'auteur précisait : « Ce nombre qui est 66, est donné par
la somme des valeurs numérigues des lettres formant les noms
Adam wa Hawd. Suivant la Genése hébraique, |'homme = créé
male et femelle », ¢'est-a-dire dans un état androgynique, est

1. « On pourra remarquer, d'aprés le méme schéma, que si la montagne est
remplacée par la pyramide, la chambre intérieure de celle-ci est I'équivalent
exact de la caverne. » (Note de René Guénon).



104 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

« 4 I'image de Dieu ». » Comme nous lui avions, de notre coté,
signalé par la suite quelques autres correspondances (qui ne
peuvent étre évoquées dans le présent contexte), il v eut dans sa
réponse une premiére allusion, insuffisamment explicite toute-
fois, au point qui nous intéresse :

« Pour le nombre 45 du nom Adam il y a lieu de remarquer
que ce n'est pas seulement un multiple de 9, mais que c'est
proprement le « triangle » de 9, c'est-a-dire, en d'autres termes,
la somme des 9 premiers nombres. D'autre part, le nombre de
Hawd est 15, qui est le « triangle = de 5 ; le rapport de ces deux
triangles peut aussi donner lieu & quelques considérations
curieuses ; jai d'ailleurs depuis longtemps l'intention de parler
de cela dans quelque article, mais je n'en ai pas encore trouvé
l'occasion jusqu'ici » (Lettre du 30 mars 1940).

En lui répondant, nous fimes, entre autres choses, la
remarque que le rapport entre 45 et 15 était particuliérement
intéressant dans la disposition que les 9 premiers nombres ont
dans le soi-disant « carré magique » de 9, oi chaque rangée,
verticale, horizontale ou diagonale totalise 15, 'ensemble se
trouvant centré sur le nombre 5, symbole numéral du
microcosme humain (cf. la disposition de I'homme régénéré
sur I'Etoile flamboyante). Ceci nous valut en retour une
précision nouvelle sur le point en question :

« Vos remarques au sujet du « carré magique » de 9 sont
exactes * ; mais de plus, le rapport des nombres d'Adam et de
Hawd est aussi celui des deux triangles dont j'ai parlé 4 propos
du symbeolisme de la montagne et de la caverne. Si l'on
considére la somme des deux noms sans faire intervenir la
conjonction, c'est-a-dire 60, Adam en représente trois quarts et
Hawd un quart ; cela pourrait étre rapproché de certaines
formules hindoues (un quart, en sans-
crit est appelé un « pied », pdda), pour
autant du moins que ces formules sont
susceptibles d'une application a
I'Homme Universel = (Leftredu21 avril
1940).

Fig. IT

2. La question du symbolisme de ce = carré » a é1é reprise ensuite par
Guénon lui-méme dans La Grande Triade (ch. XVI : Le « Ming-Tang =), parue en
1946,



UN SYMBOLE IDEOGRAFPHIQUE DE L'HOMME UNIVERSEL 105

A ce dernier propos voici ce qui nous parait pouvoir étre
évoqué, tout d'abord des données hindoues citées ailleurs par
René Guénon lui-méme. La Mdndikya Upanishad (shruti 1 et 2)
emploie 1'unité de mesure appelée pdda a propos des condi-
tions d’Armd : « Atmd (dont toutes les choses ne sont que la
manifestation) est Brahma, et cet Armd (par rapport aux divers
états de 1'étre) a quatre conditions (pddas) ; en vérité tout ceci
est Brahma ». Aprés avoir cité ce texte dans le chapitre X de
L'Homme et son devenir selon le Véddnta, René Guénon montre
aux chapitres XI, XIV et XVI que d'aprés les correspondances
établies par la méme Upanishad entre les éléments constitutifs
(mdirds) du monosyllabe sacré Aum (prononcé Om) et les
conditions (pddas) d'Armd, dont il est le symbole idéographi-
que, ces quatre conditions sont :

1* I'état de wveille (jdgarita-sthdna) qui est celui de la
manifestation la plus extérieure, le monde corporel, représenté
par la lettre A du monosyllabe ;

2= I'état de réve (swapna-sthdna) qui est celui de la manifes-
tation subtile représenté par la letire U ;

3* l'état de sommeil profond (sushupta-sthdna), le degré
principiel de |'étre, représenté par la lettre M ;

4 |'état supréme, total et absolument inconditionné repré-
senté par le monosyllabe lui-méme, envisagé sous son aspect
principiel et « non exprimé » par un caractére idéographigque
(amdira).

Mais d’autre part, la Maitri Upanishad (7 Prapathaka, shruti
11) dit : « Veille, réve, sommeil profond, et ce qui est au-dela,
tels sont les guatre états d'Armd : le plus grand (mahattara) est
le Quatriéme (Turiva). Dans les trois premiers Brahma réside
avec un de ses pieds ; il a trois pieds dans le dernier =. Et René
Guénon commente : « Ainsi les proportions établies précédem-
ment & un certain point de vue se trouvent renversées a4 un
autre point de vue : des quatre « pieds » (pddas) d’Armd, les
trois premiers quant a la distinction des états n'en sont qu'un
guant a l'importance métaphysique, et le dernier en est trois &
lui seul sous le méme rapport. Si Brahma n'était pas = sans
parties » {akhanda), on pourrait dire quun quart de Lui
seulement est dans I'Etre (v compris tout ce qui en dépend,
c'est-a-dire la manifestation universelle dont il est le principe),
tandis que Ses trois autres quarts sont au-dela de I'Etre. Ces
trois quarts peuvent étre envisagés de la facon suivante :

1“ la totalité des possibilités de manifestation en tant
quelles ne se manifestent pas, donc & I'état absolument



106 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

permanent et inconditionné, comme tout ce qui est du
« Quatriéme » (en tant gu'elles se manifestent, elles appartien-
nent aux deux premiers états ; en tant que « manifestables s,
au troisiéme, principiel par rapport a ceux-la) ;

2* la totalité des possibilités de non-manifestation (dont
nous ne parlons d'ailleurs au pluriel que par analogie, car elles
sont évidemment au-dela de la multiplicité et méme au-dela de
I'unité) ;

3* enfin, le Principe Supréme des unes et des autres, qui est
la Possibilité Universelle, totale, infinie et absolue ».

Il est naturellement possible de trouver des correspondances
entre les 4 pddas de Brahma et les 4 petits triangles en lesguels
se décompose le grand (de méme que, d'un autre coté, on
devrail pouvoir opérer une transposition nouvelle du monosyl-
labe Aum) : dans ce cas le triangle inversé, appliqué 2 'ordre
principiel, symbolise I'Etre en tant qu'il se manifeste * : les 3
triangles droits correspondent alors aux trois aspects de
Brahma au-dela de I'Etre : le triangle supérieur, origine de
I'ensemble figuratif, convient naturellemenit comme symbole
du Principe Supréme de toutes les possibilités et les deux
triangles de droite et de gauche, respectivement aux possibili-
tés de non-manifestation et aux possibilités de manifestation
en tant qu'elles ne se manifestent pas *.

D’autre part, quand on envisage les correspondances avec les
4 pddas d’Atma, elles sont les suivantes : le triangle supérieur
correspond au pdda principiel et non-manifesté, et les autres 3
triangles aux trois pddas du domaine de la manifestation mis,
en outre, en rapport avec les mdtris d'Om. Cependant, pour une
application précise, il faut envisager la encore une interpréta-
tion selon le symbolisme du cenire, de la droite et de la gauche,
¢'est-a-dire en réordonnant la hiérarchie verticale des degrés
de I'existence (principiel, intermédiaire et corporel) sur un
plan horizontal correspondant au point de vue des « directions
de voie », ou encore de la « justice distributive ».

3. Le triangle inversé cst dans le Bouddhisme, par une application plus
spéciale, le symbole de miséricorde d'Avalokiteshwara, « le Seigneur qui
regarde en bas ».

4. Il en est ainsi, précisons-le, lorsque 'on considére la manifestation dans
un sens « négatif » ; mais si I'on envisageait celle«i dans un sens « positif »,
c'est-a-dire comme accomplissement ou perfection des possibilites existen-
tielles (conformité au Fiar), le symbolisme de la = droite » et de la « gauche » se
trouverait inverse.



UN SYMBOLE IDEOGRAPHIQUE DE L'HOMME UNIVERSEL 107

Enfin, en se placant & un point de vue plus cosmologigue
(proche de celui du Sankhya) mais dans les termes de la
Shvetdshvatara Upanishad, le triangle supérieur serait I'« Etre
Unigue et Sans-Couleur » (interprété comme Shiva), et les trois
autres triangles, les trois « non-nés » : l'un, de caractére
féminin, « la non-née rouge, blanche et noire » qui engendre les
étres particuliers, et qui correspond a la Nature Primordiale
principe des trois Gunas, ou encore a la Shakti de Shiva, est
représenté logiquement, par le triangle inversé *; les autres
deux « non-nés » sont de caractére masculin, mais l'un « se
tient a coté de celle-ci satisfait, 'autre la quitte aprés en avoir
joui » ; ce sont respectivement I'ame incréée, mais passive et
liée dans le premier cas, active et détachée dans le deuxiéme
(Sv. Up. IV, 1 et 5)*. Cependant ce texte parle proprement de 4
entités distinctes, et non pas de 4 parties d'un méme étre. Or,
en vérité il s'agit de modes d'une méme réalité essenticlle qui
n’est autre qu'Anmd, mais ces modes sont ici, pour des raisons
didactigues, personnifiées dans des hypostases typiguement
caractérisées qui peuvent l'affecter non seulement dans la
multitude des étres existants, mais aussi dans la multiplicité
des élats d'un méme étre 7.

Mais revenons a notre correspondance avec Guénon. A un
autre moment, bien plus tard, nos lettres touchant a plusieurs
reprises a la question du mantra Om en rapport avec des noms
et formules de dhikr islamique, R. Guénon nous dit enfin :

« En connexion avec ce que je vous avais dit, je vous deman-
derai encore d’'examiner attentivemnent ce que donne la dispo-
sition des lettres sur les cotés de la figure ci-contre, dans
laquelle le grand triangle doit étre regardé comme valant 45 =
Adam, et le petit triangle inversé comme valant 15 = Hawad.
Cette figure est celle que j'avais donnée, mais sans les lettres et
sans méme faire allusion & cela, car javais l'intention d'y

5. Cette identification est en parfait accord avec le symbolisme propre au
principe féminin ; entre autres, telle est la position du triangle en tant que
symbole de la Shakri.

6. L'ordre de mention dans le texte upanishadique cité correspondrait ainsi
au symbolisme du centre, de la gauche et de la droite.

7. C'est de la méme facon que « les deux oiseaux, compagnons étroitement
unis, agrippés au méme arbre, |'un mangeant le fruit, I'autre immobile mais
regardant intensément =, figurent respectivement jivdimd et Armd ¢'est-a-dire
deux degrés du méme Sol. Du reste dans la Shvetdshwatara Upanishad la
strophe concernant ces deux oiseaux (IV, 6) suit immédiatement le passage gui
mentionne les 4 entités dont nous parlons.



108 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

revenir plus tard, dans mon article sur la montagne et la
caverne » (Lettre du 4 aoht 1945).

Fig. 111

Les circonstances ne nous ont pas permis a I'épogue de faire
autre chose que de le remercier pour cette importante
communication, de sorte que nous n'avons pas a citer de sa
part quelque appréciation sur les constatations que nous
pouvions faire & ce propos, ni d'autres considérations qu'il
n'aurait pas manqué d'ajouter lui-méme a l'occasion. Nous
espérions aussi qu'il se déciderait & écrire enfin 'article qu'il
avait en vue depuis si longtemps.

Voici, maintenant ce que l'on peut dire 4 premiére vue a
propos de cette figure IT1 :

Les lettres qui l'entourent sont arabes, 4 savoir : au sommet
un alif, au coin de droite un ddl, a celui de gauche un mim, ce
qui fait pour le grand triangle, les trois lettres constitutives du
nom Adam ; au milieu du cété droit, ot se trouve la pointe d'un
des angles du triangle inversé, il y a un hd, au milieu du coté
gauche, ot est la pointe de I'angle adjacent au méme cété, un
wdw, et enfin, au milieu de la base du grand triangle, o
s'appuie le sommet renversé du petit triangle, un autre alif, ce
qui fait pour le petit triangle, les trois lettres constitutives du
nom Hawd". L'effet que produit cette interférence des lettres
des deux noms sur chaque coté du grand triangle est le
suivant : sur le coté droit alif — hd — dal = Ahad, qui signifie

8. Le nom de Hawd exprimant |'idée de vie (havdr), on voit tout de suite sa
relation avec le coeur, siége du « centre vital =, dont le triangle inversé est le

symbole géométrique.



UN SYMBOLE IDEOGRAPHIQUE DE L'HOMME UNIVERSEL 109

.« Un » ; sur le coté gauche alif — wéw — mim = Awm, ce qui est

. - ————-

la transcription arabe du monosyllabe sacré de 1'Orient ; enfin
sur la base, en suivant l'ordre normal de I'écriture arabe on a
dal — alif — mim = dam, un verbe signifiant «il est
permanent », mais gqu'il faut lire plutét au participe présent

' Dd@'im = « Permanent, Eternel », ce qui donne un des noms
" divins, I'i de la transcription de ce dernier mot ne correspon-

dant alors dans 1'écriture arabe qu'a une simple hamza (signe

- d'attaque vocalique qui n'est pas une lettre et n'a, par

conséquent, non plus de valeur numérale). On a ainsi trois
termes d'une importance capitale dans l'ordre doctrinal : le
nom divin de 1'Unité Pure (cf. Cor. 112, 1), le vocable
primordial qui selon la doctrine hindoue inclut l'essence du
triple Véda et qui est donc un symbole du Verbe universel, et,
enfin, un terme qui exprime aussi bien la permanence du
Principe Unique que celle de la Révélation Premiére du Verbe.
Cependant, ces trois aspect divins, en tant qu'ils apparaissent
ici dans la structure de la Forme de |'’Androgyne humain, sont
en l'occurrence proprement des aspect théophaniques de
I'Homme Universel.

Sous ce rapport, il est frappant de constater que |'alif du
sommel, qui exprime déja par lui-méme les idées de « prin-
cipe » et d'« unité » (la valeur numérale de cette lettre étant 1),
ou encore de « polarité » (la valeur des lettres qui composent le
nom alif étant 111, nombre du « pole », Quib), entre comme
lettre initiale dans la constitution aussi bien d'Ahad = « Un »
gque d’Awm = Om, et cela est en accord aussi avec la position
principielle que cette lettre occupe tant dans l'ordre « numé-
ral » que dans I'ordre « litiéral » : ceci suggére I'idée qu'on se
trouve la en présence d'une sorte de « sceau » des deux sciences
sacrées des Nombres et des Lettres. Ces sciences sont en réalité
les deux branches principales de la Science plus générale des
Noms (applicable aussi bien dans I'ordre divin que dans l'ordre
créaturel) qu'Alldh a enseignée par privilege a Adam (Cor. 2,
31 ; cf. Geneése II, 19-20), et le fait que cet alif est dans notre
schéma tout d’abord l'initiale du nom méme d’Adam, illustre
parfaitement la vérité que ces deux sciences sont deux attributs
complémentaires et solidaires de 'Homme Universel. Cepen-
dant leur premiére origine étant divine, ainsi que nous venons
de le dire, 'alif qui symbolise leur principe doit étre considéré
comme étant originellement et essentiellement linitiale du
nom méme d'Alldh, « conférée » &4 Adam par la Théophanic
Primordiale que constitue, & vrai dire, la création de celui-ci



110 L ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

« selon la Forme d'Alldh ». Cet Alif est alors un symbole du
Principe de cette Forme totale, de méme que le tracé droit de
cette premiére lettre de 'alphabet sacré est considéré comme
le principe constitutif de toutes les autres, et de méme que le
son a qui lui correspond (comme on le voit dans 1'écriture
quand la lettre marquée d'une fatha — son @ — « saturée » est
prolongée nécessairement avec un alif) est la voix primordiale,
dont tous les sons possibles n'en sont que des modifications, et
de méme enfin, que 'unité, qui est la valeur numérale de cette
lettre, est le principe de tous les nombres °.

Enfin cet alif supérieur, et de position initiale dans le nom
Adam, a comme une « projection » dans I'alif inférieur qui est
la finale du nom Hawd. La relation entre ces deux alif est
d'ailleurs en toute rigueur celle de deux degrés existentiels
simultanés et polairement opposés d'un méme étre, tout
comme Hawd n'est qu'une partie intime de |'Adam primordial
et androgyne, et, distinctement, son complément produit par
un simple réfléchissement intérieur de l'aspect masculin ™.
D'un point de vue microcosmique plus analytigue la place
qu'occupe l'alif du sommet est celle du rayon envové par le
Soleil spirituel, qui est le Soi transcendant, et touchant tout
d'abord au centre du « Lotus & mille pétales » (Sahasrara) ',
situé symboliquement & la couronne de la téte. A son tour I'alif
d’en bas représente, pourrait-on dire, I'aboutissement inférieur
du méme rayon (4 travers l'artére subtile Sushumna), et sa
position, qui est le point de contact entre le sommet inversé du
petit triangle et la base du grand, exprime une relative et
apparente « immanence » du Soi au fond de la « caverne du

9. Nous ne pouvons insister & cette occasion sur certaines opérations par
lesquelles cette conception pourrait étre « vérifiée » encore dans 'ordre littéral
&l numéral.

10. Dans notre figure ce réfléchissement doit étre considéré comme
« triple », chacun des triangles droits contigus par un coté commun avec le
triangle inversé projetant dans celui-ci son reflet propre, et cela pourrait étre
mis en rapport, dans l'ordre principicl et non-manifesté entre autres, avec la
triple potentialité qualitative de Prakriri (les trois gunas), et dans 'ordre des
productions, par exemple, avec les trvis fils du couple primordial nommés
dans la Genése (Cain, Abel ¢t Seth) qui représentent trois types fondamentaux
d’humanité.

1. Le fait que I'alif dérive d'une racine qui vovellée alf signifie « mille =
vient favoriser en quelgque sorte cette assimilation.



UN SYMBOLE IDEOGRAPHIQUE DE L'HOMME UNIVERSEL 111

cceur » 2, alors que, selon son essence pure, le Soi reste
inconditionné, tout comme l'alif originel, celui d’Allah, n'est
assignable selon sa nature véritable en aucune position déter-
minée sur ce schéma symbolique dont les éléments procédent
cependant tous de lui. Du point de vue macrocosmique, la
relation de « descente » qui existe entre ces deux alif est au
fond une expression de la manifestation du Commandement
Seigneurial (al-Amr ar-Rabbdni), qui descend du Ciel en Terre,
réordonne le monde et remonte vers Allah ™.

D'autre part, si l'on se rapporte au symbolisme de la
Montagne et de la Caverne comme = séjours » du Pdle spirituel,
I'alif supérieur représente la position dominante et manifeste
de celui-ci au début du cycle, et l'alif inférieur sa résidence
centrale et intérieure dans la phase d'occultation.

Enfin, pour conclure nos considérations supplétives nous
dirons qu’en insistant un peu plus on pourrait faire d'autres
constatations significatives tant dans I'ordre numéral que dans
l'ordre littéral et verbal, mais notre but étant surtout de
rapporter le propos de René Guénon, nous arrétons 1a, pour le
moment, notre intervention personnelle sur ce point.

1l reste cependant que le fait le plus frappant dans cette
figure est I'apparition de I'Awm, et on peut se demander que
peut valoir au fond la présence de ce vocable védique dans un
contexte arabe. Cette question nous orienle vers un autre
domaine d'étude, et nous nous proposons de la considérer dans
un autre chapitre dans lequel nous aurons a évoguer encore
quelques propos de la correspondance avec René Guénon™.

12. C'est donc un équivalent de I'Avardra « né dans la Caverne », et encore de
Shiva engagé dans le devenir et appelé « celui qui est dans le nid ». — Cela n'est
pas non plus sans rappeler, selon une autre perspective sur la constitution de
I'étre humain, la localisation au bas de la colonne vertébrale de la force
serpentine Kundalini dans le triangle appelé Traipura qui =st le siége de la
Shakri. 1l est plutdt superflu de rappeler aussi que le Serpent, al-hayya, est
étymologiquement aussi bien que mythologiquement li¢ a Eve.

13. Cela se fait « pendant un Jour dont la mesure est de 1 000 ans du comput
ordinaire » (Cor. 32, 5), ce qui évoque encore la signification de la racine dont
dérive le terme alif.

* [Dans sa = Notice », Michel Vilsan concluait ainsi : « Nous traiterons ce
point prochainement a l'occasion de la présentation d'un autre recueil
posthume de René Guénon : Tradition primordiale et formes particuliéres ».
Rapn-lons que le seul ouvrage posthume de Guénon établi par Michel Valsan
est : Symboles Fondameniaws de la Science Sacrée.)



VIII

LE TRIANGLE
DE L'ANDROGYNE
ET LE MONOSYLLABE « OM » *

A la fin de notre chapitre intitulé Un Symbole idéographique
de 'Homme Universel (Données d'une correspondance avec
Ren¢ Guénon) nous prévoyions une suite plus spécialement
destinée a rendre compte de la présence du vocable védigue
Awm (= Om) au sein du contexte arabe donné par la figure qui
représente les proportions symboliques entre Adam et Eve
dans la constitution de I'Androgyne primordial. Nous repro-
duisons ici de nouveau le dessin donné alors et le doublons en
l'occurrence d'une transcription en lettres latines pour en
faciliter la consultation. Nous précisons en méme temps les
transcriptions littérales tout en observant que, sur les deux
dessins, la lecture doit se faire dans le sens de I'écriture arabe,
c'est-a-dire de droite 4 gauche.

1. COMPLEMENTARISME DE SYMBOLES 1DEOGRAPHIQUES

En fait il s’agira maintenant de dégager plutét le sens de la
présence des trois lettres arabes qui correspondent aux trois
mdtris ou éléments constitutifs du monosyllabe Om, car
I'arabe, comme toutes les langues sémitiques entre autres, ne
comporte pas, toul au moins explicitement, ce méme vocable
invocatoire, et posséde en échange, avec un emploi sacré plus
ou moins comparable, le vocable Amin (= amen), équivalence
sur laquelle nous reviendrons d'ailleurs plus tard.

* [Publié dans E.T., mars-avr. 1964.]



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 113

I A
B T v H
@ > M D
| A
Letires constitu- Transcription latine r
tives arabes des lettres arabes Noms arabes
alif-dédl-mim ADM Adam
hd-waw-alif HVA Hawa (Eve)
alif-hd-dal AHD Ahad (= Un)
alif-wdw-mim AVM Awm (Om)
dal-alif-mim DAM Déim(=Ilest
permanent)

Les trois lettres arabes alif, wdw, et mim en tant qu'éléments
d'un groupe ternaire déterminé et situé dans le cadre symboli-
que de notre schéma de |'Homme Universel, peuvent étre
interprétées ainsi : I'alif, qui est un symbole de 'unité et du
principe premier, représente naturellement Allah, dont le nom
a, d'ailleurs, comme lettre initiale un alif ; & l'opposé, la
derniére des trois lettres, le mim désigne I'Envoyé d’Allah,
Muhammad, dont le nom débute par cette lettre *. L'initiale et

1. Pour ce qui est de la transcription latine d’Asm, on peut remarquer que le
tracé du dessin triangulaire lui-méme peut s¢ décomposer en AV M . out
comme le symbole [£x] relevé chez les Carmes de Loudun et étudié par René
Guénon dans Le Rot du Monde (ch. I1 et IV).

2. Le mim, indépendamment de la place qu'il occupe dans un schéma
comme celui étudié ici, est un symbole de Muwhammad en méme lemps gue
d’Adam. Voici a ce propos un passage d Tbn Arabi : « Le mim (pris avec son nom
compasé de m+ v + m = mim + vd + mim, revienl a Adam et 3 Muhammad —
que sur les deux soient la grace unifiante et la paix ! — Le yd entre les deux mim
est le moven de leur liaison car le vd est une lettre « faible » ou « causale »
(harfu ‘illatin). Au moyen de celle-ci Muharmmad (ou |'un des deux mim) exerce
sur Adam (ou l'autre mim) une action spirituelle, et ¢'est de cette action que
dérive la spiritualité d'Adam ainsi que celle de tout étre de 'univers ; cela est
conforme au hadith du Prophéte disant : « J'étais prophéte alors qu'Adam
n'était encore qu'entre l'eau et l'argile ». De son cdié Adam exerce sur
Muhammad, par cette méme lettre intermédiaire une action corporelle dont
dérive du reste la corporéité de tout homme existant dans le monde,
inclusivemnent celle de Muhammad. » (Le Livre du Mim, du Waw er du Nidn, &d.
Haydérabad. 1948).



114 LTSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

la finale de cet Awm, correspondent ainsi aux deux Attestations
(ash-Shahddatin) de 1'Islam : celle concernant Allah comme
Dieu unique et celle de la mission divine du Prophéte
Muhammad. Entre ces deux termes extrémes, le wdw fait
jonction (wasl), cette lettre étant du reste la copule «et »
(wa)®; en méme temps, métonvmiquement le wdw est la
Wahda, I'Unité essentielle entre le Principe pur et la Réalité
Muhammadienne *.

En interprétant la relation idéographique enire les trois
lettres dans une perspective théophanique on peut dire que le
Verbe, qui se tient a I'état principiel dans I'alif, se développe en
tant qu'Esprit Saint dans le mouvement spiral du wdw pour
s'enrouler finalement dans la forme totalisante et occultante
du mim muhammadien ; ainsi la Réalité Muhammadienne
constitue le mystére du Verbe supréme et universel, car elle est
en méme temps la Théophanie intégrale (de I'Essence, des
Attributs et des Actes) et son occultation sous le voile de la
Servitude absolue et totale *. C'est pourquoi le Prophéte disait -
« Celui qui me voit, voit la Vérité elle-méme = (man ra'dni
fagad ra’d al-Haggq). La suite présentée par ces trois lettres peut

3. Dans I'économie de la révélation prophétique ce role est celui de I'Ange
Gabriel. On sait que se¢lon les commentaires concernant les = Lettres isolées
placées en téte de certaines sourates du Coran, I'Ange correspond a la lettre lim
du groupe Alif-Lém-Mim, ternaire représentant alors hi¢rogrammatiquement
Alldh-Tibrd'il-Muhammad. (CI. Les Interprétations ésotérigues du Coran : E.T.
nov-déc. 1963, p. 263). On peut dire aussi qu'en regard de la fonction
conjonctive du wdw, le lim, comme préposition « a = ou = pour », exprime
Iattribution et Ia finalité, ce qui, dans un sens, dispose Allsh 4 une théophanie
intégrale en Mubammad, et, dans le sens inverse, rapporte toute la réalité et la
fonction muhammadienne a Allah.

4. Au méme point de vue le wiw est considérd aussi comme « letire de
lamour = fharf al-wadd), et il est emplové comme tel dans les opérations basées
sur les vertus des letires. Le mot Wadd (qui n'a que deux lettres dont la derniére
€sl seulement prononcée avec = renforcement =, ce qu'on transcrit par un
redoublement) s¢ trouve d'ailleurs dans notre dessin, si on rattache au waw le
dil de I'angle de droite. Cette derniére lettre est elle-méme considérée dans le
méme ordre d'idées comme « lettre de la permanence ou de la constance » (harf
ad-dawdmi), ce qui lui assure d'ailleurs une spéciale application au wadd.

5. id. pp. 264-265. — Cet acte simultané de théophanie et d'occultation
servitoriale est énoncé par D'écriture chrétienne dans le cas de Jésus (qui
cependant avait eu a manifester trés spécialement les attributs de la
Seigneurie, en arabe ar-Rubgbiyyal : « Bien qu'il fiit dans la Forme (Morphé =
Sira) de Dieu, il ne s'est pas jugé avidement égal a Dieu, mais il s'est vidé
lui-méme en prenant la forme d'esclave, en se rendant semblable aux hommes,
etc. = (Phil. 11, &-9).



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 115

étre regardée comme constituant le cycle complet du Souffle
universel : en termes hindous, Brahma en tant que Prdna ®.

Il est & remarquer que ce symbolisme de totalité propre au
groupe des trois lettres arabes alif-wdw-mim coincide exacte-
ment avec celui du monosyllabe hindou selon la Mdndikya
Upanishad (shruti 1) : « Om, cette syllabe {akshara) est tout ce
quiest!»’

En outre, 'alif et le mim peuvent étre envisagés dans la

rspective du cvcle des manifestations prophétigues. Ces

tres, qui sont aussi l'initiale et la finale du nom d’Adam,
représentent alors, respectivement, Adam lui-méme en tant
que détenteur primordial de la Science divine des noms (‘Ilm
al-Asmd’) et Muhammad en tant que Sceau des Prophétes
recoit les Paroles Synthétiques (Jawdmi® al-Kalim) et est chargé
de « parfaire les nobles maeurs » (tatmim Makdrim al-Akhlag) ®.

6. Motons aussi que, dans ces conditions, il n'y a rien d'étonnant qu'un mot
arabe composé de ces trois letires disposées dans 'ordre dont il est guestion ait
un sens approchant de « souflle » par exemple. Efectivement, un mot arabe
awm existe dans le sens trésproche de « soulfle fort ». « respiration d homme
altéré de soil », mais sans aucune acception technigue et, surtout, loin de toute
fonction comparable a celle du monosyllabe védigue (. $i nous en faisons
cette mention cependant, ¢'est simplement pour faire constater que les vertus
symboliques des lettres constitutives subsistent a la base et le cas échéant
peuvent se manifester. Tel est précisément le cas de ce mot en tant que mot
arabe paraissant dans la disposition graphique que nous étudions et occupant
une place qui ne s'éclaire cependant que par référence au monosyllabe
correspondant sanscrit.

A propos du Souffle universel nous aurions pu faire état ici de la doctrine
spéciale islamique du Nafas ar-Rakhmidn, lc Souffle du Tout-Miséricordicux,
producteur des étres dans l'ordre cosmique et des lettres dans I'ordre vocal
humain. Mais certaines particularités de cette doctrine nous entraineraient
dans des développements gque nous ne pouvons pas introduire ici méme.

7. Une curieuse coincidence fait que le groupe des lettres isolées en téte de [a
sourate de la Génisse, rappelé dans une note précédente, est interprété lui aussi
dans ce sens par Al-Qashani : .. Alif-Ldm-Mim constituent le symbole par lequel
Dieu a désigné tout ce qui est, etc. (ibid. p. 263).

8. Dans celle perspective la lettre dél du schéma triangulaire est pourvue
d'une signification exceptionnelle. Parmi les prophétes elle désigne Ddwiad
(David) dont elle est l'initiale ; or, ce prophéte-roi, ainsi que le remargue Ibn
Arabi (Fuahdr, ch. 515), est dans une position trés spéciale entre Adam et
Mubammad sous le rapport des lettres constitutives : des 3 lettres du nom
d’Adaw: (alif-ddl-mim) 2 figurent dans celui de Déwsid (composé de 5 lettres -
dal-alif-waw-wdw-ddl, mais il s'écrit aussi avec un seul wdw), et 2 également
dans celui de Muhammad (composé de 4 lettres : mim-hd-mim = renforcé »
-ddl). Cela nous écarte quelque peu de notre objectif principal, mais puisque
'occasion est assez rare nous évoguerons une tradition opportune a cet
endroit : Adam ayant ohtenu d'Alldh de voir dans les germes, ses descendants,



116 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Ainsi, il est entendu que le role de cet Aum arabe est d'ordre
simplement idéographique, et ¢'est sous ce rapport que nous
ferons encore quelques remarques.

Dans notre figure, les lettres arabes correspondant aux
caractéres A, U, M, se succédent dans un ordre descendant, ce
qui correspond a la hiérarchie des vérités qu’elles symbolisent,
alors que dans la symbolique hindoue l'ordre des mdrrds d'Om
est ascendant ®.

Cet ordre inverse des mdirds s'explique par leur disposition
selon |'ordre de résorption du son, qui commence a partir de
I'état de manifestation compléte dans le domaine sensible,
séléve par un mouvement d'involution intérieure dans le
domaine subtil, et rentre, par une extinction totale, dans le
non-manifesté *,

remargqua parmi les lumiéres prophétiques celle de Dawiad et trouva
I:Jepe:mlant trop courte la vie qui lui était assignée. Il décida de lui céder de sa
propre vic une soixantaine d années, mais lorsque le terme de sa vie raccourcie
ainsi arriva, Adam revint sur son don et se disputa avec |"Ange de la Mort.
Alldh, est-il dil. prolongea quand méme la vie de Ddwid, mais sans réduire
cependant celle d’ Adam.

Ibn Arabi (Furihdz, loc. cii} dit au sujet de cette tradition : « La soixantaine
d'années offerte 2 Didwild correspond a la durée de la vie de Muhammad, et
lorsque la vie d'Adam (qualifiée dans ses phases successives par les letires de
son nom) arriva au mim de son propre nom, Adam pergut la Forme de
Muhammad dans le mim et revint sur le don fait a Déwidd. (A remarguer que le
mifm est aussi la lettre de la mort, mawr, ce qui établit un rapport trés curieux
avec le recul susmentionné devant 'Ange de la Mort). Adam agit ainsi du fan
que, dans le déroulement de sa vie, il se trouvait alors éloigné de la vision de
I"alif et du dal (qui figurent aussi dans le nom de Dawid). Mais en retirant ainsi
son don a Déawid, il passa sous le drapeau de Muhammad (ce qui est une
allusion au hadith du Prophéte : « Adam el ceux qui viennent aprés lui sont
sous mon Drapeau =).

La correspondance des lettres Alif-Ddl-Mim avec les 3 personnages mention-
nés du cycle prophétique total permet de considérer le triangle ADM comme
celui du Califat par excellence, car les prophétes respectifs sont les seuls
désignés dans le Coran et dans les Hadiths avec le titre de Calife (Vicaire)
d’Allah.

9. Cf. René Guénon, L'Homme ef son devenir selon le Véddnra, ch. XVII® des
deux premieres éditions, XVI* a partir de la troisiéme ; Le Rovd du Monde, ch. IV.

10. Quant aux lettres latines A, V, M, en lesquelles peut s'analyser le tracé
du schéma de 'Androgyne, ainsi que nous 'avons signalé dans une note
précédente, elles correspondent d'une certaine fagon avec I'ordre descendant
des lettres arabes alif, wadw, mim : le A qui seul comporte le sommet de la figure
correspond a l'alif, le V qui touche en haut les deux cités de la barre médiane et
seulement une fois la base, corvespond au wédw inscrit au niveau médian, enfin



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 117

PRINCIPALES CORRESPONDANCES DES MATRAS D'OM

oM ATMA = MONDES = VEDAS
Sidges Conditions
Métras microcos- MACTOC0S-
migues migues
M Etat de Prijma « Soleil » Sama-Véda
« sommeil (degré non-
profond » manifesté)
(Sushupri-
sthana)
U Etat de Taijasa « Lune = Yajur-Véda
« Ve » {manifestation
{Swaprna- subtile)
sthdna)
A Etat de Vaishwdnara « Terre » Rig-Véda
e veille » {manifestation
(Fdgarita- grossiére)
sthidna)

Cependant les mdtrds du monosyllabe sacré ont aussi une
représentation écrite. Or, sous ce rapport, tant du coté arabe
que du coté sanscrit, les éléments géométriques correspondant
aux caractéres de la transcription semblent étre les mémes ;
une ligne droite pour le caractére A, un élément courbe ou
spiraloide pour le caractére U, et un point pour le caractére M.
Il faudrait, dans ce cas, rendre compte, sous le rapport
idéographique, de l'inversion résultée, tout au moins apparem-
ment, dans l'ordre des caractéres respectifs. A cet égard, pour
ce qui est du cité sanscrit, nous aurons recours aux précisions
que donna René Guénon dans L'Homme et son devenir selon le
Védinta, quand il eut & traiter, pour la premiére fois d'une
facon spéciale du monosyllabe sacré hindou, et cela d’autant
plus gu’on ne trouve nulle part ailleurs, en dehors de ses écrits,
lI'indication d’un symbolisme géométrique des mdtrds d'Om :
«..les formes géométriques qui correspondent respectivement
aux trois mdtrds sont une ligne droite, une demi-circonférence
(ou plutét un élément de spirale) et un point : la premiére
symbolise le déploiement complet de la manifestation ; la

le M, qui s’appuie sur la base de la figure la touchant en trois points alors qu'il
n'atteint gqu'en deux points la barre médiane, correspond au mim placé au
niveau de base.



118 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

seconde, un état d'enveloppement relatif par rapport a ce
déploiement, mais cependant encore développé ou manifesté ;
la troisiéme, 1'état informel et « sans dimensions » ou condi-
tions limitatives spéciales, c'est-a-dire non-manifesté. On
remarquera aussi que le point est le principe primordial de
toutes les figures géométrigues, comme le non-manifesté 1'est
de tous les états de manifestation, et qu'il est, dans son ordre,
I'unité vraie et indivisible, ce qui en fait un symbole naturel de
I'Etre pur » ".

Nous avons cité in extenso ce texte de Guénon parce qu'il
contient en méme temps que les correspondances dont nous
parlons, une indication du sens particulier dans lequel celles-ci
doivent étre entendues quand il s'agit du coté sanscrit. Nous
savons ainsi que la droite dont il s'agit symbolise =« le
déploiement complet de la manifestation » ; or si ce sens doit
se trouver dans le caractére A de la transcription hindoue &
laquelle se rapporte, sans autre précision, Guénon, il n'est
cependant pas possible de le trouver dans la verticale de 1'alif
arabe ; celui-ci, pour nous servir ici de termes que Guénon
lui-méme a employés dans une autre circonstance, par sa
forme correspond au « amr, affirmation de I'Etre pur et
formulation premiére de la Volonté supréme = “, ce qui lui
reconnait un symbolisme principiel et axial. Au contraire,
I'idée de « déploiement complet de la manifestation » renvoie a
une figuration opposée a celle du trait vertical, laquelle devant
étre ici toujours rectiligne, ne pourra étre qu'horizontale.

Mais comme les formes ordinaires ou méme plus spéciales de
transcription de l'akshara en devanagari ne laissent pas voir,
tout au moins du premier regard, tous ces éléments géométri-
ques de base ", nous pensons que René Guénon avait en vue
une forme hiéroglyphique particuli¢re du monosyllabe Om, de
caractére plus simple et plus primordial, faite pour corres-
pondre graphiquement aux propriétés phonétigues du vocable.
En tout cas, nous retrouvons dans son ceuvre des indications
encore plus précises dans le méme sens, lorsqu'il parle du
symbolisme de la congue.

11. fbid.

12. Er-Rah, E.T. aoit-sept. 1938, p. 288. [Chapitre V des Apercus sur
Fésotérisrme islamigue et le Taoisme.]

13. La ﬁ::rr.n: hiéroglyphique connue comme spécialement réservée a Om est
celleci % . Les autres transcriptions courantes de ce vocable, plus
caractéristiques du syllabisme de la devandgari, sont les suivantes {oi la



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 119

Nous rappelons & cet égard tout d'abord que « pendant le
cataclysme qui sépare ce Manvantara du précédent, le Véda
était renfermé a 1'état d'enveloppement dans la congue
(shankha), qui est un des principaux attributs de Vishnu. Cest
que la conque est regardée comme contenant le son primordial
et impérissable (akshara), c'est-a-dire le monosyllabe Om, qui
est par excellence le nom du Verbe manifesté dans les trois
mondes, en méme temps qu’il est, par une auire correspon-
dance de ces trois ¢léments ou mdirds, 'essence du triple Véda.
D'ailleurs, ces trois éléments, ramenés a leurs formes géométri-
ques essentielles et disposés graphigquement d'une certaine
facon, forment le schéma méme de la conque ; et, par une
concordance assez singuligre, il se trouve que ce schéma est
également celui de I'oreille humaine, I'organe de 'audition, qui
doit effectivement, pour étre apte a la perception du son, avoir
une disposition conforme a4 la nature de celuici. Tout ceci
touche visiblement &4 quelques-uns des plus profonds mysiéres
de la cosmologie ... » * Maintenant on comprendra mieux ce
que |'auteur veut dire dans le passage suivant : « Le schéma de
la congue peut d'ailleurs étre complété comme étant celui de
I'akshara lui-méme, la ligne droite {a) recouvrant et fermant la
conque (1) qui contient en son intéricur le point (m), ou le
principe essentiel des éires ; la ligne droite représente alors en
méme temps par son sens horizontal, la « surface des Eaux »,
c'est-a-dire le milieu substantiel dans lequel se produira le
développement des germes (représenté dans le symbolisme
oriental par |'épanouissement de la fleur de lotus) aprés la
période d'obscuration intermédiaire (sandhyd) entre deux
cycles. On aura alors, en poursuivant la méme représentation
schématique, une figure que l'on pourra décrire comme le
retournement de la conque, s'ouvrant pour laisser échapper les
germes, suivant la ligne droite orientée maintenant dans le
sens vertical descendant, qui est celui du développement de la
manifestation a partir de son principe non manifesté ». Ici une
note précise : « Cette nouvelle figure est celle qui est donnée
dans 1’Archéoméire pour la lettre 7 zodiacale du Cancer » .

grande barre horizontale n'est pas un élément littéral mais un simple support
de I'écriture, la = potence » sur laguelle on suspend tous les caractéres) :
LI

14, Symboles fondamentaux de la Science sacrée, ch. XXII : Quelgues aspects
du Symbolisme du poisson, pp. 169-170.

15. Op. cit. ch. XIX : L' higroglyphe du Cancer.



120 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Or la figure indiquée ainsi est plus exactement celle de la
lettre correspondante dans I'alphabet vattan, a savoir T : en
la rétablissant dans la position de la conque avant son
« retournement » et son « ouverture », alors qu'elle contenait
donc le germe, cette figure doit étre =% . Dans cette position,
qui peut étre considérée comme normale, la ligne droite esi
horizontale. Cependant 'ordre de succession des éléments est
nouveau ; mais |'auteur nous avait averti que pour obtenir le
schéma de la conque, les trois éléments (ou mdtris) étaient non
seulement « ramenés a leurs formes géométrigues essentiel-
les », mais aussi « disposés graphiquement d'une certaine
fagon », et c'est certainement cette disposition, spéciale et non
pas ordinaire, qui explique les changements constatables ici
dans l'ordre de succession des éléments de base ™.

Enfin, dans Le Roi du Monde, ch. IV, tout en expliquant que
« le mot Om donne immédiatement la clef de la répartition
hiérarchique des fonctions entre le Brahdtmd et ses deux
assesseurs =, ternaire qui régit les « trois mondes », Guénon
ajoute : « Pour nous servir encore d'un autre symbolisme, non
moins rigoureusement exact, nous dirons que le Mahdnga
représente la base du triangle initiatique, et le Brahdtma son
sommet ; entre les deux, le Mahdrma incarne en quelgue sorte
un principe médiateur (la vitalité cosmique, 'Anima Mundi des
hermétistes), dont l'action se déploie dans I's espace intermé-

16. Malgré notre enquéte directe ou indirecte, nous n"avons pu trouver nulle
part une indication de I'existence d'un tracé d'Om ressemblant au dessin gue
nous avons reconstitué ainsi. Mais par un curieux concours d'événements, bien
significatif du reste en l'nccurrence, nous avons pu tenir un renscignement
provenant indirectement de Guénon lui-méme, et qui vérifie suffisamment la
conclusion de nos déductions symboliques. M. Martin Lings, qui avait
fréquenté René Guénon pendant de longues années au Caire a appris de lui, fin
1939 {et ceci & propos du fait que Guénon portait 4 sa main droite une bague
gravée du monosyllabe sacré, mais dans une des formes connues, celle indiguée
par nous en premier lieu dans une note précédente comme spécialement
reservée & Om) que « l'hiéroglyphe plutdt géométrique du monosyllabe, celui
dont il parle assez souvent dans ses cuvres est le suivant =2 ». On peut
ajouter gue cette configuration d'Owr apparait comme spécialement faite pour
rattacher le monosyllabe au symbolisme de la « conque de Vishnu », et gue, en
la retournant, on a les signes des mdirds, somme toute, dans leur ordre normal
ascendant, car le point est de toute fagon le terme final de la spirale. D'autre
part, il est opportun de rappeler que, d'aprés Saint-Yves d’Alveydre, qui avait
resu de Brahmanes et publié en Occident 1'alphabet waran, celui-ci s'écrit
ordinairement de bas en haut (il s'écrit aussi de gauche a droite, c'est--dire 4
I"inverse de 1'arabe).



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 121

diaire » ; et tout cela est figuré trés clairement par les
caractéres correspondants de I'alphabet sacré que Saint-Yves
appelle vartan et M. Ossendowski varannan, ou, ce qui revient
au méme par les formes géométriques (ligne droite, spirale et
point) auxquelles se raménent essentiellement les trois mairds
ou éléments constitutifs du monosyllabe Om ». Certes, la
encore ce n'est qu'une correspondance, mais elle est de la plus
grande importance. La référence qui est faite cette fois<i
explicitement & |'écriture vattan permet de comprendre que les
caractéres respectifs dans cet alphabet solaire de 22 lettres sont
au moins apparentés, sinon tout a fait identiques, & ceux
impliqués plus spécialement dans le symbolisme des mdtrds
d'Om selon la Mdndikya Upanishad et dans le commentaire de
René Guénon. Or, dans ledit alphabet, tel que nous le
connaissons par |'Archéométre de Saint-Yves, au caractére A
correspond bien une droite horizontale, au U une spirale
tournée vers le haut, enfin au M un petit point (placé sur une
droite horizontale 4 la facon d'une perle sur un fil) ”.

17. Au sujet de I'alphabet vattan, que 1'on avait appelé encore watan, nous
reproduisons un passage instructif tiré d'une étude trés étendue sur 1'Archéo-
métre qu'avait publiée « La Gnose = :

« Le plus important des alphabets que nous aurons & considérer ici pour le
moment est 'alphabet watan. Cet alphabet, qui fut I'écriture primitive des
Atlantes et de la race rouge, dont la tradition fut transmise & I'Egypte et a
I'Inde aprés la catastrophe o@ disparut I'Atlantide, est la traduction exacte de
|"alphabet astral. Il comprend trois lettres constitutives (correspondant aux
trois personnes de la Trinité, ou aux trois premiéres Séphiroth, qui sont les trois
premiers nombres d'og sont sortis tous les autres), sept planétaires el douze
zodiacales, soit en tout vingt-deux caractéres... C'est cet alphabet, dont Moise
avait eu connaissance dans les Temples d'Egvpte, qui devint le premier
alphabet hébraique, mais qui se modifia ensuite au cours des siécles, pour se
perdre complétement &4 la captivité de Babylone. L'alphabet primitif des
Atlantes a été conservé dans 1Tnde, et ¢'est par les Brahmes gu'il est venu
jusgqu’a mous ; quant a la langue atlante elle-méme, elle avait da se diviser en
plusieurs dialectes, qui devinrent peut-8tre méme avec le temps des langues
indépendantes, et ¢'est I'une de ces langues qui passa en Egypte ; cette langue
égyptienne fut I'origine de la langue hébraique, d'aprés Fabre d'Olivet. = (N°de
juillet-aodit 1910, p. 185).

Cette étude était signée T., pscudonyme de Mamnés, rédacteur enchef de« La
Gnose =, mais naturellement elle avait bénéficié de |'assistance du directeur
Palingénius (René Guénon) dont on reconnait le siyle, aussi bien gue les
notions dans la plupart des notes. Nous avons d'ailleurs ['intention de
reproduire prochainement, dans les Etfudes Tradirionnelles, I'intégralité du
texte publié alors et auquel malheureusement il mangue la partie finale (un
dernier n® de mars 1912, contenant la fin de toutes les études en cours, et qui
était déja constitué, ne parut jamais).



122 L'1SLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

En tout état de cause, maintenant, la ligne droite qui
correspond & la mdrrd A doit étre considérée comme horizon-
tale et alors elle se présente, pourrait-on dire, dans un rapport
de complémentarisme avec la droite verticale de I'alif, au lieu
d'une similitude. D'ailleurs, si on regarde bien, un pareil
rapport est constatable également pour les deux autres formes
geometriques en cause, I'élément spiraloide et le « point » - en
effet la spirale qui représente la mard U est involutive et
ascendante, car elle est définie dans la Miéndgkya Upanishad
comme urkarsha « €lévation = ™, tandis que celle du wéw arabe
est évolutive et descendante ™ =, enfin du cité sanscrit le point
qui correspond a la mdtrd M est un point proprement dit,
« sans dimensions » **, alors que du coté arabe le mim est en
realit¢ une boucle fermée ou un neeud fait par un enroulement.
forme qui, théoriquement tout au moins, comporte un petit
espace vide au milieu. On pourrait méme préciser que les
formes des caractéres dans les deux séries, combinées entre
elles, donnent les trois symboles fondamentaux suivants - la
Croix, les deux serpents du Caducée et I'(Euf du Monde.

En outre, on peut constater que, dans un ceriain sens, les
équivalences symboliques véritables se trouvent non pas dans
les caractéres mémes dont 1'ordre est inversé, mais, a chaque
niveau, dans les fonctions symboliques de leurs éléments
geométriques de base.

Ainsi le point constitutif de la mdrrd M, situé en haut, on il
représente l'état principiel, correspond en fait, a la pointe
supérieure de l'alif, qui est ce « point originel = (an-nugtar
al-asliyya) lequel s'écoula sous un Regard d’Allah et donna le

[Michel Vilsan n'eut pas 'occasion de publier dans les E.T ce texte dont les
Editions de |'(Euvre préparent la réédition.]

18. CE René Guénon, L'Homme et son devenir selow le Véddnta, ibid. — Méme
dans les tracés ordinaires d'Om cetie orientation de la spirale est reconnais-
sable dans ce qui peut en ére considéré comme s rapportant plus
spécialement & la matra U.

18 bis. Ceci concerne uniquement le tracé graphique des lettres, car le wdw,
dans sa fonction développante du souffle vocal, comporte lui-méme un sens
d’« élévation », en arabe raf’, et c'est ainsi du reste qu'est désigné dans cette
langue le signe vocalique w, connaturel en quelgue sorte a la consonne wdhw, et
caractéristique du nominatif des substantifs.

19. Méme remarque que pour la mdird précédente dans les tracés pratiqués
ordinairement.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 123

trait vertical de la premiére lettre ®. Les deux spirales,
involutive et évolutive, de I'échelon intermédiaire se corres-
pondent naturellement par leurs fonctions, également « média-
trices », mercuréennes, entre un état principiel et un état de
manifestation compléte. Enfin, au degré inférieur, I'horizon-
tale de la mdtrd A exprime sous une forme rectiligne, la méme
idée que la forme compacte du mim : un état de complétude
qui, d'un cité, est point de départ d'un processus résorptif, de
I'autre, point d'aboutissement d'une consommation cyclique.

Ainsi, en conclusion de cet examen, l'ordre inverse dans
lequel se succédent les formes géométriques dans les deux
séries de caractéres apparait comme une conséquence logique
de leur tracé hiéroglyphique réel. Or ce tracé avec le
complémentarisme que nous y discernons ne peut étre un fait
isolé et accidentel, ni sans une signification traditionnelle plus
générale, car nous sommes dans un domaine par excellence
sacré ou les formes sont l'expression symbolique directe des
réalités qu'elles doivent exprimer. Nous rappellerons ici que
René Guénon a déja fait une constatation de cet ordre pour le
cas du na sanscrit ramené a4 ses éléments géométriques
fondamentaux et du miin arabe — deux demi-conférences,
supérieure et inférieure, chacune avec leur point — dont la
réunion constitue = le cercle avec son point au centre, figure du
cycle complet qui est en méme temps le symbole du Soleil dans
I'ordre astrologique et celui de 'or dans I'ordre alchimique » ™.

20. Du cdré hindou, le Prapanchsdra Tantra (ap. Arthur Avalon @ La Puissance
du Serpent, p. 138) qui dit que = les trois dévalas Brahma, Vishnu et Rudra
(Shiva), avec leurs trois Shaksis, naissent des lettres A, U, M, de 'Omkdra »,
ajoute que le caractére M, « en tant qu’il est bindu (point) est le Soleil ou Armd
parmi les letires ». — Saint-Yves d'Alveydre rapporte de son coté, de la part
des Brahmanes gui lui ont communiqué "alphabet warnan, que les « quatre-
vingts lettres ou signes du Véda sont dérivés du point d'Awm, c’'est-a-dire du
caractére M. (Notes sur la Tradition cabalistigue).

21. Symboles fondamentarx de la Science sacrée, ch. XXIII : Les Myvsiéres de la
lettre Nin, p. 175. Comme exemple de la difficulté que 'on a de retrouver les
formes symboliques primitives dans la devandgari, on peut citer justement le
cas du na dont le point central se trouve en fait reli¢ dans un méme mouvement
avec la demi-circonférence, celle-ci elle-méme allongée au point dapprocher la
forme d'une horizoatale. Par contre dans 'alphabet vattan déja évoqué dans
cet ordre didées, la forme de cette lettre est exactement une demi-
circonférence supérieure avec un point.



124 LTSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Or il disait alors aussi qu'il fallait y voir un effet des « relations
qui existent entre les alphabets des différentes langues
traditionnelles » .

Ses développements cosmologiques sur ce point de symbo-
lisme aboutissaient d’ailleurs 4 une certaine idée d’; niégration
traditionnelle finale : « De méme que la demi-circonférence
inférieure est la figure de I'arche, la demi-circonférence
supérieure est celle de 'arc-en-ciel, qui en est 1'analogue dans
l'acception la plus stricte du mot, c’est-a-dire avec I'applica-
tion du « sens inverse » ; ce sont aussi les deux moitiés de
« 'CBuf du Monde », I'une = terrestre », dans les « eaux
inférieures » et 'autre « céleste », dans les « eaux supérieu-
res » ; et la figure circulaire qui était compléte au début du
cycle, avant la séparation de ces deux moitiés, doit se
reconstituer a la fin du méme cycle. On pourrait donc dire que
la réunion des deux figures dont il s'agit représente |'accom-
plissement du cycle, par la jonction de son commencement et
de sa fin, d"autant plus que, si on les rapporte plus particuliére-
ment au symbolisme « solaire » la figure du ma sanscrit
correspond au Soleil levant et celle du nan arabe au Soleil
couchant... Ce que nous venons de dire en dernier lieu permet
d'entrevoir que |'accomplissement du cycle, tel que nous
I'avons envisagé, doit avoir une certaine corrélation. dans
'ordre historique, avec la rencontre des deux formes tradition-
nelles qui correspondent a son commencement et 4 sa fin et qui
ont respectivement pour langues sacrées le sanscrit et 'arabe -
la tradition hindoue en tant qu’elle représente I'héritage le plus
direct de la Tradition primordiale et la tradition islamique en
lant que « sceau de la Prophétie » et par conséquent, forme
ultime de l'orthodoxie traditionnelle pour le cycle actuel = =,

22. Cette opération de « reconstitution = n'est pas sans rappeler une
pratique traditionnelle tras caraciéristique qui est aux origines du mot
« symbole = : en grec sumbolon désignait la tessiére coupée en deux. dont deux
hétes gardaient chacun une moitis transmissible aux descendants - ces deux
parties « rapprochées » ou « mises ensemble » (un des sene de sumballo)
permettaient de faire reconnaltre leurs porteurs. Ce n'était 1a toutefois qu’un
des cas, assez nombreusx, d'application exotérique du terme. Dans 'ordre
esotérique, chez les Pythagoriciens notamment, il désignait une certaine
* convention =, ce qui comportait également I'idée de « mise &N commun =
mais de quelque chose d'un ordre plus intime.

23. Ibid, pp. 175-176.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 125

Enfin, pour en revenir & nos considérations symboligues
initiales, ont peut dire que ce gque nous avons constaté
nous-mémes plus haut &4 propos des trois caractéres du
monosyllabe Om vient confirmer le premier apergu donné par
Guénon, et la chose est d’autant plus significative que, dans le
cas présent, il s'agit de lettres qui expriment le symbole par
excellence du Verbe primordial. Sous ce rapport on consiate
donc également l'existence de part et d'autre d’éléments d'un
certain complémentarisme et d'une intégration finale. Mais
une telle intégration n'est possible, bien entendu, qu'en tant
que reconstitution d'une préfiguration originelle de I'harmonie
existant entre les différents éléments et facteurs de l'ordre
traditionnel total : les langues sacrées proprement dites et les
alphabets essentiels qui leur correspondent, participent sous
leur mode et sur leur plan, d'une synthése primordiale qui est,
4 la fois, leur raison d'étre et leur finalité supréme. En
réduisant les alphabets sacrés a leurs schémas londamentaux,
les caractéres symboliques tracés de part et d'autre dans les
formes traditionnelles définies entre elles selon des rapports de
complémentarisme doivent laisser apparaitre leur apparte-
nance a une telle synthése.

A ce propos, une remarque simpose cependant, surtout
aprés les particularités constatées dans notre recherche. Du
cOté sanscrit, ce n'est pas dans la cinquantaine de caractéres du
syllabaire de la devanagari, écriture constituée en vue de
'enregistrement phonétigque le plus parfait de la tradition
orale, qu'il faudrait chercher les formes schématiques complé-
mentaires des 28 lettres consonnantiques arabes, mais dans un
alphabet d'un caractére hiéroglyphique, tel que I'alphabet
vattan, lequel d'ailleurs doit étre lui-méme a l'origine proche
ou lointaine de I'écriture devanagari comme de la plupart des
écritures syllabiques d’Asie ®. Certes, celuici est un alphabet
« solaire », constitué de 22 lettres comme ['alphabet hébrai-
que =, alors que du coté arabe on a un alphabet « lunaire » de
28 lettres, mais ce dernier se raméne facilement aux 22 letires

24. On admet généralement une origine sémitique, phénicienne plus
exactement, pour les alphabets pratiqués dans I'Inde, ce qui implique & la base
de ceux-ci un certain consonnantisme comparable & celui des écritures
hébraique et arabe.

25. Dans un tel alphabet, comme on 'aura déja remarqué d'aprés la note
tirée de « La Gnose =, il v a tout d'abord 3 lettres fondamentales (cormespon-
dant & 'unité, & la dualité et a la pluralité¢) ensuite 7 lettres planétaires et 12
zodiacales.



126 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

de sa base solaire par la simple suppression des points
diacritiques de 6 de ses lettres *, et ¢'est sous cette forme
d'ailleurs qu'il conviendrait de considérer les lettres arabes
lors d'un essai de « synthése » avec le vattan, ce que nous ne
pouvons entreprendre dans le cadre de la présente ¢tude. Nous
ajoutons aussi que, de tous les alphabets sémitiques, c'est
I'arabe, dont le schématisme est remarguablement géomeétri-
que, qui apparail comme le mieux prédisposé 4 un rapproche-
ment reconstitutif du genre dont nous parlons.

E
L]

2. COMPLEMENTARISME DE FORMES TRADITIONNELLES®

Il y a donc, 4 la base de tout ce qui précéde, implication de ce
qu'on pourrait appeler un rapport de polarité traditionnelle
entre 1'Hindouisme et I'Islam ¥. Ce rapport, la tradition
islamique le désigne, tout d'abord, sous le symbole de la
« parenté » ¢t plus précisément de la « filiation » qui relie les
fundateurs de deux courants éthnico-traditionnels correspon-
dants. Aussi curieux que cela paraisse, il s'agit respectivement
d’Abraham (en arabe I'brdhim) auquel on rattache le « Brahma-
nisme =, ce qui est manifesté extérieurement par la similitude
phonétique des noms, et de son fils Ismaél (en arabe Ismda'‘ih),
« le pére des Arabes », ou plutdt il s'agit des entités spirituelles
et des agrégats intellectuels représentés par ces deux
patriarches .

26. Ce sont les & derniéres dans l'ordonnance qui fait qualifier alors cet
alphabet comme « oriental » (shargi) ; la place de celles-ci est quelque peu
différente dans |'ordonnance de I'alphabet dit « occidental {gharbi), et cela
est dit & des substitutions o joue un réle important la lettre ddd, la famcuse
letire exclusivement arabe qui fait qu'on a méme désigné 'arabe comme = |a
langue du dad » (Lughar ad-ddd).

* [Publié dans E.T., mai-juin et nov.-déc. 1964.]

27. Cet aspect des choses se retrouve dans les correspondances planélaires
des deux formes traditionnelles : I'Hindouisme est régi par Saturne qui se situe
au dernier ciel planétaire, et I'lslam par la Lune, gui en occupe le premier,

28. Le Coran, 16, 120, déclare d'ailleurs expressément qu = en vérité fhrdhim
¢iail une « communauté » (wmma) adorant Allih dune facon pure et
n’'appartenant pas a l'ordre des polythéistes », — Cetie fagon de désigner une
= entité collective » par le nom d'un personnage plus ou moins historique a été
déja relevée, pour d'autres cas traditionnels, par René Guénon, dans
VIntroduction générale a F'étude des doctrines hindoues I Partie, ch, T et IX, —
La méme idée que celle du verset coranique cité se trouve, au fond, dans Gendse

AL, 2, ou Jéhovah dit & Abram : « Je ferai de toi une grande nation, Je te
bénirai et Je rendrai grand ton nom »,



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 127

A cet égard, voici tout d'abord comment un grand maitre de
I'ésotérisme islamique, Abdu-l-Karim al-Jili (m. 832 / 1428),
identifie la tradition hindoue, dans son essence métaphysique
et non-idolatre, 4 I'héritage abrahamique :

« Les Brahmanes (al-Bardhima) adorent Allih d'une fagon
absolue, non pas d’apres quelque prophéte ou envoyé divin. Ou
plutdt ils professent qu'il n'y a rien qui ne soit créature
d’Allah : ainsi ils reconnaissent 'unicité d’Alldh dans 'exis-
tence, mais ils refusent d’'une facon absolue d'admettre les
prophétes et les envoyés (comme devant apporter quelque
chose qui ne se trouve pas déja dans I'homme). Leur culte de la
Vérité est une espéce d'adoration comparable & celle des
« envoyés divins » (rusul) avant que ceux-ci ne soient chargés
de leur mission (gabl al-irsdl) (c’est-a-dire selon une conception
de totale universalité et autonomie de 1'étre).

« Les Brahmanes prétendent étre les enfants d’Abraham ; ils
disent aussi qu'ils détiennent de lui un livre rédigé pour eux de
sa propre part ; ils ne disent pas qu'Abraham 1’ait apporté de la
part de son Seigneur. Ce livre contient les vérités fondamen-
tales (al-Hagd'ig) et comporte 5 parties : 4 dont la lecture est
accessible 4 chacun et une 5, qui n'est accessible qu'a de rares
cas parmi eux, en raison de sa profondeur. Or c’est une chose
connue chez eux que celui qui lit cette 5 partie de leur écriture,
nécessairement arrive a 1Islam et entre dans la religion de
Muhammad. Cette catégorie d hommes se trouve surtout dans
les pays du Hind ®. Mais il ¥ en a d’autres qui empruntent les
apparences de ces derniers et prétendent étre eux-aussi des
Brahmanes, alors qu'ils ne le sont pas en réalité ; ce sont ceux
qu'on connait comme adorateurs des idoles » (al-Insdn al-
Kdmil, ch.63).

Nous n'avons pas besoin d'insister spécialement pour qu'on
comprenne certaines particularités de présentation des choses
dans ce texte d'un auteur musulman. En outre, il est évident
que c'est l'identification d'Abraham avec Brahmd qui peut
rendre compte pourquoi, dans la relation d’Abdu-l-Karim
Al-Tili, il est précisé qu'Abraham aurait laissé aux Brahmanes
un livre « rédigé pour eux de sa propre part » et « non pas de la
part de son Seigneur »; en termes hindous, Brahmd en

29. A l'épogue d’Abdu-1-Karim Al-Jili {147 et 15 siecles) I'lslam oocupait les
parties nord-occidentales de I'Inde appelées Sind ; 'expression du texte bilid
al-Hind, = les pays du Hind », désigne alors les parties, sudigues el orientales,
non soumises & la domination islamigque.



128 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

formulant le Véda le fait également en son propre nom : « Le
Véda est Brahmad ; il est sorti de lui comme son souffle » dit une
formule (Pranatoshini, 19) ; et c'est parce qu'il n'a pas d’auteur
humain et qu'il est « entendu » seulement, qu'il est appelé
Shruti (« Ce qui est entendu ») ®. Cette connexion intime, dans
le cas d’Abraham, entre aspect divin et aspect humain, est
signifiée en arabe par le qualificatif du patriarche comme
Khalilu-Llah = ce qu’on traduit d'ordinaire par « L'Ami intime
d’Allah = : la racine khalla qui intervient ici, exprime ['idée
d’« interpénétration », et la Khulla représente le degré final de
I"'Amour .

L'identification ou la correspondance entre le patriarche
monothéiste et le formulateur de la doctrine védique est une
donnée assez répandue dans I'Orient islamique. Le curieux
Amratkund, qui n'est connu maintenant que par ses traductions
arabe (Hawd al-Hayar = le bassin de Vie) et persane (Bahr
Hayat = I'Océan de Vie), 'atteste aussi, sous une autre forme,

30. CIf. Arthur Avalon, op. cit. p. 220. — Cela n'empéche pas que les hymnes
védiques soient traditionnellement attribués a différents Sages, nommément
désignés, qui n'ont fait en somme que les « entendre » et les « rapporter = : les
notions techniques d’« agrégat intellectuel » et d'« entité collective » qizi
peuvent &tre évoquées, la encore, ne s'opposent pas & une telle pluralité
organique, du moment gue les textes en cause sont censés provenir d'une
inspiration originellement unitaire et cohérente.

Saint-Yves d'Alveydre établit, de son cité, également un rapport entre
« BRaHM4 et aBRaHaM », et ajoute : « Abraham est comme Brahmi, le
Patriarche des Limbes et du Nirvana... Les Brahmes disent : ¢'¢teindre en
Brahma, comme les Hébreux disent : s'endormir dans le sein d'Abraham,
c'est-a-dire retourner dans les Limbes ». (L' Archéométre, p. 199). [Cet ouvrage a
éié reimprimé aux Editions Gutenberg.] Voir aussi La Grose, mai 1911, p. 147.

31. 1bn Arabi (Fusis al-Hikam, Chaton de Sagesse abrahamigue) dit en ce
sens : « L'Ami-intime (al-Khalil) tire son nom du fait que, d'une part, il
= pénétre =, d'autre part, il « renferme » tout ce par quoi est qualifiée |"Essence
divine. Dans le 1* sens, on a le vers du poéte :

s Tu m'as pénéiré (takhallalta) cormme mon propre esprif

« Et c'est pour cela que I' « Ami-intime = fur appelé Khalil.

Ei c'est de cette méme fagon que la couleur pénétre 'objet coloré, de sorte
que '« accident » coincide avec la « substance =. Dans le 2* sens, c'est Dieu qui
penétre |'existence de la forme d'Abraham =. (On peut suivre le développement
de cette idée dans le texte traduit par T. Burckhardt : La Sagesse des Prophéies,
pp. 68-69). Le rapport des deux « natures = dans ce processus d'interpénétra-
tion est celui des deux triangles dans le « sceau de Salomon » ou encore celui
des champs des deux couleurs dans le symbole du vir-vang.

Ajoutons que le Prophéte Muhammad qui, ivpologiquement, est Habibulla =
« Le Bien-Aimé d'Allah » a, selon les données traditionnelles, atteint lui-méme
finalement le degré de la Khulla.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 129

quand il rapporte l'histoire du yogi brahmane Bhijar qui
devait entrer finalement en Islam *. Aprés avoir obtenu des
réponses édifiantes, notamment concernant Allah, adoré en
Islam en tant qu'= invisible = (bi-I-ghayb, cf. Coran 2, 3) et au
sujet de I'Esprit (ar-Rih = Atmd) comme étant = de ['ordre
divin = {min amri Rabbi, cf. Coran, 17, 85), il déclara : C'est ce
que nous avons constaté nous-mémes dans le Recueil (Mushaf)
de Brihman (transcrit Brdhimdn) qui (le mot ayant ainsi en
arabe la forme du duel) sont Abraham et Moise (association qui
doit s’appuyer sur Coran 87, 19 : « Les Feuillets premiers, les
Feuillets d’Abraham et de Moise =) .

Quant au livre attribué, selon Al-Jili, 24 Abraham, ses 4
parties accessibles 4 tous semblent correspondre aux 4 Védas
proprements dits, alors que la 5, en raison de son caractére
strictement réservé, évoguerait, non pas ce gquon appelle « le
cinqui¢me Véda » (auquel on fait correspondre d’'ordinaire les
textes tantriques ou encore ’Art Théiwral), mais le Védanta,
« la fin du Véda », autrement dit sa partie purement métaphy-
sique gui, effectivement, n'est que 'affaire d'une élite, méme
5'il n'a pas la « position » ésotérique que suggére le texte cité.

De toute facon, du texte d'Al-Jili, on retiendra, en premier
lieu, I'idée d'une source =« abrahamique » pour |I'Hindouisme,
ce qui serait 4 prendre plutdt dans un sens analogigue, car nous
nous trouvons devant un document de forme strictement
sémitique. Nous entendons par lad que ce qui constitue le
propre de cette = source » n'est pas défini en soi comme
sémitique, mais qu'une pensée sémitique, de forme muhamma-
dienne surtout, se doit de I'inscrire, pour des raisons symboli-
ques, sous le type d’Abraham.

C'est pourguoi d'ailleurs, on pourrait dire que, si on
regardait les mémes choses du coté hindou, la relation entre les
deux formes traditionnelles en question pourrait s'interpréter
tout naturellement en un sens inverse de celui-la *. Mais c'est
une source commune qui serait plutét a envisager ici. Quoi

32. CL. La Version arabe de ['Amrathund, publiée par Yusuf Husain dans
Journal Asiatique, oct.-déc. 1928,

33. A remarquer aussi que le terme Suhuf = = feuillets » ezt de la méme
racine que mushal = = recueil =, employé dans le texte.

34. C'est de cette fagon qu'on voit, par cxemple, les Hindous considérer soit

le Bouddha, soit le Christ méme, comme constituant le 9 avatdra de leur
Vishnou.



130 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

qu'il en soit, la rencontre d’Abraham avec Melchissédec,
duquel le patriarche regoit la bénédiction et auquel il paie la
dime, qui fut expliquée par René Guénon (Le Roi du Monde, ch.
VI) comme « le point de jonction de la tradition hébraique avec
la grande Tradition primordiale », indique nettement la subor-
dination de I'Abrahamisme sémitique {(qui doit étre du reste
considéré dans son ensemble et non pas restreint a la tradition
hébraique) & une autorité spirituelle de caractére primordial
dont le patriarche éponyme recoit en vérité l'investiture .
Nous n'excluons toutefois nullement l'idée d'une relation
directe entre ce gque représente I'Abraham sémitique et le
Brahmanisme. Certes cette thése peul paraitre aussi complexe
que difficile & prouver ; cependant elle n’a rien d'impossible,
car on admet communément gue la plus ancienne des
civilisations connues dans le nord-ouest de I'Inde a une origine
sumérienne ; or Sumer c'est la basse Mésopotamie, le pays
originaire d'Abraham *. Mais, en nous tenant & un point de vue
strictement traditionnel et initiatiqgue, il nous suffira ici de dire
ceci : dans le Coran qui contient = les synthéses de toutes les
doctrines traditionnelles » (c'est 13 un des sens plus précis des
Jawdmi” al-Kalim, privilége du Sceau de la Prophétie que nous
avons mentionné précédemment), la doctrine qui peut corres-
pondre a |'Hindouisme védantique est de toute fagcon celle
inscrite sous le nom du patriarche Abraham : en effet, si
I'Hindouisme, par son ancienneté et sa relative continuité
formelle, de méme que par le caractére libre de sa métaphysi-
que et par son ouverture d universalité, représente ainsi que le
disait René Guénon, = |’héritage le plus direct de la Tradition
primordiale = ¥, c’est bien la conception abrahamique de la
tradition qui lui correspond parmi toutes les régles de sapesse

35. On peut remarquer a |'occasion que dans les paroles de bénédiction de
Melchissédec méme on retrouve le rapport d's interpénétration » que nous
avions souligné précédemment pour le cas d’Abraham : « Béni soit Abram par
le Dieu Trés-Haut qui a créé le ciel et la terre ! Béni soit le Dieu Trés-Hauwt qui a
livré res ennemis entre tes mains ! (Genése XIV, 19).

36. On peut remarquer aussi que le couple Abraham-Sara présente une
certaine similitude, qui. a l'origine n'est peut-éire pas seulement phonétique.
avec le couple divin hindou Brahma-Saraswati ; |2 Shaksi de Brahma préside a
la Sagesse et lui-méme en Lant que Sage supréme révéle les Védas.

37. Il est utile de savoir aussi que, dans la hiérarchie planétaire des
prophétes, selon I'ésotérisme islamique, c'est Sayvidund Ibrdhim qui est le pole
(quehl du Ciel de Saturne auquel nous avons dit précédemment que
I'Hindouisme est rapporté. Abdu-l-Karim al-Jili raconte aussi que, lorsque



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 131

énoncées dans le Coran, et attestées comme actualisables dans
le cycle historico-traditionnel muhammadien. Nous renvovons
ainsi, sans pouvoir nous y arréter plus spécialement a la notion
de la Hanifivya, la Religion pure, non-associationniste et
admettant tout mode d'adoration non-idolatre, qui est ratta-
chée traditionnellement & Abraham *. 1l suffira, ici, de savoir
que, selon la parole du Prophéte, « la plus excellente des
religions est la Hanifivya samha, la Religion pure et libérale »,
« avec laquelle », dit-il encore, il « fut lui-méme envoyé, et que
d’'autre part, Allah dit dans le Livre : « Qui saurait étre d'une
‘meilleure religion que celui qui soumet sa face a4 Allah, en
agissant selon l'excellence, et qui suit la Régle d’Abraham
(millat Ibrahim) en mode pur (hanifan) ? Car Alldh avait pris
Abraham comme ami intime (khalil) » (Cor. 4, 124). Précisons
toutefois, que, selon l'interprétation métaphysique et initiati-
que, « soumettre sa face a Allah » signific « rendre son étre
conforme ou adéquat 4 I'Etre absolu ». Le Coran insiste encore
dans le méme sens : « Qui chercherait autre chose que la Régle
d’Abraham si ce n'est celui qui a perdu son sens, car Nous
avons élu Abraham dans l'ici-bas, et dans 1'au-dela, il est
d’entre les étres de bien ? » (Cor. 2, 130) ™.

Ensuite, du texte d'Abdu-l-Karim al-Jili il v a & retenir
I'affirmation que I'enseignement le plus profond du Brahma-
nisme est en accord direct avec la vérité propre de 1'Islam
« muhammadien » *. Or ce dernier, selon les termes corani-
gues exprés, repose d'une fagon spéciale sur la tradition
caractéristique d'Abraham ; Allah le dit au Prophéte : « Nous

dans son voyage céleste, il parvint au septitme ciel planétaire il trouva ce
prophéte récitant le verset coranique suivant @ « Louange & Dieu qui m'a donné
a l'age de la vicillesse Ismaél et Isaac ! En vérilé mon Seigneur entend la
supplication ! = (Cor. /4, 41).

38. Sous le rapport lexical, la Hanmifivya est un substantil de dérivation
adjectivale, et désigne la régle de vie des Hunafa' (sing. hanif), les Sages purs et
unitaires, consacrés 4 une adoration absolue et illimitde de la Vérite
métaphysique.

39. Un des rdles particuliers d’Abraham dans les Limbes est |a tutelle des
enfants morts en bas age, restés donc dans leur nature originelle (al-Fitra).

40. Nous rappelons que 1'lslam est le nom de la religion véritable d'une
facon générale, mais, au sens propre, il implique plus spécialement = soumis-
sion obeissante » (c'est la traduction exacte du terme isldm) & une législation
sacrée, et que, comme tel, il s'applique 4 toute tradition fondée sur un ordre
divin ; sa forme muhammadienne n'est gque sa définition la plus récente, et
expressément finale, dans le cyvele traditionnel de notre monde.



132 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

t'avons inspiré (awhaynd ilay-ka) de suivre la régle de vie (milla)
d'Abraham qui était hanif et n'était pas d'entre les associa-
teurs » (Cor. I6, 123). Le Prophéte est engagé a attester
lui-méme, explicitement, le fait: « Dis: En vérité, mon
Seigneur m'a guidé dans un chemin droit, selon une religion
ferme, dans la régle d’Abraham qui était hanif et n'était pas
d’entre les associateurs » (Cor. 6, 162).

Enfin Allah déclare : « En vérité Abraham n'était ni Juif
(Yahitdi) ni Chrétien (nasrdni), mais il était Hanif Mushm, et
n'était pas d'entre les associateurs. En vérité, ceux qui, avant
tout autre, peuvent se réclamer du patronage d’Abraham sont
ceux gui I'ont suivi et ce Prophéte (Muhammad), ainsi que ceux
qui ont la foi. Et Allah est le patron des croyants = (Cor. 3,
67-68). Par différence d’avec les autres figures spirituelles du
passé traditionnel, Abraham est le seul sage proposé expressé-
ment comme modéle par excellence en Islam : « Vous avez un
excellent modéle en Abraham et ceux qui étaient avec lui, etc...
Vous avez en ceux-ci un excellent modéle, en tant gu’espérant
en Allah et au Jour Dernier, etc. » (Cor. 60, 4-6) .

Quant au deuxiéme terme de la = parenté » traditionnelle
dont nous parlons, Ismaél, qui fut lui-méme un =« envové
divin » (rasal} et donc, selon la vérité initiatique, une forme
théophanique, nous voudrions en souligner ici un role caracté-
ristique, qui a un certain rapport avec l'objet initial de notre
étude. Ce patriarche est a l'origine de la langue arabe, langue
en laquelle devait étre révélé le Coran et formulé I'enseigne-
ment muhammadien. Selon des hadiths, « Ismaél a recu par
inspiration (ilhdm) cette langue arabe » ; aussi « le premier
dont la langue a articulé 'arabe clair (al-‘arabiyvva al-mubina),
fut Ismaél alors qu'il était un enfant de 14 ans ». Ces données

41. Bien entendu, dans un sens général, 1ous les prophéles ou sapes cilés
dans le Coran apparaissent comme des exemples de vertus spirituelles, mais
aucun d'entre eux, 4 part Abraham, n'a un caractére svnthétigue e1 1otal et
n'est proposé comme le modéle par excellence.

Ajoutons que la relation entre Abraham et Muhammad est évoguée et
actualisée constamment dans des formules, comme celle récités nolamment
dans la derniére position des pritres quotidiennes - « Alldhuwmma accorde Ta
grace unifiante (salli) a notre seigneur Muhammad et & la Famille de notre
seigneur Abraham et a la famille de notre seigneur Muhammad, comme Tu l'as
accordée & notre seigneur Abraham, etc. » — De plus, dans les rites, a date fixe,
du pélerinage annuel fhajj) et dans ceux de la visite ordinaire (urrral, admise
pendant toute |'année, le souvenir d'Abraham est particuliérement vivani ei
agissant, car il est impliqué par certains licux et rites afférenis.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYMNE 133

montrent que l'arabe est dés le début une langue révélée,
d'origine proprement céleste, non pas une langue naturelle
plus ou moins adaptée ensuite pour un usage traditionnel, quel
que soit d'ailleurs le rapport sur le plan humain entre "arabe
de la révélation coranique et I'arabe parlé par les tribus
contemporaines du Prophéte.

Du reste, un autre hadith dit que le prophéte Muhammad
lui-méme a recu la connaissance de cette langue de I'Ange
Gabriel, descendu spécialement pour la lui enseigner : « En
vérité, la langue d'Ismaél avait perdu sa netteté ; alors Gabriel
est venu avec cette langue et me |'a fait apprendre ». 1l est
important de remarquer qu'il s'agit ainsi d'un enseignement
concernant uniguement le moven de |'expression prophétique,
et qui doit ére compris comme différent et distinct de la

révélation du Coran ; celleci ne devait venir que consécutive-
ment & l'établissement des bases verbales . Enfin, dans la

mesure ot entre les époques respectives dIsmaél et de
Muhammad, séparées par quelques millénaires “, il v aurait a
envisager toutefois une réadaptation de cette langue a des
conditions cycliques changées, on doit remarquer aussi que
cette réadaptation scrait ainsi elle-méme une ceuvre céleste et
non pas humaine *.

42. Nous rappelons, toutefois, que le début connu des relations avec I'Ange
Gabriel comporta la révélation de ces premiers versets de la sourate du Sang
coagulé (Cor. 94, 1-5) : « Récite au nom de ton Seigneur qui a cnéé ! Qui a créé
I'homme d'une goutte de sang coagulé. Récite alors que ton Seigneur est le plus
généreux. Lui qui a enseigné par le Calame. Il a enscigné a4 'homme ce que
celui-ci ne savait pas ». — Nous ne pouvons pas nous attarder davantage sur ce
point, mais on pourrait trouver dans ces premitres paroles mémes, et dans ce
que l'on rapporte des conditions de leur révélation, quelques références
implicites a une formation de 'organe verbal, préalablement a la révélation
proprement dite.

43. Il s'agit la vraisemblablement d'unc distance bien plus grande que celle
de la chronologic littérale et exotérique des textes bibliques.

44. Sans doute, il ¥ a lieu de concevoir une disposition providentielle des
choses naturelles elles-mémes, dans cet ordre du langage, car le prophéte
révélatcur du Coran I'a attesté formellement - « Je suis le plus arabe des
Arabes ; je suis né dans la tribu des Quravch et j'ai été élevé au miliew des Bidnd
Sa'd ben Bakr. Comment powrrais-je alors commettre des fautes de
langage ? »

La tradition spécifique d'lsmaél s'était maintenue en tant gque forme pure,
mais assez exceptionnellement, jusqu’aux approches de la manifestation
historigue muhammadienne. Telle on la voit dans le cas du fameux Quss ben
Si'ida, sage arabe que le futur prophéte Muhammad avait lui-méme, en sa
jeunesse, entendu précher et exhorter les gens du marché annuel d'Tkizh, et



134 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Le type prophétique d'Ismaél, «le pére des Arabes s,
présente un rapport particulier avec la Vérité en tant que
« Verbe parlé » caractéristique qui, 4 la fin du cycle prophéti-
que sera aussi celle de la révélation muhammadienne. Le nom
d'Ismaél, qui énonce l'idée d'« audition divine », lui-méme
prépare et inaugure tout un ensemble thématique de I'« invo-
cation » et de la « parole ».

Pour commencer 'ange de Jéhovah dit 4 Hagar qui fuvait la
sévérité de Saray : « Voici que tu es enceinte et tu enfanteras
un gargon, ¢t tu lui donneras le nom d'Ismaél, parce que Jéhovah
a enlendu ton affliction » (Gen. XVI, 11). Plus tard, alors que
Ismaél avait treize ans, Jéhova, tout en annoncant a Abraham
la naissance prochaine d'Isaac, dit aussi : « Quant & Ismaél, je
t'ai entendu; je 1'ai béni et Je le rendrai [écond et le
multiplierai beaucoup, beaucoup! Il engendrera douze
Princes, et Je ferai de lui une grande nation » (id. XVII, 20).
Enfin, lorsque, aprés la naissance d'Isaac, Hagar fut expulsée
avec son [ils dans le désert, « Elohim entendit la voix de l'enfant,
et I'ange d'Elohim, du haut du ciel, appela Hagar, en lui
disant : Qu'as-tu Hagar ? Ne crains point, car Elohim a entendu
la voix de l'enfant, dans le lieu ot il se trouve ! » (id. XXI, 17).
C'est & ce dernier moment que doit se placer la révélation
céleste de « l'arabe clair » faite a Ismaél, lequel avait alors
effectivement les 14 ans indiqués par le hadith précité, et
I'événement correspondra avec une deuxiéme acception du
nom d'Ismaél en arabe : « l'acte par lequel Dieu fait enten-
dre =, acception qui est corrélative de la premiére, et qui peut
faire comprendre le rapport de causalité entre 1'« invocation »
et la « réponse » *. On remarquera aussi que le sens d'« en-
tendre » gue nous avons souligné jusqu'ici, ne se rapporte pas

dont il devrait dire plus tard : « Qu'Allih fassc miséricorde & Quss ben S&%ida !
Il était de la religidn (din) de mon pére Ismaél fils d’Abraham ! = Et ce qui est
bien étonnant, c'est que dans le texte de la prédication susmentionnée et
conservée par la mémoire d’Abd Bakr, lui-méme présent en la circonstance,
Quss annongait aux Arabes, dans le plus pur style arabe incantatoire, « une
religion qu'Alldh aimait plus que celle que pratiquaient alors les Arabes et un
Prophéte dont le temps arrivait et dont I'imminence adombrait déja les
auditeurs ».

45. Ismd'il s’analyse morphologiquement en ismé’ (nom d'action de la 4
forme des verbes) = « acte de faire entendre », &l Al, forme billittére du nom
divin ; or, on peut traduire soit par « l'acte de faire entendre Dieu =, ce qui
correspond au sens de I'hébreu vishma ' = « Dieu entend », soit par « scte de
Dieu de faire entendre s.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 135

uniquement a l'attribut divin de I'= ouir », mais aussi et
surtout a celui d'« exaucer », donc de = répondre », ce qui peut
élre compris soit au sens général de « satisfaire » *, soit au
sens, plus spécialement oraculaire, de = répondre élocutive-
ment =. Quant & ce dernier sens, qui est celui qui convient le
mieux en la circonstance, nous ferons encore une remarque.

La référence au « licu ol se trouvait l'enfant » fait com-
prendre que la « réponse » divine eut un support sensible et
extérieur, un endroit qui devait garder ensuite la trace de
I'événement. Un tel lieu, qui est un point d'influx céleste,
pouvait devenir aussi un centre sacré, le centre de la nouvelle
forme traditionnelle qui devait procéder d'Ismaél “. Cette
perspective des choses est ouverte par les paroles divines déja
citées, adressées 4 Abraham : « Ismaél... engendrera douze
Princes et Je ferai de lui une grande nation » (Cf. id. XXV,
12-16), ce qui annongait donc un centre spirituel avec sa
communauté traditionnelle *.

Cependant, |'institution proprement dite du centre de cette
tradition nouvelle se fera réellement plus tard, et sous la
direction d’Abraham. Le pére et le fils se trouvent réunis d'une
fagon trés caractéristique dans la construction de la Kaaba,
symbole islamique du Centre du Monde. Cette institution était,

46. Sclon les données de la connaissance initiatigue, la réponse positive
immédiate n'a licu que lorsque l'invocation est faite par un moyen d'efficacité
inexorable & savoir par le nom secret, appelé aussi le =« Nom supréme », dont
I'effet opératif est automatique, ou par I's état de moment » ou la « force de
conviction » {as-sidg), de I'invocateur. (CE. la mention que fait & ce propos le
Livre de [Extincrion dans la Contemplation d'Tbn Arabi, traduit par nous).

47. Les événemenis qui, selon les données islamiques sc passent a la Mekke,
sont situés par la Bible & « Bersabée », ce que l'on fait correspondre a une
localité homonyme du désert du Négeb au sud de la Palestine. Mais on peut
remarquer que, symboliquement tout au moins, il s'agit de quelque chose
d'analogue : Bersabée c'est Beer Sheba = « Puits des Sept », {ce gui dans la
Genése est rattaché a un septuple serment, accompagné d'une offrande de sept
agnelles, prété & I'endroit par Abraham au moment de la consécration du lieu) ;
or, a la Mckke, les choses ont comme thédtre |'endroit ol surgissait le puits de
Zemzem sous les coups de talon d'Ismaél, alors que sa mére, désespérde, avait
couru sepli fois entre les collines Safa et Marwah. (Les faits sont commémonrés
rituellement dans le Pélerinage et la Visite par la septuple course entre les dites
collines et par |"absorption de I'eau de Zemzem, laguelle, selon le hadith, « est
efficace pour tout ce que I'on a en vue en la buvant »).

48. Au sujet de ce symbolisme, cf. René Guénon, Le Roi du Monde, ch. IV,
partie finale.



136 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

du reste, plutét la restauration adaptée du temple originel
qu Adam avait fondé aprés sa sortie du Paradis terrestre. Un
long passage de la sourate de la Génisse (Cor. 2, 124 sqq) parle
de leur ceuvre ; nous en citons la partie rapportant 'invocation
finale : « Lorsqu'Abraham élevait les fondations de la Maison,
ainsi qu'Ismaél, (il dit ou ils dirent) : « Notre Seigneur, accepte
ceci de notre part! En vérité, Tu es Celui qui entend et
I'Omniscient ! Notre Seigneur, rends-nous soumis & Toi (musli-
mayni la-Ka), et de notre descendance fais une communauté
soumise & Toi (ummatan muslimatan la-Ka) ! Aussi montre-
nous nos rites sacrificiels, et reviens & nous ! En vérité, Tu es
Celui qui revient toujours, le Trés-Miséricordieux! Notre
Seigneur, suscite aussi parmi ecux un envové d'entre eux-
mémes qui récite sur eux Tes Signes, qui leur enseigne le Livre
et la Sagesse, et qui les purifie ! En vérité, Tu es le Fort et le
Sage. » L'accomplissement sur le plan historique, de ce veeu est
attesté un peu plus loin dans la méme sourate : « C'est ainsi
que nous envoyames parmi vous un cnvoyé dentre vous-
mémes qui récite sur vous Nos Signes, et qui vous purifie, et
qui vous enseigne le Livre et la Sagesse, et qui vous enseigne ce
que vous ne saviez pas » (v. 151).

Du coup on voit comment Muhammad, car ¢’est de lui qu'il
est ainsi question, constitue lui-méme un point de confluence
des deux courants ethnico-traditionnels complémentaires qui
correspondent, en termes muhammadiens, aux deux grandes
traditions de I'Hindouisme et de I'Islam. Le Sceau de la
Prophétie, lequel en tant qu'Arabe descend d’Ismaél, et en tant
que sage universel procéde d'Abraham, réunit ainsi dans sa
formule personnelle les deux héritages respectifs : celui de la
langue sacrée qui devient l'organe du Coran éternel, et celui de
la doctrine immuable, le Tawhid universel ¢t absolu =,

Toutefois, ces deux héritages, il ne les regoit pas par de
simples transmissions terrestres et humaines, mais par des
interventions directement célestes, qui réactualisent et réfor-
ment en méme temps les supports et les données tradition-
nelles préexistantes : le message muhammadien est propre-

49. A 'appui de ces correspondances on peut ajouter que, de méme que le
nom d Fsmd il référe a l'idée d'« audition » et par conséquent de langage, celui
d'Ibrékim évoque phonétiquement (cf. les racines abroha-ibrdh e barhana.
burhdn) Uidée de « démonstration tranchante » €1 de = preuve doctrinale », et
par conséquent de science.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 137

ment divin, ¢t les références 4 Abraham et Ismaél sont d'un
ordre strictement typologique et technique. On pourrait méme
dire en d'autres termes que les deux figures prophétiques
refletent les fonctions corrélatives de I'Intellect et du Verbe qui
sont les deux aspects d'un seul Logos avec lequel s'identifie
d'ailleurs finalement Muhammad Jui-méme.

Ainsi la complémentarité des deux formes traditionnelles et
la conjonction subséquente que nous avons envisagées dans
une perspective de fin de cycle, d'aprés 'indication donnée par
René Guénon, se trouvent déja incluses d'une certaine fagon
dans les réalités constitutives de I'Islam, et tracées dans ses
lignes structurales ; ceci veut dire aussi que 'aboutissement
correspondant sur le plan historique devra apparaitre du point
de vue islamique comme un développement circonstanciel,
mais régulier, de possibilités proprement muhammadiennes.
Les choses devraient se présenter, certes, de fagon différente,
mais corrélative, du point de vue hindou. Et nous aurons a
revenir a ce propos un peu plus loin. *. La conjonction finale
dont il s'agit ne saurait constituer ainsi, bien entendu, ni du
point de vue islamique, ni du point de vue hindou, quelque
chose comme une combinaison exiérieure et syncrétique ; en
raison de l'unité ultime du domaine traditionnel dans son
ensemble, et de |'analogie constitutive profonde existant entre
les formes traditionnelles particuliéres, et cela malgré des
différences apparemment irréductibles qu'elles peuvent pré-
senter dans les degrés extérieurs, tout ce qui se trouve dans
I'une de ces formes, a, nécessairement son correspondant, de
quelque facon et 4 quelque degré, dans les autres et plus
particulitrement dans celle avec laquelle elle se trouve
coordonnée cveliquement sous un rapport déterminé.

Cependant on se demande quel peut étre, dans 'ensemble du
monde traditionnel, le rile de cette conjonction spéciale entre
deux formes traditionnelles et quelle est alors la situation des
autres formes existantes. La réponse a cette question complexe
se trouve dans un autre texte de Guénon qui définit tout
d'abord la position caractéristique occupée par la tradition
hindoue sous le rapport de la Loi constitutive du cycle total de

S0. En tout cas, c¢'est aingl que le Messic attendu par I'lslam, dans sa 2
venue, comme une fonction purement islamique, sera pour I'Hindouisme le
Kalkin-avdtdra ou la 10F = descente = de Vishnou.



138 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

I'humanité actuelle, c’est-a-dire sous le rapport du Sandtana
Dharma, et qui indique ensuite la raison pour laquelle elle est
associée a la tradition islamique. Faisons remarquer dés
maintenant qu'il est particuliérement précieux dans ce genre
de notations de pouveir trouver dans les données venant de
Guénon lui-méme les compléments de certains apercus cvcli-
ques dont il détenait la clef et qu'il avait proposés tout d’abord
sous une forme plus limitée et dans les contextes les plus
divers. Nous emprunterons le passage suivant a un article paru
dans une revue, et que beaucoup de nos lecteurs ignorent
encore :

« ...la notion du Sandtana Dharma apparait comme liée plus
particuliérement & la tradition hindoue : c'est que celle-ci est,
de toutes les formes traditionnelles présentement vivantes,
celle qui dérive le plus directement de la Tradition primor-
diale, si bien qu'elle en est en gquelque sorte comme la
continuation a l'extérieur, en tenant compte toujours, bien
entendu, des conditions dans lesquelles se déroule le cycle
humain et dont elle-méme donne une description plus com-
pléte que toutes celles qu'on pourrait en trouver ailleurs, et
qu-ainsi elle participe 4 un plus haut degré que toutes les
autres a sa perpétuité. En outre, il est intéressant de remarquer
que la tradition hindoue et la tradition islamique sont les
seules qui afflirment explicitement la validité de toutes les
autres traditions orthodoxes ; et, s'il en est ainsi, c'est parce
que, étant la premiére et la derniére en date au cours du
Manvantara, elles doivent intégrer également, quoique sous des
modes différents, toutes ces formes diverses qui se sont
produites dans l'intervalle, afin de rendre possible le = retour
aux origines » par lequel la fin du cyvcle devra rejoindre son
commencement, et gqui, au point de départ d'un autre
Manvantara, manifestera de nouveau a l'extérieur le véritable
Sandtana Dharma » *,

Il résulte du passage cité que c'est 'intégration de toutes les
formes traditionnelles qui doit étre le but de la conjonction
finale de I'Hindouisme et de 1'Islam, ces deux traditions jouant
alors un réle axial par rapport aux autres ; et c’est leur esprit
manifeste d'cecuménicité qui les qualifie pour ce rile. Cepen-
dant l'intégration qu'elles doivent réaliser s'effectuera, est-il

51. Cahiers du Sud (1949), Approches de [Inde, pp. 45-46.
[Cet article a £té repris depuis dans le recueil Enudes sur FHindowuisme. Lextrait
se trouve p. 114.]



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 139

dit aussi, sous des modes différents, et, certainement, par un
effet de la corrélation dans laguelle ces deux traditions se
trouvent, lesdits modes seront complémentaires entre eux. A
cet égard, on peut relever une différence caractéristique :
tandis que du coté hindou on a — et ce sont avant tout les sages
qui la manifestent selon les opportunités historiques — plutét
une disposition d'esprit, générale et permanente, mais sans
aucun caractére formel, qui permet de comprendre l'existence
légitime d'une pluralité de formes traditionnelles, a l'instar de
la richesse des modes spirituels que le monde hindou porte en
lui-méme, du coté islamique on a, avant tout, une législation
sacrée précise qui reconnait la légitimité des autres religions
ou voies traditionnelles tout en leur assignant un statut
particulier par rapport a ['Islam =,

Les fonctions traditionnelles impliquées par ces deux posi-
tions cycliques avec leurs perspectives caractéristiques peu-
vent étre comprises encore mieux a travers le symbolisme des
lettres correspondantes na et nin : nous avons vu plus haut
que, selon une de ses applications notées par Guénon, le nfin
arabe figure I'Arche du Déluge, or celle-ci contient = tous les
éléments qui serviront & la restauration du monde et qui sont
aussi les germes de son état futur » .

L'Islam, forme traditionnelle venue en conclusion du cycle
prophético-législatif et destinée a rester la seule forme prati-
quée sur terre avant la fermeture du cycle cosmique de la
présente humanité, accomplira une telle fonction, parce qu'il a
été constitué avec les caractéres de généralité humaine et
d’universalité spirituelle exigées a cette fin. Le Sceau de la
Prophétie a recu les Paroles synthétiques (Jawdmi’ al-Kalim)
correspondant aux prophétes législateurs antérieurs, et ceux-ci
constituent ensuite autant de types spirituels réalisables en
formule muhammadienne®: et c'est par la vertu de ce

52. Nousavonsdéjasignalé dans le chapitreIquela = baselégale islamique est
providentiellement disposée pour unc large vision de |'unité et de |'uni-
versalité traditionnelles tant en successions qu'en simultanéité »{p. 26)etqu’s il
n'y a méme aucun texte révélé aussi explicitement universaliste que le Coran »
(p. 25}

53. Rend Guénon, Le Roi du Monde, ch. XI.

54. Nous avons déja fait mention, en d'autres occasions, de | existence en
Islam de catégories initiatiques rattachées aux prophétes antérieurs cites dans
le Coran et la Surra. (Voir notamment Ibn Arabi : La wénération des maiires
spirituels, E.T., juillet-aodt et sept-oct. 1962, pp. 166, note 2 et 169, note 12 [f.



1400 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

caractere totalisateur qu'il lui revient de recueillir et d'intégrer
des éléments appartenant a l'ensemble de I'humanité tradi-
tionnelle. L'Arche de la fin de notre cycle est la Shari‘a (Coran
et Sunna) de |'Islam =,

Le na sanscrit de son coté, et selon une signification
corrélative & celle du nan comme arche, correspondant a
Parc-en-ciel, phénoméne céleste et lumineux, se rapporte
naturellement 4 la connaissance ranscendante. Le réle qui
revient a la tradition hindoue doit bien en effet étre d'ordre
informel et contemplatif pur ; il coincidera, en summe, avec cet
enseignement réservé dont parlait Abdu-1-Karim al-Jilf et que
nous avons déterminé comme devant étre celui du Védanta
auquel, du coté islamique, répond celuj dy Tasawwuf et plus
précisément encore celui de 'Tdentite Supréme ou du Tawhid
meétaphysique et initiatique *. En tout état de cause, dans
intégration finale dont il s'agit, I'Hindouisme ne peut jouer
aucun réle sur le plan formel de |a tradition : sur ce plan, sa

ch. IIL, note 7] : voir également dans E.T, novembre-décembre 1964, dy méme
auteur : Les érars des iniriés au momient de lewr mort.)

55. Nous signalons quelques applications concordantes de ce symbolisme.
Al-Qachani, en interprétant le symbole de I'Arche de Noé « faite de planches
falwah) et de clous (dusur) » (Cor, 54, 13). dit qu'il s'agit de la Shari'a, ou 1a Loi,
de No¢, en tant qu'elle comportain respectivement des prescriptions d'eeuvres
fa'mdl) et des conceptions doctrinales (‘agd'id). En outre, il est important de
remarquer que le mot ahwdh (sing, lawl) s'applique dans le Coran également
aux Tables de la Loi (en hébreu Lahar ha-Berith), autrement dit la Shari‘a de
Muoise, ce qui est 4 la hase de l'analogie existante entre FArche du Déluge et
I'Arche de |'Alliance, deux des formes prises dans le cours dy cycle par I'Arche
absolue, ou encore par le Tabar primordial - cependant il y a la une différence 4
noter : tandis que dans la premiére les alwdh constituent, en somme, le
contenant, dans la deuxitme elles sont Je contenu par excellence, car dans
I'Arche de I"Alliance on déposait les Tables de la Loj, — Ajoutons que dans la
symbolique coranique ces deux ASpects se retrouvent principicllement réunis
dans le Lawh Mahfiz, la Table Gardée, située au-dessus des Cieux, qui préserve
le Coran et gui est préservée elle-méme. — Dailleurs, le verser qui la
mentionne (Cor. £5, 22) a une deuxitme legon » qui rattache Je qualificarif
"Hﬂ.&ﬁ?a = gardé » (lu alors ay nominatil mahfiizun), au Coran : « Ceci est un
Coran glorieux, pardé dans une Table ». Cette Table considérée comme
identique au Prototype Evident (4l.Jmdam al-Mubin, Cor, 36, 12) est e modéle
transcendant de toutes Jes Ecritures sacrées et donc de toutes les Tables

36. 1l v a intérét & relever fci un élément qui, dans le man arabe, correspond
virtuellement & cet ordre de connaissance : il s"agit de son point, lequel, selon



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 141

définition, conditionnée par le régime des castes, est non
seulement inextensible hors le monde hindou actuel, mais aussi
destinée a disparaitre dans I'Inde méme : ses modalités sociales
et culturelles spécifiques ne pourront malheureusement pas
survivre a la dissolution qui se poursuit 4 notre épogue. Dans la
phaseactuelle du Kali-Yuga, leschoses devant aller jusqu’al’état,
annoncé par les Livres sacrés de |'Inde, « ol les castes seront
méléeset lafamille n'existera plus =, labase indispensable méme
de la tradition hindoue, le régime.des castes, disparaitra et
lorsqu‘un redressement traditionnel deviendra possible, il ne
pourra I'étre que dans la formule fraternitaire d'une législation
sacrée comme celle de 'Islam *.

Sans vouloir faire des spéculations présomptueuses quant a
la facon dont devrait s'opérer en fait cette intégration sous
double rapport, nous ferons remarquer seulement que les
données traditionnelles suggérent d’elles-mémes une certaine
compréhension de mode symbolique. 1l faut a ce propos tenir
compte qu'il v a toujours, 4 l'intérieur du cycle traditionnel
proprement dit, un seplénaire de [ormes traditionnelles
principales ® qui représentent sur terre le septénairc des
influences planétaires . La relation entre ces deux ordres est
évidemment comparable a celle entre 1'Arche et I'arc-en-ciel.
Or, il y a précisément, dans ces deux derniers symboles, une
implication sepiénaire qui est susceplible de compléter les

inféricure du mén, oit le min corporel et visible, procéde du Verbe proféré
{al-Fahwdniyya), tandis que sa moitié supérieure, le nidn spiritucl et intelli-
gible, procéde de I'ldée transcendante (al-Ma'nmd) du Verbe profére ; cetle
polarisation correspond évidemment aux deux sens du Logos e, en Islam, aux
deux héritages ismaélite e1 abrahamique dont nous avons parlé précédem-
ment.

57. Selon les hadiths = la ruine de I'Inde viendra de la Chine ».

58. Celui-ci, depuis le 8 siécle, gagne, dans |'espace hindou, continuellement
des positions nouvelles.

59. Les rraditions peuvent non seulement changer de modalités formelles et
de situation géographique, mais aussi disparaitre et &tre remplacées par des
formes nouvelles, ou encore décliner et subsister dans des conditions
d'importance secondaire : en ce dernier cas, elles s'inscrivent dans la zone
d'influence d'une des formes principales.

60. Cette loi de répartition septénaire s'applique aussi a l'intérieur de
chacune des formes traditionnelles : en Islam il ¥ a une division du domaine
traditionnel en sept Climats, chacun gouverné par un des sept Abddl, ceux-ci
étant eux-mémes des représentiants spécifiques des sept Agrdb qui régissent les
Sphéres planétaires (Cf. notre note finale & la traduction de La Parure des Abdal
d'Tbn Arabi). -



142 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

apercus symboliques précédents : de méme que, dans I'arc-en-
ciel il y a sept couleurs * de méme I'Arche du Déluge porte sept
étres humains de valeur positive : Noé, ses trois fils (Sem,
Cham et Japhet) et les épouses de ces derniers “. On peut donc
dire qu'a tout aspect formel et terrestre se trouvant dans
I'Arche correspond un aspect informel et céleste dans I"arc-en-
ciel. Il est donc logique d'en déduire que chacun des sept
mondes traditionnels se trouvera par analogie inscrit, de
quelque facon, d'un coté avec ses modalités formelles et
sensibles, de l'autre avec ses modalités informelles et
intelligibles *.

En outre, deux cas attestés par 'histoire de la tradition
initiatique, et intéressant plus particuliérement le monde
occidental, peuvent étre cités ici, comme des exemples du
processus historique de réintégration des formes tradition-
nelles : I'un est le transfert final du Graal par Perceval, ainsi
que la reconstruction du Temple, dans I'Inde, oi1 la garde du
Saint Vaissel est confiée au mystérieux Prétre Jean “, l'autre
est la retraite en Asie des Rose-Croix peu aprés la guerre de

6l. On notera a l'occasion que les correspondances qui pourraient étre
établies 2insi entre les couleurs de |'arc-en-ciel et les cieux planétaires ne
peuvent coincider aver la disposition connue des couleurs en astrologie oi el les
sont en réalité dépendantes des métaux qu'on fait correspondre aux planétes -
le blanc, par exemple. y correspond  la Lune, parce qu'il est considéré comme
étant la couleur du métal correspondant qui est ['argent ; par contre, au Soleil,
dont le métal est I'or, correspond le jaune, etc. Or il est évident que ce « blanc »
€t ce = jaune » ne sont pas des couleurs proprement dites mais de simples
similitudes.

62. La femme de Noé qui était le huitieme étre humain sauvé dans I'Arche
n'entre pas dans ce compte de valeurs positives, parce que le Coran 66, 10, la
donne, en méme temps que la femme de Lot, comme un exemple d'épouse qui a
« trahi » son époux (ce qu'on explique dans les commentaires comme
concernant la fonction de celui-ci).

63. L'analogie pourrait étre constatée encore dans les détails : de méme gu'il
¥ a dans I'Arche trois fils de Noé et leurs trois épouses comme éléments
complémentaires, de méme il ¥ a trois couleurs fondamentales (le bleu, le
jaune et le rouge) et trois couleurs complémentaires (I'orangé, le violet et le
vert). — On sait que I'indigo n'est qu'unc nuance intermédiaire entre le violet
et le bleu, comme il ¥ en a dans chacun des mtervalles compris entre deux
couleurs, et n'entre pas dans e sepiénaire des couleurs qui se compléte en
réalité avec le blanc, origine des autres six. (CE. René Guénon, Svmbuoles
fondamentaux de la Science sacrée, ch. LVII : Les sept ravons et Tarc en ciell.

64. CI. René Guénon, L'Esotérisme de Danre, ch. IV, avant-derniére noje,



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 143

Trente ans *. Guénon dit d’ailleurs que, d'aprés I'assertion la
plus vraie qu'on rencontre a ce sujet, ces derniers cux-mémes
sé retirérent au royaume du méme Prétre Jean, et par la méme
occasion il précise que ce royaume n'est autre chose « qu'une
représentation du centre spirituel supréme, ol sont en effet
conservées 4 1'état latent, jusqu'a la fin du cycle actuel, toutes
les formes traditionnelles, qui pour une raison ou pour une
autre, ont cessé de se manifester 4 I'extérieur » *. Cependant la
mention de l'Inde dans les deux cas veut dire que c'est sa
tradition qui fut le point d’appui de cette résorption et du reste
le Nowveau Titurel d’Albrecht (fin du xur siécle) précise a
propos du transfert méme du Graal, que I'Inde est « non loin du
Paradis terrestre =, celui-ci n'é¢tant, bien entendu, que le
symbole biblique du centre supréme. De plus, le fait que, a
propos des deux lignées traditionnelles en cause, respective-
ment le Celtisme et le Christianisme, on ail pu constater au
préalable certaines interventions positives de I'ésotérisme
islamigue ¥, ne peut que confirmer la notion d’un role axial, et
finalement intégrant, que joue d'une fagon générale I'lslam et
plus spécialement a I'égard de I'Occident traditionnel.

D'autre part, si I'on hésite 4 concevoir les modifications
adéquates que la tradition hindoue devrait alors réaliser
elle-méme, il est utile aussi de retenir ces réflexions de René
Guénon écrites a une épogue assez ancienne, mais a propos des
épreuves mémes que 1'Inde subit & notre époque et dont son
espril aura & triompher finalement (c’est nous qui soulignons) :

x ... L'Inde apparait comme plus particuliérement destinée a
maintenir jusqu'au bout la suprématie de la contemplation sur
I'action, & opposer par son élite une barrié¢re infranchissable a
I'envahissement de I'esprit occidental moderne, a4 conserver
intacte, au milieu d'un monde agité par des changemenis
incessants, la conscience du permanent, de l'immuable et de
I'éternel.

1l doit étre bien entendu, d'ailleurs, que ce gui est immuable,
c'est le principe seul, et gue les applications auxguelles il donne
lien dans tous les domaines peuvent et doivent méme varier

65, Cf. René Guénon, L'Homme e son devenir selon le Védinta, dernier
chapitre, derniére note ; et on remanguera & cette occasion que celte rmention
qui ne semblait pas spécialement appelée par le contexte, apparait tout a la bn
d’un livre capital de I'ccuvre guénonienne et qui concerne justemnent | Tnde.

66, Apercus sur Flnitiarion, ch. XXXVIIL.

67. A part René Guénon, ibidem, voir encore, notamment pour la question
du Graal, Pierre Ponsove, L'Islam et le Graal.



144 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

suivant les circonstances et suivant les époques, car, tandis que le
principe est absolu, les applications sont relatives et contin-
gentes comme le monde auquel elles se rapportent. La
tradition permet des adaptations indéfiniment multiples et
diverses dans leurs modalités ; mais toutes ces adaptations, dés
lors gu'elles sont faites rigourersement selon I'esprit traditionnel,
ne sont autre chose que le développement normal de certaines des
conséguences qui sont éternellement contenues dans le principe ;
il ne s'agit donc, dans tous les cas, que de rendre explicite ce
qui était jusque-la implicite, et ainsi le fond, la substance
méme de la dectrine, demeure toujours identique sous toutes
les différences des formes extérieures » =,

Aprés les aspects que nous avons dégagés plus haut, il est
clair que ces énoncés s'appliquent par excellence a la réadapta-
tion exigée de la part de la tradition hindoue elle-méme, par
l'intégration traditionnelle finale.

#*ll-
3. Tramimion PramormiarE ET CuLTE AxgaL *

Plus loin dans le méme article, aprés avoir précisé que |'Inde
qu’on doit avoir en vue dans cet ordre des choses ne peut étre
aucunement |'Inde modernisée et occidentalisée, mais celle qui
demeure fidéle 4 l'enseignement de son élite et qui conserve
intégralement le dépot d'une tradition dont la source remonte
plus haut et plus loin que I'humanité, Guénon ajoute :

« Nous savons que ce ne ful pas toujours la contrée qu'on
désigne aujourd'hui par ce nom ; sans doute méme, depuis le
séjour arclique primitif dont parle le Véda, occupa-t-elle
successivement bien des situations géographiques différentes ;
peut-étre en occupera-t-elle d’autres encore, mais peu importe,
car elle est toujours la ou est le siége de cette grande tradition
dont le maintien parmi les hommes est sa mission et sa raison
d'étre. Par la chaine ininterrompue de ses Sages, de ses Gurus
et de ses Yogis, elle subsiste & travers toutes les vicissitudes du
monde extérieur, inébranlable comme le Méru ; elle durera

68. L'Esprit de I'Inde, dans « Le Monde Nouveau = de juin 1930 (reproduit
dans E.T. de novemnbre 1937) [e1 repris dans les Enudes sur [ Hindouisme. ]
* [Publi¢ dans E.T., janv.-fév., 1 mars-avr. 1965_]



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 145

autant que le Sandtana Dharma (qu'on pourrait traduire par
Lex perennis, aussi exactement que le permet une langue
occidentale), et jamais elle ne cessera de contempler toutes
choses, par I'eeil frontal de Shiva, dans la sereine immutabilité
de 'éternel présent . »

Ce texte souligne lui aussi la relation spéciale existant entre
la tradition hindoue et ce Sandtana Dharma dont la conscience
est d'autant plus naturelle aux Hindous qu'ils considérent
celui-ci comme la désignation méme de leur tradition.

Or nous constatons une chose tout a fait analogue et, somme
toute, équivalente, quand il s'agit des définitions que la
tradition islamique se donne elle-méme. Mais avant de
procéder sous ce rapport 4 quelques rapprochements, nous
demanderons d'avoir présente & l'esprit la définition finale que
Guénon donnait du Sandiana Dharma ™ dans le texte auquel
nous avons déja emprunté un passage :

« Ce n'est pas autre chose que la Tradition primordiale qui
seule subsiste continuellement et sans changement & travers
tout le Manvantara et posséde ainsi la perpétuité cyclique,
parce que sa primordialité méme la soustrait aux vicissitudes
des époques successives, et qui scule aussi peut, en toute
rigueur, étre regardée comme véritablement et pleinement
intégrale. D'ailleurs, par suite de la marche descendante du
cycle et de I'obscuration spirituelle qui en résulte, la Tradition
primordiale est devenue cachée et inaccessible pour I'humani-
té ordinaire : elle est la source premiére et le fonds commun de
toutes les formes traditionnelles particuliéres, qui en proce-
dent par adaptation aux conditions spéciales de tel peuple ou

69, D'apres E.T. novembre 1937, p. 375 [in Etudes sur [ Hindouisme, p. 25.]

70. Avant cela Guénon avait expliqué que le Dharma dans un sens
Indeterminé est un « principe de conservation des étres » ce qui fait que pour
ceux-ci le Dharma réside dans la conformité a leur nature essentielle. Appliqué
plus spécialement & un Marmaniara, « ¢’est la « loi » ou la « norme » propre de
ce cycle, formulée dés son origine par le Marne qui le régit, c'est-a-dire par
I'Intelligence cosmique qui y réfléchit la Volonté divine et y exprime I'Ordre
universel © et c'est la, en principe, le véritable sens du Mdnava-Dharma,
indépendamment de toutes adaptations particuli¢res qui pourront en &tre
dérivées, et qui recevront d'ailleurs légitimement la méme désignation parce
gu'elles n'en serunt en somme gue comme des traductions requises par telles
ou telles circonstances de temps et de lieu ». L'Ordre universel étant dans la
manifestation |'expression de la Volonté divine, = le Dharma pourrait, sous un
certain rapport au moins, éire défini comme conformité a l'ordre ». Cest de La
que dérivent ensuite les autres sens de « loi » dans l'ordre social. de « justice =,
de = devoir »,



146 L'TSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

de telle époque, mais aucune de celles-ci ne saurait étre
identifi¢e au Sandtana Dharma méme ou en étre considérée
comme une expression adéquate, bien que cependant elle en
solt toujours comme une image plus ou moins voilée. Toute
tradition orthodoxe est un reflet, et, pourrait-on dire, un
« substitut » de la Tradition primordiale, dans toute la mesure
ol le permettent les circonstances contingentes, de sorte que, si
elle n'est pas le Sandtana Dharma, elle le représente cependant
véritablement pour ceux qui v adhérent et v participent d'une
facon effective, puisqu’ils ne peuvent |'atieindre qu'a travers
elle, et que d'ailleurs elle en exprime, sinon 'intégralité, du
moins tout ce qui les concerne directement, et cela sous la
forme la micux appropriée a4 leur nature individuelle. En un
certain sens, toutes ces formes traditionnelles diverses sont
contenues principiellement dans le Sandtana Dharma, puis-
qu’elles en sont autant d’adaptations réguliéres et légitimes, et
que méme aucun des développements dont elles sont suscep-
tibles au cours des temps ne saurait jamais étre autre chose au
fond ; et, en un autre sens inverse et complémentaire de
celui-la, elles contiennent toutes le Sandtana Dharma comme
ce quil ¥ a en elles de plus intérieur et de plus « central »,
étant, dans leurs différents degrés d'extériorité, comme des
voiles qui le recouvrent et ne le laissent transparaitre que d 'une
fagon atténuée et plus ou moins partielle.

« Cela étant vrai pour toutes les formes traditionnelles, ce
serait une erreur de vouloir assimiler purement et simplement
le Sandtana Dharma a l'une d’entre elles, quelle qu'elle soit
d’ailleurs, par exemple 4 la tradition hindoue telle gu'elle se
présente actuellement 4 nous. = @,

Cependant dans la suite du texte, Guénon parlait du lien plus
particulier de la notion du Sandrana Dharma avec la tradition
hindoue, et nous avons déja cité précédemment le passage
respectif. Sous le méme rapport, il ne disait rien de la tradition
islamique elle-méme. Or la conscience d'un lien avec la
Tradition primordiale, bien qu'établie dans des conditions trés
différentes, est également remarquable en Islam. Ce point
étant essentiel dans I'ordre des choses qui nous intéressent ici,
nous devons nous y arréter un instant et le faire ressortir tout
en en soulignant les caractéres particuliers qui jouent d'ail-
leurs un certain role technique dans I'eeuvre intégrante de la
fin du cycle.

T1. Cahiers du Sud, loc. cir. [Enades sur THindowisme, pp. 112-113.]



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 147

L'Islam, pour son compte, s'affirme d'une facon explicite et
radicale comme la réactualisation de la « religion originelle ».
Un hadith énonce cet article dogmatique sous la forme d'une
simple équation : Al-Isldm Din al-Fipra, « 1'Islam est la Religion
de la Nature primordiale pure ». Cette « Nature primordiale
pure », al-Fitra, est ce que le Coran, dans une formule riche
d'implications initiatiques que nous retrouverons d'ailleurs
plus loin, appelle « la Nature d'Allah selon laquelle Il a naturé
les hommes » (Fitrata-Lidhi-lldn fatara-n-nds ‘alavha) (Cor. 30,
30).

%eptndam nous devons signaler déja que la notion de Fitra,
dont la racine verbale est d'un type trés synthétique, comporte
bien d’autres significations, notamment celle de « lumiére
séparative », qui s¢ retrouve aussi dans la signification du nom
divin de la méme racine (Fdtiru-s-Samdwdti wa-I-Ard), « le
Séparateur des Cieux et de la Terre », et qui qualifie 1'état
caractéristique de la manifestation primordiale. Pour ce qui est
de l'acception « substantifique » que nous avons retenue plus
haut en rapport avec 'humanité originelle, on peut citer Ibn
Arabi qui dit, une fois, que la Fifra est la nature de l'étre
macrocosmique concentrée intégralement en Adam et rendant
celui-ci capable de recevoir toutes les théophanies: « Cet
Homme, dit-il, étant la synthése de I'univers (Majmui’ al-‘alam),
sa nalure réunit toutes les natures du monde. La Fipra d'Adam
ce sont les fitar de tout 'univers. Celui-ci connait son Seigneur
selon la science propre a chagque espéce des étres du monde, en
tant que connaissant en titre de son Seigneur pour chaque
espéce, du fait qu'il inclut celle-ci dans sa Fitra. Et cette Fitra
est ce par quoi Adam apparait lorsqu'il regoit son existence de
I'acte théophanique (al-ildhi) qui le concerne. En lui se trouve
donc la prédisposition (is:i'ddd) correspondant & tout étre du
monde, ¢t il est ainsi 'adorateur selon toute loi religieuse, le
glorificateur en toute langue et le réceptacle de toute théopha-
nie, quand il s'acquitte de tout ce qu'exige la réalité de son
« Humanité » et qu'il se connait soi-méme, car ne connail son
Seigneur (et n'en a donc I'épiphanie) que celui qui se connait
sol-méme » -,

Une autre fois, le méme auteur dit que « l'esprit humain
(ar-riih al-insdni) créé par Alldh parfait, adulte, intelligent,
connaissant, avant la foi du Tawhid et reconnaissant la

72, Furdhdr, ch. 73, q.42.



148 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Seigneurie divine, est la Fitra méme selon laguelle ont été
naturés les hommes » . La reconnaissance de la Seigneurie
divine dont il est fait mention est celle qui fut attestée par les
germes des fils d'Adam ™, fait qui constitua en somme une
profession d'Islam : c'est pourquoi beaucoup de commenta-
teurs interprétent la Fifra dans le passage coranique précité
comme « le Pacte fait avec Adam et ses descendants ». Cela se
rapporte bien & un fait congénital et primordial mais en méme
lemps évoque une notion juridique, et c'est probablement cette
idée qui explique une autre acception plus spéciale encore du
terme Fifra au méme endroit, chez des commentateurs qui, se
réclamant d’Ibn ‘Abbas notamment, interprétent Fifra par
« religion » (din) et considérent Figrar Allah comme un syno-
nyme de Dinu-Lldh = la « Religion d’Allah » ce qu'on précise
aussitot comme étant I'« Islam ». On a ainsi un état naturel
converti en statut légal.

Cette derniére interprétation si particuliére du mot Fifra ne
peut toutefois étre prise a la lettre, car dans ce cas une
expression comme celle de Din al-Fitra employée par le hadith
que nous avons cité plus haut serait un pur pléonasme. Mais il
est certain que I'équivalence indiguée par Ibn ‘Abbas & part les
raisons de convenance qu'il pouvait avoir en tant qu'interpréte
du Coran, ne mangue pas d'une base profonde : ¢'est le fait que
dans I'état primordial, la « norme = (le din islamique comme le
dharma hindou) n’est pas 4 vrai dire une institution imposée du
dehors aux étres, mais plus exactement une forme intelligible
inhérente & leur propre nature ™. On peut méme dire que
chacun de ceux-ci est, en termes hindous, swadharma, « sa

73. Futahdt, ch. 299 _ Du rapprochement des deux textes d'Tbn Arabi que
nous venons de citer, il pésulte assez bien qu Adam est la personnification de
I'Intellect macrocosmique dans le monde de I'homme, et ceci "assimile au
= Roi du Monde » qui représente et personnifie dans le Mamvantara le Manu
primordial et universel que Guénon définissait, dans ce que nous venons de
citer dans une note, comme « I'Intelligence cosmigue qui y réflechit la Volonté
divine et ¥ 'E!H.p'l"i me lrﬂ'rdl'r universe]l = CF. Egﬂ.l-l!l‘l.‘tl!l‘t René ll:'_:i-'l.lnl'!I'.I:i:l'.l., Le Roi du
Monde, ch. I1.

74. Cf.Cor. 7, 172 : « Lorsgue ton Seigneur eut pris des fils d"Adam, de leurs
reins, leurs descendants, et leur eut Fait iémoigner sur eux-mémes : « Ne
suis-Je pas votre Seigneur ?» Ceuxci répondirent: «Si! Nous témoi-
gnons ! s

73. Cet érat des étres primordiaux n'est cependant nullement incompatible

avec lidée d'une loi macroscomique organisant tout un monde et lintégrant i
la fois dans I'Ordre universel.




LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 149

propre loi =, ou, en termes islamiques, ‘ald Din al-Fitra, « selon
la Loi innée de la Nature fondamentale » ™.

Or, méme a ne considérer que l'aspect « législatif » de cet
état primordial et synthétique, 1'« Islam » énoncé ainsi dé-
signe, en vérité, non pas la loi d'une forme traditionnelle
particuli¢re, mais la Loi fondamentale et imprescriptible de
tout le cycle traditionnel ; en [ait, comme on le sait, le terme
arabe Isldm qualifie, dans le Coran notamment, toute forme
traditionnelle orthodoxe axée sur une orientation primordiale :
le culte de I'Unité. C'est le méme sens que l'on a aussi dans la
formule absolue : Inna-d-Dina ‘inda-Lidhi-I-Isldm, « Certes, la
Religion chez Allih est l'Islam » (Cor. 3,19). Toutefois la
tradition dans sa forme muhammadienne en portera par
excellence le nom, du fait qu’elle s'affirme comme la réactuali-
sation parfaite, dans des conditions cycliques finales, de la
Vérité originelle, en méme temps que la récapitulation
synthétique de toutes les formes traditionnelles instituées
antérieurement. Celleci s'affirme d'ailleurs non seulement
adéquate & toute possibilité humaine, mais méme inhérente a
la condition naturelle de tout étre venant au monde, actuelle-
ment comme autrefois : « Tout nouveau-né est né selon la Fitra,
et ce sont ses deux parents qui le rendent par la suite « juif » ou
« chrétien » ou « majusi » (adorateur du feu) » (hadith) ™.

Par cette schématisation typologique, la parole prophétique
veut dire que 1'étre humain qui primordialement est déterminé
par les seuls principes spécifiques purs désignés comme Adam
et Eve, et en recoit la condition de la Fifra humaine
proprement dite, se voit, aprés la naissance, modifié selon la
forme mentale et traditionnelle de ses parents immédiats (et de
ceux qui les représentent sous le rapport éducatif). Les

76. Mais guand, plus tard, ces étres ou leurs successeurs de la méme espeéce,
se détachent et s"écartent du sens central et axial qui est celui de leur existence
« normale =, ils ont aussi besoin dactions et de supporis pour pouvoir
réintégrer leur état antérieur, et ces movens ne sont alors au fond que des
formulations extéricures de leur = norme » congénitale, actuellement défi-
Clenie.

T7. C'est & un tel role de la Figra que correspond vraisemblablement cette
vertu universelle du Verbe que I'Evangile de §' Jean 1, 9, appelle = vraie
lumiére qui éclaire rowt homme venant en ce monde ». Ce rapprochement
permet de considérer qu'un apercu analogue sur le fond primordial des étres
du monde doit se trouver dans les doctrines de toute forme traditionnelle, car
cest sur de telles données doctrinales que peut reposer la conscience du
Sandtana Dharma dans chacune de ces formes.



150 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

gualifications de « juif =, « chrétien » et « mazdéen » (majiisi)
désignent les typifications subséquentes de ce processus ™, qui
sont autant d'altérations et de déformations de la Fipra
considérée comme forme primordiale aussi bien existentielle
que traditionnelle. Dans cette perspective, actuellement, seule
I'entrée dans 1'Islam compris dans son sens absolu et ses vertus
complétes, peut faire recouvrer la condition primordiale
perdue. Mais cela ne peut se faire naturellement que par un
rejet de toutes les conditions limitatives que représentent les
conceptions traditionnelles imparfaites. C'est 1a un des sens du
hadith disant : Al-Isldam vajubbu ma gabla-hu, « I'acte d’entrer
en Islam retranche ce qu'il y avait avant » ™. C'est pourquoi
aussi quand quelqu'un entre en Islam, il est considéré comme
réintégrant virtuellement la Tradition primordiale elle-méme -
ceci n'est d’ailleurs qu'une conséquence de la définition déja
citée : Al-Isldm Din al-Fitra.

Mais quelque certaine que soit l'identité de fond des notions
du Din al-Fitra et du Sandtanag Dharma, |'expression hindoue
énonce avant tout une idée qui ne se trouve pas explicitement
dans l'expression islamique, non plus que dans celle technique-
ment guénonienne de « Tradition primordiale » (laquelle
apparait a vrai dire plutét comme une transcription de cette
derniére) * mais qui se trouve dans la traduction donnée en
premier lieu par Guénon par les termes Lex perennis : 'idée de
stabilité et de perpétuité. Or il v a, dans le Coran méme, une
autre expression qui a rapport avee ce caractére de |'ordre
traditionnel fondamental : c'est Ad-Din al-Qayvim, qu'on peut
traduire, selon le contexte, par la « Religion Immuable » ou

78. Au sujet des significations exactes de telles « appellations «, voir ce que
nous avons dit dans les notes de notre traduction du Commentaire de la
« Fatiha » par Al-Qachéani, E.T. de mars-avril 1963, pp. 90-94.

[Ce texte, comme d'autres passages traduits des Ta'wildre-l-Ouwr'dn, sera réédité
prochainement.]

79. Le « dépouillement » comme acte caractéristique pour recouvrer la
Fitra se trouve représenté jusque dans les prescriptions d’hvgiéne de la serma
prophétique : « Fait partie de la Fira, le rincage de la bouche, le reniflement
de l'eaw, l'usage du cure-dent, la taille des moustaches, la coupe des ongles,
I'épilation des aisselles, le rasage du pubis, le lavage des entre-doigts,
l"aspersion (finale dans le ghusl) et la circoncision » (hadith).

BO. Onsaitque l'expression « Tradition primardiale » avait é1é déja emplovée
antérieurement, mais sa notion n'a été établie techniguement gue par René
Guénon, surtout dans son Roi du Monde.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 151

par le « Culte Axial », et qui est compris naturellement comme
une des épithétes de 1'Islam dans son sens absolu. Les lieux
coraniques ou figure cette expression ne laissent aucun doute
quant & son équivalence avec celle du Sandtana Dharma et, de
plus, permettent certains apercus sur les réalités et les activités
spirituelles spécifiquement liées & cette notion.

Voici, tout d'abord, un verset ot le Din Qayyim apparait dans
une situation qui est non seulement primordiale, mais encore
de caractére cosmique et pré-humain ; I'ordre humain (bien
que 1'homme soit & un autre point de vue le « but = de toute la
création) s'y inscrit dans certaines conditions gui reviennent a
'observance d’un droit divin dans |'ordre universel, macrocos-
mique et microcosmique, collectif et individuel.

« En vérité le nombre des mois chez Allah est de douze (qui
se trouvent) dans |'Ecrit d'Allah, depuis le Jour oa Il créa les
Cieux et la Terre : quatre en sont sacrés (hurum) : cela est la
Religion immuable (ad-Din al-Qayyim). Ne faites pas tort a vos
Ames pendant ceux-¢i ; cependant combattez les associateurs
(polythéistes) totalement de méme qu’ils vous combattent
totalement, et sachez qu'Allah est avec les pieux-craignanis =».

« Le mois intercalaire (an-nasi’) n'est quun surcroit de
mécréance ; par cela sont égarés ceux qui mécroient : ceux-ci le
déclarent non-sacré une année el sacré une autre année, afin de
correspondre au nombre de mois sacrés institués par Allah, en
sorte qu'ils déclarent non-sacré ce qu'Allah a déclaré sacré. Le
mal de leurs ceuvres leur a été enjolivé. Or Allah ne dirige pas le
peuple des mécréants » (Cor. 9, 36-37).

Nous n'entrerons pas ici dans de longues explications sur les
questions de calendrier qui sont en causc dans ces versels et
qu'exposent réguliérement, par exemple, les commentaires
coraniques. Il suffit de savoir que, malgré le principe du
comput lunaire des temps, chez les Arabes pré-islamiques
(comme chez les Juifs du reste), il s'était produit depuis
longtemps une fixation relative de l'année au moyen de
I'introduction périodique d'un mois surnuméraire destiné a
remettre le début de l'année lunaire & la méme épogue de
|'année solaire (en automne); le pélerinage de tradition
abrahamique se faisait ainsi en des mois décalés de leur temps
réel et qui recevaient néanmoins les noms wvoulus pour
I'accomplissement des rites et des sacrifices annuels.

Le rétablissement des choses dans l'ordre normal se fit
seulement dans le dernier pélerinage accompli par I'Envoyé
d’Allah, le « Pélerinage des Adieux » qui dut avoir lieu, ainsi



152 LTSLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

quon le comprend d'aprés les hadiths, 2 un moment o,
providentiellement, le pélerinage était revenu a sa position
normale dans le déroulement séculaire des mois. En effet, voici
les paroles que prononga alors I'Envové d’Allah : « En vérité, le
Temps (Az-Zamdn) est revenu cycliquement & une configura-
tion pareille a celle qu'il a eue le Jour ot Allih créa les Cieux et
la Terre. L'Année a douze mois, quatre en sont sacrés - trois de
Ceux-ci se suivent, a savoir, Dhi-l-ga'da, Dhii-l-Hijja et
al-Muharram, et un est isolé, Rajab gui se situe entre Jumdda
(ath-thdni) et Sha'bdn, etc ». La suite du hadith montre le
Prophéte identifiant solennellement le mois sacré (Dhii-I-Hijja)
dans lequel le pélerinage se passait, le territoire sacré sur
lequel les rites avaient lieu, et le jour méme, comme Jour des
Sacrifices pendant lequel des victimes devaient étre offertes, et
concluant par une proclamation de sacralités 2 observer
« Votre sang, votre fortune, votre honneur vous sont sacrés
comme est sacré ¢e jour a vous, dans ce territoire 4 vous et en
ce mois & vous ! Vous rencontrerez votre Seigneur et Il vous
demandera des comptes pour vos actes. Ne redevenez pas
infidéles aprés moi, en vous coupant les tétes les uns aux
autres, elc, »

Pour mieux comprendre la portée de ces derniéres paroles, il
faut savoir que chez les Arabes pré-islamiques, pendant les
quatre mois sacrés, toutes les choses imputables 4 I'homme,
soit en bien soit en mal, étaient considérées comme beaucoup
plus importantes qu'en temps ordinaire, et les récompenses et
les chatiments de méme. Les guerres étaient interdites, et si
« quelqu'un rencontrait le meurtrier de son pére ou de son
frére, il faisait semblant de ne pas le remarquer ». En Islam,
l'importance de ces mois fut encore accrue, mais en ce qui
concerne la guerre il y a des divergences : ce qui semble plus
¢vident c’est que la guerre spéciale contre les associationnistes
ou polythéistes (al-mushrikan) étant un droit divin peut étre
faite en tout temps, et, en outre, qu'un combat est inévitable
quand il s'agit de défense.

Quant & l'expression Ad-Din al-Qayyim qui qualifie ce statut
de I'année et des guatre mois sacrés, voici une des opinions
citées par le commentaire d'Al-Khazin: « Cest le Décret
(al-Hukm) inaltérable et irremplacable. » Le mot gayvim a ici le
sens de dd’im, spermanent », ld yazitlu, « qui ne cessera pas ».
Or, comme ce décret date du Jour de la création des Cieux et de
la Terre, on a donc ici une Loi cosmique, pré-humaine, mais
que I'homme doit observer lui-méme sous les modes qui lui



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 153

sont particuliers, et qui doit durer autant que le monde. C'est
bien le sens du Sandtana Dharma en tant qu'Ordre universel
que nous retrouvons la, du moins dans l'une de ses
applications *.

Quant au contenu du Din Qayyim on remarquera gue, Sous
I'aspect primordial en question ici, il apparait seulement de
facon négative : il s’agit de s'abstenir — et plus spécialement
pendant les quatre mois sacrés — de tout ce qui pourrait étre
« injustice » pour les ames, littéralement « il ne faut pas
obscurcir vos ames » (fa-ld ra;]fmﬂ fi-hinna anfusa-kum), et il
n'est prescrit d'agir spécialement que de fagon négative
encore : la guerre pour se défendre et pour défendre le droit de
I'Unicité d’Allah contre les polythéistes. Ce statut uniguement
négatif ici du Din Qayyim est normal dans les formulations
premiéres de l'ordre cyclique. La perfection naturelle inhé-
rente & I'époque primordiale n'a besoin en principe que d'étre
défendue, et c'est seulement quand plus tard elle sera
« perdue » que la nécessité de la reconquéte aménera les
prescriptions d’actes positifs. Dans le Paradis terrestre c’est
également par une prescription négative et restrictive que
commence le cycle législatif : « n"approchez pas de cet Arbre
car vous serez d'entre les injustes » (Cor. 7, 19) et il est
intéressant de remarquer que dans ce cas encore |'inobser-
vance de la régle devait étre cause d'« injustice » ou d’« obscu-
rité » (le terme arabe pour « injustes » est zdlimidn, étymologi-
quement « obscurcissants »). Cette idée d'« obscurcissement »
s'oppose naturellement a celle de « lumiére » propre a la
Fitra, la pure Nature primordiale.

Une autre fois la mention du Din Qayyim vient dans les
paroles que Joseph adresse aux deux compagnons de prison.

81. En tant que Mdnava-Dharma notamment. — Nous ferons remarquer a
I'occasion un aspect supplémentaire du Din Qayyim dans ce point cyclique : le
moment ol est proclamé le retour i une configuration astrologique pareille 4
celle des origines est exactement celui od le Sceau des Prophétes législateurs
termine la formulation de sa propre Lot (« Aujourd hui j'ai rendu parfaite votre
Religion, j'ai complété Mon bienfait sur vous et il M'a plu que vous ayez I'Islam
comme Religion =, dit alors Alldh dans le texte qui cléture l'ensemble de la
révélation coranique (Cor, 5, 5). Mais cette Loi commence & peine alors d'étre
pratiguée, et sous ce rapport elle ouvre an contraire un cycle traditionnel
nouveau ; cette pratique de la Loi est destinée d'ailleurs & « réaliser » la
conception proprement mubammadienne de la Vériié universelle, non
seulement dans les formes de la vie actuelle, mais encore dans les résultats
constitutifs de la « vie future = pour tous les &res du cycle actuel.



154 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Aprés avoir déclaré qu'il suit la Régle (Milla) d’Abraham,
d’Isaac et de Jacob, qui exclut tout associationnisme a Allah, il
dit :

« 0, les deux compagnons de prison, des seigneurs diviseurs
sont-ils préférables, ou bien Allah I'Unique, le Réducteur ?

« Vous n'adorez en dehors de Lui que des « noms » que vous
avez vous-mémes institués comme « Noms =, avec lesquels
Allah n'a fait descendre aucun pouvoir (opératif) car 'autorité
(efficace) n'appartient qu'a Alldh. 11 a ordonné que vous
n'adoriez que Lui: cela est la Religion Immuable (ad-Din
al-Qayyim). Mais la plupart des hommes ne savent pas. » (Cor.
12, 37-40).

Ici donc le Din Qayyim est défini précisément guant a son
contenu : ne rien adorer si ce n'est Lui, Allah, régle essentielle
que l'on voit & l'occasion inscrite dans la tradition privilégiée
d’Abraham.

Dans deux versets d'une méme sourate, la 30, le Din Qayyvim
prend place dans l'injonction divine faite 4 I'Envové Muham.
mad lui-méme :

« Dresse (agim) ton visage pour le Culte (ad-Din) en mode pur
(hanifan) en accord avec la Nature (Fifra) d’Allah selon laguelle
Il a naturé les hommes, (car) il n'y a pas de changement dans la
création d'Allah : cela est la Religion Immuable (ad-Din
al-Qayyim), mais la plupart des hommes ne savent pas ». (Cor.
30, 30).

« Dresse (agim) ton visage pour le Culte Axial (ad-Din
al-Qayyim) avant que n'arrive le Jour que rien de la part
d’Allah n’empéchera. Ce jour-la ils (les bons et les méchants)
seront séparés. » (Cor. 30, 43).

Ici le Din Qayyim est défini en quelgue sorte quant a sa
méthode qu'on peut qualifier de « directe » : il s'agit d'une
attitude essentialisante, car la « face » (wajh) d'une chose est
son = essence » (dhdt) impérissable, conformément au verset :
« toute chose est périssante sauf sa face » (Cor. 28, 88) *. En ce
cas, la « face » étant celle d'un contemplant, il s'agit de son
essence profonde qui doit étre orientée d'une facon immédiate,
totale et indéfectible, vers la Vérité pure : c'est ce que veut dire
le terme agim = « dresse », qui est d’ailleurs de la méme racine

82. Ces paroles coraniques peuvent se traduire aussi par : « toute chose est
périssante sauf Sa Face », ¢'est-d-dire la Face ou I'Essence d'Alldh, et cette
double application des termes en question apparaitra comme une conséguence
iogique de l'idée d'unicité essentielle de toutes choses.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 155

gue le mot gayyvim qualificatif du Din, et c'est ce que garantira
la notion de la Fitra, que nous retrouvons ainsi dans son
contexte intégral on elle apparait aussi comme = inchangeable
création d'Allah ». Celle-ci constitue d'ailleurs le wvéritable
fondement de la position axiale et de la conscience immuable
qui caractérisent le Din Qayyim en tant qu'institution divine et
culte spirituel.

Il faur cependant avouer que la notion de la Fifra est
complexe et méme ambigué, telle que la fait apparaitre
d’ailleurs la syntaxe du verset ou elle figure. Comme c'est sur
cette notion que repose celle du Din Qayyim il est utile de citer

un texte d’'Ibn Arabi qui en souligne ce qu'on peut appeler le
cOté « divin » :

« Allah est Celui gui manifeste les choses, Il est leur Lumiére,
la manifestation (zehiir) des choses manilestées (mazdhir) est
Allah. Lui en tant que Fdtiru-s-Samdwdri wa-I-Ard (Le
Naturant-s¢paratif des Cieux et de la Terre) a naturé (farara)
ceux-ci par Soi : Il est leur Fifra du (pacte germinal) : « Ne
suis-Je pas votre Seigneur ? — Ils répondirent : Si ... » (Cor. 7,
172). Il ne les a naturés que par Lui. C'est également par Lui
gue les choses se distinguent entre elles, se séparent et se
déterminent. Et les choses dans leur apparition divine (fi
zuchiiri-hd-l-ildhil ne sont rien ! L'existence est Son Existence,
les serviteurs sont Ses serviteurs : ceux-ci sont serviteurs quant
a leurs entités déterminées (a‘vdn) mais ils sont Dieu (al-Hagqg)
quant a leur existence (wujdd). "

De son coté, Abdu-r-Razziaqg Al-Qashéni, en commentant, dans
son Tafsir, le verset qui nous a arrété, dit :

« Fitrat Alldh, veut dire : Atachez-vous a la disposition divine
(al-Halar al-ildhivva) selon laguelle fut naturée la réalité
humaine comme clarté et pureté de toute éternmité! Cette
« disposition » est le Din Qayvim, de toute éternité et pour
toute éternité ; inaltérable et immuable il ne se détache jamais
de la clarté originelle et de la pureté du Tawhid Naturel
Primordial. Cette Nature Primordiale (al-Figra al-Ula) ne
provient que de I'Emanation Sanctissime (al-Favd al-Agdas)
qui est la Source de |'Essence méme ("Avn adh-Dhdi). Celui qui

83. Furdhdr, ch. 73, g. 43.



156 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

reste appuyé sur celle base ne peut étre détourné de |'Identité
essentielle (ar-Tawhid) ni voilé a I'encontre de la Vérité s *.

Enfin, dans le contexte du méme verset, nous voyons
apparaitre aussi la notion de la Hanmifivya qu'on rattache
généralement a la Fifra, point auquel nous ne pouvons nous
arréter cette fois non plus *.

En méme temps, en trouvant ici conjoints la Fifra et le Din
Qayyim nous vérifions la parfaite coincidence des notions de
« Tradition primordiale » et de Lex perennis par lesquelles
Guénon avait interprété le Sandtana Dharma. Cependant, on se
rend compte que la notion du Din al-Fifra est incluse dans
celle d’Ad-Dinu-I-Qayyim car cette derniére, comme nous
venons de le constater, comporte dans le Coran l'idée de
primordialité. C'est cette derniére notion islamique qui corres-
pond donc plus exactement a celle du Sandtana Dharma
hindou.

Il est significatif de remarquer en outre, qu'il vy a entre ces
deux expressions qui se¢ correspondent dans les deux formes
traditionnelles un certain complémentarisme qui ne fait que
corroborer les autres constatations que nous avons inscrites
jusqu’ici sous la méme rubrique. Tout en désignant toutes les
deux la Tradition primordiale dans sa perpétuité, chacune de
ces expressions en souligne une modalité qui concerne plus
particuli¢rement la tradition respective : I'Hindouisme qui est
la continuation extérieure ininterrompue de la Tradition
primordiale & travers de simples modifications de forme, selon
les époques et les situations géographiques, en énonce 1'idée de
pérennité ; I'Islam qui est révélation a4 nouveau aprés une
époque de « cessation des envoyés » (cf. Cor. 5, 19) met 'accent
sur l'idée d'axialité. Un complémentarisme de 'horizontalité
et de la verticalité se présente tout naturellement a I'esprit,
mais il n'est réellement significatif que de la facon suivante :

84. Ce que dit Al-Qéshani permet de comprendre que la « Fipra d'Allah selon
laquelle ont été naturés les hommes = est au fond la méme chose que la vie des
choses dans le Verbe par lequel tout a été fait, « vie qui était la lumiére des
hommes = (Cf. Evangile de $°. Jean, ch. 1, 3-4, lu 4 la facon ancienne - Quod
factum est in ipso vita erar, et vita illa erat lux hominum). Cet aspect est
cosmologiquement = antérieur » & celui relevé précédemment et rapproché
d'un autre passage (1, 9) du méme prologue de I'Evangile de S*. Jean.

83. Nous laissons également de cité certaines formes particularisées de
Ad-Dinu-I-Qayyim avec I'article, comme le Din Qiyyam ou, variante, Din Qavyim
sans "article (Cor. 6, 161) et Dinu-I-Qayyima (Cor. 98, 5).



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 157

du coté hindou on a la conscience d'une sorte de continuité
substantielle de la Vérité elle-méme liée a4 la substance
humaine qui la véhicule de temps immémeorial ; de I'autre on a
la conception d'une incidence élective supréme a la fin des
temps, qu'illustre assez bien la parole du Prophéte parlant de
lui-méme : = J'ai été le premier dans 'ordre de la Création * et
je suis le dernier dans l'ordre de la mission. »

L
L L

4, “Ov™ ET "AMmeEN" T

Les aspects du complémentarisme traditionnel existant
entre |'Hindouisme et I'Islam dont nous avons traités jusqu'ici
el que nous pourrions, certes, compléter sous quelques autres
rapports, peuvent étre considérés comme étant synthétisés par
les deux formes caractéristiques correspondantes du Verbe
sacramentel et invocatif dont nous avons déja signalé la
parenté : |'Om des traditions rattachées a I'Inde, et 'Amen des
traditions de souche sémitique, celui-ci envisagé plus spéciale-
ment dans son cas islamique ou sa forme exacte est Amin ™.

Il v a d'ailleurs en cela aussi un reflet du rapport traditionnel
entre Orient et Occident dans leurs ensembles, mais avant
d'aborder ce sujet il convient d'indiquer sommairement la
signification exacte des deux vocables sacrés dans les tradi-
tions respectives.

86. Cf. Les hadiths : « La premiére chose qu'Allih créa fut mon Esprit... »
« J'étais prophéte alors qu'Adam était encore entre 'cau et 'argile =.

* [Publié dans E.T., mars-avr., el mai-juin 1966.]

87. Voir p.112 de cet ouvrage. — Des rapprochements entre Om et Amen ont
&té faits depuis longtemps. Notamment par des orientalistes du 19 siécle. Clest
ainsi gue nous avons relevé dans une note de la raduction du Brahma-Karma
ou Rites sacrés des Brahmanes, par A. Bourquin (Ernest Leroux, 1884) p. 11, la
remarque suivante : « On peut traduire Owm par gloire ou par amen. » — Mais
nous observerons incidemment que « gloire » rend, mais encore inexactement,
chez le méme traducteur, le terme namah qui signifie plutét = hommage » ou
= salutation » : or, il n'est de toute fagon pas possible de maintenir une méme
traduction pour les deux termes en question quand il arrive qu'ils soient
associés immédiatement dans une méme doxologie: Om ! namah! —
Oldenberg (Die Religion des Veda, 1894) parlait lui aussi (tr. francaise par
Victor Henri, Alcan, 1903, pp. 392-3) de « la syllabe Om qui équivaut a notre
amen =,



158 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Le vocable hindou — qui appartient d'ailleurs aussi au
Bouddhisme — est selon une définition upanishadigue « la
syllabe qui exprime l'acquiescement, car pour exprimer
l'acquiescement on dit : om ! (Chandogya Upanishad 1, 1, 8).
Substantiellement et structuralement om est encore défini
comme étant = le son méme, il est I'immortalité, la félicite
méme » ; « celui qui sachant ainsi, murmure le vocable,
penétre en ce vocable qui est le son, qui est immortalité, qui est
félicité » (ibid. 1, IV, 4-5). Son importance comme symbole du
Verbe universel est connue ; nous en avons rappelé nous-méme
précédemment quelques-uns de ses aspects doctrinaux. Om est
ainsi le mantra par excellence de la spiritualité hindoue.

Mais son emploi technique et rituel est extrémement riche et
complexe. Om est le mot initial du cantique liturgique
fondamental appelé udgitha, et de ce fait, il est censé contenir
en soi et représenter a lui seul |'udgitha en son entier (cf. ibid. 1,
I, 1). Il inaugure les différentes récitations que l'on fait du
Rig-Véda (cf. ibid. 1, 1,9 et I, IV, 1), et il est aussi prononcé a la
fin de la récitation d'un rik (vers ou hymne) d'un sdman (chant
liturgique) et d'un yajus (invocation). Dans certains écrits
comme les Upanishads, mais pas dans tous, Om figure dans les
doxologies inaugurales associé a Hari, « le Seigneur » un des
noms de Vishnou : « Om Hari ! » et dans les doxologies finales :
Om !Shanti ! Shanti ! Shanti ! (Om ! Paix ! Paix ! Paix ') *. Enfin,
parole supréme, Om est identifié au Dieu Supréme *.

De son cité Amen dans les traditions d’origine sémitique a,
lui aussi, un emploi de parole affirmative, ou plutét confirma-
tive, tout d'abord dans le Pentateuque. Il v figure notamment
avec un caractére de rigueur majeure et dans des rites
officiels ®. Avec les Psaumes il apparait dans de pures

88. Cf. Mdnave-Dharma-Shdstra, 11, 74: = Qu'il prononce toujours le
monosyllabe sacré au commencement et a la fin de I'étude de la Sainte
Ecriture ; toute lecture qui n'est pas précédée d'Om s'efface peu & peu, et celle
qui n'en est pas suivie ne laisse pas de trace dans |'esprit ! »

89. Ibid. 11, 83 : « Le monosyllabe sacré est le Dieu Supréme ».

#). On remarquera qu'il apparait initialement dans I'institution moisiaque
de la loi sur la jalousie, selon laguelle la fermme soupgonnée d'adultére, pour se
disculper doit confirmer par « amen ! amen ! » le serment d'imprécation du
prétre (Nombres 5, 11-22) ; ensuite dans le rite de malédiction institué & la
veille de V'entrée en Chanaan et auquel participe tout le peuple : « Et tout le
peuple répondra et dira : Amen ! (Deutéronome 27, 15-26) ; il y est prononcé 12
fois pour confirmer 12 malédictions, nombre qui correspond en outre & celui
des tribus rassemblées pour ce rite.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 159

doxologies finales ®. A l'épogue du Judaisme hellenistique,
avant |'éclosion chrétienne, I'amen avait un emploi liturgique
dans les synagogues d'on il devait passer également dans les
liturgies chrétiennes.

Il s’agit ainsi d'un terme qui originellement est un adjectif
signifiant « ferme », « slr =, et qui ensuite acquiert une
acception adverbiale : « fermement =, « sirement ». Comme il
sert & confirmer un propos précédent, il constitue aussi un veeu
solennel ou une prise d'engagement, et signifie par consé-
quent : « il en sera ainsi! », « qu'il en soit ainsi! », « ainsi
soit-il ! », ce qu'on a exprimé en grec par genoiio ¢t en latin par
fiat ou ita sit ; mais lorsque son role est purement incantatoire,
il n'est pas traduit et reste conservé sans changement.

Le role confirmatif d'amen se retrouve dans le Nouveau
Testament ; ainsi dans Mathieu &, 13 ou il vient en conclusion
du texte du Pater auquel il restera attaché dans la pratique des
oraisons quotidiennes ; également dans I'Apocalypse o, a part
I'emploi dans les doxologies du Prologue, on le trouve dans des
liturgies transcendantes o il est prononcé par les anges, les 24
vieillards et les 4 animaux porteurs du Trone =,

Cependant les Evangiles nous présentent encore amen dans
un emploi et sous un aspect tout a fait nouveaux par rapport 4
la tradition antérieure. Il s'agit d'un sens purement affirmatif,
et non plus confirmatif, et d'un amen placé au débui de
périodes et de phrases dites 4 la premiére personne, et non plus
& la fin ou en conclusion d'une affirmation . Tel il figure des
dizaines de fois dans les paroles du Christ, notamment chez
Mathieu et Jean : Amen dico vobis, quelquefois remplacé par
Vere dico vobis = « en vérité, je vous dis » *. Il s'agit en espéce

91, « Béni soit Jéhovah, le Dieu d’lsragl, dans les siécles des siécles. Amen [
Amen ! » (Ps. 41, 12). CL. Ps. 72, 19 ; 89, 53 et 106, 48.

92. CI. Apoc. 7, 1-2 ; voir aussi 5, 13-14 et I9, 4,

93. A vrai dire un amen en position inaugurale se trouve au meins une fois
dans I'Ancien Testament chez Jérémie 28, 6, mais le prophéte ne parle pas en
son nom personnel, car il dit : « Amen ! Ainsi parle Jéhovah ! eic. ; or, en ce cas
déja, l'amen initial ne vient pas confirmer quelgue chose, mais au contraire,
formuler une objection contre la prophétie irréguliére de Hananias qui devait
&tre constatée d'ailleurs comme mensongére par la suite.

94, 1l n'est pas exclu que l'emploi de 'amen affirmatif soit en rapport avec la
langue dans laquelle ont été formulées originellement les textes évangéligues
ou tout au moins les paroles du Christ. En tout cas, une remarque d ordre
linguistique serait a retenir ici : tandis qu'en hébreu le mot amen sert plutd
pour confirmer, en syriaque il sert pour affirmer.



160 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

d'un style propre au Christ qui, lui, pouvait s'affirmer ainsi
comme source de vérité et se prendre soi-méme A témoin. Le
role de I'amen dans ce cas serait donc plutét un reflet de son
identité avec le Verbe. Et il est significatif que dans cette
position initiale et avec ce réle d'affirmation principielle, Armen
se trouve en somme dans une situation comparable déja a celle
signalée d’Om au début de certains textes doctrinaux hindous.
Dans les deux cas on a une énonciation premiére par un
symbole direct et total du Verbe.

D'ailleurs, dans le Christianisme, Amen est aussi un nom du
Verbe ; dans I'Apocalypse de . Jean (3, 14) le Christ est appelé
« L'Amen, le Témoin fidéle et véritable et Principe de la
création de Dieu »*. Cela se rattachait cependant a une
certaine tradition biblique, car Amen était déja attesté
antérieurement par les Prophétes comme nom divin - « Qui-
conque voudra étre béni sur la terre se bénira par le Dieu
Amen! Quiconque jurera sur la terre jurera par le Dieu
Amen ! » (Isaie, 65, 16) *.

Dans I'Apocalypse, ol sont appliqués au Christ par transpo-
sition identifiante des titres qu'on donne avant tout au
« Seigneur Dieu » (« Alpha et Oméga », « Premier et Dernier »,
= Principe et Fin ») ¥, un passage est particuliérement remar-
quable dans |'ordre des choses examinées ici : au Prologue de
Ce texte, apres un = Eriam ! (Oui !) Amen ! », qui apparemment

95. A propos de ce dernier aspect cosmogonigue d Amen, il est opportun de
rappeler ce que raconte Anne-Catherine Emmerich d’aprés une de ses visions
sur la Vie de Jésus-Christ : elle a vu Jésus pendant son voyage a Mallep, dans
Pile de Chypre (¢pisode qui n'est pas connu des Evangiles), faire une « longue
instruction sur le mot Amen =, et dire « des choses admirables » sur la vertu de
ce mot. « Il I'appela le commencement et la fin de toutes choses. Il sembla dire
qu'avec ce mot Dieu avail créé le monde ». (Tome I, p. 468, Ed, Téqui, 1952).

Il'y a méme lieu d'envisager dans la tradition ésotérique du Christianisme un
véritable mystére de I'Amen : citons A titre indicatifl cette invocation que
présente une inscription copte des Kellia du désert de Basse-Egypte © « Dieu !
Donne l'intelligence de 'Amen ! » (CE. Communication d'Antoine Guillaumont.
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, séances de I'année 1965, janvier-
juin).

#6. Dans le texte hébreu il y a be-elohé Amen pour « par le Dieu Amen =. Dans
la Vulgate on a : . benedicetur in Deo amen._ jurabit in Deo amen - on traduit
aussi par « le Dieu de I'Amen » (Jean Kcenig, dans La Bible de I'Ed. de la
Pléiade, Gallimard) ou « le Dieu de Vérité » (Crampon).

97. Voir, pour « le Seigneur Diew » - 1, 8ot 2/, 6 ;pour s leChrist »: /, 17 - 2.
8et22 13



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 161

confirme une perspective qui vient d'étre énoncée sur la venue
finale du Christ, on a un texte qui pourrait étre considéré
également comme un commentaire de ce mystérieux Amen
applicable dans l'ordre théophanique de la Mission aussi bien
que dans |'ordre principiel pur : « Je suis I'Alpha et 'Oméga (le
commencement et la fin), dit le Seigneur Dieu, celui qui est, qui
était et qui vient, le Maitre de Tout! » (Apoc. Prol. 7-8)™.
D'ailleurs, ces paroles se retrouvent presque telles quelles,
précisément en rapport avec Om, dans un texte capital de la
Mdandakya Upanishad, 1, 1 : « Hari Om ! (le Seigneur est Om).
Cette syllabe Om, c’est le tout ! En voici I'explication : ce qui a
été, ce qui sera, tout cela est le phonéme Om!» — Le
commentaire de ce passage par Gaudapada dit : « La syllabe
Om est le commencement, le milieu et la fin de tout... On doit
savoir que la syllabe Om est le Maitre de toutes choses » ™.

Apreés les constatations qui précédent, on peut dire que les
deux vocables sacrés Om et Amen se rejoignent tant par le sens
adverbial (daffirmation ou de confirmation) et I'emploi rituel
correspondant, que par le sens de symbole du Verbe universel
et de nom de la Vérité supréme.

Pour ce qui est de la tradition islamique, il y a intérét de
connaitre tout d'abord quelques précisions d'ordre linguisti-
que. Le mot arabe s'écrit et se lit de plusieurs fagons : trilittére
{amn), il se lit dmin (part. présent, « qui est en sécurité =),
quadrilittére famyn), il peut se lire amin ou dmin (adjectif,
« trés sir »). Il existe encore, toujours quadrilittére, une forme
dmmin (o la lettre mim est simplement renforcée, ce qu'en
transcription on rend par un redoublement inexistant dans
I'écriture) au sujet de laguelle nous aurons a revenir un peu
plus loin.

Quant 4 l'institution de ce terme et de son emploi en Islam,
I'Envoyé d'Allah Muhammad — qu'Allah lui accorde Ses graces
unitives et pacifiques — a déclaré : « L'Ange Gabriel —surluila

98. Cette relation entre Amen et les paroles qui lui font immédiatement suite
est d'autant plus admissible que le texte original grec de I'Apocalypse était
continu et ne présentait aucune division des phrases, ni par alinéa, ni par
ponctuation.

99, Cf. Manditkva Upanishad et Kdrikd de Gaudapdda, publiées et traduites
par Em. Lesimple (A. Maisonneuve, 1944).



162 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

paix ! — m’a transmis le mot amin lorsque j'eus terminé la
recitation de la Fariha, et il a dit que cela est comme le sceay
(al-khatm) sur un écrit ». — La Fariha est la sourate inaugurale
du Livre qui doit étre récitée dans chaque saldr (priére
rituelle) : le mot amin qui la conclut, n'en fait pas partie : sa
prononciation qui se fait soit & voix haute, soit a voix basse, est
analogue a I'amen aprés I'Oraison dominicale.

Un autre hadith dit : « Amin est le sceau du Seigneur des
Mondes sur la langue de Ses adorateurs croyanits ».

Ibn "Abbas demanda a I'Envoyé d’Allih quel est le sens
d'amin, et il lui répondit que c'est : « Fais! » (ifal), ce qui
correspond a un fiar. Les commentateurs en explicitent le sens
par les paroles: « Notre Seigneur, fais comme nous Te le
demandons ! »

Enfin un enseignement du Prophéte concernant la récitation
pendant le rite de la salér montre en quoi consiste I'opération
sacramentelle qui a lieu alors : « Lorsque 'imam (qui dirige la
priére en commun) a prononcé (les derniéres paroles de la
Fatiha) «..non pas la voie de ceux sur qui est la Colére, ni la
voie des égarés », dites : amin ! car les anges disent également :
amin !, et I'imam dira aussi : amin ! Or si quelquun prononce
son amin en accord avec I'amin des anges, les péchés qu'il aura
commis jusque-la lui seront pardonnés » "

Un sens spécial recoit |'amin prononce aprés la Fdriha avec
renforcement de la lettre mim : @mmin ! il est considéré alors
comme ¢lant au point de vue morphologique, le participe
présent pluriel, avec flexion (au singulier dmm, au pluriel
nominatif dmmiin) du verbe amimg = « s diriger vers », « avoir
comme but » ™. En cette acception, comme il vient aprés la
demande caractéristique de la Fatiha - « Conduis-nous dans le
Chemin droit, le chemin de ceux sur qui Tu répands Ta grice,
non de ceux sur qui est Ta colére, ni de ceux qui sont dans

100. Cetaccord doit s'entendre en premier licu selon le mode « intelligible » -
harmonie de pureté et sainteté entre Iintérieur de I'étre ¢t les puissances
spirituelles supérieures ; 1'accord selon le mode « sensible =, dans I'ordre du
temps ordinaire, n'est concevable qu'en rapport avec des anges descendus et
condensés en mode corporel (lajassud), qui se trouveraient ainsi sur le plan
sensible de I'humanité ordinaire (Cf. Thn Arabi, Funihar, ch. 69, vol. I p-246 et
ch. 73, quest. 100 : vol. IL p- 101, éd. Diru-l-Kutubi-l- Arabiyyati-l-Kubra),

101. C'est de cette méme racine que dérive le mot rmdrr, qui désigne le chef de
la priére faite en commun ; c'est-d-dire « celui qui, devant les autres, dirige la
priére vers » la Maison d’Allah.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 163

I'égarement », le mot dmmin (analogue donc & gdsidim =
«ceux gui se dirigent vers ») signiflie, selon Ibn Arabi:
« nous-mémes allant vers Ta réponse au sujet de ce gque nous
T'avons demandé » (gasadnd ijibata-Ka fima da’awni-Ka
fi-hi) =,

L'Amin s'emploie aussi pour appuver la demande adressée a
Dieu par un autre : « Le demandeur et celui qui I'appuie de son
amin sont associés (a la récompense) » (hadith). Egalement il
s emploie pour renforcer sa propre demande : « Lorsque
quelqu'un fait une demande a Dieu, qu'il appuie sa demande
avec amin ! » (hadith). Le Prophéte regardait 4 un moment un
croyant qui faisait des demandes & Dieu, et dit : « Il obtiendra
nécessairement la réponse s'il scelle sa priére par amin ! »

L'enseignement prophétique instruit encore de ceci: « La
priére de quelgu'un pour le bien d'un de ses fréres absent est
acceptée, et un ange placé auprés de sa téte prononce : Amin !
Et a toi-méme un bien pareil ! »

Enfin, « Au coin véménite de la Kaaba, il v a un ange préposé
a cet endroit depuis qu'Alldh a créé les Cieux et la Terre ;
quand vous y passez (pendant vos tournées rituelles) dites :
Notre Seigneur, donne-nous dans ce monde un bien et dans
I'autre monde un bien et préserve-nous du chatiment du Feu !
(CE. Cor. 2, 201), car I'ange dira : Amin ! Amin ! »

Dans tout cela, on remarque bien que le sens de confirmation
d’amin se trouve complété avec l'idée spéciale du « sceau »
apposé¢ gqui implique le sens de conclusion ferme et exécutoire.
Cette idée d'un « sceau » est typiquement islamigque; elle
semble comme un reflet de la conception dominante du Sceau
de la manifestation prophétique. Mais comme la notion d'une
synthése prophétique et législative finale en vue d'une sauve-
garde universelle doit s'identifier essentiellement avec le
mandat primordial conféré a Adam dans le monde de I'homme,
il est significatil 4 cet égard que la Amdna ou le Dépot de
Confiance respectif (CI. Cor. 33, 72) porte un nom de la méme
racine qu'amin. La Foi méme, ce mystére si caractéristigue de
I'Islam, on elle a une dimension et une portée beaucoup plus
profondes qu'en toute autre tradition en raison méme de
I'étendue et 'importance de la Révélation a recevoir et garder
ainsi, 5 appelle d'un mot de la méme racine, al-fman.

96. CE Futdhdt, ch.73, q. 100, vol. I, p. 101, qui renvoie au point de voe

lexical & Coran 5, 2 : « ceux qui se dirigent vers la Maison sacrée » (@mming-I-
Bavia-I-Hardam).



164 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Du reste, le Sceau de la Prophétie porte lui-méme le titre
d'al-Amin (avec l'article) = le Ferme, le Sir, le Fidéle, le
Sincére, le Véridique, qui disait de soi-méme : « Quant & moi,
par Allah, je suis Amin dans le ciel et Amin sur la terre ! =. Et
dailleurs bien avant qu'il ne fiat investi du message prophéti-
que, les Mecquois l'appelaient al-Amin, en signe de la grande
confiance qu'ils avaient en lui "

C'est dans cette méme perspective que se situe naturellement
le méme qualificatif quand il est appliqué a I'’Ange Gabriel
lui-méme en tant qu'« Esprit Sar », ar-Rith al-Amin (cf. Cor. 26,
193), qui porte en outre, d'une fagon plus spéciale, le titre
d’Amin al-Wahy, le « Dépositaire et le Garant de la Révéla-
tion ».

97. Cette épithéte est mentionnée notamment dans la circonstance excep-
tionnelle suivante : Les Quraychites rebatissaient la Kaaba._ Or, au moment od
ils arrivérent & l'endroit o0 devait étre replacée la Pierre Noire (qui est « la
Droite d’Allih sur Terre =), les différentes tribus se disputérent terriblement
entre elles, chacune prétendant & |'honneur de soulever et encastrer celle—ci
dans le Coin extérieur qui lui est consacré. Une voie de solution ful proposse
par un des chefs : « Convenons que Japmmié]tpﬂmqt&mu:mprla
porte de la Mosquée soit le juge qui tranchera la discussion ! » Les autres
furent d'accord. Or le premier qui enira alors fut Muhammad. le futur
Prophéte. Quand les Quraychites le virent fls s'‘écriérent © « Cest |'Amin,
I'Homme de Confiance ! Nous en sommes satisfaits ! Clest Muhammad ! ».
Informé de la querelle, celui-ci trouva la solution de placer la pierre sur une
étoffe qu'un représentant de chaque tribu vint tenir par un bord : tous la
soulevérent ainsi 4 la hauteur 0@ elle devait étre placée, lui la prit et la placa de

A ce propos il est iniéressant de remarquer une correspondance assez étrange
aver un symbolisme maconnique de caractére légendaire dont a traité René
Guénon dans les E.T. d'avril-mai 1950 lorsqu’il faisait le compte rendu du
Specularive Mason d'oct. 1949 (texte reprit dans Etudes sur la Framc-
Magonnerie, tome II, pp. 178-180). Parlant du fait que dans la plupart des
manuscrits des Old Charges, le nom de |'architecte du Temple de Salomon
¢lail, non pas Hiram, mais « soit Amon, soit quelque autre forme qui parait
bien n'en étre qu'une corruption =, il remarquait aussi que ce mot a
précisément en hébreu le sens d'artisan et d'architecte et qu'on peut se
demander si un nom commun a é1é Pris pour un nom propre, ou i au contraine
cette désignation fut donnée aux architectes parce quelle avait é1é tou
d’abord le nom de celui qui édifia le Temple. « Quoi qu'il en soit, ajoutait-il, sa
racine, d o0 dérive aussi notamment le mot amen, exprime en hébreu comme en
arabe les idées de fermeté, de constance, de foi, de fidélité, de sincérité, de
vérité qui s'accordent fort bien avec le caractére atiribué par la légende
magonnique au Troisitme Grand-Maitre ». — Dans Je fait rapporté par la
biographie du Prophite se trouvent réunies d'une fagon assez frappante |a
désignation d'al-Amin avec le role de Maitre architecte a propos du Temple
primordial de la Mecgue.



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 165

Enfin le mot Amin est aussi un nom divin ; il ne figure pas
dans les listes ordinaires des Noms divins, mais il se trouve
dans des invocations initiatiques, quelguefois fort énigmati-
gues comme par exemple la Dd’ira (I'Enclos circulaire) ou le
Khitam (le Sceau) "™ du Cheikh Abi-l1-Hassan ash-Shadhili.
Dans les formules respectives, il a comme variante réguliére-
ment transmise la prononciation Imin.

En tenant compte des constatations précédentes, il semble
probable que, du fait de ce sens spécial de « sceau » relevé dans
son cas islamique, 1'amen des diverses traditions sémitiques ou
apparentées se rattache finalement & une origine égyptienne, et
plus spécialement au nom divin imn, transcrit habituellement
« Amon », mais dont on ignore la vocalisation exacte, auguel on
reconnait la signification de « caché » et «mystérieux » . Plus
exactement, ce mom par sa racine se rapporte au « monde
invisible = ; en égyptien imn-r désigne '« Occident = en tant
que « lieu d'occultation du Soleil », et Osiris, qui correspond
au « Soleil nocturne =, fut appelé lui-méme Hnty Imn-t1, le
« Seigneur de 1'Occident » '™,

Il est, en tout cas, certain que dans I'histoire sacrée, telle
qu'elle ressort de la Bible tout au moins, I'amen n’apparait
qu'avec la sortie d'Egypte des Fils d'Israél. 1l est d’ailleurs
vraisemblable qu'il faisait partie de 'héritage égyptien dévolu
alors de quelque facon & Moise et son peuple. Cependant, le
mot proprement égyptien, du fait de son entrée dans un autre
contexte linguistique (ot la racine sémitique amn, dont on a
emiinah, la foi, notion si caractéristique de la meodalité
« religieuse » de la tradition, devait exercer une influence
certaine) et du fait d'un emploi rituel nouveau (car il s'agissait

104, 1l s'agit d'un talisman qui porte encore les noms al-Hirz (la Garde) et
as-Sayf (I'Epée). Voir Al-Mafékhir al-‘alivya d'Ibn "Ayyid.

105. Ceci vient dans le sens de ce que disait encore René Guénon dans la suite
du texte que nous venons de citer dans une note précédente @ « Quant au nom
du dieu égvptien Amon, bien gue sa forme soit identique [4 celle d'amen], il a
une signification différente, celle de « caché » ou de « mystérieux = ; il se
pourrail cependant gu'il ¥ ait au fond, entre toutes ces idées, plus de rapports
qu’il ne semble & premiére vue » (Efudes sur la Franc-Mayonmerte, t. 11, p. 179).
— On s'apercoit que c'est 'idée de « sceau = ou de « cachet » qui pourrait
établir un tel rapport.

106. Ce titre avait éié porté a une épogue antérieure de |'histoire
traditionnelle de 'Egvple par Anubis, le dieu & la téte de chien, gui d’aillewrs
était considéré comme fils d'Osiris, ou encore de Ré, aspect diurmne du méme
principe « solaire =,



166 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

d'une législation révélée autonome), se trouvait plus ou moins
voilé quant & ses proprié¢tés originelles ™. Cependant il faut
lenir comple aussi que son inclusion dans une tradition de
formulation nouvelle, comme celle apportée par le message
moisiaque, avait dd donner lieu 4 une adaptation prophétique
proprement dite, et que cela lui conférait nécessairement
certains caractéres nouveaux. Une donnée islamique peut
éclairer ce point de 'histoire traditionnelle du mot sacré Amen.

L'’Envoyé d'Allah a déclaré qu'il avait recu la parole amin
par une révélation privilégiée et qu’« avant lui, seul Aaron
pourrait I'avoir déja regue, du fait que lorsque Moise invoguait
'assistance divine (kdna yad'a). Aaron appuvait de son amen
(yu'amminu) » *. 1l est question donc de I'amen i fonction
« confirmative » non pas de celui a fonction « affirmative ». Tl
faut dailleurs remarquer que ce n'est pas le seul fait gue
quelqu’un accompagne un autre de son amen qui est la preuve
de la réception de 1'amen de la fagon privilégiée qu'avait en vue
le Prophete Muhammad, car dans ce cas lui qui connaissait la
tradition judéo-chrétienne de I'amen (liturgique ou orationnel)
€l citait méme, a ce propos, le cas d’Aaron, ne se serait pas
exprimé de facon dubitative. Le Prophéte devait avoir en vue
une réception par révélation directe et impliquant une science
€t un pouvoir opératif qui ne pouvaient étre recus que de cette
fagon.

£
R

Si maintenant on considére la structure littérale des deux
mots Om (A W M) et Amen (A M N) on s'apercoit qu’il s'agit
fondamentalement d'un méme vocable constitué originaire-

107. Une donnée tardive mais sirement valable comme indice, atteste que
ce mot avait dans la tradition de 'Egypte antique quelgues nuances pour dire
le moins, qui n'apparaissent pas dans U'amen hébraique : Hécatée d'Abdére,
ccnivain du 4 siécle avant J.-C., en parlant du terme amoun, disait que « Jes
Egyptiens usent de ce mot quand ils se veulent entre-appeler 'un |'autre, du
fait qu'il s'agit d'un terme vocatif : et pour autan: qu'ils estiment que le chef
des dieux soit une méme chose que 'univers qui est obscur, caché et inconnu,
ils le prient et le convient A se vouloir manifester et & se faire connaitre & eux en
Vappelant Amoun » (cité par Plutarque, Isis e Osiris, VIII).

108. Voici les paroles complétes d'un des hadiths qui concernent ce point :
= On m’a conféré trois taillons : on m'a conféré la priére par rangées, on m'a
conféré la salutation de Paix (as-saldm) qui est le mode de salutation des éires
au Paradis et on m'a conféré I'amin que n'avait requ aucun de ceux qui étaient
avant vous, & moins qu'Allih ne 'ait conféré & Aaron, car lorsque Moise
invoquait l'intervention divine, Aaron appuvail de son amin. »



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 167

ment de deux éléments A et M, qui correspondent aux points
extrémes du son vocal, le premier constituant sa manifestation
primordiale, le deuxiéme son extinction finale **. Le troisiéme
élément qui intervient dans la constitution de chacun des deux
mots différe, par contre, et joue d'ailleurs un réle différencia-
teur : dans un cas, du fait que le u qui intervient dans Awm,
signifie « élévation » (utkarsha), on a le Verbe a fonction
ascendante et résorptive ; dans 1'autre, du fait que le n qui
conclut le terme amn, voyellé Amern ou Amin, comporte un sens
d’enveloppement et de conservation ', on a le Verbe a fonction
confirmative et conclusive. Répondant a des remarques gue
nous venions de faire a ce propos, René Guénon nous disait de
son cOté ceci, qui garde son intérét méme indépendamment de
nos propres considérations: = Au sujet d'Awm et Amin, le
rapport dont vous parlez est peut-étre indiqué en effet d'une
certaine facon par le fait que le wdw représente 'union des
deux autres termes, tandis que le nin représente leur produit »
(Lettre du 28 février 1949).

Le troisitme élément de chacun des vocables dont nous
traitons pourrait, effectivement, n'étre qu'une modification
secondaire et logiquement ultérieure, d'un méme vocable
originellement bilitiére. On peut remarquer aussi que les
domaines géographiques ol s'étendent les traditions possédant
I'un ou l'autre de ces deux vocables sacrés trilittéres et en
quelque sorte complémentaires entre eux, se situent sur une
ligne est-ouest, et plutét méridionale quant 4 ses origines tout
au moins. D'ailleurs le domaine originel du monosyllabe om,
sous une de ses modalités reconnaissables, car il est par
endroits prononcé dm ™, est le Sud asiatique et les iles du

109, On peut remarquer ¢n outre qu'en arabe les letires correspondantes,
I'alif et le mim, sont respectivement des symboles du principe et de la mort.

110. Voir René Guénon, Symboles fondamentaux de la Science sacrée, ch.
XXIIl : Les mystéres de la letrre Nin, — On peut remarguer aussi gue le ndn
comme lettre et comme morphéme de désinence (le ramwin) est |'élément
terminal caractéristique des versets du Coran, ce qui souligne la fonction
synihétigue de cctie derniére révélation du Verbe légiférant dans le cycle
traditionnel de notre monde.

111. Telle est sa prononciation dans I'lnde méme chez les populations du
Sud qui parlent le tamil et le malayalam. Il en est de méme chez des peuplades
de 1'Océanie (Nouvelle Guinée). On pourrait méme penser gue l'on a la des
traces du bilittéralisme originel dont nous parlions plus haut.



168 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Pacifique. On le trouve méme par une sorte d émigration
extréme chez les Araucans du Chili auxquels d'ailleurs on
reconnait une origine « océanienne ».

L]
%

Pour ce qui est des Araucans, voici d’aprés une relation faite
par un ecclésiastique catholigue (R.P. Emile Housse : Une
épopée indienne, Plon 1939), tout d"abord la description (p. 106)
d'une cérémonie qui accompagne un sacrifice propitiatoire
officié par une Machi (sorte de « druidesse » dit l'auteur) :
= Pages et chevaliers noirs dansent a reculons, suivis de la
druidesse, du chefl de féte qui la guide, des musiciens avec
sifflets et flates, et des groupes du peuple. Tous sautent en
mesure, au son des instruments. A chacune des strophes
chantées par la Machi, tous répondent par une exclamation
prolongée = 6-6-6-om ! » Vingt-quatre fois la procession fait
ainsi le tour de 1'autel rustique ».

Voici maintenant, une autre cérémonie pendant laguelle la
prononciation du vocable précité est associée 3 des éléments
symboliques qui corroborent son identification avec 'ém
hindou.

I s’agit d'un rite préparatoire d'une consécration de Machi -
ce rite comporte l'érection d'une échelle sacrée le réhué - « Au
signal donné par le maitre de céréemonie, flates, cornettes et
tambours rassemblent le peuple qui se range en cercle. Au pied
de l'autel, des druides égorgent les agneaux offerts par la
famille, leur tranchent 'oreille droite, la trempent dans le sang
qui coule de I'incision et I'élévent, & bout de bras, de la main
droite. Ils se tournent alors vers I'Orient, ainsi que la Machi
principale, qui prononce une priére : « O Dominateur et Pére
des hommes, (...) Accorde-nous, pour les semaines, beau temps
et pluie, afin que nous ayons de quoi vivre ! Ne nous envoie pas
de déluge. Que, par ta volonté, nous jouissions du bonheur ! O
G!'0om!OuDum!»

« Et dans une formidable clameur la multitude répéte cet
ainsi soit-il final. A ce moment, les sacrificateurs rendent
l'oreille des agneaux au propriétaire de chaque béte. Celui-ci, a
son tour, formule a haute voix une supplication. Aprés quoi, il
dépose cette oreille sur l'autel, a coté du récipient ou les
druides versent le sang des victimes. Les animaux sont ensuite



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 169

dépecés. Au donateur reviennent la téte et la moitié du corps
coupé en long : I'immolateur a |’autre moitié¢. Quant au ceeur, il
est suspendu a 1'une des branches du canélo. A cété, les invités
généreux accrochent les poules tuées qu'ils offrent pour la féte.

« Aussitét la musique reprend, et accompagne une ronde
générale que précipite l'enthousiasme : les gens a pied tour-
nent autour du réhué, en sautant et se dandinant ; les cavaliers
décrivent, & toutes brides, de larges cercles. Tous, sans
exception, hurlent des « é-6-6-om ! » sans fin ». (id., p. 100).

Avant eu l'occasion de faire part & René Guénon de cette
constatation et de commenter quelque peu le document, nous
elimes la réponse suivante :

« Ce que vous me dites au sujet de l'existence du mantra
« Aum » chez les Araucans est réellement trés intéressant, et je
n'en avais jamais entendu parler ; votre remarque au sujet de
'offrande de l'oreille et de sa relation avec le son primordial
me parait tout & fait justifiée; et il est sirement trés
remarquable aussi de retrouver ainsi ce mantra dans une
région ol on ne peut certainement pas dire qu'il soit venu de
I'Inde ». (Letire du 21 janvier 1949).

xR

Pour étre tout 4 fait clair quant au sens de ces constatations
nous devons ajouter que contrairement 4 ce que l'on pourrait
penser d'aprés les notions générales concernant les origines
pré-indiennes de la tradition hindoue, le vocable om n'est pas
de provenance nordique et n’est pas indo-iranien. Cette donnée
linguistique si fondamentale pour la symbolique ainsi que
pour la technique rituelle et spirituelle de I'Hindouisme ne
figure pas, en effet, dans les premiers textes védiques, ceux du
Rig-Véda avant tout, comme non plus dans ceux de la tradition
mazdéenne & laquelle on reconnait d*autre part une commu-
nauté de berceau avec I'Hindouisme avant leur constitution en
traditions indépendantes. D'autres textes védigques eétablis
ultérieurement dans leur forme actuelle tout au moins,
possédent le monosyllabe sacré, méme allié aux versets tirés du
Rig-Véda (comme dans le cas de la gavarr) mais cela montre
plutét que les textes respectifs [urent constitués par une



170 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

combinaison avec des éléments appartenant aux traditions
aborigénes de 1'Inde .

i

5. INDE ET ARABIE *

D'aprés les éléments que nous venons de relever, il esi
probable que le monosyllabe Om fut dans I'Inde I'héritage d'un
monde traditionnel antérieur a 'avénement de I'Hindouisme
et qui s'étendait sur un continent méridional, en grande partie
disparu, dont il ne subsiste, 4 part I'Inde actuelle et le Sud-Est
asiatique, que certaines iles de 1'Océanie. Mais 1'Arabie
elle-méme devait avoir eu avec ce monde une liajson tradition-
nelle aussi bien que géographique trés précise. La mémoire
d'un tel élat de choses est en effet conservée par un grand
nombre de légendes arabes et de traditions islamigues.

Ainsi la descente d’Adam lors de son exil du Paradis est
localisée, entre autres sources par des hadiths du Prophéte
lui-méme, dans 1'Inde ' : des récits paralléles venant des
Compagnons mentionnent qu'il s'agit de I'Tle de Ceylan, appe-
lée en arabe Sarandib ** - on ajoute enfin quelguefois la préci-
sion qu'Adam y était descendu sur une montagne dont le nom
serait Nid ou encore Wasin .

112. La doctrine de la Trinuerti ne figure pas non plus dans le Rig-Véda, ¢t on
peut penser que la relation symbolique que cette doctrine présente avec les
éléments constitutifs d'Om la soumet & une explication historique analogue.

* [Publi¢ dans E.T., juil -aoldt et sept-oct. 1966.]

113. Cf. La chronique intitulée Qisas al-Anbivd' d'Al-Kissay (Vita Propheta-
rum dans 1'éd. Eisenberg), [traduetion frangaise & paraitre aux Editions de
I'Euvre], et surtout celle portant souvent le méme titre, mais proprement
appelée ‘Ard’isu-I-Majalis d’Ath-Tha'labi. Voir aussi Chronigue de Tabari, Ed.
Zotenberg, . 1, p. 81

114. Ce nom est une déformation du sanscrit Sinhaladwipa composé de
Sinhala {d'on le « Ceylan » des Occidentaux) et de dwipa, ile.

115. Cf. Ath-Tha'labi op. cit. Section sur Adam ch. V. — 11 existe d'ailleurs
dans I'ile de Cevlan une montagne tres célébre, que les Musulmans de 'endroit
appellent Adawm-malay, la montagne d'Adam, ce que les Portugais rendirent par
= Pico di Adama », sur laguelle le pére du genre humain aurait appuvé son pied
lors de sa « descente » du Paradis. L'empreinte énorme du pied droit se voit
toujours sur le rocher du sommet : (en outre, une chaine de bancs de sable c1 de
recils qui relie I'lle au continent, est appelée Pont d'Adam). La grandeur de



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 171

Quant a Eve, selon les mémes sources traditionnelles, elle

cette trace {(« un creux peu profond long de cing pieds trois pouces trois gquart
" et large de deux pieds sept pouces a deux pieds cing pouces » dit un visiteur
' occidental) doit étre mise en rapport avec la taille gigantesque attribuée a
. Adam par les traditions islamiques ; toutefois une difficulié des proportions
substiturait, car d'aprés ces traditions la taille d’Adam était alors telle gu'il
touchait de sa téte au ciel et que son autre pied était posé dans la mer. La
solution serait alors dans une acception moins littérale des choses, en
reconnaissant dés le début a4 ces traits descriptifs un sens avant tout
analogique : la grandeur d'Adam touchant de sa téte au ciel serait alors pluta:
une fagon d'exprimer la nature transcendante de limellect humain & 'age
traditionnel correspondant. Cela ne préjuge en rien toutefois de la notion
mains précise, mais traditionnelle, d'une taille bien supérieure & la ndtre pour
les hommes primordiaux ou encore pour certains peuples qui nous ont

L'empreinte du sommet d'Adam-malay cst, affirme-t-on, le but des péleri-
nages non seulement de la part de Musulmans, mais aussi de Chrétiens et de
Bouddhistes. Ces derniers vénérent cette empreinte, le Sri-Pado en pali, auprés
de laguelle ils officient un culte éabli bien avant U'lslam, comme étant celle
que laissa le pied de Bouddha lorsque celui-ci visita 'lle. L'lslam aurait ainsi,
pour ce qui le concerne, interprété en termes propres une tradition antéricure.
Ce n'est pas tout - le Bouddhisme local lui-méme avait di opérer une telle
adaptation, car |I'Hindouisme, qui lui est antérieur dans l'ile, de son cdié a
gardé jusqu’a notre épogue une attache propre ; un visiteur occidental du
début du 19 siécle augquel nous avons déjh emprunté ici incidemment
certaines données, disait que « la montagne est sacrée également pour les
adorateurs de Brahma et pour ceux de Bouddha = (Davy, Le Pic d Adarr dans
Annales de Voyages, repris par Edouard Gauthier dans Cevlan ou Recherches
sur I'Histoire_.. des Chingulais, Paris 1823). Le rocher sur lequel 51 empreint le
Sri-Pada est d'ailleurs appelé Samenmnella, « Rocher de Samen =, et ce Samen
est le dieu gardien de la montagne, en sanscrit Samanta-Koura-Parvari, ce qui
référe certainement & une tradition purement brahmanique, sans que cela
veuille dire cependant que celleci ait é1¢é elle-méme la premiére qui ait
consacré le liew. I1 ¥ a ainsi, semble-t-il, dans ces diverses traditions des
expressions adaptées d'un méme événement de caractére archeélypal de
I'histoire traditionnelle, & savoir 'épiphanie terresire d'un de ces étres
transcendants = dont les pieds ne laissent aucune trace sur le sable mais en
impriment sur la pierre »_(CF. Les traces des pieds d’Abraham sur la pierre du
Magdam Ibrihim prés de la Kaaba, celle du pied du Christ sur le Mont des
Oliviers lors de 1'Ascension, et celle du pied du Prophéte sur le Rocher de
Jérusalem lors du Mi'rdj, ewc.).

Quant aux noms que donnent & la montagne les anciens auteurs islamigues,
Wdsim, qui en arabe signific « celui qui imprime un signe ou qui laisse une
marque », pourtait faire allusion au Pied d'Adam : Jabal Wdsim serait « la
montagne. Mais comme d’autre part une tradition d'Thn ‘Abbds (Ath-Tha labi,
op. Cit. Section sur Adam, ch. IX) précise gque Cain avait tué Abel ‘ald pabalt Neid.
documents chrétiens : au VIIF siécle, la chronique de Denis de Tell-Mahre
rédigée au couvent de Zougnin prés d’Amida (Divarbeékir) parle du pavs de Niid
oi1 habita Adam au sortir du Paradis (Monneret de Villard, Le Legpende orienrali
sui magi evangelici, 1958, pp. 2749, cité par M. Elissagaray, La Légende des Rois



172 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

descendit dans le Hijaz, a Jedda ™. Nous avons ainsi une
disposition ou le masculin se trouve a |'Orient et le féminin a
I'Occident, ce qui manifeste une relation de normal complé-
mentarisme entre les régions traditionnelles correspondantes.
Il est & remarquer aussi que cette disposition qui est conforme
a l'ordre d'inscription des deux parties complémentaires dans
le triangle de I'Androgyne, fait coincider le point de départ du
mot A V M avec la région orientale d'expression traditionnelle
du monosyllabe sacré "', La relation de complémentarisme
constatée ne reste pas de simple configuration mais elle
apparait comme véritablement opérative, car les récits islami-
ques ajoutent qu'aprés une longue séparation (de cent ans, de
deux cents ou de trois cents, selon les versions), les deux époux
se retrouvérent en Arabie, et leur rencontre, qui est décrite
aussi comme l'aboutissement d'une recherche réciproque,
constitue en vérité la conclusion réguliére d'une démarche
sacrale, plus exactement d'un rite de peélerinage affectué des
deux cotés de maniére convergente. En effet, il est précisé dans
les mémes sources que pendant qu'Adam se trouvait en état de

Mages, 1965). Cependant ce nom est alors celui d'un pays et non pas d'une
montagne. Mais comme d’autre part une tradition d'Ton *Abbas {Ath-Tha'labi,
op. Cit. Section sur Adam, ch. [X) précise que Cain avait tué Abel ‘ald jebali Nad,
ce qu'on peut traduire aussi bien par « sur la montagne Nid » que par « sur la
montagne du Nidd », il se peut bien qu'il s’agisse en effet d'un pays qui serait
d'ailleurs celui que selon la Genése IV, 16, Cain habita apres le meurtre d Abel
« Puis Cain s'¢loigna de devant Jéhovah, et il habita dans le pays de Nod, i
I'Orient d’Eden » (trad. Crampon).

Il reste & dire que [a valeur de la tradition prophétique concernant « Ja
descente d'Adam dans I'Inde », laquelle n'ajoute elle-méme nulle autre
précision de lieu, n'est pas nécessairement lide aux détails de I'application faite
dans le cas signalé plus haut. Cette application garde néanmoins pour elle de
toute fagon une valeur de correspondance qui la justifie sur le plan des choses
ol elle se situe et qui ne souléve pas de difficultés d'ordre dogmatique.

116. Localité au bord de la Mer Rouge ol se trouve le port qui dessert |a
hfacqu:- Il semble bien que ce nom compaorte une référence a cette résidence
l_dEwt: car le mot réguliérement voyellé Jadda signifie I'Ajeule. En tout cas
Jusquen 1928 quand il fut détruit par le régime wahhabite, s’y trouvait un
sanctuaire dont il ne reste que les traces et quon appelait Tombeau d'Eve, ce
qui semble exprimer plutdt quelque fait analogique, car comme nous e
VETTONS !:Ius loin, d'autres données indiquent qu'Eve fut enterrée ailleurs
.Euprés d’Adam ; il s’agit plus strement d'un magdm de bénédiction ratiacheé &

ve.

J 117. Ce schéma correspond en outre avec la position initiale du
d’Adam (avant I'insuflation de Vesprit), car il est dit qu'« Adam était d'une
grandeur telle que son corps allait de I'Orient a I'Dccident = {Chronigue de
Tabari, éd. Zotenberg, 1.1, p. 74).



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYMNE 173

pénitence dans l'Inde, Allah lui ordonna de faire le pelerinage
de Son Temple a la Mecque. De son coté Eve fut appelée,
habillée et guidée dans le méme but par un ange.

A ce propos il faut savoir que la Mecque est considérée par la
tradition arabe et islamique comme le « nombril de la Terre »
(surrat al-Ard), ce qui est expliqué par le fait, rapporté de la
méme facon, que la Mecque fut le premier point terrestre qui
émergea de |'Océan cosmique primordial, et que c’est & partir
d'elle, « de dessous elle » (min tahti-hd),que fut étendu ensuite
le reste de la Terre, tout comme |'étre corporel humain se
développe a partir du point ombilical. Aux origines, avant la
descente d'Adam, le sanctuaire de la Kaaba avait été, dans une
premiére forme, un centre de pélerinage pour les Anges. Cest
seulement 4 un moment cyclique ultérieur qu'il fut établi
comme « premier temple pour les Hommes » selon la formule
coranique "*. Adam eut ainsi, en vérité, le rdle de reconduire le
culte de la Maison d’Allah pour un cycle traditionnel nouveau,
spécialement « humain ». Point significatif & cet égard, un
hadith rapporté par Ibn ‘Abbés précise que la premiére chose de
la terre qu'Allah fit connaitre 4 Adam, avant méme qu'il ne le
fasse descendre dans 1'Inde, ce fut la Kaaba: « L'Envoyé
d’Allah — qu’'Allah lui accorde la grice et la paix ! — a dit:
Avant qu'Adam — sur lui la paix ! — ne descendit du Paradis,
le Temple fal-Bayt) (c'est-a-dire la'Kaaba de la Mecque) était
une Hvacinthe d'entre les hyacinthes du Paradis '*. De son

118, Cf. Coran, 3, % : « En vérité le premicr temple qui fut institué par les
Hommes est celui de Bakka, temple béni et guidance pour les Mondes, etc. » —
Dans ce verset on a le nom Bakka qui est considéré soit comme un synonyme de
Makka (La Mecque), soit comme la désignation de l'esplanade oi, au centre de
la Mecque, s'éléve la Kaaba. On remarquera a l'occasion que le nom Bakka
emplové cette seule fois dans le Coran, l'est 4 propos de l'institution originelle
du Temple ; par contre le nom Makka qui lui-méme figure également une seule
fois dans le texte révélé (Cor. 48, 24), l'est 4 propos d'événements contempo-
rains du Sceau de la Prophétie et notamment en rapport avec la conguéte
finale de la Mecque sur les infidéles. Les deux appellations s'appliquent ainsi,
respectivement, a deux stades différents, I'un primordial et I'autre final, de la
Meére des Villes (Umm al-Qurd) ou encore & deux régions territoriales de la ville
sacrée, I'une centrale, l'autre générale. Ces aspects corrélatifs s'expriment
d'ailleurs d'une facon trés précise dans le rapport symbolique que l'on peut
voir entre le bd et le mim, lettres initiales respectives et scules différentes dans
les deux cas.

119. D'autres récits décrivent cette demeure d hyacinthe comme ayant deux

portes, I'une « orientale =, I'autre « occidentale » par lesguelles respectivement
eniraient et ressortaient les pélerinsg primordiaux.



174 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

coté, le Temple visité (al-Bayt al-Ma 'miir) qui se trouve au Ciel
et dans lequel chaque jour entrent 70 000 anges pélerins gquin'y
reviennent plus, jusqu'au Jour de la Résurrection, faisait face
d’en haut 4 la Sainte Kaabah (qui en avait é1é placée comme le
reflet terrestre). Allah fit descendre Adam au sol de la Kaaba,
lequel trembla comme un navire violemment secoué, Il fit
descendre aussi pour Adam la Pierre Noire qui a I'époque
brillait comme une perle blanche : Adam la serra contre lui
recherchant un état d'intimité avec elle. Allah prit ensuite le
pacte écrit qui avait été conclu avec les descendants d’Adam ei
I'enferma dans la Pierre ™; puis en faisant descendre du
Paradis le Baton fal-‘Asd) * pour Adam, Allah dit - « Marche
maintenant ! » Adam avanca et le voila déja dans 'Inde. Il v
resta autant qu'Alldh voulut qu'il v restat. Ensuite comme il
ressentait un grand désir du Temple, il lui fut dit : Vas-y en
pélerinage 6 Adam !... » "=,

Il est dit aussi dans d'autres récits gu'avant de recevoir
l'ordre de partir en pélerinage Adam et Eve pleurérent chacun
de son coté pendant 200 ans, ou qu’ils ne mangérent ni ne
burent plus pendant 40 ans.

Avant de poursuivre l'ordre successif des événements,
quelques précisions sont encore nécessaires. Au premier temps
de sa descente dans I'Inde, Adam ayant une taille qui lui faisait
« toucher le ciel de sa téte », entendait les invocations des
anges ¢t voyait leurs tournées autour du Trone. Mais ensuile,
sur réclamation des anges, sa taille fut réduite 4 60 coudées. II
convient donc de distinguer, méme aprés sa sortie du Paradis,
enire une premiére condition adamique qui gardait une
certaine connaturalité et intimité céleste, et une condition
ultérieure dans laquelle le contact naturel et direct avec le ciel
¢tait perdu; c'est dans la phase correspondant a cette
deuxiéme condition que doit étre situé le pelerinage d’Adam a
la Kaabah terrestre, car c'est seulement alors que ce pélerinage
avait sa pleine raison d'étre : celle de constituer sur terre un
culte qui remplace le culte céleste augquel Adam n’avait plus
acces.

On aura pensé aussi a l'occasion de tout cela que les dii-

-

120. C'est pourguoi la Pierre témoignera le Jour de la Résurrection contre
ceux qui voudraient nier 'existence du Pacte Primordial.

121. 1l s’agit du baton des Prophétes rendu célébre par Moise avguel il avair
é1¢ transmis par Shu'avb (Jéthro),

122. Ath-Tha'labi op. cit. Section sur Abraham, ch.V,



LE TRIANGLE DE L'ANDROGYNE 175

férentes « demeures » assignées a Adam, les « changements de
sa taille » et ses « attitudes » sont des représentations symbo-
ligues d'un processus biologique et spirituel qui concerne
non pas une individualité particuliére, mais une humanité
dans les phases de son développement cyclique.

Pour la suite du récit du pélerinage d'Adam nous emprun-
tons maintenant les termes d'un autre récit plus adéguat a
notre sujet et émanant de différents Compagnons ', Allah
envoic donc Adam a la Kaaba en lui disant: « J'y ai un
sanctuaire constitué comme projection de Mon Trone. Vas-y et
fais autour de ce sanctuaire des tournées rituelles comme celles
que l'on fait autour de Mon Tréne ! Fais-y aussi des priéres
comme celles que 1'on fait auprés de Mon Trone ! C'est 1a que Je
répondrai & tes demandes ! » — Adam partit alors de la terre
de I'Inde vers la terre de La Mecque pour visiter le temple
divin. Un ange lui fut préposé comme corvphée. En marchant
(de son pas immense) tout lieu oh il posait un pied devenait
pays d’habitation et de culture, le reste étant abandonné a la
désolation et au dépeuplement. Quand il fit I'«arrét » rituel a
Arafat, Eve qui le désirait et était venue le chercher depuis
Jeddah, v arriva également, et ils se rencontrérent donc en ce
lieu qui recut depuis son nom d" Arafér, le jour d" Arafd (car
selon leur racine verbale ces deux noms suggérent qu Adam et
Eve s'y « connurent » ou s'v « reconnurent ») ',

Quand ils en partirent pour Mind (point rituel dans le
pélerinage dont le nom implique |'idée de « désir ») il fut dit a
Adam : Tamanna (mot de la méme racine gue Mind), c'est-a-
dire « exprime tes désirs » ! Il répondit : « Je désire le pardon
et la miséricorde ! » Et c'est de la que vint le nom de Mind pour
cel endroit. Le péché des deux époux fut pardonné et leur
repentir fut accepté ; ils repartirent ensuite pour 'Inde » ',

123, Idem, Section sur Adam, ch. VI.

124. Al-Kissdy (Vita Prophetarum, pp. 60-61) mentionne une rencontre
initiale d’Adam et Eve & la Mecque, selon l'ordre mormal des actes de
Pélerinage, dans le rite de la course septuple entre Safd et Marwa, mais cela ne
change pas la signification propre de la rencontre ultérieure a ‘Arafdr. — Il est
dit en outre, dans d"autres récits de ce pélerinage (ibid. p. 57), qu'Adam eut tout
d’abord sur ordre divin et sous direction angélique, a reconstruire le¢ Temple
pour lui el ses descendants, ce qui comportait une réadaptation des supports
du culte. A 'occasion, il dut aussi frapper la terre pour faire surgir la source
Zemzem, acte qu'on devait retrouver d ailleurs, dans des circonstances variées,
lors de chacune des reconstructions gui devaient intervenir dans 1histoire du
culte & la Kaaba (le cas d’lsmagl, puis celui d’Abdel-Muttaleb).

125. Ath-Tha'labi, ibid.



176 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Dans ce texte on aura remarqué que la marche d'Adam
depuis l'Inde jusqu'en Arabie est la marche éminemment
symbolique d'un fondateur de civilisation ; elle peut étre
également interprétée comme celle d'une entité d'« espéce = ou
d'un agrégat intellectuel qui peut correspondre historiquement
a des peuples et des courants spirituels. C'est de la méme facon
que pourront €tre comprises plus tard certaines choses qui sont
dites dans I'histoire d’Abraham lui-méme, et on se rappellera
ce que nous avons dit 4 un autre moment du caractére
« représentatif » d’Abraham.

Enfin, Ibn ‘Abbas, ajoute une mention particuliérement
significative dans l'ordre des choses qui nous intéressent ici :
Adam aurait accompli pendant toute sa vie terrestre 40
pelerinages a la Mecque, chagque fois en parlant de 1'Inde '™ :
ceci exprime la constance des relations traditionnelles entre les
deux régions et les deux mondes traditionnels qui leur
correspondent™.

126. Ath-Tha'labi, ibid
* [Comme pour le chapitre VI, bien qu'une suite fiit annoncée, le texte resta
inachevé.]



IX

L'INVESTITURE
DU CHEIKH AL-AKBAR
AU CENTRE SUPREME *

Dans notre étude en cours sur Les derniers hauts grades de
I'Ecossisme et la réalisation descendante ', en examinant le
symbolisme du 33 degré, nous avons été amené a chercher une
explication de la forme cérémonielle que présente l'initiation
des degrés ultérieurs au 30, car cette forme extérieure apparait
en discordance avec le caractére « intérieur » gue nous avons
attesté par ailleurs, pour |'« initiation » 4 la phase descendante
de la réalisation. Cette phase initiatique, avons-nous monire,
suppose |'atteinte préalable effective de I'ldentité Supréme, et,
d'autre part, dans le cas du wali, nécessite un acte déterminé de
théophanie (rajalli ildhi), ce qui situe 'événement de cette
initiation & un niveau proprement divin. Sous ce rapport un
rite de forme extérieure comme celui que présente l'initiation
maconnique qui parle cependant d'une = contemplation de la
Vérité face a face », ne peut s'expliquer que par une référence
au symbolisme du Centre Spirituel ou l'initié¢ admis se trouve
devant la théophanie constante que constitue le Pole de la
Tradition. Nous avons invoqué a ce propos les données
islamiques concernant les hi¢rarchies ésotériques, et avons
précisé que ce dont il s'agit en pareil cas se situe dans un
domaine de réalités dont I’acces n'est toutefois possible que par
I'intuition du Ceeur connaissant. Ce point est trés important
pour notre thése, et, d'autre part, nous craindrions que des

* [Publié dans E.T., oct.-nov. 1953.]

1. Voir Erudes Traditionnelles depuis mai-juin 1953, fdem l'article précé-
dent : Un texte du Cheikh al-Akbar sur la = réalisation descendante », avril-mai
1953, '



178 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

lecteurs n'éprouvent quelque difficulté a situer exactement les
notions que nous avons utilisées, surtout celles relatives aux
= centres spirituels » et aux « assemblées » subtiles COIrTespon-
dantes. C'est pourquoi, en marge de I'étude précitée et a son
appui, nous donnerons ici une preuve « documentaire » supplé-
mentaire, que, pour des raisons de proportions littéraires, nous
ne pouvons pas introduire dans le corps de notre exposé. Cette
preuve est encore puisée dans les donndes de |'ésotérisme
islamique, et précisément dans I'eeuvre du Cheikh al-Akbar, ce
qui permet de rester dans un ensemble unitaire de références et
de notions.

Il s'agit de la Préface des « Révélations Mecquoises »
(Furithat), dans laquelle le Cheikh al-Akbar expose sous la
forme relativement incantatoire qui caractérise les textes
liminaires des écrits islamiques, son acces ay Centre Supréme
de la Tradition Primordiale et Universelle, qu’il désigne ici
plusicurs fois par le terme d'Al-Malé's-l A 14, le = Plérome
Supréme », ou |'« Assemblée Sublime ». Cette assemblée située
dans une région subtile dont les désignations rappelleront ce
que les traditions de I'Asie Centrale disent de V'Agarttha, le
Royaume caché du Roi du Monde, est présidée par I'Etre
Muhammadien primordial dont la nature et les attributs,
compte tenu des particularités de formulation islamiques,
correspondent assez clairement 4 ceux que René Guénon a
indiqués pour la personnification du Manu Primordial, et que
la doctrine chrétienne, pour ne rappeler encore que celle-ci,
presente sous la figure du mystérieux Melki-T sedeg « qui est
sans pére, sans mére, sans généalogie, qui na ni commence-
ment ni fin de sa vie, mais qui est fait ainsi semblable au Fils de
Dieu », et qui « demeure prétre i perpétuité = (Epitre anx
Hébreux, VII, 1-3)%. Ce qui est d'un intérét spécial pour notre
propos, c'est que cette « visite » du Cheikh al-Akbar est en
rapport exprés avec l'investiture de ce maitre comme « Héri-
tier du Magém Muhammadien ». Il s'agit méme plus précisé-
ment de la fonction de ce maitre, dans ses rapporis avec le
Centre de la Tradition Universelle, non seulement avec le
centre particulier de |'Islam historigque.

Cet événement de la vie personnelle du Cheikh al-Akbar se
situe, d’aprés des indications qu'il donne lui-méme 2 différents
autres endroits, 4 I'époque de son vovage a la Mecque, oi1 il a

2. René Guénon : Le Roi du Monde,



LINVESTITURE DU CHEIKH AL-AKBAR 179

séjourné depuis la fin de 598-1198 jusqu'en 600 / 1201, ou
immédiatement aprés cette derniére date. Or a cette date, le
Cheikh al-akbar, non seulement avait atteint le degré de
I'Identité Supréme, mais encore était investi, depuis Fés 594 /
1195, de la fonction exceptionnelle de Sceau de la Sainteté
Muhammadienne, et cela permet de voir le caractére, tout de
méme subséguent, de cetle « visite » et de la « cérémonie »
d’'investiture qui a lieu alors, par rapport 4 ce que nous avons
considéré comme |'« initiation » 4 la réalisation descendante.
Cette investiture apparait alors comme une reconnaissance,
un degré supérieur de la hiérarchie ésotérique du Monde, de la
réalité et de la fonction du Sceau Muhammadien, ce qui doit
constituer vraisemblablement aussi une « exaltation » de cette
fonction et de la réalité méme du Cheikh al-Akbar. Cependant
la description des circonstances ¢t des événements transcen-
dants dont il s'agit nous permet de constater des éléments
symboliques auxquels on pourrait rattacher une part du
symbolisme magonnique lui-méme dans les hauts grades
ultérieurs au 30,

L'espace de cette revue ne nous permel pas de reproduire ce
document dans son intégralité *. Nous en donnerons seulement
quelques passages avant un rapport plus direct avec notre
sujet. Nous laisserons donc de coté le début de la Khutba
(I'Avant-Propos) qui développe la Louange divine d'usage, et
emprunterons nos citations a la partie relative a la Priére sur le
Prophéte. Le Prophéte de |'Islam est tout naturellement le
support de tout ce qui sera dit au sujet du Principe Prophétique
Primordial dont les manifestations prophétiques successives
ne sont que des figures et des substituts.

3. On trouvera l'ensemble de ce document dans notre prochain volume sur
h? = Reévelations Mecquoises » du Cheikh al-Akbar. [Bien qu'annoncé, ce texte
n'a pas été publié.]



EXTRAITS DE L'AVANT-PROPOS
DES « FUTUHAT »

Que la Priére — ceuvre de grice — soit sur celui qui est le
Secret du Monde et son Point fondamental *, le but du Savant
et son besoin, le Chef véridique, le Voyageur de nuit qui fut
porté vers son Seigneur , et auquel on a fait franchir les Sept
Parcours célestes, afin que Celui qui I'a fait voyager « lui
montre ce qu'll a mis comme « Signes » et Vérités dans Ses
créatures les plus merveilleuses (cf. Cor. 17, 1-2), cet étre gue j'ai
vi, lorsque j'ai composé cette Préface, dans le Monde des
vérités subtiles, et dans la dignité de la Majesté, par une
intuition du cceur, dans une région mystérieuse *. Or, lorsque je
I'ai vu dans un tel monde comme Souverain, inaccessible aux
démarches et protégé contre les regards ’, il siégeait assisté et
confirmé (par la Puissance divine)®, pendant que tous les
Envoyés divins se tenaient rangés devant lui, et que sa

4. C'esi le Prophéte considéré dans sa réalité primordiale d'Esprit Universel
Jl;i;f-kﬂﬁ al-Kulli) et de Logos existencié (Kalima Mujada) résidant au Centre du

onde.

5. Allusion au Voyage nocturne du Prophéte auprés de Diew.

6. C'est-a-dire dans le Centre du Monde on réside la manilestation immuahble
du Logos, et oi F'accés n'est possible que par la connaissance du COEUF g
correspond microcosmiguement a ce centre.

7. Ces qualificatifs correspondent assez exactement au sens du terme hindou
Agarttha qui désigne également la région inaccessible et inviolable on réside le
Roi du Monde, expression du Manu Primordial,

8. A partir de cet endroit suivra une description de toute la hiérarchie du
Centre Supréme de la Tradition Primordiale, constituée en cette Assemblée
Sublime ou Pléréme Supréme fal-Malg'u-I-A 14} que le texte nommera plus loin.




L'INVESTITURE DU CHEIKH AL-AKBAR 181

communauté, celle qui est «la meilleure communauté » *
I'entourait, les Anges Régissants gravitaient autour du trone de
Sa Station, et les Anges engendrés des actes (des serviteurs) *
étaient disposés devant lui. Le Confirmateur (As-Siddig)
siégeait a sa droite auguste ", et le Discriminateur (al-Fdriig) 4
sa gauche sanctissime ¥, le Sceau (al-Kharm) était accroupi
devant lui ", I'entretenant de |'histoire de la Femme *, pendant
qu'Ali — qu’Allah prie sur lui et le salue ! — interprétait les

9. Notion ayant rapport avec le verset coranique 3. 106: = Vous (les
Musulmans) étes la Meilleure Communauté qui ait été extériorisée (Ukhrijar)
pour les hommes... ». La Communauté de |"Assemblée Sublime n'est naturelle-
ment pas = extériorisée pour les hommes =, puisqu’elle réside dans cette région
centrale et invisible au monde extéricur, et c'est la communauté islamique qui
en est la forme extérieure.

10. 1l ¥ a des hadiths qui disent qu'Allah transforme les ceuvres pieuses des
serviteurs en Anges (qui intercédent pour eux).

11. As-Siddig est I'épithéte d’Abdl Bakr qui fut 'un des deux Iméms du
Prophéie en tant que Pdle de la tradition islamique lorsqu'il était vivant. Cette
épithéte, dans l'ordre de la Tradition Primordiale, désigne V'entité a laguelle
Abi Bakr correspondait dans sa fonction auprés du Prophéte. Seulement il faut
remarquer que les rapports d'analogie entre la hiérarchie du Centre Supréme
et celle d'un centre particulier comportent un certain rapport d'inversion entre
les fonctions de droite et de gauche, comme dans une image reflétée, et clest
ainsi que, selon les indications du Cheikh al-Akbar lui-méme, Abdi Bakr &tait
Imam de gauche quand le Pole islamigue était le Prophéte : du reste cet Imém
est plus élevé en degré que |'lmim de droite et c'est lui qui succéde
réguliérement & la fonction de Pole quand le tenant de ce magdm irépasse.
Nous ajoulerons que cette inversion des positions est pour nous une preuve de
plus que la hiérarchie décrite ici est bien celle du Centre Supréme, et non pas
celle du centre particulier de 1'Islam stricto sensu.

12. Al-Fdrig est |'épithéte d'Umar qui fut Iméam de droite du Prophéte, et
ensuite Imam de gauche d'Aba Bakr quand celui-ci, aprés la mort du Prophéte,
devinl lui-méme le Pole. Dans la hiérarchie du Centre Supréme, cette épithéte
désigne également l'entité & laguelle correspond par reflet Umar dans la
premiére hiérarchie du centre ésotérique de I'lslam.

13. 1l s"agitde Sayyiduni Aissa (Jésus) gui est Soeaw de la Sainteté Universelle
(Khatem al-Wildyat al-’Ammal et auquel revient ce titre du fait que lors de sa
deuxiéme venue a la fin du cyvcle, il aura une fonction de clétere universelle du
cycle de la Sainteté : lorsque son souffle et celui de ses compagnons seront
enlevés de notre monde, il ne restera plus de « saint » sur la terre, ¢'est-a-dire
aucun étre humain gui puisse atteindre I'état ' Homme Universel. L humanité
descendra alors vers le degré des bétes, et ¢'est sur cette humanité que se lévera
I'Hewre. Telles sont les données textuelles de la tradition islamique.

14. 1l s'agit vraisemblablement des mystéres de complémentarisme et de
compensation entre Eve et Marie, comme entre Adam et Jésus, et aussi entre
Jésus et Eve ainsi qu'entre Marie ci Adam. C'est une question fort complexe
dont parle a plusicurs reprises le Cheikh al-Akbar et qu'il n'est pas possible
d'exposer dans une simple note. Mais il semble aussi qu'il s'agisse de la



182 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

paroles du Sceau dans sa langue ™, et que le Possesseur des
Deux Lumiéres (Dhd-n-Nirayn), revétu du manteau de sa
pudicité se tenait devant selon sa maniére *. Alors le Souverain
Supréme, I'Aiguade savoureuse et dulcissime, la Lumiére la
plus manifeste et la plus resplendissante, se tourna, et, me
voyant derriére le Sceau o0 je me temais en raison d'une
communauté de statut qui existe entre moi et ce Sceau ", lui
dit : « Celui-ci est ton pareil, ton fils et ton ami ! Installe-lui la
Chaire des nouveaux venus, devant moi ! » Ensuite il me fit
signe &4 moi-méme : « Léve-toi, 6 Muhammad *, et monte en
chaire, et fais les louanges de Celui qui m'a envoyé et les
miennes, car en toi il ¥ a une parcelle de moi * qui ne peut plus
supporter de se trouver loin de moi et cette parcelle, c'est elle la
force de ta réalité personnelle. Ne retourne donc 4 moi gu'en ta
totalité, car cette parcelle doit absolument retourner pour la

question du support cosmique des descentes et des naissances célestes, et d'une
facon plus générale, des fonctions de réalisation descendante ; dans d autres
passages de cette Préface on rencontre en effet quelques incidences de cette
idee.

15. Ali est ainsi le seul des Compagnons du Prophéte dont le nom figure [4 oa
pour les autres on a une épithéte. Sa fonction correspond ici 4 celle du
Tarjumdn (I'Interpréte) de |"Assemblée des Saints (Diwede al-Awlivd’} de la
tradition islamique o il s'agit de transpositions entre |a langue solaire,
Surydniyya, et la langue arabe.

16. Dhd-n-Nerayn est I'épithéte d'Uthmén qui a eu successivement commae
épouses deux filles du Prophéte (les Dewx Lumitres) et qui forme avec les trois
compagnons précédemment nommeés le groupe des quatre Khulafd' Rashidin,
les Califes Orthodoxes de la tradition exotérique. Il était réputé pour sa pudeur
qui, d’aprés les paroles du Prophéte, impressionnait méme les Anges. Devant le
Prophéte, il se tenait constamment assis sur ses genoux, et c'est a cela gue se
rapportent les paroles « se tenait devant selon sa maniére ».

17. Le Cheikh al-Akbar est Jui-méme Sceau de la Sainteté Muhammadienne
(Khatm al-Wildyat al-Muhammadiyya), c'est-a-dire Ie saint totalisateur de tous
les aspects de la Sainteté Muhammadienne considérée comme la synthése de
tous les types prophétiques particuliers. Il v a 1 encore une question qui
demanderait une autre occasion pour pouveir étre exposée de facon plus
explicite. Quant a la relation plus directe entre le Cheikh al-Akbar et Jésus, il
€3l & noler que notre auteur précise i diverses reprises que c'est Jésus, en tamt
qu'entité prophétique de la forme islamique, qui fur son premier maitre
spirituel, aprés quoi il est passé sous la direction de tous les autres Prophétes,
et c'est ainsi qu'il devint totalisateur de tous les aspects de la Sainteté
Muhammadienne. Néanmoins Jésus est resté constammeni son patron,
'assistant de « son regard providentiel ».

18. Le Cheikh al-Akbar porte le méme nom que l¢ Prophéte de |Islam.

19. A différentes reprises le Cheikh al-Akbar qui n'est pas descendant du
Prophéte selon la chair, dit qu'il 'est selon 'esprit, et qu'il posséde a ce titre
une parcelle de I'esprit du Prophéte.



LINVESTITURE DU CHEIKH AL-AKBAR 183

Rencontre. Elle ne fait pas partie du monde des malheureux,
car, aprés que je fus envoyé, aucune chose qui fiit 2 moi ne
pourrail étre autrement qu heureuse, louangée et remerciée
dans le Plérome Supréme (al-Mald't-I-A'la !} » =

Alors le Sceau installa la Chaire dans cette solennelle tenue.
Sur le fronton de la Chaire était inscrit en Lumiére Bleue :
« Ceci est la Station Muhammadienne la Plus Pure ! Celui qui y
monte en est |'Héritier, et Dieu l'envoie pour veiller au respect
de la Loi! =™

En ce moment, je recus les dons des Sagesses, et ce fut
comme si j'avais recu les Sommes des Paroles =. Je remerciai
Allah — qu'll soit glorifié et magnifié ! — et je montai au plus
haut de la Chaire, et jarrivai ainsi 4 l'endroit ot I'Envoyé
d’Allah — qu’Allah prie sur lui et le salue ! — s'était arréi€ et
établi lui-méme. Il étendit sur la marche o je me trouvais
ainsi la manche d'une tunique blanche, et je pris place dessus,
afin de ne pas toucher |'endroit qu'avaient touché ses pieds.
Ceci par respect de sa sainteté et de sa noblesse, et aussi pour
que je sois averti et instruit que la Station dont il a eu la
contemplation de la part de son Seigneur, les Héritiers ne la
contemplent que de derriére son habit...

Quand j'occupai ce Degré Glorieux devant celui qui dans la
MNuit de son Ascension céleste, fut de son Seigneur = a la
distance de Deux Arcs ou Plus Prés » (Cor. 53, 9)%, je me
dressai, relevant la téte tout confus, mais ensuite, confirmé par
I'Esprit-Saint, je commencais mon discours par ces vers
improvisés :

O Celui gqui descend les Signes et les Annonciations

Descends sur moi les Sciences des Noms divins,

Afin que je fasse tout I'éloge de Ton Etre,

Par les louanges qui Te sont dues dans la bonne ou dans la
mauvaise fortune !

20. Terme par lequel on désigne souvent !'Assemblée du Centre Supréme.

21. C'est ici que nous assistons a c¢ qu'on pourrait appeler |'s investiture »
solennelle du Cheikh al-Akbar comme Héritier du Magdm Muhammadien mais
au regard de la Tradition universcile.

22 Selon le hadith le Prophéte avait requ les Sommes des Paroles (Jawsdmn®
al-Kalim) : le Cheikh al-Akbar devait v participer aussi en qualité d'« héritier =.

23. On remarquéra que ¢e « degré glorieux » (magdm asnd) qui es1, par
héritage, le méme que ochn du Prophéte, est mis aussi en rapport avec le
Vovage Céleste du Prophéte et avec la Proximité Ultime, qui n'est gu'une forme
d’expression de I'Identité Supréme elle-méme.



184 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Ensuite, le désignant lui — qu'Allah prie sur lui et le salue !
— je continuais :

Ce souverain est le Signe que Tu as choisi du Cercle des Vicaires
Cosmigues,

Et gque Tu as mis comme noble racine « alors qu'Adam était
entre l'eau et la boue » *,

Que Tu as transféré (Comme germe dans la série des pénérations
successives) jusgu'au moment oii « le Temps, par une révolution
circulaire compléte revint @ son aspect initial » =,

Tu las fait alors serviteur humble et soumis, T invoguant, tout
un temps, dans la Caverne Hird',

Jusqu'a ce qu'un Annonciateur vint de Ta part, Gabriel, celui
qui est spécialement préposé a la Prophétie,

Et lui dise : « Que la Paix soit sur toi ! Tu es Muhammad, le
Secret des Adorateurs et le Sceau des Prophétes ! »

O Souverain, dis-je la vérité ? Il me répondit : « Tu es véridigue.
Tu es l'ombre de Mon Manteau !

Fais des louanges, et mets tout ton zéle dans la louange de ton
Seigneur,

Car tu as regu le don des vérités des Choses.

Parle-nous maintenant en prose de I'cevvre de ton Seigneur, et
dis-nous ce qui se dévoile a ton ceeur préservé des ténébres,

En fait de toute vérité immédiate d'une vérité wltime, gui te vient
en esclave sans Uavoir achetée » ».

Alors je procédai & mon discours dans la langue des Savants,
et le désignant encore — qu’Allah prie sur lui et le salue ! — je
dis :

« Je louange Celui qui a descendu sur toi « le Livre Caché que
ne touchent que les Purifiés (Cor. 56, 78) et qui descendant la
révélation a travers la beauté de ton caractére et la sainteté de
ton immarcescible nature, a dit dans la sourate N - « Au nom

24. Allusion au hadith dans lequel on demanda sy Prophéte : « Quand fus-ty
prophéte ? » Il répondit : « Alors qu'Adam était encore entre l'eau et la boue
(dont il devait &ire fait) ».

25. Termes d'un hadith sur la coincidence entre le commencement et la fin
du cycle de notre monde. Le Cheikh al-Akbar enscigne que lors de la naissance
du Prophéte |'aspect cosmique du temps était analogue & celui du commence.
ment du cycle avec Adam (cf. Furdhadr, ch. 10).

26. C'est-i-dire toute vérité recue par pur don divin, non pas acquise comme
contrepartic d'un effort ou d'une conception déterminée préalable. Ce qui va
étre dit maintenant par le Cheikh al-Akbar doit, par conséquent, &ire considérs
comme |'expression d'une pure inspiration divine.



L'INVESTITURE DU CHEIKH AL-AKBAR 185

d'Alldh le Tout-Miséricordieux, le Trés-Miséricordieux : Nin :
Par le Calame et ce qu'ils (les fonctions calamiques célestes et
terrestres) inscrivent ! Tu n'es pas, par la grace de ton
Seigneur, un possédé ! Tu auras une récompense qui ne sera
entachée de reproche. En vérité, tu es d'une Nature Magnifi-
gue ! Tu verras et ils verront aussi » (Cor. 68, 1-3).

Ensuite, Il trempa le Calame de la Volonté dans |'Encre de la
Science, et traca avec la Droite de la Puissance, sur la Table
Gardée et Préservée, tout ce qui a €€, tout ce qui est, loul ce gui
sera, el tout ce qui ne sera pas parmi les choses qui, s'Il avait
voulu — et Il ne 1I'a pas voulu — qu’elles fussent, auraient été
comme elles doivent I'étre, en raison de Son Arrét Prédestina-
teur déterminé et pesé, el selon Sa Science Généreuse et
thésaurisée ©. Gloire donc 4 Ton Seigneur, le Seigneur de la
Toute-Puissance au-dessus des qualités qu'on lui assigne ! Tel
est Allah I'Unique, 1'Un, qui transcende ce que lui associent les
assoclateurs !

Le Premier Nom qu'écrivit ce Calame Sublime avant tout
autre nom fut : « En vérité, Je veux créer, a cause de toi, &
Muhammad, le Monde qui sera ton Royaume » *.Jecrée doncla
substance de I'Eau. Je I'ai créée en dehors du Voile de la Gloire
inviolable, pendant que Moi, Je reste « Tel que J'ai été, aucune
chose n'étant avec Moi »™, dans une Nuée *.

Il créa I'Eau, froide, gelée, ronde et blanche comme une
Perle. Il v mit en puissance les réalités corporelles et acci-
dentelles. Ensuite Il créa le Trone et s’y installa selon Son Nom
Ar-Rahmidn (le Tout-Miséricordieux). Il placa I'Escabeau et v
appuya Ses Pieds *.

27. Il s"agit dusymbolisme de |« Enregistrement el de | 'Ecriture » far-Tadwin
wa-i-Tastir) dont se sert souvent le Cheikh al-Akbar pour ses exposés
cosmogoniques. Les bases de ce symbolisme sont dans le Coran et les hadiths.
Le Calame (Qalam) est | Tntellect Premier et la Science de la Mise en détail (ilm
ar-Tafsil) en corrélation d'une part avec I'Encrier (Niin) qui est la Science de la
Synthése ('lim al-ljmdl), dautre part avec la Table Gardée (al-Lawh al-Makhfiz)
qui est I'Ame Universelle et le Réceptacle de I'Ecriture {mahall ar-Tadwin wa
«f-Tasfir).

28. Référence 4 un hadith qudsi ésotérique : « N'étais-toi, Je n'aurais pas
crée les Spheres » (law laka md khalagre-l-Aflak).

29. Termes d'un hadith.

30. La mention de la Nuée jal-'Amd’) vient du hadith o@ le Prophéte,
répondant & la question : « Ol était notre Seigneur avant qu’ll ne crée les
créatures ? » dit : « Dans une Nuée au-dessus et en-dessous de laquelle il n'y
wavait pas d atmosphére ».

31. Les données de ce symbolisme se trouvent dans le Coran et les hadiths.



186 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Alors Il regarda cette Perle avec 1'(Eil de la Puissance, et la
Perle iondit de pudeur. Elle se répandit et s'écoula comme Eau.
« Et son Trone était sur cette Eau » (cf. Cor. I/, 9) avant
I'existence du Ciel et de la Terre. Il n'y avait alors dans
l'existence que les Vérités du Trone, de I'Occupant du Trone et
de I'Assise sur le Tréone.

Ensuite, Il projeta le Souffle (an-Nafas) © et |'Eau fut agitée
par ses rafales et écuma. Et comme ses ondes frappaient et
refrappaient les bords du Trone, elle chanta la louange — de la
louange — du Louangé Véritable ! Le Pied du Trone en vibra et
dit a I'Eau: Je suis Ahmad! Cest moi qui suis = plus
louangé » !

Alors I'Eau roula dans la confusion et, le reflux la ramenant
vers le large, elle abandonna sur les bords du Tréne 1'écume
que les vagues y avaient jetée. Ce produit du barattement de
I'Eau renferme la plupart des choses. Allah — qu'll soit
glorifié ! — fit de cette écume la Terre en forme circulaire,
amplement étendue en long et en large. Ensuite il fit la Fumée,
du Feu qui jaillit du frottement de la Terre lorsque celle-ci se
fendit. Dans cette Fumée, Il fit éclore les Cieux élevés, et fit
encore d'elle les réceptacles des Lumiéres et les demeures du
Plérome Supréme. Il ¥y mit ses Etoiles, rehaussées par les
Luminaires en correspondances symétriques avec les corolles
des plantes dont Il décora la Terre.

Alors Allah se consacra 4 Adam et &4 ses deux parents (les
éléments corporels : 'eau et la terre). Il s'y appliqua avec Son
Essence dont l'immensité ne laisse place 2 aucune ressem-
blance, et avec Ses Deux Mains (dont l'une confére la
ressemblance et I'autre la lui enléve) *. Il dressa une « nature »
qu'll fagonna par deux opérations: 'une concernmant sa
consommation finale, I"autre sa disposition a la perpétuité =. A

3l. La notion du Souffle rahménien dérive également d'un hadith.

33. Ahmad est un des noms du Prophete et signifie = ples lovangé ». Almad
&5t aussi le verbe « je louange ». On pourrait donc traduire aussi « Clest moi
qui louange ».

34. CI. Funihdl, ch. 73. Adam est la scule créature gqui fut faite « avec les
Deux Mains Divines », ce gui est un titre de « noblesse » (Sharafl pour
I'homme. Le Cheikh al-Akbgr interpréte les Deux Mains Divines comme
symboles du tanzih et du tashbih, c'est-a-dire de 'Incomparabilité et de la
Similitude divines.

35. En rapport avec ces deux finalités, il faut préciser que le début de la
Préface traite des deux caractéres d's adventicité » et d'« éternité » du
= servileur s,



L'INVESTITURE DU CHEIKH AL-AKBAR 187

cette entité, il donna comme siége le point central de la Sphére
de 'Existence et 1'v cacha. Il avertit a cet égard Ses serviteurs
par Sa parole énoncant l'existence d'un invisible support des
Cieux (Cor. 13, 2 : « Alldh éleva les Cieux sans supports que
vous voyez... s ; cf. Cor. 37, 9)...*

Ensuite Allah a extrait du premier pére (Adam) les lumiéres
des Agrab (les Poles) comme des soleils qui voguent dans les
Sphéres des Stations spirituelles (al-magdmar) ", et Il en a
extrait aussi les lumiéres des Nujabd' (les Nobles) comme des
étoiles qui circulent dans les Sphéres des pouvoirs prodigieux
(al-karamadt) ®. 1l a établi les quatre Awtdd (les Piliers) dans les
gquatre Coins (ou Points cardinaux de la Terre), pour la garde
des deux espéces doucées de pesanteur (les Djinns et les
Hommes) *. Ceux-ci calmérent 'agitation de la Terre et son
mouvement. Elle se fixa et s'embellit de la parure de ses fleurs
et des manteaux de ses prairies, et elle montra sa « bénédic-
tion ». Les regards des créatures furent réjouis de son aspect
resplendissant, leurs odorats furent embaumeés par ses exhalai-
sons parfumées, et leurs palais flattés par ses nourritures

délicieuses.,
Puis, par un mandat de Sage et de Savant, Il envoya les sept

Abdal (les Remplacanis) comme Rois dans les sept Climats :

——

36. Selon |'acception exotérique de ce verset, les Cieux ne reposent sur
aucun support, mais sur le pouvoir et le décret divins.

37. Ce sont les Poles des Cieux planétaires, qui seront désignés distinctive-
ment & la fin du texte. Parmi ces Pdles, Adam lui-méme réside au Ciel de la
Lune, mais dans cette fonction il représente seulement un aspect particulier de
I’Adam total dont furent tirés les autres Pdles. On peut remarguer gu'en tant
gu'il s'agit de l'origine des Poles planétaires qui sont des Prophétes, ceux-ci
peuvent étre envisagés comme étant dérivés du Prophéte Muhammad congu
dans sa réalité d'Esprit Universel. Ces deux origines seront du reste énoncées
plus loin par un passage qui attribuera 4 Muhammad la paternité spirituelle
des hommes et 4 Adam la paternité corporelie.

18. Dans la hiérarchie ésotérigue de 1'Islam, les Nujabd' sont une catégorie
initiatique & nombre fixe. Dans les Furdhdr, ch. 73, leur nombre est de 8 ; ils ont
la science intuitive des révolutions des astres dans les 7 cieux planétaires plus
la science du ciel des fixes. Leur magdm est & I'Escabeau divin fal-Kursi), Mais
dans les Isrildhd: du Cheikh al-Akbar le nombre des Nujabd' est de 40. On
rencontre plusieurs fois des changements de nombre des initiés des diverses
catégories, et il semble qu'il s’agisse en réalité d'un certain flottement dans les
appellations des différents groupes. Dans le cas présent, il s'agit de leur
prototype dans la hiérarchie des fonctions de la Tradition Primordiale.

39, Jusqu'ici la hiérarchie initiatique se rapportait 4 ['ordre céleste, Avec les
4 Awtad, nous sommes dans 'ordre terrestre.



188 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

chaque Badal dans un Climat “. Tl constitua aussi pour le Qu¢b
(le Pole) les Deux Imams (I'un 4 sa droite, I'autre & sa gauche) et
les mit chefs des deux brides (du Monde) *.

. Lorsqul eut fait ainsi le Monde selon la perfection la plus
ferme, de sorte qu's il ne resta plus de possibilité qu'il y en ait
un autre plus merveilleux », comme I'a dit I'Imam Aba Hamid
(al-Ghazali), Il fit paraitre aux regards ton corps, qu'Allah prie
sur toi “ !

La donnée la plus vraie © qu'on ait entendue dans I'Annon-
ciation (an-Naba') *, et qu'apporta la Huppe de la Compréhen-
sion depuis le Royaume de Saba “, est celle de Iexistence d'une
Sphére Contenante (al-Falak al-Muhil), présente tant dans le
monde des éléments simples que dans le monde composé, et
appelée la Matiére (al-Habd') %, avec laquelle la plus grande
ressemblance est offerte par I'Air et I'Eau, quoique ces deux
¢léments fassent partie des formes qui furent écloses dans la

40. Les 7 Abdal sont des projections terrestres des 7 Agadb célestes, de méme
que les 7 Climats sont les reflets des 7 Cieux dans ['ordre terrestre.

41. Sans pouvoir entrer ici dans des détails, nous devons faire remarguer
que le Qub et ses deux fmdms qui, de méme que les hiérarchies précédemment
nommées, doivent étre compris ici dans |'ordre de la Tradition Primordiale et
Universelle, peuvent étre considérés comme faisant partie aussi bien des 4
Awtdd que des 7 Abddl. On pourrait dire que les mémes entités, qui sont du
reste d'une nature supra-individuelle, se réfractent en des configurations
différentes selon les domaines, et qu'elles peuvent étre comptées ainsi
plusieurs fois mais sous des rapports différents. Cette situation esl expressé-
ment indiquée, & plusieurs reprises par le Cheikh al-Akbar  dans l'ordre
particulier de la tradition islamique, et naturellement la méme chose peut
avoir lieu dans l'ordre de la Tradition Primordiale.

42. Ainsi le Prophéte historique Muhammad est la manifestation corporelle
par excellence de cette entité primordiale du Pale Universel. Cette manifesta.
tion vient pour la cloture du Cycle Prophétique et en méme lemps comme
aboutissement extréme de 'cuvre divine parfaite.

43. Nous devons signaler que le passage qui suit ne continue pas le processus
cosmogonique précédent, mais constilue une reprise. sous une autre perspec-
tive d'ensemble, de la manifestation de I'Homme Universel.

44. Ce terme désigne ici non seulement l'enseignement prophétigue de
I'lslam, mais la Doctrine Primordiale et Unanime de toutes les formes
traditionnelles.

45. Image empruntée i ['histoire de Salomon et de Bilgis, pour désigner une
région extréme. Il est méme possible d'y voir une allusion au Centre du Monde.

46. Le terme de Habd” = « Poussiére fine », équivalent arabe du Hylé grec. a
¢té employé comme épithéte de la Matiére Primordiale par Sayvidund Ali_et plus
tard par Abdallih Sahl at-Tustari,



L' INVESTITURE DU CHEIKH AL-AKBAR 189

Matiére ¥, Cette sphére étant la racine de |'Existence cosmique,
et comme le Nom divin an-Niir (la Lumiére) sy révéla, par acte
de générosité divine, eut lieu la Manifestation. Tu as recu alors,
de cette sphére, ta Forme — gu’Allah prie sur toi ! — dés la
premiére effusion de lumiére, et tu es apparu en tant que
Forme Exemplaire (Sira mithlivya) dont les dehors sont
contemplables, ses breuvages, ineffables, son Paradis, édéni-
que, ses connaissances, « calamiques », ses sciences, « dextro-
chéres =, ses secrets, « encriers », ses esprits, « tabulaires s, et
sa terre, adamique *.Tu es notre pére quant 4 I'esprit, de méme
que celui-ci — et je désignais Adam parmi les présents — nous
est pére quant au corps...

Regardez — et qu'Alldh vous fasse miséricorde ! — regardez
I'Emeraude Blanche que le Miséricordieux a déposée dans le
« premier pére » ! Et je désignais Adam.

Regardez la Lumiére Evidente ! Et je désignais le « deuxiéme
pére », celui qui nous a appelés Musulmans (Abraham) (cf. Cor.
22, T7).

Regardez |'Argent Pur ! Et je désignais « celui qui guérit les
aveugles et les lépreux par mandat d'Allah », ainsi que le dit le
texte révélé (Jésus).

Regardez la beauté de 'Hyacinthe Rouge de I'Ame ! Et je
désignais « celui qui fut acheté & bon marché » (Joseph) (cf.
Cor. 12, 20).

Regardez 1'Or Rouge ! Et je désignais le Vicaire Précieux
(Aaron).

Regardez la lumiére de I'Hyacinthe Jaune qui brille dans
I'obscurité ! Et je désignais celui qui fut favorisé par la
conversation divine (Moise) =.

47. On se rappellera a o propos que plusicurs doctrines cosmologiques de
I'antiquité classigue indiguaient |’Air ou 'Eau comme premiére substance du
Monde. Ces deux éléments (de méme gque la Poussiére qui se rapporie au sens
immédiat 4 'élément Terre) étmient des désignations symboligues de la
Matitre Primordiale dépourvue de qualités formelles qui remplit le Vide
Universel.

48. On reconnaitra ici les allusions spéciales au symbolisme de I'Ecriture
divine.

49, 1l est & remarguer que les Prophétes gque le Cheikh al-Akbar vient de
désigner sont les Poles de & d'entre les 7 Cicux, respectivement : Adam pour le
1* Ciel (Lune) ; Abraham pour le 7 (Saturne) ; Jésus pour le 2* (Mercure) ;
Joseph pour le 3 {Vénus) ; Aaron pour le 5 (Mars) ; Moise pour le 6 (Jupiter).
Or le seul Pole céleste qui n'est pas mentionné dans cette série est celui du &
Ciel (Soleil) qui est Idris. La chose ne peut s'expliguer autrement que par le fait
que c'est & ce Pole méme que le Cheikh al-Akbar parlait. En effet la position



190 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Celui qui voyage vers ces Lumiéres jusqu'a ce qu’il trouve le
moyen qui lui ouvre l'accés 4 leurs mystéres, connait le Degré
pour lequel il fut existencié ® et devient digne du Magdam
Divin ™ en sorte qu'on se prosterne devani lui =. 1l est alors le
Seigneur et Son serviteur, I'Amant et I'Aimé.

Regarde le principe de I'existence et comprends-le bien !

Tu verras la Générosité Eternclle devenue adventice.

La « chose » est comme la « Chose » sauf qu’Alldh montre la
Chose Eternelle aux yeux du Monde comme adventice.

Si le spectateur jure que I'Etre de la « Chose » était tel de
toute cternité, il est véridique et ne 1émoigne pas i faux.

Si le spectateur jure que I'Etre de la « Chose » provient de la
disparition de la « chose », c'est encore mieux, tout en étant un
= dénonciateur triplement criminel = ©.

d'Idris étant centrale par rapport & I'ordre total, cest ce prophéte particulier
qui représente plus directement le Prophéte universel résidant au centre du
monde. Nous avons ainsi donc encore une confirmation que c'est a ce prophéte
vivant, Idris-Enoch. que revient la fonction de Chef de |a hi¢rarchie supréme
du Centre du Monde. Si I'on voyait une difficulté dans le fait que le Pile du
monde humain a une position céleste, ce qui semble le situer hors de notre
monde, il faut dire que selon le Cheikh al-Akbar, les Cieusx actuels font partie de
notre bas-monde (dunyd), et disparaitront avec lui.

Sﬂ.ﬂtﬂegrfparumlle]ttfﬂanwﬂcst&msunmg&néﬂ]cdm:h
I'Homme Universel qui totalise tous les aspects de la manifestation universelle,
celleci étant considérée surtout comme la manifestation du Principe méme.

51. Al-Magamu-I-Ali. Le dernier terme est dérivé du vocable Al (composé
d'alif et lim) qui, comme le EI hébraigue, indique la Divinité. Cf. Futihds, ch.
73, p. 153 : « Le Al (dlivya disent les Ispildhdr) est tout nom divin rattache (sous
la forme du suffixe §) 4 un ange ou une entité spirituelle, comme Jibrd i ou
‘Abdd'il =. On se rappellera que dans la divine Comédie, Adam enscigne que El
fut le deuxidme nom de Diew.

32. Ce Magdm fut notamment celui d’Adam devant lequel les Anges durent
Se¢ prosterner i la suite de |'ordre divin.

33. Ce deénonciateur est « triplement criminel » (muahallith) parce qu'il
perd : soi-méme, celui gu'il dénonce et celui auquel il dénonce. Il se perd
soi-méme parce qu'en proclamant la divinité d'un étre apparemment crég, il
commelira un acte injustifiable au point de vue de la lod exoierique, el sera
condamné comme idolitre. Il perdra celui qu'il dénonce puisqu'en lui
attribuant la divinité il I'accusera devant Iz loi du crime majeur du Pharaon.
Enlin il perdra le juge méme saisi de la dénonciation car celui-ci appliquera les
rigueurs de la loi contre la vérité la plus haute.



LINVESTITURE DU CHEIKH AL-AKBAR 191

Ensuite, je manifestai des mystéres, je rapportai des données
saintes que le temps ne permet pas de citer ici et dont
I'existence est inconnue a la plupart des créatures. Je laisse en
téte de chemin tout cela, par crainte de déposer la sagesse la ol
il ne convient pas qu'on la dépose.

Finalement, je fus renvoyé de cette sublime vision de songe
vers le monde inférieur, et je plagai la louange sainte que je
venais de faire comme Préface de ce Livre.






BIBLIOGRAPHIE
DES PUBLICATIONS
DE MICHEL VALSAN *

I. TEXTES ET ARTICLES SE RAPPORTANT
A L'(EUVRE ET A LA FONCTION
DE RENE GUENON

(rangés par ordre chronologigue)

— La fonction de René Guénon et le sort de ['Occident.
1951, p. 213 (Juil., Aodt, Sept., Oct., Nov. ; n* 293-294-295),
— L'Islam et la fonction de René Guénon.
1953, p. 14 (Janv. - Fév. ; n* 305).
— Un texte du Cheikh al-Akbar sur la « réalisation descendante ».
1953, p. 120 (Avr.-Mai ; n* 307).
— Remargues préliminaires sur ['Intellect et la Conscience.
1962, p. 201 (Juil -Aoit et Sept.-Oct. ; n* 372-373).
— L'Initiation chrétienne (Réponse 3 M. Marco Pallis).
1965, p. 148 (Mai-Juin et Juil.-Aott - n® 389-39().
— La question de Ulnitiation chrétienne : mise au point.
1968, p. 142 (Mars-Avr., Mai-Juin et Juil.-Aodt ; n* 406-407-408).
— Etudes et Documents d' Hésychasme.
1968, p. 153 (Mars-Avr., Mai-Juin et Juil -Aodt ; n* 406-407-408).
— A propos de I'Hésychasme.
1969, p. 26 (Janv.-Fév. ; n° 411).

* [Cette bibliographie, qui reprend l'ensemble des textes, articles et
traductions publiés par Michel Valsan dans la revue Erudes Tradirionnelles, est
celle établie et publiée par M' Charles-André Gilis dans le n* 447 de
janvier-février-mars 1975 des E.T.] '



194 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

— L'Euvre de Guénon en Orient.
1969, p. 32 (Janv.-Fév. ; n® 411).
— Mise au point (sur le numéro spécial de « Planéte-Plus » consacré a
Guénon).
1971, p. 24 (Janv -Fév. ; n" 423).
— Les Livres (René Guénon, Le Symbolisme de la Croix, réédition en
format de poche : collection 10/18).
1971, p. 35 (Janv.-Fév. ; n~ 423).
— Références islamiques du « Symbolisme de la Croix ».
1971, p. 49 (Mars-Avr. et Mai-Juin ; n® 424-425)
p- 275 (Nov.-Déc. ; n= 428).
— Commentaire 4 propos d'une lettre de M. Clavelle-Revor.
1971, p. 117 (Mars-Avr. ¢t Mai-Juin ; n* 424-425).
— Répligue a M. Robert Amadou.
1971, p. 132 (Mars-Avr. et Mai-Juin ; n* 424-425).

II. TRADUCTIONS ANNOTEES DE TEXTES
DE MUHY-D-DIN IBN ARABI OU PROVENANT
D'AUTRES AUTEURS DU TASAWWUF
RATTACHES A SON ECOLE

Muhy-d-Din Ibn Arabi

1. ORAISONS.
— Oraisons métaphysiques. (Présentation et Oraisons de jour : Di-
manche et Jeudi).
1949, p. 251 (Sept. ;n° 278).
— Priére sur le Prophéte.
1974, p. 242 (Nov -Déc. ; n® 446).
— La Priére pour le Pdole.
1975, p. 97 (Juil.-AoQt-Sept. ; n® 449).

2. AL-FUTUHAT AL-MAKKIYYA, (extraits rangés dans l'ordre des
chapitres).

— Avant-Propos. (Extraits).
1953, p. 302 (Oct.-Nov. ; o~ 311).
— Sur la Science propre & Jésus. (Chap. 20).
1971, p. 62 (Mars-Avr. et Mai-Juin ;: n* 424-425).
— Sur celui qui « revient » (vers les créatures) aprés étre « parvenu » (a la
Viérité supréme) et sur Celui qui le fait revenir. (Chap. 45).
1953, p. 125 (Avr.-Mai ; n® 307).
— Swur la notion de Khalwa. (Chap. 78).
1969, p. 77 (Mars-Avr. et Mai-Juin : n® 412-413).



BIBLIOGRAPHIE 195

— Sur labandon de la Khalwa. (Chap. 79).
1969, p. 87 (Mars-Avr. et Mai-Juin ; n*412-413). *
— Les é1ats des initiés au moment de leur mort. (Chap. 176).
1964, p. 252 (Nov .-Déc. ; n® 386).
— La vénération des Maftres spirituels. (Chap. 181).
1962, pp. 165-166 (Juil.-Aodt et Sept.-Oct. ; n* 372-373).
— La notion de hal. (Chap. 192).
1962, p. 173 (Juil.-Aoit et Sept.-Oct. ; n* 372-373).
— La notion de magam. (Chap. 193).
1962, p. 178 (Juil.-Aoat et Sept.-Oct. ; n* 372-373).
— La notion de « Shari'a » (La Loi ou Voie Générale). (Chap. 262).
1966, p. 206 (Juil.-Aoit et Sept.-Oct. : n° 396-397).
— La notion de « Hagiga » (La Vérité essentielle). (Chap. 263).
1966, p. 212 (Juil -Aodit et Sept.-Oct. ; n® 396-397).

3. ECRITS DIVERS (rangés par ordre chronologique).

— Le Livre du nom de Majesté « Alldh »,
1948, p. 142 (Juin ; n* 268) ;
p. 206 (Juil.-Aoqt ; n* 269) ;
p. 334 (Déc. ; n* 272).
— La Parure des Abddl.
1950, p. 248 (Sept. ; n° 286) ;
p- 297 (Oct.-Nov. ; n* 287).

— Textes sur la Connaissance supréme. (Le Livre des Instructions ; La
question posée par Ibn Sawdakin; Sens métaphysique de la
formule « Allihu Akbar »).

1952, p. 125 (Avr. Mai ; n* 299) ;
p. 182 (Juin ; n* 300).
— Le Livre de I'Extinction dans la Contemplation.
1961, p. 26 (Janv.-Fév. ; n® 363) ;
p. 89 (Mars-Avr. ; n° 364) ;
p. 144 (Mai-Juin ; n® 365).

— Epitre adressée a I'I'mdm ar-Rdzi,

1961, p. 242 (Juillet-Aoit et Sept.-Oct. ; n* 366-367).

— [ine instruction sur les Rires fondamentaux de I'Islam.
1962, p. 23 (Janv.-Fév. ; n® 369).

— Conseil a l'aspirant (22° chapitre de 'ouvrage At-tadbirdtu-l-ildhivva
fl-islahi-l-mamlakani-l-insdnivya) ;
1962, p. 85 (*) (Mars-Avr. ; n* 370) ;

p. 122 (Mai-Juin ; n° 371).

— La demeure du Cceur de linvocateur ef les secrets gui [ui somnt
particuliers (extrait du livre Mawdgi‘w-n-Nujim).
1965, p. 129 (Mai-Juin et Juil.-Aodt ; n® 389-390).

(*) = p. 37 dans le cahier de Mars-Avril 1962.



196 LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

— Le Livre d'enseignement par les formules indicarives des gens inspirés.
1967, p. 54 (Mars-Avr. ; n* 400) ;
p- 113 (Mai-Juin ; n* 401) ;
p. 245 (Nov.-Déc. ; n* 404) ;
1968, p. 73 (Mars-Avr., Mai-Juin et Juil.-Aodt ;: n® 406-307-408).
— Conseil & un ami.
1968, p. 243 (Sept.-Oct. et Nov.-Déc. ; n° 409-410).
— Epitre sur les Facertes du Caeur.
1970, p. 61 (Mars-Avr. ; n° 418).

Abd ar-Razziq al-Qéashani

— Un commentaire ésotérigue du Coran : les Ta'wildru-I-Qur'dn d'Abd
ar-Razziq al-Qéshéini (notice introductive).
1963, p. 73 (Mars-Avr. ; n® 376).
— Les Imterprétations ésotérigues du Coran : la Préface.
1963, p. 75 (Mars-Avr. ; n* 376).
— Le Commentaire de la Fatiha.
1963, p. 81 (Mars-Avr. ; n® 376).
— Les Commentaires sur les Letires-fsolées.
1963, p. 256 (Nov.-Déc. ; n° 380), (notice introductive) ;
p. 263 (Nov. Déc. ; n° 380), (sourate II) ;
1964, p. 28 (Janv.-Fév. ; n* 381), (sourates ITI, VII, X, XI, XII,
XIII, XIV, XV) ;
p- 57 (Mars-Avr. ; n* 382), (sourate XIX) ;
p. 106 (Mai-Juin ; n* 383), (sourates XX, XXVI, XXVII,
XXVII) ;
p. 193 (Juil.-Aont, Sept.-Oct. ; n® 384-385), (sourates XXIX,
XK, XXXT, XX, XXXV, XXXXVIN, XL, XL1, XL,
XLII, XLIV, XLV, XLVI, L, LXVIII).
— Le Commentaire ésotérigue des trois sourates finales.
1969, p. 159 (Juil.-Aodt ; n° 414).
— Les commentaires ésotérigues des sourates 96 : « Le Sang coagulé » et
97 e La Valeur ».
1969, p. 255 (Nov.-Déc. ; n° 416).
— Le commentaire ésotérigue de la sourate de I'Evénentent.
1972, p. 255 (Nov.-Déc. ; n* 434).
— Le Commentaire ésolérigue de la sourate de la Lumiére.
1973, p. 97 (Mai-Juin et Juil .-Aodt :n* 437-438).
— Le Commentaire ésotérigue de la sourare Yd Sin.
1975, p. 122 (Juil.-Aociit-Sept. ; n° 449).

Sadr-ad-Din al-Qunawi

— L'Epitre sur I'Orientation Parfaite.
1966, p. 241 (Nov.-Déc. ; n* 398).



BIBLIOGRAPHIE 197

III. TEXTES ET ARTICLES COMPOSANT
LE TROISIEME GROUPE *

(rangés par ordre chronologique)

— Les dermiers hauts grades de I'Ecossisme et la réalisation descendante.

1953, p. 161 (Juin ; n* 308) ;
p- 224 (Juil -Aodt ; n® 309) ;
p- 266 (Sept. ; n° 310).

— L'investiture du Cheikh al-Akbar au Centre Supréme.
1953, p. 300 (Oct.-Nov. ; n* 311).

— Un symbole idéographique de I'Homme Universel. (Données d'une
correspondance avec René Guénon).
1961, p. 99 (Mars-Avr. ; n* 364).

— Les Revues (Compte-rendu de l'article de M. Hamidullah, Une
ambassade du calife Abit Bakr auprés de 'empereur Héraclius, et le
livre byzantin de la prédiction des destinées, Folia Orientalia, vol. 11,
1960).

1962, p. 141 (Mai-Juin ; n* 371).

— Le Coffre d'Héraclius et la tradition du « Tdbit » adamigue.

1962, p. 266 (Nov.-Déc. ; n* 374) ;
1963, p. 37 (Janv.-Fév. ; n* 373).

— Le Triangle de I'Androgyne et le monosyllabe « Om ».
1. Complémentarisme de symboles idéographiques.
1964, p. 77 (Mars-Avr. ; n* 382).

2. Complémentarisme de formes traditionnelles.
1964, p. 133 (Mai-Juin ; n® 383) ;
p- 268 (Nov.-Déc. ; n® 386).
3. Tradition primordiale et Culte axial.
1965, p. 36 (Janv.-Fév_ ; n* 387) ;
p. 83 (Mars-Avr. ; n° 388).
4. « Om » et « Amen ».
1966, p. 81 (Mars-Avr. ; n* 394) ;
p. 132 (Mai-Juin ; n® 395).

* [A propos de ce troisiéme groupe, dont trois articles sont demeurés
inachevés (Les dermiers hauts grades de FEcossisme..., le Coffre d" Héraclius... et Le
Trigngle de F Androgyne...), M’ Charles-André Gilis écrivait, dans la présentation
de cette bibliographie : « En réalité, tous les écrits de ce groupe, sans aucune
exception, sont reliés entre eux par un lien qui, selon les cas, est plus ou moins
apparent. Il sagit d'une référence au symbolisme et & la réalité du Centre du
Monde, envisagé dans ses rapports particuliers avec un aspect correspondant
de l'hr.-{ml&litme, lui-méme en relation trés étroite avec les Mystéres de la lettre
Nk, »



198 L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

5. Inde et Arabie.
1966, p. 218 (Juil -Aodt et Sept.-Oct. ; n~ 396-397).
— Sur Abt Yazid al-Bistdmi.
1967, p. 215 (Juil.-Aolt et Sept.-Oct. ; n* 402-403).
— Sur le Cheikh al-"Aldwi.
1968, p. 29 (Janv.-Fév. ; n* 405).
— Remargues occasionnelles sur Jeanne d Arc et Charles VII.
1969, p. 112 (Mars-Avr. et Mai-Juin ; n* 412-413). *

* [On ajoutera & ces listes, I'Tnrroducrion el les Anmeres an seunl volume
posthume de René Guénon qui a été publié sous la direction de Michel Valsan :les
Symboles fondamentavx de o Science sacrée, paru chez Gallimard en 1962,

Nous signalerons aussi que ce dernier a &dité ou réédité, dans les Enudes
Traditionnelles, plusicurs textes de René Guénon qu'il a fait précéder, en général,
d'une courte note de présentation. D'autre part. en tant que Directeur littéraire, il
a parfois apporié & certains articles ou comptes rendus des compléments ou des
rectlifications ; i cet égard, on notera plus particuliérement la remarque circons-
tancielle concernant le maitre spirituel (E.T., 1973, p. 177 ; mai-juin-juill.-aodt, n®
437-4318) ¢t la note rectibicative concernant un article de J -P. Lawrant (E.T.. 1971,
p. 238 ; sept.octobre n* 427).]



INDEX DES TERMES ARABES

La transcription adoptée dans la traduction suit, en régle
générale, la prononciation arabe. Celle retenue pour cet index
est d'une typographie simplifiée. Les termes et expressions
arabes contenus dans la « Bibliographie » ne sont pas repris

IC1.

abad, T8.
abraha-ibrdh, 136.
‘adam, 74.

adnd, 59.

Aflak, 185,

Afrad, 97.
aghbdr, 82.

Ahad, 108, 109, 113.
Ahl al-Akhbdr, 89,

Ahl al-Hagiga, 17.
Ahl ar-Tafsir, 89.
ahmad, 186.

ajsdm, 61, TE.

akhbdr, B2.

Al 134, 190.

‘dlam al-Ghayhb, 60.
‘dlam al-khalg, 61, 78.
‘dlam ar-rithdni, 61, 78.
‘dlam ash-Shahdda, 60.
alf, 110.

alif, 108-118, 122, 167, 190.
alivya, 190.
Alldhumma, 132.

algi, 100.

‘Ama’ (al-}, 185.
a‘mdl, 140.

‘amdma, 91.

Amadna, 163.

amin, dmin et dmmin, 112, 157,

161-167.

dmin et amn, 161, 167.

Amin (al-), 164.

Amin al-Wahyv, 164,

amm, amma & dmmann, 162,
165.

Amretamr, 61,73,74, 78,90, 118.
Amr ar-Rabbéni et amr Rabbi,
111, 129.

Anbiyd’, 89.

arfus, 153.

‘agdid, 140.

agqim, 154.

‘Agl, 20, 21.

‘arabiyya al-mubina (al-), 132.
ardg, 59.

‘ard, 59, 60-63, 66, T8.

‘asd, 90, 91, 174,

Asmd’, 61, 77.

Awmn, 109, 113-115.

Awrdd, 187.

‘ayn et a'ydn, T4, 96, 155.

‘ayn adh-Dhdt, 155.

‘Ayn wiihida, 64.

azal, 78.

ba, 173.

Badal, et Abdal, 141, 187, 188.
Bagiyva, 64, 88,90, 92.
Bardhima, 127.
barhana-burhdn, 136.



200

basharan sawiyyan, 74.
Bayt (al-), 173.

Bayt al-Hardm (al-), 163.
Bayt al-Ma 'miir {al-), 174.
bilad al-Hind, 127.
Bishdra, 90.

Bradhimdn, 129,

buyde, 89.

da'd, 163, 166

ddd, 126.

Dd'im, dd'im et ddm, 109, 113,
152.

dal, 108, 109, 113-116.

Dawra az-Zamdn, B1.

dhdr, 154,

dhikr, 50, 107.

dhikr al-a‘zam, 50.

dhird” ef adhru’, 93.
Dha-I-Hijja, 152.
Dhii-n-Ndraynn, 182,
Dhii-l-Qa’da, 152.

dirn, 134, 148, 149, 154, 155.
Din Allah, 148.

Diin al-Figra, 147-150, 156.

Din Qayyim, ad-Din al-Qayyim,
Din Qiyyam et Din al-Qayyima,
150, 156.

Diwdn al-Awliva’, 182.

dunyd, 79, 190.

Durrva al-Baydd, 89.

dusur, 140,

fad! al-ildhi, 76.
Fahwdniyvya, 141.
Falak al-Muhiy, 188.
fagir et fugurd’, 47, 49,
fard et afrdd, 75, 97.
fard et fard'id, 62, 63.
Fdrtig (al-), 181.

fass et fusds, 89.
fatara, 147, 155.

fatha, 110.

Fdtiha (sourate al-), 162,
Fdyir {al-), 147, 155,
farwd, 34.

Fayvd al-Agdas, 155.

L'ISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

Fil, 61, 78.

Fitra et fitar, T1, 131, 147-156.
Fitra Alldh, 148, 155.

Fitra al-Ula, 155.

Ghadab, 79.
gharbi, 126.
ghashya, B0.
ghayb, 129.
ghusl, 150.

ha, 96.

ha, 108, 113, 115.

Habd', 188.

Habib Alldh, 128.

Hadra al-ildhiyya, 74.

hdd et Yahadi, 25, 132.
hajj, 132.

hakama, 91.

Hal al-ildhiyya, 155,
hamza, 109,

hanif et hunafd’, hanifan, 131,
132, 154

Hanifiyya, 131, 156.
Hanifiyya samha, 131.
hagiga et hagd'ig, 21, 81, 127.
Hagg (al-), 21, 63, 114, 155.
harakdt, 62.

harf et huraaf, 61, 74, 77, T8.
harf ad-dawdm, 114.

harf ‘illa, 113.

harf al-wadd, 114.

Haydt, 65, 108.

haythiyva, 81.

Hayy al-Azali, T8.

hayya, 111.

hawa', 74, 77.

hazzd’'an, 85.

himtma, TB.

hu, 100.

hukm, 152.

heervem, 151.

idhn et idhn al-ilahi, T3, 76.
if'al, 162.

ijdba, 163.

fl, 190.



INDEX DES TERMES ARABES

ildhi, 147.

ilhdm, 132.

illa, 78.

‘illa, 63.

‘Tlm et ‘ilm, 62, 63, T8, 85.
‘Iim al-'alawi, 78.

'Tim al-Asmad’, 115.

Tlm al-Iimal, 185.

Tlm al-‘isawi, 72, 73, T8.
‘Tim al-Hurif, 53, 60, 74.
‘Tl at-Tafsil, 185.
imdm, 162.

Imdm al-Mubin, 140,
Imdn, 163.

Irting, 165.

imtindn, 76.

inbisdyf, 58.

insdn et nds, 49, 147.
igdhifi, 100.

‘Isawi et Tsawiyyin, 31.
isldm, 131, 147-150.
Ism al-Jaldla, 50.

ismd’, 134,

Isra’, 58.

isti'dad, 147.

itrihdd, 59, 63.

Jadda, 172.

jazm, 62.

Jawdmi' al-Kalim, 115, 130, 139,
183.

Jumdda ath-thdni, 152.

kaf, 75.

kd'indr, 78.

Kaldm, 16.

Kaldm al-ilahi et Kalima ildhivva,
74.

Kalima et Kalimar, 61, 64,77, 101.
Kalima ‘isawiyya, 65.

Kalima ntiljada, 180.

Kalima miisawiyva, 65.
kfdna-vakinu, T73.

karamadt, 187.

Khalil (al-), 128, 131.

Khalil Allah, 128.

khalla et Khulla, 128.

201

khalaga et khalg, 20, 185.
Khétam Sulaymdn, 91.

khatm et khatm (al-), 162, 181.
Khdtam al-Wildva
al-Muhammadivva, 52, 182.
Khdaram al-Wildva al-' Amma, 181.
Khizdna Adam, 87.

Khulafd' Rashidin, 182,

Kun, 73, 79.

Kursi (al-), 187.

ladhdha, 80.

lahar, 64-66, 71-74.

lam, 114, 115, 190.

lawh et alwdh, 49, 90, 140.
Lawh al-Mahfaz (al-), 140, 185.
4 vazdl, 152.

lughar ad-dad, 126.

Ma'dni (al-) et Ma'nd, 61, 74, 78,
141.

madhhab maliki, 30.

mahall, 185.

mahjfiiz, 140.

Majmu’ al-"dlam, 147,

majiasi, 149-150.

Makdrim al-Akhldq {al-), 115.
Mald' al-A'ld (al-), 178, 180, 183,
Malik, 85.

Marnn, 90.

magdm et magdmdi, 48, 50, 60, 82
172, 178, 181, 183, 187, 190.
magdm al-Ali, 190.

meagdm asnd, 183.

Magdm Ibrdhim, 171.

Martaba, 1940.

mashhad, 76.

mratd’, 90.

riawl, 116.

mazhar et mazdhir, 20, 155

miilla et millat Thrdhim, 131, 132,
154,

mim, 108, 109, 113-117, 122,
123, 161, 162, 167, 173.

Mi'rdj, 58, 59, 76, 171.

rufti, 34.

muhaggigiim, T8.



202

Muharram, 152.
Muhy ad-Din, 37.
Mujaddidiyya Nagshabandiyya!
45,

Mulk, 85.
mugaddam, 47, 48.
Mugarrabin, 59,
Mushaf, 129.
mzishrikin, 152,
mflsawi, 51.
rmuslim, 132, 136.
muttahid, 63.
muthallich, 190.

Nabd', 188.

Nafas (an-) et Nafas ar-Rahman,
60, 75, 76, 115, 186.

ndfila et nawiifil, 62, 63.

nafkh et nafkh al-ildhi, 73-75.
na'ldni, 91.

nash'a, 19.

rasi, 151.

masiva ct nisydn, 81.

Nasrdni et Nasdrd, 25, 132.
ndsii, 64-66, T1-T4.

rawrn, 80,

nisba et nisab, 74, 75.

Nujabd, 187.

nujiirn, 85.

nin, 75, 123, 124, 139-141, 167.
Nian (sourate), 184, 185,

nugta al-asliyya, 122,

Niir {an-), 189.

Nugzdal, 49.

gdba gawsayn, 59.

gabl al-irsal, 127.

Qafiz, 90.

Qalam, 21.

Qalb, 21.

qasada et gasidin, 163.
Qawl al-Hagg, 74.

gavyim, 152, 155.

gird'dr, 95.

Quh et Agrab, 109, 130, 141,

187, 188.

LISLAM ET LA FONCTION DE RENE GUENON

ra'd, 114,

rddda, 100.

raf”, 122.

riha, 80.

Rahim (ar-), 101.

Rahma, 79.

Rahmidn (ar-), 80, 82, 185.
raja‘’a ct riju’, 95, 96.
Rajab, 152.

rajul et rijdl, 49, 66.

Rasal et Rusul, 89, 127, 131.
Rubidibiyya, 114.

Rudid al-Abwvah, 90.

Rih, 21, 63,73, 74, 77, 129.
Rah al-Amin, 164.

Rah al-haydt, 74.

Riih ildhi, 65.

Rith insdni, 147.

Rih al-Kulli, 180.

Rah min-Hu, 64, 75.

Riih mumaththal, 73.
Rith al-Quds, T8,

Rubkn, B8

Rugaba’, 50.

sabagat, 79.
Sakina, 64, 88, 90.

saldm, 166,

saldt et salli, 132, 162.
sam’, T4,

saraydn, T76.

Sha'bdn, 152.
Shahddatani, 114.
shamshddh, B9, 92.
Sharaf, 186.

Shari‘a, 43, 63, 140.
shargi, 126.
Shuhadd’, 50.

Siddig (as), 181.

sidg, 135.

sthr, 7T3.

strr, 16.

Swhuf, 129.

sukdin, 62.

sulfik ‘ishgi, 44.

sulitk ‘tlmi, 44.

Sunna et sunan, 62, 139, 140, 150,



INDEX DES TERMES ARABES

sitra et suwar, 75,79, 114.
sara mithlivya, 189.

siira al-mumarhthala, 77.
surrat al-Ard, 173.

Surydniyva, 182.

1d, 96.

ta‘aggul, 20.

tdba, 93, 101.

rabd, 95.

tabi‘a, 61, 63, 78.

rdabith, 96.

rdbdr, 64, 83, 88-101, 140.

Tadwin wa ar-Tastir (ar-), 185,

taghad et taghas, 95.
Tihd (sourate), 96.

tajalli ilahi, 177.
tajassud, 162.
takallama, 91.
ralaggd, 101.

tamanna, 175.

tamaththala et tamthil, 74, 77.

ramwin, 167.

tanzih, 186.

fariga, 30, 37, 43, 52.

Tariga ‘Isdwd, 52.

Tariga Qddiriyva, 52.

Tariga Shadhiliyya, 33.
Tarjumidn, 182.

Tasawwuf, 17, 18, 20, 23, 29
32, 38, 39, 46, 47, 52, 53, 56,
a6l, 66, 72, 76, 140.

tashbih, 186.

rarmim, 115.

fawh et rawba, 94, 95, 101.
Tawhid et tawhid, 13, 19, 28,
59. 136, 140, 147, 155, 156.
Tawrdt (at-), 90.

Tawnvdbh (ar-), 94, 101.

tidl et gidlan, 59-63, 66, T8,

Ukhrijar, 181.

Lo, 96.

Urmm al-Qurd, 173.
wmma, 25, 126, 136.
wmra, 132.

uriyf, 58, 59, 76.

wa, 114,

Wadd, 114.

wahd et wahy, 97-110, 132.
wahda, 59, 114.

Wahdat al-Wupid, 19, 45.
widhid, 13, 75.

wath, 154,

Wali et Awliva, 52, 177.
widgi'a, 50.

Wist® (al) et wasi‘a, 81.
wasl, 114,

203

wdw, 75, 108, 109, 113-11s6, 122,

167.
witr, 75.
wugiid, 155.

wi, 113.

vajubbu, 150.
yamnt, 96, 100.
yarnziru, 33.

Yagar al-Hamrd, 89.
Yasta'dhibd, 81.
Yastaghnimd, 81.
wa'ti, 93.

Zahir (az-), 20.

Zalama et Zalimin, 153.
Zamdn, 152.

zarf, 95.

zdwiya, 48, 49,

zuchdir et zuhiir al-iléhi, 20, 155.
Zumupruda al-Khadrd', §9.



