Remarques préliminaires sur
I'Intellect et la Conscience,

Michel Valsan,

Revue Etudes Traditionnelles,
Juil.-Ao(t et Sept.-Oct. 1962; n° 372-373, p. 201.

Les remarques que nous avons annoncées depuis notre numéro de
novembre-décembre 1961 concernent tout d'abord le sens qu'a le terme «
intellect » dans les considérations dont M. René Allar accompagne ses
traductions du Sanscrit et qui s'étendent marginalement a des conceptions
traditionnelles occidentales. Disons dés le début que si ce terme peut
servir, sous certaines conditions, expresses ou sous-entendues, a rendre
couramment buddhi, il ne peut pas étre restreint aux acceptations plus ou
moins limitées que le terme hindou a dans les différentes doctrines et plus
particulierement dans les textes adwaitiques. Par souci de clarté nous
rappellerons tout d'abord quelques notions assez familiéres cependant a la
plupart de nos lecteurs. Dans le Sdnkhya et aussi dans le Yoga, tout en
étant Mahat, le « Grand principe », Buddhi n'est qu'une production de
Prakriti, la premiere de ce principe substantiel du cosmos, et qui, comme
telle, se situe au niveau de la manifestation macrocosmique, informelle et
supra-individuelle.

A ce titre, René Guénon l'a, certes, qualifié d' « intellect pur » ou encore «
supérieur », « transcendant », « universel », mais en tant qu'il I'opposait
par tout cela, explicitement ou non, a manas ou le mental individuel. Dans
le Védanta, et surtout, ainsi que I'a fait ressortir M. Allar, dans certains
textes de Shankarachéarya, buddhi apparait le plus souvent comme une
simple modalité du sens interne et de ce fait, elle semble réduite au
niveau formel et individuel (1) ; en tant que telle, elle est d'un céte le
réceptacle immeédiat du reflet de la Lumiere principielle, et par cela le
séjour du Soi interne (Pratyag-Atma), comme, d'un autre coté, l'auteur
des déterminations existentielles et des identifications apparentes du Soi
avec ces déterminations. Mais aucune transposition analogique ne permet
de la retrouver comme attribut ou qualité principielle, ou encore comme «
nom » proprement dit du Principe, synonyme d'Atmé& ou de Brahma, tel
qu'on le voit par exemple dans le cas de Prdna (souffle) ou de Purusha
(homme ou personne).

(1) Nous disons « semble », car il ne faut pas interpréter d'une facon trop
littérale et définitive certaines acceptions ou applications. On trouve chez
Shankardcharya lui-méme des variations notables dans les rapports
existants entre ces différentes notions, et par exemple au début de son
Commentaire des Brahma-Sutras la buddhi se trouve expressément
placée «au-dessus» de manas, mais d'ailleurs sans qu'elle occupe par cela



une position « extérieure » a I'étre; c'est qu'en réalité celui-ci est
considéré alors dans l'intégralité du « sujet ».

A ce degré ultime elle parvient de fagons variées mais qui toutes la privent
finalement de sa qualification propre : « Un morceau de sel plongé dans
I'eau s'y dissout : de méme pour qui connait Brahma, la buddhi par son
union avec le Soi, devient le Soi » dit Shankaracharya (2). Nous avons
ainsi un aspect résorptif de l'identification finale qu'on peut dire aussi «
extinctif » quant a la substance propre de la buddhi. Un autre aspect, actif
celui-la et « fixatif », pourrait-on dire, de la buddhi dans le Soi, est énoncé
par le méme maitre adwaitiste en commentant le Bhagavad-Git4 ; lorsque
le texte dit par exemple : « Fixe ton manas en Moi, établis en moi la
Buddhi. Sans aucun doute c'est en Moi que plus tard tu demeureras », le
commentaire précise : « En Moi... concentre ton manas — ce qui est
caractérisé par l'association et la dissociation des idées. En Moi, pose, fais
entrer la buddhi — ce qui détermine la nature de chaque chose... Aprés la
mort, tu séjourneras certainement en Moi, c'est mon propre Soi qui sera
ta demeure, etc. » Lorsque le texte dit : « Toujours satisfait, yogi maitre
de lui-méme et ferme dans ses convictions, dont le manas et la buddhi
sont fixés en Moi, celui qui est ainsi mon bhakta M'est cher », le
commentaire adwaitiste dit : «La pensée du yogi est toujours concentrée.
Tout son étre est maitrisé. La réalité du Soi est pour lui une conviction
inébranlable. Son manas — ce qui est volition et hésitation — et la buddhi
— ce qui détermine la nature des choses — sont établis en Moi, etc. » (3).
Enfin dans d'autres écrits, Shankaracharya assigne a la buddhi une
position d'inconvertible altérité et d'inamovible distinctivité : « Une
relation entre le Soi et |la buddhi est possible parce que tous les deux sont
subtils, transparents, et sans parties. Dans ce cas, le Soi est pure
luminosité et la buddhi dont I'essence n'est pas lumineuse (comme tout ce
qui n'est pas le Soi) devient lumineuse par la seule proximité de la
Lumiere du Soi, de sorte que leur est surimposé un contact (illusoire par
lequel le Soi et la buddhi se confondent comme si celle-ci était le Soi) »

(4).

(2) Shankaracharya : La Perception de la Non-Dualité (adwaita-sambutih)
trad. R. Allar, Etudes Traditionnelles, juillet-ao(t 1947.

(3) Shankarachéarya, Bhakti-Yoga trad. R. Allar, Etudes Traditionnelles,
octobre-nov. 1947.

(4) Cf. Shankaracharya : L'Enseignement méthodique de la Connaissance
du Soi (Atmajndnopa déshavidhi) trad. R. Allar, Etudes Traditionnelles, de
juin a sept. 1957.

Par contre le terme occidental « intellect » tout comme son équivalent «
esprit », ou comme en outre les termes mens, ratio, entendement, etc., a
été appliqué, par une transposition analogique de notions qu'on pourrait
appeler normale, au degré de I'Etre Premier. C'est ainsi qu'il y a un
Intellect divin qui s'identifie au Verbe ou Logos. C'est ce qui rend compte
aussi du réle que jouent les notions d'intellect et d'intellectualité dans



I'enseignement métaphysique de René Guénon lui-méme, enseignement
qui tout en s'affirmant dés le début comme procédant d'une inspiration
orientale, devait utiliser, en les adaptant et les transposant, certains
moyens doctrinaux de l'intellectualisme aristotélicien, lequel, il est bon de
le rappeler ici, ignorait la notion sémitique de création et celle d'intellect
créé, et en outre, n'affirmait point une distinction réelle ou une
discontinuité substantielle entre les différents degrés et formes de
I'intellect, de sorte que tout ce qui dépassait le plan individuel jusqu'a
I'Etre pur pouvait étre inclus dans une seule notion, comme Guénon le fit
quelquefois lui-méme en parlant de l'intellect pur ou du domaine informel

(5).

Dans son premier livre Guénon écrivait déja que « le point de vue
métaphysique est exclusivement intellectuel », que « les conceptions
métaphysiques par leur nature universelle... ne peuvent étre atteintes
dans leur essence que par l'intelligence pure et informelle », et il précisait
que « si I'on veut parler du moyen de la connaissance métaphysique, ce
moyen ne pourra faire qu'un avec la connaissance méme, en laquelle le
sujet et I'objet sont essentiellement unifiés ; c'est-a-dire que ce moyen, si
toutefois il est permis de I|'appeler ainsi, ne peut étre rien de tel que
I'exercice d'une faculté discursive comme la raison humaine individuelle...
Les vérités métaphysiques ne peuvent étre congues que par une faculté
gui n'est plus d'ordre individuel et que le caractére immeédiat de son
opération permet d'appeler intuitive... Il faut donc, pour plus de précision,
dire que la faculté dont nous parlons ici est l'intuition intellectuelle... ; on
peut encore la designer comme l'intellect pur, suivant en cela I'exemple
d'Aristote et de ses continuateurs scolastiques, pour qui l'intellect est en
effet ce qui possede immédiatement la connaissance », etc. (6)

« L'intuition intellectuelle est méme plus immédiate encore que l'intuition
sensible, car elle est au dela de la distinction du sujet et de I'objet que
cette derniere laisse subsister ; elle est a la fois le moyen de la
connaissance et la connaissance elle-méme, et, en elle le sujet et I'objet
sont unifiés et identifiés. D'ailleurs, toute connaissance ne mérite vraiment
ce nom que dans la mesure ou elle a pour effet de produire une telle
identification, mais qui partout ailleurs reste toujours incomplete et
imparfaite ; en d'autres termes il n'y a de connaissance vraie que celle qui
participe plus ou moins a la nature de la connaissance intellectuelle pure,
qui est la connaissance par excellence » (7).

Nous avons l'intention de revenir séparément sur le role de l'intellect dans
les doctrines contemplatives occidentales. Notons a cette occasion que
toute différente est la situation en Islam ou a/-Agl/ ne représente que |’ «
Intellect créé » et n'est pas une hypostase ou un attribut divin ; c'est la
Science (al-Ilm) qui parmi les Attributs d'Allah correspond a I'Intellect
divin des théologies occidentales chrétiennes ou pré-chrétiennes. Les
notions d'Al-Ag/ (I'Intelligence), al-Aqgil (lI'Intelligent) et al-Ma'qdl
(I'Intelligé ou I'Intelligible) appliqués dans I'ordre incréé sont propres non



pas a la théologie islamique mais a la philosophie arabe. C'est sous le
rapport d'autres notions, cependant analogues a celle d'al-Ag/, comme ar-
RGhu-1-ilahi, I'Esprit divin insufflé en Adam (Cf. Coran XV, 29 et XXXVIII,
72) que la coincidence métaphysique voulue est retrouvée.

(6) Introduction générale a I'étude des doctrines hindoues, II, ch. V.
(7) Ibid, II, ch. X.

Nous pouvons faire remarquer aussi, que de tels textes paraissent
suffisamment clairs pour exclure, au moins en principe, toute implication
dualiste dans la conception que Guénon avait lui-méme de la réalisation
métaphysique, et que méme si des termes comme celui d' « intellect pur »
qui lui a servi en outre souvent pour rendre Buddhi — donc pour désigner
une fonction intellective conditionnée mais transcendant la raison
individuelle — n'étaient pas suffisants par eux-mémes, pour attester une
perspective de non-dualité, le contexte général ne permettrait aucun
doute. De plus, d'autres textes d'importance centrale dans I'ceuvre
Guénonienne présentent une précision terminologique plus compléte
encore sur le point qui nous intéresse ici, et comme dans la présente
circonstance cette question de terminologie technique nous semble jouer
un certain réle, nous en citerons un passage encore plus net.

En parlant de la connaissance totale et absolue en tant que réalisation de
I'étre total, Guénon précise aussi la facon dont il faut entendre l'identité
métaphysique du possible et du réel, et dit : « puisque tout possible est
réalisé par la connaissance, cette identité prise universellement, constitue
précisément comme l'adéquation parfaite de la connaissance a la
Possibilité totale. On voit sans peine toutes les conséquences que I’'on peut
tirer de cette derniere remarque, dont la portée est immensément plus
grande que celle d'une définition simplement logique de la vérité, caril y a
la toute la différence de l'intellect universel et inconditionné a
I'entendement humain avec ses conditions individuelles... » Une note a cet
endroit, a propos de |I' « intellect universel et inconditionnel » précise : «
Ici, le terme « intellect » est aussi transposé au-dela de Buddhi, qui,
quoique d'ordre universel et informel, appartient encore au domaine de la
manifestation, et par conséquent ne peut étre dite inconditionnée (1). »
On comprendra mieux plus loin pourquoi nous insistons dans ces
précisions.

(1) Les Etats multiples de I’étre ; ch. XVI. p. 121 (= p. 116-117 de la 2e
édition).

On peut naturellement se demander comment s'expliquerait le fait que,
dans l'adwaita, comme dans les doctrines hindoues en général, buddhi ne
se laisse pas transposer analogiqguement au degré principiel supréme ainsi
que cela arrive un peu partout avec des termes soit de la perspective «
intellect », soit de celle de « pensée » ou d'« esprit » ou encore de «
souffle », de « verbe », d' « homme » (cf. Purusha), « étre » etc. Mais



quelle que soit la réponse (2), il est d'autre part nécessaire que, dans
toute perspective doctrinale ou l'intellect est désigné par un terme
d'acception restreinte et spéciale comme buddhi, un autre terme vienne
désigner les degrés suprémes de la hiérarchie intellective. C'est ce que
nous constatons effectivement dans les doctrines hindoues, avec les
notions exprimées par les termes Chit et Chaitanya provenant d'une
racine verbale qui cependant elle-méme jouit des possibilités de transfert
normales, puisqu'on la retrouve représentée au degré individuel par
chitta, la « pensée individuelle », la « mémoire », etc... La traduction de
ces deux termes a été faite, en effet, un certain temps par l'idée d' «
Intelligence pure », mais il y avait lieu pour quelques nuances : par
exemple, « Conscience totale » pour Chit, attribut essentiel aussi bien
d'Atma que d'Ishwara, « Conscience omniprésente » pour Chaitanya. Ce
sont les correspondances qu'avait trouvées Guénon lui-méme comme les
plus adéquates avec la perspective de |'adwaita, tout d'abord dans
L'Homme et son devenir selon le Védanta (3), et cela montre déja qu'il ne
voyait, lui, aucune incompatibilité de conception entre cette perspective
subjective et le point de vue plus général de l'intellectivité qui est aussi
son point de vue constant.

(2) A ce propos on peut certainement retenir la relative « nouveauté » de
ce terme dans les textes védantiques puisque les plus anciennes
Upanishades, comme la Chandogya et la Brihadaranyaka, qui sont aussi
les plus grandes, ne le connaissent pas et emploient, la ou il pourrait se
trouver, le terme de valeur plus générale manas qui désigne le sens
interne et qui, tout comme son correspondant occidental mens, entre dans
des équations riches de possibilité. « Il faut savoir que Brahma est manas
», déclare par exemple la Chdndogya — Upanishad (111, 18-1), apres avoir
précédemment explique que « Sens pur (Mano-mayah)... cet Atmé& qui est
dans mon coeur... plus petit... qu'un noyau de grain de mil... et plus
grand que tous les mondes... cet Atma c'est Brahma méme (III, 14-2, 3,
4). « Le manas, en vérité, 0 roi, est le Supréme Brahma» dit d'autre part
la Brihaddranyaka Upanishad (IV, 1, 6). « On ne peut le voir que par le
manas » (ibid. IV, 4, 19). II y a cette fois-ci pourrait-on dire, une
perspective soit « théogonique » soit « théophanique » sur le principe
constitutif central de I'étre humain. Mais bien entendu de telles formules,
tout en jouissant de la valeur « institutionnelle » propre aux themes de la
Shruti — ce qui impose aux Elaborations réfléchies de la Smriti I'obligation
de garder au moins un aspect de la « lettre » dans les formulations finales
— de telles formules upanishadiques, disons-nous, doivent étre finalement
comprises selon I'économie d'ensemble des autres formules de la Shruti,
ce qui sauvegardera l'inconditionnement absolu et la non-qualification
ultime du Supréme Brahma.

(3) Voir surtout le ch. XIV (initialement ch. XV) : « L'état de sommeil
profond ou la condition de Prajna».

Du reste c'est chez lui seul qu'on trouve vraiment bien expliqué ce qu'est
la « conscience », tout d'abord au sens propre, c'est-a-dire au degré



individuel, ou elle apparait comme un produit du passage de l'intellect de
I'universel a l'individuel (4), et ensuite, par transposition analogique au
degré de I'Etre pur. A ce dernier propos, voici ce qu'il est utile de se
rappeler en cette circonstance : « Comme le mot « raison », le mot «
conscience » peut étre parfois universalisé, par une transposition
purement analogique, et nous l'avons fait nous-mémes ailleurs pour
rendre la signification du terme Sanscrit Chit (5) ; mais une telle
transposition n'est possible que lorsqu'on se limite a I'Etre, comme c'était
le cas alors pour la considération du ternaire Sachchiddnanda. Cependant,
on doit bien comprendre que, méme avec cette restriction, la conscience
ainsi transposée n'est plus aucunement entendue dans son sens propre,
tel que nous l'avons précédemment défini, et tel que nous le lui
conservons d'une fagon générale : dans ce sens, elle n'est, nous le
répétons, que le mode spécial d'une connaissance contingente et relative,
comme est relatif et contingent I'état d'étre conditionné auquel elle
appartient essentiellement ; et, si I'on peut dire qu'elle est une « raison
d'étre » pour un tel état, ce n'est qu'en tant qu'elle est une participation,
par réfraction, a la nature de cet intellect universel et transcendant qui est
lui-méme, finalement et éminemment, la supréme « raison d'étre » de
toutes choses, la véritable « raison suffisante » métaphysique qui se
détermine elle-méme dans tous les ordres de possibilités, sans qu'aucune
de ces déterminations puisse I'affecter en quoi que ce soit » (6).[...]

(4) Les Etats multiples de I'étre, ch. VIII.
(5) L'Homme et son devenir selon le Védanta, ch. XIV.
(6) Les Etats multiples de I'étre, ch. XVI.

De son c6té, M. Allar rendait autrefois les deux notions védantiques de
Chit et Chaitanya dans des termes qui les situaient dans une perspective
purement intellective: « L'intelligence universelle (Chaitanya),
conditionnée par |'aspect adventice de cause, est plus que l'intellect (chit)
qui est dans l'effet, etc. » (Shankaracharya, La Perception de la Non-
Dualité, trad. R. Allar, Etudes Traditionnelles, juillet-ao(t 1947, p. 201). «
Sans le Soi, comment y aurait-il dans la buddhi un reflet de l'intellect
(chit) » (ibid. p. 205). «L'action et tout ce qui caractérise la buddhi
n'affectent pas le reflet de l'intellect (dont I'essence est la pure lumiére
intelligible) » (ibid. p. 206) ; etc... Cela montre aussi que M. Allar de son
cOté ne voyait pas alors non plus une incompatibilité entre une telle fagon
de comprendre les choses et I'adwaita.

Enfin, ce qu'il faut retenir ainsi du fait que dans les doctrines hindoues
c'est Chit (ou Chaitanya) qui correspond a l'intellect principiel ou
proprement divin, c'est qu'il y a une véritable identité entre « intellect » et
«conscience » transposés analogiquement au degré de I'Etre pur, comme
il y en a de méme aux degrés cosmologiques, et que les termes respectifs
peuvent par conséquent, dans certains cas bien déterminés
doctrinalement, étre regardés comme synonymes. Dans ces conditions on
est doublement surpris de constater que pendant que M. Allar se sert



maintenant uniquement de « conscience » pour rendre Chit et Chaitanya,
ce qui est bien son droit, et renonce, sans mise au point proprement dite,
a la terminologie intellective, ce qui pourrait se passer aussi, il se retourne
comme un homme nouveau et quelque peu intolérant envers les autres
dans des phrases acerbes comme celle-ci : « ...ce qui caractérise la
mentalité occidentale, la conscience considérée comme un synonyme ou
un attribut voire un produit de l'intellect est au rebours de toutes les
doctrines hindoues » (La Prashna Upanishad et son commentaire par
Shankardcharya, trad. R. Allar Etudes Traditionnelle. nov.-dec. 1961,
p.290, en note). Il va de soi que la « mentalité occidentale » qui peut étre
mise en cause a propos des doctrines hindoues n'est pas celle du monde
moderne et profane qui elle, n'aurait rien a chercher ici, mais celle de
substance traditionnelle, du coté de laquelle se situait forcément M. Allar
lui-méme quand il considérait I'intellect comme un synonyme de Chit.

Nous aurions préféré voir dans ce renversement une question d'adaptation
terminologique, qui pouvait d'ailleurs traduire une meilleure
compréhension de certaines notions et alors on serait trés mal venu pour
reprocher une modification qui pourrait étre un avantage.
Malheureusement pour nous le ton et certaines autres considérations du
méme genre dans les notes de ses traductions de ces derniéres années ne
nous permettent pas une acception aussi limitée. Nous ne voulons pas
entrer dans trop de détails et nous contenterons d'identifier le point
névralgique de ce changement et de qualifier la difficulté qui en résulte. I
ne s'agit pas, semble-t-il, d'une question de traduction, mais plutot d'un
changement de conception quant a la nature et a la fonction essentielle de
I'intellect, et qui n'est, certes, pas non plus un fait isolé et accidentel, si
I'on pouvait admettre qu'il y ait en cet ordre des accidents aussi
caractérisés. En effet, aprés avoir lu que « du point de vue adwaitique, la
Délivrance proprement dite ne se laisse aucunement définir comme une
sorte d'épanouissement complet de la Buddhi au terme d'un
développement de toutes ses possibilités » (Shankardcharya,
L'enseignement méthodique de la Connaissance du Soi, E.T. juin 1957, p.
166 suite de la note de la page précédente = p. 11 de I'édition séparée),
ce qu'on admettra facilement, tout en se demandant a qui pourrait étre
|égitimement imputée une telle opinion, nous trouvons aussi mention de «
la (monstrueuse) dilatation de l'intellect humain a laquelle certains
adversaires du Védanta semblent réduire I'Identité supréme, enfermant la
Lumiere intelligible du Soi dans une définition tout au plus appropriée pour
la connaissance empirique et les développements de l'intellect réalisés par
le Yoga proprement dit » (ibid. p. 269 = p. 27 de I'édition séparée).

Au fond il est tres difficile de reconnaitre parmi les tenants de positions
traditionnelles caractéristiques quelgu'un qui corresponde a ce cas. La
question posée ainsi, nous avons méme l'impression que M. Allar voudrait
faire valoir quelque élément d'un ordre plutét «littéraire» sur le plan
proprement doctrinal, ce qui serait tout de méme excessif. Au reste, nous
ne surprendrons personne en disant qu'il y a impossibilité de principe que



des esprits acceptant d'un coté la notion métaphysique de I'Identité
Supréme, soient en méme temps, d'un autre coté, des «adversaires du
Védanta ». Nous avons cependant l'impression que dans tout cela il y a
une méprise sur la notion d'intellect méme qui, dans la conception qui
prévaut maintenant chez M. Allar, n'est rien de plus que la Buddhi, elle
méme réduite plutot au niveau individuel.

Des implications plus ou moins indirectes, a quelque degré, étant toujours
a craindre du fait méme de lI'imprécision des cibles réelles de M. Allar, et si
non de sa part, du moins de la part de ses lecteurs, nous pensons
nécessaire de provoquer une mise au point quant a un cOoté qui nous
intéresse plus particulierement ici, a savoir celui de René Guénon, et ceci
d'autant plus que sur tous ces points « critiques », qui sont cependant
spécifiquement «guénoniens », M. Allar ne prend jamais la peine de
réserver expressément en quelque mesure tout au moins, le cas de celui
qui fut notre maitre doctrinal a tous et dont Il'autorité est admise a un
degré ou a un autre par tous les collaborateurs de notre revue. Pour ce
faire nous rappellerons tout d'abord un autre passage des Etats multiples
de l’étre, ch.XVI, a propos du rapport existant entre l'intellect et la
connaissance supréme, ou se trouve posé ce principe d'« intelligibilité
universelle » qui est maintenant impliqué par la force des choses dans les
critiques de M. Allar, et ou l'on est prévenu aussi des le début contre
certaines acceptions trop littérales des formulations métaphysiques :

« L'intellect, en tant que principe universel, pourrait é&tre congu comme le
contenant de la connaissance totale, mais a la condition de ne voir la
gu'une simple facon de parler, car, ici ou nous sommes essentiellement
dans la « non-dualité », le contenant et le contenu sont absolument
identiques, I’'un et I'autre devant étre également infinis, et une « pluralité
d'infinis » étant, comme nous l'avons déja dit, une impossibilité. La
Possibilité universelle, qui comprend tout, ne peut étre comprise par rien,
si ce n'est par elle-méme « sans toutefois que cette compréhension existe
d'une facon quelconque » (1) ; aussi ne peut-on parler corrélativement de
I'intellect et de la connaissance, au sens universel, que comme nous avons
parlé plus haut de I'Infini et de la Possibilité, c'est-a-dire en y voyant une
seule et méme chose, que nous envisageons simultanément sous un
aspect actif et sous un aspect passif, mais sans qu'il y ait la aucune
distinction réelle.

Nous ne devons pas distinguer, dans I'Universel, intellect et connaissance,
ni, par suite, intelligible et connaissable : la connaissance véritable étant
immédiate, l'intellect ne fait rigoureusement qu'un avec son objet ; ce
n'est que dans les modes conditionnés de la connaissance, modes toujours
indirects et inadéquats, qu'il y a lieu d'établir une distinction, cette
connaissance relative s'opérant, non pas par l'intellect lui-méme, mais par
une réfraction de l'intellect dans les états d'étre considérés, et, comme
nous l'avons vu, c'est une telle réfraction qui constitue la conscience
individuelle ; mais, directement ou indirectement, il y a toujours



participation a l'intellect universel dans la mesure ou il y a connaissance
effective, soit sous un mode quelconque, soit en dehors de tout mode
spécial. « La connaissance totale étant adéquate a la Possibilité
universelle, il n'y a rien qui soit inconnaissable (2), ou, en d'autres
termes, « il n'y a pas de choses inintelligibles, il y a seulement des choses
actuellement incompréhensibles » (3), c'est-a-dire inconcevables, non
point en elles-mémes et absolument, mais seulement pour nous en tant
qu'étres conditionnées, c'est-a-dire limités, dans notre manifestation
actuelle, aux possibilités d'un état déterminé.

(1) Risalatul-Ahadiyah de Mohyiddin ibn Arabi (cf. L’"Homme et son devenir
selon le Védéanta, ch. XV).

(2) Nous rejetons donc formellement et absolument tout « agnosticisme »
a quelque degré que ce soit ; on pourrait d‘ailleurs demander aux «
positivistes » ainsi qu’aux partisans de la fameuse théorie de |’ «
Inconnaissable » d’Herbert Spencer, ce qui les autorise a affirmer qu'il y a
des choses qui ne peuvent pas étre connues, et cette question risquerait
fort de demeurer sans réponse, d’autant plus que certains semblent bien,
en fait, confondre purement et simplement « inconnu » (c’est-a-dire en
définitive ce qui leur est inconnu a eux-mémes) et « inconnaissable » (voir
Orient et Occident, 1re Partie, ch. 1ler, et La Crise du Monde moderne, p.
98).

(3) Matgioi, La Voie Métaphysique, p. 86.

Nous posons ainsi ce qu'on peut appeler un principe d'« universelle
intelligibilité », non pas comme on l'entend d'ordinaire, mais en un sens
purement métaphysique, donc au-dela du domaine logique, ou ce
principe, comme tous ceux qui sont d'ordre proprement universel (et qui
seuls méritent vraiment d'étre appelés principes), ne trouvera qu'une
application particuliere et contingente. Bien entendu, ceci ne postule pour
nous aucun <« rationalisme », tout au contraire, puisque la raison,
essentiellement différente de l'intellect (sans la garantie duquel elle ne
saurait d'ailleurs étre valable), n'est rien de plus qu'une faculté
spécifiquement humaine et individuelle ; il y a donc nécessairement, nous
ne disons pas de I'« irrationnel » (4), mais du « supra-rationnel », et c'est
la, en effet, un caractere fondamental de tout ce qui est véritablement
d'ordre métaphysique : ce « supra-rationnel » ne cesse pas pour cela
d'étre intelligible en soi, méme s'il n'est pas actuellement compréhensible
pour les facultés limitées et relatives de l'individualité humaine (5). »

(4) Ce qui dépasse la raison, en effet, n‘est pas pour cela contraire a la
raison, ce qui est le sens donné généralement au mot « irrationnel ».

(5) Rappelons a ce propos qu’un « mystere », méme entendu dans sa
conception théologique, n’est nullement quelque chose d’inconnaissable
ou d'inintelligible, mais bien, suivant le sens étymologique du mot, et
comme nous l'avons dit plus haut, quelque chose qui est inexprimable,
donc incommunicable, ce qui est tout différent.



On peut remarquer que, telle qu'elle vient d'étre formulée, cette notion
d'«intelligibilité métaphysique universelle » se juxtapose parfaitement
avec la notion de Chaitanya qui, en contexte doctrinal védantique était
rendue par « Conscience omniprésente » (Guénon) et « intelligence
universelle » (Allar entre autres). D'un autre coté, les paroles de M. Allar
citées en dernier lieu mettaient en cause une certaine conception «
expansive » pourrait-on dire de la réalisation intellectuelle et
métaphysique. Il n'est pas facile de comprendre ce qu'il pouvait dire de
valable a ce sujet, car un certain langage analogique peut utiliser l'idée
d'« épanouissement » dans l'ordre de la connaissance intellectuelle et
métaphysique. Nous ne pourrions mieux faire, d'ailleurs, que de citer
encore M. Allar lui-méme. En traduisant du Prabodha-Sudhékarah de
Shankara (Voir L'Illumination, Etudes Traditionnelles, juin 1951, pp. 162-
163), il nous donnait tout d'abord une belle image dans le texte : « mais
guand se léve le soleil flamboyant de I'universelle intellection (chaitanya)
avec l'ardeur aigué de ses dards lumineux, le mirage des innombrables
especes de créatures vibre en vain de toutes parts ». Ici une note de M.
Allar expliquait le terme chaitanya ainsi pour cela : « Si les dérives comme
chitta, chétas, etc., n'expriment qu'une participation amoindrie ou
limitation de Chit, attribut essentiel de Brahma, qui est Sat-Chit-Ananda,
le terme Chaitanya, au contraire, développe en quelque sorte Ia
signification de Chit avec l'idée explicite d'épanouissement, et René
Guénon, avec sa maitrise habituelle, a trés justement traduit ce terme
trés fréquent dans les textes tantriques par « Conscience omniprésente ».

Plus loin, dans le texte traduit par M. Allar, nous relevons un passage qui,
lui, « justifie » le symbolisme de la « dilatation » qui devait cependant
étre lui aussi stigmatisé ultérieurement par M. Allar : « Moi, toi, cet
univers mobile n'existent pas (séparément) pour ceux dont le mental est
résorbé dans la béatitude immuable de leur propre Soi, qui, comme un
soleil dilaté au sommet des mondes, remplit I'immensité de son extréme
splendeur » (ibid.). Bien entendu ici c'est Atmé& qui est « dilaté » et qui
remplit I'immensité, alors que plus haut c'était Chit qui s'épanouissait en
tant que Chaitanya. Mais puisqu'il n'y a pas de différence ou de distinction
entre Chit et Atma (ou Ishwara ou Brahma) il n'y a pas a envisager non
plus une différence entre la valeur analogique de I'« Epanouissement » du
« soleil flamboyant de l'universelle intellection (Chaitanya) » et la «
dilatation » du « soleil du Soi qui remplit I'immensité de son extréme
splendeur ».

Telle étant I'expression analogique normale, en quelque sorte, en cette
matiére nous ne voyons pas dans quelles conditions un tel langage a pu
devenir inadmissible. Des idées comme celles d'« épanouissement » et de
« dilatation » (il y a en outre, et méme avant tout, dans I'image du Lever
du Soleil, encore celle d'« exaltation ») ne seraient incompatibles avec la
réalité du « processus » intellectif que si elles voulaient s'appliquer a des
facultés congues et définies comme limitativement « humaines », c'est-a-
dire retranchées de toute continuité avec les états supérieurs de I'étre, ce



que la doctrine de I'Identité Supréme et celle de l'intelligibilité universelle
ne saurait autoriser, et cela d'autant moins que cette « continuité » n'est
gu'une facon provisoire de parler dans une perspective qui aboutit a une
véritable identité finale (1). D'ailleurs de quel droit voudrait-on refuser
I'universalisation supréme de la notion d'« intellect » et [|'affirmer
uniquement pour celle de « conscience » ? Ces deux notions, parmi
d'autres qui leur sont comparables, sont initialement appliquées dans le
domaine du manifesté, et méme par rapport a I'état humain, mais en
raison de cette continuité-identité qui régit I'ordre universel des choses (et
que refletent souvent les séries de termes techniques dérivés d'une méme
racine), elles sont transposées finalement par analogie au degré purement
principiel.

De plus, la vérité est que de ces termes, en tant que termes occidentaux,
seul « intellect » est d'un usage traditionnel consacré, tandis que «
conscience » qui est normalement liée a I'idée morale de responsabilité et
a un emploi psychologique, n'a par lui-méme rien de techniquement
évident au point de vue métaphysique et contemplatif. Guénon en
I'employant avait pris la précaution d'en préciser la portée, mais «
conscience » est incontestablement bien plus pauvre que les termes
sanscrits qu'il sert a traduire dans un contexte spécial, car Chit, Chaitanya
et tous leurs dérivés expriment normalement les idées d'« intelligence »,
d'« intellection », de « connaissance», de « mémoire» actuelle (d'ou l'idée
de « conscience ») de « pensée » etc. ; au début les orientalistes ne
mentionnaient méme pas le sens de « conscience » et les Hindous eux-
mémes en traduisant ont mis un certain temps pour mentionner ce sens a
coté des autres que nous venons de mentionner. Il nous apparait méme,
sauf erreur, que ce soit Guénon celui qui a proposé et imposé finalement
ce sens de « Conscience » (avec des adjonctions qualitatives comme «
totale » ou « omniprésente »), et alors c'est au moins inattendu de
comprendre qu'on lui reproche a lui-méme de n'avoir pas bien saisi ce
point du Védanta ou le Védanta tout court, de méme qu'on conteste d'une
facon plus générale la valeur de son point de vue intellectuel en
métaphysique.

(1) Nous précisons que les deux passages cités du Prabodhah de
Shankara s'appliquent a des étres qui au point de départ et vus de
I'extérieur sont des hommes, et que par la suite « leur mental a retrouvé
son essence véritable dans le Soi » ou que « leur mental est résorbé dans
la béatitude immuable de leur propre Soi ». La mention qui suit et qui
compare leur Soi a un « soleil dilaté au sommet des mondes » vaut par
rapport a ces étres-la (et non pas pour ceux qui sont restés dans des
conditions spirituelles différentes, bien qu'il n'y ait pas, a vrai dire, de
différence entre les étres particuliers lorsque ceux-ci sont rapportés au Soi
unique, seul réel); mais cela ne veut certainement pas dire qu'il s'agit
d'une dilatation de leur étre ou de leur intellect « humains ».



Nous faisons ces constatations a titre préparatoire et nous ne voulons pas
conclure avant que M. Allar n'ait eu la possibilité d'ajouter toutes les
précisions qu'il estimera nécessaires pour éclairer ses lecteurs. Nous
voudrions, notamment, savoir si selon sa compréhension actuelle de la
vérité métaphysique il y a quelgu'incompatibilité entre Chit et Intellect
principiel, entre Connaissance de Soi et Intellect Parfait, entre
métaphysique et intellectualité. S'il y en a, en quoi consiste-t-elle
exactement ? Nous voudrions savoir surtout en quelle mesure il ne s'agit
pas, dans son cas, d'un changement de forme doctrinale plutot que d'une
mutation de fond réel, par rapport aux bases initiales d'appui offertes par
I'enseignement de René Guénon. Nous déclarons en outre qu'en ouvrant
cet examen nous poursuivons un but de pure vérité doctrinale et tenons a
assurer aux éventuels échanges un caractere de parfaite régularité.

(Michel Valsan, Remarques préliminaires sur l'Intellect et la Conscience,
Revue Etudes Traditionnelles, Juil.-Ao(t et Sept.-Oct. 1962; n° 372-373,
p. 201)



