
Remarques préliminaires sur  

l'Intellect et la Conscience, 

 

Michel Vâlsan,  

 

Revue Etudes Traditionnelles,  
Juil.-Août et Sept.-Oct. 1962; n° 372-373, p. 201. 

 

 

Les remarques que nous avons annoncées depuis notre numéro de 
novembre-décembre 1961 concernent tout d'abord le sens qu'a le terme « 

intellect » dans les considérations dont M. René Allar accompagne ses 

traductions du Sanscrit et qui s'étendent marginalement à des conceptions 

traditionnelles occidentales. Disons dès le début que si ce terme peut 
servir, sous certaines conditions, expresses ou sous-entendues, à rendre 

couramment buddhi, il ne peut pas être restreint aux acceptations plus ou 

moins limitées que le terme hindou a dans les différentes doctrines et plus 

particulièrement dans les textes adwaitiques. Par souci de clarté nous 

rappellerons tout d'abord quelques notions assez familières cependant à la 
plupart de nos lecteurs. Dans le Sânkhya et aussi dans le Yoga, tout en 

étant Mahat, le « Grand principe », Buddhi n'est qu'une production de 

Prakriti, la première de ce principe substantiel du cosmos, et qui, comme 

telle, se situe au niveau de la manifestation macrocosmique, informelle et 
supra-individuelle.  

 

A ce titre, René Guénon l'a, certes, qualifié d' « intellect pur » ou encore « 

supérieur », « transcendant », « universel », mais en tant qu'il l'opposait 
par tout cela, explicitement ou non, à manas ou le mental individuel. Dans 

le Vêdânta, et surtout, ainsi que l'a fait ressortir M. Allar, dans certains 

textes de Shankarâchârya, buddhi apparaît le plus souvent comme une 

simple modalité du sens interne et de ce fait, elle semble réduite au 
niveau formel et individuel (1) ; en tant que telle, elle est d'un côte le 

réceptacle immédiat du reflet de la Lumière principielle, et par cela le 

séjour du Soi interne (Pratyag-Atmâ), comme, d'un autre côté, l'auteur 

des déterminations existentielles et des identifications apparentes du Soi 

avec ces déterminations. Mais aucune transposition analogique ne permet 
de la retrouver comme attribut ou qualité principielle, ou encore comme « 

nom » proprement dit du Principe, synonyme d'Atmâ ou de Brahma, tel 

qu'on le voit par exemple dans le cas de Prâna (souffle) ou de Purusha 

(homme ou personne). 
 

(1) Nous disons « semble », car il ne faut pas interpréter d'une façon trop 

littérale et définitive certaines acceptions ou applications. On trouve chez 

Shankarâchârya lui-même des variations notables dans les rapports 
existants entre ces différentes notions, et par exemple au début de son 

Commentaire des Brahma-Sutras la buddhi se trouve expressément 

placée «au-dessus» de manas, mais d'ailleurs sans qu'elle occupe par cela 



une position « extérieure » à l'être; c'est qu'en réalité celui-ci est 

considéré alors dans l'intégralité du « sujet ». 

 

A ce degré ultime elle parvient de façons variées mais qui toutes la privent 
finalement de sa qualification propre : « Un morceau de sel plongé dans 

l'eau s'y dissout : de même pour qui connaît Brahma, la buddhi par son 

union avec le Soi, devient le Soi » dit Shankarâchârya (2). Nous avons 

ainsi un aspect résorptif de l'identification finale qu'on peut dire aussi « 
extinctif » quant à la substance propre de la buddhi. Un autre aspect, actif 

celui-la et « fixatif », pourrait-on dire, de la buddhi dans le Soi, est énoncé 

par le même maître adwaitiste en commentant le Bhagavad-Gîtâ ; lorsque 

le texte dit par exemple : « Fixe ton manas en Moi, établis en moi la 
Buddhi. Sans aucun doute c'est en Moi que plus tard tu demeureras », le 

commentaire précise : « En Moi... concentre ton manas — ce qui est 

caractérisé par l'association et la dissociation des idées. En Moi, pose, fais 

entrer la buddhi — ce qui détermine la nature de chaque chose... Après la 
mort, tu séjourneras certainement en Moi, c'est mon propre Soi qui sera 

ta demeure, etc. » Lorsque le texte dit : « Toujours satisfait, yogî maître 

de lui-même et ferme dans ses convictions, dont le manas et la buddhi 

sont fixés en Moi, celui qui est ainsi mon bhakta M'est cher », le 

commentaire adwaitiste dit : «La pensée du yogî est toujours concentrée. 
Tout son être est maîtrisé. La réalité du Soi est pour lui une conviction 

inébranlable. Son manas — ce qui est volition et hésitation — et la buddhi 

— ce qui détermine la nature des choses — sont établis en Moi, etc. » (3). 

Enfin dans d'autres écrits, Shankarâchârya assigne à la buddhi une 
position d'inconvertible altérité et d'inamovible distinctivité : « Une 

relation entre le Soi et la buddhi est possible parce que tous les deux sont 

subtils, transparents, et sans parties. Dans ce cas, le Soi est pure 

luminosité et la buddhi dont l'essence n'est pas lumineuse (comme tout ce 
qui n'est pas le Soi) devient lumineuse par la seule proximité de la 

Lumière du Soi, de sorte que leur est surimposé un contact (illusoire par 

lequel le Soi et la buddhi se confondent comme si celle-ci était le Soi) » 

(4). 

 
(2) Shankarâchârya : La Perception de la Non-Dualité (adwaita-sambutih) 

trad. R. Allar, Etudes Traditionnelles, juillet-août 1947. 

(3) Shankarâchârya, Bhakti-Yoga trad. R. Allar, Etudes Traditionnelles, 

octobre-nov. 1947. 
(4) Cf. Shankaracharya : L'Enseignement méthodique de la Connaissance 

du Soi (Atmajnânopa dêshavidhi) trad. R. Allar, Etudes Traditionnelles, de 

juin à sept. 1957. 

 
Par contre le terme occidental « intellect » tout comme son équivalent « 

esprit », ou comme en outre les termes mens, ratio, entendement, etc., a 

été appliqué, par une transposition analogique de notions qu'on pourrait 

appeler normale, au degré de l'Etre Premier. C'est ainsi qu'il y a un 
Intellect divin qui s'identifie au Verbe ou Logos. C'est ce qui rend compte 

aussi du rôle que jouent les notions d'intellect et d'intellectualité dans 



l'enseignement métaphysique de René Guénon lui-même, enseignement 

qui tout en s'affirmant dès le début comme procédant d'une inspiration 

orientale, devait utiliser, en les adaptant et les transposant, certains 

moyens doctrinaux de l'intellectualisme aristotélicien, lequel, il est bon de 
le rappeler ici, ignorait la notion sémitique de création et celle d'intellect 

créé, et en outre, n'affirmait point une distinction réelle ou une 

discontinuité substantielle entre les différents degrés et formes de 

l'intellect, de sorte que tout ce qui dépassait le plan individuel jusqu'à 
l'Etre pur pouvait être inclus dans une seule notion, comme Guénon le fit 

quelquefois lui-même en parlant de l'intellect pur ou du domaine informel 

(5).  

 
Dans son premier livre Guénon écrivait déjà que « le point de vue 

métaphysique est exclusivement intellectuel », que « les conceptions 

métaphysiques par leur nature universelle... ne peuvent être atteintes 

dans leur essence que par l'intelligence pure et informelle », et il précisait 
que « si l’on veut parler du moyen de la connaissance métaphysique, ce 

moyen ne pourra faire qu'un avec la connaissance même, en laquelle le 

sujet et l'objet sont essentiellement unifiés ; c'est-à-dire que ce moyen, si 

toutefois il est permis de l'appeler ainsi, ne peut être rien de tel que 

l'exercice d'une faculté discursive comme la raison humaine individuelle... 
Les vérités métaphysiques ne peuvent être conçues que par une faculté 

qui n'est plus d'ordre individuel et que le caractère immédiat de son 

opération permet d'appeler intuitive... Il faut donc, pour plus de précision, 

dire que la faculté dont nous parlons ici est l'intuition intellectuelle... ; on 
peut encore la designer comme l'intellect pur, suivant en cela l'exemple 

d'Aristote et de ses continuateurs scolastiques, pour qui l'intellect est en 

effet ce qui possède immédiatement la connaissance », etc. (6)  

 
« L'intuition intellectuelle est même plus immédiate encore que l'intuition 

sensible, car elle est au delà de la distinction du sujet et de l'objet que 

cette dernière laisse subsister ; elle est à la fois le moyen de la 

connaissance et la connaissance elle-même, et, en elle le sujet et l'objet 

sont unifiés et identifiés. D'ailleurs, toute connaissance ne mérite vraiment 
ce nom que dans la mesure où elle a pour effet de produire une telle 

identification, mais qui partout ailleurs reste toujours incomplète et 

imparfaite ; en d'autres termes il n'y a de connaissance vraie que celle qui 

participe plus ou moins à la nature de la connaissance intellectuelle pure, 
qui est la connaissance par excellence » (7). 

 

Nous avons l'intention de revenir séparément sur le rôle de l'intellect dans 

les doctrines contemplatives occidentales. Notons à cette occasion que 
toute différente est la situation en Islam où al-Aql ne représente que l’ « 

Intellect créé » et n'est pas une hypostase ou un attribut divin ; c'est la 

Science (al-Ilm) qui parmi les Attributs d'Allah correspond à l'Intellect 

divin des théologies occidentales chrétiennes ou pré-chrétiennes. Les 
notions d'Al-Aql (l'Intelligence), al-Aqil (l'Intelligent) et al-Ma'qûl 

(l'Intelligé ou l'Intelligible) appliqués dans l'ordre incréé sont propres non 



pas à la théologie islamique mais à la philosophie arabe. C'est sous le 

rapport d'autres notions, cependant analogues à celle d'al-Aql, comme ar-

Rûhu-l-ilâhî, l'Esprit divin insufflé en Adam (Cf. Coran XV, 29 et XXXVIII, 

72) que la coïncidence métaphysique voulue est retrouvée. 
 

(6) Introduction générale à l'étude des doctrines hindoues, II, ch. V. 

(7) Ibid, II, ch. X. 

 
Nous pouvons faire remarquer aussi, que de tels textes paraissent 

suffisamment clairs pour exclure, au moins en principe, toute implication 

dualiste dans la conception que Guénon avait lui-même de la réalisation 

métaphysique, et que même si des termes comme celui d' « intellect pur » 
qui lui a servi en outre souvent pour rendre Buddhi — donc pour désigner 

une fonction intellective conditionnée mais transcendant la raison 

individuelle — n'étaient pas suffisants par eux-mêmes, pour attester une 

perspective de non-dualité, le contexte général ne permettrait aucun 
doute. De plus, d'autres textes d'importance centrale dans l'œuvre 

Guénonienne présentent une précision terminologique plus complète 

encore sur le point qui nous intéresse ici, et comme dans la présente 

circonstance cette question de terminologie technique nous semble jouer 

un certain rôle, nous en citerons un passage encore plus net.  
 

En parlant de la connaissance totale et absolue en tant que réalisation de 

l'être total, Guénon précise aussi la façon dont il faut entendre l'identité 

métaphysique du possible et du réel, et dit : « puisque tout possible est 
réalisé par la connaissance, cette identité prise universellement, constitue 

précisément comme l'adéquation parfaite de la connaissance à la 

Possibilité totale. On voit sans peine toutes les conséquences que l’on peut 

tirer de cette dernière remarque, dont la portée est immensément plus 
grande que celle d'une définition simplement logique de la vérité, car il y a 

là toute la différence de l'intellect universel et inconditionné à 

l'entendement humain avec ses conditions individuelles... » Une note à cet 

endroit, à propos de l' « intellect universel et inconditionnel » précise : « 

Ici, le terme « intellect » est aussi transposé au-delà de Buddhi, qui, 
quoique d'ordre universel et informel, appartient encore au domaine de la 

manifestation, et par conséquent ne peut être dite inconditionnée (1). » 

On comprendra mieux plus loin pourquoi nous insistons dans ces 

précisions. 
 

(1) Les Etats multiples de l’être ; ch. XVI. p. 121 (= p. 116-117 de la 2e 

édition). 

 
On peut naturellement se demander comment s'expliquerait le fait que, 

dans l'adwaita, comme dans les doctrines hindoues en général, buddhi ne 

se laisse pas transposer analogiquement au degré principiel suprême ainsi 

que cela arrive un peu partout avec des termes soit de la perspective « 
intellect », soit de celle de « pensée » ou d'« esprit » ou encore de « 

souffle », de « verbe », d' « homme » (cf. Purusha), « être » etc. Mais 



quelle que soit la réponse (2), il est d'autre part nécessaire que, dans 

toute perspective doctrinale où l'intellect est désigné par un terme 

d'acception restreinte et spéciale comme buddhi, un autre terme vienne 

désigner les degrés suprêmes de la hiérarchie intellective. C'est ce que 
nous constatons effectivement dans les doctrines hindoues, avec les 

notions exprimées par les termes Chit et Chaitanya provenant d'une 

racine verbale qui cependant elle-même jouit des possibilités de transfert 

normales, puisqu'on la retrouve représentée au degré individuel par 
chitta, la « pensée individuelle », la « mémoire », etc... La traduction de 

ces deux termes a été faite, en effet, un certain temps par l'idée d' « 

Intelligence pure », mais il y avait lieu pour quelques nuances : par 

exemple, « Conscience totale » pour Chit, attribut essentiel aussi bien 
d'Atmâ que d'Ishwara, « Conscience omniprésente » pour Chaitanya. Ce 

sont les correspondances qu'avait trouvées Guénon lui-même comme les 

plus adéquates avec la perspective de l'adwaita, tout d'abord dans 

L'Homme et son devenir selon le Vêdânta (3), et cela montre déjà qu'il ne 
voyait, lui, aucune incompatibilité de conception entre cette perspective 

subjective et le point de vue plus général de l'intellectivité qui est aussi 

son point de vue constant.  

 

(2) A ce propos on peut certainement retenir la relative « nouveauté » de 
ce terme dans les textes vêdantiques puisque les plus anciennes 

Upanishades, comme la Chândogya et la Brihadâranyaka, qui sont aussi 

les plus grandes, ne le connaissent pas et emploient, là où il pourrait se 

trouver, le terme de valeur plus générale manas qui désigne le sens 
interne et qui, tout comme son correspondant occidental mens, entre dans 

des équations riches de possibilité. « Il faut savoir que Brahma est manas 

», déclare par exemple la Chândogya — Upanishad (III, 18-1), après avoir 

précédemment explique que « Sens pur (Mano-mayah)... cet Atmâ qui est 
dans mon coeur... plus petit... qu'un noyau de grain de mil... et plus 

grand que tous les mondes... cet Atmâ c'est Brahma même (III, 14-2, 3, 

4). « Le manas, en vérité, ô roi, est le Suprême Brahma» dit d'autre part 

la Brihadâranyaka Upanishad (IV, 1, 6). « On ne peut le voir que par le 

manas » (ibid. IV, 4, 19). II y a cette fois-ci pourrait-on dire, une 
perspective soit « théogonique » soit « théophanique » sur le principe 

constitutif central de l'être humain. Mais bien entendu de telles formules, 

tout en jouissant de la valeur « institutionnelle » propre aux thèmes de la 

Shruti — ce qui impose aux Elaborations réfléchies de la Smriti l'obligation 
de garder au moins un aspect de la « lettre » dans les formulations finales 

— de telles formules upanishadiques, disons-nous, doivent être finalement 

comprises selon l'économie d'ensemble des autres formules de la Shruti, 

ce qui sauvegardera l'inconditionnement absolu et la non-qualification 
ultime du Suprême Brahma. 

(3) Voir surtout le ch. XIV (initialement ch. XV) : « L'état de sommeil 

profond ou la condition de Prâjna». 

 
Du reste c'est chez lui seul qu'on trouve vraiment bien expliqué ce qu'est 

la « conscience », tout d'abord au sens propre, c'est-à-dire au degré 



individuel, ou elle apparaît comme un produit du passage de l'intellect de 

l'universel à l'individuel (4), et ensuite, par transposition analogique au 

degré de l'Etre pur. A ce dernier propos, voici ce qu'il est utile de se 

rappeler en cette circonstance : « Comme le mot « raison », le mot « 
conscience » peut être parfois universalisé, par une transposition 

purement analogique, et nous l'avons fait nous-mêmes ailleurs pour 

rendre la signification du terme Sanscrit Chit (5) ; mais une telle 

transposition n'est possible que lorsqu'on se limite à l'Etre, comme c'était 
le cas alors pour la considération du ternaire Sachchidânanda. Cependant, 

on doit bien comprendre que, même avec cette restriction, la conscience 

ainsi transposée n'est plus aucunement entendue dans son sens propre, 

tel que nous l'avons précédemment défini, et tel que nous le lui 
conservons d'une façon générale : dans ce sens, elle n'est, nous le 

répétons, que le mode spécial d'une connaissance contingente et relative, 

comme est relatif et contingent l'état d'être conditionné auquel elle 

appartient essentiellement ; et, si l’on peut dire qu'elle est une « raison 
d'être » pour un tel état, ce n'est qu'en tant qu'elle est une participation, 

par réfraction, à la nature de cet intellect universel et transcendant qui est 

lui-même, finalement et éminemment, la suprême « raison d'être » de 

toutes choses, la véritable « raison suffisante » métaphysique qui se 

détermine elle-même dans tous les ordres de possibilités, sans qu'aucune 
de ces déterminations puisse l'affecter en quoi que ce soit » (6).[…] 

 

(4) Les Etats multiples de l’être, ch. VIII. 

(5) L'Homme et son devenir selon le Vêdânta, ch. XIV. 
(6) Les Etats multiples de l’être, ch. XVI. 

 

De son côté, M. Allar rendait autrefois les deux notions védantiques de 

Chit et Chaitanya dans des termes qui les situaient dans une perspective 
purement intellective: « L’intelligence universelle (Chaitanya), 

conditionnée par l’aspect adventice de cause, est plus que l’intellect (chit) 

qui est dans l’effet, etc. » (Shankarâchârya, La Perception de la Non-

Dualité, trad. R. Allar, Etudes Traditionnelles, juillet-août 1947, p. 201). « 

Sans le Soi, comment y aurait-il dans la buddhi un reflet de l'intellect 
(chit) » (ibid. p. 205). «L'action et tout ce qui caractérise la buddhi 

n'affectent pas le reflet de l'intellect (dont l'essence est la pure lumière 

intelligible) » (ibid. p. 206) ; etc... Cela montre aussi que M. Allar de son 

côté ne voyait pas alors non plus une incompatibilité entre une telle façon 
de comprendre les choses et l'adwaita. 

 

Enfin, ce qu'il faut retenir ainsi du fait que dans les doctrines hindoues 

c'est Chit (ou Chaitanya) qui correspond à l'intellect principiel ou 
proprement divin, c'est qu'il y a une véritable identité entre « intellect » et 

«conscience » transposés analogiquement au degré de l’Etre pur, comme 

il y en a de même aux degrés cosmologiques, et que les termes respectifs 

peuvent par conséquent, dans certains cas bien déterminés 
doctrinalement, être regardés comme synonymes. Dans ces conditions on 

est doublement surpris de constater que pendant que M. Allar se sert 



maintenant uniquement de « conscience » pour rendre Chit et Chaitanya, 

ce qui est bien son droit, et renonce, sans mise au point proprement dite, 

à la terminologie intellective, ce qui pourrait se passer aussi, il se retourne 

comme un homme nouveau et quelque peu intolérant envers les autres 
dans des phrases acerbes comme celle-ci : « ...ce qui caractérise la 

mentalité occidentale, la conscience considérée comme un synonyme ou 

un attribut voire un produit de l'intellect est au rebours de toutes les 

doctrines hindoues » (La Prashna Upanishad et son commentaire par 
Shankarâchârya, trad. R. Allar Etudes Traditionnelle. nov.-dec. 1961, 

p.290, en note). Il va de soi que la « mentalité occidentale » qui peut être 

mise en cause à propos des doctrines hindoues n'est pas celle du monde 

moderne et profane qui elle, n'aurait rien à chercher ici, mais celle de 
substance traditionnelle, du côté de laquelle se situait forcément M. Allar 

lui-même quand il considérait l'intellect comme un synonyme de Chit.  

 

Nous aurions préféré voir dans ce renversement une question d'adaptation 
terminologique, qui pouvait d'ailleurs traduire une meilleure 

compréhension de certaines notions et alors on serait très mal venu pour 

reprocher une modification qui pourrait être un avantage. 

Malheureusement pour nous le ton et certaines autres considérations du 

même genre dans les notes de ses traductions de ces dernières années ne 
nous permettent pas une acception aussi limitée. Nous ne voulons pas 

entrer dans trop de détails et nous contenterons d'identifier le point 

névralgique de ce changement et de qualifier la difficulté qui en résulte. Il 

ne s'agit pas, semble-t-il, d'une question de traduction, mais plutôt d'un 
changement de conception quant à la nature et à la fonction essentielle de 

l'intellect, et qui n'est, certes, pas non plus un fait isolé et  accidentel, si 

l’on pouvait admettre qu'il y ait en cet ordre des accidents aussi 

caractérisés. En effet, après avoir lu que « du point de vue adwaitique, la 
Délivrance proprement dite ne se laisse aucunement définir comme une 

sorte d'épanouissement complet de la Buddhi au terme d'un 

développement de toutes ses possibilités » (Shankarâchârya, 

L'enseignement méthodique de la Connaissance du Soi, E.T. juin 1957, p. 

166 suite de la note de la page précédente = p. 11 de l'édition séparée), 
ce qu'on admettra facilement, tout en se demandant à qui pourrait être 

légitimement imputée une telle opinion, nous trouvons aussi mention de « 

la (monstrueuse) dilatation de l'intellect humain à laquelle certains 

adversaires du Vêdânta semblent réduire l'Identité suprême, enfermant la 
Lumière intelligible du Soi dans une définition tout au plus appropriée pour 

la connaissance empirique et les développements de l'intellect réalisés par 

le Yoga proprement dit » (ibid. p. 269 = p. 27 de l'édition séparée). 

 
Au fond il est très difficile de reconnaître parmi les tenants de positions 

traditionnelles caractéristiques quelqu'un qui corresponde à ce cas. La 

question posée ainsi, nous avons même l'impression que M. Allar voudrait 

faire valoir quelque élément d'un ordre plutôt «littéraire» sur le plan 
proprement doctrinal, ce qui serait tout de même excessif. Au reste, nous 

ne surprendrons personne en disant qu'il y a impossibilité de principe que 



des esprits acceptant d'un côté la notion métaphysique de l'Identité 

Suprême, soient en même temps, d'un autre côté, des «adversaires du 

Vêdânta ». Nous avons cependant l'impression que dans tout cela il y a 

une méprise sur la notion d'intellect même qui, dans la conception qui 
prévaut maintenant chez M. Allar, n'est rien de plus que la Buddhi, elle 

même réduite plutôt au niveau individuel. 

 

Des implications plus ou moins indirectes, à quelque degré, étant toujours 
à craindre du fait même de l’imprécision des cibles réelles de M. Allar, et si 

non de sa part, du moins de la part de ses lecteurs, nous pensons 

nécessaire de provoquer une mise au point quant à un côté qui nous 

intéresse plus particulièrement ici, à savoir celui de René Guénon, et ceci 
d'autant plus que sur tous ces points « critiques », qui sont cependant 

spécifiquement «guénoniens », M. Allar ne prend jamais la peine de 

réserver expressément en quelque mesure tout au moins, le cas de celui 

qui fut notre maître doctrinal à tous et dont l'autorité est admise à un 
degré ou à un autre par tous les collaborateurs de notre revue. Pour ce 

faire nous rappellerons tout d'abord un autre passage des Etats multiples 

de l’être, ch.XVI, à propos du rapport existant entre l'intellect et la 

connaissance suprême, où se trouve posé ce principe d'« intelligibilité 

universelle » qui est maintenant impliqué par la force des choses dans les 
critiques de M. Allar, et où l’on est prévenu aussi dès le début contre 

certaines acceptions trop littérales des formulations métaphysiques : 

 

« L'intellect, en tant que principe universel, pourrait être conçu comme le 
contenant de la connaissance totale, mais à la condition de ne voir là 

qu'une simple façon de parler, car, ici où nous sommes essentiellement 

dans la « non-dualité », le contenant et le contenu sont absolument 

identiques, l’un et l'autre devant être également infinis, et une « pluralité 
d'infinis » étant, comme nous l'avons déjà dit, une impossibilité. La 

Possibilité universelle, qui comprend tout, ne peut être comprise par rien, 

si ce n'est par elle-même « sans toutefois que cette compréhension existe 

d'une façon quelconque » (1) ; aussi ne peut-on parler corrélativement de 

l'intellect et de la connaissance, au sens universel, que comme nous avons 
parlé plus haut de l'Infini et de la Possibilité, c'est-à-dire en y voyant une 

seule et même chose, que nous envisageons simultanément sous un 

aspect actif et sous un aspect passif, mais sans qu'il y ait là aucune 

distinction réelle.  
 

Nous ne devons pas distinguer, dans l'Universel, intellect et connaissance, 

ni, par suite, intelligible et connaissable : la connaissance véritable étant 

immédiate, l'intellect ne fait rigoureusement qu'un avec son objet ; ce 
n'est que dans les modes conditionnés de la connaissance, modes toujours 

indirects et inadéquats, qu'il y a lieu d'établir une distinction, cette 

connaissance relative s'opérant, non pas par l'intellect lui-même, mais par 

une réfraction de l'intellect dans les états d'être considérés, et, comme 
nous l'avons vu, c'est une telle réfraction qui constitue la conscience 

individuelle ; mais, directement ou indirectement, il y a toujours 



participation à l'intellect universel dans la mesure où il y a connaissance 

effective, soit sous un mode quelconque, soit en dehors de tout mode 

spécial. « La connaissance totale étant adéquate à la Possibilité 

universelle, il n'y a rien qui soit inconnaissable (2), ou, en d'autres 
termes, « il n'y a pas de choses inintelligibles, il y a seulement des choses 

actuellement incompréhensibles » (3), c'est-à-dire inconcevables, non 

point en elles-mêmes et absolument, mais seulement pour nous en tant 

qu'êtres conditionnées, c'est-à-dire limités, dans notre manifestation 
actuelle, aux possibilités d'un état déterminé. 

 

(1) Risâlatul-Ahadiyah de Mohyiddin ibn Arabi (cf. L’Homme et son devenir 

selon le Vêdânta, ch. XV). 
(2) Nous rejetons donc formellement et absolument tout « agnosticisme » 

à quelque degré que ce soit ; on pourrait d’ailleurs demander aux « 

positivistes » ainsi qu’aux partisans de la fameuse théorie de l’ « 

Inconnaissable » d’Herbert Spencer, ce qui les autorise à affirmer qu’il y a 
des choses qui ne peuvent pas être connues, et cette question risquerait 

fort de demeurer sans réponse, d’autant plus que certains semblent bien, 

en fait, confondre purement et simplement « inconnu » (c’est-à-dire en 

définitive ce qui leur est inconnu à eux-mêmes) et « inconnaissable » (voir 

Orient et Occident, 1re Partie, ch. 1er, et La Crise du Monde moderne, p. 
98). 

(3) Matgioi, La Voie Métaphysique, p. 86. 

 

Nous posons ainsi ce qu'on peut appeler un principe d'« universelle 
intelligibilité », non pas comme on l'entend d'ordinaire, mais en un sens 

purement métaphysique, donc au-delà du domaine logique, où ce 

principe, comme tous ceux qui sont d'ordre proprement universel (et qui 

seuls méritent vraiment d'être appelés principes), ne trouvera qu'une 
application particulière et contingente. Bien entendu, ceci ne postule pour 

nous aucun « rationalisme », tout au contraire, puisque la raison, 

essentiellement différente de l'intellect (sans la garantie duquel elle ne 

saurait d'ailleurs être valable), n'est rien de plus qu'une faculté 

spécifiquement humaine et individuelle ; il y a donc nécessairement, nous 
ne disons pas de l'« irrationnel » (4), mais du « supra-rationnel », et c'est 

là, en effet, un caractère fondamental de tout ce qui est véritablement 

d'ordre métaphysique : ce « supra-rationnel » ne cesse pas pour cela 

d'être intelligible en soi, même s'il n'est pas actuellement compréhensible 
pour les facultés limitées et relatives de l'individualité humaine (5). » 

 

(4) Ce qui dépasse la raison, en effet, n’est pas pour cela contraire à la 

raison, ce qui est le sens donné généralement au mot « irrationnel ». 
(5) Rappelons à ce propos qu’un « mystère », même entendu dans sa 

conception théologique, n’est nullement quelque chose d’inconnaissable 

ou d’inintelligible, mais bien, suivant le sens étymologique du mot, et 

comme nous l’avons dit plus haut, quelque chose qui est inexprimable, 
donc incommunicable, ce qui est tout différent. 

 



On peut remarquer que, telle qu'elle vient d'être formulée, cette notion 

d'«intelligibilité métaphysique universelle » se juxtapose parfaitement 

avec la notion de Chaitanya qui, en contexte doctrinal védantique était 

rendue par « Conscience omniprésente » (Guénon) et « intelligence 
universelle » (Allar entre autres). D'un autre côté, les paroles de M. Allar 

citées en dernier lieu mettaient en cause une certaine conception « 

expansive » pourrait-on dire de la réalisation intellectuelle et 

métaphysique. Il n'est pas facile de comprendre ce qu'il pouvait dire de 
valable à ce sujet, car un certain langage analogique peut utiliser l'idée 

d'« épanouissement » dans l'ordre de la connaissance intellectuelle et 

métaphysique. Nous ne pourrions mieux faire, d'ailleurs, que de citer 

encore M. Allar lui-même. En traduisant du Prabodha-Sudhâkarah de 
Shankara (Voir L'Illumination, Etudes Traditionnelles, juin 1951, pp. 162-

163), il nous donnait tout d'abord une belle image dans le texte : « mais 

quand se lève le soleil flamboyant de l'universelle intellection (chaitanya) 

avec l'ardeur aiguë de ses dards lumineux, le mirage des innombrables 
espèces de créatures vibre en vain de toutes parts ». Ici une note de M. 

Allar expliquait le terme chaitanya ainsi pour cela : « Si les dérives comme 

chitta, chêtas, etc., n'expriment qu'une participation amoindrie ou 

limitation de Chit, attribut essentiel de Brahma, qui est Sat-Chit-Ananda, 

le terme Chaitanya, au contraire, développe en quelque sorte la 
signification de Chit avec l’idée explicite d'épanouissement, et René 

Guénon, avec sa maîtrise habituelle, a très justement traduit ce terme 

très fréquent dans les textes tantriques par « Conscience omniprésente ».  

 
Plus loin, dans le texte traduit par M. Allar, nous relevons un passage qui, 

lui, « justifie » le symbolisme de la « dilatation » qui devait cependant 

être lui aussi stigmatisé ultérieurement par M. Allar : « Moi, toi, cet 

univers mobile n'existent pas (séparément) pour ceux dont le mental est 
résorbé dans la béatitude immuable de leur propre Soi, qui, comme un 

soleil dilaté au sommet des mondes, remplit l'immensité de son extrême 

splendeur » (ibid.). Bien entendu ici c'est Atmâ qui est « dilaté » et qui 

remplit l'immensité, alors que plus haut c'était Chit qui s'épanouissait en 

tant que Chaitanya. Mais puisqu'il n'y a pas de différence ou de distinction 
entre Chit et Atmâ (ou Ishwara ou Brahma) il n'y a pas à envisager non 

plus une différence entre la valeur analogique de l'« Epanouissement » du 

« soleil flamboyant de l'universelle intellection (Chaitanya) » et la « 

dilatation » du « soleil du Soi qui remplit l'immensité de son extrême 
splendeur ». 

 

Telle étant l'expression analogique normale, en quelque sorte, en cette 

matière nous ne voyons pas dans quelles conditions un tel langage a pu 
devenir inadmissible. Des idées comme celles d'« épanouissement » et de 

« dilatation » (il y a en outre, et même avant tout, dans l'image du Lever 

du Soleil, encore celle d'« exaltation ») ne seraient incompatibles avec la 

réalité du « processus » intellectif que si elles voulaient s'appliquer à des 
facultés conçues et définies comme limitativement « humaines », c'est-à-

dire retranchées de toute continuité avec les états supérieurs de l'être, ce 



que la doctrine de l'Identité Suprême et celle de l'intelligibilité universelle 

ne saurait autoriser, et cela d'autant moins que cette « continuité » n'est 

qu'une façon provisoire de parler dans une perspective qui aboutit à une 

véritable identité finale (1). D'ailleurs de quel droit voudrait-on refuser 
l'universalisation suprême de la notion d'« intellect » et l'affirmer 

uniquement pour celle de « conscience » ? Ces deux notions, parmi 

d'autres qui leur sont comparables, sont initialement appliquées dans le 

domaine du manifesté, et même par rapport à l'état humain, mais en 
raison de cette continuité-identité qui régit l'ordre universel des choses (et 

que reflètent souvent les séries de termes techniques dérivés d'une même 

racine), elles sont transposées finalement par analogie au degré purement 

principiel.  
 

De plus, la vérité est que de ces termes, en tant que termes occidentaux, 

seul « intellect » est d'un usage traditionnel consacré, tandis que « 

conscience » qui est normalement liée à l'idée morale de responsabilité et 
à un emploi psychologique, n'a par lui-même rien de techniquement 

évident au point de vue métaphysique et contemplatif. Guénon en 

l'employant avait pris la précaution d'en préciser la portée, mais « 

conscience » est incontestablement bien plus pauvre que les termes 

sanscrits qu'il sert à traduire dans un contexte spécial, car Chit, Chaitanya 
et tous leurs dérivés expriment normalement les idées d'« intelligence », 

d'« intellection », de « connaissance», de « mémoire» actuelle (d'où l'idée 

de « conscience ») de « pensée » etc. ; au début les orientalistes ne 

mentionnaient même pas le sens de « conscience » et les Hindous eux-
mêmes en traduisant ont mis un certain temps pour mentionner ce sens à 

côté des autres que nous venons de mentionner. Il nous apparaît même, 

sauf erreur, que ce soit Guénon celui qui a proposé et imposé finalement 

ce sens de « Conscience » (avec des adjonctions qualitatives comme « 
totale » ou « omniprésente »), et alors c'est au moins inattendu de 

comprendre qu'on lui reproche à lui-même de n'avoir pas bien saisi ce 

point du Vêdânta ou le Vêdânta tout court, de même qu'on conteste d'une 

façon plus générale la valeur de son point de vue intellectuel en 

métaphysique. 
 

(1) Nous précisons que les deux passages cités du Prabodhah de 

Shankara s'appliquent à des êtres qui au point de départ et vus de 

l'extérieur sont des hommes, et que par la suite « leur mental a retrouvé 
son essence véritable dans le Soi » ou que « leur mental est résorbé dans 

la béatitude immuable de leur propre Soi ». La mention qui suit et qui 

compare leur Soi à un « soleil dilaté au sommet des mondes » vaut par 

rapport à ces êtres-là (et non pas pour ceux qui sont restés dans des 
conditions spirituelles différentes, bien qu'il n'y ait pas, à vrai dire, de 

différence entre les êtres particuliers lorsque ceux-ci sont rapportés au Soi 

unique, seul réel); mais cela ne veut certainement pas dire qu'il s'agit 

d'une dilatation de leur être ou de leur intellect « humains ». 
 



Nous faisons ces constatations à titre préparatoire et nous ne voulons pas 

conclure avant que M. Allar n'ait eu la possibilité d'ajouter toutes les 

précisions qu'il estimera nécessaires pour éclairer ses lecteurs. Nous 

voudrions, notamment, savoir si selon sa compréhension actuelle de la 
vérité métaphysique il y a quelqu'incompatibilité entre Chit et Intellect 

principiel, entre Connaissance de Soi et Intellect Parfait, entre 

métaphysique et intellectualité. S'il y en a, en quoi consiste-t-elle 

exactement ? Nous voudrions savoir surtout en quelle mesure il ne s'agit 
pas, dans son cas, d'un changement de forme doctrinale plutôt que d'une 

mutation de fond réel, par rapport aux bases initiales d'appui offertes par 

l'enseignement de René Guénon. Nous déclarons en outre qu'en ouvrant 

cet examen nous poursuivons un but de pure vérité doctrinale et tenons à 
assurer aux éventuels échanges un caractère de parfaite régularité. 

 

(Michel Vâlsan, Remarques préliminaires sur l'Intellect et la Conscience, 

Revue Etudes Traditionnelles, Juil.-Août et Sept.-Oct. 1962; n° 372-373, 
p. 201) 


