L'investiture du Cheikh al-Akbar
au Centre Supréme

Michel Valsan

Revue Etudes Traditionnelles,
N° 311, Oct.-Nov. 1953, p. 300

Dans notre étude en cours sur Les derniers hauts grades de I'Ecossisme et
la réalisation descendante (1), en examinant le symbolisme du 33e degré,
nous avons été amené a chercher une explication de la forme
cérémonielle que présente l'initiation des degrés ultérieurs au 30e, car
cette forme extérieure apparait en discordance avec le caractére «
intérieur » que nous avons attesté par ailleurs, pour |I' « initiation » a la
phase descendante de la réalisation. Cette phase initiatique, avons-nous
montré, suppose l'atteinte préalable effective de I'ldentité Supréme, et,
d'autre part, dans le cas du wall, nécessite un acte déterminé de
théophanie (tajalli ilahi), ce qui situe I'événement de cette initiation a un
niveau proprement divin.

(1) Voir Etudes Traditionnelles depuis mai-juin 1953. Idem |'article
précédent : Un texte du Cheikh al-Akbar sur la « réalisation descendante
», avril-mai 1953.

Sous ce rapport un rite de forme extérieure comme celui que présente
I'initiation maconnique qui parle cependant d'une « contemplation de la
Vérité face a face », ne peut s'expliquer que par une référence au
symbolisme du Centre Spirituel ou l'initié admis se trouve devant la
théophanie constante que constitue le Pble de la Tradition. Nous avons
invoqué a ce propos les données islamiques concernant les hiérarchies
ésotériques, et avons précisé que ce dont il s'agit en pareil cas se situe
dans un domaine de réalités dont I'accés n'est toutefois possible que par
I'intuition du Cceur connaissant. Ce point est tres important pour notre
these, et, d'autre part, nous craindrions que des lecteurs n'éprouvent
quelque difficulté a situer exactement les notions que nous avons
utilisées, surtout celles relatives aux « centres spirituels » et aux «
assemblées » subtiles correspondantes. C'est pourquoi, en marge de
I'étude précitée et a son appui, nous donnerons ici une preuve «
documentaire » supplémentaire, que, pour des raisons de proportions
littéraires, nous ne pouvons pas introduire dans le corps de notre exposé.



Cette preuve est encore puisée dans les données de ['ésotérisme
islamique, et précisément dans I'ceuvre du Cheikh al-Akbar, ce qui permet
de rester dans un ensemble unitaire de références et de notions. Il s'agit
de la Préface des « Révélations Mecquoises » (Futdhat), dans laquelle le
Cheikh al-Akbar expose sous la forme relativement incantatoire qui
caractérise les textes liminaires des écrits islamiques, son accés au Centre
Supréme de la Tradition Primordiale et Universelle, qu'il désigne ici
plusieurs fois par le terme d'Al-Mald'u-I-A'l4, le « Plérome Supréme », ou
I'« Assemblée Sublime ». Cette assemblée située dans une région subtile
dont les désignations rappelleront ce que les traditions de I'Asie Centrale
disent de I'Agarttha, le Royaume caché du Roi du Monde, est présidée par
I'Etre Muhammadien primordial dont la nature et les attributs, compte
tenu des particularités de formulation islamiques, correspondent assez
clairement a ceux que René Guénon a indiqués pour la personnification du
Manu Primordial, et que la doctrine chrétienne, pour ne rappeler encore
que celle-ci, présente sous la figure du mystérieux Melki-Tsedeq « qui est
sans pere, sans mere, sans généalogie, qui n'a ni commencement ni fin de
sa vie, mais qui est fait ainsi semblable au Fils de Dieu », et qui «
demeure prétre a perpétuité » (Epitre aux Hébreux, VII, 1-3) (2).

(2) René Guénon : Le Roi du Monde.

Ce qui est d'un intérét spécial pour notre propos, c'est que cette « visite »
du Cheikh al-Akbar est en rapport expres avec l'investiture de ce maitre
comme « Héritier du Magdm Muhammadien ». Il s'agit méme plus
précisément de la fonction de ce maitre, dans ses rapports avec le Centre
de la Tradition Universelle, non seulement avec le centre particulier de
I'islam historique. Cet événement de la vie personnelle du Cheikh al-Akbar
se situe, d'apres des indications qu'il donne lui-méme a différents autres
endroits, a I'époque de son voyage a la Mecque, ou il a séjourné depuis la
fin de 598-1198 jusqu'en 600 / 1201, ou immédiatement apres cette
derniere date. Or a cette date, le Cheikh al-Akbar, non seulement avait
atteint le degré de I'ldentité Supréme, mais encore était investi, depuis
Fes 594 / 1195, de la fonction exceptionnelle de Sceau de la Sainteté
Muhammadienne, et cela permet de voir le caractere, tout de méme
subséquent, de cette « visite » et de la « cérémonie » d'investiture qui a
lieu alors, par rapport a ce que nous avons considéré comme |'« initiation
» a la réalisation descendante. Cette investiture apparait alors comme une
reconnaissance, a un degré supérieur de la hiérarchie ésotérique du
Monde, de la réalité et de la fonction du Sceau Muhammadien, ce qui doit
constituer vraisemblablement aussi une « exaltation » de cette fonction et



de la réalité méme du Cheikh al-Akbar. Cependant la description des
circonstances et des événements transcendants dont il s'agit nous permet
de constater des éléments symboliques auxquels on pourrait rattacher une
part du symbolisme macgonnique Ilui-méme dans les hauts grades
ultérieurs au 30e. L'espace de cette revue ne nous permet pas de
reproduire ce document dans son intégralité (3). Nous en donnerons
seulement quelques passages ayant un rapport plus direct avec notre
sujet. Nous laisserons donc de c6té le début de la Khutba (I'Avant-Propos)
qui développe la Louange divine d'usage, et emprunterons nos citations a
la partie relative a la Priere sur le Prophete. Le Prophéte de I'Islam est
tout naturellement le support de tout ce qui sera dit au sujet du Principe
Prophétique Primordial dont les manifestations prophétiques successives
ne sont que des figures et des substituts.

(3) On trouvera l'ensemble de ce document dans notre prochain volume
sur les « Révélations Mecquoises » du Cheikh al-Akbar. [Bien qu'annoncg,
ce texte n'a pas été publié.]

EXTRAITS DE L’AVANT-PROPOS DES « FUTUHATS ;

Que la Priere - ceuvre de grace - soit sur celui qui est le Secret du Monde
et son Point fondamental (4), le but du Savant et son besoin, le Chef
véridique, le Voyageur de nuit qui fut porté vers son Seigneur (5), et
auquel on a fait franchir les Sept Parcours célestes, afin que Celui qui I'a
fait voyager « lui montre ce qu’Il a mis comme « Signes » et Vérités dans
Ses créatures les plus merveilleuses (cf. Cor.17, 1-2), cet étre que j'ai vu,
lorsque j'ai composé cette Préface, dans le Monde des vérités subtiles, et
dans la dignité de la Majesté, par une intuition du coeur, dans une région
mystérieuse (6). Or, lorsque je l'ai vu dans un tel monde comme
Souverain, inaccessible aux démarches et protégé contre les regards (7),
il siégeait assisté et confirmé (par la Puissance divine) (8), pendant que
tous les Envoyés divins se tenaient rangés devant lui, et que sa
communauté, celle qui est « la meilleure communauté » (9) l'entourait,
les Anges Régissants gravitaient autour du trone de Sa Station, et les
Anges engendrés des actes (des serviteurs) (10) étaient disposés devant
lui.



(4) C'est le Prophéte considéré dans sa réalité primordiale de I’Esprit
Universel (al-Rdh al-Kulli) et de Logos existencié (Kalima Mijada) résidant
au Centre du Monde.

(5) Allusion au Voyage nocturne du Prophéte aupres de Dieu.

(6) C'est-a-dire dans le Centre du Monde ou réside la manifestation
immuable du Logos, et ou l'accés n’est possible que par la connaissance
du coeur qui correspond microcosmiquement a ce centre.

(7) Ces qualificatifs correspondent assez exactement au sens du terme
hindou Agarttha qui désigne également la région inaccessible et inviolable
ou réside le Roi du Monde, expression du Manu Primordial.

(8) A partir de cet endroit suivra une description de toute la hiérarchie du
Centre Supréme de la Tradition primordiale, constituée en cette
Assemblée Sublime ou Plérome Supréme (al-Mald’u-I-A’1d8) que le texte
nommera plus loin.

(9) Notion ayant rapport avec le verset coranique 3. 106 : « Vous (les
Musulmans) étes la Meilleure Communauté qui ait été extériorisée
(Ukhrijat) pour les hommes... ». La Communauté de I’Assemblée Sublime
n‘est naturellement pas « extériorisée pour les hommes », puisqu’elle
réside dans cette région centrale et invisible au monde extérieur, et c’est
la communauté islamique qui en est la forme extérieure.

(10) Il y a des hadiths qui disent qu’Allah transforme les ceuvres pieuses
des serviteurs en Anges (qui intercédent pour eux).

Le Confirmateur (As-Siddig) siégeait a sa droite auguste (11), et le
Discriminateur (al-Far(iq) a sa gauche sanctissime (12), le Sceau (al-
Khatm) était accroupi devant lui (13), I'entretenant de I'histoire de la
Femme (14), pendant qu’Ali - qu’Allah prie sur lui et le salue ! -
interprétait les paroles du Sceau dans sa langue (15), et que le
Possesseur des Deux Lumieres (Dhd-n-Ndrayn), revétu du manteau de sa
publicité se tenait devant selon sa maniere (16).

(11) As-Siddig est I'épithete d’Ab( Bakr qui fut I'un des deux Imams du
Prophete en tant que POle de la tradition islamique lorsqu’il était vivant.
Cette épithete, dans l'ordre de la Tradition Primordiale, désigne I'entité a
laquelle Ab( Bakr correspondait dans sa fonction aupres du Prophéte.
Seulement il faut remarquer que les rapports d’analogie entre la hiérarchie
du Centre Supréme et celle d'un centre particulier comportent un certain
rapport d’inversion entre les fonctions de droite et de gauche, comme
dans une image reflétée, et c’est ainsi que, selon les indications du Cheikh
al-Akbar lui-méme, Ab( Bakr était Imdm de gauche quand le Pole
islamique était le Prophete ; du reste cet Imam est plus élevé en degré



que I'Imam de droite et c’est lui qui succéde régulierement a la fonction
de PoOle quand le tenant de ce magam trépasse. Nous ajouterons que cette
inversion des positions est pour nous une preuve de plus que la hiérarchie
décrite ici est bien celle du Centre Supréme, et non pas celle du centre
particulier de I'Islam stricto sensu.

(12) Al-Faragq est I'épithete d’Umar qui fut Imam de droite du Prophete, et
ensuite Imédm de gauche d’Ab( Bakr quand celui-ci, aprés la mort du
Prophéte, devint lui-méme le Pble. Dans la hiérarchie du Centre Supréme,
cette épithéte désigne également I'entité a laquelle correspond par reflet
Umar dans la premiéere hiérarchie du centre ésotérique de I'Islam.

(13) Il s'agit de Sayyiduna Aissa (Jésus) qui est Sceau de la Sainteté
Universelle (Khatm al-Wildyat al-'Amma) et auquel revient ce titre du fait
que lors de sa deuxieme venue a la fin du cycle, il aura une fonction de
cloture universelle du cycle de la sainteté : lorsque son souffle et celui de
ses compagnons seront enlevés de notre monde. Il ne restera plus de «
saint » sur la terre, c’est-a-dire aucun étre humain qui puisse atteindre
I’état d’'Homme Universel. L’'humanité descendra alors vers le degré des
bétes, et c’est sur cette humanité que se levera I'Heure. Telles sont les
données textuelles de la tradition islamique.

(14) 1l s'agit vraisemblablement des mystéres de complémentarisme et de
compensation entre Eve et Marie, comme entre Adam et Jésus, et aussi
entre Jésus et Eve ainsi qu’entre Marie et Adam. C’est une question fort
complexe dont parle a plusieurs reprises le Cheikh al-Akbar et qu'il n‘est
pas possible d’exposer dans une simple note. Mais il semble aussi qu'il
s'agisse de la question du support cosmique des descentes et des
naissances célestes, et d'une facon plus générale, des fonctions de
réalisation descendante : dans d’autres passages de cette Préface on
rencontre en effet quelques incidences de cette idée.

(15) Ali est ainsi le seul des Compagnons du Prophete dont le nom figure
la ou pour les autres on a une épithete. Sa fonction correspond ici a celle
du Tarjuméan (I'Interpréte) de I'’Assemblée des Saints (Diwan al-Awliya”)
de la tradition islamique ou il s’agit de transpositions entre la langue
solaire, Suryaniyya, et la langue arabe.

(16) Dhd-n-Ndrayn est |'épithéte d’Uthman qui a eu successivement
comme épouses deux filles du Prophete (les Deux Lumieres) et qui forme
avec les trois compagnons précédemment nommés le groupe des Khulafa’
R&shiddn, les Califes Orthodoxes de la tradition exotérique. Il était réputé
pour sa pudeur qui, d'aprés les paroles du Prophéete, impressionnait méme
les Anges. Devant le Prophete, il se tenait constamment assis sur ses
genoux, et c’est a cela que se rapportent les paroles «se tenait devant
selon sa maniere ».



Alors le Souverain Supréme, |’‘Aiguade savoureuse et dulcissime, la
Lumiere la plus manifeste et la plus resplendissante, se tourna et, me
voyant derriére le Sceau ou je me tenais en raison d’'une communauté de
statut qui existe entre moi et ce Sceau (17), lui dit : « Celui-ci est ton
pareil, ton fils et ton ami ! Installe-lui la Chaire des nouveaux venus,
devant moi ! » Ensuite il me fit signe a moi-méme : « Léve-toi, 0
Muhammad (18), et monte en chaire, et fais les louanges de Celui qui m’a
envoyé et les miennes, car en toi il y a une parcelle de moi (19) qui ne
peut plus supporter de se trouver loin de moi et cette parcelle, c’est elle la
force de ta réalité personnelle. Ne retourne donc a moi qu’en ta totalité,
car cette parcelle doit absolument retourner pour la Rencontre. Elle ne fait
pas partie du monde des malheureux, car, apres que je fus envoyé,
aucune chose qui fit a moi ne pourrait étre autrement qu’heureuse,
louangée et remerciée dans le Plérbme Supréme (al-Malad’u-1-A14 ) »
(20).

(17) Le Cheikh al-Akbar est lui-méme le Sceau de la Sainteté
Muhammadienne (Khatm al-Wildyat al-Muhammadiyya), c'est-a-dire le
saint totalisateur de tous les types prophétiques particuliers. Il y a la
encore une question qui demanderait une autre occasion pour pouvoir étre
exposée de facon plus explicite. Quant a la relation plus directe entre le
Cheikh al-Akbar et Jésus, il est a noter que notre auteur précise a divers
reprises que c’est Jésus, en tant qu’entité prophétique de la forme
islamique, qui fut son premier maitre spirituel, aprés quoi il est passé sous
la direction de tous les autres Prophétes, et c’est ainsi qu'il devint
totalisateur de tous les aspects de la Sainteté Muhammadienne.
Néanmoins Jésus est resté constamment son patron, I'assistant de « son
regard providentiel ».

(18) Le Cheikh al-Akbar porte le méme nom que le Prophete de I'Islam.
(19) A différentes reprises le Cheikh al-Akbar qui n‘est pas descendant du
Prophete selon la chair, dit qu'il I'est selon I'esprit, et qu’il possede a ce
titre une parcelle de I'esprit du Propheéte.

(20) Terme par lequel on désigne souvent |I'’Assemblée du Centre
Supréme.

Alors le Sceau installa la Chaire dans cette solennelle tenue. Sur le fronton
de la Chaire était inscrit en lumiere Bleue : « Ceci est la Station
Muhammadienne la Plus Pure ! Celui qui y monte en est I'Héritier, et Dieu
l’'envoie pour veiller au respect de la Loi ! » (21) En ce moment, je regus
le don des Sagesses, et ce fut comme si j'avais recu les Sommes des



Paroles (22). Je remerciai Alldh - qu'll soit glorifié et magnifié ! - et je
montai au plus haut de la Chaire, et j'arrivai ainsi a I'endroit ou I'Envoyé
d’Alldh - qu’Allah prie sur lui et le salue ! - s’était arrété et établi lui-
méme. Il étendit sur la marche ou je me trouvais ainsi la manche d’une
tunique blanche, et je pris place dessus, afin de ne pas toucher |'endroit
gu’avaient touché ses pieds. Ceci par respect de sa sainteté et de sa
noblesse, et aussi pour que je sois averti et instruit que la Station dont il a
eu la contemplation de la part de son Seigneur, les Héritiers ne la
contemplent que de derriere son habit... Quand j'occupai ce Degré
Glorieux devant celui qui dans la Nuit de son Ascension céleste, fut de son
Seigneur « a la distance de Deux Arcs ou Plus Prés » (Cor. 53.9) (23), je
me dressai, relevant la téte tout confus, mais ensuite, confirmé par
I’Esprit-Saint, je commencais mon discours par ces vers improvisés :

O Celui qui descend les Signes et les Annonciations
Descend sur moi les Sciences des Noms divins,

Afin que je fasse tout I'éloge de Ton Etre,
Par les louanges qui te sont dues dans la bonne ou dans la mauvaise
fortune !

Ensuite le désignant lui — qu’Allah prie sur lui et le salue ! — je continuais :

Ce souverain est le Signe que Tu as choisi du Cercle des Vicaires
Cosmiques,

Et que Tu as mis comme noble racine « alors qu’Adam était entre I'eau et
la boue » (24),

Que Tu as transféré (Comme germe dans la série des générations
successives) jusqu’au moment ou « le Temps, par une révolution circulaire
compléete revint a son aspect initial » (25).

Tu l'as fait alors serviteur humble et soumis, T'invoquant, tout un temps,
dans la Caverne Hir&’,

Jusqu’a ce qu’un annonciateur vint de Ta part, Gabriel, celui qui est
spécialement préposé a la Prophétie,

Et lui dise : « Que la Paix soit sur toi ! Tu es Muhammad, le Secret des
Adorateurs et le Sceau des Prophétes ! »

O Souverain, dis-je la vérité ? Il me répondit :

« Tu es véridique. Tu es 'ombre de Mon Manteau !

Fais des louanges, et mets tout ton zéle dans la louange de ton Seigneur,
Car tu as recu le don des vérités des Choses.



Parles-nous maintenant en prose de l'ceuvre de ton Seigneur, et dis-nous
ce qui se dévoile a ton cceur préservé des ténebres.

En fait de toute vérité immédiate d’une vérité ultime, qui te vient en
esclave sans l'avoir achetée » (26).

(21) C'est ici que nous assistons a ce qu’on pourrait appeler |’ «
investiture » solennelle du Cheikh al-Akbar comme Héritier du Magam
Muhammadien mais au regard de la Tradition universelle.

(22) Selon le hadith le Prophéte avait recu les Sommes des Paroles
(Jawami’ al-Kalim) ; le Cheikh al-Akbar devait y participer aussi en qualité
d’ « héritier ».

(23) On remarquera que ce « degré glorieux » (magam asné) qui est, par
héritage, le méme que celui du Prophete, est mis aussi en rapport avec le
Voyage Céleste du Prophéete et avec la Proximité Ultime, qui n‘est qu’une
forme d’expression de I'Identité Supréme elle-méme.

(24) Allusion au hadith dans lequel on demanda au Prophete : « Quand
fus-tu prophete ? » Il répondit : « Alors qu’Adam était entre l'eau et la
boue (dont il devait atre fait) ».

(25) Termes d’un hadith sur la coincidence entre le commencement et la
fin du cycle de notre monde. Le Cheikh al-Akbar enseigne que lors de la
naissance du Propheéete |'aspect cosmique du temps était analogue a celui
du commencement du cycle avec Adam (cf. Futlhat, chap. 10).

(26) C'est-a-dire toute vérité recue par pur don divin, non pas acquise en
contrepartie d'un effort ou d’'une conception déterminée préalable. Ce qui
va étre dit maintenant par le Cheikh al-Akbar doit, par conséquent étre
considéré comme I'expression d’une pure inspiration divine.

Alors je procédai a mon discours dans la langue des Savants, et le
désignat encore — qu’Allah prie sur lui et le salue ! - je dis :

Je louange Celui qui a descendu sur toi le « Livre Caché que ne touchent
que les Purifiés » (Cor.56.78-79) et qui descendant la révélation a travers
la beauté de ton caractere et la sainteté de ton immarcescible nature, a
dit dans la sourate N(n : « Au nom d’Allah le Tout-Miséricordieux, le Trés-
Miséricordieux : NGn : Par le Calame et ce qu'ils (les fonctions calamiques
célestes et terrestres) inscrivent ! Tu n'es pas, par la grace de ton
Seigneur, un possédé ! Tu auras une récompense qui ne sera entachée de
reproche. En vérité, tu es d'une Nature Magnifique ! Tu verras et ils
verront aussi ! » (Cor.68.1-5). Ensuite, Il trempa le Calame de la Volonté
dans I'Encre de la Science, et traca avec la Droite de la Puissance, sur la
Table Gardée et Préservée, tout ce qui a été, tout ce qui est, tout ce qui



sera, et tout ce qui ne sera pas parmi les choses qui, s’Il avait voulu - et
Il ne I'a pas voulu - gu’elles fussent, auraient été comme elles doivent
I’étre, en raison de Son Arrét Prédestinateur déterminé et pesé, et selon
Sa Science Généreuse et thésaurisée (27). Gloire don a Ton Seigneur, le
Seigneur de la Toute-Puissance au-dessus des qualités qu’on lui assigne !
Tel est Allah I'Unique, I'Un, qui transcende ce que lui associent les
associateurs !

Le Premier Nom qu’écrivit ce Calame Sublime avant tout autre nom fut : «
En vérité, Je veux créer, a cause de toi, 6 Muhammad, le Monde qui sera
ton Royaume » (28). Je crée donc la substance de I'Eau. Je |'ai créée en
dehors du Voile de la Gloire inviolable, pendant que Moi, Je reste « Tel que
J'ai été, aucune chose n’étant avec Moi » (29), dans une Nuée (30). I
créa |'Eau, froide, gelée, ronde, ronde et blanche comme une Perle. Il y
mit en puissance les réalités corporelles et accidentelles. Ensuite Il créa le
Trone et s’y installa selon Son Nom Ar-Rahman (le Tout-Miséricordieux). Il
y placa I'Escabeau et y appuya Ses Pieds (31). Alors Il regarda cette Perle
avec |'CEil de la Puissance, et la Perle fondit de pudeur. Elle se répandit et
s’écoula comme Eau. « Et son Trbone était sur cette Eau » (cf. Cor.11.9)
avant l'existence du Ciel et de la Terre. Il n'y avait alors dans |'existence
que les Vérités du Tréne, de I'Occupant du Trone et de I’Assise sur le
Trone. Ensuite, Il projeta le Souffle (an-Nafas) (32) et I'Eau fut agitée par
ses rafales et écuma. Et comme ses ondes frappaient et refrappaient les
bords du Trone, elle chanta la louange - de la louange - du Louangé
véritable ! Le Pied du Trone en vibra et dit a I'Eau : Je suis Ahmad ! C'est
moi qui suis « plus louangé » ! (33) Alors I’'Eau roula dans la confusion et,
le reflux la ramenant vers le large, elle abandonna sur le bord du Trbéne
I’écume que les vagues y avaient jetée. Ce produit du barattement de
I’Eau renferme la plupart des choses. Allah - qu'll soit glorifié ! - fit de
cette écume la Terre en forme circulaire, amplement étendue en long et
en large. Ensuite il fit la Fumée, du Feu qui jaillit du frottement de la Terre
lorsque celle-ci se fendit. Dans cette Fumée, Il fit éclore les Cieux élevés,
et fit encore d’elle les réceptacles des Lumieres et les demeures du
Plérdme Supréme. Il y mit ses Etoiles, rehaussées par les Luminaires en
correspondances symétriques avec les corolles des plantes dont il décora
la Terre.

(27) 1l s'agit du symbolisme de |I” « Enregistrement et de |'Ecriture » (at-
Tadwin wa-t-Tastir) dont se sert souvent le Cheikh al-Akbar pour ses
exposés cosmogoniques. Les bases de ce symbolisme sont dans le Coran
et dans le Coran et les hadiths. Le Calame (Qalam) est I'Intellect Premier



et la Science de la mise en détail (‘IIm at-Tafsil) en corrélation d’une part
avec I'Encrier (NGn) qui est la Science de la Synthese (‘IIm al-Ijmal),
d'autre part avec la Table Gardée (al-Lawh al-Mahf(iz) qui est I’Ame
Universelle et le Réceptacle de I'Ecriture (Mahall at-Tadwin wa-t-Tastir).
(28) Référence au hadith qudsi ésotérique : « N’étais-toi, Je n‘aurais pas
créé les Sphéeres » (law laka ma khalagtu-I-Aflak).

(29) Termes d’un hadith.

(30) La mention de la Nuée (al-'Améa’) vient du hadith ou le Prophéte,
répondant a la question : « Ou était notre Seigneur avant qu’Il ne crée les
créatures ? » dit : « Dans une Nuée au-dessus et en-dessous de laquelle il
n'y avait pas d’atmosphére ».

(31) Les données de ce symbolisme se trouvent dans le Coran et dans les
hadiths.

(32) La notion de souffle rahmanien dérive également d’un hadith.

(33) Ahmad est un des noms du Prophéte et signifie « plus louangé ».
Ahmad est aussi le verbe « je louange ». On pourrait donc traduire aussi «
C’est moi qui louange ».

Alors Allah se consacra a Adam et a ses deux parents (les éléments
corporels : l'eau et la terre). Il s’y appliqua avec Son Essence dont
I'immensité ne laisse place a aucune ressemblance, et avec Ses Deux
Mains (dont I'une confere la ressemblance et l'autre la lui enleve) (34). 1l
dressa une « nature » qu’ll fagonna par deux opérations : |'une
concernant sa consommation finale, I'autre sa disposition a la perpétuité
(35). A cette entité, il donna comme siege le point central de la Sphere de
I’Existence et I’y cacha. Il avertit a cet égard Ses serviteurs par Sa parole
énoncant |’existence d’un invisible support des Cieux (Cor.13.2 : « Allah
éleva les Cieux sans supports que vous voyez.. » (Cor.31.9)... (36)
Ensuite Allah a extrait du premier pere (Adam) les lumieres des Agtab (les
Péles) comme des soleils qui voguent dans les Spheres des Stations
spirituelles (al-magamat) (37), et il en a extrait aussi les lumieres des
Nujabéa’ (les Nobles) comme des étoiles qui circulent dans les Spheres des
pouvoirs prodigieux (al-karamdat) (38). Il a établi les quatre Awtad (les
Piliers) dans les quatre Coins (ou Points Cardinaux de la Terre), pour la
garde des deux especes douées de pesanteur (les Djinns et les Hommes)
(39). Ceux-ci calmeérent |'agitation de la Terre et son mouvement. Elle se
fixa et s’'embellit de la parure de ses fleurs et des manteaux de ses
prairies, et elle montra sa « bénédiction ». Les regards des créatures
furent réjouis de son aspect resplendissant, leurs odorats furent
embaumés par ses exhalaisons parfumées, et leurs palais flattés par ses
nourritures délicieuses. Puis, par un mandat de Sage et de Savant. Il



envoya les sept Abdal (les Remplacants) comme Rois dans les sept
Climats : chaque Badal dans un Climat (40). Il constitua aussi pour le
Qutb (le Pdle) les Deux Imams (I'un a sa droite, I’'autre a sa gauche) et les
mit chefs des deux brides (du Monde) (41). Lorsqu’ll eut fait ainsi le
Monde selon la perfection la plus ferme, de sorte qu’ « il ne resta plus de
possibilité qu'il y en ait un autre plus merveilleux », comme |'a dit I'Imam
Ab( Hamid (al-Ghazali), Il fit paraitre aux regards ton corps, qu’Alléh prie
sur toi (42) !

(34) Cf. Fut(hat, ch.73. Adam est la seule créature qui fut faite « avec les
Deux Mains Divines », ce qui est un titre de « noblesse » (Sharaf) pour
I'homme. Le Cheikh al-Akbar interprete les deux mains divines comme
symbole du tanzih et du tashbih, c'est-a-dire de I'Incomparabilité et de la
Similitude divines.

(35) En rapport avec ces deux finalités, il faut préciser que le début de la
Préface traite des deux caracteres d’ « adventicité » et d’ « éternité » du «
serviteur ».

(36) Selon l'acception exotériqgue de ce verset, les Cieux ne reposent sur
aucun support, mais sur le pouvoir et le décret divins.

(37) Ce sont les PoOles des Cieux planétaires, qui seront désignés
distinctement a la fin du texte. Parmi ces Poles, Adam lui-méme réside au
Ciel de la Lune, mais dans cette fonction il représente seulement un
aspect de I’Adam total dont furent tirés les autres PlOles. On peut
remarquer qu’en tant qu’il s’agit de l'origine des Pdles planétaires qui sont
des Prophetes, ceux-ci peuvent étre envisagés comme étant dérivés du
Prophéte Muhammad congu dans sa réalité d’Esprit Universel. Ces deux
origines seront du reste énoncées plus loin par un passage qui attribuera a
Muhammad la paternité spirituelle des hommes et a Adam la paternité
corporelle.

(38) Dans la hiérarchie ésotérique de I'Islam, les Nujabad’ sont une
catégorie initiatique a nombre fixe. Dans les Futlhat, ch.73, leur nombre
est de 8 ; ils ont la science intuitive de la révolution des astres dans les 7
cieux planétaires plus la science du ciel des fixes. Leur magam est a
I'Escabeau divin (al-Kursi). Mais dans les Istilah4dt du Cheikh al-Akbar le
nombre des Nujabd’ est de 40. On rencontre plusieurs fois des
changements de nombre des initiés des diverses catégories, et il semble
qu'il s'agisse en réalité d’'un certain flottement dans les appellations des
différents groupes. Dans le cas présent, il s’agit de leur prototype dans la
hiérarchie des fonctions de la Tradition Primordiale.

(39) Jusqu'ici la hiérarchie se rapportait a l'ordre céleste. Avec les 4
Awtéad, nous sommes dans |'ordre terrestre.



(40) Les 7 Abdéal sont les projections terrestres des 7 Agtib célestes, de
méme que les 7 climats sont les reflets des 7 cieux dans |'ordre terrestre.
(41) Sans pouvoir entrer ici dans des détails, nous devons faire remarquer
que le Qutb et ses deux Imams qui, de méme que les hiérarchies
précédemment nommeées doivent étre compris ici dans l‘ordre de la
Tradition Primordiale et Universelle, peuvent étre considérés comme
faisant partie aussi bien des 4 Awtad que des 7 Abdéal. On pourrait dire
gue les mémes entités, qui sont du reste d’une nature supra-individuelle,
se réfractent en des configurations différentes selon les domaines, et
gu’elles peuvent étre comptées ainsi plusieurs fois mais sous des rapports
différents. Cette situation est expressément indiquée, a plusieurs reprises
par le Cheikh al-Akbar, dans |'ordre particulier de la tradition islamique, et
naturellement la méme chose peut avoir lieu dans l'ordre de la Tradition
Primordiale.

(42) Ainsi le Prophéte historique Muhammad est la manifestation
corporelle par excellence de cette entité primordiale du P6le Universel.
Cette manifestation vient pour la cloture du Cycle Prophétique et en
méme temps comme aboutissement extréme de |'ceuvre divine parfaite.

La donnée la plus vraie (43) gu’on ait entendue dans I’Annonciation (an-
Naba”’) (44), et qu’apporta la Huppe de la Compréhension depuis le
Royaume de Saba (45), est celle de I'existence d’'une Sphere Contenante
(al-Falak al-Muhit), présente tant dans le monde des éléments simples
que dans le monde composé, et appelée la Matiere (al-Haba’) (46), avec
laquelle la plus grande ressemblance est offerte par I'Air et I'Eau, quoique
ces deux éléments fassent partie des formes qui furent écloses dans la
Matiere (47). Cette sphére étant la racine de I’'Existence cosmique, et
comme le Nom divin an-N{r (la Lumiere) s’y révéla, par acte de
générosité divine, eut lieu la Manifestation. Tu as recu alors, de cette
sphere, ta Forme - qu’Allah prie sur toi ! - dés la premiere effusion de
lumiére, et tu es apparu en tant que Forme Exemplaire (Sdra mithliyya)
dont les dehors sont contemplables, ses breuvages, ineffables, son
Paradis, édénique, ses connaissances, « calamiques », ses sciences, «
dextrochéres », ses secrets, « encriers », ses esprits, « tabulaires », et sa
terre, adamique (48). Tu es notre pere quant a l'esprit, de méme que
celui-ci - et je désignais Adam parmi les présents — nous est pere quant
au corps... Regardez - et qu’Allah vous fasse miséricorde ! — regardez
I'Emeraude Blanche que le Miséricordieux a déposée dans le « premier
pere » | Et je désignais Adam.



Regardez la Lumiere Evidente ! Et je désignais le « deuxiéme pére », celui
qui nous a appelés Musulmans (Abraham) (Cf. Cor.22.77).

Regardez I’Argent Pur ! Et je désignais « celui qui guérit les aveugles et
les Iépreux par mandat d’Allah », ainsi que le dit le texte révélé (Jésus).
Regardez la beauté de I’'Hyacinthe Rouge de I'’Ame ! Et je désignais « celui
qui fut acheté a bon marché » (Joseph) (Cf. Cor.12.20).

Regardez I'Or Rouge ! Et je désignais le Vicaire Précieux (Aaron).
Regardez la lumiére de I'Hyacinthe Jaune qui brille dans I‘obscurité ! Et je
désignais celui qui fut favorisé par la conversation divine (Moise) (49).

Celui qui voyage vers ces Lumieres jusqu’a ce qu’il trouve le moyen qui lui
ouvre l|'accés a leurs mysteres, connait le Degré pour lequel il fut
existencié (50) et devient digne du Magam Divin (51) en sorte qu’on se
prosterne devant lui (52). Il est alors le Seigneur et Son Serviteur,
I’Amant et I’Aimé.

Regarde le principe de I'existence et comprends-le bien !

La « chose » est comme la « Chose » sauf qu’Allah montre la Chose
Eternelle aux yeux du Monde comme adventice.

Si le spectateur jure que I'Etre de la « Chose » était tel de toute éternité,
il est véridique et ne témoigne pas a faux.

Si le spectateur jure que |I'Etre de la « Chose » provient de la disparition
de la « chose », c’est encore mieux, tout en étant un « dénonciateur
triplement criminel » (53).

Ensuite, je manifestai des mysteres, je rapportai des données saintes que
le temps ne permet pas de citer ici et dont I'existence est inconnue a la
plupart des créatures. Je laisse en téte de chemin tout cela, par crainte de
déposer la sagesse la ou il ne convient pas qu’on la dépose. Finalement, je
fus renvoyé de cette sublime vision de songe vers le monde inférieur, et je
placai la louange sainte que je venais de faire comme Préface de ce Livre.

(43) Nous devons signaler que le passage qui suit ne continue pas le
processus cosmogonique précédent, mais constitue une reprise, sous une
autre perspective d’ensemble, de la manifestation de I'Homme Universel.
(44) Ce terme désigne ici non seulement I'enseignement prophétique de
I'Islam, mais la Doctrine Primordiale et Unanime de toutes les formes
traditionnelles.



(45) Image empruntée de |’'histoire de Salomon et de Bilgis pour désigner
une région extréme. Il est méme possible d’y voir une allusion au Centre
du Monde.

(46) Le terme de Haba’' = « Poussiere fine » équivalent arabe du Hylé
grec, a été utilisé comme épithete de la Matiere Primordiale par Sayyiduna
Ali, et plus tard par Abdallah Sahl at-Tustari.

(47) On se rappellera a ce propos que plusieurs doctrines cosmologiques
de Il'antiquité classique indiquaient I'Air ou |'Eau comme premiere
substance du Monde. Ces deux éléments (de méme que la Poussiere qui
se rapporte au sens immédiat a I’élément Terre) étaient des désignations
symboliques de la Matiére Primordiale dépourvue de qualités formelles qui
remplit le Vide Universel.

(48) On reconnaitra ici les allusions spéciales au symbolisme de |’Ecriture
divine.

(49) Il est a remarquer que les Prophetes que le Cheikh al-Akbar vient de
désigner sont les Poles de 6 d’entre les 7 Cieux, respectivement : Adam
pour le 1er Ciel (Lune) ; Abraham pour le 7e (Saturne) ; Jésus pour le 2e
(Mercure), Joseph pour le 3e (Vénus) ; Aaron pour le 5e (Mars) ; Moise
pour le 6e (Jupiter). Or le seul Pble céleste qui n‘est pas mentionné dans
cette série est celui du 4e Ciel (Soleil) qui est Idris. La chose ne peut
s’expliquer autrement que par le fait que c’est a ce P6le méme que le
Cheikh al-Akbar parlait. En effet la position d’Idris étant centrale par
rapport a l'ordre total, c’est a ce prophéete particulier qui représente plus
directement le Prophéte universel résidant au centre du monde. Nous
avons ainsi donc encore une confirmation que c’est a ce prophete vivant,
Idris-Enoch, que revient la fonction de Chef de la hiérarchie supréme du
Centre du Monde. Si I'on voyait une difficulté dans le fait que le Pdle du
monde humain a une position céleste, ce qui semble le situer hors de
notre monde, il faut dire que selon le Cheikh al-Akbar, les Cieux actuels
font partie de notre bas-monde (dunya), et disparaitront avec lui.

(50) ce Degré par excellence (Martaba) est dans un sens général celui de
I'Homme Universel qui totalise tous les aspects de la manifestation
universelle, celle-ci étant considérée surtout comme la manifestation du
Principe méme.

(51) Al-Magamu-I-Ali. Le dernier terme est dérivé du vocable Al (composé
d’'alif et IAm) qui, comme le El hébraique, indique la Divinité. Cf. Fut(hat,
ch.73, p.153 : « Le Al (4liyya disent les Istilahat) est tout nom divin
rattaché (sous la forme du suffixe il) a un ange ou une entité spirituelle,
comme Jibra“il ou ‘Abda‘il ». On se rappellera que dans la divine Comédie,
Adam enseigne que El fut le deuxieme nom de Dieu.



(52) Ce Magam fut notamment celui d’Adam devant lequel les Anges
durent se prosterner a la suite de I'ordre divin.

(53) Ce dénonciateur est « triplement criminel » (muthallith) parce qu’il
perd : soi-méme, celui qu’il dénonce et celui auquel il dénonce. Il se perd
soi-méme parce qu’en proclamant la divinité d’'un étre apparemment créé,
il commettra un acte injustifiable au point de vue de la loi exotérique, et
sera condamné pour idolatre. Il perdra celui qu’il dénonce puisqu’en lui
attribuant la divinité il I'accusera devant la loi du crime majeur de
Pharaon. Enfin il perdra le juge méme saisi de la dénonciation car celui-ci
appliquera les rigueurs de la loi contre la vérité la plus haute.

Muhyi-d-Din Ibn Arabi,

al-Futlhét al-Makkiyah,

khutbat al-kitab,

traduction et notes Michel Valsan,

parues dans la revue Etudes Traditionnelles
n°® 311, Oct.-Nov. 1953, p. 300-302.



