
L'investiture du Cheikh al-Akbar  

au Centre Suprême 

 

Michel Vâlsan 

 

Revue Etudes Traditionnelles,  

N° 311, Oct.-Nov. 1953, p. 300 

 

Dans notre étude en cours sur Les derniers hauts grades de l'Ecossisme et 

la réalisation descendante (1), en examinant le symbolisme du 33e degré, 

nous avons été amené à chercher une explication de la forme 

cérémonielle que présente l'initiation des degrés ultérieurs au 30e, car 

cette forme extérieure apparaît en discordance avec le caractère « 

intérieur » que nous avons attesté par ailleurs, pour l' « initiation » à la 

phase descendante de la réalisation. Cette phase initiatique, avons-nous 

montré, suppose l'atteinte préalable effective de l'Identité Suprême, et, 

d'autre part, dans le cas du walî, nécessite un acte déterminé de 

théophanie (tajallî ilâhî), ce qui situe l'événement de cette initiation à un 

niveau proprement divin. 

 

(1) Voir Etudes Traditionnelles depuis mai-juin 1953. Idem l'article 

précédent : Un texte du Cheikh al-Akbar sur la « réalisation descendante 

», avril-mai 1953. 

 

Sous ce rapport un rite de forme extérieure comme celui que présente 

l'initiation maçonnique qui parle cependant d'une « contemplation de la 

Vérité face à face », ne peut s'expliquer que par une référence au 

symbolisme du Centre Spirituel où l'initié admis se trouve devant la 

théophanie constante que constitue le Pôle de la Tradition. Nous avons 

invoqué à ce propos les données islamiques concernant les hiérarchies 

ésotériques, et avons précisé que ce dont il s'agit en pareil cas se situe 

dans un domaine de réalités dont l'accès n'est toutefois possible que par 

l'intuition du Cœur connaissant. Ce point est très important pour notre 

thèse, et, d'autre part, nous craindrions que des lecteurs n'éprouvent 

quelque difficulté à situer exactement les notions que nous avons 

utilisées, surtout celles relatives aux « centres spirituels » et aux « 

assemblées » subtiles correspondantes. C'est pourquoi, en marge de 

l'étude précitée et à son appui, nous donnerons ici une preuve « 

documentaire » supplémentaire, que, pour des raisons de proportions 

littéraires, nous ne pouvons pas introduire dans le corps de notre exposé. 



Cette preuve est encore puisée dans les données de l'ésotérisme 

islamique, et précisément dans l'œuvre du Cheikh al-Akbar, ce qui permet 

de rester dans un ensemble unitaire de références et de notions. Il s'agit 

de la Préface des « Révélations Mecquoises » (Futûhât), dans laquelle le 

Cheikh al-Akbar expose sous la forme relativement incantatoire qui 

caractérise les textes liminaires des écrits islamiques, son accès au Centre 

Suprême de la Tradition Primordiale et Universelle, qu'il désigne ici 

plusieurs fois par le terme d'Al-Malâ'u-l-A'lâ, le « Plérome Suprême », ou 

l'« Assemblée Sublime ». Cette assemblée située dans une région subtile 

dont les désignations rappelleront ce que les traditions de l'Asie Centrale 

disent de l'Agarttha, le Royaume caché du Roi du Monde, est présidée par 

l'Etre Muhammadien primordial dont la nature et les attributs, compte 

tenu des particularités de formulation islamiques, correspondent assez 

clairement à ceux que René Guénon a indiqués pour la personnification du 

Manu Primordial, et que la doctrine chrétienne, pour ne rappeler encore 

que celle-ci, présente sous la figure du mystérieux Melki-Tsedeq « qui est 

sans père, sans mère, sans généalogie, qui n'a ni commencement ni fin de 

sa vie, mais qui est fait ainsi semblable au Fils de Dieu », et qui « 

demeure prêtre à perpétuité » (Epître aux Hébreux, VII, 1-3) (2). 

 

(2) René Guénon : Le Roi du Monde. 

 

Ce qui est d'un intérêt spécial pour notre propos, c'est que cette « visite » 

du Cheikh al-Akbar est en rapport exprès avec l'investiture de ce maître 

comme « Héritier du Maqâm Muhammadien ». Il s'agit même plus 

précisément de la fonction de ce maître, dans ses rapports avec le Centre 

de la Tradition Universelle, non seulement avec le centre particulier de 

l'islam historique. Cet événement de la vie personnelle du Cheikh al-Akbar 

se situe, d'après des indications qu'il donne lui-même à différents autres 

endroits, à l'époque de son voyage à la Mecque, où il a séjourné depuis la 

fin de 598-1198 jusqu'en 600 / 1201, ou immédiatement après cette 

dernière date. Or à cette date, le Cheikh al-Akbar, non seulement avait 

atteint le degré de l'Identité Suprême, mais encore était investi, depuis 

Fès 594 / 1195, de la fonction exceptionnelle de Sceau de la Sainteté 

Muhammadienne, et cela permet de voir le caractère, tout de même 

subséquent, de cette « visite » et de la « cérémonie » d'investiture qui a 

lieu alors, par rapport à ce que nous avons considéré comme l'« initiation 

» à la réalisation descendante. Cette investiture apparaît alors comme une 

reconnaissance, à un degré supérieur de la hiérarchie ésotérique du 

Monde, de la réalité et de la fonction du Sceau Muhammadien, ce qui doit 

constituer vraisemblablement aussi une « exaltation » de cette fonction et 



de la réalité même du Cheikh al-Akbar. Cependant la description des 

circonstances et des événements transcendants dont il s'agit nous permet 

de constater des éléments symboliques auxquels on pourrait rattacher une 

part du symbolisme maçonnique lui-même dans les hauts grades 

ultérieurs au 30e. L'espace de cette revue ne nous permet pas de 

reproduire ce document dans son intégralité (3). Nous en donnerons 

seulement quelques passages ayant un rapport plus direct avec notre 

sujet. Nous laisserons donc de côté le début de la Khutba (l'Avant-Propos) 

qui développe la Louange divine d'usage, et emprunterons nos citations à 

la partie relative à la Prière sur le Prophète. Le Prophète de l’Islam est 

tout naturellement le support de tout ce qui sera dit au sujet du Principe 

Prophétique Primordial dont les manifestations prophétiques successives 

ne sont que des figures et des substituts. 

 

(3) On trouvera l'ensemble de ce document dans notre prochain volume 

sur les « Révélations Mecquoises » du Cheikh al-Akbar. [Bien qu'annoncé, 

ce texte n'a pas été publié.] 

 

EXTRAITS DE L’AVANT-PROPOS DES « FUTÛHÂTS ; 

 

Que la Prière Ŕ œuvre de grâce Ŕ soit sur celui qui est le Secret du Monde 

et son Point fondamental (4), le but du Savant et son besoin, le Chef 

véridique, le Voyageur de nuit qui fut porté vers son Seigneur (5), et 

auquel on a fait franchir les Sept Parcours célestes, afin que Celui qui l’a 

fait voyager « lui montre ce qu’Il a mis comme « Signes » et Vérités dans 

Ses créatures les plus merveilleuses (cf. Cor.17, 1-2), cet être que j’ai vu, 

lorsque j’ai composé cette Préface, dans le Monde des vérités subtiles, et 

dans la dignité de la Majesté, par une intuition du cœur, dans une région 

mystérieuse (6). Or, lorsque je l’ai vu dans un tel monde comme 

Souverain, inaccessible aux démarches et protégé contre les regards (7), 

il siégeait assisté et confirmé (par la Puissance divine) (8), pendant que 

tous les Envoyés divins se tenaient rangés devant lui, et que sa 

communauté, celle qui est « la meilleure communauté » (9) l’entourait, 

les Anges Régissants gravitaient autour du trône de Sa Station, et les 

Anges engendrés des actes (des serviteurs) (10) étaient disposés devant 

lui. 

 

  

 



(4) C’est le Prophète considéré dans sa réalité primordiale de l’Esprit 

Universel (al-Rûh al-Kullî) et de Logos existencié (Kalima Mûjada) résidant 

au Centre du Monde. 

(5) Allusion au Voyage nocturne du Prophète auprès de Dieu. 

(6) C’est-à-dire dans le Centre du Monde où réside la manifestation 

immuable du Logos, et où l’accès n’est possible que par la connaissance 

du cœur qui correspond microcosmiquement à ce centre. 

(7) Ces qualificatifs correspondent assez exactement au sens du terme 

hindou Agarttha qui désigne également la région inaccessible et inviolable 

où réside le Roi du Monde, expression du Manu Primordial. 

(8) A partir de cet endroit suivra une description de toute la hiérarchie du 

Centre Suprême de la Tradition primordiale, constituée en cette 

Assemblée Sublime ou Plérôme Suprême (al-Malâ’u-l-A’lâ) que le texte 

nommera plus loin. 

(9) Notion ayant rapport avec le verset coranique 3. 106 : « Vous (les 

Musulmans) êtes la Meilleure Communauté qui ait été extériorisée 

(Ukhrijat) pour les hommes… ». La Communauté de l’Assemblée Sublime 

n’est naturellement pas « extériorisée pour les hommes », puisqu’elle 

réside dans cette région centrale et invisible au monde extérieur, et c’est 

la communauté islamique qui en est la forme extérieure. 

(10) Il y a des hadîths qui disent qu’Allâh transforme les œuvres pieuses 

des serviteurs en Anges (qui intercèdent pour eux). 

 

Le Confirmateur (Aş-Şiddîq) siégeait à sa droite auguste (11), et le 

Discriminateur (al-Fârûq) à sa gauche sanctissime (12), le Sceau (al-

Khatm) était accroupi devant lui (13), l’entretenant de l’histoire de la 

Femme (14), pendant qu’Alî Ŕ qu’Allâh prie sur lui et le salue ! Ŕ 

interprétait les paroles du Sceau dans sa langue (15), et que le 

Possesseur des Deux Lumières (Dhû-n-Nûrayn), revêtu du manteau de sa 

publicité se tenait devant selon sa manière (16). 

 

(11) Aş-Şiddîq est l’épithète d’Abû Bakr qui fut l’un des deux Imâms du 

Prophète en tant que Pôle de la tradition islamique lorsqu’il était vivant. 

Cette épithète, dans l’ordre de la Tradition Primordiale, désigne l’entité à 

laquelle Abû Bakr correspondait dans sa fonction auprès du Prophète. 

Seulement il faut remarquer que les rapports d’analogie entre la hiérarchie 

du Centre Suprême et celle d’un centre particulier comportent un certain 

rapport d’inversion entre les fonctions de droite et de gauche, comme 

dans une image reflétée, et c’est ainsi que, selon les indications du Cheikh 

al-Akbar lui-même, Abû Bakr était Imâm de gauche quand le Pôle 

islamique était le Prophète ; du reste cet Imâm est plus élevé en degré 



que l’Imâm de droite et c’est lui qui succède régulièrement à la fonction 

de Pôle quand le tenant de ce maqâm trépasse. Nous ajouterons que cette 

inversion des positions est pour nous une preuve de plus que la hiérarchie 

décrite ici est bien celle du Centre Suprême, et non pas celle du centre 

particulier de l’Islam stricto sensu. 

(12) Al-Fârûq est l’épithète d’Umar qui fut Imâm de droite du Prophète, et 

ensuite Imâm de gauche d’Abû Bakr quand celui-ci, après la mort du 

Prophète, devint lui-même le Pôle. Dans la hiérarchie du Centre Suprême, 

cette épithète désigne également l’entité à laquelle correspond par reflet 

Umar dans la première hiérarchie du centre ésotérique de l’Islam. 

(13) Il s’agit de Sayyidunâ Aïssâ (Jésus) qui est Sceau de la Sainteté 

Universelle (Khatm al-Wilâyat al-‘Amma) et auquel revient ce titre du fait 

que lors de sa deuxième venue à la fin du cycle, il aura une fonction de 

clôture universelle du cycle de la sainteté : lorsque son souffle et celui de 

ses compagnons seront enlevés de notre monde. Il ne restera plus de « 

saint » sur la terre, c’est-à-dire aucun être humain qui puisse atteindre 

l’état d’Homme Universel. L’humanité descendra alors vers le degré des 

bêtes, et c’est sur cette humanité que se lèvera l’Heure. Telles sont les 

données textuelles de la tradition islamique. 

(14) Il s’agit vraisemblablement des mystères de complémentarisme et de 

compensation entre Eve et Marie, comme entre Adam et Jésus, et aussi 

entre Jésus et Eve ainsi qu’entre Marie et Adam. C’est une question fort 

complexe dont parle à plusieurs reprises le Cheikh al-Akbar et qu’il n’est 

pas possible d’exposer dans une simple note. Mais il semble aussi qu’il 

s’agisse de la question du support cosmique des descentes et des 

naissances célestes, et d’une façon plus générale, des fonctions de 

réalisation descendante : dans d’autres passages de cette Préface on 

rencontre en effet quelques incidences de cette idée. 

(15) Alî est ainsi le seul des Compagnons du Prophète dont le nom figure 

là où pour les autres on a une épithète. Sa fonction correspond ici à celle 

du Tarjumân (l’Interprète) de l’Assemblée des Saints (Diwân al-Awliyâ’) 

de la tradition islamique où il s’agit de transpositions entre la langue 

solaire, Suryâniyya, et la langue arabe. 

(16) Dhû-n-Nûrayn est l’épithète d’Uthmân qui a eu successivement 

comme épouses deux filles du Prophète (les Deux Lumières) et qui forme 

avec les trois compagnons précédemment nommés le groupe des Khulafâ’ 

Râshidûn, les Califes Orthodoxes de la tradition exotérique. Il était réputé 

pour sa pudeur qui, d’après les paroles du Prophète, impressionnait même 

les Anges. Devant le Prophète, il se tenait constamment assis sur ses 

genoux, et c’est a cela que se rapportent les paroles «se tenait devant 

selon sa manière ». 



 

Alors le Souverain Suprême, l’Aiguade savoureuse et dulcissime, la 

Lumière la  plus manifeste et la plus resplendissante, se tourna et, me 

voyant derrière le Sceau où je me tenais en raison d’une communauté de 

statut qui existe entre moi et ce Sceau (17), lui dit : « Celui-ci est ton 

pareil, ton fils et ton ami ! Installe-lui la Chaire des nouveaux venus, 

devant moi ! » Ensuite il me fit signe à moi-même : « Lève-toi, ô 

Muhammad (18), et monte en chaire, et fais les louanges de Celui qui m’a 

envoyé et les miennes, car en toi il y a une parcelle de moi (19) qui ne 

peut plus supporter de se trouver loin de moi et cette parcelle, c’est elle la 

force de ta réalité personnelle. Ne retourne donc à moi qu’en ta totalité, 

car cette parcelle doit absolument retourner pour la Rencontre. Elle ne fait 

pas partie du monde des malheureux, car, après que je fus envoyé, 

aucune chose qui fût à moi ne pourrait être autrement qu’heureuse, 

louangée et remerciée dans le Plérôme Suprême (al-Malâ’u-l-A’lâ !) » 

(20). 

 

(17) Le Cheikh al-Akbar est lui-même le Sceau de la Sainteté 

Muhammadienne (Khatm al-Wilâyat al-Muhammadiyya), c’est-à-dire le 

saint totalisateur de tous les types prophétiques particuliers. Il y a là 

encore une question qui demanderait une autre occasion pour pouvoir être 

exposée de façon plus explicite. Quant à la relation plus directe entre le 

Cheikh al-Akbar et Jésus, il est à noter que notre auteur précise à divers 

reprises que c’est Jésus, en tant qu’entité prophétique de la forme 

islamique, qui fut son premier maître spirituel, après quoi il est passé sous 

la direction de tous les autres Prophètes, et c’est ainsi qu’il devint 

totalisateur de tous les aspects de la Sainteté Muhammadienne. 

Néanmoins Jésus est resté constamment son patron, l’assistant de « son 

regard providentiel ». 

(18) Le Cheikh al-Akbar porte le même nom que le Prophète de l’Islam. 

(19) A différentes reprises le Cheikh al-Akbar qui n’est pas descendant du 

Prophète selon la chair, dit qu’il l’est selon l’esprit, et qu’il possède à ce 

titre une parcelle de l’esprit du Prophète. 

(20) Terme par lequel on désigne souvent l’Assemblée du Centre 

Suprême. 

 

Alors le Sceau installa la Chaire dans cette solennelle tenue. Sur le fronton 

de la Chaire était inscrit en lumière Bleue : « Ceci est la Station 

Muhammadienne la Plus Pure ! Celui qui y monte en est l’Héritier, et Dieu 

l’envoie pour veiller au respect de la Loi ! » (21) En ce moment, je reçus 

le don des Sagesses, et ce fut comme si j’avais reçu les Sommes des 



Paroles (22). Je remerciai Allâh Ŕ qu’Il soit glorifié et magnifié ! Ŕ et je 

montai au plus haut de la Chaire, et j’arrivai ainsi à l’endroit où l’Envoyé 

d’Allâh Ŕ qu’Allâh prie sur lui et le salue ! Ŕ s’était arrêté et établi lui-

même. Il étendit sur la marche où je me trouvais ainsi la manche d’une 

tunique blanche, et je pris place dessus, afin de ne pas toucher l’endroit 

qu’avaient touché ses pieds. Ceci par respect de sa sainteté et de sa 

noblesse, et aussi pour que je sois averti et instruit que la Station dont il a 

eu la contemplation de la part de son Seigneur, les Héritiers ne la 

contemplent que de derrière son habit… Quand j’occupai ce Degré 

Glorieux devant celui qui dans la Nuit de son Ascension céleste, fut de son 

Seigneur « à la distance de Deux Arcs ou Plus Près » (Cor. 53.9) (23), je 

me dressai, relevant la tête tout confus, mais ensuite, confirmé par 

l’Esprit-Saint, je commençais mon discours par ces vers improvisés : 

 

O Celui qui descend les Signes et les Annonciations 

Descend sur moi les Sciences des Noms divins, 

 

Afin que je fasse tout l’éloge de Ton Etre, 

Par les louanges qui te sont dues dans la bonne ou dans la mauvaise 

fortune ! 

 

Ensuite le désignant lui Ŕ qu’Allâh prie sur lui et le salue ! Ŕ je continuais : 

 

Ce souverain est le Signe que Tu as choisi du Cercle des Vicaires 

Cosmiques, 

Et que Tu as mis comme noble racine « alors qu’Adam était entre l’eau et 

la boue » (24), 

Que Tu as transféré (Comme germe dans la série des générations 

successives) jusqu’au moment où « le Temps, par une révolution circulaire 

complète revint à son aspect initial » (25). 

Tu l’as fait alors serviteur humble et soumis, T’invoquant, tout un temps, 

dans la Caverne Hirâ’, 

Jusqu’à ce qu’un annonciateur vint de Ta part, Gabriel, celui qui est 

spécialement préposé à la Prophétie, 

Et lui dise : « Que la Paix soit sur toi ! Tu es Muhammad, le Secret des 

Adorateurs et le Sceau des Prophètes ! » 

 

O Souverain, dis-je la vérité ? Il me répondit :  

« Tu es véridique. Tu es l’ombre de Mon Manteau ! 

Fais des louanges, et mets tout ton zèle dans la louange de ton Seigneur, 

Car tu as reçu le don des vérités des Choses. 



Parles-nous maintenant en prose de l’œuvre de ton Seigneur, et dis-nous 

ce qui se dévoile à ton cœur préservé des ténèbres. 

En fait de toute vérité immédiate d’une vérité ultime, qui te vient en 

esclave sans l’avoir achetée » (26). 

 

(21) C’est ici que nous assistons à ce qu’on pourrait appeler l’ « 

investiture » solennelle du Cheikh al-Akbar comme Héritier du Maqâm 

Muhammadien mais au regard de la Tradition universelle. 

(22) Selon le hadîth le Prophète avait reçu les Sommes des Paroles 

(Jawâmi’ al-Kalim) ; le Cheikh al-Akbar devait y participer aussi en qualité 

d’ « héritier ». 

(23) On remarquera que ce « degré glorieux » (maqâm asnâ) qui est, par 

héritage, le même que celui du Prophète, est mis aussi en rapport avec le 

Voyage Céleste du Prophète et avec la Proximité Ultime, qui n’est qu’une 

forme d’expression de l’Identité Suprême elle-même. 

(24) Allusion au hadîth dans lequel on demanda au Prophète : « Quand 

fus-tu prophète ? » Il répondit : « Alors qu’Adam était entre l’eau et la 

boue (dont il devait âtre fait) ». 

(25) Termes d’un hadith sur la coïncidence entre le commencement et la 

fin du cycle de notre monde. Le Cheikh al-Akbar enseigne que lors de la 

naissance du Prophète l’aspect cosmique du temps était analogue à celui 

du commencement du cycle avec Adam (cf. Futûhât, chap. 10). 

(26) C’est-à-dire toute vérité reçue par pur don divin, non pas acquise en 

contrepartie d’un effort ou d’une conception déterminée préalable. Ce qui 

va être dit maintenant par le Cheikh al-Akbar doit, par conséquent être 

considéré comme l’expression d’une pure inspiration divine. 

 

Alors je procédai à mon discours dans la langue des Savants, et le 

désignât encore Ŕ qu’Allah prie sur lui et le salue ! Ŕ je dis : 

 

Je louange Celui qui a descendu sur toi le « Livre Caché que ne touchent 

que les Purifiés » (Cor.56.78-79) et qui descendant la révélation à travers 

la beauté de ton caractère et la sainteté de ton immarcescible nature, a 

dit dans la sourate Nûn : « Au nom d’Allâh le Tout-Miséricordieux, le Très-

Miséricordieux : Nûn : Par le Calame et ce qu’ils (les fonctions calamiques 

célestes et terrestres) inscrivent ! Tu n’es pas, par la grâce de ton 

Seigneur, un possédé ! Tu auras une récompense qui ne sera entachée de 

reproche. En vérité, tu es d’une Nature Magnifique ! Tu verras et ils 

verront aussi ! » (Cor.68.1-5). Ensuite, Il trempa le Calame de la Volonté 

dans l’Encre de la Science, et traça avec la Droite de la Puissance, sur la 

Table Gardée et Préservée, tout ce qui a été, tout ce qui est, tout ce qui 



sera, et tout ce qui ne sera pas parmi les choses qui, s’Il avait voulu Ŕ et 

Il ne l’a pas voulu Ŕ qu’elles fussent, auraient été comme elles doivent 

l’être, en raison de Son Arrêt Prédestinateur déterminé et pesé, et selon 

Sa Science Généreuse et thésaurisée (27). Gloire don à Ton Seigneur, le 

Seigneur de la Toute-Puissance au-dessus des qualités qu’on lui assigne ! 

Tel est Allâh l’Unique, l’Un, qui transcende ce que lui associent les 

associateurs ! 

 

Le Premier Nom qu’écrivit ce Calame Sublime avant tout autre nom fut : « 

En vérité, Je veux créer, à cause de toi, ô Muhammad, le Monde qui sera 

ton Royaume » (28). Je crée donc la substance de l’Eau. Je l’ai créée en 

dehors du Voile de la Gloire inviolable, pendant que Moi, Je reste « Tel que 

J’ai été, aucune chose n’étant avec Moi » (29), dans une Nuée (30). Il 

créa l’Eau, froide, gelée, ronde, ronde et blanche comme une Perle. Il y 

mit en puissance les réalités corporelles et accidentelles. Ensuite Il créa le 

Trône et s’y installa selon Son Nom Ar-Rahmân (le Tout-Miséricordieux). Il 

y plaça l’Escabeau et y appuya Ses Pieds (31). Alors Il regarda cette Perle 

avec l’Œil de la Puissance, et la Perle fondit de pudeur. Elle se répandit et 

s’écoula comme Eau. « Et son Trône était sur cette Eau » (cf. Cor.11.9) 

avant l’existence du Ciel et de la Terre. Il n’y avait alors dans l’existence 

que les Vérités du Trône, de l’Occupant du Trône et de l’Assise sur le 

Trône. Ensuite, Il projeta le Souffle (an-Nafas) (32) et l’Eau fut agitée par 

ses rafales et écuma. Et comme ses ondes frappaient et refrappaient les 

bords du Trône, elle chanta la louange Ŕ de la louange Ŕ du Louangé 

véritable ! Le Pied du Trône en vibra et dit à l’Eau : Je suis Ahmad ! C’est 

moi qui suis « plus louangé » ! (33) Alors l’Eau roula dans la confusion et, 

le reflux la ramenant vers le large, elle abandonna sur le bord du Trône 

l’écume que les vagues y avaient jetée. Ce produit du barattement de 

l’Eau renferme la plupart des choses. Allâh Ŕ qu’Il soit glorifié ! Ŕ fit de 

cette écume la Terre en forme circulaire, amplement étendue en long et 

en large. Ensuite il fit la Fumée, du Feu qui jaillit du frottement de la Terre 

lorsque celle-ci se fendit. Dans cette Fumée, Il fit éclore les Cieux élevés, 

et fit encore d’elle les réceptacles des Lumières et les demeures du 

Plérôme Suprême. Il y mit ses Etoiles, rehaussées par les Luminaires en 

correspondances symétriques avec les corolles des plantes dont il décora 

la Terre. 

 

(27) Il s’agit du symbolisme de l’ « Enregistrement et de l’Ecriture » (at-

Tadwîn wa-t-Tasţîr) dont se sert souvent le Cheikh al-Akbar pour ses 

exposés cosmogoniques. Les bases de ce symbolisme sont dans le Coran 

et dans le Coran et les hadîths. Le Calame (Qalam) est l’Intellect Premier 



et la Science de la mise en détail (‘Ilm at-Tafşîl) en corrélation d’une part 

avec l’Encrier (Nûn) qui est la Science de la Synthèse (‘Ilm al-Ijmâl), 

d’autre part avec la Table Gardée (al-Lawh al-Mahfûz) qui est l’Ame 

Universelle et le Réceptacle de l’Ecriture (Mahall at-Tadwîn wa-t-Tasţîr). 

(28) Référence au hadîth qudsî ésotérique : « N’étais-toi, Je n’aurais pas 

créé les Sphères » (law laka mâ khalaqtu-l-Aflâk). 

(29) Termes d’un hadîth. 

(30) La mention de la Nuée (al-‘Amâ’) vient du hadîth où le Prophète, 

répondant à la question : « Où était notre Seigneur avant qu’Il ne crée les 

créatures ? » dit : « Dans une Nuée au-dessus et en-dessous de laquelle il 

n’y avait pas d’atmosphère ». 

(31) Les données de ce symbolisme se trouvent dans le Coran et dans les 

hadîths. 

(32) La notion de souffle rahmânien dérive également d’un hadîth. 

(33) Ahmad est un des noms du Prophète et signifie « plus louangé ». 

Ahmad est aussi le verbe « je louange ». On pourrait donc traduire aussi « 

C’est moi qui louange ». 

 

Alors Allâh se consacra à Adam et à ses deux parents (les éléments 

corporels : l’eau et la terre). Il s’y appliqua avec Son Essence dont 

l’immensité ne laisse place à aucune ressemblance, et avec Ses Deux 

Mains (dont l’une confère la ressemblance et l’autre la lui enlève) (34). Il 

dressa une « nature » qu’Il façonna par deux opérations : l’une 

concernant sa consommation finale, l’autre sa disposition à la perpétuité 

(35). A cette entité, il donna comme siège le point central de la Sphère de 

l’Existence et l’y cacha. Il avertit à cet égard Ses serviteurs par Sa parole 

énonçant l’existence d’un invisible support des Cieux (Cor.13.2 : « Allâh 

éleva les Cieux sans supports que vous voyez… » (Cor.31.9)… (36) 

Ensuite Allâh a extrait du premier père (Adam) les lumières des Aqtâb (les 

Pôles) comme des soleils qui voguent dans les Sphères des Stations 

spirituelles (al-maqâmât) (37), et il en a extrait aussi les lumières des 

Nujabâ’ (les Nobles) comme des étoiles qui circulent dans les Sphères des 

pouvoirs prodigieux (al-karamât) (38). Il a établi les quatre Awtâd (les 

Piliers) dans les quatre Coins (ou Points Cardinaux de la Terre), pour la 

garde des deux espèces douées de pesanteur (les Djinns et les Hommes) 

(39). Ceux-ci calmèrent l’agitation de la Terre et son mouvement. Elle se 

fixa et s’embellit de la parure de ses fleurs et des manteaux de ses 

prairies, et elle montra sa « bénédiction ». Les regards des créatures 

furent réjouis de son aspect resplendissant, leurs odorats furent 

embaumés par ses exhalaisons parfumées, et leurs palais flattés par ses 

nourritures délicieuses. Puis, par un mandat de Sage et de Savant. Il 



envoya les sept Abdâl (les Remplaçants) comme Rois dans les sept 

Climats : chaque Badal dans un Climat (40). Il constitua aussi pour le 

Qutb (le Pôle) les Deux Imâms (l’un à sa droite, l’autre à sa gauche) et les 

mit chefs des deux brides (du Monde) (41). Lorsqu’Il eut fait ainsi le 

Monde selon la perfection la plus ferme, de sorte qu’ « il ne resta plus de 

possibilité qu’il y en ait un autre plus merveilleux », comme l’a dit l’Imâm 

Abû Hâmid (al-Ghazâlî), Il fit paraître aux regards ton corps, qu’Allâh prie 

sur toi (42) ! 

 

(34) Cf. Futûhât, ch.73. Adam est la seule créature qui fut faite « avec les 

Deux Mains Divines », ce qui est un titre de « noblesse » (Sharaf) pour 

l’homme. Le Cheikh al-Akbar interprète les deux mains divines comme 

symbole du tanzîh et du tashbîh, c’est-à-dire de l’Incomparabilité et de la 

Similitude divines. 

(35) En rapport avec ces deux finalités, il faut préciser que le début de la 

Préface traite des deux caractères d’ « adventicité » et d’ « éternité » du « 

serviteur ». 

(36) Selon l’acception exotérique de ce verset, les Cieux ne reposent sur 

aucun support, mais sur le pouvoir et le décret divins. 

(37) Ce sont les Pôles des Cieux planétaires, qui seront désignés 

distinctement à la fin du texte. Parmi ces Pôles, Adam lui-même réside au 

Ciel de la Lune, mais dans cette fonction il représente seulement un 

aspect de l’Adam total dont furent tirés les autres Pôles. On peut 

remarquer qu’en tant qu’il s’agit de l’origine des Pôles planétaires qui sont 

des Prophètes, ceux-ci peuvent être envisagés comme étant dérivés du 

Prophète Muhammad conçu dans sa réalité d’Esprit Universel. Ces deux 

origines seront du reste énoncées plus loin par un passage qui attribuera à 

Muhammad la paternité spirituelle des hommes et à Adam la paternité 

corporelle. 

(38) Dans la hiérarchie ésotérique de l’Islam, les Nujabâ’ sont une 

catégorie initiatique à nombre fixe. Dans les Futûhât, ch.73, leur nombre 

est de 8 ; ils ont la science intuitive de la révolution des astres dans les 7 

cieux planétaires plus la science du ciel des fixes. Leur maqâm est à 

l’Escabeau divin (al-Kursî). Mais dans les Işţilâhât du Cheikh al-Akbar le 

nombre des Nujabâ’ est de 40. On rencontre plusieurs fois des 

changements de nombre des initiés des diverses catégories, et il semble 

qu’il s’agisse en réalité d’un certain flottement dans les appellations des 

différents groupes. Dans le cas présent, il s’agit de leur prototype dans la 

hiérarchie des fonctions de la Tradition Primordiale. 

(39) Jusqu’ici la hiérarchie se rapportait à l’ordre céleste. Avec les 4 

Awtâd, nous sommes dans l’ordre terrestre. 



(40) Les 7 Abdâl sont les projections terrestres des 7 Aqtâb célestes, de 

même que les 7 climats sont les reflets des 7 cieux dans l’ordre terrestre. 

(41) Sans pouvoir entrer ici dans des détails, nous devons faire remarquer 

que le Qutb et ses deux Imâms qui, de même que les hiérarchies 

précédemment nommées doivent être compris ici dans l’ordre de la 

Tradition Primordiale et Universelle, peuvent être considérés comme 

faisant partie aussi bien des 4 Awtâd que des 7 Abdâl. On pourrait dire 

que les mêmes entités, qui sont du reste d’une nature supra-individuelle, 

se réfractent en des configurations différentes selon les domaines, et 

qu’elles peuvent être comptées ainsi plusieurs fois mais sous des rapports 

différents. Cette situation est expressément indiquée, à plusieurs reprises 

par le Cheikh al-Akbar, dans l’ordre particulier de la tradition islamique, et 

naturellement la même chose peut avoir lieu dans l’ordre de la Tradition 

Primordiale. 

(42) Ainsi le Prophète historique Muhammad est la manifestation 

corporelle par excellence de cette entité primordiale du Pôle Universel. 

Cette manifestation vient pour la clôture du Cycle Prophétique et en 

même temps comme aboutissement extrême de l’œuvre divine parfaite. 

 

La donnée la plus vraie (43) qu’on ait entendue dans l’Annonciation (an-

Naba’) (44), et qu’apporta la Huppe de la Compréhension depuis le 

Royaume de Saba (45), est celle de l’existence d’une Sphère Contenante 

(al-Falak al-Muhît), présente tant dans le monde des éléments simples 

que dans le monde composé, et appelée la Matière (al-Habâ’) (46), avec 

laquelle la plus grande ressemblance est offerte par l’Air et l’Eau, quoique 

ces deux éléments fassent partie des formes qui furent écloses dans la 

Matière (47). Cette sphère étant la racine de l’Existence cosmique, et 

comme le Nom divin an-Nûr (la Lumière) s’y révéla, par acte de 

générosité divine, eut lieu la Manifestation. Tu as reçu alors, de cette 

sphère, ta Forme Ŕ qu’Allâh prie sur toi ! Ŕ dès la première effusion de 

lumière, et tu es apparu en tant que Forme Exemplaire (Şûra mithliyya) 

dont les dehors sont contemplables, ses breuvages, ineffables, son 

Paradis, édénique, ses connaissances, « calamiques », ses sciences, « 

dextrochères », ses secrets, « encriers », ses esprits, « tabulaires », et sa 

terre, adamique (48). Tu es notre père quant à l’esprit, de même que 

celui-ci Ŕ et je désignais Adam parmi les présents Ŕ nous est père quant 

au corps… Regardez Ŕ et qu’Allâh vous fasse miséricorde ! Ŕ regardez 

l’Emeraude Blanche que le Miséricordieux a déposée dans le « premier 

père » ! Et je désignais Adam. 

 



Regardez la Lumière Evidente ! Et je désignais le « deuxième père », celui 

qui nous a appelés Musulmans (Abraham) (Cf. Cor.22.77). 

Regardez l’Argent Pur ! Et je désignais « celui qui guérit les aveugles et 

les lépreux par mandat d’Allâh », ainsi que le dit le texte révélé (Jésus). 

Regardez la beauté de l’Hyacinthe Rouge de l’Ame ! Et je désignais « celui 

qui fut acheté à bon marché » (Joseph) (Cf. Cor.12.20). 

Regardez l’Or Rouge ! Et je désignais le Vicaire Précieux (Aaron). 

Regardez la lumière de l’Hyacinthe Jaune qui brille dans l’obscurité ! Et je 

désignais celui qui fut favorisé par la conversation divine (Moïse) (49). 

 

Celui qui voyage vers ces Lumières jusqu’à ce qu’il trouve le moyen qui lui 

ouvre l’accès à leurs mystères, connaît le Degré pour lequel il fut 

existencié (50) et devient digne du Maqâm Divin (51) en sorte qu’on se 

prosterne devant lui (52). Il est alors le Seigneur et Son Serviteur, 

l’Amant et l’Aimé. 

 

Regarde le principe de l’existence et comprends-le bien ! 

 

La « chose » est comme la « Chose » sauf qu’Allâh montre la Chose 

Eternelle aux yeux du Monde comme adventice. 

Si le spectateur jure que l’Etre de la « Chose » était tel de toute éternité, 

il est véridique et ne témoigne pas à faux. 

Si le spectateur jure que l’Etre de la « Chose » provient de la disparition 

de la « chose », c’est encore mieux, tout en étant un « dénonciateur 

triplement criminel » (53). 

 

Ensuite, je manifestai des mystères, je rapportai des données saintes que 

le temps ne permet pas de citer ici et dont l’existence est inconnue à la 

plupart des créatures. Je laisse en tête de chemin tout cela, par crainte de 

déposer la sagesse là où il ne convient pas qu’on la dépose. Finalement, je 

fus renvoyé de cette sublime vision de songe vers le monde inférieur, et je 

plaçai la louange sainte que je venais de faire comme Préface de ce Livre. 

 

(43) Nous devons signaler que le passage qui suit ne continue pas le 

processus cosmogonique précédent, mais constitue une reprise, sous une 

autre perspective d’ensemble, de la manifestation de l’Homme Universel. 

(44) Ce terme désigne ici non seulement l’enseignement prophétique de 

l’Islam, mais la Doctrine Primordiale et Unanime de toutes les formes 

traditionnelles. 



(45) Image empruntée de l’histoire de Salomon et de Bilqîs pour désigner 

une région extrême. Il est même possible d’y voir une allusion au Centre 

du Monde. 

(46) Le terme de Habâ’ = « Poussière fine » équivalent arabe du Hylé 

grec, a été utilisé comme épithète de la Matière Primordiale par Sayyidunâ 

Alî, et plus tard par Abdallâh Sahl at-Tustarî. 

(47) On se rappellera à ce propos que plusieurs doctrines cosmologiques 

de l’antiquité classique indiquaient l’Air ou l’Eau comme première 

substance du Monde. Ces deux éléments (de même que la Poussière qui 

se rapporte au sens immédiat à l’élément Terre) étaient des désignations 

symboliques de la Matière Primordiale dépourvue de qualités formelles qui 

remplit le Vide Universel. 

(48) On reconnaîtra ici les allusions spéciales au symbolisme de l’Ecriture 

divine. 

(49) Il est à remarquer que les Prophètes que le Cheikh al-Akbar vient de 

désigner sont les Pôles de 6 d’entre les 7 Cieux, respectivement : Adam 

pour le 1er Ciel (Lune) ; Abraham pour le 7e (Saturne) ; Jésus pour le 2e 

(Mercure), Joseph pour le 3e (Vénus) ; Aaron pour le 5e (Mars) ; Moïse 

pour le 6e (Jupiter). Or le seul Pôle céleste qui n’est pas mentionné dans 

cette série est celui du 4e Ciel (Soleil) qui est Idrîs. La chose ne peut 

s’expliquer autrement que par le fait que c’est à ce Pôle même que le 

Cheikh al-Akbar parlait. En effet la position d’Idrîs étant centrale par 

rapport à l’ordre total, c’est à ce prophète particulier qui représente plus 

directement le Prophète universel résidant au centre du monde. Nous 

avons ainsi donc encore une confirmation que c’est à ce prophète vivant, 

Idrîs-Enoch, que revient la fonction de Chef de la hiérarchie suprême du 

Centre du Monde. Si l’on voyait une difficulté dans le fait que le Pôle du 

monde humain a une position céleste, ce qui semble le situer hors de 

notre monde, il faut dire que selon le Cheikh al-Akbar, les Cieux actuels 

font partie de notre bas-monde (dunyâ), et disparaîtront avec lui. 

(50) ce Degré par excellence (Martaba) est dans un sens général celui de 

l’Homme Universel qui totalise tous les aspects de la manifestation 

universelle, celle-ci étant considérée surtout comme la manifestation du 

Principe même. 

(51) Al-Maqâmu-l-Alî. Le dernier terme est dérivé du vocable Al (composé 

d’alif et lâm) qui, comme le El hébraïque, indique la Divinité. Cf. Futûhât, 

ch.73, p.153 : « Le Al (âliyya disent les Iştilâhât) est tout nom divin 

rattaché (sous la forme du suffixe îl) à un ange ou une entité spirituelle, 

comme Jibrâ’îl ou ‘Abdâ’îl ». On se rappellera que dans la divine Comédie, 

Adam enseigne que El fut le deuxième nom de Dieu. 



(52) Ce Maqâm fut notamment celui d’Adam devant lequel les Anges 

durent se prosterner à la suite de l’ordre divin. 

(53) Ce dénonciateur est « triplement criminel » (muthallith) parce qu’il 

perd : soi-même, celui qu’il dénonce et celui auquel il dénonce. Il se perd 

soi-même parce qu’en proclamant la divinité d’un être apparemment créé, 

il commettra un acte injustifiable au point de vue de la loi exotérique, et 

sera condamné pour idolâtre. Il perdra celui qu’il dénonce puisqu’en lui 

attribuant la divinité il l’accusera devant la loi du crime majeur de 

Pharaon. Enfin il perdra le juge même saisi de la dénonciation car celui-ci 

appliquera les rigueurs de la loi contre la vérité la plus haute. 

 

Muhyî-d-Dîn Ibn Arabî, 

al-Futûhât al-Makkiyah,  

khutbat al-kitâb,  

traduction et notes Michel Vâlsan, 

parues dans la revue Etudes Traditionnelles  

n° 311, Oct.-Nov. 1953, p. 300-302. 


