
SUR LA NOTION DE KHALWA
(Le vide primordial et la Retraite cellulaire)

Le Cheikh al-Akbar Ibn Arabi : FUTÛHAT, chap.78 (*)

         Vers :
               Je me suis retiré avec Celui que j'aime pas-
              sionnément et il n'y avait pas un autre que
              nous, car s'il y avait eu un autre que moi, la
              retraite n'en aurait pas été une.
                
                Quand j'eus imposé à mon âme les règles de
               son isolement, les âmes des créatures en foule
               devinrent ses esclaves !
              
                 Mais s'il n'y avait pas en elle un Autre qu'elle- 
                même, mon âme aurait fait don de soi à Celui
                qui la comble de Ses dons.

*
**

  Sache – qu'Allah nous assiste de Sa grâce – que le fondement légal de la Khalwah se trouve dans 
les paroles suivantes d'Allah (hadith) : « Celui qui Me mentionne en son âme (ou soi-même), Je le 
mentionne en Mon Âme (ou Moi-Même), et celui qui Me mentionne dans une assemblée, Je le 
mentionne dans une Assemblée meilleure que la sienne ». Ceci est un hadith divin sûr, qui renferme 
les notions de khalwah (retraite) et jilwah (sortie à jour) (1).

  Le fondement (verbal et intellectuel) de la Khalwah est le Khalâ (mot de la même racine), le Vide, 
dans lequel fut existencié le monde.

(*) La traduction est faite par collation de deux éditions : celle de Bûlâq (Le Caire, 1269/1853) et 
celle de la Dâru-l-kutubi-l-arabiyah-l-kubrâ (Le Caire, 1329/1911), laquelle apparaît comme moins 
correcte que l'autre.

(1) Celle-ci, contraire de la première, fait l'objet du chap.79 traduit également ci-après.

       Vers :
        «  Celui qui est entré en retraite (khalâ) et n'a pas 
       trouvé, ne s'est pas vraiment retiré. La Khalwah est 
       une voie dont la loi est l'épreuve ».

  L'Envoyé d'Allah – qu'Allah lui accorde Ses grâces unitives et pacifiques – a dit : « Allah était, et 
rien n'était avec lui » (Kâna-Llâhu wa lâ chay'a ma'a-Hu).

  D'autre part, quand on lui demande : « Où était notre Seigneur avant qu'Il ne fasse sa Création ? » 
(Ayna kâna Rabbu-nâ qabla an yakhluqa khalqa-Hu),  il  répondit :  « Il  était  dans une Ténèbre 
(Amâ') au-dessus et en dessous de laquelle il n'y avait pas d'espace ». Ensuite il fit les créatures, 
prononça la Sentence, opéra des choses, alors qu'« Il est chaque jour à une œuvre » (Cor. 55, 29) (2) 
et  opérera  toujours  des  choses,  en  peuplant  les  demeures  cosmiques  avec  les  êtres  qui  leur 



conviennent.

  La Khalwah (en tant que Vide primordial) est la plus haute station spirituelle ; elle est la demeure 
qu'habite l'Homme par excellence (al-Insân).  Celui-ci  la remplit  de son être,  en sorte que rien 
d'autre n'y est contenu : telle est la Khalwah.. Le rapport entre l'Homme et celle-ci est celui entre 
Dieu (al-Haqq) et « le Cœur du serviteur qui contient Dieu » (3) et où rien d'autre n'entre, sous 
aucun aspect propre aux réalités cosmiques, de sorte que le Cœur étant vide (khâlî) de toute réalité 
cosmique, Dieu s'y manifeste par son Etre.

  Le rapport que le cœur a avec Dieu repose sur ceci qu'il est fait selon la Forme de Dieu (4) et que 
rien ne peut le remplir sauf Lui.

(2) Cf. Cor. 55, 39 : «  Nous Nous occuperons de vous, ô les deux espèces d'être doués de pesanteur 
(les djinns et les hommes) ».
(3) Cf ? Le hadith qusî : « Mon Ciel et Ma Terre ne peuvent Me contenir, mais le cœur de Mon 
serviteur croyant Me contient ».
(4) Cf. le hadith qui sera cité plus loin dans le texte : « En vérité, Allah a créé Adam selon Sa 
Forme ». Sont sous-entendus les équations suivantes : le cœur = le Vide (la Khalwah) _ (l'Homme 
qui l'habite = Adam, Vicaire d'Allah.

  Le fondement de la Khalwa cosmique est le Vide (al-Khâla) que le Monde remplit. La première 
chose  qui  vint  remplir  ce  Vide  fut  la  Poussière  (al-Habâ,  c'est-à-dire  la  Hayûlâ,  la  Matière 
Primordiale), substance obscure qui occupa le Vide. Dieu se révéla (tajallâ) à cette substance par 
Son nom de « Lumière » (an-Nûr)  et  la substance en reçut  la teinte,  de sorte que le règne de 
l'obscurité,  qui  est  la  non-existence  (al-'adam)  cessa ;  cette  substance  se  qualifia  alors  par 
l'existence (al-wûjûd) et devint manifeste à elle-même par la vertu de cette Lumière dont elle reçut 
la teinte. Sa manifestation par cette Lumière fut sous la Forme de l'Homme. C'est pourquoi les Gens 
d'Allah  appellent  cette  manifestation  le  Grand  Homme  (al-Insân  al-Kabîr),  alors  que  son 
« résumé » (mukhtaçar) fut appelé le petit Homme (al-Insân ac-Caghîr). Dans ce dernier, Allah a 
mis toutes les réalités (haqaîq) du Macroscome (al-Alam al-Kabîr), de sorte que l'Homme est sorti 
selon la forme du Monde malgré la petitesse de son corps. Le Monde étant selon la Forme de Dieu, 
ce qui est affirmé en outre par le hadith : « En vérité, Allah a créé Adam selon Sa Forme » (Inna-
Llâha khalaqa Adama 'alâ ûrati-Hi).

  La chose étant ainsi que nous venons de l'établir, Allah – qu'Il soit exalté – a dit : « La création des 
Cieux et de la Terre est plus grande que la création des hommes, mais la plupart des hommes ne le 
savent pas (Cor. 40, 57). Cependant un petit nombre le savent (4bis).

  L'Homme est un microcosme et le Macrocosme est un Grand Homme.

  Ensuite furent écloses dans le Monde les formes constitutives des Sphères célestes (al-Aflâk), des 
Éléments (al-Anâcir) et des Règnes naturels (al-Muwalladât), et l'Homme fut le dernier produit 
(muwallad) dans le Monde. Allah l'a existencié totalisateur des réalités essentielles (haqaîq) du 
Monde entier, et l'y institua Vicaire (Khalîfah). Il lui conféra la puissance (quwwah) de toute forme 
existant dans le Monde.

Cette  substance de poussière  (al-jawhar  al-habâî)  teintée de lumière,  c'est  l'Ample  (l'Elément 
Simple, al-Basît) ; la manifestation des formes du Monde dans cette substance est le Terme Moyen 
(al-Wasît) et l'Homme Universel (al-Insân al-Kamîl) est le Concis (Al Wajîz).

(4bis)  Il  s'agit  dans  ce  verset  de  l'importance  cosmologique  des  cause  supérieurs  (Cieux)  et 
inférieurs (Terre) qui président à l'existenciation de l'homme, car dans la conscience traditionnelle 



générale l'homme est supérieur à toute la création, et la plupart des hommes comprennent cela 
comme s'appliquant à tout être de l'espèce humains, alors que cela ne peut être vrai que de l'Homme 
Universel.

  Allah – qu'Il soit exalté – a dit :  « Nous leur ferons voir Nos Signes (Ayât) dans les horizons et 
dans leurs propres âmes... » (Cor.  41, 53) (5), c'est-à-dire afin qu'ils sachent que l'Homme est un 
monde concis (âlam wajîz) extrait du macrocosme et enveloppant les Signes qui se trouvent dans 
celui-ci. Ainsi les premières choses qui sont dévoilées au pratiquant de la  khalwah (méthodique, 
cellulaire)  sont les Signes du Monde avant les Signes de son âme, car le Monde est antérieur à 
l'âme. C'est pour cela qu'Allah – qu'Il soit exalté – a dit en premier lieu : « Nous leurs ferons voir les 
Signes dans les horizons... ». Ensuite seulement Il lui montrera dans son âme les mêmes Signes vus 
dans le Monde ; car si l'homme voyait tout d'abord ces Signes dans son âme et ensuite dans le 
Monde, il pourrait s'imaginer qu'il se voit lui-même dans le Monde. Allah prévint cette illusion en 
mettant en premier lieu la vue des Signes dans le Monde, conformément à l'ordre de production des 
choses, le Monde étant plus ancien que l'Homme. Comment ne le serait-il pas alors qu'il est son 
père ?

  La vision de ces Signes qui résident dans les horizons et dans son âme démontre à l'Homme « qu'Il 
est le Vrai (al-Haqq) » (6) et non pas autre que lui ; et cette chose « lui devient évidente ». Les 
Signes sont les preuves pour lui qu'il est le Vrai apparaissant dans les manifestations des êtres du 
Monde.

(5) Le passage coranique complet dont il sera question ici est le suivant (Cor. 41, 53-54) :
         « Nous leur ferons voir Nos Signes dans les horizons et dans leurs propres âmes jusqu'à ce que 
leur devient évident qu'il est le Vrai ( al-Haqq).
         « Ne te suffit-il pas que ton Seigneur soit sur toute autre chose Témoin ?
         « Ne sont-ils pas, en vérité, dans un doute sur la rencontre de leur Seigneur, et n'est-il pas, en 
vérité, de toute chose l'Enveloppant ? ».

(6) On remarquera que selon l'explication du Cheikh al-Akbar le sujet (« il ») dans ce fragment de 
verset est l'Homme, alors que l'acception courante, exotérique, ce sujet est Allah.   

Le compagnon de cette khalwah ne cherchera pas autre chose, car il ne reste rien d'autre à part cela. 
C'est pourquoi Allah – qu'Il soit exalté – complète l'enseignement (du verset précédent) en disant : 
« Ne  te  suffit-il  pas  que  ton  Seigneur  soit  sur  toute  chose »  -  d'entre  les  êtres  du  Monde  - 
« Témoin ?» nie (at-tajalli) et de la manifestation (azh-zhuhûr) dans le Monde. Or le Monde n'a pas 
le pouvoir de repousser celui qui se manifeste en lui, ni de refuser d'être « lieu de manifestation » 
(mazhhar), disposition qu'on désigne par la « potentialité », il n'aurait pu recevoir la Lumière qui est 
l'apparition du Vrai en lui, « ce Vrai qui devient évident » à l'Homme par les Signes. Ensuite Allah – 
qu'Il  soit  exalté –  conclut  par  les  paroles :  « En vérité,  il  est  de  toute  chose »  -  du  Monde - 
« l'Enveloppant » (Cor. 41, 54). L'enveloppement d'une chose a pour effet de couvrir cette chose et 
de  ce  fait  celui  qui  est  Apparent  (azh-Zhahîr)  c'est  l'Enveloppant  (al-Muhît)  (6bis).  Celui-ci 
empêche donc que la chose apparaisse. Ainsi, la chose – qui est ici le Monde – se trouve dans 
l'Enveloppant comme l'esprit pour le corps, et l'Enveloppant est pour la « chose »  comme le corps 
pour  l'esprit.  L'un  est  manifestation  (chahâdah) :  c'est  l'Enveloppant  Apparent,  l'autre  est  non-
manifestation (ghayb) : c'est l'occulté dans l'enveloppe, c'est-à-dire le Monde même. Or, du fait que 
le qualifié par l'état de non-manifestation à l'autorité sur l'Apparent, qui est la manifestation, et du 
fait que les êtres des « chosetés » du Monde, suivant les prédispositions qu'ils ont en eux-mêmes, 
exercent leur autorité sur Celui qui paraît en eux, d'après ce que leur confèrent leur réalités propres, 
c'est leurs formes qui paraissent donc dans l'Enveloppant, qui est le Vrai. On dit ainsi : « Trône » 
(Arch),  « Escabeau » (Kursî),  « Sphères planétaire » (Aflâk),  « Royaumes (Amlâk),  « Eléments » 
(Anâçir), « Règnes naturels » (Muwalladât), « état accidents » (ahwalû taarudin), et au fond, il n'y a 



qu'Allah, le Vrai, du fait que c'est lui l'Enveloppant, comme la cellule pour le compagnon de la 
khalwah : on cherche celui qui se tient en khalwah et on le trouve pas, car la cellule le voile ; on 
n'en connaît que la place, et sa place (makân) témoigne de sa stabilité (makânah).

(6bis) Al-Muhît et azh Zhâhir comme al-Haqq sont des noms divins.

  Je t'ai exposé ainsi cependant le rang de la Khalwah (principielle) que nous avons en vue dans ce 
livre (les Futûhât), non pas la khalwah connue chez les gens qui pratiquent les retraites cellulaires.

  Ses degrés (darajât) sont au nombre de 1067 (7) ; ainsi dans ces degrés, apparaît la « forme de 
l'Imparité » (çuratu-l-Witriyyah) (8).

Si le Vide n'est habité que par le Monde, le Monde se trouve en khalwah avec lui-même. Tel est son 
fondement. Ensuite, quand il se fut teint de la Lumière, il devint en khalwah avec son Seigneur et 
resta ainsi pour toujours, sans condition de temps, ni pour une « quarantaine » (9), ni pour une autre 
durée.

  Quand le Connaissant (al-Arif) connaît ce que nous venons de dire, il sait qu'il est en khalwah par 
son Seigneur et non par soi-même. Alors, en regardant du point de vue de l'influence qu'il exerce sur 
Celui qui, par la forme par laquelle Il Se Manifeste, l'enveloppe, il voit l'Enveloppant Lui-Même par 
Lui-même, et regardant du point de vue la nombrabilité des entités existantes (a'yân) il voit de lui 
par lui que toute entité est différente de sa voisine. C'est pour cela d'ailleurs que les formes du 
Monde varient, bien qu'elles soient (en réalité) une seule, tout comme la forme de l'homme change 
en lui-même, alors que l'homme est un : la main de l'homme n'est pas son pied, sa tête n'est pas sa 
poitrine, son œil n'est pas son oreille, ni sa langue, et son intelligence n'est pas sa réflexion, ni son 
imagination. L'homme est un être diversifié et multiplié par des formes sensibles et intelligibles, et 
néanmoins on dit qu'il est un, et on dit vrai et on dit aussi qu'il est multitude, et on dit encore vrai.. 
Sous le rapport de sa multiplicité, il voit quelque chose de lui par quelque (autre) chose de lui ; il 
parle par sa langue, il prend avec sa main, il marche avec son pied, il aspire par son nez, il entend 
avec son oreille, il regarde avec son œil, il imagine avec son imagination, il comprend avec son 
intelligence, et tout cela est multiplicité de choses, alors que l'homme est un seul.

(7) Conformément à la valeur numérale des lettres qui composent le mot al-Khalwat, où la dernière 
lettre, la tâ marbûtah, est prise avec la valeur d'un tâ ordinaire (= 400), au lieu de la valeur d'un hâ 
(= 5), dont il a cependant la forme graphique (surmontée toutefois ici des deux points d'un tâ)
(8) S'agit-il seulement du fait que le nombre 1067 est impair ?
(9) Allusion aux retraites typiques de 40 jours.

  Celui qui a réalisé cette science ainsi que nous l'avons précisée est compagnon de celle-ci.

  Il  t'est devenu ainsi clair que le Vrai est par le Monde et que le Monde est par le Vrai, et que 
l'Ipséité  (Huwwiyah)  du Vrai  est  l'essence  de l'ensemble  (le  Monde et  le  vrai),  de  même que 
l'ensemble est l'Homme en tant que constitué de non-manifesté et de manifesté, d'attribut de parole 
et d'animalité, étant donc unique dans la multiplicité et multiple dans l'unité.

  La Khalwah (spirituelle) est une des « stations » qui peuvent être possédées dans ce monde et dans 
l'autre pour l'éternité. Elle ne cesse jamais pour celui qui l'a obtenue, car elle ne s'efface plus une 
fois qu'elle est apparue.

  Quant à la Khalwah (méthodique) connue ordinairement, celle-ci n'est pas une « station » (maqâm) 
et ne convient qu'à l'être voilé (al-mahjûb) ; elle ne convient pas aux hommes qui possèdent le 
dévoilement (ahlu-l-kachf),  car ceux-ci contemplent les esprits supérieurs et les esprits ignés, et 



voient les êtres perçus parler aux entités constitutives de leur personne ainsi qu'aux entités qui se 
trouvent dans la chambre de leur  khalwah : un homme de cette catégorie est donc toujours « en 
société », et tel est bien du reste l'état des choses en fait (qu'on en ait conscience ou non).

  Mais quand Allah enlève ces perceptions (initiatiques) (9bis) de sa vue sensible (baçar) et que 
celui-ci  distingue (comme à l'ordinaire) entre animaux, êtres inanimés et anges (10), entre êtres 
muets et êtres parlants, entre êtres immobiles et êtres mobiles, il faut qu'il s'isole avec son Seigneur, 
pour que nulle parole ou mouvement d'un être ne le distraie de son Seigneur.

(9bis) Cela peut être l'effet d'une prière de la part de l'être qui a le dévoilement (Kachf) et qui ne 
veut plus en jouir, afin d'avoir plus de solitude avec soi-même.
(10) La mention des « anges » ne doit pas étonner car ceux-ci peuvent se manifester à un saint qui 
n'a pas le dévoilement au degré sensible (kachf) dont il est question.

  Il  y a ainsi parmi les hommes celui qui cherche la retraite pour obtenir « un accroissement de 
Science » au sujet d'Allah de la part d'Allah, non pas de sa spéculation et de sa réflexion. Cela 
constitue le but le plus parfait,  car c'est ce qui est prescrit, et l'acte accompli sur la base d'une 
prescription divine constitue l'extrême perfection du serviteur ; et à celui-ci Allah ordonne : « Dis, 
mon Seigneur, donne-moi plus de science » (Cor. 20, 114).

  Celui qui  parle dans sa  khalwah en soi-même avec quelqu'un des êtres n'est  pas en  khalwa. 
Quelqu'un disait à un pratiquant de la retraite : « Mentionne-moi auprès de ton Seigneur dans ta 
retraite ». Celui-ci lui répondit : « Si je te mentionnais, je ne serais plus avec Lui en retraite ». Par 
cela tu comprendre la parole d'Allah – qu'Il soit exalté - « Je suis Compagnon de séance de celui qui 
me Mentionne », car l'homme de ne Le Mentionne pas sans actualiser le Mentionné (al-Madhkûr) 
dans son âme. Si le Mentionné possède une « forme », il L'actualise dans son imagination (khayâl), 
s'Il n'est pas du monde des formes ou s'Il n'a pas de forme, Il est actualité par la faculté de mémoire 
intellectuelle (al-quwwah adh-dhâkirah), car cette faculté fixe les idées (al-maânî) pendant que la 
faculté imaginative (al-quwwah al-mutakhayyilah) fixe les images (al-muthul)  apportées par les 
sens, ou celles inhabituelles constituées par la faculté formatrice (al-quwwah al-muçawwirah) qui 
tire ses éléments de l'expérience sensible, car en mode nécessaire celle-ci ne peut travailler qu'avec 
des éléments acquis par voie sensible sans laquelle elle ne peut agir.

  Une des règles de la Khalwah dans cette Voie est l'invocation intérieure (adh-dhikr an-nafsî) au 
lieu de l'invocation prononcée (adh-dhikr al-lafzî).

  (Toutefois) le commencement de la retraite se fait avec l'invocation imaginative (adh-dhikra-l-
khavâli)  qui consiste à se représenter la parole du  dhikr comme composée de lettres écrites et 
articulées que l'imagination retient  par voie auditive ou visuelle.  On récite ainsi la parole sans 
monter à l'invocation intelligible (adh-dhikr al ma'nawî) qui est dépourvue de « forme » et qui est 
l'invocation du cœur (dhikru-l-qalb).

  C'est de l'invocation du cœur qu'on perce vers le but poursuivi et vers l'accroissement de science. 
Par la science obtenue ainsi on connaît quel est le rôle des images qui lui ont été présentées et 
produites  par  les  sens  dans  son  imagination,  en  sommeil  (nawm)  ou  en  veille  (yaqzhah),  en 
évanouissement  (ghaybah)  ou en extinction (fana')  et  qu'il  comprend ce qu'il  voit :  cela est  la 
science de l'interprétation des songes (at-ta'bîru li-r-ru'yâ).

  Un autre cas de pratique de la Khalwah est constitué par ceux qui entrent en retraite pour rendre 
pure leur réflexion (li-çafâi-l-fikr ) et jouir d'une spéculation sûre sur les questions de science dont 
ils cherchent la solution. Ce cas est celui de ceux qui puisent leur science dans leurs réflexions, et 



qui pratiquent la retraite pour s'assurer de ce qu'ils veulent atteindre, quand cela leur apparaît dans la 
balance de la logique ; cette balance est très sensible, le moindre courant, le moindre courant d'air 
affecte et lui produit un déséquilibre : alors ceux-ci entrent en khalwah et bouchent les ouvertures 
par où passe l'air  afin  que nul  mouvement  n'influe sur  la  balance et  n'altère la  qualité du but 
recherché. Une telle khalwah n'est pas pratiquée parle les Gens d'Allah (Ahlu-Llâh), car ceux-ci ne 
font la retraite qu'avec le dhikr. La pensée réflexive (al-fikh) n'a aucun pouvoir sur eux et ne saurait 
les affecter. Si la réflexion accompagne quelqu'un de cette catégorie dans sa Khalwah, celui-ci doit 
en sortir, en sachant qu'il n'est pas désiré pour cela, et qu'il ne fait pas partie des Gens de la Science 
Divine Sûre, car si Allah le désirait pour la Science provenant du Flux Divin (al-Fayd al-ilâhî), Il 
l'aurait détaché de sa pensée réflexive.

  D'autres gens entrent en khalwah du fait qu'ils sont accablés par la société, oppressés par la vue du 
monde, et même de leur famille, gênés par le mouvement ; désirant la tranquillité, ils se réfugient 
alors dans la retraite.

  D'autres enfin s'attachent à la khalwah pour les délectations qu'ils y trouvent.

  Tout cela sont des choses bien faibles qui ne confèrent aucune station spirituelle (maqâm), ni rang 
initiatique (rutbah).

  Le compagnon de la Khalwah (initiatique) n'attendra ni événement (wârid), ni forme (çurah), ni 
vision (chuhûd) ; il n'aspirera qu'à une « science de son Seigneur ». Celle-ci lui sera donnée une fois 
sans support matériel, une autre fois avec un tel support et en ce dernier cas, la science sera la 
signification de la matière respective (10bis).

  La  Khalwah a ses exigences et son compagnon doit en rendre compte. Elle est le voile le plus 
proche. Cette  khalwah est pure relation (réalité conceptuelle) (nisbah), elle n'est pas une station 
(maqâm) : je parle ainsi de la khalwah ordinaire des initiés non pas de celle (principielle) qui est un 
maqâm et dont nous avons traité au début de ce chapitre. Cette khalwah (méthodique) , bien qu'elle 
ne soit pas un maqâm, procure à celui qui la pratique avec le dhikr, des maqâmât qui embrassent les 
mondes sensibles (al-Mulk), informel (al-Malakût) et subtil (al-Jabarût) ; c'est, parmi les catégories 
initiatiques des Arifûn (les Connaissants) et des Malâmiyah (les Gens du Blâme), le cas des Udabâ 
Arbâbu-l-Mawâqif (Les Polis, Maîtres observant les limites entre deux stations). Quant aux Ahlu-l-
Wiçal wa-l-Uns (les Gens de l'Union et de l'Intimité) d'entre les Arifûn et les  Malâmiyah, ils ne 
voient pas ces stations comme pénétrant dans le  Malakût, mais comme limitées au domaine du 
Jabarût (11) et du Mulk, sauf que ces stations sont proches du Malakût dont elles ne sont séparées 
que par deux degrés (darajatâni).

  Les Polis observateurs des limites (al-Udabâu-l-Wâqifûn) d'entre les Gens du Blâme voient ces 
stations comme ayant 641 degrés (12). Les Conaissants (al-Arifûn) d'entre les Gens de l'Intimité 
(Ahlu-l-Uns) les voient ayant 1067 degrés (13). Les Polis d'entre les Connaissants observateurs les 
limites les voient avec 667 degrés (14), et les Gens du Blâme d'entre les Gens de l'Intimité et de 
l'Union les voient en ayant 1036 (15).

(10bis) Il s'agit surtout des sciences « données » sous forme de breuvages initiatiques.
(11) Chez ceux-ci, on a le tâ, qui est du domaine du Jabarût, à la place du hâ qui est du domaine du 
Malakût.
(12) Conformément à la valeur numérique du mot Khalwah pris sans l'article et avec le hâ compté 
5.
(13) Valeur du mot al-khalwat.
(14) Valeur numérique du mot al-khalwa avec l'article et sans la lettre finale (résorbée comme dans 
le parler populaire).



(15) Valeur numérique du mot khalwat sans l'article.

                                                                    Traduit de l'arabe et annoté par M.Vâlsan

SUR L'ABANDON DE LA KHALWAH

c'est-à-dire LA JALWAH (*) (la Sortie à jour)
FUTÛHAT chap. 79.

                   Vers :
                          Quand l'homme ne voit rien d'autre que son 
                        Dieu chez tout être, le Vide (al-Khalâ) est im-
                        possible.
                          Si tu est tel, tu es homme de la Sortie à Jour
                        (al-Jalwah), et dans un tel être Allah a un Sabre
                        tranchant et une Parole (1).

       *
       **

  Sache (ô lecteur – et qu'Allah nous raffermisse et nous – que le dévoilement intuitif (al-kachf) 
s'oppose à la khalwah, même si l'homme s'y trouve (c'est-à-dire en cellule), car le voile appartient à 
celle-ci (non pas à l'homme qui jouit du dévoilement). Quand l'homme obtient le dévoilement, il sait 
qu'il n'a pas été (réellement) en khalwah. C'est pourquoi le fait de s'appliquer à la retraite ordinaire 
est  une preuve de l'état  d'ignorance de celui  qui  la commence.  Celui-ci,  lors de l'obtention du 
dévoilement intuitif se rend compte de son ignorance.

  Tout homme qui ignore qu'il ignore est deux fois ignorant, alors que celui qui sait qu'il ignore n'est 
ignorant qu'une seule fois. Celui qui sait qu'il est lui-même l'Apparent (azh-Zhâhir) du fait que (le 
Vrai) apparaît en toute chose et qu'il ne reste rien en dehors de Lui, se trouve en khalwah avec soi-
même, si toutefois cet homme n'a pas regardé vers ce qui se manifeste en lui (comme vers des 
choses distinctives). Autrement cela lui produit la « compagnie » ou la « plénitude » (al-mala) et la 
« sortie à jour » (al-jalwah), et pour un tel être, la khalwah n'est plus valable selon ce point de vue.

  Il y a des gens qui accordent prépondérance au compagnon de la khalwah, d'autres à son opposé, 
c'est-à-dire au compagnon de la jalwah.

  Les Noms divins de Premier (al-Awwal) et d'Intérieur (al-Bâtin) exigent la Khalwah, et ceux de 
Dernier (al-Akhir) et d'Apparent (azh-Zhâhir) exigent l'abandon de celle-ci, ce qui est la  Jalwah. 
Aussi sauras-tu que, quel que soit le Nom qui prévaudra sur toi, il n'y a pas de supériorité entre les 
Noms divins, selon un point de vue.
 
  L'aboutissement (maâl) de la Khalwah est, comme par anagramme de leurs noms, une conversion 
de la « retraite » (maâl) en « plénitude » (ou « société »)(mala) (2).

  La Khalwah est propre à la vie d'en bas, et la Jalwah est propre à l'autre vie, or « l'autre vie est 
meilleure » (cf. Cor. 87, 17).

(*) Ce terme se lit également jilwah.



(1) Ce sont deux « formes » du Verbe, manifestés notamment par des Prophètes et des Saints.
(2) A noter aussi que c'est le même terme, maâl, qui signifie « aboutissement » et « retraite ».

                                                                                      Traduit de l'arabe et annoté par M.Vâlsan


