EPITRE SUR LES FACETTES DU CEUR
(Risalah fi awjuhi-l-galb)

du Cheikh al-Akbar Muhyu-d-Din lbn Arabi

Traduit et annoté par Michel Valsan,
Etudes Traditionnelles, n° 418, Mars-Avr. 1970.

Notice bibliographique.

Le petit traitée du Cheikh al-Akbar traduit ci-apres, qui n'a jamais été imprimé,
est attesté par 8 manuscrits des collections de Turquie (Cf. O. Yahya, Histoire et
classification de I'eeuvre d'Ibn Arabi, R.G. n° 62). Pour notre traduction nous
nous sommes servi de trois d'entre ceux-ci : Carullah 2080i, fol. 1b - 2a, établi
d'apres l'original en 791 H. a Konya ; Aya Sofya 4875, pp. 202 - 204 ; Nafiz
685, pp. 699 - 703, daté de 1098 H.

Cette derniére copie porte comme titre « Epitre du Cheikh Muhyu-d-Din lbn
Arabi adressée au Cheikh Fakhru-d-Din ar-Razi, qu'Allah sanctifie le secret de
chacun des deux » (Risalah li-ch-Chaykhi Muhyu-d-Din al-Arabi ila-ch-Chaykhi
Fakhri-d-Din ar-Razi gaddasa-Llahu sirra-huma), ce qui est vraisemblablement
dd a une confusion du copiste avec I'épitre bien connue portant ce titre, publiée
dans les Rasailu-bni-1-Arabi (Hayderabad-Dekkan, 1947) n° 15 et déja traduite
par nous dans Etudes Traditionnelles N° 366-367, juillet a octobre 1961.

M. VALSAN.

Sache (1) que le coeur — compte tenu d'une diversité d'avis existante chez les
Gens des réalités fondamentales et des devoilements initiatiques (Ahlu-l-hagaiq
wa-I-mukéachafat) — est comme un miroir rond, a six facettes (awjh, sing wajh)
selon certains (2), a huit selon d'autres de ces gens. Or Allah a placé devant
chacune des facettes du cceur une présence (hadrah) d'entre les Présences
divines fondamentales : et quand (3) une de ces facettes se découvre la «
présence » qui lui correspond se montre. Lorsqu'Allah — qu'll soit glorifié et



exalté — veut gratifier (4) Son adorateur de quelque chose du domaine de ces
sciences (intuitives dont nous nous occupons). Il Se charge (5) — qu'il soit
glorifié — de la purification (6) du miroir de son cceur, y regarde de I’(Eil de la
Bienveillance et de la Grace propice (Aynul-Lutfi wa-t-Tawfiq) et lui fait puiser
une aide dans la Mer de la Confirmation (Bahru-t-Ta"id). L'étre favorisé par une
telle grace se trouve alors guidé vers la pratique des exercices spirituels et des
efforts physiques ; il trouve ainsi dans son cceur (7) le désir (iradah) et I'amour
(mahabbah). Aussi les membres corporels se pressent-ils a obéir au cceur qui est
leur maitre et chef. L'adorateur emploie alors les pensées (afkéar) et I'élévation de
I'aspiration (himmah), et se caractérise par les « caractéres divins » (akhlaqu-1lah
(8) : il lave son ceeur avec 1'eau de la vigilance (muragabah) jusqu'a ce que s'en
detache la « rouille des altérités » (cadau-l-aghyar) et que s'y réfléchissent les «
enceintes des mystéres » (hazhairu-l-asrar).

(1) Dans le ms. Aya Sofya 4875 manque le mot initial A4 'lam = « sache ».

(2) Ceux-ci sont désignes plus loin par le qualificatif des « Gens de la regle
prophétique » (Ahlu-s-Sunnah), c'est-a-dire ceux qui sont attaches aux pratiques
surérogatoires du Prophéete (sur lui le Salut!) ; dans le cas d'espéce ils sont en
cause en tant qu'ils s'en tiennent aux notions et a la terminologie prophetique. —
A propos de ce méme nombre des facettes du cceur on trouve ceci dans les
Futdhat (chap. 382) de notre auteur : «...L'étre a vers son extérieur six cOtés
(correspondant aux six directions de I'espace dont il occupe le centre), et le
nombre six possede la perfection, car il est le premier nombre parfait (de la série
des nombres entiers) parce que son sixiéme, son tiers et sa moitié font six
(autrement dit, ce nombre est egal a la somme de ses diviseurs 1+2+3 = 6). Or le
ceeur a six facettes ; a chaque coté spatial correspond une facette du coeur qui est
le coOté spatial lui-méme. Par cet ceil il saisit Dieu (al-Hagq) quand il se
manifeste a lui dans Son nom « I'Apparent » (azh-Zhahir). Si la théophanie
s'étend a tous les c6tés — en tant que « Lui est de toute chose Enveloppant »
(Cor. 41, 54) — le cceur réunit avec ses facettes tout ce qui lui apparait de la part
de Dieu de chaque coté et il est alors tout entier « lumiere » (nr) ». - A cette
idée de «perfection » est rattaché le symbolisme hexagonal des alvéoles
melliféres, dont il est question au chap. 332 du méme ouvrage. (3) Dans Nafiz
685 au lieu de fa-mata = « et quand », on a fautivement fa-man = «et qui »,
lecon qui introduit un désaccord dans la phrase.

(4) Dans Carullah 2080, au lieu de an yamnaha = « qu'il le gratifie », on a an
fataha = « qu'll lui a ouvert », ce qui n‘assure pas l'accord.



(5) Dans Nafiz 685, au lieu de tawalla = « Se charge », on tazakka = « Il se
purifie », ce qui ne saurait y trouver sa place.

(6) Les trois mss. ont ici nettement bi-tawfigi-Hi = « par Sa grace opportune »,
ce qui apparait cependant en double emploi dans les mots qui suivent. Mais le
ms. Carullah 2080 (qui est, rappelons-le, copié sur I'original) a propos de cette
expression peu commode, présente en marge par scrupule du copiste, le « dessin
» sans points diacritiques du mot de l'original (I'écriture habituelle d'Ibn Arabi
étant sans points diacritiques), ou il nous a semblé pouvoir lire tacfiyat = « de la
clarification ». La phrase que nous reconstituons et traduisons dans le texte est
donc : « ...tawalla — subhana-Hu — tacfiyata mir'ati galbi-hi ».

(7) Nafiz 685 porte ici par erreur min muhibbi-hi = « de celui qui I'aime », au
lieu de fi galbi-hi que nous rendons dans notre version.

(8) Cf. le hadith : Takhallag( bi-akhlaqgi-llah = « Caractérisez-vous par les
caractéres d'Allah ! ».

La 1° facette regarde vers la Présence de I'Institution ferme (Hadratu-I-Ihkam)
(9); son polissage se fait par les efforts physiques disciplinés (mujahadat).

La 2° facette regarde vers la Présence du Choix préférentiel et du libre
Gouvernement (Hadratu-I-Ikhtiyar wa-t-Tadbir) ; son polissage se fait par la
rémission de son commandement a Dieu et la résignation devant Lui (at-tafwid
wa-t-taslim).

La 3° facette regarde vers la Présence de I'Invention (Hadratu-1-lbda'a) ; son
polissage se fait par la réflexion (fikr) et la considération (i zibdr) (10).

La 4° facette regarde vers la Présence du Propos adressé (Hadratu-I-Khitab) ;
son polissage se fait par la rupture d'avec les choses et les étres du monde
(khal 'u-1-akwan wa-I-aghyar) (11).

La 5° facette regarde vers la Présence de la Vie (Hadratu-lI-Hayat) ; son
polissage se fait par le rejet de soi-méme et I'extinction (at-tabarri wa-1-fand).

La 6° facette — qui est la 8° chez ceux qui affirment qu'il y en a 8 — regarde
vers la Présence de Ce-qu'on-ne-dit-pas (Hadratu Ma la yugal) ; le polissage de
cette facette se fait par : « O ! Gens de Yathrib, pas d'arrét » (Cor. 33, 13) (12).



Quant aux deux autres facettes qui constituent le point de la divergence
mentionnée au début (a savoir la 6° et la 7° chez ceux qui parlent de 8), les Gens
attachés a la regle prophétique (ahlu-s-Sunnah) les ramenent a la Présence de
I'Institution ferme (Hadratu-I-lhkam), alors que les autres disent que I'une de ces
facettes regarde la Présence de la Contemplation (Hadratu-l-muchahadah), dont
le polissage se fait par la vente de I'ame (bayu-n-nafs), et I'autre vers la Presence
de I'Audition (Hadratu-s-Sama’) dont le polissage se fait par le silence et la
politesse (ag-camt wa-l-adab). Il n'y a pas de 9° facette, et Allah — qu'il soit
glorifié — n'a pas a dévoiler une autre «présence» en plus de ces 8
susmentionnées qu'll a instituées ; le coeur n'a pas de facette dans laquelle se
révele la Sagesse divine (al-Hikmatu-I-ilahiyyah) prévue par le Vouloir éternel
(al-lrédatu-l-gadimah) c'est la le point de contestation entre les Acharites
(théologiens ésotéristes) et les Soufis, et cela est une chose trés subtile que ne
peut comprendre qu'un étre jouissant de I'expérience directe (¢ahibu dhawq).

(9) Dans la terminologie technique des théologiens I'ihkam désigne « l'art de
faire parfaitement les choses », ce qui est considéere, en outre, comme une preuve
logique de la Science divine.

(10) La notion de al-/bdd ’a se rattache au nom divin Badi'u-s-Samawati wa-I-
Ard (Cor. 2, 117 et 6, 101) = « I'Inventeur des Cieux et de la Terre », c'est-a-dire
le Créateur original qui ne prend modeéle sur rien et dont toute creation est
unique en son espéce. La relation avec le fikr et I zibar réside dans le fait que
I'aspect d'« originalité » apparait a la suite des actes de réflexion et de
considération. Le Coran invite souvent a réfléchir sur la création des Cieux et de
la Terre, et a considérer les exemptes proposes.

(11) Cf. ms. Carullah 2080 et Aya Sofya 4875. — Le ms. Nefiz 685 porte ici
sab u-l-akwan = « le rejet des étres du monde », expression peu courante qui
doit remonter a une lecon fautive du terme authentique khal’u, et qui est
d'ailleurs suivie dans ce seul ms. d'une explication qui n'est certainement pas de
l'auteur ay bi-dhahabi hay'ati-l-akwan wa husnihd = «c'est-a-dire par
I'eloignement des formes des étres et de leurs charmes ». Le sens reste ainsi a
peu pres le méme dans les deux lecons.

(12) A signaler que dans le Livre de la Proximité (Kitabu-l-Qurbah) le Cheikh
al-Akbar qualifie par ce méme fragment de verset, le magdm des Afrad qui
observent le secret le plus parfait de I'ldentité Supréme.



Ensuite sache que ces « Présences » ont des « portes » qui font face a ce qu'il y a
comme « rouille » sur la surface du miroir, et qui s'appellent les « portes de la
Volonté divine » (abwéabu-I-Machiah) (13). Dans la mesure ou il y a polissage il
y a la théophanie (at-tajall?), et dans la mesure ou lI'on ouvre des « portes » il y a
la vue a découvert (al-kachf). Mais tout miroir poli n'a pas nécessairement le
dévoilement : il est seulement préparé a recevoir des formes. De méme tout étre
qui chemine sur cette Voie (at-Tarig) n'obtient pas nécessairement la vue a
découvert ; il se peut que cela lui soit retardé jusqu'au Jour de la Résurrection, je
veux dire le jour de « sa résurrection personnelle » (giyamatu-hu) (14), de la
méme fagon qu'on peut tarder a se mettre devant le miroir jusqu'a un certain jour
; sinon, d'ailleurs, pour quelle raison l'aurait-on poli et pour quelle utilité aurait-
il eté existencié ? Toutefois (en attendant), des fulgurations du co6té du
Recherché (al-Mat lib) lui brillent, méme si ces fulgurations ne proviennent pas
d'une « forme » (¢lrah) car les « formes » que nous avons en vue en cette
matiére sont des formes spéciales réservees au miroir des étres qui connaissent
les réalités fondamentales (ahlu-I-hagéiq) (15).

Quand tu montes vers ces demeures (manazil) et que tu contemples ces stations
(magamat), les mysteres (ghuydb) te deviennent visibles ; il s'agit ainsi des
« mysteres » que recele la forme extérieure des sciences de la Religion, non pas
de ceux qui concernent les personnes — par exemple le crime commis par un tel
ou l'adultere par un autre (15 bis) — car les mysteres de cette derniére catégorie
font l'objet des dévoilements ordinaires des gens de la voie (mukéachafatu-s-
salikin).

Si ton mental n'est pas disposé (a accepter ce que je dis) et si tu n'as pas eu le
don de la foi en ce magam (de la Science spirituelle), Allah te permet toutefois
de trouver dans le monde extérieur un exemple au moyen duquel tu pourras
monter jusgu'a ce gue nous avons mentionné : a savoir que dans le miroir
sensible ordinaire les formes sensibles ne se réfléchissent que dans la mesure de
son polissage. Le chef des hommes — qu'Allah lui accorde graces unitives et
graces salvifiques — a averti a ce sujet lorsqu'il a dit : « Les cceurs se rouillent
comme se rouille le fer ». On lui demanda: « Qu'est-ce qui peut les fourbir alors
? » Il répondit « Le dhikr d'Allah et la récitation du Coran » (16). Or de tout
temps les exemples ont été institués comme indices au sujet des sciences
seigneuriales : celui qui s'arréte avec (la forme extérieure de) I'exemple est égare



; celui qui monte au-deld de cette forme jusqu'a la réalité supérieure (hagigah)
est bien dirigé.

(13) Cf. Carullah 2080 et Aya Sofya 4875. Chez Nefiz 685 le deuxieme terme
n'est pas compréhensible.

(14) 11 s'agit de ce qu'on appelle aussi la petite Résurrection qui a lieu au
moment de la mort ordinaire, cf. au hadith : «Pour celui qui meurt la
Resurrection s'est déja dressée » ; celle-ci on la différencie cependant d'avec la
Grande Résurrection finale qui est celle ou sont réunis tous les morts. Mais la
verite est que la condition temporelle ordinaire étant rompue, les deux
« Résurrections » arrivent a étre simultanées et coincident.

(15) Il s'agit de formes theophaniques.

(15 bis) Le passage inclu entre tirets manque dans Naflz 685 qui porte ici, apres
quelque correction visible, seulement 1& fi haqgi fulan =« non au sujet d'un
tel ».

(16) Il s'agit de l'invocation technique d'Allah et de la recitation réguliere du
Coran.

Sache, d'autre part, qu'a ces « Présences » correspondent des secrets opératifs
extérieurs (asrar zhahirah) et des secrets opératifs intérieurs (asrar batinah).
Les secrets opératifs extérieurs sont pour les étres voués a la tentation diabolique
(ahlu-l-istidraj) (17); les secrets intérieurs sont pour les étres attachés aux
réalités profondes (ahlu-1-hagaiq).

Tout sage n’est pas sage véritable. Le véritable sage (hakim) est celui que bride
fermement la martingale de la sagesse (18) qui ’oblige a s’arréter 1a ou tombe «
la Parole tranchante » (entre vrai et faux, entre utile et vain, entre les droits des
uns et des autres) (19), et I’empéche de regarder a autre chose que son propre
¢tat ; c’est celui qui reste attaché a la vigilance (muragabah) en tous ses instants.
N’est pas sage I’€tre qui parle de la Sagesse et sur lequel n’apparaissent pas les
effets de celle-ci. L’Envoyé d'Allah — sur lui la Paix — a dit : « Il se peut qu’un
porteur de science sacrée (figh) ne soit pas un sage sagace (fagih) (20) ; la
science qu’il porte n’est qu’un dépdt de confiance qu’il doit remettre a un autre
que lui, tel I’ane portant les livres sacrés (cf. Cor. 62, 5) ». Lorsqu’une sentence
de sagesse sort de toi, considere-la en ton propre cas ; si tu en es revétu, tu en es
le titulaire, mais si tu en es déparé, tu n’en es que porteur responsable.



Tu peux verifier cela en considérant ta droiture ou rectitude (istiqgamah), selon la
voie la plus claire, le parcours le plus direct et la balance la plus exacte, quant a
ta parole, quant a ton acte et quant a ton cceur. Car les hommes en matiére de
rectitude se répartissent en 7 classes : 2 de ces classes détiennent la suprématie,
les 5 autres occupent des degrés inféerieurs.

Il y a tout d’abord celui qui est « droit » (mustagim) a la fois dans sa parole,
dans son acte et dans son cceur, et ensuite celui qui est « droit » dans son acte et
dans son cceur, sans qu’il le soit aussi dans la parole : ces ceux cas ont la
supériorité, et le premier mentionné en est évidemment le plus éleve.

Viennent ensuite :

Celui qui est « droit » dans son acte et sa parole mais qui ne I’est pas dans son
coeeur ; pour un tel on espere qu’il tire profit d’un autre que soi.

Celui qui est « droit » dans sa parole et son ceeur, sans qu’il le soit dans son acte.

Celui qui est « droit » dans son cceur, sans qu’il le soit aussi dans son acte ni
dans sa parole.

Celui qui est « droit » dans son acte, mais qui ne I’est pas dans sa parole ni dans
son cceur.

Celui qui est « droit » dans sa parole, et qui ne I’est ni dans son acte, ni dans son
ceeur.

Dans ces autres cas, la situation est « a la charge » des étres respectifs, non pas «
en leur faveur » ; toutefois parmi ceux-ci I’un peut étre supérieur a 1’autre.

Par la notion de droiture quant a la parole (al istigamah fi-I-gawl), je ne vise pas
I’abstention de médisances, de calomnies et des autres péchés pareils, car la
notion de rectitude en matiere d’ « acte » inclut tout cela. Mais je vise ainsi le
fait de diriger un autre par sa parole vers la VVoie Droite, car il est possible que
celui qui est ainsi « droit dans sa parole » soit déparé lui-méme du but vers
lequel il dirige cependant I’autre. Tel est le sens que je donne a la « droiture
quant a la parole ».



Tout cela peut étre représenté par un exemple unique. Voici un homme qui a
étudié les regles sacrées concernant la priére d’institution 1égale (calat), de sorte
qu’il en posseéde bien le sujet, et qui ensuite en instruit un autre : c’est le cas de
celui qui est « droit dans sa parole ». Or, voici que le temps d’accomplir la priére
arrive, et I’homme s’en acquitte lui-méme telle qu’il avait enseigné a 1’autre, et,
ce faisant, il en observe les régles extérieures : c’est le cas de celui qui « droit
dans son acte ». Mais en outre, I’homme sachant que ce qu’Allah veut de lui
dans cette pricére c’est la « présence du ceeur » (huddru-l-galb) pour I’entretien
avec Lui, il rend son cceur présent dans sa priere : c’est le cas de celui qui est «
droit dans son coeur ».

Tu peux reporter sur ce schéma exemplaire le reste des cas de droiture, et tu le
trouveras trés éclairant, s’il plait a Dieu, le Trés-Haut.

D’autre part, il faut que tu saches que les causes qui te détournent de la Voie de
Droiture parfaite ne peuvent étre déterminées limitativement. La chose est bien
précisée dans le Livre d’Allah le Sublime et dans les hadiths de I’Envoyé
d’Allah — sur lui les graces unitives et les graces salvifiques —. Comment
pourrais-tu étre rassuré a I’encontre de la Ruse d’Allah ? D’ou pourrais-tu tirer
une telle sécurité alors que I’Envoy¢ d’Allah — sur lui les graces unitives et les
graces salvifiqgues — disait lui-méme : « O mon Dieu, je Te demande pardon
pour ce que je sais et pour ce que je ne sais pas ! » Et lorsqu’on lui demanda «
Mais est-ce que tu as peur, 6, Envoyé d’Allah ! », il répondit : « Et qui pourrait
me garantir, alors que le cceur est entre deux des doigts du Tout-Miséricordieux
qui le tourne comme Il veut ? ». En outre Allah dit : « Et il leur apparaitra alors
de la part d’Allah, ce avec quoi ils ne comptaient pas ! » (Cor. 39, 47). L’homme
est sujet au changement et il est affecté par toute qualité qui le frole. C’est
pourquoi un des Connaissants déclarait : « Si on m’offrait de choisir entre la
mort en martyre de la foi a la porte de la maison et la mort ordinaire, toujours
avec profession de 1’Unité a la porte de la chambre, je choisirais la mort en
martyre (ici devant la porte de la maison), car je ne sais ce qui peut arriver a
mon cceur comme changement sous le rapport de la profession de 1’Unité avant
que je n’arrive a la porte de la chambre ».

Sois en garde tant que ton composé (humain) subsiste. Allah — qu’Il soit exalté
— a dit a Moise dans la Thora : « O Fils d’Adam, ne sois pas rassuré¢ a 1I’égard



de Ma ruse, tant que tu n’as pas franchi le Cirat (le Pont au-dessus de 1’Enfer) ».
Les malheurs — qu’Allah t’aie en Sa miséricorde — sont nombreux, les affaires
sont dangereuses, et la Voie est étroite sur laquelle ne se tiennent fermement que
les étres favorisés par la Providence.

Or, du fait d’un regard (inconsidéré) et d’'une démarche (fiere) les pieds glissent.
Ne vois-tu pas qu’Abl Sulayman ad-Darani (21) dit : « J’ai entendu un des
gouvernants dire une chose (critiquable) et je voulus le réprouver, mais j’ai eu
peur qu’il me tue ; or, je n’ai pas eu peur de la mort, j’ai craint seulement qu’il
ne se présente a mon ceceur la tentation d’apparaitre vertueux devant les créatures
lors de la sortie de mon ame ; alors je me suis abstenu ! » Regarde quelle
circonspection observent de tels étres a I’égard d’une possible glissade sachant
ce qu’il y a alors comme perte. Si tu veux avoir leurs lumieres et leurs secrets
marche sur leurs traces !

Traduit de I’arabe et annot¢ par
M. VALSAN.

(17) Textuellement istidraj signifie « empressement a monter les degrés », ce
qui provient d'une inspiration diabolique ; une montée en ces conditions est
suivie d'une chute irrémédiable.

(18) Textuellement Al-Hakimu man hakamat-hu-I-Hikmatu. — Le terme
Hikmah « sagesse », est de la méme racine que hakamah, « martingale » (qui
entoure le menton du cheval), et évoque ainsi les idées de « maitrise » et de «
gouvernement ». — Dans Futdhat, chap. 558 (Hadratu-I-Hikmah), I’auteur
expligue encore ceci: « Le sage est bridé fermement par la martingale de la
Sagesse, en sorte que c’est la Sagesse qui régit celui-ci et non lui qui régit la
Sagesse. Car Celui qui régit la Sagesse possede la Volonté (al-Machi’ah) a
I’égard de la Sagesse, alors que celui qui est bridé par la Sagesse est régi
parcelle-ci... ».

(19) Faclu-I-Khitab. Cf. Cor. 38, 20 au sujet de David : « Et Nous renforcames
son royaume et nous lui donnédmes la Sagesse et la Parole tranchante » [wa
shadadna mulkahu wa-ataynahu al-hikmata wa-facla-I-khitabi].



(20) Les termes figh et fagih sont traduits ici avec le sens qu’ils avaient du temps
du Prophéte ; dans le langage d’aujourd’hui, ils représentent la « science
juridique » et le « juriste ».

(21) Un des maitres du Soufisme, né en 140 a Wasit, mort en 215 a Daraya, pres
de Damas.



