


LA PARURE DES ABDÂL
(Hilyatu-l-Abdâl)

Traduit de l’arabe et annoté par
MICHEL VÂlSAN

PRÉSENTATION

Le présent traité fait partie des nombreux petits écrits de Muhy ed-Dîn Ibn Arabî. 
Datant de la première moitié de sa vie (1), mais d'une époque ou le Maître s'était déjà 
manifesté  comme  Sceau  de  la  Sainteté  muhammadienne  (Khatamu-l-Wilâyati-l-
muhammadiyya),  cette œuvre expose sous une forme succincte l'essentiel  de son 
enseignement  sur  les  moyens  fondamentaux  du  travail spirituel.  Pour  souligner 
l'importance de ceux dont il parle, il les montre comme constituant plus spécialement 
la méthode de réalisation d'une des plus hautes catégories initiatiques, les Abdâl. Le 
titre complet du traité est du reste assez expressif : « La Parure des Abdâl et ce qui 
s'en manifeste en fait de connaissances et états spirituels » (Hylyatu-l-Abdâl wa mâ 
yazharu 'anhâ mina-l-ma'ârifi wa-l-ahwâl).

La notion de hilya = « parure » n'est pas une simple figure de style ; elle est liée au 
contraire au terme technique de tahally, dérivé de la même racine et signifiant au sens 
littéral  « prise  de  parure » ;  appliqué  à  la  réalisation  initiatique  ce  terme  est  un 
symbole  de  « l'appropriation  des  qualités  divines »,  al-ittisâfu  bi-l-Akhlâqi  al-
ilâhiyya,  appelé  plus  couramment  « la  caractérisation  par  les  Noms  divins »,  at-
takhalluqu bi-l-Asmâ'. La « parure » des Abdâl est donc la  théosis qui qualifie plus 
spécialement cette catégorie initiatique. Dans l'enseignement de Muhy ed-Dîn qui 
observe toujours  la  règle  des convenances spirituelles  – celles-ci  ne sont  pas de 
simples mesures de prudence extérieure puisqu'elles assurent plutôt les modes les 
plus opportuns de la conception intellectuelle – le tahally est présenté comme étant 
« la manifestation de la Servitude Absolue, malgré la caractérisation par les Noms 
divins » (2).

La matière des différents chapitres de notre traité a été reprise plus tard dans le cadre 
des  Futûhât,  mais l'intérêt de cet opuscule d'un caractère synthétique n'en est pas 
diminué. Toutefois nous avons estimé utile de compléter ces données, dans les notes, 
par des éléments additionnels puisés, entre autres dans un petit chapitre des Futûhât, 
le 53e, intitulé : « Ce que doit pratiquer l'aspirant tant qu'il n'a pas trouvé le maître », 
car les règles générales de la méthode initiatique dont il est question dans la « Parure 
des Abdâl » sont susceptibles d'une certaine application à la discipline préparatoire de 
ceux qui sont à la recherche d'un maître spirituel.



La traduction a été faite d'après l'édition de Damas (1929), collationnée avec deux 
manuscrits de la Bibliothèque Nationale de Paris, compris dans les recueils numéros 
1338 et 6614 (le premier de ces manuscrits est très fautif) (3).

1 – 599 de l'Hégire ; Muhy ed-Dîn, qui est né 560 et mort en 638 H. (= 1165-1240), 
avait alors 38 ans (en années solaires).
2 – Futûhât, chap. 73, q. 153.
3 – L’édition de ce texte faite à Hayderabad (1948) ne nous est parvenue qu’après la 
composition du présent travail.
[Ce texte a été publié pour la première fois dans la revue Etudes Traditionnelles, 
n°286 et 287, septembre-octobre et novembre 1950].

LA PARURE DES ABDÂL

Au nom d'Allâh, le Tout-Miséricordieux, le Très-Miséricordieux !

Louange soit  rendue à Allâh  pour  ce qu'Il  a  inspiré (1)  et  « parce qu'Il  nous a 
enseigné  ce  que  nous  ne  savions  pas !  Il  nous  a  accordé  ainsi  une  faveur 
magnifique ! » (2)

Et qu'Allâh prie sur le Chef le plus auguste, le Prophète le plus noble, celui qui a  
reçu les « Sommes des Paroles » (3) à la Station Suprême et qu'Il lui accorde Ses  
salutations !

1 – Il semble qu'il y ait là une référence implicite à l'histoire raconté un peu plus loin, 
où l'on  trouve mentionnée « l'inspiration »  qu'eut  le  personnage Abu-l-Majîd  ben 
Selmah de poser à l'un des Abdâl la question des moyens par lesquels ont peut arriver 
à la condition initiatique de ceux-ci. Cela est d'autant plus probable que le présent 
écrit se présente comme un commentaire de la réponse que fit alors le Badal. Mais 
d'autre part il y a là encore une référence à l'inspiration qu'eut notre auteur même, 
consécutive au rite d'istikhâra  accomplit par lui avant de procéder à la rédaction de 
ce  traité.  D'ailleurs  il  devait  y  avoir  entre  ces  deux « inspirations »  une certaine 
relation, et nous en signalerons plus loin quelques incidences.
2 – Cf. Coran, 4, 113.
3 – Termes d'un hadith (cf. notre traduction du Livre du Nom de Majesté de Muhy-d-
Dîn  Ibn  Arabî).  La  révélation  apportée  par  le  Sceau des  Prophètes  est 
traditionnellement considérée comme renfermant toutes les paroles révélées. Un sens 
plus spécial de cette expression est que la forme de cette révélation faite en arabe 
présente  certains  caractères  synthétiques  qui  assurent  une  pluralité  d'acceptions, 
même du point de vue strictement verbal.

*
*   *

Dans la nuit de lundi 22 du mois de Jumâdâ-l-Ulâ, en l'année 599, me trouvant à 



l'étape d'El-Mâyah à Tâïf (4) à l'occasion de la visite pieuse que nous avons faite (au 
tombeau)  d'Abdallah  Ibn  Abbâs,  cousin  du  Prophète,  j'ai  adressé  à  Allâh  une 
« demande de conseil » (5) du fait que mes compagnons Abû Muhammad Badr ibn 
'Abdallâh al-Habashî (l'Abyssin) (6), affranchi d'Abû-l-Ghanâ'im ben Abî-l-Futûh al-
Harrânî, et Abû 'Abdallâh Muhammad ben Khâlid es-Sadafî at-Tilimsânî (Tlemcen) – 
qu'Allâh leur soit propice à tous les deux – m'ont demandés de rédiger pour eux, en 
ces jours de visite pieuse, quelques enseignements dont ils pourraient tirer profit dans 
la voie vers la vie future. Après avoir accomplit ma « demande de conseil », j'ai écrit 
le présent cahier (kurrâsa) que j'ai  intitulé :  « La Parure des  Abdâl et  ce qui s'en 
manifeste en fait de connaissances et états spirituels » (7), qui pourrait leur être, à eux 
ainsi qu'à d'autres, une aide sur le chemin du bonheur et un texte synthétique traitant 
des  différents  modes  de  la  volonté  spirituelle  (al-irâda).  Et  pour  cela,  de 
l'Existentiateur de l'univers nous demandons appui et aide !

4 – Localité à 75 milles au sud de La Mecque. Le nom de l'étape n'est pas sûr ; un 
manuscrit  porte Alu Umayah [et  le texte imprimé dans les  Rasâ'il indique = Al-
Mayah à Tâ'if].
5 – Il s'agit du rite de l'Istikhâra qu'on pourrait définir comme une demande adressée 
à Dieu d'être guidé dans le choix de ce qui est meilleur, soit devant une alternative, 
soit avant toute résolution à prendre. La règle traditionnelle courante prévoit qu'une 
telle  demande  soit  précédée  d'une  prière  de  deux  raka'ât (la  rak'a est  l'unité 
fondamentale des formules et  des gestes dont se compose la prière légale appelé 
salât). La réponse providentielle peut être obtenue de diverses manières, entre autres 
par une inspiration perçue clairement, soit par une évidence éprouvée de la solution la 
meilleure, soit par une assistance qui ne se manifeste pas distinctement du cours des 
événements. Un cas particulier de réponse est faite par une consultation du Coran, en 
l'ouvrant et en lisant un verset (à ce sujet il y a les modalités diverses du fa'l).
6 – Celui-ci  est un personnage de première importance parmi les disciples et  les 
compagnons du Sheikh al-Akbar, qui le mentionne encore dans d'autres écrits. Il lui a 
dédié notamment  Mawâqi' an-Nujûm (Les couchants des Astres),  Kitâb Inshâ' ad-
dawâ'ir wa-l-jadâwil (le Livre des circonférences et des tableaux), et Al-Futûhât al-
Makkiya (Les révélations de la Mecque).
7  – Les Abdâl constituent l'une des plus hautes catégories initiatiques. Ils sont dits 
être au nombre constant de 7. Représentants des 7 Pôles célestes dans les 7 Climats 
terrestres, ils résident chacun dans un Climat qu'il régit. On trouvera à la fin encore 
quelques indications sur leurs caractéristiques initiatiques.

*
*   *

Sache que l'Autorité (al-hukm) (8) est fruit de la sagesse (al-hikma), et que la Science 
(al-'ilm) est fruit de la connaissance (al-ma'rifa) (9). Celui qui n'a pas de Sagesse n'a 
pas d'Autorité, celui qui n'a pas de connaissance n'a pas de Science. Celui qui possède 
à la fois l'Autorité et la Science (al-hâkim al-'âlim) se dresse « pour Allâh » (li-Llâhi 
qâ'im),  et  celui  qui  a la sagesse et la connaissance (al-hakîm al-'ârif)  reste « par 



Allâh » (bi-Llâhi wâqif) : les gens d'autorité et savants sont ainsi des lâmiyyun (ayant 
comme emblème la lettre lâm) pendant que les sages-connaisseurs sont des bâ'iyyûn 
(ayant comme emblème la lettre bâ') (10).

8 – Sans entrer ici dans des explications trop spéciales, on peut préciser que l'Autorité 
ou  le  Pouvoir  de  décision  que  désigne  ici  le  terme  hukm,  et  que  possèdent 
exceptionnellement certains awliyâ', fait partie des attributs de prophétie légiférante 
qui peuvent être « hérités » (cf. Futûhât, chap. 158, 159 et 270). Ce pouvoir implique 
une certaine formulation d' « ordre » (amr) et de « défense » (nahy), dont les modes 
sont d'ailleurs très variés.
9 – Dans la terminologie technique de Muhy ed-Dîn, qui est d'ailleurs conforme à la 
parole  coranique et  à  l'enseignement  du Prophète,  la  Science est  supérieure  à la 
Connaissance. La première est rattachée au degré « divin » (ilâhî), la deuxième au 
degré « seigneurial » (rabbânî), d'où l'on établit encore la supériorité initiatique du 
« savant » (al-âlim) sur le « connaisseur » (al-'ârif). Chez certains maîtres le sens de 
ces  expressions  est  inversée  :  Muhy  ed-Dîn  qui  signale  la  chose  n'y  voit  pas 
d'obstacle  inéluctable,  à  condition  de  bien  comprendre  la  différence  des  réalités 
désignées ainsi. (Cf.  Mawâqi' an-Nujûm, IIe degré ;  Futûhât chap. 177). – Il est à 
peine nécessaire de faire remarquer que tout ceci ne concerne pas le seul domaine de 
la  connaissance  ésotérique,  et  que,  par  conséquent, pour  ce  qui  est  des  termes 
« science »  et  « savant »,  aucune  confusion  n'est  possible  avec  la  science  et  les 
savants  de  l'exotérisme :  ces  derniers,  tout  en  s'appelant  du même nom,  ne sont 
toutefois réellement que des 'ulamâ' az-zâhir, des « savants du dehors ». D'autre part, 
les notions de « science » et  « connaissance » dans le domaine ésotérique même, ne 
se situent pas dans le rapport « science théorique » et « connaissance intuitive », mais 
elles  désignent  deux  degrés,  qualitativement  différents  (qu'expriment  d'ailleurs 
respectivement, chez Muhy ed-Dîn, les qualificatifs de « divin » et « seigneurial ») de 
la connaissance initiatique effective. Il est certain que c'est l'acception généralisée de 
bonne heure dans le sens exotérique et théorique des termes 'âlim et 'ilm, qui a amené 
les  ésotéristes  à  donner  en  fait  aux  termes  'ârif et  ma'rifa un  sens  désignant  le 
connaisseur et la connaissance ésotériques et effectifs en général, en oppositions avec 
le savant et la science théoriques et ordinaires. – On trouvera un exposé de cette 
question dans la traduction que nous donnerons de certains textes de Muhy ed-Dîn 
Ibn 'Arabî sur les « Catégories de la connaissance initiatique ».
10 – Ce sont les deux initiales, à fonction de préposition, dans les expressions  li-
Llâhi = « pour Allâh » et  bi-Llâhi = « par Allâh » ; selon la première Allâh reste le 
« but », selon la deuxième Il est le « moyen ».

Tandis que l'ascète (az-zâhid) se plaît à renoncer au monde, et que celui qui se confie 
à Dieu (al-mutawakkil) repose entièrement sur son Seigneur, et tandis que le désirant 
(al-murîd)  recherche  les  chants  spirituels  et  l'enthousiasme annihilant,  et  que 
l'adorateur (al-'âbid) est  tout à sa dévotion et à son effort,  et tandis que le sage-
connaisseur (al-hakîm al-'ârif) exerce sa force d'esprit (al-himma) et se concentre sur 
le but,  – ceux qui sont investis de l'Autorité et possèdent la Science (al-hâkimûn 
al-'âlimûn)  restent  cachés dans l'invisible  et  ne les connaît ni  « connaisseur »,  ni 



« désirant »,  ni  « adorateur »,  comme  ne  les  perçoit  ni  « confié-à-Dieu »,  ni 
« ascète » ! L'ascète renonce au monde pour en obtenir le prix, le confiant se remet à 
son Seigneur pour atteindre son dessein, le désirant recherche l'enthousiasme pour 
abolir le chagrin, l'adorateur fait du zèle pour l'espoir d'accéder à la « proximité », le 
connaisseur sage vise par sa force d'esprit l'« arrivée », mais la Vérité ne se dévoile 
qu'à celui qui efface sa propre trace, et perd jusqu'à son nom ! La connaissance est 
voile sur le Connu, et la sagesse une porte auprès de laquelle on s'arrête ; de même 
tous les autres modes spirituels sont des « moyens » (asbâb), comme les « lettres » ; 
et toutes ces choses ne sont  que « faiblesses » ('ilal )  qui  aveuglent les regards et 
éteignent les lumières (11). Car s'il n'y avait pas les Noms, le Nommé paraîtrait, s'il 
n'y avait pas l'Amour, l'union (12) persisterait, s'il n'y avait pas les lots différents (du 
sort), tous les degrés seraient conquis, s'il n'y avait pas la Huwiyyah (le Soi suprême), 
la Anniyyah (le Moi suprême) (13) paraîtrait, s'il n'y avait pas Huwa, Lui, il y aurait 
Anâ, Moi, s'il n'y avait pas Anta, Toi, se verrait la marque de l'Ignorance (14), s'il n'y 
avait pas la compréhension (ordinaire) s'affirmerait le pouvoir de la Science (pure) : 
et alors les ténèbres seraient abolies, et toutes ces lourdes bêtes s'envoleraient comme 
d'impondérables oiseaux dans les exiguïtés de l'extinction !

A ton cœur se révèle Celui qui n'a jamais cessé
   de résider dans l'inscrutable mystère du Sans-commencement !
Mais c'est toi-même qui étais le voile sur ton œil (15)
   bien que cela fût par la vertu  même de ta similitude divine.
Alors au cœur apparaît que Celui qu’il voit
   n’a jamais cessé de l’appeler vers Lui !
C’est ainsi qu’un Propos vint, renfermant toute Parole,
   et sa gloire fut manifestée par l’Envoyé de la Région Suprême !

11 – La séquence des idées de ce passage est déterminée dans une certaine mesure 
par l'ambivalence de certains termes :  'illa  signifie en même temps « moyen » (ou 
« cause)  et  « faiblesse »  (ou  « défaut »)  et  en  grammaire  hurûfu-l-'illa sont  les 
« lettres faibles » : a, y, w.
12 – L'amour (al-mahabbah)  implique rapport  avec ce qui  n'est  pas en acte (al-
ma'dûm). Il nous semble qu'il faut y voir implicitement une relation avec l'idée que la 
création a comme cause l'amour d'Allâh d'être connu : « J'étais un trésor caché. Je 
n'étais  pas connu. J'ai  aimé à être  connu.  Alors  je fis  une création et  Je Me fis 
connaître  aux  créatures  qui  Me  connurent »  (hadith  qudsî).  Sans  l'acte  créateur 
promut  par  l'amour  divin  les  choses se trouvent  dans l'état  de non-manifestation 
principielle, donc d'union primordiale exprimée par le symbole du Trésor Caché.
13  –  Tandis  que  la  Huwiyya désigne  la  condition  absolument  transcendante  du 
Suprême  Soi,  l'Anniyyah constitue  son  affirmation  immédiate  en  tant  que  Moi 
autonome.  Au sujet  des initiés  de l'Anniyya,  et  pour  les  différencier  d'avec leurs 
caricatures  qui  sont  les  « Gens  de  la  bêtise  initiatique »,  ahlu-r-Ru'ûnah,  qui, 
incapables  de  discrimination  intuitive,  prennent  leur  moi  naturel  pour  le  Soi 
immarcessible, Muhy ed-Dîn dit : « la Ru'ûnah ou la stupidité initiatique, c'est l'arrêt 
avec le caractère naturel, par contraste avec les Gens de l'Anniyya qui demeurent avec 



la Vérité Essentielle désignée par le moyen d'une relation pronominale (« Je »). Ses 
Gens  sont  en  retraite  à  la  Table  Gardée,  contemplent  le  Calame  (la  Science 
analytique), regardent l'Encrier (la Science synthétique), puisent dans la  Huwiyya, 
parlent  par  l'Anniyya,  s'expriment  affirmant  l'Ittihâd,  l'Union  (entre  moi  et  Soi, 
langage métaphysiquement impropre mais) ce qui s'explique par le mode du  jars, 
langage concis dicté par la force de l'événement spirituel éprouvé » (Futûhat chap. 
73, q. 153). Au sujet du terme Anniyya, nous devons dire que nous en avons donné la 
vocalisation la plus courante, mais il y a aussi celle Inniyya. Sans pouvoir examiner 
dans son ensemble la question controversée de l'origine de ce mot, il  est utile de 
relever un point d'une certaine importance. Dans les  Futûhat, Muhy ed-Dîn établit 
une relation avec des termes coranique qui justifierait l'autre leçon (nous transcrirons 
donc en conséquence) : l'Inniyya d'une chose est la vérité essentielle de cette chose, 
dans la terminologie initiatique. A l'égard de Dieu elle est exprimée (par les paroles) : 
« Innî Anâ Rabbuka = Vraiment-moi je suis ton Seigneur » (Coran, 20, 12) et au sujet 
de la créature parfaite (elle l'est par les paroles) : « Innî Rasûl Allâh = Vraiment-moi 
je suis l'envoyé d'Allâh » (Coran 7, 158). D'après ces références la racine de ce terme 
est  innî  (composé de  inna = « vraiment » + y, le pronom personnel post-fixé) ; par 
conséquent la leçon devrait  être  Inniyya.  Chez Abdu-l-Karîm al-Jîlî  (Al-Insân al-
Kâmil, chap. 27) la leçon est certainement Anniyya puisqu'il fait dériver ce terme de 
anâ = « moi », « je », mais cela ne permet pas d'expliquer le dédoublement de la 
consonne n.  En  s'en  tenant  à  ces  deux  dérivations  proposées  d'innî et  d'anâ on 
pourrait penser que le terme Anniyya soit résulté d'une combinaison des deux, plus 
précisément par une contamination de la forme primitive Inniya avec le terme Anâyya 
dérivé effectivement  d'anâ et  signifiant  « le fait  de parler  en son nom propre en 
disant : « moi ». »
14 – Par symétrie avec les autres oppositions mentionnées avant et après celles-ci 
dans  ce  même  passage,  on  doit  prendre  cette  « ignorance »  (jahl)  dans  un  sens 
transposé  comme  la  désignation  d'une  extrême indétermination  de  la  conscience 
personnelle, immédiatement liée à la connaissance suprême. Anta, le Toi, auquel est 
opposé ici cette « ignorance » implique par contre un état de distinctivité dans lequel 
les deux personnes « moi » et « toi » (les personnes « présentes » en grammaire) se 
situent  sur  le  même plan  individuel,  ce  qui  métaphysiquement  est  le  plus  grand 
éloignement de la réalité universelle du Soi absolu qui ignore toute distinctivité et 
toute détermination ontologique ou personnelle.
15 – Il s'agit de « l'œil du cœur ».

*
*   *

Nous avions autrefois à Marchena, en pays andalous (16), un compagnon d'entre les 
saints  hommes  dont  l'occupation  était  d'enseigner  le  Coran.  C'était  un  excellent 
juriste,  sachant  par  cœur  le  Coran  et  les  hadiths,  homme de piété  et  de mérite, 
toujours  au  service  des  fuqarâ' :  son  nom est  Abdu-l-Majîd  ben  Selmah.  Il  m'a 
raconté – puisse Allâh lui être propice – une chose qui lui est arrivé : « Une nuit, 
disait-il, pendant que j'étais dans la chambre ou je faisais d'habitude mes prières,  je 



venais de terminer mon oraison (hizb) et j'avais placé ma tête entre mes genoux pour 
vaquer à l'invocation (dhikr) d'Allâh ; alors je constate qu'une personne survient, qui 
retire l'étoffe sur laquelle je priais et la remplace par une natte grossière. Ensuite cet 
être me dit : « Fais tes prières sur cette natte ! » Or j'avais verrouillé la porte de ma 
chambre alors que j'étais tout seul. La frayeur s'empara de moi. L'homme me dit : 
« Celui qui vit dans l'intimité d'Allâh ne s'effraye pas » ! Et il ajoute : « Mais crains 
Allâh en tout état ! » Alors j'eus une inspiration et je lui demandai: « Ô, Sîdî, par 
quels moyens les Abdâl arrivent-ils à être Abdâl ? » Il me répondit: « Par les quatre 
qu'a mentionnés Abû Tâlib (al-Makkî) dans la « Nourriture (des Cœurs) » : le silence, 
la solitude, la faim et la veille ». Alors il disparut sans que je sache comment il avait 
pu entrer ni sortir, car la porte était restée toujours fermée. Cependant la natte qu'il 
m'avait donnée était sous moi ». Cet homme était d'entre les  Abdâl ; son nom est 
Mu'âdh Ibn Ashras – qu'Allah soit satisfait de lui ! – (17). Les quatre choses qu'il a 
mentionnées sont les piliers et les supports de cette noble voie. Qui ne prend pas son 
appui sur elles et n'obtient pas par elles la stabilité, erre hors de la voie d'Allâh – qu'Il 
soit exalté !

16 – En arabe  Marshânatu-z-Zaytûn = La Marchena des Oliviers, localité près de 
Séville, sur le Guadalquivir ; Muhy ed-Dîn avait habité Séville depuis l'âge de 8 ans.
17 – Les Futûhât, chap. 53, reparlent de cette histoire avec plus de détails : « Mon 
frère en Allâh Abdu-l-Majîd ben Selmah, l'imâm khatîb de la Marchena aux alentours 
de Séville, en pays Andalous, homme de zèle et d'effort dan les œuvre de piété m'a 
raconté en l'année 586 : « Une nuit, chez moi à la Marchena, j'avais vaqué à mon 
oraison de nuit et pendant que je restais assis à l'endroit ou je prie, et que la porte de 
la  maison  ainsi  que  celle  de  ma  chambre  avaient  été fermées  avec  moi  seul  à 
l'intérieur, voilà qu'un être paraît et me salue sans que je comprenne comment il était 
entré ; j'eus peur, je raccourcis ma prière et lorsque je fis la salutation finale il me dit : 
« Ô Abdu-l-Majîd, qui vit dans l'intimité d'Allâh ne s'effraiye pas ! » Alors il retira 
l'habit que j'avais étendu et sur lequel je faisais mes prières, le jeta et mit à sa place 
une petite  natte qu'il  avait  avec lui ;  il  me dit  aussi :  « Fais  tes prières sur cette 
natte ! »  Ensuite  il  me  prit,  sortit  avec  moi  de  la maison  et  du  pays  même,  et 
m'emmena dans un pays inconnu de sorte que je ne sus en quel endroit de la terre 
d'Allâh je me trouvais. Là nous nous occupâmes avec l'invocation d'Allâh, après quoi 
il me rendit à ma maison, là où j'avais été. Je lui demandais : « Mon frère, par quel 
moyen  les  Abdâl arrivent-ils  à  être ? »  Il  me  répondit :  « Par  les quatre  qu'a 
mentionnés Abu Tâlîb al-Makki dans « La Nourriture des Cœurs », et il les nomma 
ainsi : la faim, la veille, le silence et la solitude, c'est à dire dans un ordre différent. Et 
Abdu-l-Majîd finit son histoire en disant : « Voici la natte en question ! » Alors moi-
même  j'accomplis  une  prière  dessus  cette  natte  (pour  profiter  des  vertus  de 
bénédictions attachées à elle).  L'homme de cette histoire était  un des plus grands 
initiés ; son nom est Mu'âdh ibn Ashras. » Ailleurs (Futûhât, chap. 73) Muhy ed-Dîn 
dit que celui-ci avait chargé dans la circonstance Abdu-l-Majîd de lui transmettre son 
salut ; ceci montre déjà un premier point de contact avec la genèse de ce traité. Muhy 
ed-Dîn avait alors à peine 26 ans, mais était déjà connu comme un cas initiatique 
exceptionnel.



Notre propos dans ces pages est de parler de ces quatre points en consacrant à chacun 
une section  pour  y  mentionner  les  idées  et  les  états  spirituels  qu'ils  comportent. 
Qu'Allâh nous mette,  nous et  vous, parmi ceux qui  les pratiquent toujours et  les 
réalisent. Certes, Il a tout pouvoir pour cela !

A – LE SILENCE (as-samt)

Le silence est de deux sortes : « silence de la langue », consistant dans l'abstention de 
parler autrement que par Allah (bi-ghayri-Llâh) ou « avec un autre qu'Allah » (ma'a
Ghayri-Llâh),  ces  deux  conditions  étant  solidaires  (18)  ;  « silence  du  cœur », 
consistant dans le rejet de toute pensée survenue dans l'âme et traitant de choses 
créées. Celui dont la langue se tait,  même si son cœur ne se tait  pas, allège son 
fardeau ; celui dont la langue et le cœur se taisent tous les deux, purifie son « centre 
secret » (sirr) (19) et son Seigneur s'y révèle ; celui dont le cœur se tait, mais dont la 
bouche parle, prononce les paroles de la Sagesse ; mais celui dont ni la langue ni le 
cœur ne se taisent est objet de Satan et soumis à sa domination. Le silence de la 
langue est un des traits ordinaires de tous les hommes spirituels (al-'âmma) et de tous 
les maîtres de la voie (arbâbu-s-sulûk). Le silence du cœur est parmi les caractères 
distinctifs des « rapprochés » (al-muqarrabûn) qui sont des gens de contemplation. 
Le  hâl (l’état)  que le silence assure aux « progressants » (as-sâlikûn)  (20)  est  la 
préservation  des  malheurs,  et  celui  qu'il  favorise  chez  les  « rapprochés  »  est 
l'entretien dans la familiarité seigneuriale. Celui qui observe le silence en tout état et 
sous tous les modes, n'a d'entretien qu'avec son Seigneur, car il  est évident qu'un 
silence absolu est impossible pour l'homme en son âme ; mais en se détachant de la 
conversation avec les autres vers l'entretien avec son Seigneur, il devient un confident 
« rapproché », bien assisté dans sa parole ; et s'il  parle ensuite, il  le fait  selon la 
justice, car il parle « selon Allâh » ('ani-Llâh) ainsi qu'on le voit dans ce qu'Allah dit 
au sujet de Son Prophète : « Et il ne parle pas selon la passion » (Coran, 53, 3). La 
parole juste est fruit du silence en tant qu'abstention de fauter (par la parole). La 
parole « avec un autre qu'Allah » est une faute en tous cas, de même que la parole 
« autrement que par Allah » (21) est un mal sous tous les rapports. Allâh dit : « Dans 
beaucoup de leurs entretiens il n'y a pas de bien, excepté celui qui ordonne de faire 
l'aumône, ou ce qui est acceptable, ou ce qui rétablit le bon ordre parmi les hommes » 
(Coran, 4, 114) (22). Allâh dit aussi: « Et on ne leur avait ordonné que d'adorer Allah 
en lui offrant un culte sincère » (Coran, 98, 5) (23).

A l'état  du  silence  se  rattache  le  maqâm de  la  Révélation  (al-wahy),  avec  ses 
différents modes (24). 
Le silence produit la « connaissance d'Allah » (ma'rifatu-LlAh).

18 – Ces deux modes renferment tous les aspects de la parole dépourvue de la raison 
positive  et  qu'on  peut  détailler  ainsi :  celle  qui  n'est  pas  « d'Allâh »,  ni  « selon 
Allâh », ni « par Allâh », ni « avec Allâh », qui ne mène pas « vers Allâh », qui n'est 
pas « pour Allah ». Inversement la parole légitime est le  dhikr, l'invocation d'Allâh, 



ou sa mention sous tous les modes possibles.
19 –  As-sirr, textuellement le « secret », est un point subtil (latîfa) résident dans le 
cœur, comme l'esprit  réside dans le corps ;  il  est  le lieu de la contemplation (al-
mushâhada) de même que l' « esprit » (ar-rûh) est le lieu de l'amour (al-mahabba) et 
que le « cœur » (al-qalb) est le lieu de la connaissance (al-ma'rifa). (Jurjânî, Ta'rîfât).
20 – Le Sâlik est d'une façon générale tout être qui chemine spirituellement, et plus 
spécialement celui qui suit une voie déterminée, un initié. Muhy ed-Dîn définit une 
fois le Sâlik ainsi : « C'est celui qui parcourt les conditions initiatiques (maqâmât) par 
un simple état spirituel (hâl), non par la vertu d'une « science acquise » ('ilm) qui 
mise en pratique devienne pour lui « œil » (= 'ayn, c'est-à-dire « intuition directe ») » 
(Futûhat, chap. 73). Les termes « science » et « œil » sont les deux premiers degrés 
de la  « certitude » (al-yaqîn) ;  le  troisième et  le  plus  haut  est  la  « vérité » de la 
« certitude » (haqqu-l-yaqîn).
21 – Un manuscrit porte ici li ghayri-Llâh = « pour autre qu'Allâh ».
22 – Ce verset dans le texte du Coran, suit  immédiatement celui que nous avons 
trouvé inclus dans la formule de louange en tête du traité, et dont on comprendra ainsi 
mieux l'application ici.
23 – Le chapitre 53 des  Futûhât donne ces indications à « l'aspirant avant d'avoir 
trouvé  son  maître  spirituel » :  « J'entends  par  silence,  l'abstention  de  parler  aux 
hommes et l'occupation avec le dhikr (l'invocation) dans le cœur, la parole dans l'âme 
au lieu de la parole avec la langue sauf là où Allâh a exigé cette dernière : telle la 
récitation de la mère du Livre (première sourate) et d'un fragment facile du Coran 
pendant  la  prière  instituée,  ainsi  que  la  prononciation  des  autres  formules 
intercalaires...  jusqu'à  la  salutation  finale ;  après  quoi  occupe-toi  entièrement  de 
l'invocation dans le cœur... Le silence consiste dans le fait de ne pas parler avec les 
créatures, bêtes ou insectes qui l'entourent dans l'endroit de sa retraite. S'il lui apparaît 
quelque djinn ou un des êtres de l'Assemblée Sublime, il doit fermer les yeux pour ne 
pas le voir et ne pas se soucier de lui parler. Si les visiteurs lui parlent et si la réponse 
s'impose,  qu'il  réponde  pour  s'acquitter  de  l'obligation,  mais  rien  de  plus.  Si  la 
réponse n'est  pas d'obligation qu'il  se taise et  s'occupe de soi-même, car  ceux-ci 
lorsqu'ils le voient dans cet état, s'éloignent et ne l'importunent plus ; ils s'en cachent 
même, car ils savent que si l'on distrait quelqu'un qui est occupé avec Allâh, on est 
puni par Allâh de la façon la plus terrible.
« Quant au silence intérieur qui est abstention de se parler à soi-même, que l'aspirant 
ne s'entretienne pas avec son âme, au sujet de ce qu'il espère obtenir par Allâh, et de 
ce à quoi il s'est dévoué, car ce serait pure perte de temps sans aucun profit, « vains 
désirs ». Lorsqu'il  s'adonne à l'entretien avec son âme, il  se sépare de l'invocation 
d'Allâh dans le cœur, car le cœur ne peut s'occuper en même temps de cet entretien et 
de l'invocation ; alors est perdu le but de l'isolement et du silence, qui est l'invocation 
d'Allâh, cette invocation « par laquelle est nettoyé le miroir du cœur, pour qu'y puisse 
se révéler le Seigneur » ! »
28 – Les modes généraux de la révélation divines sont indiqués par le verset suivant : 
« A l'homme Allâh ne parle que soit par révélation directe (Wahy), soit derrière un 
voile, soit en envoyant un messager pour lui révéler selon Son ordre ce qu'Il veut... » 
(Coran, 42, 51).



B – LA SOLITUDE (al-'uzla)

La solitude est un moyen d'assurer le silence de la langue ; en effet celui qui s'écarte 
des hommes et n'a personne avec qui s'entretenir est, d'une façon naturelle, amené à 
renoncer aux paroles.

L'isolement est de deux sortes: celui des aspirants (al-murîdûn) qui consiste dans le 
fait d'éviter de se mêler matériellement aux autres, et celui des connaisseurs sûrs (al-
muhaqqiqûn) qui consiste dans le fait d'éviter intérieurement le contact des choses 
créaturelles. Les cœurs de ces derniers n'offrent de place qu'à la Science par Allah 
(al-'Ilmu bi-Llâh) qui constitue ce Témoin de la Vérité (Shâhidu-l-Haqq), résultant de 
la pratique de la contemplation et résidant dans le cœur.

Ceux qui pratiquent l'isolement ont trois mobiles spirituels :  1° la crainte du mal 
provenant des hommes ; 2° la crainte de faire du mal au prochain ; ce point est plus 
important que le précédent, car dans le premier il est question d'une mauvaise opinion 
au sujet des autres, alors que dans le deuxième, la mauvaise opinion se rapporte à soi-
même ; or la mauvaise opinion au sujet de sa propre âme est plus grave car tu te 
connais mieux (que tu ne connais les autres) ; 3° le désir de rendre permanente la 
compagnie du Maître que l'on a du côté de l'Assemblée Sublime (25). Ainsi l'homme 
supérieur est celui qui se fuit soi-même pour obtenir la compagnie de son Seigneur. 
Celui qui préfère la solitude à la fréquentation des autres, de ce fait même préfère son 
Seigneur à ce qui est autre que Lui ; or à celui qui préfère son Seigneur, personne ne 
peut savoir quels dons et secrets Allâh lui accorde. La solitude est éprouvée dans le 
cœur seulement du fait qu'on a quitté une chose et du fait de se trouver en intimité 
avec Celui vers lequel on s'est retiré et qui fut la cause du désir d'isolement.

La  solitude  remplit  par  elle-même  aussi  la  condition  du  silence,  car  celui-ci  en 
découle en mode nécessaire ; ceci s'entend naturellement du silence de la langue. 
Quant au silence du cœur, l'isolement ne l'apporte pas nécessairement car quelqu'un 
peut  s'entretenir  en  soi-même  « autrement  que  par  Allah »  et  « avec  un  autre 
qu'Allah ». C'est pour cela que nous avons considéré le silence (dans son ensemble) 
comme règle indépendante de la voie (26).

Celui  qui  s'attache  à  la  solitude  découvre  le  « secret »  de  l'Unicité  divine  (al-
Wahdâniyya  al-ilâ-hiyya),  et  cela  lui  procure  plus  spécialement,  en  fait  de 
connaissances et secrets, les secrets de l'Unité (al-Ahadiyya) en tant que qualité (sifa) 
(27). Le  hâl propre de la solitude consiste dans le détachement des attributs, qu'il 
s'agisse  de  l'initié  ordinaire  (as-sâlik) ou  de  celui  qui  a  déjà  la  réalisation  (al-
muhaqqiq). Le plus haut mode de l'isolement est la « retraite » (al-khalwa) car celle-
ci constitue un isolement dans l'isolement (28) ; aussi son fruit est-il plus précieux 
que celui de l'isolement ordinaire.

Celui qui pratique l'isolement doit avoir une certitude au sujet d'Allah, afin qu'il n'ait 



aucune obsession qui lui ramène la pensée hors de la chambre où il se tient ; s'il 
manque de certitude, qu'il prépare à l'avance sa force en vue de l'isolement, afin qu'il 
soit renforcé dans sa certitude par ce qui se dévoilera à lui dans sa solitude. Ceci est 
une chose indispensable et une des règles fermes qui conditionnent la pratique de 
l'isolement.

La solitude procure la « connaissance du Monde » (ma’rifatu-d-Dunyâ).

25 – Cette idée qui d'une part a une application microcosmique et purement intérieure 
se  rapporte  aussi,  dans  un  certain  sens,  à  l'assistance  mystérieuse  des  Maîtres 
spirituels qui représentent le Maître par excellence, le seigneur des êtres, régissant les 
puissances établies sur tout le domaine de la création.
26 – Le chapitre 53 des Futûhât donne ces indications pour l'aspirant : « La solitude 
est le chef des quatre règles... Elle consiste pour l'aspirant dans l'éloignement de toute 
qualité blâmable et de tout trait inférieur ; tel est la règle quant à son hâl. D'autre part 
quant à son cœur, la règle est de se soustraire dans le cœur à toute attache pour 
quelque créature de Dieu, femme, biens, enfants, amis, et toute chose qui sépare de 
l'invocation d'Allâh accomplie dans le cœur ;  il  doit  se soustraire même de toute 
intrusion de pensées étrangères (khawâtir). Il ne doit avoir qu'une seule pensée : son 
attachement à Allâh.
« Dans l'ordre sensible la solitude, au début, consiste dans la cessation du contact et 
des relations avec les gens, soit par la retraite dans sa chambre, soit par le départ loin 
de tout, quelque part sur la terre d'Allâh. S'il se trouve dans une cité qu'il soit là où il 
n'est pas connu, s'il n'est pas dans une cité qu'il se tienne sur les bords de la mer ou 
dans les montagnes ou dans quelque endroit isolé du monde. Si les bêtes l'approchent 
et lui deviennes familières, et si Allâh les fait parler à son attention, lui adressant ou 
non la parole, il  doit  s'écarter aussi des bêtes, et qu'il  désire qu'Allâh ne l'occupe 
d'autre chose que de Lui. Qu'il persévère dans l'invocation silencieuse (dhikr khafî). 
S'il est de ceux qui savent le Coran par cœur, il en fera une part d'oraison chaque nuit 
en le récitant pendant la prière (salât, soit obligatoire soit surérogatoire) afin de ne 
pas oublier ce qu'il  sait du Coran. Il  ne doit pas multiplier les formules d'oraison 
(awrâd), ni les mouvements, il doit ramener toujours le travail de sa conscience dans 
son cœur ».
27 – Al-Ahadiyya  appliquée au Principe a deux acceptions : elle signifie soit l'état de 
l'unité principielle, et alors elle désigne la réalité en elle-même, soit la « qualité d'être 
un » de l'Être. Cette dernière acception est extensible à tout être « La qualité est un 
point  commun  à  des  choses  différentes,  c'est  pour  cela  que  la  ahadiyya a  été 
appliquée également dans le Coran même, à toutes choses qui ne sont pas Allâh ». 
(Futûhât, chap. 272).
28 – La khalwah connaît des règles sévères : retraite absolue dans un endroit isolé et 
obscur,  où  l'on  entre  en  état  de  jeûne  ordinaire,  en  effectuant  l'invocation  et  la 
concentration, selon les instructions du murshid, le directeur spirituel.

C – LA FAIM ( al-jû' )



La faim est la troisième règle fondamentale de cette voie divine ; elle entraîne la 
quatrième règle qui est la veille, de même que la solitude comporte le silence.
La faim peut être d'initiative libre (ikhtiyârî) : c'est la faim des sâlikûn. Elle peut être 
aussi de force majeure (idtirârî)  : c'est la faim des muhaqqiqûn ; car l'être réalisé ne 
s'impose pas lui-même un régime de faim, mais (d'une façon naturelle) sa nutrition 
décroît lorsqu'il se trouve dans la condition de l'Intimité divine (maqâm al-Uns) (29). 
Si par contre, il se trouve dans la condition de la Crainte révérencielle (maqâmu-l-
Hayba) (30), il a besoin de beaucoup de nourriture. L'augmentation de la nourriture 
chez les muhaqqiqûn est un signe sûr de la violence avec laquelle les lumières de la 
Vérité essentielle foncent sur leurs cœurs, comme effet de l'Immensité  (al-'Azama) 
découverte dans leur Contemplé ; la réduction de leur nourriture est de son côté une 
preuve  certaine  du  rapport  d'intimité  qu'ils  ont  avec  leur  Contemplé.  Par  contre 
l'augmentation  de la  quantité  de nourriture chez les  sâlikûn est  un signe de leur 
éloignement d'Allâh et de leur renvoi de Sa porte, ainsi que l'esclavage auquel ils sont 
réduits  par  l'âme  concupiscente  et  bestiale  (an-nafs  ash-shahwâniyyah  al-
bahîmiyya) ; la réduction de leur nourriture est un signe que les haleines de la grâce 
divine passent sur leurs cœurs et leur font oublier les besoins de leurs corps.

29 –  Al-Uns est selon l'enseignement ordinaire l'effet produit dans le cœur par la 
contemplation de la Beauté divine (al-Jamâl). Muhy ed-Dîn est à ce sujet d'un avis 
différent, il dit que l'intimité est le fait produit par la contemplation de l'aspect de 
majesté de la Beauté (Jalâlu-l-Jamâl). Cf.  Futûhât, chap. 73, q. 153, et chap. 240 ; 
idem Istilâhât).
30 –  Al-Hayba est corrélativement à  al-Uns,  dans l'enseignement ordinaire, l'effet 
produit dans le cœur par la contemplation de la Majesté divine (al-Jalâl) ; chez Muhy 
ed-Dîn la Crainte révérencielle résulte de la Beauté pure (al-Jamâl).
Muhy-d-Dîn rend compte ainsi de son point  de vue :  La Majesté (al-Jalâl) ne se 
révèle jamais (on comprend que cette notion coïncide exactement avec celle d'Infini 
et  d'Absolu).  La  Beauté  (al-Jamâl)  seule  se  révèle  et  elle  a  deux  modes :  l'un 
supérieur qui est allié à un aspect de majesté  Jalâl al-Jamâl, et dont l'effet dans le 
cœur est l'  « intimité » divine ;  l'autre inférieur, est  la Beauté pure,  al-Jamâl,  qui 
produit la « crainte révérencielle ». (Cf. Futûhât, chap. 73, q. 153 ; chap. 232 et 239 ; 
idem Istilahât.)  –  Nous devons signaler que par suite d'erreur matérielle il y a une 
certaine confusion au sujet de ces définitions dans les éditions des  Futûhât et des 
Istilahât) ; cela devait être déjà depuis longtemps le cas aussi de certains manuscrits, 
car Jurjânî (Ta'rîfât)  qui  généralement s'est  servi  d'Ibn 'Arabi pour ses définitions 
évite justement de parler d'al-Hayba et d'al-Uns, qu'il mentionne à peine en rapport 
avec al-Jalâl et al-Jamâl. Mais la situation exacte des idées et de la terminologie est 
clairement présentée dans le texte récemment édité du petit traité de Muhy ed-Dîn sur 
la Majesté et la Beauté : Kitâbu-l-Jalâl wa-l-Jamâl, Hayderabad, 1948).

La pratique de la faim est en tout état et de toute façon un moyen qui intercède tant en 
faveur du sâlik que du muhaqqiq en vue de l'atteinte d'un degré plus élevé : dans ses 
« états spirituels » (ahwâl) pour le premier, dans ses « secrets acquis » (asrâr) pour le 
second. Il est toutefois entendu que le pratiquant de cette règle de la faim n'exagère 



pas ainsi la durée de son maintien en état de veille, car un excès à cet égard mènerait 
à l'extravagance mentale (al-hawas), à la perte de la raison, ainsi qu'au déséquilibre 
organique. Il n'est pas admis que le sâlik s'applique à la pratique de la faim en vue 
d'atteindre des états spirituels autrement que par ordre d'un maître initiatique, Cheikh. 
De sa propre initiative il ne pourra pas s'y adonner, mais il lui est loisible lorsqu'il est 
seul (sans directeur spirituel) de réduire la quantité de sa nourriture et de pratiquer le 
jeûne ordinaire d'une façon continuelle (istidâmatu-s-siyâm), ainsi que de ne prendre 
qu'un seul repas par jour. Si parfois il veut manger gras qu'il n'en use pas plus de deux 
fois par semaine s'il veut être en profit; cela jusqu'à ce qu'il ait trouvé un Cheikh, et 
lorsqu'il l'aura trouvé il n'aura plus qu'à remettre son sort entre ses mains et celui-ci 
s'occupera alors de son cas et de tout ce qui concerne ses états (31).

31 – Le chapitre 53 des  Futûhât donne ces indications à l'aspirant : « La faim est 
conditionnée par une diminution de la nourriture : l'aspirant n'en prendra que tout 
juste ce qui est nécessaire à son corps pour pouvoir s'acquitter des œuvres de piété 
obligatoires. S'il fait aussi des prières surérogatoires et qu'il ne peut les faire qu'en 
restant assis par suite de la faiblesse résultée d'une alimentation réduite, cela est plus 
utile, plus méritoire et plus opérant pour l'obtention de ce qu'il désire d'Allâh, que s'il 
prenait plus de nourriture pour pouvoir avoir  la force de faire les mêmes prières 
surérogatoire en se tenant debout ; car la satiété mène à des choses superflues. Si le 
ventre est rempli, les membres sont poussés à des excès, et s'engagent dans des actes 
vains ; on se meut, on regarde, on écoute ou on parle, et de telles choses ne font que 
détourner de la poursuite du but spirituel ».

La faim a un hâl et un maqâm. Le hâl est caractérisé par l'humilité, la soumission, la 
modestie,  la  douceur,  l'esprit  de  pauvreté,  l'absence  de  vanité,  la  tenue  calme, 
l'absence de pensées viles : tel est le hâl des sâlikûn ; quant à celui des muhaqqiqûn il 
est fait de finesse, de pureté, d'affabilité, d'éloignement du monde, de transcendance 
par rapport aux caractères de l'humanité ordinaire par la vertu de la puissance divine 
et du pouvoir seigneurial.

Le  maqâm est  celui  de la Sustentation universelle (al-maqâm as-samadânî)  (32). 
C'est une condition très élevée caractérisée par des secrets intellectuels  (asrâr), des 
dévoilements contemplatifs (tajalliyât) et des états spirituels (ahwâl) que nous avons 
mentionnés dans notre livre intitulé Mawaqi' an-Nujûm, au chapitre relatif au Cœur; 
cela ne se trouve toutefois que dans certains exemplaires du dit livre, car je l'avais 
complété sur ce point à Bougie en l'année 597, après qu'il en était déjà sorti partout 
beaucoup de copies qui ne portaient pas des précisions sur cette demeure initiatique 
(33).

32 – Ce terme dérive du nom divin as-Samad qui ne se laisse pas rendre facilement 
dans une langue non sémitique ; on a traduit celui-ci par l'Eternel, le Tout-Puissant, 
mais le sens exacte est « Celui  en lequel on a appui et refuge » et Muhy ed-Dîn 
l'explique  ailleurs  par  « Dieu  en  tant  qu'Il  détient  chez  Lui  les  trésors  de toutes 
choses ». Pour ce qui est du rapport avec la règle de la faim, il est à noter que le mot 



commun samad signifie selon le dictionnaire ordinaire « celui qui supporte la faim et 
la soif ».
33 – Dans le livre qu'il  indique, Muhy ed-Dîn dit  que ce  maqâm,  très difficile à 
atteindre, n'a été décrit par personne avant lui. Il donne ensuite aux initiés qui ont 
réalisé  déjà  le  degré  de  la  Véridicité,  as-Siddîqiyya,  quelques  indications  sur  la 
méthode par laquelle ils peuvent l'atteindre. En même temps il  précise en quoi il 
consiste afin que ceux-ci puissent vérifier eux-mêmes dans quelle mesure ils auront 
pu le réaliser. Pour se faire une idée de la complexité des choses nous citerons ici que 
ce maqâm inclut en lui : 83 maqâmat spéciaux plus 1/3 de maqâm (ce tiers est tout ce 
qu'on  peut  réaliser  d'un  certain  maqâm à  part),  1.000  manâzil (sing.  manzil)  = 
« étapes »  ou  « demeures »,  4.000  hadarât (sing.  hadrah)  =  « domaines »  ou 
« dignités »,  360.000  tajalliyât (sing.  tajallî)  =  « dévoilement »,  649.000  lamahât 
(sing.  lamh)  =  « clins  d'œil »,  90.100.000  darajât (sing.  darajâ)  =  « degrés », 
589.100.000  asrâr (sing.  sirr)  =  « secrets »,  196.890.000  latâ'if  (sing. latîfa)  = 
« subtilités »,  1.596.080.000  haqâ'iq (sing.  haqîqah)  = « vérités essentielles » ;  de 
plus, pour chacun de ces éléments il y a des daqâ'iq (sing. daqîqa) = « finesses » et 
des raqâ'iq (sing. raqîqa) = « ténuités », en nombre égal.

Telle est l'utilité de la faim en vue de l'obtention de l'énergie spirituelle (himma). Il 
n'est pas question ici de la faim ordinaire ; celle-ci peut être pratiquée en vue du 
rétablissement de l'équilibre organique et du bien-être du corps, rien de plus.

La  faim procure  la  connaissance  de  Satan  (ma'rifatu-sh-Shaytan);  qu'Allâh  nous 
préserve ainsi que vous-mêmes du mal de celui-ci.

D - LA VEILLE ( as-sahar)

La veille est le fruit de la faim, car le vide du ventre chasse le sommeil. Il y a deux 
sortes de veilles ; celle du cœur et celle de l'œil. Le cœur est en état de veille lorsque 
sortant du sommeil des insouciances, il recherche les contemplations. La veille de 
l'œil procède du désir de maintenir la puissance de l'esprit (al-himma) dans le cœur en 
vue de « l'entretien nocturne » (al-musâmara), (34) car lorsque l'œil dort l'activité du 
cœur  cesse  ;  mais  si  le  cœur  veille  pendant  que  l'œil  dort,  c'est  pour  atteindre 
finalement  la  vision  contemplative  dans  le  « centre secret »  (sirr)  mentionné 
précédemment, pas pour autre chose ; il ne convient pas qu'on pense à autre chose 
que cela. L'utilité de la veille est  le maintien de l'activité du cœur, et par cela la 
progression, vers les degrés supérieurs gardés auprès d'Allâh le Sublime (35).

Le hâl qui caractérise la veille est la conservation du moment spirituel (al-waqt) avec 
Allâh, tant chez le sâlik que chez le muhaqqiq ; seulement ce dernier a dans cet état 
un accroissement d'attributs seigneuriaux (takhalluq rabbânî) que ne connaît pas le 
sâlik. Le maqâm rattaché à la pratique de la veille est celui de l'Immutabilité ou de la 
Subsistance  par  soi  (al-Qayyûmiyya).  Il  y  a  parmi  les  initiés  quelques-uns  qui 
contestent  qu'il  soit  possible  de  réaliser  l'Immutabilité  comme vérité  personnelle 
(tahaqquq) ; d'autres contestent qu'il soit possible d'en revêtir les attributs (takhalluq). 



J'ai rencontré moi-même Abû 'Abdallâh ben Junaydî qui contestait la possibilité du 
takhalluq. Quant à nous, nous sommes de l'avis contraire, car les vérités essentielles 
nous ont instruit que l'Homme Universel (al-Insân al-Kâmil) peut être porteur de tout 
nom de la dignité divine. S'il y a parmi nos hommes quelqu'un qui n'admet pas ce 
point,  c'est  par  manque  de  connaissance  de  ce  qu'est  l'Homme  dans  sa  vérité 
essentielle et selon sa constitution; mais si un tel se connaissait soi-même il ne verrait 
plus aucune difficulté (36).

La veille confère la connaissance de l'âme (ma'rifatu-n-nafs).

(34) « Al-musâmara est un propos divin venant du monde des secrets et des mystères, 
et adressé au Connaisseur ; il est révélé par l’Esprit Fidèle (ar-Rûh al-Amîn) sur ton 
cœur » (cf. Coran, 26, 193-194 ; Futûhât ch.73, q.153).
(35) Le chapitre 53 des  Futûhât donne ces indications à l’aspirant : « La veille est 
soutenue par la faim, comme effet du décroissement de la qualité humide (rutûba) et 
des vapeurs qui attirent vers le sommeil. Il convient de remarquer que l’absorption 
d’eau est cause de sommeil,  et que sa saveur est trompeuse. L’utilité de la veille 
consiste  dans  le  fait  qu’elle  maintient  en  état  de  conscience  pour  s’occuper 
continuellement  d’Allâh  selon  ce  qui  lui  est  voué ; car  si  l’homme s’endort,  sa 
conscience s’en va dans le monde intermédiaire (‘âlamu-l-barzakh), tant qu’il est en 
sommeil,  et  de ce fait  échappe le profit  qu’il  peut réaliser  en état  de veille.  S’il 
s’attache à cette règle, la veille pénètre dans l’ « œil du cœur » et alors l’œil de la vue 
subtile (‘aynu-l-basîra) est purifié par la continuité du dhikr : alors il arrive à voir en 
fait de bien spirituel ce qu’Allâh veut lui montrer ».
(36) Dans Futûhât, ch. 98 et 535, Muhy ed-Dîn précise que le personnage mentionné 
plus haut  était  le  cheikh d’une organisation et  professait  d’une façon générale la 
doctrine mutazilite ; il discuta avec lui ce point doctrinal et le fit revenir de son erreur 
sur la question du takhalluq, en même temps que toute sa communauté.

TABLEAU RECAPITULATIF DES PRINCIPALES IDEES 
DU TRAITE SELON LEURS CORRESPONDANCES

Règles 
initiatiques

Etats caractéristiques 
(ahwâl) Stations 

(maqâmât)
et secrets (asrâr)

Domaines de 
connaissance 

(ma’ârif )Pour le 
sâlik

Pour le 
muhaqqiq 

(muqarrab)

Silence
(samt)

La préservation 
des malheurs

L’intimité et 
l’entretien avec le 

Seigneur.

La Révélation 
prophétique (Al-

Wahy)

Allâh 
ou 

Al-Hawâ’

Solitude (‘uzla) Purification des qualités naturelles

L’Unicité divine 
(Al-Wahdâniyya) 
L’Unité (qualité)
(Al-Ahadiyya)

Le Monde 
(ad-Dunyâ)

Faim 
(jû’ )

Humilité, 
soumission, 

douceur, 

Finesse, pureté, 
affabilité, 

éloignement du 

La Sustentation 
universelle (As-
Samadâniyya)

Satan
(ash-Shaytân)



pauvreté, absence 
de vanité et de 

pensées viles, etc.

monde, 
transcendance des 

qualités.

Veille 
(sahar)

Inhabitation divine dans le coeur

L’Immutabilité 
(Al-Qayyûmiyya)

L’âme
 (an-nafs)

Acquisition 
d’attributs 

seigneuriaux 
(takhalluq 
rabbânî)

Tels sont les fondements  (arkân) (37) de la Connaissance. Celle-ci accomplit  son 
cycle par l'obtention de quatre connaissances (spécifiques) : Allâh, l'âme, le Monde et 
Satan (38). Lorsque l'homme s'éloigne des créatures ainsi que de sa propre âme, et 
fait taire en lui la conscience du moi pour laisser place seulement à la connaissance 
du Seigneur, aussi lorsqu'il se détache de la nourriture corporelle et se maintient en 
état de veille pendant que les autres sont plongés dans le sommeil, lorsqu'il réunit 
donc en lui ces quatre résultats, sa nature humaine est transmuée en nature angélique, 
sa servitude est changée en seigneurie, son intelligence ('aql) est convertie en faculté 
intuitive  (hiss),  sa  réalité  invisible  (ghayb)  devient  manifeste  (shahâda)  !  Alors 
lorsqu'il quitte son endroit il y laisse un « substitut » (badal) (39) constitué par une 
substance subtile (haqîqa rûhaniyya) avec laquelle se tiennent en rapport les esprits 
de l'endroit : quand quelqu'un des humains de cet endroit manifeste un désir vif de la 
personne absente, cette substance subtile prend forme corporelle (tajassadat) devant 
ceux-ci. On lui parle et elle leur parle. Ses interlocuteurs s'imaginent qu'ils ont affaire 
avec l'être véritable alors que celui-ci est loin de là jusqu'à ce qu'il ait terminé ce qu'il 
avait à faire. Cette substance subtile peut prendre forme corporelle aussi dans le cas 
où celui auquel elle appartient conçoit lui-même un désir intense de l'endroit quitté ou 
encore quand il y a entre lui et cet endroit une attache qui intéresse sa force spirituelle 
(ta'alluq himma). Pareille chose peut arriver même à quelqu'un qui n'est pas Badal ; 
la différence consiste alors en ceci que le Badal véritable en quittant son lieu sait qu'il 
y a laissé un « substitut » alors que celui qui n'est pas Badal ne sait rien quoiqu'il en 
ait laissé un ; et l'explication de cette différence réside dans le fait que celui qui n'est 
pas Badal ne possède pas (pleinement) les quatre fondements mentionnés.

O toi qui aspires aux degrés des Abdâl
   Mais qui ne penses pas aux œuvres requises, 
Ne les convoite pas vainement, tu n'en seras digne 
   Qu'en concourant avec eux par les états ascétiques. 

Fais taire ton cœur, et retire toi au loin, 
   Loin de tout ce qui t'éloigne du Seigneur Bien-Aimé ! 
Veille et endure la faim. Ainsi tu atteindras leur dignité. 
   Et tu seras comme eux, soit en restant chez toi, soit en partant au loin. 

La Maison de la Sainteté a des « angles » bien établis ! 
   Nos maîtres qui y résident sont des Abdâl. 



Entre Silence, Solitude, Faim et Veille, 
   Se dresse le sommet du Pur Transcendant. (40)

Nous demandons à Allâh qu'Il nous accorde à nous et à vous la grâce d'accomplir ces 
règles, et d'accéder aux degrés de la Vertu Parfaite (al-Ihsân). Certes Il est le Maître 
généreux. Et louange à Allah le Seigneur des Mondes !

37 – Ce terme arabe signifie « angle », « coin », « pilier » et « élément de base ». – 
Les quatre  prescriptions sont  mentionnées parfois  sous cette  forme aphoristique : 
quillatu-t-ta'âm,  qillatu-l-manâm,  qillatu-l-kalâm, wa-l-'uzlah  'ani-l-anâm,  c'est-à-
dire :  « Peu  de  nourriture,  peu  de  sommeil,  peu  de  parole  et  éloignement  des 
créatures ».
38  –  Ces  quatre  connaissances  sont  en  d'autres  termes  celles  du  Principe,  du 
Microcosme, du Macrocosme et du Néant car Satan est, ainsi que l'étymologie de son 
nom le montre, une « puissance de dissociation et de dissolution ».
Le chapitre 53 des Futûhât dit aussi que « certains ont compté la connaissance de la 
Passion  (ma'arifatu-l-Hawâ)  à  la  place  de  celle  d'Allâh ».  Selon  cette  façon 
d'envisager les choses, les quatre règles fondamentales s'opposent à quatre « limites » 
ou  obstacles  de  la  connaissance.  Quant  à  la  relation  entre  le  « silence »,  la 
connaissance de la « Passion » opposée à celle d'Allâh et  le  maqâm de la parole 
révélée, on peut citer ces versets de la sourate de l'Étoile (53, 1-4).
« Par l'Étoile quand elle tombe (hawâ). 
« Votre compagnon (le Prophète) ne parle pas par la Passion (al-Hawâ’), 
« Mais sa parole est une révélation (wahy) qui lui est transmise, 
« Et que lui enseigne le Formidable en puissance... »
Pour  finir  les  conseils  relatifs  aux applications qui  conviennent  dans le  cas d'un 
aspirant qui n'a pas encore trouvé le maître spirituel, nous citerons encore du chapitre 
53 des Futûhât, cette vue d'ensemble avec laquelle en réalité ledit chapitre débute :
« Pendant cette recherche du Maître, il doit pratiquer certaines œuvres au nombre de 
9, comme les unités numérales ; s'il met celles-ci en application il entrera d'un pied 
ferme dans la voie de l'Identité Suprême (at-Tawhîd). C'est en même nombre qu'Allâh 
a établit les sphères célestes, or considère quelle sagesse divine se manifeste dans les 
mouvements de ces 9 sphères. De ces 9 œuvres, 4 sont relatives à ton extérieur et 5 à 
ton intérieur. Celles de l'extérieur (c'est-à-dire qui ont un rapport avec les attitudes et 
la manifestation des actes) sont : la faim, la veille, le silence et l'isolement. Deux en 
sont « actives » la faim et l'isolement, et deux « passives » : la veille et le silence. – 
Ces qualifications doivent s'entendre du rôle que joue chaque règle parmi les autres : 
celle qui détermine la pratique d'une autre règle est active par rapport à cette règle ; la 
faim qui provoque l'état de veille est « active » et cette dernière est « passive », de 
même l'isolement est « actif » par rapport au silence dont il est une condition.
« Quant aux 5 œuvres intérieures ce sont : la sincérité (as-sidq), l’abandon à Dieu 
(at-tawakkul), la patience (as-sabr), la décision (al-‘azima) et la certitude (al-yaqîn).
« Ces  9  choses  sont  « les  Génératrices  de  tout  bien »  (Ummahâtu-l-Khayr)  qui 
renferment effectivement toutes choses positives. Toute la Voie est contenue en elles : 
pratique-les jusqu’à ce que tu trouves le Maître ».



39 –  Ce  terme qui  ne  désigne ainsi  qu'une manifestation  spéciale  de  l'initié  est 
employé pour désigner aussi l'être véritable de celui-ci ; dans ce dernier cas nous le 
transcrivons avec initiale majuscule : Badal.
40 – Muhy-d-Dîn dit encore ceci au sujet de cette catégorie initiatique (Futûhât, chap. 
73) : « Les Abdâl sont sept, jamais plus jamais moins. Par eux Allâh veille sur les 7 
Climats terrestres (al-Aqâlîm, sing. Iqlîm). Dans chaque climat il y a un Badal qui le 
gouverne. Le premier d'entre eux est représentant (textuellement : « sur le pied ») de 
l'Ami de Dieu (Abraham) et occupe le premier climat ; le deuxième est représentant 
de l'interlocuteur divin (Moïse), le troisième est représentant d'Aaron, le quatrième 
d'Idris (Enoch), le cinquième de Joseph, le sixième de Jésus, le septième d'Adam. Ils 
possèdent al connaissance des Planètes, c'est-à-dire leurs mouvements et leurs entrées 
dans les  demeures prédestinées.  En  fait  de noms ce sont  les  noms des Attributs 
(Asmâ' as-sifât) qui leurs reviennent ; ils s'appellent (quant à leurs fonctions) : 'Abdu-
l-Hayy (le Serviteur du Vivant), 'Abdu-l-'Alîm (le Serviteur du Très-Savant), 'Abdu-l-
Wadûd (le Serviteur de Celui qui aime), 'Abdu-l-Qâdir (le Serviteur du Puissant) ; ces 
quatre premiers noms sont aussi ceux des initiés  Awtâd (les Piliers) ; ensuite il y a 
'Abdu-sh-Shakûr (le  Serviteur  du  Remerciant),  'Abdu-s-Samî' (le  Serviteur  de 
l'Oyant), et 'Abdu-l-Basîr (le Serviteur du Voyant). A chaque attribut divin correspond 
un de ces hommes, et c'est à travers un de ces attributs qu'Allâh considère ceux-ci... ».
Les sept attributs divins sont donc : la Vie, la Science, la Volonté, la Puissance, la 
Parole, l'Ouïe et la Vue. Parmi les noms divins de la série traditionnelle  Al-Wadûd 
« Celui qui aime » est celui qui comporte plus proprement l'attribut de « volonté » 
(irâdah) ; on a aussi dans la terminologie didactique un nom divin de cette racine 
exprimant la volonté, Al-Murîd = le Désirant, le Voulant, mais il n'est pas un nom de 
la  révélation  coranique,  ni  de la  tradition prophétique.  Le nom Ash-Shakûr  = le 
Remerciant correspond à l'attribut de la Parole.
Dans le même passage Muhy-d-Dîn ajoute quelques notes hagiographiques : « J'ai vu 
les sept Abdâl à la Mecque ; je les ai rencontré derrière le mur d'enceinte de la Kaaba, 
du côté hanbalite, et je me suis réunis avec eux. Je n'ai jamais vu personne d'une aussi 
belle vertu que ces êtres là. J'avais déjà vu auparavant Mûsâ el-Baydarânî à Séville en 
586 (même année donc que l'histoire avec l'autre Badal qui est apparut à Abu-l-Majîd 
ben Selmah), qui était venu à nous pour un certain motif et s'est réuni avec nous (Cf. 
Risâlatu-l-Quds où la chose est  racontée avec détails :  ce  Badal avait  franchi  en 
quelques instants la distance entre Bougie en Algérie et Séville pour transmettre à 
Muhy-d-Dîn un message de la part du grand maître Abu-Madyan). J'ai encore connu 
d'entre eux « le cheikh des montagnes » Muhammad ben Ashref ar-Rundî (de Ronda, 
en Espagne) » (Cf. Risâlatu-l-Quds).


