Bl 3 a 2% wparaley gin poatond b beod Sbbal dos beilroi
rudias = préwnlanl comme din 3 mossgraresey = ou des
a chillres = ¢l compiani aini efanmavins, wol geclgseos oacep-
s, comme din verseli cnlisi, Towl i dtasd rclidcn ealre
clkes dans Tlonstare, o kellres o¢ linoel nolomert, of chacune,

i Pur s valoed Pl RS M par w9 s SN e

Lin Siincgrammss Solminenl i mgeloic &a oA, <
o0 CrlE et A de feoion, sl aulies, li parels oF A0 Haks
i Shldby, & Compagne du Frophdie oo k& premicr Calife
= itk o dens chages L ivie évdld un secect, of Son socnel deen
b Coran oo sl bes Initiades dev noarales. Llwd T suwar] =
Crpiadant de nomibreinaey sovepl rom bslienie] lew en aonl
dimndey s bes comimenienes Claiigues | i s'agireil sinsi
skl dle Ablres S iouralos, =0l de pom divin, sl de nemis du
Cootiady aoa oF sulicy rdliks Gimlstnsncficd, soil de fedmales di
nerend, o, Timel oela enn valable, Bion cobeiabu smio. enclnd:
ivinmee, i bes Chaoegs Bew plus ifeiiaimics dilesl £opeedant
e conswcs b Povidbiowr. var olles sonl Ju Safirie Eusldiijus
e s cachd en b plune dilTicale b exproniser of @ Teire compren:
e

AEDU-B-RATTAD AL -CIACHAMS

Les Lettres-Isolées
du Coran

Ravwed tvadet di Favaby i podssald par

Michel Vilsan

(Cheikh Museafb bl wl - Apiad




ABD AR-RAZZAQ AL-QASHANI

Les Lettres-Isolées
du Coran

Recueil traduit de ’arabe et présenté par
MICHEL VALSAN
(Cheikh Mustafa Abd al-Aziz)




Editions Sagesse et Tradition
BPE 2441 - Bamako — Mali

Sagesse et Tradition — 2007




Préface

La fonction doctrinale du Cheikh Mustafd Abd al-‘Aziz
(Michel Vilsan) est d’une importance majeure au sein de I'éso-
térisme islamique ; son ceuvre est cependant peu connue. Elle
a paru tout entiére dans la revue Etudes Traditionnelles  partir
de 1948 jusqu’a sa mort, survenue en 1974. Elle se situe dans
la continuité du courant doctrinal issu de I'euvre du Cheikh
Abd al-Wahid Yahya (René Guénon). Celui-ci s’est adressé a
I’Occident pour mettre en lumiére I'état de déchéance ot il se
trouvait et pour I'inviter & ceuvrer en vue d’un redressement.
[l ne s’est pas présenté au nom de la religion islamique, mais
bien comme le représentant du rawhid universel, celui dont
le Prophéte — qu’Allah répande sur lui Sa Grice unitive et Sa
Paix ! — a dit qu’il était « la meilleure parole dite par lui et les
prophétes qui 'avaient précédé ». René Guénon a insisté sur
la nécessité de recourir aux doctrines métaphysiques et initia-
tiques pour opérer le redressement traditionnel souhaité, tout
en précisant qu’il n’était pas chargé lui-méme de la fonction
de shaykh murshid. Depuis plus d’un demi-siécle, un certain
nombre d’Occidentaux sont entrés en islam pour répondre
a son appel ; Michel Valsan fut un des premiers de ceux-la.
Avec l'aide d’Allah et le secours spirituel de Cheikh Abd
al-Wahid, il fut investi de la charge de guider ces musulmans
venus d’Occident en assurant la régularité et la continuité
de I'enseignement universel donné par René Guénon et en
identifiant les éléments d’une méthode spirituelle et initiati-



10 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

que qui constitue les fondements de la Voie qu'il a fondée :
c’est la fariga du Cheikh Mustafa Abd al-‘Aziz. Du point de
vue doctrinal, il s’avéra que seuls les enseignements du plus
grand maitre de I'ésotérisme islamique, le Cheikh al-Akbar
Muhyi-d-Din Ibn Arabi, pouvait opérer I'intégration islamique
de I'ceuvre guénonienne. Par la méme, celle-ci revétait une
fonction nouvelle, dont les possibilités n'ont été qu’a peine
entrevues jusqu’a présent : elle permet d’éclairer d’un jour
nouveau l'ceuvre akbarienne et aussi, & un point de vue plus
particulier, d’expliquer et de justifier selon leur signification
métaphysique véritable les priviléges inhérents a la révélation
divine faite au Sceau des prophétes. Ces deux maitres d’origine
occidentale apparaissent ainsi comme d’éminents interprétes
du rasawwuf. Leur position d’excellence, apparemment sans
précédent dans le monde islamique, peut s’expliquer par la
phase cyclique actuelle oti, pour la premiére fois, I'ensemble
des religions et des formes traditionnelles qui subsistent encore
sont confrontées les unes avec les autres. Ceci revient a dire
que le courant doctrinal dont Cheikh Abd al-Wahid et Cheikh
Mustafa sont les représentants s’inscrit dans une perspective
eschatologique qui met en lumiére I'universalité aussi bien
de I'Esprit que de la Forme islamique, conformément 2
enseignement de ce passage coranique extrait de la 61¢me
sourate : « lls veulent éteindre la lumiére d’Allah, mais Allah
achévera (la manifestation de) Sa lumiére, n’en déplaise a ceux
qui recouvrent la vérité d'un voile » (verset 8) : ’achévement
parfait de la lumiére d’Allah s’accomplit par la manifestation
corporelle du Prophéte, de sorte que toutes les lumiéres des
révélations et des spiritualités antérieures resplendissent dans
I'unité de la sienne et ne sont plus que des voiles pour ceux
qui s’en écartent. « ... C’est Lui qui a envoyé Son envoyé avec
la Guidance et la Religion d’al-Hagq pour la faire prévaloir
sur la religion toute entiére, n’en déplaise aux associateurs »

PREFACE 1

(verset 9) : al-Haqq, c’est la Vérité et le Droit qui s’imposent
a tous, car ils constituent la Forme universelle de I'islam. La
Vérité unique est exprimée selon la formulation ultime de
la Sagesse divine et la shari‘a abroge toutes les lois sacrées
antérieures.

Le texte que nous avons choisi de présenter est la traduc-
tion, effectuée et annotée par Michel Vilsan, des commen-
taires d’Abd ar-Razzaq al-Qashani™ sur les Lettres-Isolées
du Coran. Ce choix se justifie par des raisons doctrinales et
pratiques. La portée et la signification purement initiatiques
de ces extraits sont évidentes : les Lettres-Isolées ne peuvent
8tre comprises et légitimement commentées qu’a la lumiére
des doctrines du tasawwuf. A notre connaissance, aucune
autre étude introductive n’a été publiée sur ce sujet. Le texte
est précédé ici de la courte présentation que Michel Vilsan
a donnée de 'ouvrage dont ces commentaires sont extraits,
intitulé : Ta’wildtu-1-Qur’an (les Interprétations ésotériques
du Coran) ainsi que d’un passage de la Préface ot Qéashani
lui-méme donne des indications sur sa méthode. La seconde
raison d’ordre doctrinal est que les Lettres-Isolées revétent une
fonction éminente dans I’enseignement eschatologique que nous
venons d’évoquer. Celle-ci est mentionnée de maniére explicite
dans les commentaires de I"auteur et surtout dans I’annotation
magistrale de Cheikh Mustafi qui contient quelques remarques
relevant de son enseignement propre. Nous y avons fait réfé-
rence principalement dans notre ouvrage Qaf et les mystéres
du Coran Glorieux, en particulier dans le chapitre qui traite du
Livre du Jafr. La raison pratique découle du fait que ce texte
est devenu quasiment inaccessible. Les commentaires sur les
Lettres-Isolées figurent dans cinq cahiers différents des Etudes
Traditionnelles : les numéros 380, 381, 382, 383, ainsi que

1. Eléve de Jandi : mort en 730, ¢’est-a-dire moins d'un siécle aprés le Cheikh
al-Akbar.



12 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

le numéro double 384-385 ; de plus, la publication de ces
numéros s’étend sur deux années : 1963 et 1964. Ceux qui ne
possédent pas ces numéros sont donc contraints d’acheter deux
années complétes, ce qui s’avére aujourd’hui particuliérement
malaisé ; et ceux qui les possédent sont obligés de consulter
cing cahiers différents pour rechercher leurs références, ce qui
n'est guére commode. Une réédition s’imposait, et il est pour
le moins incompréhensible que nul n’ait envisagé jusqu’ici de
entreprendre. Puisse celle que nous proposons contribuer au
rayonnement de I'enseignement doctrinal et de la Baraka du
Cheikh Mustafa Abd al-*Aziz et répondre a lattente légitime de
tous ceux qui lui sont demeurés fidéles.

Abd ar-Razzaq Yahya

Un commentaire ésotérique du Coran :
Les Ta'wildtu-I-Qur’an
d’Abd ar-Razzaq al-Qashani

Il existe en Islam une importante littérature relative a l'inter-
prétation du Coran selon les significations purement spirituelles
du texte, ce qui correspond donc au point de vue du tasawwuf,
mais elle n’est que peu connue a ce jour dans le monde exté-
rieur, et encore moins étudiée par les moyens techniques en
usage. Il n’y a, jusqu’ici, en cette matiére, ni en Orient ni en
Occident, aucun travail de caractére doctrinal, ni méme aucune
étude historique ou bibliographique d’ensemble ; on peut pui-
ser toutefois de précieuses données bibliographiques dans la
Geschichte der Arabischen Litteratur de Brockelmann. Natu-
rellement une étude proprement dite de ce domaine spécial ne
pourrait étre entreprise que parallélement a I'édition des textes
de base. Les seuls ouvrages appartenant a cette série d’écrits,
publiés jusqu’a présent sont ‘Ard’isu-l-Bayan fi haqd’iqi-
[-Qur’dan (Le Dévoilement des Epousées, écrit traitant des
mysteres du Coran) de Rizbihan al-Bagli (m. 606/1209)" et
Ta’wilatu-1-Qur’an (Les Interprétations ésotériques du Coran)
d’Abdu-r-Razziaq al-Qashéni (m. 730/1330), qui ont eu tous
les deux plusieurs éditions a la fin du siécle dernier.

1. Ce commentaire est basé sur celui d’Abii Abd ar-Rahman as-Sulami
(m. 412/1021), intitulé Haga iqu-t-Tafsir (Les Vérités profondes de I'lnter-
prétation coranique), qui n'a pas é1é encore édité,



14 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

Les commentaires du Coran faits selon ce point de vue
essentiellement métaphysique et initiatique appartiennent 4 ce
qu'on appelle plus techniquement le ta’wil, terme dérivé de
awwal, « premier », et signifiant « faire revenir a I'origine » :
ainsi I'explication d’un verset coranique selon le ta’wil est, en
principe tout au moins, la « remontée au sens premier » dont
procéde la formulation du texte respectif et qui conditionne
d’ailleurs un nombre indéterminé d’acceptions et d’applica-
tions subordonnées ; en fait, le plus souvent il s’agit d’une
remontée & « un des sens premiers » ou tout simplement a un
des sens supérieurs qui n’est plus de I'ordre exotérique. On
distingue donc en matiére d’interprétation coranique entre
ta’wil et tafsir, ce dernier désignant proprement le commen-
taire ordinaire, exotérique, et dont le nom dérive d’une racine
exprimant cependant elle méme I'idée de « découvrir ce qui
est couvert » (kashfu md ghutiya) ; toutefois il n’y a pas de
spécialisation rigoureuse, le terme de rtafsir avec son sens
général d’« explication » , « exégése », pouvant étre employé,
tout comme son synonyme baydn (cf. Coran, 75, 19), jusque
dans les titres ou les sous-titres des commentaires ésotériques
eux-mémes.

Ayant étudié de longue date le Commentaire précité
d’Al-Qashani, Ta’wildtu-1-Qur’an, et plus particuliérement
certaines de ses parties que nous avons aussi traduites, et
qui ont circulé d’ailleurs dans des rédactions provisoires de
différents cotés, nous pensons qu'il sera intéressant de faire
connaitre ici un certain nombre d’extraits.

Michel Vilsan

Extrait de la préface
des Ta'wilatu-I-Qur’én
par Abd ar-Razzaq al-Qashani

Jentrepris donc de remplir ces feuillets en y inscrivant ce
qui me venait a esprit par coincidence providentielle, mais en
m’abstenant de voltiger dans le domaine du tafsir, ou de plon-
ger dans les eaux des études incertaines, et j’ai fait mon travail
en suivant le texte du Livre et son ordonnance, sans reprendre
toutefois les choses qui se répeétent textuellement ou semblable-
ment. Les points qui ne comportent pas de ta’wil selon moi, ou
qui n’en ont pas besoin, je ne les ai point retenus.

Je ne prétends nullement avoir atteint I'extrémité du
possible dans ce que jexpose, loin de la! Les aspects de la
compréhension ne se limitent pas a ce que j'ai pu en saisir, et
la Science d’Allah n’est pas conditionnée par ce que je connais
moi-méme. Et malgré cela, ma compréhension ne se limite pas
A ce que j’ai mentionné ici ; et je pourrais méme dire que, dans
les choses dont j"ai traité, il m’est apparu quelques fois certains
aspects dans les profondeurs desquels je me perdais.

Les prescriptions dont la finalité semble bien d’ordre exté-
rieur et qui pouvaient néanmoins comporter une interprétation
ésotérique (ra’wil), je ne les ai interprétées ainsi que trés peu
— tout juste pour qu’on sache qu’une telle intelligence des cho-
ses est possible, et que des choses analogues sont admissibles
quand on constate que quelqu’un passe au dela des aspects
apparents — car U'interprétation en mode ésotérique de telles




16 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

dispositions n’échappe pas a 'arbitraire, et la vertu exige de
ne pas s’attribuer de devoirs qu’on ne peut remplir comme il
faut.

Il se peut qu’a un autre que moi se présentent des aspects
plus beaux que ceux que j’ai pu retenir ici moi-méme et
plus engageants, certaines choses pouvant étre plus faciles a
d’autres. Allah a dans chaque « parole » d’autres « paroles »
qui ne finiraient pas, alors que finiraient les gouttes de la mer
(si celles-ci servaient d’encre pour transcrire les paroles du
Seigneur, cf. Coran /8, 109). Comment arriverait-on alors a
les recenser et compter ? Chaque « parole » est comme un
« modele » (inmiidhaj) pour les gens du gofit et de I'expérience
spirituelle directe, modele auquel ceux-ci font face et selon le-
quel ils se configurent pendant leur récitation du Coran. Alors
(par un effet de cette assimilation face 4 face) se dévoile a eux
ce qui leur a été prédisposé des trésors cachés de la science du
Coran, et se manifeste en eux ce qu’ils peuvent contenir des
arcanes de son mystére profond. Et Allah est le Guide pour les
Gens d’effort, sur la voie de I'intuition et de la contemplation
et, pour les gens de désir, vers les breuvages de la saveur. En
vérité, Il est le Maitre qui confére la réalisation et dans la main
duquel se trouve la réussite !

RECUEIL DES PASSAGES RELATIFS
AUX LETTRES-ISOLEES



Introduction de Michel Valsan

En continuant la publication d’extraits traduits des Ta 'wildtu-
[-Qur’dn d’Abd ar-Razzdq al-Qashani, nous donnons
maintenant un recueil de tous les passages qui interprétent les
énigmatiques Lettres-Isolées (al-Huriifu-l-mugatta‘at) placées
en téte de certaines sourates, ce qui leur vaut en outre la dési-
gnation comme « Initiales des sourates » (Awd’ilu-s-suwar) ou
« Inaugurales des sourates » (fawdtihu-s-suwar).

A ce sujet quelques données préliminaires seront utiles.

Il y a 29 sourates® qui portent & leur début des lettres
isolées se présentant comme des « monogrammes » ou des
« chiffres », et comptant ainsi néanmoins, sauf quelques excep-
tions ®, comme des versets entiers. Tout en étant reliées entre
elles dans ’écriture, ces lettres se lisent isolément, et chacune,
non par sa valeur phonétique, mais par son « nom » .

1. Voir Etudes Traditionnelles de mars-avril 1963.

2. Ce nombre correspond naturellement & un cycle lunaire et certaines consé-
quences en découlent dans les applications cosmologiques.

3. Quelquefois le monogramme n’est que la partie initiale du premier verset
(quand il inclut la lettre Rd, quand il n’y a qu’une lettre, et dans la soura-
te XXVII : Td-5in) ou au contraire ses lettres constitutives sont séparées en
deux groupes comptant chacun pour un verset entier (cf. sourate XLII).

4. Un hadith prophétique dit de fagon exemplaire & propos du premier mono-
gramme, celui de la sourate de la Génisse : « Celui qui récite un vocable (harf
= lettre) du Livre d’Allih a une bonne ceuvre pour soi, et toute bonne ceuvre
sera récompensée par dix fois sa valeur. Or je ne dis pas que ALM (= Alif-
Ldm-Mim) est un vocable, mais je dis qu'Alif est un vocable, Lam un voca-
ble et Mim un vocable ».



20 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

INTRODUCTION DE MICHEL VALSAN 21

Certains monogrammes consistent en une seule lettre,
d’autres sont formés de deux lettres, de trois, de quatre ou de
cing : il n’y en a pas qui dépasse ce nombre ",

Des 28 lettres de I'alphabet arabe ? seulement 14 figurent
dans ces sigles, a savoir : Alif, Ha, Ha, Ta, Ya, Kaf, Lam,
Mim, Nin, Sin, ‘Ayn, Sdd, Qdf et Ra®. Prises avec leurs
répétitions, il y a en tout 78 lettres isolées inscrites en téte de
sourates, ce qui correspond, selon Ibn Arabi, au nombre des
branches de la Foi.

Ces monogrammes détiennent le mystére du Coran, et on
cite souvent & ce propos, entre autres, la parole d’Abii Bakr
as-Siddiq, le Compagnon du Prophéte et le 1" Calife : « Allah a
dans chaque Livre révélé un secret, et Son secret dans le Coran
ce sont les Initiales des sourates (Awd’ilu-s-suwar) ». Cepen-
dant de nombreuses acceptions traditionnelles en sont données
dans les commentaires classiques : il s’agirait ainsi soit de titres
des sourates, soit de noms divins, soit de noms du Coran ou
d’autres réalités traditionnelles, soit de formules de serment,
etc. Tout cela est valable, bien entendu sans exclusivisme, mais
les choses les plus importantes restent cependant peu connues
a 'extérieur, car elles sont du domaine ésotérique le plus caché
et le plus difficile & exprimer et & faire comprendre .

Le commentateur ne fait nulle part un examen d’ensemble,
ou au moins proprement introductif, de ces sigles ; il traite de

1. Cette limite est caractéristique d'une cosmologie du monde sensible (les 5
éléments), mais les applications transposées a des niveaux supérieurs sont
également & envisager.

2. Quelques fois on compte une 29° lettre, le Lam-alif (lettre cependant combi-
née), ce qui se rapporte aussi au cycle lunaire.

3. Il est & remarquer que les différentes combinaisons présentées par les mono-
grammes sont elles aussi au nombre de 14.

4. On pourrait évoquer ici un hadith prophétique qui a d’ailleurs une valeur
d’application générale a tout lordre ésotérique : « Il y a en fait de science
une part qui est d’aspect caché et que ne connaissent que les Savants par
Alldh ; si ceux-ci en parlent, les ignares au sujet d’Allih la contestent ».

chacun d’eux a sa place dans I'ordre du texte, et quelques
renvois seulement établissent expressément des relations entre
les différents passages bien clairsemés de cette matiére spé-
ciale. Cependant son point de vue métaphysique et initiatique
en unifie et organise facilement la symbolique caractéristique,
et on constate finalement que, en somme, |'auteur a considéré
les « lettres isolées » surtout comme des clefs pour la compré-
hension du mystére de la révélation coranique, ce qui n’est du
reste que trés naturel.

Point a signaler dés le début, leur fonction symbolique
dans le commentaire d’Al-Qashéani, est fondamentalement
métonymique ; chaque lettre est considérée comme 'initiale,
ou encore la finale, et quelquefois méme une lettre intérieure,
d’un terme sacré qu’elle représente ainsi a I’endroit : nom
divin, angélique, prophétique, ou de quelque réalité ou notion
initiatique. Le procédé, qui est traditionnel et remonte a la pre-
miére génération d’interprétes du Coran, les Compagnons, peut
sembler quelque peu sommaire et pas assez rigoureux, surtout
quand on constate la variété des termes qu’on fait correspondre
A une méme lettre soit selon des interprétes différents soit selon
un méme interpréte V. Mais il est fondé et justifié par cette
vertu qu’ont les lettres dans une langue et une écriture sacrées
de représenter des idées que comporteront nécessairement les

1. Ibn Abbds en interprétant le groupe littéral ALM (Alif-Lam-Mim) dit
par exemple : « L'Alif est une indication qu'Alléh est Ahad (Un), Awwal
(Premier), Akhir (Dernier), Azali (Eternel-sans commencement), Abadi
(Eternel sans fin) ; le Lam qu’'ll est Latif (Subtil), et le Mim qu'll est Malik
(Roi-Détenteur), Majid (Clorieux) et Manndn (Bienfaisant). » Le méme Ibn
Abbas dira en une autre circonstance au sujet des mémes lettres : « Alif-
Ldm-Mim signifient And-Lidhu-alam : « Moi, Alldh, Je suis le plus sa-
vant » ; ot I'on trouve les trois cas métonymiques signalés : par I'initiale,
par une intérieure et par la finale. Cependant tout cela n’empéchera pas le
méme Compagnon, qui porte d’ailleurs le titre d'« Interpréte par excellence
du Coran » (Tarjumdanu-1-Qur’dn) de déclarer aussi : « Les savants sont in-
capables de les saisir ».



22 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

termes dans la composition desquels elles entrent : le choix de
la lettre (le plus fréquemment l'initiale comme plus représen-
tative en raison de sa position « principielle ») est une question
de circonstance et de pure expressivité.

Quoiqu’il en soit, dans le cas présent les conséquences
doctrinales résultent avec une logique et une cohérence remar-
quables et apparaissent aussi de premiére importance. Il s’agit
d’ailleurs non seulement du processus de la révélation du Livre
sacré, mais aussi de la manifestation muhammadienne comme
la théophanie par excellence.

Il y a un autre point qui mériterait une attention spéciale,
car il nous semble d’une importance capitale, mais nous ne
pouvons faire maintenant que le signaler, notre but étant ici
d’introduire seulement les extraits traduits d’Al-Qachani. Tout
au début de ses considérations sur les Lettres-Isolées (au sujet
de ALM de la sourate II) le commentateur rattache celles-ci
au corpus du Jafr, science basée sur les vertus des lettres et
donnée comme une science éminemment initiatique qui ne
sera détenue d’ailleurs de fagon parfaite que par le Mahdi. Or
si le Coran commence avec la deuxiéme lettre de I'alphabet, le
Bd (du Bismillah) dont le symbolisme est celui de I'Intellect
créé, A son intérieur, et dans une situation a la fois éminente et
étrange, il contient les mystérieux monogrammes comme des
versets et des articles & part, composés de 14 lettres sur les 28
existantes, qui commencent, eux, avec la premiére lettre de
cet alphabet, I'’Alif, dont le symbolisme est celui de I'Essence
Absolue et du Principe premier™. Cette constatation peut non
seulement souligner encore 'importance des Lettres-Isolées,

1. Cf. Le Commentaire de la Fatihah, Etudes Traditionnelles, 1963, p- 88.
Au sujet du symbolisme des lettres alif et ba il faudrait se reporter aus-
si & I'article de René Guénon sur Er-Rith (Etudes Traditionnelles. 1938,
n? spécial sur le Soufisme, voir p. 27, n. 1).

INTRODUCTION DE MICHEL VALSAN 23

mais suggérer aussi une vue sur la structure formelle du Livre
de la révélation finale.

Toutefois il n'y a pas lieu de trop généraliser et simplifier,
car les relations structurales du Livre sont plus complexes, et
justement sous le rapport contextuel général c’est le Bd qui
domine par sa fonction génératrice. Nous offrirons une vue
sommaire sur ce sujet en mentionnant que, chez Ibn Arabi (cf.
Futithat, ch. 11, § 1, et Kitabu-l-mabadi’ wa-I-ghayat) qui
considére les lettres de I'alphabet dans leur ensemble comme
une « communauté religieuse » (umma) astreinte a une Loi du
Verbe divin, ces 14 Lettres-Isolées constituent la catégorie
appelée '« Elite » (al-Khdssa) ; parmi celles-ci les plus impor-
tantes sont naturellement les premiéres dans chaque groupe
(une donc pour chacune des sourates respectives) qui forment
une catégorie spirituelle supérieure appelée I« Elite de I'Elite »
(Khassatu-l-Khdssa), catégorie dans laquelle cependant en-
trent également les initiales « non isolées » venant des autres
sourates (une par sourate également)”. Mais un rang encore
plus élevé est assigné aux lettres « finales » (Al-Khawdtim) des
sourates qui constituent la « quintessence » (Al-Khuldsa), et
cependant celles-ci sont elles-mémes dépassées par les lettres
du Bismillahi-r-Rahmani-r-Rahim premier verset du Livre,
le premier de la premiére sourate et qui figure comme formule

1. Il faut remarquer que cette assimilation entre initiales « isolées » et initiales
ordinaires « non-isolées » correspondrait au fond au sens non spécifié de I'ex-
pression « Initiales des sourates » (Awd 'ilu-s-suwar) que nous avons signalée
dés le début comme synonyme de « Lettres Isolées » et que nous avons re-
trouvée ensuite dans la parole d’Abii Bakr as-Siddiq qui leur attribuait la dé-
tention du « secret du Coran ». Mais le fait est que méme chez Ibn Arabi le
sens technique de cette épithéte reste limité aux Letres-lsolées ; et quand il
s'agit d’en souligner le caractére énigmatique il leur ajoute le qualificatif de
« lettres-inconnues » (al-Hurifu-lI-majhila), tout en précisant qu’elles sont
telles pour les savants exotériques et aussi pour les initiés qui tout en jouis-
sant de perceptions intuitives restent sous le régime des « états changeants »
(ahlu-1-ahwdl), mais non pour ceux qui possédent les « formes intelligibles »
et occupent des « stations » (magdmat).



24 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

INTRODUCTION DE MICHEL VALSAN 25

introductive de toute sourate, sauf de la 9¢, précédant donc
le texte proprement dit respectif, le consacrant et le garantis-
sant dans son ensemble : le groupe de ces lettres est appelé
« Créme de la Quintessence » (Safd’u-l-Khuldsa). Enfin, selon
la méme perspective c’est au seul Bd, initiale du Livre et de
toute sourate (au sens mentionné en dernier lieu), car la 9°
elle-méme commence avec le Bd du mot Bard’a, que revient
le degré structural et fonctionnel supréme dont nous parlions,
raison pour laquelle Ibn Arabi qualifie cette lettre de « Source
de la Créme de la Quintessence » (Aynu-Safd’i-1-Khuldsa).
Précisément a ce propos ce maitre cite I'anecdote suivante :
« Un des Israélites, d’entre leurs docteurs, nous disait : “Vous
(les Musulmans) n’avez aucune part auT Tawhid, car les sou-
rates de votre Livre commencent par le Bd !” Je lui répondis :
“Alors vous non plus, car 'initiale de la Torah est un Ba /7, et
il ne dit plus rien. Or il n’est possible que cela, car on ne peut
nullement commencer avec I’Alif™" ». L’auteur veut certaine-
ment dire qu'un texte discursif qui implique organiquement
I'idée de relation verbale et littérale a son principe spécifique
non pas dans la lettre qui exprime I'unité pure, mais dans la
premiére qui exprime l'idée de relation donc de dualité, et
c’est justement le cas du Bd deuxiéme lettre de "alphabet dont
la valeur numérale est 2. Par contre si 'on reste en dehors
de cette perspective propre a ’économie du Livre, les choses
se présentent sous d’autres aspects : ¢’est ainsi qu’a un autre
endroit du méme paragraphe auquel nous avons emprunté les
éléments précédents, Ibn Arabi parlant de la hiérarchie des

1. A ce propos nous rappelons que, dans I'article précité, René Guénon aprés
avoir dit que le Ba dans son réle primordial représente Ar-Riiht ou I'Esprit
total de I'Existence Universelle, mettait en note : « C’est aussi pourquoi le Bd
ou son équivalent est la lettre initiale des Livres sacrés : la Thorah commen-
ce par Bereshith, le Coran par Bismilldh, et bien qu'on n’ait pas actuelle-
ment le texte de I'Evangile dans une langue sacrée, on peut du moins remar-
quer que le premier mot de I'Evangile de Saint Jean, en hébreu, serait aussi
Bereshith. »

lettres au point de vue linguistique ou phonétique assigne trés
régulitrement & I'Alif le réle de Pdle (Qutb) des Lettres, et
ensuite au Waw et au Ya (non pas comme lettres « pleines »
mais comme « lettres de prolongation » dites « faibles ») le role
des deux Imams de droite et de gauche du Péle, et ainsi de
suite pour des lettres correspondant aux 4 Piliers (Awtdd) et
aux 7 Substitutifs (Abdal), par analogie avec la hiérarchie du
Centre Spirituel ésotérique.

Mais ce que nous disions précédemment de la signification
des Lettres-Isolées, en tant qu’écriture spéciale commengant
avec I’Alif, concerne celles-ci non comme éléments d’un lan-
gage discursif et compréhensible a I'instar du texte coranique
proprement dit, ni comme de simples lettres de I'alphabet
sacré considérées dans leur seul symbolisme intrinséque, mais
comme des données synthétiques d’un langage énigmatique
et transcendant qui doit garder cependant certaines relations
intimes avec le texte ordinaire car il en détient le secret par
excellence .

® D

Nos extraits ne se limitent pas aux seuls commentaires sur
ces lettres initiales, mais se continuent généralement avec ce
qu'il est dit des versets inmédiatement suivants, car nous nous
sommes apergus que ceux-ci contiennent des notions carac-
téristiques et des termes typiques de la technique révélatrice,
comme : inzdl (descente d’emblée), tanzil (descente graduée),

1. Cest ainsi, par exemple, que chez les Houroiifis persans les 14 Lettres-
Isolées spécialement représentées, sans leurs répétitions par les monogram-
mes ALR, KHYAS, TS, HM, Q et N, sont considérées comme constituant
les « versets fixés » (al-muhkamdr) alors que le reste des lettres alphabéti-
ques sont dites former les « versets ambigus » (al-mutashabihdt) (cf. Clément
Huart Textes Houroiifis, p. 108-110), mais il faut ajouter aussi que le sens
méme des termes qualificatifs de ces versels est alors trés particulier, et pas
plus loin que dans le Commentaire d’Al-Qéshéni (aux sourates 11T et XI), on
trouvera une acception bien différente et qui cependant n'est qu'une parmi
tant d’autres.



26 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

kitab (écriture, écri't, livre), dyat (versets, sigles, merveilles),
Furgan (Forcan, Ecriture discriminante), Qur’an (Coran,
Ecriture-récitation totalisante) etc., et que de son coté le
commentateur rattache souvent de quelque fagon ces idées
au symbolisme des Lettres-Isolées dont il venait de parler.

e > e

Note de I’éditeur

Le Tableau ci-contre est de Michel Vilsan. Seule la transcription
a été modifiée.

L'identification des Lettres-Isolées dans le présent ouvrage peut
étre effectuée par référence aux indications de ce Tableau.

En bas du Tableauw figure la note suivante : « Dans la
prononciation psalmodique ces lettres regoivent cependant des
valeurs vocaliques variant avec les “lectures traditionnelles”
(gir@’at) ; il n’y a aucun intérét de les indiquer ici. »

INTRODUCTION DE MICHEL VALSAN

27

La Génisse 1 ol Aadl ALM Alif-Lam-Mim
La Famille d’Imrén 11 Al pdl ALM Alif-Lam-Mim
Les Limbes Vil wasll wadl ALMS Alif-Lim-Mim-S$id
Jonas X S Sdl ALR Alif-Lam-Ra
Houd X1 S adl| ALR Alif-Lim-Ra
Joseph X1 S ,Jl ALR Alif-Lam-Ra
Le Tonnerre X1 soll sedl ALMR Alif-Lam-Mim-Ré
Abraham XV S ,dl ALR Alif-Lam-Ra
Al-Hijr Xv S Rl | ALR Alif-Lam-Ré
Marie XIX | LasS [oew2d| KHYAS |KifHa-Yi‘Ayn-$id
Ta-Ha XX ak ab TH Ta-Ha

Les Poctes XXVI b punb TSM Té-Sin-Mim
Les Fourmis XXVII oub o b TS Ti-Sin

Le Récit XXvi paub puonb TSM Téa-Sin-Mim

L’ Araignée XXIX ol adl ALM Alif-Lam-Mim
Les Roums XXX Rl padl ALM Alif-Lim-Mim
Lugmén XXX1 ol adl ALM Alif-Lim-Mim
La Prosternation XXXI ol adl ALM Alif-Lim-Mim
Ya-Sin XXXVI o ou S YS Yi-Sin

Sad XXXV wo w0 S Sad

Le Pardonnant XL P> e HM Ha-Mim

Les Détaillés XLI yes Y HM Hi-Mim

La Délibération XLIL | e p>| B pwe p | HMASQ | Hi-Mim-"Ayn-Sin-Qaf
Les Dorures XL es pT HM Héa-Mim

La Fumée XLIV b pE HM Hi-Mim

L’ Agenouillée XLV o> e HM Hé-Mim
Al-Ahgaf XLVI res pE HM Hi-Mim
Qaf L 3 9 Q Qaf

Le Calame LXVII V) V) N Niin




COMMENTAIRES DE QASHANI




Sourate II : La Génisse

Texte :
1. ALIF-LAM-MIM.

2. Cest I’Eerit (promis), en lequel (ou au sujet) duquel
il n’y a pas de doute, guidance pour les croyants.

Commentaire :

Ces trois lettres, Alif, Lam et Mim, constituent le mono-
gramme par lequel Dieu a désigné tout ce qui est (Kullu-I-
wujid) en tant que « tout » (kull), car 'Alif est une désignation
de I’Essence™ (Dhdt) qui est le principe de I'existence, selon
ce qui a été dit précédemment, le Ldm est une désignation de
I'Intellect Actif (Al-‘Aglu-1-Fa“dl), autrement appelé I’Ange
Gabriel (Jibra’il), moyen-terme de I'existence qui puise a la
source existentielle (al-mabdd) pour se répandre vers la fin
(al-muntahd), et, enfin, le Mim une désignation de Muhammad,
le terme final de I'existence avec lequel le cycle existentiel se
trouve accompli et relié 4 son commencement?. C’est pourquoi

1. Voir Le Commentaire de la Fatihah, Etudes Traditionnelles, 1963,
p- 83.

2. La personne du « Sceau de la Prophétie » est prise ainsi comme symbole de
la manifestation existentielle finale ; de son c6té celle-ci est considérée alors
dans sa réalité de Verbe universel. Les correspondances littérales mention-
nées, qui sont classiques dans les commentaires, remontent a cette parole
d’Ad-Dahhak : « L’Alif vient du nom Allah (dont il est la premiére lettre), le
Lém vient de celui de Jibra'il (dont il est la derniére lettre) et le Mim de ce-
lui de Muhammad (dont il est I'initiale et aussi la redoublée intérieure). » En




32 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

il mit le sceau et déclara : « En vérité, le Temps (az-Zamdn)
est retourné par un mouvement circulaire a 'aspect qu’il a eu
au Jour ot Alldh créa les Cieux et la Terre » (hadith).

L’un des prédécesseurs a dit que le Ldm est composé de
deux Alif", ce qui veut dire que cette lettre est considérée
comme correspondant 4 I’Essence avec son Attribut de Science
(7lm)@, autrement dit & deux des « Trois Mondes divins »
(Essence, Attributs et Actes) dont nous avons traité précé-
demment®. Ainsi compris le Lam est véritablement un « nom
divin », car tout nom divin est une expression de I’Essence
avec un certain Attribut.

conséquence, on interpréte le début de la sourate ainsi : Allah a révélé, par
I'organe de Jibrd 'il, sur Muhammad, ce Livre, etc.

1. Il s'agit probablement de considérer la forme du Lém comme composée
d’un premier Alif pour la partie verticale et d’un deuxiéme projeté comme
une ombre ou un reflet premier sur le plan horizontal. Cette analyse corres-
pondrait plus exactement & une écriture stylisée en carré, comme le coufi-
que ; dans I'écriture courante, neskhi, ot le deuxiéme élément de cette let-
tre est plutdt la moitié inférieure d’une circonférence, chose qui ressort nette-
ment quand cette lettre est écrite isolément, une telle analyse ne serait vala-
ble qu’avec une certaine approximation ; du reste chez Ibn Arabi le Ldm est
considéré comme composé d’un Alif et d'un Nin. D’analogues analyses sym-
boliques existent dans la Kabbale hébraique, mais malgré la parenté sémiti-
que, les formes des lettres, surtout dans leurs développements stylisés, étant
sensiblement différentes, les résultats sont tout autres.

2. Sous le rapport métonymique cette correspondance £’explique par le fait que
le mot §lm comporte la lettre Ldm. On remarquera en outre la finesse et la
cohérence doctrinale du symbolisme énoncé ici : la Science absolue est sous
un rapport une qualité « essentielle » et en tant que telle homologuée a I'Es-
sence supréme (cf. I'identité de Sar = 1'Etre pur et de Chit = la Conscience
totale, dans le Védanta), sous un autre rapport, elle peut étre considérée (et
I'histoire doctrinale de toutes les théologies traditionnelles I'atteste) comme
« surimputée » ou méme « surajoutée » (zd’ida) a 'Essence pure, I'analyse
du Lam de la Science comme composée de deux Alif permet de considérer
la Science elle-méme simultanément sous les deux rapports de I'identité et de
la distinctivité.

3. Voir Le Commentaire de la Fétihah, Etudes Traditionnelles, 1963,
p. 84.

SOURATE 11 : LA GENISSE 33

Quant au Mim, il désigne I'Essence avec tous les Attributs
et tous les Actes par lesquels elle s’occulte dans la Forme
Muhammadienne (as-Siratu-l-Muhammadiyya), « forme »
qui constitue le Nom Supréme (al-Ismu-I1-Azam) d’Allah,
en sorte que I'Essence n’est reconnue alors comme telle que
de ceux qui la connaissent. Ne vois-tu pas déja comment ce
Mim qui symbolise la Forme (totale) de I'Essence (manifestée
simultanément sous ses trois aspects fondamentaux correspon-
dant aux Trois Mondes), comporte dans son nom (composé de
M+Y +M) la lettre Ya et qu’a son tour le nom de celle-ci (Y +
A) inclut un Alif (symbole de I’Essence principielle). Le secret
par excellence dans I'institution des Lettres réside dans le fait
qu’il n’y a pas de lettre qui ne recéle finalement AZif™".

On pourrait rapprocher de cette facon de voir les choses,
Iinterprétation qui a été faite d’autre part des trois lettres en
question et selon laquelle il s’agirait d’une forme de serment
« par Allah, al-‘Alim ('Omniscient), al-Hakim (le Sage) »'
car Jibrd’il est le support théophanique de la Science (al-1lm)
et constitue donc Son nom al-Alim, et a son tour Muhammad
est le support théophanique de la Sagesse (al-Hikma) et consti-
tue Son nom al-Hakim.

Tout ce que nous venons de mentionner vérifie de diverses
fagons la parole connue disant : « Sous chacun des Noms divins
il y a des Noms sans fin ». D’autre part, la « science » n’atteint
sa perfection que lorsqu’elle est accompagnée d’« acte » dans
le monde de la Sagesse, monde qui est celui des moyens et
des choses causées, et c’est seulement alors que la « science »

1. En effet, en « développant » le nom de chaque letire arabe on arrive a dé-
couvrir I'Alif soit au premier degré de I'analyse (ex. la lettre B, dont le nom
est Bd = B+ A c'est-d-dire un Alif) soit au deuxiéme (ex. N, dont le nom est
Niin = N + W + N ; or dans le W qui s’appelle Wiaw = W + A + W, I'on
trouve finalement un Alif.)

2. Dans ce cas le Mim se trouve expliqué comme provenant de la finale du nom
divin al-Hakim.



34 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

devient « sagesse ». De méme, I'on sait que I'lslam n’est pas
obtenu par la seule prononciation de la formule La ildha illa-
Lldh (= « Pas de dieu si ce n’est Allah »), et qu’on doit accom-
pagner celle-ci de la formule Muhammadun rasilu-Llah (=
« Muhammad est I’'envoyé d’Allah ») ™.

Le sens du texte (considéré comme constituant une phrase
nominale) est alors le suivant: « ALIF-LAM-MIM » est le
Livre Promis (al-Kitdbu-lI-Mawd) ; autrement dit, la Forme
du Tout-Universel (Siiratu-1-Kull) (représentée par le mono-
gramme initial), est ce que l'on a désigné par la notion du
Kitabu-l-Jafri wa-1-Jdmi‘a. le « Livre du Parchemin et de la
Somme renfermant toute chose », livre « promis » comme de-
vant étre avec le Mahdi a la fin des temps, et qui ne sera lu, tel
qu’il est en réalité que par celui-ci®. Le Jafr, ou le Parchemin,

1. L'Islim comme notion technique coranique est une désignation de la religion
véritable en général, et comme telle, elle s’applique méme & des formes reli-
gieuses antérieures 4 la manifestation muhammadienne. Dans 'ensemble du
cycle traditionnel, cette notion correspond plus précisément & une institution
faite par un prophéte législateur (rasiif). Dans tous les cas, la part d’« acte »
(les rites, par exemple) qui dans chaque loi traditionnelle s’ajoute a I'intelli-
gence doctrinale, correspond plus spécialement i la sagesse, de méme que
tout législateur est un sage.

2. Le nom de Al-Jafru wa-1-Jdmi‘a. ou encore de Jafr tout court, désigne une
science ésotérique basée sur le symbolisme des lettres et des nombres re-
montant & I'lmim Ja'far as-Sadiq et 4 Sayyidni “Ali, et connue extérieure-
ment surtout par des applications divinatoires dans 'ordre politique ; il est
aussi employé quelques fois comme titre des ouvrages traitant de cette matié-
re. Il est utile de remarquer que, en tant qu’attribué au Mahdi, ce « livre »
ne peut pas faire partie des livres « révélés » proprement dits, car le cycle de
la « révélation » prophétique, ou de la « descente » des livres divins, c’est-a-
dire du tanzil, est fermé avec la descente du Coran, mais d’une science ex-
ceptionnelle de « lire tel qu'il est en réalité » ce livre du Jafr dont les élé-
ments se trouvent dans le Coran méme : étant donné ce qu’implique d’« opé-
ratif » une telle « lecture » et tenant compte du rile attribué au Mahdi a la
fin des temps, il s’agit probablement non seulement d’une science interpréta-
tive mais aussi d'une technique opérative, ces deux choses se tenant de prés
en pareille matiére. Ce verset, dans l'interprétation spéciale d’Al-Qashéni, ne
concerne donc qu'au deuxiéme degré la notion du Coran lui-méme, car au
premier degré il vise le Livre du Jafr dont les lettres isolées du début des sou-

SOURATE Il : LA GENISSE 35

est (au fond) la Table du Décret éternel (Lawhu-I-Qada) qui
est I'Intellect du Tout-Universel (‘Aglu-I-Kulli), et la Jami‘a,
ou la Somme, est la Table du Destin assigné (Lawhu-I-Qadar)
qui est I’Ame du Tout-Universel (Nafsu-I-Kull). Le Livre du
Jafr et de la Jami‘a signifie les deux Contenants incluant ce
qui a été et ce qui sera, comme lorsque tu dis, par exemple :

« la sourate de la Génisse et la sourate des Fourmis » .

« Pas de doute a son sujet », (ce monogramme) est la Vérité
(al-Hagqq) si on réalise le fond, ou, en termes appropriés au
sens du contexte, il est « parla Vérité » qui est le Tout-Universel
en tant que « tout », car il explique le Livre qui fut promis par
les langues des Prophétes et dans leurs livres comme devant
venir (sa-ya’ti). Ceci est en accord avec la parole d’Aissd
(Jésus) — sur lui la Paix — : « Nous vous apportons la Descente
du Verbe (at-Tanzil), mais quant a I'Interprétation (at-Ta’wil)
c’est le Mahdi qui viendra avec (sa-ya’ti bi-hi), a la fin des
Temps » 2.

Dans le texte que nous interprétons, la « réponse du ser-
ment » (jawdbu-I-qasam)® est supprimée du fait que les ter-

rates constituent les éléments de base et dont le monogramme Alif-Ldm-Mim
énonce ici le symbole premier et le plus général.

1. Cet exemple quelque peu curieux, veut certainement dire qu'il s’agit de deux
choses distinctes et cependant de méme nature.

2. En traduisant les paroles attribuées & Sayyidna Aissi nous employons des ter-
mes qui permettent de retrouver la relation étroite avec le passage précédent.
Ce hadith qu’il serait probablement difficile de voir validé par les autorités
exotériques est a comprendre plutdt dans le sens que nous indiquions dans
une note précédente, i propos du role du Mahdi. En effet, le Ta’wil dont il
est question ne peut étre uniquement une ceuvre de science théorique, mais,
en correspondance avec le symbolisme de la fin du cycle, un magistére apo-
calyptique de transposition et d’universalisation spirituelles, engageant tou-
tes les forces sacrées et s'appliquant & I'ensemble du domaine traditionnel.
(Cf. René Guénon : Apercus sur ['Initiation, chap. XL : Initiation sacerdo-
tale et initiation royale, alinéa final).

3. On appelle jawdbu-I-gasam, la formule qui, aprés une invocation initiale du
genre : « Par le Soleil... » ou « Par le Ciel... », déclare I'objet du serment. Ici
le commentateur reprendra le verset avec cette acception particuliére de ser-




36 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

mes dhdlika-I-Kitab = Ce Livre (le Livre promis) I'impliquent,
ce genre d’ellipse se produisant parfois dans le style coranique,
par exemple dans la sourate XCI : « Par le Soleil et sa clarté... »
ou encore dans la sourate LXXIX : « Par celles qui tirent... ».
Il faut donc entendre que (aprés 'invocation supposée faite :
« Par Alif-Lam-Mim ») le texte complet serait : « Nous faisons
descendre ce Livre (dhdlika-1-Kitdb) promis dans la Thora
et dans 'Evangile comme devant étre avec Muhammad » " ;
mais cette précision est « retranchée » du fait que les paroles
subsistantes : dhdlika-1-Kitab, I'impliquent. Le sens complet
est alors : « Le Livre connu dans la Science Primordiale et
promis dans la Thora et dans I'Evangile est vérité, de telle sorte
qu’il n’y a pas de doute a son sujet, et il est une guidance pour
les craignants ». Ces derniéres paroles veulent dire qu’il est en
soi-méme une guidance pour ceux qui craignent les bassesses
et les voiles empéchant de recevoir la vérité a son sujet.

ment, qui est d"ailleurs courante dans les commentaires, mais qui doit étre re-
¢ue ici en remplacement de la syntaxe spéciale d’aprés laquelle a été condui-
te I'interprétation initiale.

1. Cette fois-ci on doit comprendre que le « Livre Promis » est le Coran révé-
I¢ au Prophéte Muhammad du fait que le groupe initial des Lettres-Isolées
n’est plus lu comme le sujet d'une phrase nominale mais comme une formule
de serment ce qui laisse & I'expression : « Livre Promis » la possibilité d’étre
comprise selon les notions traditionnelles courantes. Cependant, pour ne rien
omettre, nous faisons remarquer que si la notion de « Livre Promis » devrait
néanmoins désigner ici toujours le Livre du Jafr, les termes employés par
Al-Qdshéni n'y feraient vraiment pas obstacle : le Mahdi est appelé, d'aprés
les hadiths aussi « Muhammad », et du reste ici, ce nom n’est pas suivi de la
salutation qui accompagne habituellement la mention du Prophéte - qu’Al-
ldh lui accorde sa grice et sa paix !

Sourate III : La Famille d’Imran

Texte :
1. ALIF-LAM-MIM.

2. Allih, pas de dieu si ce n’est Lui le Vivant,
2 -
I’Omni-Tenant.

3. Il a fait descendre au fur et & mesure sur toi le Livre
par la Vérité, en tant que confirmateur de ce qu’il trouve
devant lui, et Il avait fait descendre d’emblée la Thora
et ’Evangile auparavant en tant que guidance pour les
hommes.

4. Il avait fait aussi descendre d’emblée le Forcan ; en
vérité, ceux qui mécroient aux signes d’Allah auront un ché-
timent terrible ; et Allah est Fort, Maitre de Vengeance.

5. En vérité, Allah, rien ne Lui est caché sur la Terre ni
au Ciel.

6. C’est Lui qui vous forme dans les matrices comme 11
veut. Pas de dieu si ce n’est Lui, le Fort et le Sage.

7. Cest Lui qui a fait descendre sur toi le Livre dont
certains versets sont fixés, ceux-ci étant la Mére du Livre, et
d’autres ambigus ; quant aux étres dans les coeurs desquels
il y a détournement, ceux-1a suivent (du Livre) ce qui en
est ambigu par recherche de la sédition, et par recherche
de son « interprétation » ; or n’en connait Pinterprétation
qu’Allah, et aussi les Fermes en Science lesquels disent :
« Nous y croyons (en ce Livre) ! Tout en est de chez notre
Seigneur, mais n’en prennent conscience que les étres



38 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

doués d’intelligence profonde !

8. Notre Seigneur, ne détourne pas nos ceeurs aprés
nous avoir guidés, et accorde-nous de ta part une miséri-
corde ; en vérité, Tu es le Donateur par excellence !

9. Notre Seigneur, Tu es Celui qui rassemble les hom-
mes pour le Jour qui ne comporte pas de doute ! En vérité,
Alldh ne change pas la Rencontre promise ! »

Commentaire :

Pour ce qui est d’« Alif-Lam-Mim, Allah, pas de Dieu si
ce n’est Lui, le Vivant, 'Omni-Tenant », 'explication en a été
donnée précédemment ",

« Il a fait descendre au fur et & mesure sur toi le Livre par
la Vérité », c’est-a-dire Il t'a élevé degré par degré et niveau
par niveau corrélativement a la Descente du Livre sur toi (et
par ce fait méme), en procédant par la révélation graduelle
stelliforme pour te faire monter a la Science unitive et iden-
tifiante (al-ilmu-t-tawhidi)® qui est la Vérité en tant que
« synthése » (jam") appelée autrement I'Intellect coranique ou
totalisant (al-‘Aglu-I-qur’ani)®.

« En tant que confirmateur de ce qu’il trouve devant
lui» comme donnée de I'ldentité éternelle primordiale

1. Pour le monogramme le renvoi vise le commentaire du début de la sourate
de la Génisse : pour ce qui est du 2° verset, le renvoi concerne le Verset de
I’Escabeau (Ayatu-l1-kursi) (Cor. 2, 246) dont le début est identique & celui-
ci, mais qui n'a pas expressément rapport avec le symbolisme des Lettres.

2. lci nous traduisons en paraphrase une expression trés concise : munajjiman
ild-1-ilmi-t-tawhidi ; le terme munajjiman = « achevant graduellement »
contient vraisemblablement une allusion & la révélation incipiante du Coran
déerite par un hadith prophétique comme venant « en étoiles » (nujiiman).

3. Le commentateur avait déja traité de ce point de doctrine, lorsqu'il avait
eu a définir ce qu’est le Coran, au verset 2, 182, ot il disait : « Le Coran
est la Science totalisante et synthétique appelée IIntellect coranique
(al-Aglu-I-qur’dni) qui conduit & la station de la synthése ou de 'union
(magdamu-l-jam"). »

SOURATE 111 : LA FAMILLE D'IMRAN 39

(at-Tawhidu-l-Azaliyyu-s-Sabig) connue dans le Pacte pre-
mier thésaurisé dans le mystére de la prédisposition » " ; « Il
avait fait descendre d’emblée la Thora et I’Evangile auparavant
et Il a fait descendre d’emblée le Forcan » ou la doctrine
unitive appliquée aux détails (at-Tawhidu-t-tafsili) qui est la
Vérité en tant que « discrimination » (farq), appelée autrement
I'Intellect forcanique ou distinctif (al-Aqglu-I-furgani), et qui
est le point de départ de I'Orientation véritable et le début de
I’Exhortation @,

« Ceux qui mécroient », ¢’est-a-dire qui sont voilés a I'égard
de ces deux formes d’application unitive, par les aspects

1. Le Livre descendu ainsi comme manifestation de la Vérité active, vient
« confirmer » I'ldentité supréme « inscrite » virtuellement dans la constitu-
tion de I'étre — chose exprimée en termes de symbolisme « contractuel » par
la notion du « Pacte premier » — et la faire passer a I'acte en provoquant une
prise de conscience parfaite de ce que I'étre est selon sa vérité essentielle ; la
« prédisposition » (al-isti"ddd) dont il s’agit appartient principalement et mé-
taphysiquement & tout étre, mais en fait, dans notre monde et dans la condi-
tion actuelle, elle ne vaudra que pour de rares cas.

2. Le Forcan n’est pas un livre particulier isolable comme tel historiquement
et documentairement ; il représente plutdt un « aspect » des livres révélés,
Cependant il est attesté explicitement, dans le Coran, comme révélé a dif-
férents envoyés divins : & Moise seul, & Moise associé & Aaron, et enfin &
Muhammad ; quelques fois 'indétermination du texte coranique, tout en as-
surant une réguliére application au cas de Muhammad laisse une possibilité
d’implication plus générale du prophétisme légiférant. Enfin I'indétermina-
tion du support humain historique permet en outre une certaine application
dans l'ordre permanent de la connaissance initiatique, dans lequel il s"agit
de la réception des différents « livres révélés » par voie d’« héritage fonc-
tionnel », ce qui n'est d’ailleurs qu'un cas spécial d'« héritage initiatique ».
Selon les Tarifét (Définitions) d’Al-Jurjini « le Forcan est la science analyti-
que (al-Tlmu-t-tafsili) distinguant entre le vrai et le faux ». Son sens se trou-
ve toujours expliqué selon 'étymologie faraga = « séparer », « distinguer »,
et en conséquence il est considéré comme techniquement opposé et symholi-
quement complémentaire au Coran, celui-ci interprété de son coté selon I'éty-
mologie gara’a = « réunir », « rassembler » : « ... chez les Gens de la Vérité
le Coran, disent les mémes Ta rifdr, désigne la Science de don divin synthé-
tisant toutes les vérités ». Enfin, pour souligner la complexité pratique des
thémes, il faut savoir que le Forcan est considéré comme un des nombreux
« noms » ou « épithétes » du Coran lui-méme.



40 LES LETTRES-1SOLEES DU CORAN

extérieurs des choses et par les étres contingents malgré que
ceux-ci soient en réalité eux-mémes des « signes » de la Vérité
unitive (af-Tawhid), « ceux-la auront un chitiment terrible »
dans I'éloignement et I'exécration.

« Et Alldh est Fort » c’est-a-dire Réducteur (Qdhir), « Maitre
de Vengeance » dont on ne peut concevoir le mode, ni atteindre
le fond ultime, et qui n’a pas de pareil comme étre vindicatif.

« Rien ne Lui est caché » dans tout I'univers, et Il sait les
circonstances de la vindicte.

« Certains versets sont fixés (muhkamat) », ¢ est-a-dire
restent au-dessus de toute discussion quant a I'acception
(al-ihtimal) et hors d’ambiguité (al-ishtibdh), ne comportant
qu’un seul sens (mand wahid) : « ce sont la Mére du Livre »
(Ummu-1-Kitab), c’est-a-dire sa racine ou son principe
(ash)™.

« D’autres versets sont ambigus (mutashdabihdr) », ¢’est-a-
dire comportant deux sens ou plus, ce qui fait qu’en ceux-ci se
mélangent la vérité (al-haqq) et 'erreur (al-batil) :

Il en est ainsi du fait que I'Etre Vrai par excellence (al-Hagq)
a, d’une part, une face nommée la Face Absolue et Permanente
(al-wajhu-l-mutlaqu-1-baqi), qui reste aprés I'extinction de la
créature (al-Khalg) et qui ne comporte pas la multiplicité et
le nombre, et, d’autre part, Il a de nombreuses « faces relati-
ves » (wujith idafiyya) multipliées selon les miroirs des plans
épiphaniques : ces facettes sont ce qui parait de la Face Uni-
que, selon la « prédisposition » (isti‘ddd) de chaque plan de
réflexion, et cependant la vérité et I'erreur s’y entremélent. La
révélation (at-Tanzil) a été elle-méme apportée de cette fagon,
pour que les versets ambigus puissent étre répartis aux facettes
des différentes prédispositions, et que chacun (chaque étre qui

1. Sur ces versets « fixés » on trouvera d’autres explications dans le commentai-
re de la sourate XI : Houd.

SOURATE 111 : LA FAMILLE D'IMRAN 41

s’adresse au Livre ou que concerne celui-ci) s’attache a ce qui
lui en est apparenté, et qu’ainsi se produisent les expériences
et les épreuves.

Quant aux Connaissants véritables qui reconnaissent la
Face Permanente dans n’importe quelle forme et sous n’im-
porte quel aspect, et qui distinguent la Face Vraie des facettes
que comportent les « ambigus », ils raménent ces derniers aux
« fixés », tout ceci conformément a la parole du poéte :

La Face n’est qu'une, sauf que lorsque tu t'ingénies & en compter
les beautés, Elle devient multiple.

Et quant aux voilés dans I'ignorance, « ceux dans les cceurs
desquels il y a détournement » de la Vérité, ils suivent ce qui
est ambigu dans le Livre », du fait de leur enveloppement dans
la multiplicité au détriment de I'Unité (al-Wahda), tout aussi
logiquement que les Connaissants véritables suivent ce qui
est « fixé » et y raménent finalement ce qui est « ambigu », en
choisissant dans les facettes variables ce qui est en affinité avec
leur religion (din) et leur voie réguliére (madhhab)™.

Les ignorants agissent de leur dite maniére « par désir de
sédition », c’est-d-dire par recherche d’égarement et pour
entrainer les autres dans leur égarement; «et par désir
d’opérer le ta’wil du Livre (son application transposée, ou son
« retournement » interprétatif), dans le sens convenant a leur
état individuel et a leur voie sectaire, car « lorsque la lame du
couteau est courbe on recourbe aussi son fourreau, »

1. Indication fort précieuse quant & lattitude du métaphysicien véritable qui,
tout en considérant essentiellement la Vérité absolument inconditionnée, ce-
pendant dans la mesure méme o1 il prend acte positivement de son propre
étre et de ses supports sacrés retient aussi parmi les multiples réverbérations
de la Lumiére supréme celles qui s’accordent directement avec sa condition
particuliére ; dans la pluralité, I'affinité est le témoignage de I'unité, et la di-
versité est celui de la simple multitude.



42 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

SOURATE 111 : LA FAMILLE D'IMRAN 43

Les ignorants donc, de méme qu’ils ne distinguent pas la
Face Permanente parmi les facettes multiples, nécessairement
ne reconnaitront pas le Sens véritable (al-Mana-I-haqq)
parmi les sens compossibles et leur voile s’accroit et s’épaissit
davantage en sorte qu’ils arriveront & mériter le chitiment.

« Or n’en connait le ta’wil qu’Alldh, et aussi les Fermes en
Science (ar-Rasikhiina fi-1-ilm) » ceux-ci étant les Connais-
sants par la Science d’Alldh Lui-Méme, ce qui revient i dire
que c’est Allah seul qui connait 'interprétation par excellence
du Livre, mais qu’ll la connait sous les deux modes de la syn-
thése et de I'analyse : jam‘an wa tafsilan) ™.

«Les Fermes en Science disent : Nous croyons en ce
Livre », ce qui veut dire que ceux-ci confirment que la Science
du Livre appartient & Allah, et qu’eux-mémes sont connaissants
par la Lumiére de la Foi (an-Niru-l-imani)® ; « tout est de
chez notre Seigneur », car le tout a chez eux un sens unique
et invariable ; « mais n’en prennent conscience » par cette
Science unique ramifiée dans les multiples détails des versets
« ambigus », que ceux dont les intelligences sont clarifiées par
la lumiére de la bonne direction et dégagées de I'écorce des
passions et des habitudes.

« Notre Seigneur, ne détourne pas nos cceurs » de I’orien-
tation vers Ta dignité, ni de I'empressement & Ta rencontre, ni
de I'attente a Ta porte, en nous troublant par I'amour de ce bas
monde, par ’emprise de la passion, par le retournement vers
notre dme et ses attributs, et par I'arrét avec ses gofits et ses

1. On remarquera bien que ces deux modes concernent la désignation du Sujet
connaissant et seulement si I'on veut encore, d'une fagon indirecte et par voie
de conséquence, I'acte de connaissance ou encore son « objet »,

2. L'accord entre la qualité de « ferme en Science » et le témoignage selon la
« foi », peut s’expliquer par le fait que la « science » en question concerne ce
que les étres respectifs ont atteint par la connaissance directe, alors que la
« foi » se rapporte & tout le corpus du Livre, organiquement lié¢ cependant 2
celte connaissance effective.

délectations ; « aprés nous avoir guidés » par Ta lumiére vers
Ton Chemin droit et Ta Religion bien établie, et par les Gloires
de Ta Face vers Ta Beauté généreuse.

« Et accorde-nous de Ta part une miséricorde » de Tres-
Miséricordieux (rahma rahimiyya)™ qui efface nos attributs
par Tes Attributs et nos ténébres par Tes lumiéres ; « en vérité,
Tu es le Donateur par excellence (al-Wahhab) ».

« Notre Seigneur, Tu es Celui qui rassembles les hommes
pour le Jour qui ne comporte pas de doute », ¢’est-a-dire Tu
les rassembles pour le Jour de la Réunion (Yawmi-I-Jam®) qui
est le jour de I'arrivée a la Station de I'Unité Totale (magdmu-
I-Wahdati-1-Jami‘a) réunissant toutes les créatures depuis les
premiéres jusqu’aux derniéres. Et il ne leur restera plus de
doute lorsqu’ils se tiendront dans ce « lieu de connaissance »

(mashhad).

1. La miséricorde propre & Allih en tant que « Trés-Miséricordieux »
(ar-Rahim) est celle qui concerne plus spécialement les cas d’élite, par
différence de celle qu'll accorde en tant que « Tout-Miséricordieux »
(ar-Rahmdn) qui est d’un caractére général. Cf. Le Commentaire de la
Fatiha, Etudes Traditionnelles, 1963, p. 82. Note complémentaire de
Michel Vilsan figurant dans le texte cité en référence : « On peut signaler dés
maintenant, afin de faire remarquer mieux par la suite I'implication de cette
idée de base dans tout le commentaire, que le nom ar-Rakhim (par différence
des noms Alldh et ar-Rahmdn) est aussi bien un nom divin qu'un nom hu-
main (c’est notamment un des noms du Prophéte ; ef. Cor. 2, 128). ce qui lui
confére un role spécifique en rapport avee l'idée de I'Homme Universel. »



Sourate VII : Les Limbes

Texte:

1. ALIF-LAM-MIM-SAD.

2. Un écrit (qui) fut descendu vers toi — qu’il n’y ait
point de géne de son fait dans ta poitrine - afin que tu
avertisses par lui et qu’il soit un rappel pour les croyants.

Commentaire :

L’Alif est une désignation de I’Essence Unitaire (adh-
Dhatu-1-Ahadiyya) et le Lam, une désignation de I'Essence
avec son Attribut de Science (al-1lm), ainsi qu'il a été expliqué
précédemment. Quant au Mim, il est la complétude totale (at-
tamimatu-1-jami‘a) correspondant a la notion de Muhammad,
c’est-a-dire A son ame (nafs) et a sa réalité propre (hagiga),
et quant au Sdd, il désigne la « forme Muhammadienne » (as-
Saratu-1-Muhammadiyya) qui est son « corps » ou (plutdt) son
« aspect extérieur ». On tient d’Ibn Abbés cette parole : « Sad
est une montagne a La Mekke sur laquelle se trouvait le Trone
du Tout-Miséricordieux (‘Arshu-r-Rahmdn) alors qu’il n’y avait
ni nuit ni jour ». Or par la « montagne » il désigna le corps de
Muhammad et par le « Tréne du Tout-Miséricordieux », son
ceeur, homologation qui est justifiée par les termes du hadith
connu : « Le cceur du croyant est le Trone d’Allah » ; il y a lieu
de se rappeler ici également le hadith dans lequel Allah dit :
« Mon Ciel et Ma Terre ne peuvent Me contenir, mais le ceeur



46 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

SOURATE VII : LES LIMBES 47

de Mon serviteur croyant Me contient. » Enfin, par I'expression
« alors qu’il n’y avait ni nuit ni jour », Ibn Abbas faisait allusion
al’état d’Union-sans-distinction (al-Wahda), car le cceur quand
il entre dans 'ombre de la terre de I'Ame, et s’enveloppe dans
les ténébres des attributs de celle-ci, se trouve « dans la nuit »,
et, par contre, quand il est regardé par la lumiére du soleil de
I'esprit et s’en illumine, il se trouve « pendant le jour » ; mais
lorsqu’il est parvenu & I'Union véritable par la Connaissance
(al-Ma’rifa) et par la Contemplation essentielle (ash-Shuhiidu-
dh-dhati), et que, par conséquent, pour lui, la lumiére et les
ténebres se contrebalancent et s’annulent réciproquement, son
« temps » est celui « ot il n'y a ni nuit, ni jour ». Le Tréne du
Tout-Miséricordieux (situé avant et au-dessus de tout dévelop-
pement et changement cyclique) ne peut se situer que dans un
tel « temps ».

Le sens des paroles initiales du verset que nous commentons
ici est alors le suivant :

« L’Existence Totale (Wujiidu-I-Kull) depuis son commen-
cement jusqu’a sa fin™ est un Livre descendu vers toi » ou
plutdt « la Science qui lui correspond fut descendue vers toi ».

Ensuite, les paroles « qu’il n’y ait point de compression, de
son fait, en ta poitrine », veulent dire qu’il n’y ait pas de géne
provoquée par la charge que le Livre fait peser sur toi, qui est
cependant telle que ta poitrine ne peut en contenir la majesté,
et s’y perd par 'extinction dans I'Unité pure (al-fand’u fi-I-
Wahda), par la submersion dans la Synthése originelle (al-isti-
ghrdqu fi-"Ayni-l-Jam") et par la perte de la conscience de toute
distinetivité (adh-dhuhillu ‘ani-t-tafsil). Tout cela s’explique
par le fait que le Prophéte — sur lui le salut — dans son magam

1. Note de I'éditeur. Dans ce monogramme formé de quatre lettres, alif figu-
re 'Essence dans sa fonction axiale, alors que les trois lettres suivantes cor-
respondent respectivement aux « trois mondes » (Ldm = Intellect actif : Mim
= ame de Muhammad ; $dd = corps de Muhammad.,

d’extinction se trouvait voilé par la Vérité incréée a I'égard du
monde créé ; et chaque fois que son « existence » personnelle
lui était restituée (kulla ma rudda ‘alayhi-l-wujid) et que le
voile de celle-ci retombait sur sa Contemplation essentielle
en faisant apparaitre la séparativité (at-tafsil), sa capacité de
contenance se réduisait et la charge qu’il portait s’alourdissait
et 'accablait. C’est pourquoti il fut dit aussi au Prophéte (dans
la Sourate de la Dilatation) : « N’avons-nous pas dilaté ta poi-
trine ? Ne t’avons-nous pas enlevé le fardeau 7 »" ce qui est
i entendre comme effet de 1'« existence véritable conférée »
(par une grace supréme) (al-wujiidu-l-mawhibu-I-haqqani)
et de la rectitude (al-istigdma) affermie dans la permanence
apres |'extinction ; or cela fut fait afin que ta poitrine embrasse
la concentration (al-jam”) et la distinction (at-rafsil), la Vérité
incréée (al-Hagqq) et la créature (al-khalg) et que ne reste plus
sur toi de fardeau dans la synthése originelle (‘Aynu-I-Jam"),
et aucun voile de I'une de ces conditions a 'encontre de la
condition opposée.

« Afin que tu avertisses » par ce Livre, et que tu rappelles
aux croyants la foi dans ce qui reste invisible (al-imdnu-
I-ghaybi)®. Ceci veut dire : « Que ta poitrine n’en soit pas
resserrée, afin qu’il te soit possible de transmettre 'avertis-
sement et le rappel », car si sa poitrine se trouvait resserrée,
le Prophéte resterait dans I'état d’extinction sans « voir » rien
d’autre que la Vérité incréée, et il regarderait cette Vérité avec
le regard du néant pur (al-‘adamu-I-mahd), or alors comment
pourrait-il dans un tel état, « avertir », « exhorter », « ordon-
ner », « interdire » 7%,

. Coran 94, 1-2

. Ce genre de foi est opposé ici & la & foi appuyée sur des supports sensibles (et
qui court le risque didolatrie).

3. Un message destiné i une créature ne saurait étre adressé 1a ot 'on voit uni-

quement Dieu ; la perception de la créature en tant que telle est donc indis-

pensable pour I"accomplissement de la mission.

N =



48 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

Sil'on considére que le début de cette sourate est une forme
de serment, le sens en serait alors le suivant :

« J'en jure par le Tout, depuis son premier degré jusqu’a
son dernier », ou encore « par le Nom Supréme (al-Ismu-I-
Azam), car le Sad étant le support du Trone, alors que le
Trone enveloppe I'Essence et les Attributs et 'ensemble, il est
le Nom Supréme méme — « ceci est le Livre dont la Science
fut descendue vers toi » ! Ou bien : « Ce Coran est un Livre
descendu vers toi »...

Sourate X : Jonas

Texte :
1. ALIF-LAM-RA. Cellesla sont les Signes du Livre
Sage.

Commentaire :

Le Ra est une désignation de la Rahma', ou la Miséri-
corde, qui est I'« Essence muhammadienne » (adh-Dhatu-
[-muhammadiyya) conformément au verset: « Et nous ne
t’avons envoyé (arsalnd-ka) que comme Miséricorde pour les
mondes » (Cor. 2/, 107)?. Quant a I’Alif et au Ldm leur sens
a été expliqué précédemment ®.

« Celles-1a » ou « ces choses-la » (tilka), que je désigne par
les Lettres mentionnées sont les fondements (arkdn) du « Livre
du Tout-Universel » détenteur de la Sagesse, ou du Livre aux
Détails précis et fermement établis.

1. Dont il est I'initiale.

2. lls’agit plus exactement de I'aspect législatif de la personnalité de Muhammad,
car son caractére de « miséricorde » (rahma) est, dans le verset cité a I'ap-
pui, rattaché & sa « mission législative », en arabe risdla, mot technique de
la méme racine que le verbe arsalnd-ka dudit verset. Cette précision est né-
cessaire aussi pour marquer une distinction entre le symbolisme de la lettre
Rd qui est homologuée ici & I'« Essence muhammadienne » (adh-Dhdru-1-
muhammadiyya) et celui de la lettre Mim que I'on trouve par ailleurs dé-
signer la « Réalité muhammadienne » (al-Hagigatu-lI-muhammadiyya), ex-
pressions qui pourraient étre facilement confondues.

3. Cf. les commentaires des sourates : [, de la Génisse et VII, des Limbes.



50 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

On peut encore comprendre le début de cette sourate comme
une formule de « serment par Allih » (= au nom d’Alldh),
en considérant tout d’abord I'lpséité-Unité (al-Huwiyyatu-I-
Ahadiyya) d’une fagon synthétique, et en considérant ensuite
I’Attribut d’Unicité d’une fagon distinctive, d’un c¢6té dans
'intériorité propre au Jabariit (le monde des Noms divins et
des essences immuables des choses) et d’un autre cété dans
I'extériorité propre au Rahamiit (le monde manifesté « enve-
loppé » par la Miséricorde divine), selon ce qui a été dit™.

On peut enfin comprendre aussi que les « signes du Livre

doué de Sagesse » sont les versets de la présente sourate
elle-méme 2.

1. L’Alif désignerait ainsi I'lpséité-Unité, le Lam attribut de I'Unicité dans
intériorité du Jabarit et le R@’ ce méme attribut dans 'extériorité du
Rahamiit.

2. Le mot aydt signifie beaucoup de choses 4 la fois : « sigles », « signes », « mi-

racles » et « versets » d'un livre révélé.

Sourate XI : Houd

Texte :

1. ALIF-LAM-RA. Un livre dont les versets furent fixés
puis détaillés, de la part d’un Sage, d’un Informé.

Commentaire :

On a traité précédemment des Lettres Alif, Ldm et Rd, ainsi
que de la notion de « Livre » (Kitab).

Par les « versets fixés »", il faut comprendre les essences
et les réalités dudit Livre dans le plan universel (al-Alamu-1-
Kulli) qui furent établies immuablement dans leur état, sous-
traites a tout changement, altération et corruption, préservées
contre toute déficience et tout vice.

Ces réalités transcendantes furent « ensuite détaillées » au
plan individuel (al-‘G@lamu-1-juz’i) et placées comme évidentes
au monde extérieur, déterminées selon une mesure précise.

Elles proviennent « de la part d’'un Sage », ce qui veut dire
que leurs fermes statuts (ahkdm), aussi bien que leurs détails
d’application (tafsil) émanent d’un Sage (Hakim) qui les a
instituées selon une science et une sagesse dont la beauté et la
rigueur sont insurpassables.

1. 1l s’agit des versets muhkamdr dont il a déja éé parlé dans le commentaire
de la sourate 111 : Alu Tmrén.




52 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

Ce Sage est qualifié aussi d’Informé (Khabir), ce qu’il faut
entendre 4 I'égard de leurs détails, selon ce qui est exigé par
I'ordre harmonieux des choses sous le rapport de la mesure,
du temps et de la graduation.

Sourate XII : Joseph

Texte :

1. ALIF-LAM-RA. Celles1a sont les Signes du Livre
Explicite.

2. En vérité, Nous I'avons fait descendre, en tant que
Coran arabe. Peut-&tre comprendriez-vous ?

Commentaire :

Alif-Lam-Ra. Ce sont les Signes du Livre Explicite. L’inter-
prétation en a été donnée précédemment.

(Le commentaire commence effectivement seulement
au verset 4, et sans avoir rapport avec la symbolique des
monogrammes).



Sourate XIII : Le Tonnerre

Texte :

1. ALIF-LAM-MIM-RA. Celles-la sont les Signes du
Livre, et ce qui a été descendu vers toi de la part de ton
Seigneur est la Vérité, mais la plupart des hommes ne
croient pas.

Commentaire :

Alif, Ldm, Mim et Ra sont respectivement, des symboles
de I’Essence-Une (adh-Dhdtu-1-Ahadiyya), de Son nom 'Om-
niscient (al-Alim) et de Son Nom Supréme (al-Ismu-I-A zam),
ainsi que de Son plan épiphanique qui est la Miséricorde
compléte (ar-Rahmatu-t-Tamma), ainsi qu’on I'a indiqué
précédemment.

« Celles-1a », ces choses importantes sont les signes carac-
téristiques (‘aldmdt) du Livre du Tout-Universel qui est I'Exis-
tence Absolue (al-Wujiidu-1-Mutlaq), et ses Versets Majeurs
ou Merveilles Suprémes (Ayat Kubra).

Le sens des paroles « ce qui a été descendu vers toi de la part
de ton Seigneur », ¢’est-a-dire de I'Intellect distinctif (al-"Aqlu-
I-furqgdni) est le suivant : « Ce qui vient d’étre mentionné en
fait de degrés intelligibles dans le domaine des Lettres, est la
Vérité ; mais la plupart des hommes ne croient pas ».



Sourate XIV : Abraham

Texte:

1. ALIF-LAM-RA . Un Livre que Nous avons descendu
vers toi pour que tu fasses sortir les hommes des téntbres
vers la Lumiére, avec 'autorisation de leur Seigneur, vers
le Chemin du Fort, du Louangé ;

2. d’Alldh A qui appartient ce qui est dans les Cieux et
ce qui est sur la Terre. Et malheur, en fait de tourment
intense, aux mécréants ;

3. ceux qui préferent la vie d’ici-bas 4 la vie derniére, et
qui détournent du Sentier d’Allah et cherchent a le rendre
tortueux. Ceux-1a sont dans un égarement éloigné.

Commentaire :

(Pas de commentaire sur le monogramme).

« Un livre que Nous avons descendu vers toi pour que tu
fasses sortir les hommes »,

1 — des ténébres de la multiplicité vers la lumiére de I'Unité,
ou

2 — des ténébres des attributs de la naissance ordinaire
(an-nash’a) vers la lumiére de la Nature humaine primordiale
(al-Fitra), ou encore

3 — des ténébres des Actes et des Attributs vers la lumiére
de I’Essence



58 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

SOURATE XIV : ABRAHAM 59

« Avec l'autorisation de leur Seigneur », ¢’est-a-dire, avec
Son assistance qui inaugure en eux, par la forme de leur prédis-
position, cette lumiére provenant de I’Emanation Sanctissime
(al-Faydu-1-Aqgdas) propre au monde de la Divinité (‘Glamu-1-
Ulihiyya), et avec Sa providence qui agence les causes devant
assurer le passage a I'acte (de cette illuminativité), providence
qui est du ressort de la Seigneurie (Glamu-r-Rubibiyya).

Car '« autorisation » (idhn) de Sa part consiste en deux
choses : le don de prédisposition primordiale, et 'agencement
des causes (permettant la réalisation) ; sans cela personne ne
parviendrait & « sortir vers le chemin du Fort » ¢’est-a-dire,

Au 17 sens, du « Puissant » qui réduit les ténébres de la
multiplicité par la Lumiére de Son Unité, et qui est qualifié
encore de « Louangé », en raison de la perfection de Son
Essence ;

Au 2¢ sens, il s’agit du « Puissant » qui réduit les attributs de
I'ame (an-nafs) par les lumiéres du ceeur (al-galb), et qui est
le « Louangé » en tant qu’il confére les faveurs et les sciences
lorsque la nature propre de I'étre est pure ;

Et au 3¢ sens, il s’agit du « Puissant » qui réduit par les
Gloires de Son Essence la lumiére de Ses propres Attributs
et éteint par la réalité de Son Ipséité toutes Ses créations, le
« Louangé » qui confére I'« existence » permanente et parfaite
aprés 'extinction de toutes les vilénies et les défauts dans
I« Existence » propre 4 Son Essence et dans la Beauté de Sa
Face.

« Malheur aux mécréants », ¢’est-a-dire aux voilés A I'égard
de I'Unité (al-Wahda), ou a I'égard de la Nature primordiale
(al-Fitra) ou a I’égard de I'épiphanie de I’Essence (tajalli-dh-
Dhat) et de Sa vision. Les degrés de leur tourment peuvent
étre envisagés également selon les trois aspects considérés
précédemment. Il peut y avoir soit :

1 - Le tourment d’aimer les nombreux « semblables » dans
la fournaise infernale des oppositions permanentes, soit

2 — Le tourment des formes viles, et des feux tant des attri-
buts psychiques que des exigences physiologiques, soit, enfin,

3 — Le tourment des voiles imposés par les Actes, par les
Attributs et par la privation de la Lumiére de I'Essence.

« Ceux qui préférent la vie d’ici-bas a la vie derniére »,
¢’est-a-dire la vie sensible au détriment de la vie intelligible,
et la vie des formes 2 la vie des idées informelles — car Allah a
qualifié I’égarement de ces mécréants comme « éloigné », et le
monde sensible se situe évidemment au degré le plus éloigné

d’Alldh.



Sourate XV : al-Hijr

Texte:
1. ALIF-LAM-RA. Celles-la sont les Signes du Livre et
d’un Coran Explicite.

Commentaire :

(Pas de commentaire sur le monogramme).

« Coran Explicite » (Qur’dn Mubin), c¢’est-a-dire Totalisa-
teur de toute chose et son explicitateur.



Sourate XIX : Marie

Texte :

1. KAF-HA-YA-AYN-SAD.

2. Récit de la miséricorde de ton Seigneur envers Son
serviteur Zacharie.

3. Lorsque celui-ci appelait son Seigneur dans une
invocation secréte,

4. il disait: « Mon Seigneur, mes os sont affaiblis, et
ma téte luit de canitie ! Et je n’ai jamais été malheureux
quand je T7ai invoqué.

5. Or, je crains les successeurs collatéraux derriére moi,
et ma femme est stérile : Accorde-moi de Ta part un suc-
cesseur proche qui hérite de moi et qui hérite de la famille
de Jacob, et rends-le, & mon Seigneur, agréable ! >

7. « O Zacharie ! Nous te faisons ’annonce d’un gargon

dont le nom est Jean et auquel Nous n’avons pas donné
auparavant d’homonyme ! > @

1. Zacharie, qui appartenait & une des familles sacerdotales, était alors prétre
en fonction. Les mawdli, successeurs collatéraux, représenteraient plutot des
successeurs intestables au sacerdoce par manque de qualification spirituelle ;
par contre le wali, terme de méme racine que le précédent, désigne le des-
cendant spirituel immédiat et le continuateur direct et qualifi¢ du de cujus.

2. Nous nous résignerions pour ces versels, comme pour tant d’autres, & une
traduction unilatérale et de circonstance telle que celle-ci ; le commentai-
re d’Al-Qéashéni n’en demande pas davantage. Cependant il y a des précau-
tions a prendre quant & I'acception du seul sens retenu lui-méme. Ainsi le
nom coranique de Jean est Yahyd qui selon I'étymologie exprime une idée
de « vie » ; comme tel effectivement ce nom n’est pas attesté dans I'histoire



64 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

8. Il dit : « Mon Seigneur, aurais-je moi un gargon, alors
que ma femme est stérile et que moi Jai atteint en fait
d’Age une extrémité ? »

9. (La voix seigneuriale) répondit : « Cest ainsi que dit
ton Seigneur : Cela M’est facile ! Je Cai créé auparavant
alors que tu n’étais rien ! »

10. 11 dit : « Seigneur, donne-moi un signe ! > — « Ton
signe sera que tu ne parleras pas aux hommes pendant
trois nuits complétes. »

11. Alors il sortit du mihrab vers son peuple et leur
révéla intuitivement de prodiguer P'incantation matin et
SOIT.

traditionnelle antérieure. En hébreu, si I'équivalent du grec néo-testamentai-
re loannés était un Yehith'anan, et par contraction Yith’anan, ce qui signi-
fie « Dieu fit acte de tendresse ou de miséricorde » (ou encore « Miséricorde
ou tendresse de Dieu »), celui-ci est bien attesté dans les textes de 'Ancien
Testament : du reste, la « nouveauté » du nom de Jean constatée dans Lue £
61, est énoncée seulement par rapport i 'onomastique familiale respective.
En tout cas, cette question de nom ne peut pas étre une simple question de
curiosité verbale : elle recouvre et manifeste  la fois une originalité de natu-
re et ¢’est pourquoi d’ailleurs la particularité en est soulignée par la révéla-
tion céleste elle-méme. Or les choses doivent étre envisagées sous ce rapport
également du fait méme que le mot samiyy, rendu plus haut par « homony-
me » a encore les significations traditionnelles de « pareil » et d'« élevé ». Le
verset se traduirait donc aussi par : Nous te faisons 'annonciation d'un gar-
gon dont le nom est Jean et auquel Nous n’avons pas donné auparavant de
« pareil » ou d’« aussi élevé ». Cette acception est du reste appuyée en arabe
par des hadiths sur I'excellence du prophéte Yahya, parmi lesquels celui-ci ;
« I n’y a pas d’étre qui n'ait commis quelque désobéissance ou qui n'ait eu
envie d’en commettre, sauf Yahyd fils de Zacharie, car il n’en a pas eu envie
et n'en a point commis. » Du coté chrétien ce méme sens est corroboré par
les paroles du Christ au sujet de Jean (Luc 7, 24-30 : Math. /1. 11): « Je
vous le dis, parmi les enfants des femmes, il n’en est pas de plus grand que
Jean, etc. » Pendant que I'on est & ce texte, il faut signaler aussi que le mot
coranique correspondant & « garcon » est ghuldm qui au sens ordinaire dé-
signe un « adolescent », ce qui ne manque pas d’étonner ici par le « choix »
qu’il représente parmi les dges successifs qu'aura Jean pendant sa carriére.
L'explication se trouve dans la valeur technique que ce terme a dans le Coran
ot il s"applique toujours & certaine nature ou génération spirituelle. Nous ne
pouvons faire que cette simple mention en 'occurrence.

SOURATE XIX : MARIE 65

12. < O Jean, prends le Livre avec force ! »'" Et Nous
lui avons donné Pautorité sapientiale, alors qu’il était
enfant,

13. et tendresse de Notre part® et pureté; il était
pileux.

14. 1l était bon envers ses deux parents, et nullement
oppressif ni désobéissant.

15. Et Paix sur lui le jour ot il fut né, et le jour ou il
mourra, et le jour oi1 il sera ressuscité (tout en étant déja)
vivant?,

Commentaire :

Kaf-Ha-Ya-"Ayn-Sdd : 1l a été expliqué dans le courant des
commentaires précédents que tout demandeur qui a recours
a son Seigneur et L’'invoque n’obtient satisfaction que s'il
L’invoque par la « langue de I'état (de fait) » (lisdnu-I-hal) et
[’appelle par le Nom du ressort duquel est 'objet de sa de-
mande, compte tenu de ce que comporte sa « prédisposition »
ou sa qualification intime (isti ‘ddd) dans le dit état, qu’il sache
ou non cela, car le don ou la grace ne se produisent qu’en

1. Cette énigmatique injonction faite 4 Jean d'user de la force et de s’emparer
du Livre serait & mettre peut-étre en rapport avec les paroles non moins mys-
térieuses du Christ au sujet de Jean (Mathieu /7, 12-13) : « Depuis les jours
de Jean-Baptiste jusqu’a présent le Royaume des cieux est emporté de force,
et les violents s’en emparent. Car tous les Prophétes et la Loi (= « Le Livre »)
ont prophétisé jusqu’a Jean, etc. ».

2. Le terme coranique pour « tendresse » est handn : c’est de cette fagon que
nous retrouvons le symbolisme du nom de Jean selon I'hébreu, et cela « véri-
fie » ce que contenait d’effectif le « nom » évangélique donné & Jean par 'an-
nonciation seigneuriale.

3. Cette mention doit étre en rapport avec la signification signalée du nom arabe
de Jean. En outre, de toute fagon, la qualité de « vivant » doit étre comprise
ici comme précédant la résurrection, car Jean est mort martyr, et selon 'en-
seignement coranique (2, 154 et 3, 169) et les hadiths, les martyrs sont « vi-
vants dans leurs tombes »,



66 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

rapport avec cette prédisposition”. Or la prédisposition de
I’étre ne réclame que ce que suppose ce Nom spécial : alors
le Seigneur lui répond par une épiphanie du dit Nom qui vient
remédier a son défaut et satisfaire a son besoin en lui conférant
la chose demandée. C’est ainsi que le malade en disant : « O,
Seigneur ! » (vd@ Rabbi!) veut dire « O, Guérisseur ! » (yd
Shafi !) car Dieu le guérit par ce Nom quand Il lui répond ;
et lorsque I'indigent s’adresse (en tant que tel) a Dieu, Dieu
lui répond par le Nom d’Al-Mughni : « Celui qui enrichit ou
dispense », car c’est celui-ci qui est son « Seigneur ».

Or Zacharie — sur lui le salut — invoqua son Seigneur pour
en obtenir le don d’un successeur proche (wali) qui prenne
sa suite dans les affaires de la Religion. Il se motiva par deux
choses et s’excusa par deux autres choses. Il se motiva d’une
part par la « faiblesse », la « vieillesse », le « ramolissement » et
I’« impuissance de faire face » aux devoirs de la Religion, dans
sa parole : « Mes os sont affaiblis, et ma téte luit de canitie », et
Dieu lui répondit par Son Nom al-Kafi (initiale Kdf) = « Celui
qui tient place pour un autre, qui pourvoit a sa place », et, sup-
pléant sa faiblesse, Il lui donna la force et la confirma par un
enfant. En outre, Zacharie se motiva par la Providence divine,
constamment favorable a lui, dans les paroles : « Je n’ai jamais
été malheureux quand je T ai invoqué », ce a quoi Dieu lui
répondit par Son Nom al-Hddi (initiale Hd) : = « le Guide »,
et le guida a son but par I'annonciation et la promesse, car
la Providence (al-‘Indya), qui comporte le bonheur et exclut

1. Cf. le commentaire du verset 2, 182, oli & propos du passage : « Je réponds
a I'invocation de celui qui M'invoque lorsqu’il M'invoque, etc. », il est dit en
paraphrase : « Je réponds a celui qui M'invoque par la langue de I'état (de
fait) et de la prédisposition (lisdnu-I-hdl wa-I-isti'ddd) en lui accordant ce
qu'exige son état et sa prédisposition. Qu’ils Me demandent done de répon-
dre, en clarifiant leur prédisposition par I'ascése et 'adoration, car Moi Je les
appelle alors & Moi-mé&me et Je leur enseigne I'itinéraire vers Moi ! Et qu'ils
Me contemplent lorsqu'ils se clarifient car Moi Je Me manifeste alors a eux
dans les miroirs de leurs cceurs ! »

SOURATE XIX : MARIE 67

nécessairement le malheur — tel que Zacharie I’a indiqué dans
ses paroles — est une expression désignant Sa Préscience de
toute éternité au sujet d’une chose non-existenciée encore et
qui, en vertu de sa prédisposition constitutive, exige un bon-
heur adéquat ; or cette Préscience est identique a Sa Volonté
de faire que cette perfection appartienne i cette chose quand
celle-ci sera devenue existante, et de ce fait il faut qu’il y ait
une « guidance » de la dite chose vers sa perfection. Mais la
guidance elle-méme s’accomplit par I'assistance propice ou
'intervention adéquate (ar-tawfig) qui est I'ordonnance des
moyens appropriés en vue de I'atteinte du but.

Or Zacharie ne trouvait pas que les « moyens » correspon-
dissent & I'attente, bien au contraire, et ¢’est pourquoi il congut
la « peur » : alors il s’excusa devant Dieu par la peur des
successeurs collatéraux (al-mawdali) du fait de leur manque
d’aptitude : c’est pourquoi Dieu lui répondit par Son Nom
al-Wagy (finale Ya) : « le Préservateur », et le préserva de tout

mal.

Zacharie s’excusa encore de son empéchement d’avoir un
successeur de sa propre lignée par le manque de « moyens »
(asbdb) et dit : « et ma femme est stérile ». A cela Dieu lui
répondit par Son Nom al-Alim = (initiale ‘ayn) : « le Trés-
Savant ou I'Omniscient », car Il connaissait le « manque de
moyens » qui préoccupait Zacharie au point que celui-ci pen-
sait en avoir besoin plus que de Lui-méme, et Dieu connaissait
I’« existence » du « successeur proche » malgré I'inexistence
des moyens. Or ce qu’ll « connait » doit exister ; c’est de la
méme fagon que les Anges dirent 4 la femme d’Abraham :
« C’est ainsi que I'a dit ton Seigneur ; en vérité Il est le Sage et
I’Omniscient » (Cor. 51, 30)".

1. Dans [histoire d’Abraham, 'on voit donc également mentionné le nom
al-"Alim, et toujours devant un cas de stérilité et lors d'une annonciation
de la naissance exceptionnelle d'un descendant providentiel dont la carriére



68 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

Et lorsqu’ll fit 'annonciation et qu’ll le guida vers ce qu’exi-
geait la Science, Zacharie s’étonna, car il était trés attaché a
une conception de sagesse en matiére de « moyens » ; aussi
se déclara-t-il alors de nouveau empéché par I'« absence des
moyens », en disant : « Aurais-je moi un garcon alors que ma
femme est stérile et que moi j’ai atteint en fait d’age une extré-
mité ? » Car il demandait un enfant « véritable » (hagigiyyan)
qui, en lui succédant a la tache, I'imitét et continuét sa voie
dans la fonction religieuse qu’il accomplissait, ses successeurs
collatéraux n’étant pas en fait aptes pour ce ministére. Alors
la voix seigneuriale répéta I'annonciation et le conduisit a la
réalisation facile des choses par la Toute-Puissance divine.

Zacharie sollicita aussi un signe qui lui montrat I'issue
promise, et le Seigneur le guida vers ce signe et acheva Sa
promesse par Son nom as-Sddiq = « le Sincére — le Fidéle »,
et lui fit miséricorde par le don de Jean. Ainsi les quatre états
précités plus I’état de « promesse et annonce » nécessitérent
la réponse miséricordieuse faite a 1’aide des cing Noms divins
mentionnés.

D’aprés cela, les lettres isolées ont donc les significations
suivantes : le Kaf désigne le nom divin al-Kdfi = « Celui qui
pourvoit pour un autre », nom nécessité par I’état de faiblesse
de Zacharie, par son grand age et son impuissance ; le Hd
signifie le nom divin al-Hadi = «le Guide » impliqué par le
plan providentiel a I'égard de Zacharie auquel devait étre as-
surée I'atteinte de I’objet de sa demande ; le Ya représente le
nom divin al-Waqy = « le Préservateur » réclamé par la peur
qu’éprouvait Zacharie du c6té des successeurs collatéraux " ;
ensuite le ‘Ayn se rapporte au nom al-Alim = «le Savant »

change le cours ordinaire de I'histoire sacrée.

1. En fait, le yd est la lettre finale non seulement d’al-Wdqy, mais aussi al-Kd-
fi et al-Hddi, mais nous adoptons en I'occurrence une transcription diffé-
rentielle pour faciliter la constatation des correspondances exigées par le
commentaire.

SOURATE XIX : MARIE 69

exigé par le fait que Dieu devait montrer I'inexistence des
moyens (ordinaires et la réalisation du plan providentiel par
un effet direct de la préscience ou de la providence divine),
et enfin le Sdd est une désignation d’as-Sadig = « le Fidéle »
nom nécessité par I'existence d’une promesse .

La somme des cinq noms divins est le Trés-Miséricordieux
qui accorde I'enfant et satisfait la demande a travers les cinq
conditions correspondantes. La mention de ces cinqg lettres
et leur compte exact est une indication que la manifestation
des qualités par lesquelles seront entrainés ces noms divins
est la manifestation de la miséricorde faite a « Son serviteur
Zacharie » au moment ot celui-ci implorait ; leur mention est
la méme chose que la mention de cette miséricorde qui est
'existence méme de Jean — sur lui le salut ! C’est pour cela
qu’lbn Abbis avait dit : « Kdf veut dire al-Kafi, Ha al-Hadi,
Ya al-Wagqy, ‘Ayn al-"Alim et Sad as-Sadiq. Mais Allah est le
plus savant ! »

Les correspondances microcosmiques sont les suivantes :
Zacharie, I'Esprit (ar-Rith) au plan de IIntellect hylique
(al-"Aqlu-1-hayiilani), appela dans une invocation secréte et se
plaignit de sa faiblesse ; il se réclama de la Providence divine et
déclara sa crainte des successeurs collatéraux et la stérilité de
sa femme, ’Ame (an-Nafs) incapable d’engendrer un enfant,
qui correspond ici au Ceeur (al-Qalb), et dit : « Accorde-moi
donc de Ta part un successeur proche qui hérite de moi et qui
hérite de la famille de Jacob », celui-ci étant I'Intellect Actif
(al-‘Aqlu-l-Fa“al) ; «et rend-le, & Seigneur, agréable ! »,
¢’est-a-dire pourvu des perfections agréées.

« Nous t'annoncons un gar¢on » — le Ceeur — « dont le nom
est Yahyd » — du fait qu'il « vivra » éternellement.

1. On remarquera que dans ce cas le commentaire donne au sdd une valeur mé-
tonymique différente de celle indiquée lors de I'explication du monogramme
ALMS, sourate VII ;: Les Limbes.



70 LES LETTRES-1SOLEES DU CORAN

SOURATE XIX : MARIE 71

« Seigneur, donne-moi un signe ! » par lequel je puisse
parvenir a avoir ce gargon.

« Ton signe sera que tu ne parleras pas aux hommes »,
ceux-ci figurant les organes de sensibilité, que tu ne soumettras
pas a des préoccupations sensibles et n’engageras pas dans les
affaires du monde naturel.

« Zacharie leur révéla intuitivement de prodiguer I'incan-
tation », c’est-a-dire d’&tre toujours A I'ceuvre d’adoration
assignée a chacun d’entre eux, en pratiquant les exercices
prescrits et en abandonnant le superflu. »

« 0, Yahya » - le Ceeur - « prends avec force le Livre », il
s’agit du Livre de Science appelé I'Intellect forcanique.

« Et Nous lui avons donné I'autorité (al-hukm) » c’est-a-dire
la Sagesse (al-Hikma), « alors qu’il était enfant », c’est-a-
dire encore tout prés de sa nativité idéale (ma nawiyya)®

« Et tendresse (handnan) de Notre part», c’est-a-dire
miséricorde par I'accomplissement parfait des théophanies
correspondant aux Attributs divins.

« Et pureté (zakdtan) » ¢’est-a-dire sanctification et purifica-
tion par le dépouillement intelligible.

« Et il était pieux » se tenant a I’écart des attributs
psychiques.

« Et bon envers ses deux parents », I'Esprit et '’Ame.

« Et Paix sur lui», c’est-d-dire détachement et sainteté
échappant a I'enveloppement par des substances grossiéres,
« le jour ol il fut né et le jour ol il mourra », par Iextinction
dans I'Unité (al-fana fi-I-Wahda), « et le jour ot il sera res-

1. Cette interprétation du terme fukm est courante dans les commentaires exo-
lériques antérieurs.
2. Au sens platonicien du mot.

suscité », par la permanence aprés I'extinction, « vivant » par

Allah ™,

1. Nous ferons une derniére remarque. Le commentateur a appliqué le symbo-

lisme des lettres isolées du début de la sourate a la seule histoire de Zacharie.
Or, dans la suite immédiate du texte, est évoqué les cas de Marie, qui, cho-
se notable, fournit le nom de la sourate et qui est rattaché historiquement
au précédent avec lequel il présente d’ailleurs un parallélisme précis et une
analogie frappante (i la stérilité d’Elisabeth répond ici la virginité de Marie,
mais il y a également « annonciation », précocité miraculeuse de I'enfant, sa-
lutation spéciale d'Alldh, etc.). Dans ce cas également la notion de rahma
= « miséricorde » joue un rdle caractéristique, ce qui s’explique par la re-
lation étymologique avec 'idée de rahim = « matrice » ; la méme notion de
rahma est évoquée encore dans tous les cas de prophétes cités ensuite, et la
derniére partie de la sourate présente une fréquence exceptionnelle de I'em-
ploi du nom divin Ar-Rahmdn. Or on peut & bon droit penser que le symbo-
lisme des lettres initiales de cette sourate intéresse tous les cas qui s’y trou-
vent mentionnés.
D’autre part, les lettres isolées peuvent s’interpréter non seulement par des
Noms divins mais aussi par des noms de Prophétes, par des vertus représen-
tatives et des ceuvres typiques. Nous ne citerons qu'un cas a titre d’exem-
ple. Le sdd qui a été interprété comme métonymie d’as-Sadig, nom divin, se
trouve constamment dans les qualifications par la sidg (ou encore par la no-
tion analogue d’ikhlds) de tous les prophétes évoqués.



Sourate XX : Ta-Ha

Texte :

1. TA-HA.

2. Nous n’avons pas fait descendre sur toi le Coran
pour que tu sois malheureux.

3. Mais seulement comme rappel pour qui redoute.

4. Par mode de descente de la part de Celui qui a créé
la Terre et les Cieux sublimes.

5. Le Tout-Miséricordieux siége sur le Trone.

Commentaire :

Le Ta est une désignation d’Az-Tdhir, le Pur™ et le Ha
une désignation d’al-Hddi, le Guide. Ce qui s’explique de la
fagon suivante :

Le Prophéte — qu’Alldh répande sur lui Sa grice unifiante !
— du fait de sa forte compassion et de sa grande affection pour
son peuple, lui étant la figure de la Miséricorde et I’épiphanie
de I’Amour, éprouva un désappointement devant le manque
d’effet de la Révélation transmise (ar-Tanzil) sur la foi de ses
contemporains. Aussi en était-il venu a I'imputer a quelque
«reste de son Ame naturelle » (al-bagiyya) (non purifiée et
non-transformée empéchant ’expression vraie et intégrale de
I’exhortation divine), — point que nous avons déja mentionné

1. C’estla méme signification que regoit le 7d chez Al-Hallaj (Kitab al-Tawdsin,
p. XXV, édit. L. Massignon, Geuthner, 1913).



74 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

a propos du verset : « Peut-tre t'en prendras-tu 4 ton dme a
suivre les traces qu’ils ont laissées... »". Alors il abonda en
exercices spirituels (riydda), veillant une grande part de ses
nuits et arrivant a faire saigner ses pieds par suite de la tenue
verticale et immobile en priére. Or Allah I'instruisit de ce qu’il
en était : « Leur manque de foi ne t’est pas imputable 2 toi,
mais & eux-mémes. L’épaisseur de leur voile (naturel) a rendu
inexistante leur qualification (spirituelle) ; il n’est donc pas
question d’une subsistance de ton dme naturelle ou d’un reste
de ton égoité ; ou encore de quelque déficience ou incapacité
d’exercer ta fonction de guide, tel que tu ’as cru. N’accables
donc pas ton ame ! » Le Prophéte fut « appelé » alors par deux
noms qui comptent parmi les Noms d’Allh et qui attestent
ainsi qu’il est exempt des deux défauts susmentionnés : un
reste d’dme impure (wujidu-l-bagiyya) et I'incapacité de
guider (al-qusiru “ani-lI-hidaya). On lui dit donc : « O, Pur
de la souillure d’un reste d’ame naturelle ! O, Guide ! Nous
n’avons pas fait descendre sur toi le Coran pour que tu sois
malheureux, ni pour que tu t’accables par des exercices, mais
pour avertir ceux qui ont un ceeur doux et la prédisposition a le
recevoir. Pour cela il fallait seulement que tu possédes la clarté
(as-safd) et la pureté (at-tahdra) ; or ces deux choses ont été
réalisées en toi, par la grace d’Alldh, et tu es parfaitement
accompli ; le but des efforts spirituels ne saurait étre que 1’ob-
tention de ces deux choses déja présentes en toi par le fait de
I'épiphanie des deux Noms divins précités. Pourquoi devrais-tu
donc t’accabler encore ? Si ta guidance n’opére pas dans le
cas de ces étres, c’est du fait de la « dureté » (gaswa) de leurs
ceeurs, qui est I'opposé de la « crainte » (khashya) et de la
douceur (lin) conditionnant I’aboutissement de ton message,
non pas en raison de quelque déficience en toi.

1. Coran XVIII, Sourate de la Caverne, 6. Effectivement I'auteur y a déja traité
ce point d’histoire de la révélation du Coran.

SOURATE XX : TA-HA 75

On peut aussi interpréter le monogramme de cette sourate
comme une forme de « serment » prété au moyen des deux
Noms mentionnés — a la place de la forme d’« appel » dont
nous venons de parler — ce qui veut dire qu’Alldh a juré par
les deux Noms par lesquels Il avait éduqué Son Prophéte et
par lesquels 11 s’était révélé a lui, pour lui conférer en mode
théophanique la sainteté (at-tazkiya) et le détachement de
toute chose (at-takhliya), que le but de cet envoi révélateur
(inzdl) est non pas la fatigue et la peine, mais la réalisation des
effets des deux Noms en lui ; nul besoin done de renchérir sur
les efforts spirituels.

C’est dans un sens analogue qu'il faut comprendre la dé-
signation de la Famille de Muhammad comme « Famille de
TA-HA (Alu Ta-Ha)™, et il faut donc compter que la méme
chose s’est réalisée dans leur propre cas par des théophanies
du ressort de ces deux Noms,

« Par mode de descente de la part de Celui qui a créé la
Terre et les Cieux sublimes. Le Tout-Miséricordieux siégea sur
le Tréne. »

Le sens en est: Nous I'avons révélé par une descente
graduelle de la part de Celui qui est qualifié par tous les at-
tributs de Beauté et de Majesté, et ton essence participe de
tous ces attributs, sans quoi tu ne pourrais le recevoir et le
porter, car I'effet a lieu nécessairement s’il est en affinité avec
le point de destination tel qu’il I'est avec le point de départ.
Son origine étant I'Essence qualifiée par tous les Noms Excel-
lents (al-Asma’u-l-Husnd) sa destination doit également étre
qualifiée par les dits Noms. De méme qu’ll a créé les Cieux
et la Terre, c’est-a-dire le monde des esprits et le monde des
corps, qui est le Corps absolu, et les a posés comme voiles de
Sa Majesté recouvrant Sa Beauté, de méme Il t'a voilé par les
« cieux » de tes degrés cachés (ghuyiib) — qui sont les 7 voiles

1. Le vocable Tdhd, comme celui de Ydsin, est un des noms du Prophéte,



76 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

de ton étre spirituel et les degrés de ta perfection — et par la
« terre » de ton c6té manifeste (shahdda) — qui est ton corps.

« Le Tout-Miséricordieux » (ar-Rahman), ¢’est-a-dire ton
Seigneur le Majestueux (al-Jalil) caché sous les voiles des
créatures en raison de Sa Majesté, est le Beau (al-Jamil) qui se
manifeste par la Beauté de la Miséricorde sur le Tout, car nulle
chose ne peut se passer de la Miséricorde du Tout-Miséricor-
dieux (ar-Rahmatu-r-rahmaniyya) sans laquelle elle ne serait
méme pas existenciée : c’est pour cette raison, du reste, que
c’est ar-Rahman (le Tout-Miséricordieux) qui fut spécifié ici et
non ar-Rahim (le Trés-Misércordieux), I'Emanation (al-Fayd)
ne pouvant se répandre sur le Tout si ce n’est de la part du
Tout-Miséricordieux™. Or de méme qu’ll siége sur le Tréne
de I'Existence du Tout par la manifestation de I’attribut de
la Toute-Miséricorde sur I'Existence du Tout, et par la ma-
nifestation des effets de cette miséricorde — ce qui constitue
I’Emanation générale envers toutes les choses existantes, de
méme Il siege sur le Trone de ton ceeur en s’y manifestant par
tous Ses attributs et par I'aboutissement de leurs effets 4 toutes
les créatures, et tu devins ainsi « miséricorde pour les mondes »
(Cor. 21, 107) et ta fonction prophétique fut universelle et
terminale. Le sens de son « équilibre sur le Tréone » (al-istiwd)
est Sa manifestation d’une fagon égale et parfaite sur ce tréne,
car pour se manifester intégralement la Miséricorde ne pourrait
s’adapter & un autre support que celui-ci, et Lui ne pourrait
donc siéger et Se tenir en parfaite égalité que sur ce Tréne.
Du reste si, comme on le sait, le Prophéte n’avait pas d’ombre,
c’est du fait que de son essence personnelle avec ses attributs
ne subsistait aucun « reste naturel » (bagiyya) qui ne fut réalisé
selon la Vérité Supréme (al-Haqgq) par la permanence aprés
I'extinction compléte.

1. Sur les deux formes de « miséricorde » correspondant aux deux noms divins
en cause, cf. supra, p. 43.

Sourate XXVI : Les Poetes

Texte :

1. TA-SIN-MIM.

2. Celles-1a sont les Signes du Livre Explicite.

3. Peut-étre tourmentes-tu ton Ame parce qu’ils ne sont
pas croyants.

4. Si Nous voulons, Nous faisons descendre sur eux du
Ciel un Signe devant lequel leurs cous resteront courbés.

Commentaire :

Ta est une désignation d’az-Tahir, le Pur®™, Sin une dé-
signation d’as-Saldm, le Pacifique, le Préservateur, et Mim
une désignation d’al-Muhit, 'Enveloppant des Choses par la
Science (bi-I-Glm)?.

Le « Livre Explicite » dont ces Noms divins et ces Attributs
constituent les « Signes », est I'Etre Muhammadien Parfait
(al-Mawjiidu-1-Muhammadiyyu-l-Kamil) doué de la vertu
démonstrative et de la sagesse. On se rappellera ici le vers du
Commandeur des Croyants (‘Ali) disant :

1. Cf. le commentaire de la sourate XX : Tda-Ha.

2. Chez Al-Hallaj (ibid.), le Sin est un symbole de la gloire divine {sajrc't]‘: lf:
Mim n'y figure pas comme élément des monogrammes du groupe ’[’c-'-.S‘n'{I (il
y est question 4 un moment : a) 15°, seulement en tant qu’élément constitu-
tif du nom « Muhammad »). — Dans le présent commentaire d’Al-Qachani le
Mim représente par métonymie aussi bien le nom divin al-Muhit que son at-
tribut de Science, al-"ilm.



78 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

SOURATE XXVI : LES POETES 79

« Et en toi se trouve le Livre Explicite
Par les Lettres duquel se manifeste I"Implicite » ™.

Le sens du verset sera conforme a ce qui a été dit précédem-
ment au sujet du monogramme 7d-Ha (sourate XX) : Lorsque
’Envoyé d’Allah — qu’Allah répande sur lui la Paix — eut vu
que ses contemporains n’acceptaient pas sa lumiére directrice
et son exhortation, il pensa que cela lui était imputable 4 lui
et non pas a eux ; il multiplia donc ses exercices et ses efforts,
ainsi que sa concentration extinctive dans la contemplation.
Alors il lui fut révélé ceci: « Les trois qualités (représentées
par les trois Noms sus-indiqués) & savoir :

La « pureté » (ar-tahdra) de toute souillure de « reste psy-
chique » (bagiyya) qui pourrait empécher ’effet voulu sur les
autres ames.

L'« intégrité » ou I'« exemption de défaut » (as-saldmatu
‘ani-n-naqs) dans sa prédisposition personnelle, quant a ce
qui est d’importance ; enfin, la « perfection totalisante » (al-ka-
méalu-sh-shamil) de tous les degrés par la « science » (al-%lm),
tout cela constitue les qualités mémes du « Livre » de ton étre
essentiel (dhdt) qui explicite toute perfection et tout degré, car
ton étre essentiel est qualifié de toutes les qualités divines et
concentre toutes les significations des Noms divins : par consé-
quent « ne tourmente pas ton dme », c’est-a-dire ne la détruis
pas, « en la maintenant sur les traces des mécréants »? par
de trop épuisants efforts, car I'insuccés n’est imputable qu’a
eux seuls, soit du fait d’un voile de nature grossiére (shiddatu-
I-hijab) (recouvrant leur ceeur), soit du fait d’un manque de
qualification de fond (‘adamu-1-isti‘dad)®.

1. Ou le Sous-entendu (al-Mudmar).

2. Ces termes sont une référence au passage paralléle de la sourate de la
Caverne (Cor. XVIII, 6), déja signalé dans le Commentaire de la sourate
XX : T4-Hda.

3. Le commentaire envisage ici deux explications de I'inacceptation du message

Le sens de « peut-étre » dans les paroles du verset disant
« peut-étre te tourmentes-tu trop » sont une suggestion de pitié
a I’égard de son dme menacée d’étre abimée pour la seule
raison de I'incroyance des auditeurs.

« Si Nous voulons, Nous faisons descendre sur eux du Ciel »
— c’est-a-dire du Monde supérieur — tout en te confirmant toi,
une puissance réductrice qui fasse courber devant elle leurs
cous et qu’ils soient assujettis, soumis, se soumettant, tout au
moins extérieurement, alors que la foi n’aurait pas pénétré
dans leurs cceurs, comme ce fut le cas le Jour de la Victoire
(a4 La Mekke). La foi étant une affaire de cceur, leur Islam ne
sera montré que du fait de la force réductrice qui les obligera
a chercher un abri salutaire.

prophétique par les contemporains, mekkois surtout : un ohst.a('.le venant en
quelque sorte du coté formel de I'étre et consistant dans un voile naturel dont
le réle peut étre plus ou moins temporaire, et un autre obstacle d’L‘me natu-

" re plus mystérieuse et aux modalités fort complexes tenant & la prédisposition
des étres.



Sourate XXVII : Les Fourmis

Texte:

1. TA-SIN. Celles-1a sont les Signes du Coran et d’un
Livre Explicite.

2. Guidance et annonciation pour les croyants,

3. qui font la Pridre, qui acquittent ’Aumdne obliga-
toire, et qui, au sujet de la Vie Derniére, ont la certitude.

Commentaire :

Ta-Sin, c’est-a-dire « celles-la » — ou les qualités importantes
mentionnées dans (la sourate XXVI) 7d-Sin-Mim et dont les
principes sont la « pureté » (at-tahdra) des attributs de 1’ame
individuelle et I'« exemption » (as-saldma) de défauts dans
la prédisposition personnelle — « sont les Signes du Coran »,
c’est-a-dire de I'Intellect coranique (al- ‘Aqlu-I-qur’ani) qui est
la prédisposition d’excellence, totalisatrice de toutes les perfec-
tions a 'intérieur, signes qui, lorsqu’ils paraissent a I'extérieur
en passant a I'acte, dans la Résurrection Majeure, deviennent
Forcan.

Les Paroles «guidance et annonciation « (hudan wa
bushrad) occupent en ce cas la place du Mim (= la Science)
dans Ta-Sin-Mim, car la « guidance » vers la Vérité et '« an-
nonciation » de I'Union finale (al-Wausiil), n’ont lieu qu’aprés
la perfection en Science. La fonction de diriger les autres pour
les rendre parfaits supposant ainsi la possession de la science




82 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

qui est « la perfection », la mention de celle-la supplée a la
mention de celle-ci.

La « guidance » et ]’« annonciation » sont dans ce texte deux
états prédicatifs de « celles-1a » (tilka) qui indiquent les qualités
relevées déja a propos de Ta-Sin-Mim, et veulent dire ainsi
« guidant (hddiyyan) et portant annonciation (mubashshiran)
aux croyants », c¢’est-a-dire a ceux qui possédent la certitude
quant a la Science de I'ldentité (ilmu-t-Tawhid).

« Ceux qui font la Priére (as-Salat) », il s’agit de la « Priére
de présence et de scrutation ».

« Et qui acquittent ’Auméne obligatoire (az-Zakat) », il
s’agit de la « purification » " des attributs psychiques, résultat
qu’ils obtiennent par [le combat spirituel] (al-mujahada) ;

« Et qui au sujet de la Vie Derniére » c’est-a-dire au sujet
de la Station de la Contemplation (magdmu-I-Mushdhada)
«ont la certitude ». Ceci veut dire que dans I’état d’intui-
tion (al-mukdshafa) ils sont sfirs d’avoir la Vision directe
(al-mu‘d@yana), et I'Envoyé divin les guide vers celle-ci et leur
fait I’annonciation du Paradis de I'Essence (Jannatu-dh-Dhdt)
et de la Délivrance Supréme (al-Fawzu-I-‘azim).

1. L’auméne obligatoire est désignée par le terme zakdt qui signifie « purifica-
tion » et s’entend aussi bien comme purification sacrificielle de I'dme des pro-
priétaires des biens, que comme purification des biens eux-mémes (I"acquit-
tement de I'auméne légale assure la prospérité et la fécondité des biens et il
est remarquable, sous ce rapport, que la racine zakd exprime aussi une idée
de « croitre »).

Sourate XXVIII : Le Récit

Texte :
1. TA-SIN-MIM.
2. Celles-la sont les Signes du Livre Explicite.

3. Nous te réciterons au sujet de Moise et du Pharaon
une histoire dite selon la vérité, a I'intention d’un peuple
de gens qui croient.

Commentaire :

(Aucun commentaire sur ces trois versets dont les deux pre-
miers sont identiques aux deux premiers de la sourate XXVI :
Les Poétes.)



Sourate XXIX : L’Araignée

Texte :
1. ALIF-LAM-MIM.

2. Les hommes comptent-ils qu’on les laissera dire :
« Nous avons la foi ! » et qu’on ne les tentera pas ?

Commentaire :

Alif-Lam-Mim, c’est-a-dire I'Essence divine (adh-Dhdtu-
l-ilahiyya), les Attributs réels (as-Sifatu-l-hagigiyya) dont la
racine et le premier d’entre eux sous le rapport de la notion
d’autre (al-ghayr) est la Science (al-ilm)", et enfin les
Attributs de relation (as-Sifatu-l-iddafiyya) dont le premier
_qui est aussi leur origine est celui de « faire commencer »
(al-mubidi’yya)®, exigent que les hommes ne soient pas
laissés avec leurs déficiences, dans leur négligence et leur
voile d’ignorance, pour avoir seulement professé des paroles
concordant avec la vérité et accompli des actes extérieurs :

1. La « science » au sens propre implique un sujet et un objet (= I'« autre »).
En doctrine d’ldentité pure le terme « science » n’est employé que par trans-
position et dans un sens purement analogique : I'attribut de « Science » est
alors pure « conscience de Soi » identique a I« Etre pur », car au degré de
I'Etre pur il n'y a pas de dualité et la relation sujet-objet est supprimée sous
tous les rapports, y compris celui de la Science. (Sur la Science en rapport
avee le symbolisme du Ldm, cf. les notes au commentaire de la sourate de la
Génisse, supra, p. 32).

2. Terme formé du nom divin Al-Mubdi = « Celui qui fait commencer » toute
chose, corrélatif du nom Al-Mu‘Td = « Celui qui raméne ».



86 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

(bien au contraire, les Réalités susmentionnées symbolisées
par le monogramme) exigent que les hommes soient soumis
a diverses tentations et éprouvés par toutes sortes de rigueurs
et d’expériences, jusqu’a ce que sorte au jour ce qui avait été
caché dans leurs prédispositions et ce qui a été déposé dans
leurs natures congénitales, car I’Essence divine aime a voir ma-
nifestées les perfections qu’elle a thésaurisées dans la Synthése
originelle (‘aynu-1-Jam®) et qu’elle a, en conséquence, déposées
dans les « mines » des étres humains et existenciées dans le
monde sensible (‘Glamu-sh-Shahdda). Ceci est en accord avec
les paroles mémes d’Allah disant : « J’étais un Trésor caché.
Je n’étais point connu. Or j'aimai & étre connu : alors Je créai
et Je me fis connaitre aux créatures, etc. » C’est ainsi qu’ll
s’est voilé devant les étres par les épreuves des « bienfaits » et
des « vengeances », pour qu’ils Le connaissent quand Il fera
paraitre Ses Attributs sur eux et qu’eux deviennent supports de
Ses épiphanies lors de leur aboutissement & Lui, car Son réle
de point final est nécessité par celui de point initial.

Sourate XXX : Les « Roums »

Texte :
1. ALIF-LAM-MIM.
2. Les « Roums » ont été vaincus,

3. dans la terre la plus proche, et aprés leur défaite, ce
seront eux qui vaincront,

4. dans quelques années .

5. A Allah appartient le Commandement avant et aprés.
Et ce jour-la les croyants se réjouiront

6. du secours d’Allah. 1l secourt qui Il veut et Il est le
Trés-Fort et le Trés-Miséricordieux.

7. C’est la promesse d’Allah. Allih ne change pas Sa
promesse, mais la plupart des hommes ne savent pas.

Commentaire :

« Alif-Lam-Mim, Les Roums ont été vaincus ». L’Es-
sence-Une (adh-Dhatu-1-Ahadiyya) avec les deux Attributs
de la Science (al-‘lm) et de la Production de commencement
(al-Mubdiyya) selon Tinterprétation donnée précédemment

1. Les « Roums » sont historiquement les Byzantins, qui & 'époque du Prophéte
représentaient I'Empire Romain d’Orient. lls venaient d’étre battus par les
Perses prés des régions arabes, en Mésopotamie probablement, et on prédit
ici leur revanche pour la période immédiatement suivante : 'expression co-
ranique bidu sinin = « quelques années » vaut pour une durée entre 3 et 9
ans.



88 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

des trois éléments du monogramme ), exigent que les Roums
des forces spirituelles (al-quwa-r-rihdaniyya)'?, soient vaincus
dans la région la plus proche de la terre de I'ame psychique (an-
nafs), région qui est la « poitrine » (as-sadr)®, car I'émanation
du « commencement » (al-mabda’) nécessite la manifestation
du créé (al-khalg) etI’occultation en celui-ci de la Vérité incréée
(al-Hagqq) : ainsi tout ce qui (par nature) est proche de 'Incréé
est « vaincu » par ce qui est proche du créé. Tel est le statut
du nom divin al-Mubdi = « Celui qui fait commencer » dans
la production des choses et dans la manifestation divine par ce
nom et par les noms az-Zahir = « I’Apparent » et al-Khalig =
« le Créateur », et en somme par tous les noms qui concernent
la « production du commencement ».

« Et aprés avoir été vaincus les Roums vaincront » les Per-
ses (al-Faris) des forces psychiques (al-quwd-n-nafsaniyya),
non-Arabes ignorants et voilés, et cette victoire consistera dans
le retour a la Vérité incréée. Le fait que cette revanche aura
lieu « en quelques années » (de 3 4 9 ans) se rapporte aux cy-
cles dans lesquels se consomme 1’ascension vers la perfection,
et aux temps caractéristiques de la « présence » (al-hudir),
des stations spirituelles (al-magamdr) et des épiphanies
(at-tajalliyar).

C’est « a Allah qu’appartient le Commandement avant »
— selon le statut de Son nom al-Mubdi (« Celui qui fait com-
mencer ») — « et aprés » — selon le statut de Son nom al-Mu‘id

1. Voir le commentaire de la sourate XXIX : L’Araignée ; supra, p. 85.

2. Ce symbolisme est basé sur la valeur arabe du nom étranger « Roum » rap-
porté a la racine rdma — yarimu — riom qui exprime lidée de « désir ar-
dent », ce qui est pris ici dans le sens spirituel.

3. Sur cette notion technique voir La Préface des Interprétations ésotériques
du Coran, Etudes Traditionnelles, 1963, p. 77, note 1. [Michel Vilsan
éerit dans cette note : le sadr et le fu’'dd sont techniquement deux envelop-
pes du galb (=coeur) ; en prévenant des transpositions nécessaires, on pour-
rait les traduire respectivement par « péricarde » et « endocarde ».]

SOURATE XXX : LES « ROUMS » 89

(« Celui qui raméne ») — car Il dirige le Commandement depuis
le Ciel jusqu’a la Terre, et celui-ci ensuite remonte a Lui (cf,
Coran 32, 5). « Et ce jour-la », ¢’est-a-dire au jour de la victoire
des Roums spirituels sur les Perses psychiques, « les Croyants
se réjouiront du secours d’Alldh », de I'appui qu’ll leur aura
donné du Royaume céleste et de I'assistance qu’ll leur aura
procurée par des renforts du monde de la Sainteté. « Il secourt
qui Il veut » d’entre les étres assurés de Sa Pro vidence et
prédisposés par celle-ci.

« Et Il est le Trés-Fort » qui I’emporte sur les forces perses
des étres voilés, « le Trés-Miséricordieux » qui répand les gra-
ces de perfection et les lumiéres confirmatrices et sanctifiantes
sur les Roums victorieux.

« Cest la promesse d’Allah » d’amener a la perfection les
étres prédisposés selon Sa Providence ; « Il ne change pas Sa
promesse, mais la plupart des hommes ne savent pas », du fait
qu’ils sont voilés et s'imaginent que cette victoire vient des forces
propres des Roums et par leurs actes personnels ; du fait aussi
qu’ils pensent qu’un étre prévu dans la Providence pourrait ne
pas atteindre I'effort vers la perfection par manque de Ieffort
seul, et ne comprennent pas que I'effort effectif est également
prédisposé par Sa Sagesse et un signe de Sa grace pour I'étre,
et que par contre I'absence de leffort est un malheur et un
signe que I'8tre n’est pas pourvu de la grace providentielle, car
nos actes ne sont que des assignations définitoires (mu‘arrifat)
et non pas des nécessitations (mijibat)"™.

1. Note de I’éditeur. I faut comprendre. semble-t-il, que les actes procédent,
non pas de I'obligation légale, mais bien de la prédisposition principielle.



Sourate XXXI : Lugmén

Texte :

1. ALIF-LAM-MIM.

2. Ceux-la sont les Signes du Livre Sage.

3. Guidance et miséricorde pour les vertueux”,

4. qui font la Prire, qui acquittent I’Aumdne obliga-
toire et qui, au sujet de la Vie dernidre, ont la certitude.

5. Ceux-ci reposent sur une guidance de leur Seigneur
et ceux-ci sont les prospéres.

Commentaire :

(Rien sur les lettres isolées. Le commentaire, trés réduit
pour cette sourate, ne commence qu’avec le verset 22).

1. Al-muhsiniin sont ceux qui visent la perfection dans leurs ceuvres intérieures
ou extérieures. Leur facon d’agir, I'/hsén (qui signifie « rendre beau », « ac-
complir excellemment »), représente le degré supérieur dans la pratique de
IIsldm (= la « soumission aux prescriptions ») et de I'lmdn (= la « foi »).



Sourate XXXII : La Prosternation

Texte:

1. ALIF-LAM-MIM.

9. Descente du Livre, en lequel il n’y a pas de doute, de
la part du Seigneur des Mondes.

3. Ou diront-ils : < Il ’a forgé ! » Plutdt c’est la Vérité
de la part de ton Seigneur afin que tu avertisses un peuple
que n’a visité aucun avertisseur avant toi. Peut-8tre assu-
meront-ils la bonne guidance.

4. Allah qui a créé les Cieux et la Terre ainsi que ce
qu’il y a entre les deux, en Six Jours, puis siégea sur le
Trone. Vous n’avez en dehors de Lui aucun patron ni
intercesseur. Nen reprendrez-vous pas conscience ?

5. 11 dirige le Commandement depuis le Ciel jusqu’a la
Terre et celui-ci remonte A Lui, pendant un Jour dont la
mesure est Mille Ans de votre comput.

6. Cest Lui le Connaissant de PInvisible et du Visible,
le Trés-Fort le Trés-Miséricordieux.

Commentaire :

Alif-Lam-Mim, ou la manifestation de I'Essence-Une (adh-
Dhaétu-l-Ahadiyya), des Atributs (as-Sifdt) et de la Stase Ono-
mastique (al-Hadratu-1-Asma’iyya)", constitue « la descente

1. 1l s’agit du plan fonctionnel sur lequel la Réalité Supréme s'affirme sous la
forme personnalisante des Noms divins.




94 LES LETTRES-1SOLEES DU CORAN

SOURATE XXXII : LA PROSTERNATION 95

graduelle du Livre » (Tanzilu-I-Kitdb), i savoir du Livre de
I'Intellect forcanique absolu, sur I'Existence Muhammadienne
(al-Wujadu-1-Muhammadi) ;

« De la part du Seigneur des Mondes », veut dire par I'ap-
parition de Celui-ci sur Son support épiphanique sous la forme
de la Miséricorde compleéte (ar-Rahmatu-t-tdmma).

« Allah qui a créé les Cieux et la Terre ainsi que ce qu'il y
a entre les deux », par Son occultation sous les voiles de ces
choses pendant les Six Jours divins qui constituent la durée du
cycle de I'occultation depuis Adam — sur lui la Paix ! - jusqu’a
Muhammad - sur lui la Grace unifiante et la Paix !

« Puis siégea (istawd) sur le Tréone », le Trone du Ceeur
Muhammadien, en vue de I'apparition dans ce dernier jour
qui est le Vendredi de ces Jours, par la théophanie pourvue de
tous Ses attributs. De la méme fagon le siege du Soleil sur la
méridienne (Istiwd’ u-sh-Shams) est sa compléte manifestation.
(’est pourquoi le Prophéte — sur lui la Paix ! — a déclaré : « Jai
été suscité aux premiers souffles de I'Heure », le temps o il
est apparut est le Lever du matin de I'Heure, le milieu de ce
jour est le moment de Iapparition (zuhiir) du Mahdi - sur lui
la Paix ! — Pour une certaine raison il est agréé que I’on récite
cette sourate dans la priére de 'aube (subh) du Vendredi ™.

« Vous n’avez pas en dehors de Lui » lors de son apparition

(zuhiir) « aucun patron ni intercesseur », en raison de ’extinc-
tion du tout en Lui®.

1. Cette recommandation figure dans des traditions prophétiques.

2. Ily aici une amphibologie calculée. Les termes du commentaire sappliquent
non seulement & Allah, mais aussi au Mahdi en tant que manifestation totale
de la Vérité cachée. En outre, on pourra constater que le terme zuhiir « ap-
parition » employé¢ ici et qui s’applique aux deux cas, revient encore plusieurs
fois dans la suite immédiate de ce méme fragment, oi1 il concerne la notion
d’Identité dans une perspective cyclique et macrocosmique.

« N'en reprendrez-vous pas conscience » en vous rappelant
le Pacte Premier (al- Ahda-I-Awwal) impliqué dans I’Alliance
de la Nature Primordiale (Mithdqu-I-Fitra) lors de Iapparition
de I'ldentité (inda zuhiiri-l1-Wahda) ?

« 1l dirige le Commandement (depuis le Ciel jusqu’ji la
Terre) » par I'occultation et I'ceuvre créatrice « depu?s le (Efel »
de Dapparition de I'ldentité (zuhiiru-l1-Wahda) « jusqu’a la
Terre » de I'occultation de cette Identité et de son enfoncement
pendant les Six Jours.

« Et (le Commandement) remonte a Lui » par I'apparition
dans ce Septiéme Jour dont «la durée est de Mille Ans de
votre comput ».

« C’est Lui, ce Régissant, « le Connaissant de l’Invisible.»
qui connait aussi la sagesse de l'occultation pendant les. Six
Jours précédents « le Connaissant aussi du Visible » ce qui est
la dite apparition dans cet autre Jour.

« Le Trés-Fort (al-‘Aziz) » — qui se retranche sous les voiles
de la Majesté (al-Jaldl) en s’occultant, « Le Tres-Miséricor-
dieux (ar-Rahim) » qui écarte ces voiles pour manifester la
Beauté (al-Jamal).



Sourate XXXVI : Ya-Sin

Texte :

1. YA-SIN.

2. Par le Coran Sage.

3. En vérité tu es d’entre les Envoyés
4. sur un Chemin droit,

5. en tant que descente de la part du Trés-Fort, du
Trés-Miséricordieux.

Commentaire :

Ya-Sin. Allah fait serment, tout d’abord, par les deux modes
qui indiquent la perfection de la « prédisposition » (al-isti‘dad)
muhammadienne, chose analogue & ce qui a été dit pour les
sigles Ta-Ha (a la sourate XX) ; ensuite, Il fait serment « par
le Coran Sage », ¢’est-d-dire par la Perfection totale convenant
a cette « prédisposition ». Tout cela veut dire qu’en raison
des choses qui viennent d’étre mentionnées, le Prophéte est
« d’entre les Envoyés » sur la Voie du Tawhid qualifié de la
Rectitude.

En effet, la lettre Ya est une désignation du nom divin
al-Wagqy (finale yd) = «le Préservateur »" et le Sin est une
désignation du nom as-Saldm (initiale sin) = «la Paix »? ;

1. Cf. le commentaire de la sourate X1X : Marie, supra, p. 68.
2. Voir plus loin le commentaire de la sourate XLII : La Délibération, infra,
p. 105.



98 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

celui-ci est le nom divin qui a préservé (wagd) l'intégrité
(saldma) de ta nature primordiale (fifra) exempte de défaut
de toute éternité, exempte aussi des vices de la condition des
étres produits et de I'ordre général, mais as-Saldm est aussi
I'essence originelle de ta nature primordiale.

Quant au « Coran Sage » il est la forme de perfection de
cette « nature » réunissant toutes les perfections et renfermant
toutes les formes de sagesse.

« En vérité », par la vertu de ces trois (le Préservateur, la
Paix et le Coran Sage) « tu es d’entre les Envoyés, en tant que
descente de la part du Trés-Fort, du Trés-Miséricordieux ».
Autrement dit : le Coran renfermant la Sagesse, et qui est la
Forme d’Accomplissement de ta prédisposition, vient par une
descente qui, le tirant de la condition latente de la Synthése
(al-Jam") le révéle en détail (mufassalan) sur le support consti-
tué par ton étre, pour devenir ainsi Forcan (Distinctivité) : cela
vient « de la part du Trés-Fort » qui I’emporte sur ton égoité et
sur les attributs de ta condition d’étre produit, et les réduit par
Sa force pour qu’elles ne se manifestent plus et n’empéchent
pas que le Coran résidant dans les profondeurs de ton mystére
apparaisse sur ton cceur et devienne Forcan ; « de la part aussi
du Trés-Miséricordieux » qui a fait apparaitre le Coran sur toi
par les épiphanies de tous Ses attributs de perfection.

Sourate XXXVIII : Sad

Texte :
1. SAD. Par le Coran, maitre du Rappel (Dhikr).

Commentaire :

Il s’agit d’un serment prété, en premier lieu, « par la Forme
Muhammadienne » (as-Siratu-l-Muhammadiyya)", et, en
deuxiéme lieu, « par la Perfection compléte, révérée et célébrée
comme la plus accomplie des Perfections et comme Intellect
coranique (al-"Aqlu-1-qur’ani) totalisateur de toutes les formes
de sagesse et de toutes les vérités en raison de la prédisposition
parfaite et adéquate a cette noble forme®. Ibn Abbas avait
dit : « Sdd est une montagne a La Mekke sur laquelle reposait
le Tréne du Tout-Miséricordieux (ar-Rahmdn), etc. » 3.

1. lei, comme dans la sourate VII : Les Limbes, la lettre Sdd représente méto-
nymiquement le terme siira dont I'initiale est un sdd.

2. L’Intellect coranique, ou le Coran lui-méme, est affirmé ainsi comme provi-
dentiellement destiné a étre requ par la Forme Muhammadienne.

3. Ce hadith a été déja cité in extenso et expliqué dans le commentaire de la
sourate VII : Les Limbes ; cf. | supra, p. 45.



Sourate XL : Le Pardonnant
(ou le Croyant)

Texte :
1. HA-MIM.

2. La descente du Livre de la part d’Alldh, le Fort,
I’Omniscient.

Commentaire :

Les lettres Ha-Mim désignent al-Hagq (Dieu en tant que
Vérité) caché en Muhammad ; celui-ci est ainsi « Vérité divine »
quant 2 la réalité intime et « Muhammad » quant & I'apparence
créaturelle, Dieu I'ayant aimé Se manifesta sous sa Forme ;
Son épiphanie eut lieu ainsi par celui-ci.

« La descente du Livre » Muhammadien vient « de la part
d’Allah », c’est-a-dire de son Essence pourvue d’Attributs,
ceux-ci pouvant tre synthétisés par les noms attributifs al- ‘Aziz,
le Fort inaccessible derriére les voiles de Sa Majesté dans I'état
pendant lequel le Livre est « Qur’an » (= Totalisation), et
al-‘Alim, I'Omniscient, se manifestant extérieurement avec sa
Science pour étre « Furgan » (= Distinction).

Ainsi le sens de Hd-Mim est au fond : « Pas de Dieu si ce
n’est Allah. Muhammad est I’envoyé d’Alléh », autrement dit :
Al-Hagqq, dont la réalité est intérieure et qui apparait extérieu-
rement par Muhammad, est «la descente du Livre », et ce




102 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

Livre représente la Synthése pure (‘aynu-1-Jam‘) renfermant
le Tout caché, selon son inaccessibilité, dans les tabernacles
de Sa Majesté et descendant cependant a travers les degrés des
mystéres et les esplanades des manifestations dans la Forme
Muhammadienne par le moyen de laquelle Sa Science se mani-
festa au niveau de I'Intellect distinctif (al-‘Aglu-1-furgéni).

Sourate XLI : Les « Versets Détaillés »

Texte:

1. HA-MIM.

2. Une descente de la part du Tout-Miséricordieux, du
Trés-Miséricordieux.

3. Un Livre dont les versets sont détaillés en tant que
Coran arabe pour un peuple de gens qui savent.

4. Annonciateur et avertisseur...

Commentaire :

« Ha-Mim. La manifestation d’al-Hagq sous la Forme Mu-
hammadienne constitue la descente du Livre du Tout-Universel
réunissant toutes les réalités (haqgd’ig), Ce livre provient de
I’Essence-Une qualifiée d’une part par la Miséricorde générale
propre 4 Ar-Rahman (le Tout-Miséricordieux) qui dispense
au Tout I'existence et la perfection naturelle, d’autre part par
la Miséricorde spéciale propre a Ar-Rahim (le Trés-Miséri-
cordieux) réservée aux Saints Muhammadiens prédisposés a
recevoir la perfection attachée a 'ordre de la Connaissance et
de I'Identification supréme (ar-Tawhid), Le Livre défini ainsi
est I'Intellect distinetif (al-‘Aqlu-I-furgani) dont les versets
furent mis en détail par 'acte de descente aprés avoir été
concentrés dans la Synthése pure (‘aynu-I-Jam") dans I'état
pendant lequel il était « Qur’an ».



104 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

Il faut comprendre de la que les versets furent mis en détail
au fur et & mesure de la manifestation des Attributs et des Pré-

dispositions déja pendant I’état o1 le « Livre » était totalisateur
du Tout.

Ce Livre est dit « arabe » du fait que sa naissance eut lieu
chez les Arabes.

Il est destiné « & un peuple de gens qui savent », ¢’est-a-dire
ayant la science des réalités des versets en raison de leurs af-
finités avec lui et de la pureté gardée de leur nature premiére.

[l est qualifié en outre d’ « Annonciateur » de la Rencontre
Supréme, eu égard a ceux qui sont réceptifs et prédisposés pour
la perfection, et qui regardent par la lumiére de ce Livre.

Il est aussi « Avertisseur » du Chatiment, eu égard aux
enveloppés dans les ténébres de leur ame.

Sourate XLII : La Délibération

Texte :

1. HA-MIM.

2. AYN-SIN-QAF.

3. Cest comme cela qu’ll a fait révélation a toi et &
ceux d’avant toi, Allah, le Fort, le Sage.

Commentaire :

Les lettres Ha-Mim-Ayn-Sin-Qaf" signifient : al-Haqq
(initiale Hd), la Vérité par excellence (Dieu), parait par
Muhammad (initiale Mim), comme manifestation de Sa
« Science » (ilm, dont I'initiale est un Ayn) par la « pureté
inaltérable » (saldma, initiale Sin) de son « cceur » (galb, ini-
tiale Qdf). Ainsi al-Haqq est Muhammad, tant intérieurement
qu’extérieurement ; la Science est I'exemption du ceeur de
tout défaut et de tout vice, autrement dit, elle est la perfection
du ceeur et son dégagement du Voile, car le dépouillement
(tajarrud) du Ceeur est manifestation de la Science @.

1. Ces lettres peuvent étre groupées en deux monogrammes comme dans la
version coranique donnée plus haut ol ceux-ci forment deux versets dis-
tincts, ou, au contraire, présentées en un seul monogramme comme le fait le
commentateur.

2. Intéressante indication que la réalité ultime et par soi de I'étre est qualifiée
de la Science par excellence qui est I'Omniscience ; celle-ci étant « réalisée »,
non pas par une acquisition de I'extérieur, mais par un dépouillement de tout
ce que I'étre n’est pas en soi-méme, ne sera rien d’autre que la Conscience
Omniprésente du Soi




106 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

« C’est comme cela », c’est-a-dire c¢’est comme cette théo-
phanie dont tu constitues le support, et comme la manifestation
de Sa Science sur ton cceur, « c’est comme cela qu'il t'a fait
révélation a toi et A ceux d’avant toi » d’entre les Prophétes,
Lui « Alldh », le Qualifié par tous Ses Attributs, « le Fort »
(@l-"Aziz), I'Inaccessible dans les tabernacles de Sa Majesté
et derriere les voiles de Ses Qualités, « le Sage » (al-Hakim)
qui manifeste Sa Perfection selon les prédispositions providen-
tielles (des étres) et qui, par des facteurs intermédiaires et des
manifestations diverses, guide tous les adorateurs en accord
avec leurs capacités réceptives.

Sourate XLIII : Les Dorures

Texte :

1. HA-MIM.

2. Par le Livre Explicite.

3.Nous [Pavons rendu Coran arabe; peut-étre
comprendrez-vous ?

4. Et, en vérité, il est dans la Mére du Livre, chez Nous,
sublime et sage.

Commentaire :

Allah a prété ici serment par le commencement de I'exis-
tence qui est al-Hagqq, la Vérité par excellence ou Dieu, et par
la fin de I'existence qui est Muhammad. Et quel magnifique
serment que celui qui est prété par le principe du Tout et par son
accomplissement parfait ! C’est pour cela, du reste, que Iattes-
tation de ces deux réalités constitue le fondement de I'lIslam et
le pilier de la Foi : la réunion des deux est la doctrine véritable
et la religion bien établie. De méme, I'affirmation de I'unité
de l'existence et du pouvoir efficace (ahadiyyatu-l-wujiidi
wa-t-ta’thir) est le propre du déterminisme absolu (al-jabr),
comme la division de I'existence et du pouvoir efficace (tafsilu-
I-wujiidi wa-t-ta’thir) est le propre du libre arbitre (al-gadar).
La synthése des deux conceptions réalisée dans notre formule :
« Pas de dieu si ce n’est Allah, Muhammad est ’envoyé d’Al-




108 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

lah », constitue le Chemin Droit (as-Sirdtu-I-mustagim) et la
Religion Ferme (ad-Dinu-I-matin).

On peut considérer, en outre, que le serment est ici prété
par deux choses en rapport avec I'idée du Livre ou de I’Ecri-
ture (al-Kitab), a savoir, par la Tablette et le Calame (al-Lawh
wa-I-Qalam, mots finissant respectivement par un Ha et un
Mim) ce qui est corroboré par la constatation d’un serment
de ce genre dans le verset : « Niin. Par le Calame et par ce
qu’ils inscrivent » (Cor. 68, 1-2), car il est possible de désigner
métonymiquement un mot par sa lettre finale aussi bien que
par sa lettre initiale.

Selon la premiére interprétation (dans laquelle Ha =
al-Haqq et Mim = « Muhammad ») on peut considérer que
le Livre lui-méme est encore « Muhammad » en tant que celui-
ci est une « explicitation » de la Vérité, et qu’il I'est ici tout
d’abord synthétiquement (représenté par la lettre Mim) ensuite
en détail (par la notion expresse de Livre Explicite) ; on peut
considérer que le Livre est « Muhammad » également en tant
que celui-ci est descendu de chez Alldh comme « Coran »,
c’est-d-dire « Totalisateur » de tous les détails de I’existence,
concentrant toutes les qualités divines et tous les degrés natu-
rels et de perfection.

Ce Coran est « arabe ; peut-étre comprendrez-vous ? » ce
que Nous vous y proposons.

« Et, en vérité il est dans la Mére du Livre », ¢’est-a-dire il
est dans le principe de I’existence au premier degré existentiel.
[I est le premier point de I'existence relative devenu distinct par
I'acte de détermination primordiale (at-ta‘ayyunu-l-awwal) a
partir de I'Existence absolue qui succéde (ontologiquement) a
Ilpséité pure (al-Huwwiyyatu-l-mahda), existence désignée
par les termes « chez Nous ». Et il est dit qu'il s’y trouve
« sublime », ¢’est-a-dire occupant un degré de valeur tel qu’il
n’y en a pas de plus élevé, et « sage », c’est-a-dire doué de la

SOURATE XLIII : LES DORURES 109

sagesse par excellence afin que par lui paraissent les formes
des choses et leurs réalités, leurs entités et leurs qualités, leur
enchainement existentiel et leur disposition harmonique.

Mais il faut remarquer qu’une telle explication du texte ne
convient pas dans la deuxiéme perspective (selon laquelle le
serment est prété par le Ha de la Tablette et le Mim du Calame ;
et ensuite par le Livre Explicite) car dans celle-ci, il ne peut
s’agir que du Coran lui-méme en tant qu’il explicite la doctrine
de I'unité et de la mise en détail (ar-Tawhidu wa-t-Tafsil) et
instruit a leur sujet ; et c’est par ce Coran qu’est prété donc
le serment d’une fagon synthétique. Lorsqu’il est dit qu’« il se
trouve dans la Mére du Livre », il faut comprendre dans I'Esprit
Supréme (ar-Rithu-1-A zam) quirenferme « tout le concevable »
(kullu-I1-ma‘liim) ou plutdt « toutes choses » (kullu-l-ashya’) ;
et quand il est précisé « chez Nous », il faut comprendre « prés
de Nous », plus prés que les autres sciences (‘uléim) résultant
aux différents niveaux des « descentes divines » (tanazzulat),
car la « Science de chez Nous » (al-ilmu-1-ladunni)™ est celle
inscrite dans 'Esprit Primordial (ar-Rith) qui est le premier
des esprits avant qu’il ne descende les degrés existentiels.
Le Coran est qualifié dans cette perspective de détenteur de
Sagesse du fait qu’il renferme la Sagesse théorique qui procure
les conceptions véritables en matiére de Tawhid, de Prophétie,
et un enseignement clair concernant les états posthumes, alors
que la Sagesse pratique explicite les prescriptions concernant
la Voie générale (ash-Sharia) et la marche dans les degrés
initiatiques (kayfiyyata-s-suliiki fi-l-mardtib) ainsi que les
états correspondant aux acquisitions par effort personnel ou
par don de grice.

1. Cette science est caractéristique de Sayyidina Al-Khidr, Lexicalement le ter-
: ; P
me dérive de Coran 18, 65, oli se trouve I'expression min ladunna “ilman =
« de Notre part une Science ».




i
|
1 Sourate XLIV : La Fumée

Texte :
1. HA-MIM.
2. Par le Livre Explicite.

3. En vérité, Nous P'avons fait descendre (d’emblée)
dans une Nuit Bénie; en vérité, Nous faisons office
d’avertisseurs.

4. En cette Nuit est réparti tout commandement sage,

5. (en tant que) commandement de chez Nous : en vérité
Nous faisons office de mandants

6. (d’une) miséricorde de la part de ton Seigneur ; en
vérité, Lui est I’Audient, ’Omniscient.

Commentaire :

(Le commentaire commengant seulement au verset 3 ne
comporte donc pas de mention spéciale pour les deux premiers
versets qui sont identiques aux deux premiers versets de la
sourate précédente : le commentaire qui en a été donné plus
haut vaudra donc également ici.)

« En vérité, Nous I'avons fait descendre (d’emblée) dans
une Nuit Bénie » : la « Nuit Bénie » (al-Laylatu-l-Mubaraka)
est I'édifice physique (binyd) de I’Envoyé d’Allah (qu’Allah
répande sur lui Sa grice unifiante !) du fait que cet édifice
est chose adventice (non éternelle) et obscure qui voile la
lumiére du soleil de I'Esprit. Cette « Nuit » est qualifiée ici de




112 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

« bénie » parce que, par son moyen, a lieu la manifestation de
la Miséricorde et de la Bénédiction en matiére de guidance et
de justice dans le monde, et celui-ci réalise alors un accrois-
sement de dignité et de perfection. Ailleurs, la méme « Nuit »
fut qualifiée de « Nuit de la Mesure (ou de la Détermination) »
(Laylatu-1-Qadr, Sourate 97), car I'Envoyé d’Allah (qu’Allah
étende sur lui Sa Paix !) ne réalise la mesure de sa valeur que
par la « connaissance de soi » (ma‘rifatu-hu bi-nafsi-hi) et sa
perfection a cet égard ne se manifeste qu’en cette condition.
Ne vois-tu pas déja que son Ascension (mirdj) n’eut lieu que
par son corps (jasad) 7 Car s'il n’y avait pas eu son corps, il
ne lui eut pas été possible de s’élever dans les degrés spirituels
pour réaliser I'ldentité Supréme (at-Tawhid).

La « descente des Livres » en cette Nuit est une expres-
sion symbolique de la Descente de I'Intellect coranique,
« totalisateur » de toutes les vérités et de I'Intellect forcanique
« distributeur » de tous les degrés de 'existence et « explici-
tateur » des détails des Attributs divins et des statuts de leurs
théophanies ; cet Intellect forcanique accomplit une fonction de
« discernement » parmi les significations propres aux différents
Noms divins et & I'égard des régles qui conditionnent les Actes
divins en cette Nuit. C’est 14 le sens des paroles : « En cette
Nuit est réparti (yufraqu) tout commandement sage ».

La descente des Livres en cette Nuit peut étre entendue
également comme une expression symbolique de la descente
de I’Esprit Muhammadien (ar-Rihu-I-Muhammadi) qui est le
« Livre Explicite » réellement, dans sa Forme (qui est I'édifice
physique muhammadien), ou le Coran, par l'intermédiaire
duquel « Nous sommes avertisseurs » 4 I’égard des étres du
monde.

Sourate XLV : L’Agenouillée

Texte :
1. HA-MIM.

2. La descente du Livre de la part d’Alldh, le Fort, le
Sage.

Commentaire :

Les lettres Ha-Mim sont a prendre comme formule de
serment. La « réponse du serment » est retranchée du fait que
les paroles « la descente du Livre » (tanzilu-I-Kitdb) 1'impli-
quent”. Ainsi Alldh a prété serment ici, en premier lieu, par
la Réalité de I'lpséité (Hagigat al-Huwwiyya), dont l'initiale
Ha correspond a la premiére des deux lettres ou encore par
I’Existence Absolue qui est le Principe du Tout (Aslu-I-Kull) et
la Synthése originelle (‘Aynu-I-jam?), et en deuxiéme lieu par
Muhammad (initiale Mim) ou I'Existence Relative qui est I'Ac-
complissement du Tout. La paraphrase du texte serait donc :
« Nous faisons serment de descendre le Livre qui explicitera
ces deux lettres ». On peut aussi faire de Ha-Mim le sujet, et
de la « descente du Livre » le prédicat en supposant en outre
qu’il y a expression elliptique. et on a alors, par exemple, un
sens comme celui-ci : « L’apparition de la Réalité détaillée du
Vrai constitue la Descente du Livre, c’est-a-dire I'Envoi de

1. Sur cette notion de « réponse du serment » cf. le Commentaire de la soura-
te Il : La Génisse, note finale ; supra, p. 36.



114 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

I’Existence Muhammadienne ou du Coran Explicite révélateur
du sens de la Synthése (al-Jam") et de I'Analyse (at-Tafsil)
— situation analogue a celle présentée par un autre passage
coranique (Sourate 3, 18) qui tout d’abord déclare synthéti-
quement : « Alldh atteste qu’il n’y a de dieu que Lui », puis
continue analytiquement « et attestent aussi les Anges, ainsi
que les Détenteurs de la Science... »

Cette « descente du Livre » est dite provenir « de la part
d’Allah », Nom divin qui désigne la « Synthése originelle »,
« de la part du Fort, du Sage » (al-‘Azizu-l-Hakim), noms ex-
primant I’« analyse » selon la Rigueur (al-Qahr) et la Douceur
(al-Lutf) qui sont les Méres des noms divins et les productrices
de toute leur multitude selon les différents Attributs, caril n’y a
pas d’Attribut qui ne s’inscrive dans I'une des deux catégories

susmentionnées V.

1. Ces deux catégories attributives, qualifiées aussi quelquefois respectivement
de la Majesté (al-Jaldl) et de la Beauté (al-Jamdl), correspondent & cel-
les de Geburah (la Rigueur) et de Hased (la Miséricorde) dans le Judaisme
(CI. R. Guénon, Le Roi du Monde, ch. 111, passim).

Sourate XLVI : Al-Ahqaf

Texte:

1. HA-MIM.

2. La descente du Livre de la part d’Alldh, le Fort, le
Sage.

Commentaire :

(Le commentaire commencant seulement au verset 3 ne
comporte donc pas de mention spéciale pour ces deux versets
qui sont identiques aux deux premiers versets de la sourate
précédente : le commentaire qui en a été donné plus haut
vaudra donc également ici.)



Sourate L : Qaf

Texte :
1. QAF.

2. Par le Coran Glorieux.

Commentaire :

Le Qdf est une désignation du Ceeur Muhammadien
(al-Qalbu-1-Muhammadi) qui est le Tréne divin enveloppant
le Tout ™, alors que le Sdd est une désignation de la Forme Mu-
hammadienne (as-Siratu-I-Muhammadiyya), d’aprés I'inter-
prétation d’Tbn Abbas qui disait : « Sdd est une montagne a La
Mekke, sur laquelle reposait le Trone du Tout-Miséricordieux,
alors qu’il n’y avait ni nuit, ni jour »?. Quant a la corres-
pondance du Tréne du Tout-Miséricordieux avec le ceeur elle
dérive de certains hadiths ; dans I'un le Prophéte a dit : « Le
ceeur du croyant est le Trone d’Allah », dans un autre, Allih
a proclamé : « Mon Ciel et Ma Terre ne peuvent Me contenir,
mais le cceur de Mon serviteur croyant Me contient ».

On dit d’autre part, que le Qdf est une montagne qui
enveloppe le Monde, et derriére laquelle se trouve le Phénix
(al-‘Anqd). Du fait qu’il enveloppe le Tout et qu’il est Voile du

1. La fonction du Qdf comme sigle métonymique du Ceeur Mubammadien était
déja énoncée lors du commentaire des lettres HM'ASQ, sourate XLII : La
Délibération ; ef. supra, p. 105. A cette application microcosmique est ajou-
tée ici une correspondance macrocosmique.

2. Cf. les commentaires de la sourate VII : Les Limbes, et XXXVII : Sad.



118 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

Seigneur, il n’est pas connu de ceux qui ne sont pas parvenus a
la station initiatique du cceur (magdmu-I-galb), et ne parvien-
nent a le voir que ceux qui 'ont gravi®.

Allah a fait ici serment par le Qdf et par le Coran Glorieux
(al-Qur’anu-1-Majid), c’est-a-dire par I'Intellect coranique
parfait (al-‘Aqlu-l1-qur’aniyyu-I-kamil) qui est la Prédispo-
sition primordiale réunissant tous les détails de I'Existence
totale. Quand celle-ci se montre et passe a 'acte elle devient
Intellect distinctif (‘Agl furgdni) et cela est de nature 2 justifier
parfaitement le qualificatif de « glorieux ». On peut considérer
aussi que le Coran Glorieux qui descend sur le Prophéte est le
méme que le Forcan apparaissant dont nous parlons.

Le Qaf et le Qur’an (dont le nom commence aussi par la

lettre Qdf) ont été associés dans ce serment en raison de leur
affinité @.

1. Le Qdf en tant que montagne est ainsi un équivalent terrestre du Tréne, mais
le commentateur lui conserve une signification ésotérique el contemplative,

2. On peut remarquer les analogies et les complémentarismes suivants : le Sdd
a un symbolisme & la fois « central » — puisqu’il correspond 4 une monta-
gne a La Mekke, celle-ci étant le point originel du monde selon la légen-
de, et son centre illustré par les orientations concentriques des musulmans
de tous les pays pendant leurs priéres et « circulaire » puisqu’il désigne la
Forme Muhammadienne enveloppante de tout le domaine et de toute la réa-
lité divines. De son coté le Qdf est la Montagne polaire enveloppant le mon-
de ce qui réunit encore les deux fonctions caractéristiques de la centralité et
de la contenance. Cependant le Qdf en tant que Coeur Muhammadien homo-
logué¢ au Tréne divin est « supérieur » et repose sur le Sdd qui est le Corps,
ou la Forme contenante muhammadienne, support du Tréne divin. D’autres
données traditionnelles parlent de deux montagnes Qd et §a dont les noms
sont visiblement en rapport avec le méme symbolisme littéral, qui se trou-
vent le premier & 'Orient du Monde I'autre 4 son Extréme-Occident ce qui
en fait n’est que la transposition sur le plan horizontal et en symbolisme so-
laire, d’une hiérarchie verticale et de fonction polaire.

Sourate LXVIII : Le Calame

Texte :

1. NUN. Par le Calame et par ce qu’ils inscrivent.

2. Grace au bienfait de ton Seigneur, tu n’es pas un
fou.

3. Et, en vérité, il te revient une rétribution jamais
interrompue.

4. Et, en vérité tu es d’un caractére magnifique.

5. Ainsi tu vas voir et eux verront aussi, qui de vous est
le séduit.

6. En vérité Allah est plus savant au sujet de ceux qui se
sont égarés de Sa voie, comme Il est plus savant au sujet de
ceux qui suivent la bonne guidance.

Commentaire :
Nin. Cest '’Ame Universelle (an-Nafsu-I-Kulliyya) repré-
sentée ici métonymiquement par la lettre initiale de son nom

arabe.

« Par le Calame » (al-Qalam), qui est I'Intellect Universel
(al-Aqlu-1-Kulli) représenté par similitude car les formes des
8tres existants s’impriment dans I’Ame par la vertu de I'In-
tellect, de méme que s’inscrivent sur la Tablette les formes
tracées par le Calame.

« Et par ce qu'ils inscrivent » en fait de formes des choses,
avec leurs quiddités et leurs états particuliers, déterminées



120 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

SOURATE LXVIII : LE CALAME 121

selon ce qui leur revient. Le sujet «ils » dans cette proposi-
tion sont les Ecrivains (al-Kataba) d’entre les Intelligences
intermédiaires et les Esprits saints ; bien que I'Ecrivain soit
en réalité Allah lui-méme, cependant, dans le domaine des
noms, I’action est rattachée, par licence verbale, aux fonctions
intermédiaires.

Allah a prété serment par ces deux entités et par ce qui
en procéde dans I'ordre des commencements existentiels, des
formes de la prédestination divine, du Commandement initial
et de la thésaurisation mystériale, en raison de la dignité élevée
des deux entités et de leur fonction enveloppante de I’Existence
entiére au premier degré de 'activité et de la passivité. Aussi
Alldh a prété serment par ces deux réalités en raison de leur
affinité avec I'étre qu’elles garantissent par mode de serment
(le Propheéte).

« Grace au bienfait de ton Seigneur, tu n’es pas un fou
(majniin) », c’est-d-dire tu n’as pas lintelligence voilée et
la perception troublée, lorsque tu te trouves favorisé par le
bienfait de regarder ce qui fut inserit par ces deux principes,
car bien au contraire il n’y a pas d’&tre plus intelligent que
celui qui a eu la vue directe du Secret de la Prédestination
(Sirru-l-Qadar) et qui a compris les réalités des choses en
elles-mémes.

« En vérité, il te revient une rétribution » en lumiéres
contemplatives et intuitives correspondant a ces deux mondes,
« jamais interrompue », du fait qu’il s’agit de ce qui est éternel,
immatériel et sans fin, alors que eux (tes adversaires) sont des
matérialistes voilés, opposés & toi quant a I'état et A I'aspect ;
et c’est pourquoi ils te traitent de fou, tant leurs intelligences
et leurs conceptions sont enfoncées dans les choses d’ordre
grossier.

« En vérité, t es d’un caractére magnifique » du fait que tu
es imprégné des caractéres divins, confirmé par I’Esprit Saint ;

ne sois done pas influencé par leurs forgeries, ni altéré par
leurs méfaits, car ¢’est par Allah que tu supportes non par toi-
méme, conformément au verset (Cor. 16, 127) : « Ta patience
n’est que par Allih ».

« Ainsi tu va voir et eux verront aussi », lorsque le bandeau
sera enlevé des yeux par la mort, « lequel d’entre vous est le
fou » en vérité : est-ce toi, qui as eu les dévoilements des se-
crets de la Prédestination et qui a requ les Paroles Synthétiques
(Jawdmi‘u-1-Kalim) ou eux qui, voilés a I'égard de ce qu’il y
avait en leurs propres Ames comme signes et comme significa-
tions d’Allah, furent séduits par I'adoration des idoles ?

« Ton Seigneur est plus savant » au sujet de ceux qui sont
fous et « se sont égarés de Sa voie » en devenant voilés a I'égard
de la religion, « et 1 est plus savant » aussi a I'égard de celui
qui est intelligent et suit la guidance vers Lui.



Tables des matieres

Préface . .9

Un commentaire ésotérique du Coran :

Les Ti'wilitu-l-Qur’an d’'Abd ar-Razziq al-Qashani.......... 13

Extrait de la préface des Ta'wilitu-I-Qurin
par Abd ar-Razziq al-Qéshani .........c.c..... IR |

Recueil des passages relatifs aux Lettres-Isolées ......cccununenn 17

Introduction de Michel Vilsan........ ” 19

Commentaires de Qashani
SOURATE II :
SOURATE III :

SOURATE VII :
SOURATE X :
SOURATE XI :
SOURATE XII :

SOURATE XIII :

SOURATE X1V :
SOURATE XV :
SOURATE XIX :
SOURATE XX :

SOURATE XXVI :

LES LIMBES.....

JONAS ..o

49

HOUD.....ccceeminarans

LE TONNERRE..............

AL-HLJR....

ssie DL,
..61

MARIE ...

63

........

TAHA sorcerseersesmmessrnssismsragasssssssimsscssisessisiosises

LES POETES .....

77

SOURATE XXVII : LES FOURMIS ..cocciiiniinnmmnmmmenmsnss s



124 LES LETTRES-ISOLEES DU CORAN

SOURATE XXVIHI 1 LE RECIT.ucciuronsieesecsscesseseseessesessssssesens 83
SOURATE XXIX :  L’ARAIGNEE ....coveueivessssecescssssssesenssesseess 85
SOURATE XXX : LES « ROUMS » W R— i BT
SOURATE XXXI:  LUQMAN ....ceceercemscrnsenssossssssssssenssssssrsns 91
SOURATE XXXII: LA PROSTERNATION ......cooeeverveerreeernnnn. 93
SOURATE XXXVI: YA-SIN..oecureemererecemrsemsssnsssssssnsssessosnssesses 97
SOURATE XXXVIII : SAD............ verrerernenesss 99
SOURATE XL : LE PARDONNANT (OU LE CROYANT) 101
SOURATE XL1I : LES « VERSETS DETAILLES 5 .....uu..... 103
SOURATE XLII : LA DELIBERATION. ......ooconnrenneraineennnns 105
SOURATE XLIII:  LES DORURES........ccoccorureensseroscesrmnroenees 107
SOURATEXIXV: EAFUMEE .ovacuusscisasnmasi1]
SOURATE XLV : E'ACENOVIEERR i.visvinnsnsiinsa 13
SOURATE XLVI:  AL-AHQAF ......uoereeerennrcrmsserssassossssemseness 1 15
SOURATE L : QAR ciiisnieddaditasaisiismn I 1T
SOURATE LXYER: LE CALAME .o, 119

Tables des MAtiCres ... iceeemreeesseemeseessssssmsessssssssssemsseessesnsenes 1 23



