Henry Corbin

L’alchimia
come arte ieratica

ARAGNO



Biblioteca Aragno

collana diretta da
Emanuele Severino



Henry Corbin

L’ALCHIMIA COME
ARTE IERATICA

Introduzione di Pierre Lory

nino aragno editore



Titolo originale
Alchimie comme art hiératique

Traduzione di Andrea Bergese
© 1986 Editions de I'Herne
© 2001 Nino Aragno Editore

sede legale
corso Vittorio Emanuele II, 68 - 10121 Torino

sede operativa
via Vittorio Emanuele III, 37 - 12085 Racconigi

ufficio stampa
tel. e fax. 02 34534178

e-mail: aragno.cditore@brainy.it
sito internet: www.ninoaragnoeditore.it



INTRODUZIONE

di Pierre Lory



I termini arabi sono trascritti come nell’originale francese,
che adotta una traslitterazione semplificata rispetto a quella
scientifica inlernazionale.



Nel corso della sua esplorazione dei diversi do-
mini della spiritualita islamica Henry Corbin aveva
a piu riprese evocato il ruolo particolare e I'impor-
tanza dell’alchimia come via d’accesso alla realta
metafisico'. Il presente volume riunisce tre studi
dedicati esclusivamente all’alchimia. Si tratta della
traduzione commentata di testi brevi ma decisivi,
che non si limitano alla semplice descrizione d’o-
perazioni, ma affrontano apertamente la questio-
ne della portata della Grande Opera nella ricerca
spirituale musulmana.

Il primo testo, il commentario di Jaldaki di un
trattato di Apollonio di Tiana (Balinas) sul simboli-
smo dell’Opera alchemica, era stato trattato all’E-
cole Pratique des Hautes-Etudes nel 1973. Tale cor-
so era rimasto inedito, ma Henry Corbin ne aveva
poi scritto l'introduzione, realizzando la traduzio-
ne e 'annotazione del testo di Apollonio. Restava-
no dunque, a partire dal manoscritto del corso, da
sistemare le chiose di Jaldaki e le note relative.

La seconda ed ultima parte di questo volume &
la presentazione e la traduzione commentata di un
trattato dell’alchimista Jabir ibn Hayyan, il Libmw
del Glorioso (Kitab al-Majid), dedicato alla definizio-
ne del ruolo metafisico dell’alchimista musulma-
no. Tale studio era stato pubblicato nel diciottesi-

1. Vedi in particolare HENRY CORBIN, Corps spirituel et Terre céle-
ste, Paris, Buchet-Chastel, 1979, pp. 121 ss. [Corpo spirituale e
lerra celeste, Milano, Adelphi, 1986]; En Islam iranien, Paris, Gal-
limard, 1978, t. II, pp. 285 ss. e 311 ss.; Histoire de la philosophie
islamique, Paris, Gallimard, ried. 1986, pp. 187 ss. [Storia della
filosofia islamica, Milano, Adelphi, 1989].



Pierre Lory

mo Eranos-Jahrbuch, nel 1950, ed € cosi messo alla
portata di un pubblico piu vasto.

I due testi, che si completano a vicenda, forni-
scono lumi preziosi per la comprensione del ruolo
dell’alchimia in terra d’Islam, ruolo che fu notevo-
le. Assai presto sapienti € medici musulmani si era-
no in effetti vivamente interessati alle attivita alchi-
mistiche di cui avevano scoperto I’estensione in
Egitto, in Siria e in Mesopotamia all’epoca delle
conquiste. L'insegnamento attribuito a Ermete ¢ ai
grandi ermetisti, trasmesso in particolare con la fa-
mosa Tavola di Smeraldo® e I’opera attribuita ad Apol-
lonio-Balinis, fu in breve tempo percepito come il
nucleo di un sapere, di una Saggezza di gran lunga
eccedent l'interesse materiale delle manipolazio-
ni di laboratorio. «Cio che sta in alto & come cio che sta
in basso — dichiarava Jabir ibn Hayyan — ¢ a mio pare-
re il principio piu chiaro e pin utile che esista nell’alchi-
mia»". Qui occorre comprendere bene che questa
scienza dclle corrispondenze universali non é stata
accolta come una semplice teoria esplicativa del-
I'ordine del mondo, ma come la constatazione di
un fatto totalmente reale, organicamente presente
in tutte le cose, agente dovunque e in ogni mo-
mento. Se il mondo dei fenomeni & perpetuamen-
te generato secondo i modelli derivati dalle ema-
nazioni cclesti, 'osservazione e I'attivita sulla mate-
ria possono dunque fornire un’immagine precisa,
immediata e concettualmente efficace dei mondi
superiori.

2. Iltesto piu antico che ci sia pervenuto della Tavola di Sme-
raldo ¢ peraltro in arabo, citato nel Kitdb sérr al-khaliga attri-
buito ad Apollonio di Tiana (Balinas). JuLius RuskA ha dedi-
cato a tale testo uno studio esaustivo: Tabula Smaragdina, ein
Beitrag zur Geschichte der Alchimie, Heidelberg, 1926.

3. Vedi il Libro del Vivente ( Kitdb al-Hayy), undicesimo trattato
della raccolta dei Settanta Libri.

10



Introduzione

«Noi abbiamo qui una mineralogia, una cristallogra-
fia, una botanica, una zoologia i cui “oggetti” sono da
utilizzare e studiare come degli specchi. Gli esseri dei
tre regni sono degli specchi nei quali si rendono visi-
bili le costellazioni del mondo superiore [...]. Inu-tile
rompere lo specchio per vedere cid che vi si trova
dentro».

(Henry Corbin, lezione del 12 marzo 1973)

Queste considerazioni, ¢ evidente, impediscono
di ridurre I’alchimia a una pura elaborazione men-
tale, a un simbolismo separato dal concreto, in cui
P'attivita di laboratorio non giocherebbe che un
ruolo accessorio e generico. L’esistenza e lo svolgi-
mento materiale della Grande Opera sono un dato
primario, essenziale nelle esposizioni e speculazio-
ni alchimistiche, ed € percio importante non tra-
scurarli né minimizzarli. Ma d’altro canto I'inclina-
zione e 'orientamento mentale dell’operatore vi
avra un ruolo decisivo: a seconda che costui non
miri che a ottenere dei risultati particolari, mate-
riali, oppure che persegua veramente una via di
Saggezza, fara della semplice spagiria, o s’incam-
minera sulla strada dell’alchimia.

«Ancora una volta, non sono in causa le manipolazio-
ni materiali: esse avevano luogo. Anche gli alchimisiti
le mettevano in atto. Ma tutta la differenza sta nella
fatto che essi ne comprendevano il senso esoterico,
batin [...]. L’alchimista opera — medita - su tutti i me-
talli come I'ermeneuta allorché pratica I’esegesi sim-
bolica, il ta’wil del testo».

(Henry Corbin, lezione del 26 febbraio 1973)

L’insieme del protocollo di questa «liturgia men-
tale» ci sarebbe tuttavia difficilmente comprensibi-
le se si trascurasse il fatto che le descrizioni dei no-
stri testi si riferiscono ad elementi e forze per buo-
na parte sottili, impalpabili, invisibili — e questo tan-

11



Pierre Lory

to nella materia dell’opera quanto nella persona
dell’operatore. Cosi I'alchimista lavora sulla sua
«materia prima» separando il sottile dallo spesso
(Tavola di Smeraldo), quindi affinando lo spesso,
rendendolo sempre piu sottile, sforzandosi sim-
metricamente d’integrare lo spirito, il volatile, a
delle parti piu dense. Ma c’¢ di piu: le dottrine e
le pratiche in questione non segnano nei fatti al-
cuna separazione di natura fra «materia» e «spiri-
to», dal momento che il Fuoco - I’Elemento piu
volatile e spirituale — & destinato ad assumere cor-
po, € la Terra, la parte piu densa, deve progressi-
vamente diventare spirituale. Il reale manifestato,
nella sua diversita e molteplicita, ¢ in effetti uno,
derivato dall’Uno, ed il lavoro alchemico si sforza
di ricondurlo all’'unita assiale che gli € propria:
«Gli spiriti — scrive Shaykh Ahmad Ahsa’i — sono
luce-essere allo stato fluido (nir wujudi dha’ib),
mentre i corpi sono luce-essere allo stato solido.
La differenza fra le due modalita é come quella
tra I’acqua e la neve»*.

Ora, ci6 che fonda la lettura esoterica di queste
operazioni alchemiche é il fatto che la genesi e lo
sviluppo interiore dell’'uomo, dell’alchimista, sono
rigorosamente riflessi nello svolgimento di tutte le
operazioni. Anche costui € costituito di elementi
densi - il suo corpo fisico - e di elementi piu sotti-
li® che egli cerca di sceverare, di purificare, di pa-
droneggiare, di riunire infine accedendo a quello
stato di armonia perfetta sovente qualificato come
«Piccola Resurrezione». Tale com-pleta omologia
spiega come I’alchimista partecipi con tutto il suo
essere all’Opera che ha intrapreso, come egli giun-
ga a comprendere e a condurre se stesso nel corso

4. Vedi Corps spirituel et Terre céleste, cit., p. 232.
5. Sulla fisiologia dei corpi sottili e i suoi rapporti con I'alchi-
mia vedi ibid., pp. 115 ss. e 211 ss.

12



Introduzione

delle fasi non gia in un modo puramente cerebrale
e induttivo, bensi lasciando entrare in risonanza
tutto il proprio essere con le «immagini» dello
«specchio» che diventa la trasformazione della ma-
teria nella cucurbita. Cio comporta che egli lasci
svegliare in sé stesso le facolta di conoscenza e in-
tuizione piu adeguate e affinate, ossia quelle che
provengono dalla zona intermedia dei corpi-imma-
gini sottili permettendo la «lettura verticale» dei fe-
nomeni come dei testi, e di cui Henry Corbin ha
posto in risalto I'importanza e la posta nel corso di
tutta la sua opera.

«Da cui I'importanza dell'immaginazione come fa-
colta spirituale indipendente dall’organismo, poiché
€ I'immaginazione vera che costituisce il legame fra
I'operazione alchemica e la trasmutazione interiore.
Tuttavia I'operazione € necessaria».

(Henry Corbin, lezione del 4 giugno 1973)

Gli autori dei testi che seguiranno, Jabir come
Jaldaki, presuppongono che il lettore sia gia al cor-
rente dei fondamenti teorici dell’Opera alchemica
e delle sue principali operazioni. Essi non vi si
diffonderanno, avendo entrambi gia dedicato lun-
ghi capitoli e anche interi trattati alla minuziosa
descrizione di ogni singola fase, di ciascun aspetto
dell’Opera. Non sara dunque inutile presentare
qui, schematicamente, lo svolgimento di quest’O-
pera e le sue implicazioni cosmologiche.

Le manipolazioni degli alchimisti riguardano in
cffetti una sostanza unica, la «materia prima» che
¢ stata Javorata e trattata in modo da raggiungere
progressivamente uno stato di purezza, d’'omoge-
neita perfetta, d’equilibrio fra i suoi Elementi co-
me fra i suoi componenti sottili e densi. Essa di-
venta allora la Pietra filosofale, che, proiettata su
metalli comuni (piombo, stagno), consente di tra-

13



Pierre Lory

sformarli in argento e in oro. In breve, le operazio-
ni si suddividono come segue®: la materia prima,
lungamente descritta in termini simbolici, & rac-
colta e sottoposta a una distillazione frazionata che
permette d’isolare tre sostanze differenti, diversa-
mente volatili, identificate con gli Elementi Acqua,
Fuoco (la Tintura) e Aria (I’Olio). Il deposito ri-
masto sul fondo della cucurbita corrisponde al quar-
to Elemento, la Terra. Quindi ognuno di questi
Elementi é purificato mediante molteplici tritura-
zioni, lavaggi e distillazioni, fino a ottenere il gra-
do di depurazione voluto. L’alchimista opera allo-
ra la «prima composizione» o «unione nuziale»
congiungendo il Fuoco e I’Acqua, poi la seconda
fra I’Aria e la Terra’. I quattro Element sono infi-
ne riuniti in un ultimo composto, stabile, di colore
rosso vivo e dalla consistenza di cera: la Pietra filo-
sofale. Tutte queste operazioni, ricordiamolo, ri-
mandano parimenti ai processi interiori che con-
ducono I'esoterista all’acquisizione del Corpo di
Resurrezione.

La maggior parte di tali operazioni richiedono
dosaggi e disposizioni particolari, che obbedisco-
no a un sistema di proporzioni esatte, il cui termi-
ne chiave € quello di «Bilancia», mizdan. Le Bilance
in Jabir - che afferma di averne raccolto i principi
dai «Saggi» Socrate e Apollonio - sono un insieme
di rapporti di proporzione, di «matrici» che reggo-
no i diversi domini del cosmo, dagli universali fino
alla grammatica e alla musica passando per i ritmi
astronomici. I quattro Elementi del mondo sublu-
nare, la cui «rettificazione» rappresenta I’essenza

6. Per una descrizione piu dettagliata, Dix Traités d’alchimie de
Jabir ibn Hayyan, trad. P. Lory, Paris, Sindbad, 1983.

7. Cosi in Jaldaki. Bisogna osservare che i testi jabiriani parla-
no di una prima unione tra il Fuoco e la Terra, e di una se-
conda tra I'Olio e I'’Acqua.

14



Introduzione

del lavoro alchemico, sono pur essi sottoposti a
delle Bilance. Jabir si & particolarmente impegnato
a definire e quantificare i rapporti fra le quattro
Qualita Elementari (Caldo, Freddo, Secco, Umi-
do) che informano gli Elementi, e di conseguenza
I'insieme delle cose terrene. Egli ha individuato
'intensita di ciascuna di queste Qualita secondo
un sistema complesso di quattro classi € compren-
dente sette suddivisioni: a ogni sostanza di ognuno
dei tre regni ¢ attribuita un’intensita specifica di
ciascuna di tali Qualita®. Intraprendere un lavoro
preciso sulla materia diventava in questo modo
possibile: attraverso I'aumento o la diminuzione
dell’intensita del Caldo, dell’'Umido, eccetera, 1’al-
chimista poteva tendere a modificare lo stato di
ogni sostanza operando delle autentiche trasmuta-
zioni. Il risultato della Pietra filosofale cui si & ac-
cennato poc’anzi rappresentava il traguardo di ta-
le riequilibrio delle Qualita Elementari.

E tuttavia importante non perdere di vista il fat-
to che questa alchimia quantitativa € organicamen-
te legata a una metafisica di tipo emanatista, de-
scritta in dettaglio da Jabir, in particolare nel suo
Libro della Morfologia®. L'intensita di ciascuna delle
Qualita Elementari risulta dall’impulso e dall’infu-
sione dell’Anima del mondo nel dominio subluna-
re, terrestre, secondo le disposizioni dell’Intelli-
genza universale che reggono questa vasta alchi-
mia cosmica. Ciascuno dei dati operativi descritti
dai nostri testi ¢ dunque concepito come la mani-
festazione diretta, sensibile, dei movimenti e delle

8. Per un’esposizione dettagliata di questo sistema delle Bi-
lance, vedi PAUL KRrAUs, Jabir et la Science grecque, Le Caire,
1942, pp. 187 ss.

9. Si trauta del Kitdb al-tasrif, edito parzialmente dal KrRALS in
Mokhtdr Rasd'il Jabir ibn Hyyan, Paris-Le Caire1935, pp. 392 ss.
Vedi anche Jabir et la Science grecque, cit., pp. 139 ss.

15



Pierre Lory

forme emanate dai mondi superiori. Le conse-
guenze d’una tale visione del mondo sul lavoro al-
chemico sono fondamentali. Le attivita della Gran-
de Opera, come abbiamo visto, tendono a un rie-
quilibrio, in seno alla sostanza, fra le quattro Qua-
lita Elementari, al fine di ottenere una composizio-
ne perfettamente stabile e armoniosa. Tuttavia la
ricerca di questo equilibrio e di quest’armonia de-
ve tenere conto del fatto che a ciascuna Qualita
corrisponde non solamente un’intensiti manife-
sta, esteriore, ma anche un’intensita celata, inte-
riore (batin), che ne ¢é il contrario. Cosi il piombo,
esteriormente a dominante fredda e secca, possie-
de, in proporzione analoga e simmetrica, una na-
tura interiore calda e umida. Fra I'interno e I'e-
sterno funziona dunque un rapporto d’inversione
dell’intensita, un rovesciamento che in qualche
modo fa della Qualita manifesta ’ombra della
Qualita celata. Tutto il lavoro alchemico consistera
nell’instaurare fra le quattro Qualitd Elementari
un rapporto armonioso, tenendo conto simulta-
neamente delle loro intensita interne ed esterne.

«Si vede che la Bilancia tende a svelare I’equilibrio
fra il manifesto e il celato. Essa permette d’occultare
il manifesto e di fare apparire il celato (operazione
del téwil) [...]. Ogni traccia, ogni segnatura che si
scopre in un essere richiama un contrappeso o una
controparte di cid che ha impresso il segno. Tale
equilibrio giungera fino allo svelamento della Natura
Perfetta, dell’'Uomo Interiore».

(Henry Corbin, lezione del 7 maggio 1973)'°

10. Sul ruolo delle Bilance nella spiritualita islamica propria-
mente detta, vedi IBN ‘ARABI, L'alchimie du bonheur parfait, Pa-
ris, Berg International, 1985 [cfr. L'alchimia della felicita, Co-
mo, RED, 1996].

16



Introduzione

L’'espressione di questi rapporti insieme bidi-
mensionali e dinamici in ogni fenomeno richiede-
rebbe una traduzione piu adeguata dei termini del
linguaggio corrente e persino di quello filosofico,
troppo rigido e univoco. Gli alchimisti arabi, e Ja-
bir in particolare, hanno fatto ricorso alla Bilancia
delle lettere, forma sistematizzata di quella «scien-
za delle lettere» che in ambito musulmano ¢ 'e-
quivalente della cabbala ebraica. Tale scienza delle
lettere ripartisce i ventotto caratteri (a valore nu-
merico) dell’alfabeto arabo sull’insieme dei rap-
porti celesti e terreni, angelici o umani, e costitui-
sce dunque una specie d’algebra dei fenomeni psi-
cofisici, la quale, rispetto ai codici soltanto numeri-
ci, presenta il vantaggio di essere direttamente le-
gata al linguaggio umano, e pertanto ai simboli e
alle dinamiche dello psichismo individuale''. Ogni
lettera/cifra non ha dunque un senso preciso, ma
puo averne un’infinita a seconda dei rapporti «oriz-
zontali» o «verticali» che intrattiene con gli altri
flux ed entita. Nella speculazione alchemica entra-
no particolarmente in gioco due sistemi diversi e
complementari.

L’uno ripartisce le ventotto lettere dell’alfabeto
in quattro gruppi di sette, corrispondenti alle quat-
tro Qualita Elementari e ai sette gradi d’intensita
che esse possono assumere. E questa Bilancia che
secondo Jabir consente la quantificazione delle
Nature nelle differenti sostanze'?.

L’altro divide l'alfabeto in quattordici lettere
«luminose», che sono le lettere poste enigmatica-
mente in esergo a numerose sire del Corano, e in

11. Vedi D. B. MCDONALD, articolo «Simiya’» in Encyclopédie
de UIslam, Leiden, Brill, prima ed., e P. LORy, «La Science des
Lettres en terre d'Islam», in Cahier de I'Université Saint-Jean de
Jérusalem, n. 11, Paris, Berg International, 1985.

12. Vedi P. KrAUS, op. cit., pp. 223 ss.

17



Pierre Lory

lettere «tenebrose», vale a dire le quattordici rima-
nenti. Cid contraddistingue, nel simbolismo alche-
mico, il rapporto preciso intercorrente fra un’en-
titd o una sostanza con i mondi superiori.

Le speculazioni di Jabir, e in particolar modo
quelle che si trovano nel Libro del Glorioso, sono
dunque in accordo con queste due Bilance con-
temporaneamente. E quindi solo riferendosi a un si-
stema estrinseco e univoco e misconoscendone i
passaggi continui da un piano all’altro, cosi fre-
quenti nei discorsi alchimistici, che si possono de-
finire alcune delle sue affermazioni come «con-
traddittorie». La «morfologia degli Elementi» che
Jabir si proponeva di esporre nei suoi scritti si pud
comprendere solo tenendo conto della perenne
irruzione nei fenomeni concreti di energie e di
sensi scaturiti dai mondi superiori, e di conse-
guenza essa implica un ricorso costante a quella
«lettura verticale» del reale di cui abbiamo parlato
in precedenza.

Un ultimo punto che qui merita d’essere segna-
lato ¢ la questione della datazione precisa della na-
scita della letteratura alchimistica in lingua araba.
Henry Corbin ha affrontato spesso questo proble-
ma, dedicandogli peraltro numerose lezioni all’E-
cole pratique des Hautes-Etudes (gennaio-febbraio
1973); lezioni che sono troppo specialistiche ed
erudite per essere pubblicate integralmente, ma le
cui conclusioni hanno il loro peso nel successivo di-
battito.

In effetti, parecchi storici e poligrafi medioevali
di lingua araba che nei loro libri ne fanno menzio-
ne, scrivono che I'alchimia sarebbe stata introdot-
ta nel dominio culturale musulmano assai presto,
ad opera del principe omayyade Khalid ibn Yazid,
morto nel 704, ossia nel I secolo dell’Egira. Khalid

18



Introduzione

avrebbe commissionato la traduzione in arabo dei
trattati alchemici a dei sapienti egiziani cristiani, e
si sarebbe cimentato lui stesso nell’arte di Ermete.
E poi un poco piu tardi che sarebbe vissuto il gran-
de alchimista Jabir ibn Hayyan. I dati della sua bio-
grafia sono molto vaghi, ma c’é accordo intorno al
fatto che sarebbe stato discepolo dell’Imam Ja'far
al-Sadiq, morto nel 765. Egli sarebbe vissuto nel-
I'entourage dei Barmecidi, alla corte del califfo
Haran al-Rashid, e sarebbe morto all’inizio del IX
secolo, dopo un’esistenza trascorsa per buona par-
te in clandestinita.

Questi dati hanno ben presto presentato dei
problemi alla critica occidentale'®. In effett, I'e-
norme corpus attribuito a Jabir contiene allusioni
allo sciismo radicale (¢ propriamente il caso del
Libro del Glorioso) e numerosi riferiment alla filoso-
fia greca; ora, € opinione corrente fra gli orientali-
sti che lo sciismo ismailita non si sia definitivamen-
te costituito che sul finire del IX secolo (III H.),
¢ che le traduzioni delle opere greche siano state
intraprese soltanto sotto il regno del califfo al-
Ma’miin (813-833). Lo studioso tedesco Julius Ru-
ska ha espresso dei dubbi sull’autenticita dei test
concernenti le attivita alchimistiche di Kha-lid ibn
Yazid e di Ja’far al-Sadiq'*. Il problema del corpus
jabiriano ¢ stato trattato da Paul Kraus in un’opera
di un’erudizione impressionante'®. Non & questa la
scde per riprendere tutte le sue argomentazioni.
In breve, Kraus concludeva che il corpus attribuito

13. Essi avevano del resto gia suscitato delle controversie fra
gli autori musulmani medioevali. IBN AL-NADiM nel suo Fihrist
asserisce che alcuni dubitano della realta storica del perso-
naggio di Jabir ibn Hayyan; e IBN KHALDOUN, nelle sue Mugad-
dima, esprime 1'avviso che Khilid ibn Yazid non si diede mai
all’alchimia.

14. Arabische Alchemisten, Heidelberg, 1924.

15. Le Corpus des écrits jabirien, Le Caire, 1943.

19



Pierre Lory

a Jabir era stato redatto molto pil tardi rispetto a
quanto affermato dalla tradizione, tra la fine del
IX secolo (per le raccolte piu antiche) e la meta
del X. Si sarebbe trattato inoltre dell’opera di
un’intera scuola, che sarebbe stata progressiva-
mente influenzata dalle dottrine sciite radicali, e
in specie ismailite.

La questione della datazione € importante per
gli studi qui pubblicati: ... la traduzione del testo di
Apollonio o ... il Libro del Glorioso assumono un pe-
so molto diverso a seconda che li si consideri come
degli apocrifi tardivi o come documenti in cui si ri-
versa una tradizione antica e originale. In accordo
con parecchi studiosi'é, da parte sua Henry Corbin
aveva respinto o sfumato le conclusioni di Kraus su
numerosi punti. Le sue posizioni, assunte dopo
un’indagine minuziosa sugli elementi del proble-
ma, si possono riassumere nel modo seguente: vo-
ler datare il corpus jabiriano al IX e X secolo per il
fatto che contiene riferimenti allo sciismo radicale
equivale a capovolgere i termini della questione.
Infatti, se € vero che 'ismailismo si manifesta aper-
tamente solo a partire dal 270 H. [883] con I'in-
surrezione dei Qarmati, esso € all’epoca un movi-
mento gia maturo, strutturato politicamente e
ideologicamente. E, soprattutto, le controversie
dottrinali che portarono alla formazione dello scii-
smo radicale erano nate ben prima di tale data, co-
me dimostrato dalle crisi scoppiate mentre era in
vita I'Imam Ja’far al-Sadiq, morto nel 765. Ora, ¢
proprio alle questioni dell’imdmologia che si rife-
risce Jabir — in specie nel Libro del Glorioso, nel qua-

16. Soprattutto FUAT SEZGIN, Geschichte des arabischen Schrift-
tums, tomo IV, Leiden, Brill, pp. 133 ss. Vedere anche TouriC
FaHD, «Ja’far al-Sadiq et la tradition scientifique arabe», in Le
Shi’isme imdmite, Paris, P.U.F., 1970, e YAHvA HascHMI, «The be-
ginning of arab alchemy», Ambix IX, 1961.

20




le egli non adotta una posizione ismailita. Le opere
di Jabir potrebbero quindi verosimilmente essere
state composte nell’'VIII secolo. Vista la natura di
tali controversie e la maturita dottrinale che impli-
cano, d’altra parte, non sarebbe sorprendente che
quegli ambienti esoterici nello stesso periodo si in-
teressassero da vicino a una scienza come I’alchi-
mia.

Nulla consente di escludere che traduzioni in
arabo di testi greci fossero state realizzate prima
dell’inizio del IX secolo e delle iniziative del ca-
liffo al-Ma’miin. Vanno a tal fine prese in conside-
razione le opere con riferimenti alle traduzioni di
testi alchemici (in particolare di Zosimo e di Apol-
lonio-Balinds) realizzate nell’VIII e persino nel
VII secolo.

Henry Corbin da cid concludeva che lo sviluppo
d’una alchimia musulmana, in prosecuzione diretta
della tradizione siro-egiziana di lingua greca, avreb-
be potuto benissimo prodursi in ambito sciita in Si-
ria, Irak e Iran gia in periodo antecedente; e che la
storicita del personaggio di Jabir ibn Hayyan, disce-
polo dell'Imam Ja’far, ¢ ammissibile tanto quanto
I'originalita della sua opera, benché poi certi testi
che vanno sotto il nome di Jabir risalgano a un’epo-
ca piu tarda, ovvero al IX o X secolo.

Recenti ricerche ci hanno peraltro permesso di
precisare i termini della questione, e di individua-
re una via di sintesi che media fra gli argomenti a
sostegno della storicitd del personaggio di Jabir e
dell’antichita della redazione della sua opera, e gli
argomenti che le mettono in dubbio. Uno studio
dei manoscritti € un’analisi lessicale della raccolta
jabiriana dei Settanta ci hanno in effetti portato ad
isolare diversi «strati» nella redazione di tali tratta-
u: intorno a un nucleo primitivo, a un insegna-
mento alchemico a carattere pratico, sono state ag-

21



Pierre Lory

giunte considerazioni piu teoriche e dottrinali, e
successivamente delle introduzioni e dei collega-
menti che legano le diverse parti fra loro e all’in-
sieme dell’opera jabiriana'’. Se questo metodo di
composizione a stadi successivi si ritrovasse nelle
altre raccolte'8, ne risulterebbe che il corpus jabi-
riano non € costituito da trattati antichi ai quali se
ne sono a mano a mano aggiunti degli altri, ma di
testi singoli, assemblati, nel corso di piu fasi di re-
dazione, per mezzo di commenti e di glosse di lun-
ghezza variabile. Cio confermerebbe I'ipotesi se-
condo la quale i trattati jabiriani avrebbero potuto
essere redatti assai presto, almeno per quanto con-
cerne il loro nucleo primitivo; gli anacronismi
enumerati da Kraus si spiegherebbero allora come
aggiunte piu tarde.

Infine, un’ultima annotazione: un passaggio
(antico) del Libro della Divinita, primo trattato del-
la raccolta dei Settanta, rileva che la materia prima
dev’essere raccolta a primavera, quando il sole en-
tra in Ariete, e per la precisione «il diciassettesimo
giorno del mese di Rabi’ al-Akhar»'°. Ora, il mese
di Rabi’ ¢ un mese lunare, quindi costantemente
mobile in rapporto alla posizione del sole. Se si
ammette che questa allusione al calendario luna-
re si riferisca a una data storica precisa, quella del-
la redazione di tale trattato, calcolando in che an-
no il mese di Rabi’ abbia potuto coincidere con

17. Vedi la mia introduzione a Dix Traités d'alchimie de Jabir ibn
Hayyan, cit., pp. 66-79; e 1a mia tesi Edition, Traduction et Com-
menlaire de dix Traités du «Livre des Soixante-Dix» de Jabir ibn
Hayydn, 1983, depositata presso I'Universita Paris III-Sorbon-
ne Nouvelle, pp. 151-245.

18. Tale redazione in piu fasi € gia attestata per uno dei piu
importanti trattati di Jabir, il Libro della Misericordia (Kitab al-
rahma), di cui sono conservati diversi manoscritti di una reda-
zione primitiva, oltre a quelli che riportano il testo definitivo.
19. Vedi Dix Traités d'alchimie, cit., p.103.

22




Introduzione

I'ingresso del sole nella costellazione dell’Ariete si
ottiene la data del 153 H. [770], cié che concorda
perfettamente con i dati tradizionali sulla biogra-
fia di Jabir®.

E insomma chiaro che non esistono motivi co-
genti per mettere in dubbio il fatto che in ambito
musulmano I’alchimia sia comparsa assai precoce-
mente. Che una parte delle opere attribuite a Jabir
sia stata redatta in epoche successive da altri adep-
ti pare certo probabile; ma il Libro del Glorioso sug-
gerisce appunto che I’alchimista (Jabir) € molto di
piu che la persona storica designata sotto tale no-
me, e che uno scritto pud essere autenticamente
jabiriano pur essendo stato parzialmente o anche
totalmente composto nel IX o X secolo.

20. Calcolo effettuato e assai cortesemente fornito dal Dott.
Jean-Frangois Clément.

23



L’ALCHIMIA COME ARTE IERATICA



IL LIBRO DELLE SETTE STATUE
DI APOLLONIO DI TIANA
commentato dai Jaldaki



1

Le traduzioni dell’abbondante letteratura alche-
mica araba e persiana sono ancora cosi rare che co-
gliamo qui I'occasione di far almeno conoscere I’e-
sistenza di uno di questi testi di maggiore impor-
tanza. Non possiamo presentarlo se non brevemen-
te dandone una prima traduzione parziale. Nondi-
meno questo sara sufficiente ad attirare I’attenzio-
ne dei ricercatori sulle sue caratteristiche. Le no-
stre ricerche hanno a piu riprese incrociato il cam-
po dell’alchimia. E cosi che noi abbiamo consacra-
to tutto un anno di corso (1971-1972) alla Sezione
delle Scienze religiose della Ecole des Hautes Etu-
des, alla grande opera che qui presentiamo. Abbia-
mo pubblicato un riassunto delle nostre conferen-
ze nell’Annuario della nostra Sezione! ma il testo
stesso delle conferenze ¢ rimasto inedito. Del resto
occorre ancora molto affinché su questo punto la
nostra ricerca sia compiuta.

I1 Libro delle sette Statue ¢ di un’importanza capita-
le per molteplici ragioni. In primo luogo si tratta
della traduzione di un testo greco per il quale di-
sponiamo soltanto della versione araba. In secondo
luogo, questo testo € un testimone maggiore della
tradizione ermetica nell’Islam. Infine ci chiarisce al

Vedere I’ Annuaire della Sezione di scienze religiose della
l'.cole pratique des Hautes Etudes, t. LXXX/LXXXI (vol. dop-
pio), fasc. III: «Comptes rendus des conférences 1971- 1972 ¢
1972 - 1973», pp 251 - 256. Malauguratamente un errore di
stampa ha lasciato in bianco la riga 29 di pagina 255. Bisogna
aggiungere le seguenti parole: «cachée (non esoterique).
Nous apprenons que I'or dont est fabriquée la...».

29



Henry Corbin

meglio la concezione dell’alchimia come arte iera-
tica, per riprendere un’espressione di Proclo (in
arabo: sind’a ilahiya, ars divina). Queste statue desi-
gnate dalla parola araba asndm sono in realta della
statue viventi e parlanti e ognuna ¢ la sacerdotessa
del proprio Tempio. Esse sono le sette sacerdotesse
dei sette Templi corrispondenti alle sette divinita
planetarie. Qui si pensera dunque ai sette Templi
dei Sabei di Harran che mantennero vivo nell’l-
slam il focolare dell’ermetismo almeno fino al X se-
colo. Queste statuc sono viventi e parlanti perché
non sono fatte di metallo comune, ma del «metallo
filosofico» nato dall’operazione alchemica, ed ¢é
per questo che sono adatte a espletare la loro fun-
zione sacerdotale all'interno del loro tempio. In
breve, sono delle «statue sacerdotali viventi». Il mo-
tivo della statua vivente e quello del sacerdote sono
i due aspetti sotto i quali I’alchimia si presenta qui
come arte ieratica.

Il motivo della statua vivente aveva gia catturato
I'attenzione della scuola neoplatonica®, in risposta
alla domanda: «Come si manifesta la vita degli dei
nelle statue?» Un celebre testo di Plotino fu medi-
tato e ripreso da tutti i neoplatonici posteriori, par-
ticolarmente da Porfirio:

«I saggi antichi, scriveva Plotino, che hanno voluto
rendersi presenti gli dei costruendo dei templi e delle
statue, mi sembra abbiano ben visto la natura dell’u-
niverso [...]. La rappresentazione immaginata di una
cosa & sempre disposta a subire l'influenza del suo
modello; essa ¢ come uno specchio capace di coglier-
ne 'apparenza»®.

2. PAUL KRrAus, Jabir et la Science grecque [Paris, Les Belles Let-
tres, 1986].
3. Enneadi, IV, 3, 11 [Milano, Rusconi, 1996].

30



1l Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

L’arte dello scultore, del «fabbricante di immagi-
ni», tende dunque a riunire finalmente I'arte teur-
gica. Giamblico, nel suo libro sui Misteri d’Egitto ha
lungamente trattato «della fabbricazione di imma-
gini e della demiurgia»*. Le ragioni del suo atteg-
giamento negativo nei loro confronti sono in forte
contrasto non solo con quello di Porfirio, ma con
I'idea dell’operazione alchemica come arte ierati-
ca, la quale ¢ tutt’altra cosa che I'arte del semplice
fabbricatore di immagini.

In effetti il motivo del «sacerdote» che caratteriz-
za e domina questa concezione dell’arte ieratica,
conferisce una funzione sacerdotale alla statua, per-
ché il suo «metallo» risulta di un’arte del tutto di-
versa che quello del semplice scultore o fabbricante
di immagini. Questo motivo appare gia presso l’al-
chimista Zosimo di Panopoli (III sec.), il quale ha
molto ben formulato la doppia operazione che co-
stituisce di fatto 'operazione alchemica® bisogna
separare da una parte lo spirito dal corpo, poi riu-
nire lo spirito con il corpo. I metalli sono costituiti
da uno spirito e da un corpo, ed ¢ precisamente per
questo che I'operazionc alchemica sara meditata e
contemplata in modo tale che le sue dimensioni si
amplifichino fino a essere quelle di trasmutazione
dell’'uomo interiore. Che lo spirito divenga corpo e
il corpo divenga spirito, che si tratti dunque di un
corpo sottile e del tutto spirituale, ¢ ci6 che presso i
mectafisici iraniani sara la condizione stessa del mun-
dus imaginalis. E cosi che per Zosimo:

«Il rame & rappresentato come un sacerdote
[ khalkantropos, 'uomo di rame] che procede al sacri-

4. GIAMBLICO, Les Mystéres d’Egypte, ed. e trad. E. des Places,
Parigi, Belles-Lettres, 1966, I11 28-30, pp. 138 e ss [I misteri d’E-
gitto, Como, Red, 1995].

5. Praxis A del Livre de la Vertu, citato da P. KrAusS, op. cit., p. 36.

31



Henry Corbin

ficio del serpente Uroboro e diventa egli stesso, dopo
aver separato e di nuovo composto le membra del
serpente, un uomo d’argento [argyranthropos] e infi-
ne un uomo d’oro. Quando sale e scende gli scalini
dell’altare, ci6 indica il procedimento della distilla-
zione che € anche considerato come castigo del sa-
cerdote in funzione».

Il capitolo finale di un trattato inedito di Jaldaki
presenta la chiara reminiscenza di un’altra visione
di Zosimo. Il capitolo si intitola «Il1 sogno di un sa-
cerdote», € mostra la visione di Ion, il sacerdote
dei santuari piu intimi e nascosti, che awviene da-
vanti all’altare dai quindici scalini. L'interesse e-
stremo della visione sta nel fatto che mette in sce-
na Ermete e la Natura Perfetta (I’Angelo del filo-
sofo) come figure chiave dell’Opera alchemica.
Jaldaki ne marca con forza il significato, per con-
trasto con I'impotenza di quelli che egli chiama gli
«Ignoranti» (jahiliyGn), vale a dire gli pseudo-al-
chimisti che si accontentano di manipolare degli
oggetti materiali e sono incapaci di immaginarne le
virtu simboliche operanti la trasmutazione interio-
re dell’'uomo. L'agitazione di questi pseudo-alchi-
misti non porta che all’assassinio di Ermete e alla
sparizione della Natura Perfetta, che essi finisco-
no, gli infelici, col separare da Ermete. Solo una
apprehensio aurea soddisfa le condizioni e le opera-
zioni «liturgiche» dell’arte ieratica®.

Questi semplici richiami ci preparano al meglio
per penetrare nei Templi del Libro delle sette Statue
scritto da Apollonio di Tiana, il celebre neopitago-
rico del I secolo della nostra era al quale Flavio Fi-
lostrato, nella sua agiografia, ha innalzato il monu-

6. Cfr. H. CorBIN, En islam iranien, t. II, p. 312 [Paris, Galli-
mard, 1971-1972]. Il trattato inedito di Jaldaki ha per titolo
Natd’ij alfikar (Risultato delle meditazioni sulla scoperta degli
stati della Pietra).

32



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

mento della sua apoteosi. Ma se ci € oggi permesso
di leggere questo libro in versione araba, ¢ grazie
all’opera monumentale di un alchimista di origine
iraniana, Aydamor Jaldaki (XIV secolo), che ci ha
conservato la versione araba del Libro delle sette Sta-
tue e I’ha dotata di un ampio commentario che ci
apre, nella misura del possibile, la comprensione
dei suoi molteplici simboli. Innanzitutto bisogna
ricordare chi ¢ Jaldaki. Inoltre, poiché egli riporta
il testo di Apollonio di Tiana come tradotto dal
greco in arabo, ci rammenta lo status quaestionis ri-
spetto all’epoca di queste traduzioni, cosa che al
contempo solleva la questione di Jabir Ibn Hayyan
¢ dell’inizio dell’alchimia nell’Islam.

L’'insieme dell’opera veramente monumentale
del filosofo alchimista Jaldaki non ¢ stato fino a og-
gi oggetto di un inventario, né di un’analisi, né di
uno studio. Ciononostante, non soltanto esso con-
licne una miniera di informazioni, ma ¢ eminente-
mente rappresentativo di una concezione dell’al-
chimia che non € né una semplice drammaturgia
dell’inconscio o un’allegoria psicologica, né una
scmplice manipolazione di materiali praticata in
veste di chimico o di speziale. Essa &€ un’operazio-
nec di volta in volta materiale e spirituale, la con-
giunzione tra i due aspetti, il segreto restando na-
scosto sotto i simboli dei «Filosofi», come si auto-
dcfiniscono gli alchimisti. E poiché 1 arte ieratica in-
tegra I'una e I'altra operazione, il suo luogo ¢ nei
fatti un intermondo la cui forma ritualistica e la
cornice di un tempio sono i migliori mezzi per im-
porre la rappresentazione integrale. Aydamor ibn
‘Abdillah Jaldaki era originario di Jaldak, borgo
dcl Khorassan, a una quindicina di chilometri a
Nord di Mashhad’. Non essendoci dubbi in merito

7. Cfr. MOH. ‘ALl TABRizi, Rayhdndt al-adab, Teheran, 1326
[ 19581, I, p. 271, n. 670.

33



Henry Corbin

alla vocalizzazione persiana, noi ci atteniamo dun-
que alla forma Jaldaki, preferita alla forma Jildaki,
adottata per un’abitudine che, temiamo, non si &
minimamente preoccupata di ricercare I'ubicazio-
ne di Jaldak. 11 nostro filosofo alchimista soggiorno
a Damasco e fini per stabilirsi definitivamente al
Cairo, preso dalla composizione dei suoi libri. Vi
mori nel 750 H. [1349-1350] (o nel 761 H. [1359-
1360], la data resta imprecisa).

Le sue numerose opere si segnalano per la co-
scienza molto lucida della finalita spirituale e del
senso esoterico dell’operazione alchemica com-
piuta su specie sensibili. La sua opera principale ¢
il monumentale Libro della prova concernente i segreti
esoterici della scienza della bilancia (Kitab al-borhan fi
asrar ‘ilm al mizan), comprendente quattro compat-
ti volumi in folio (un migliaio di pagine circa) ri-
masti fino a oggi inediti come gli altri suoi libri. E
nel secondo tomo dell’opera che si trova la tradu-
zione araba, con un commentario tanto sviluppato
quanto indispensabile, del libro attribuito ad Apol-
lonio di Tiana, il cui nome é diventato Balinas in
arabo (con qualche variante, da cui il latino Beli-
nus), semplice esempio delle difficolta che pone, e
delle alterazioni che comporta, la trascrizione di
un nome greco in scrittura araba. L’originale gre-
co del libro di Apollonio ¢ andato perso. Si pre-
senta in arabo sotto il titolo di Kitib al-sab’a al-
asnam (il Libro delle Statue), o di Kitab al-sab a (il
Libro dei sette), e sotto forma di un racconto di
iniziazione visionaria che ne richiama alcuni tra
quelli che dobbiamo a Sohravardi, lo Shaykh al-
Ishriq®. Affinché il lettore sia immediatamente

8. Cfr. L'Archange empourpré, quinze traités et récils mystiques de
Sohravardi, tradotti dal persiano e dall’arabo, annotati e com-
mentati da H. Corbin, Parigi, Fayard, 1976 [ L'arcangelo purpu-
reo, Milano, Coliseum, 1990].

34



1l Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

informato sul proposito del libro, esprimeremo il
contenuto implicito del titolo, implicito a tal pun-
to da non richiedere alcuna parentesi, dicendolo:
il Libro delle sette statue sacerdotali vivent:.

2

Abbiamo accennato al fatto che questo libro po-
ne la questione della trasmissione di questo genere
di letteratura dal greco in arabo, e contempora-
ncamente anche la questione delle origini dell’al-
chimia in lingua araba, cioé che infine pone la
questione di Jabir ibn Hayyan. Le ricerche sull’al-
chimia islamica hanno un debito considerevole
nci confronti del rimpianto amico Paul Kraus che,
nclla sua grande opera®, diede per la prima volta
un’analisi e un commento dei grandi testi di Jabir,
¢ riusci nel mettere ordine in una bibliografia il
cui stato poteva essere considerato come disperato
(restava, ma Paul Kraus non ne ebbe il tempo, da
csaminare il rapporto tra il Jabir di lingua araba e
il Jabir di lingua latina, Geber). Tuttavia il nostro
rimpianto collega fu trascinato dalla sua foga a un
certo estremismo. Proclamo, fin dal 1930, in termi-
ni un po’ troppo sensazionali, «il crollo (Zusam-
menbruch) della leggenda di Jabir», riuscendo a
convincere di queste tesi il proprio maestro Julius
Ruska. Da questo presunto «crollo» risultava che,
contrariamente alla tradizione secolare, non c’era
mai stato un personaggio del nome di Jabir ibn
llayyan che sarebbe stato I’allicvo del sesto Imam
degli Sciiti, I'Imdm Ja’far al-Sidiq (m. 148 H.
|765]), e che sarebbe stato 'autore del corpus tra-
smesso sotto suo nome. La datazione di questo cor-
pus doveva essere riportata dal II secolo dell’Egira

). Sull'argomentazione di PAUL KRrAUs e il dibattito che ne &
seguito, cfr. sopra, Introduzione.

35



Henry Corbin

al III-IV secolo, vale a dire dal VII secolo della no-
stra era al IX-X secolo, e il corpus sarebbe stato I’o-
pera di pit autori. Le conseguenze di questo sfasa-
mento erano estremamente gravi € si prestavano a
inverosimiglianze. Ma si scopre che da trent’anni
la teoria tradizionale ha trovato vigorosi difensori,
le cui ricerche hanno seriamente scosso la tesi
estremista di Paul Kraus. Noi stessi avevamo gia
espresso serie riserve'®. Poi ci furono le importanti
ricerche di H. E. Sm?leton e, piu recentemente,
quelle di Fuat Sezgin''.

E in gran parte a causa della presenza di temi
sciiti ismailiti nel corpus di Jabir che P. Kraus aveva
creduto di doverne posticipare la data di uno o
due secoli, se non addirittura di tre. Sembra che
abbia trascurato il fatto che le dottrine ismailite
erano gia sbocciate e definite nell’entourage del
sesto Imam, piu esattamente tra gli adepti collega-
t a suo figlio I'Imam Isma’il, setimo Imam'2, ben
prima che si manifestassero gli ismailiti, e senza
che avessero bisogno di manifestarsi, sulla scena
politica. Ne conseguiva che, secondo P. Kraus, tutti
i testi alchemici dati come traduzioni di pseudoe-
pigrafi greche erano in realta delle finzioni forgia-
te da autori islamici. Ma questa affermazione pe-
rentoria scavalcava la questione di sapere come gli
autori islamici erano stati sufficientemente familia-
rizzati con gli autori greci per mettere sotto il no-
me di questi ultimi le loro proprie finzioni. Ne
conseguiva anche, secondo P. Kraus, che le citazio-
ni di Jabir nel medico Rhazés (m. 313 H. [925] o

10. Cfr. sopra, Introduzione p. 20, e il nostro Prologo al Libro del
Glorioso, infra.

11. Vedere FUAT SEZGIN, Geschichte des arabischen Scrifttums, IV,
pp 12-30, 175-230 [Leiden, EJ. Brill].

12. Vedere il nostro studio su «Une liturgie shi’ite du Graal»
(testi nusayriti intorno ad Abi'l-Khattib), in Melanges d’histoi-
re des religions offerti a H. C. Puech. Parigi. P.U.F., 1974, pp 81-99.

36



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

320 H. [932]) erano delle interpolazioni, eccetera.
Era andare un po’ lontano, anzi troppo. Tutte que-
ste conseguenze erano in effetti veramente troppo
pesanti per essere accettate facilmente.

Notiamo con cura che la questione primaria é
qui non tanto di pronunciarsi sull’autenticita delle
opere alchemiche greche tradotte, ma di sapere se
anche nel caso delle pseudoepigrafi si trattasse di
lesti greci tradotti in arabo, e non di finzioni co-
struite dagli islamici. La questione ¢ decisiva per
quanto riguarda la trasmissione della scienza greca
tardiva nell’Islam. Ora, noi crediamo insieme al
Sezgin che non ci siano ragioni serie per mettere
in dubbio una impresa di traduzione di test greci
in arabo ben prima dell’epoca del califfo abbaside
al-Ma’min (m. 833). Si tratta cosi poco di una fin-
rzione letteraria che Jaldaki, a piu riprese, menzio-
na da una parte le traduzioni fatte all’epoca omay-
yade dal principe Khalid ibn Yazid (m. 80 H. [699]
090 H. [708-709]), e dall’altra parte quelle che fu-
rono fatte all’epoca di al-Ma’mun. Ci si accorda co-
si con altre ricerche recenti sull’attivita culturale
all’epoca omayyade (Grignaschi), come con il net-
lo ¢ decisivo riferimento di Sohravardi, a proposi-
lo di un equivoco che svelava presso i Motaziliti in
mcrito alle traduzioni fatte ai tempi degli Omayya-
di'®. Secondo un manoscritto studiato da Staple-

13. SOHRAVARDI, Oeuvres philosophiques et mystiques (Biblioteca
iraniana, nuova serie, vol. I, ristampa dell’ Opera metaphysica et
mystica, 1, Istambul, 1945). Teheran e Parigi, 1976. Vedere lo
stesso trattato (Mashdri’ wa-motdrahat), pp 205-206. Dopo una
lunga discussione avviata contro i Motaziliti, dove si dimostra
che il loro concetto di qualche cosa che non ¢ essere e nean-
vhe non essere € impensabile, Sohravardi dichiara: «Ci sono
dei popoli che sorsero nella religione dell’Islam e che avevano
inclinazione per le cose filosofiche. Sfortunatamente essi non
disponevano di riflessioni corrette, per di piu essi non aveva-
no pututo giungere alle cose dell’esperienza mistica alla quale

37



Henry Corbin

ton, uno dei primi testi «profani» tradotti dal gre-
co in arabo sarebbe stato opera dell’alchimista Zo-
simo (cfr. qui sopra). Questa traduzione €& datata
all’anno 38 dell’Egira, vale a dire il 659 della no-
stra era',

Risalgono ad allora le grandi prediche gnostiche
attribuite al primo Imam degli sciiti, ‘All ibn Abi
Talib (40 [661]), segnatamente il celebre Khotbat
al-bayaén (Discorso della chiara esposizione), che
appaiono nella loro vera luce, allorché gli alchimi-
sti vi si riferiscono. Se le opere di Jabir sono vera-
mente manifestate al II H. [VIII] secolo, come vuo-
le la tradizione, € non potevano che sbocciare in
quest’epoca, non c’¢ alcuna difficolta ad ammette-
re che I'Imam Ja’far abbia conosciuto I'alchimia e
sia stato il maestro di Jabir ibn Hayyan. Quanto al-
’enormita del corpus jabiriano, non sembra che
abbia ecceduto nella sua totalitd le dimensioni del-
I'opera non meno enorme del solo Ibn ‘Arabi, il
grande teosofo mistico.

giunsero i sufi. Caddero nelle loro mani dei libri che un certo
gruppo aveva tradotto all’epoca degli Omayyads, libri i cui nomi
degli autori somigliavano ai nomi dei filosofi. Ci si immagind
che qualsiasi nome greco fosse il nome di un filosofo. Essi vi
trovarono dei propositi che approvarono e si affrettarono a
dedurne ogni sorta di conseguenze per Ia filosofia...» Dal can-
to suo, Jaldaki, all'inizio del suo commentario, afferma espres-
samente: «Tale é testualmente il proposito di Balinas presso i
trasmettitori dei libri dei Greci e dei loro Saggi che perduré
con il regno dell'Islam. Tutto ci6 fu tradotto al tempo di al-
Ma’'min a Bagdad, ma era gia stato tradotto precedentemen-
te all’epoca di Khilid ibn Yazid, a Damasco».

14. Cfr. H. E. STAPLETON e R. F. Az0, in Memoirs of the Asiatic
Society of Bengal, 111, 1910, p. 67. Stapleton ¢é rimasto prudente
sul valore documentale dell’informazione, essendo il mano-
scritto in questione abbastanza recente esso stesso. Se SEZGIN
(op. cit., p. 19) I'ammette come sicuro e fonda parte del suo ar-
gomentare su esso, altri ricercatori sono stati piu critici [D. M.
DUNLOP in jJournal of the Royal Asiatic Society, 1974, pp 6 ss.; M.
PLESSNER, in Encyclopédie de UIslam, 2* ediz., art. Djabir].

38



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

Sottostante a questo grande dibattito storico, re-
sta un’altra questione mirante, lo dicevamo prima,
al concetto stesso di alchimia. E impossibile ap-
prezzare le rispettive posizioni dei suoi avversari e
dei suoi adepti, senza aver verificato se gli uni e gli
altri parlino veramente della stessa cosa. Quando
un Avicenna rifiuta I'idea stessa di trasmutazione
(rifiuto che si accorda con la sua precisa metafisica
delle essenze, estranea all’idea delle intensificazio-
ni dell’essere professata da un Molla Sadra Shirazi),
scmbra che egli resti completamente al di fuori di
cid a cui mirera un adepto come Jaldaki, nel suo
commentario al Libro delle sette Statue cosi come ne-
gli altri suoi libri’®. La difficolta & aggravata dal fat-
o che la maggior parte degli storici occidentali
hanno trattato I'alchimia greco-islamica come se si
trattasse di un capitolo precursore della chimica
moderna. Holmyard, Ruska, Kraus non pensano
che a collocare Jabir, per esempio, su una linea

15. Vedere, per esempio, P. KRAUS, op. cit., p. 12 n. 7. Riferi-
mento a un testo particolarmente tipico. Vi € la questione dei
bastoncini di bambu e di mirto, menzionati nel Grande Libro
della misericordia (Kitdb al-rahma al-kabir), che fa parte della col-
lezione dei Centododici Libri. Ora, nel Kitdb alzaybaq al-gharbi
(Ltbro del Mercurio occidentale) che fa parte della collezione dei
Cinquecento Libri, Jabir dichiara: «Non si tratta del mirto [natu-
rale] che credete, poiché noi abbiamo I'usanza di togliere alle
cose i loro veri nomi, per dare loro quello di una cosa nota».
Scgue un'allegoria in gran parte incomprensibile, dichiara P.
Kraus, «in seguito alla quale i bastoncini di mirto corrispon-
dono a quanto Maria ha chiamato gli «scalini d’oro» (saldlim
al-dhahab) e Democrito I'«uccello verde». Tutto I'esposto dei
Seltanta Libri ¢ dichiarato essere un enigma (ramz) che esige
un’interpretazione allegorica il cui risultato comporta una to-
tale evaporazione del senso tecnico delle «prescrizioni del-
I'antica collezione». P. Kraus, messo in imbarazzo da questo
testo, si riduce a parlare di una «decadenza dell’alchimia jabi-
riana». Diciamo molto semplicemente che ogni sforzo per col-
locare I'alchimia nella «storia delle scienze» passa a lato della
vera questione.

39



Henry Corbin

che fara capo a Boyle, Lavoisier, eccetera. Il malin-
teso € grave, anzi totale. Parlare di «scienza quant-
tativa» in Jabir, come fa P. Kraus, ¢ forse giocare
con le parole dato che per Jabir si tratta di misura-
re «il desiderio dell’Anima del mondo incorporato
agli elementi», visto che un’espressa dichiarazione
di Jabir ci invita a leggere la collezione detta dei
Settanta libri come un testo cifrato, esposto in for-
ma velata'®. Tutte queste riserve noi le avevamo gia
formulate pubblicando con una traduzione, presto
saranno trent’anni, il nostro studio su «Il Libro del
Glorioso di Jabir ibn Hayyan»'’. Le formule «quan-
titative» stabilite da Jabir hanno un qualche senso
per un laboratorio dei giorni nostri?

Appariva essenziale, Jabir stesso ci invita (per
esempio ne I Cinquecento Libri, cfr. qui sotto), a dif-
ferenziare molteplici livelli di significato. La stessa
operazione puo essere compiuta da un chimico e
da un alchimista: il livello dell’ermeneutica propo-
sta rispettivamente da uno o dall’altro non sara
per niente lo stesso. Il primo caso, quello del chi-
mico, pud essere rappresentato dalla persona del
medico Rhazeés. Il secondo caso, quello dell’alchi-
mista, nella persona di Jaldaki, dei suoi precursori
(uno & Zosimo) e dei suoi successori, la cui preoc-
cupazione riunisce la tradizione che fece identifi-
care in Occidente laboratorio e oratorio, e condus-
se all’idea liturgica di una Missa alchemica. Lo stori-
co, o piuttosto il fenomenologo dell’alchimia, non
si trova quindi posto davanti a un semplice dilem-
ma, richiamante a risolvere tra i «soffiatori», i «car-
bonai», i ciarlatani, e la gente seria che farebbe
«opera scientifica». C’¢ un terzo termine, il solo
che rappresenta in proprio e autenticamente I’al-
chimia come scienza e sperimentazione spirituale

16. Cfr. sopra, nota 15.
17. Cfr. infra.

40



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

della Natura e dell’'uomo. Questa alchimia & emi-
nentemente rappresentata da Jaldaki, e la tradizio-
nc si prolunga in Iran attraverso I’opera di un Mir
Fendereski'®, e fino ai nostri giorni nella scuola
shaykhita'®. La meditazione dell’operazione alche-
mica come sperimentazione spirituale della Natura
tende a svincolare il pensiero, I’energia spirituale
(extrahere cogitationem) immanente ai metalli che
cssa tratta, per incorporarli nell’'uomo interiore.
Sincronicamente, essa realizza la crescita interiore
del corpo sottile, del «corpo di resurrczione». Det-
to altrimenti, interiorizzare I’operazione reale vuol
dire ottenere delle reazioni psichiche che si risol-
vono in una fisiologia mistica del «corpo di risurre-
zione». In breve, questo € I’alchimia come arte iera-
lica.

3

Del resto tale ¢ il concetto che sottosta al Libro del-
le sette Statue di Apollonio/Balinds e 'ampio com-
mento che ne fa Jaldaki. La versione araba del libro
di Apollonio, dicevamo piu sopra, € inserita da Jal-
daki nel secondo tomo del suo opus magnum, il Libro
della prova concernente i segreti esoterici della scienza della
Bilancia. Testo e commento si estendono sul Libro, o
Bab, V1 e sui seguenti di questo stesso tomo, ogni Bab
o Libro essendo esso stesso suddiviso in capitoli
(fasl). Il metodo di Jaldaki & costante: inizia col dare
un lemma pitt 0 meno lungo del testo di Apollonio,
¢ in seguito sviluppa il suo commento riprendendo-
nc il testo frase per frase per esplicitarne le allusioni

I8. Cfr. la nostra Philosophie tranienne islamique aux XVII et
XVII siécles, Parigi, Buchet-Chastel, 1981, p. 47.

19. Cfr. la nostra opera Corps spirituel et Terre céleste, Parigi, Bu-
chet-Chastel, 1979 [Corpo spirituale e terra celeste, Milano, A-
delphi, 1986].

41



Henry Corbin

e i simboli. Sin dal principio afferma che la traduzio-
ne dal greco all’arabo ¢ stata stabilita al tempo del ca-
liffo al-Ma’'min, ma ricorda espressamente che ne
era stata fatta la traduzione in precedenza da parte
del principe omayyade Khilid ibn Yazid®. Abbiamo
gia detto che non vediamo alcuna seria ragione di
considerare quest’ultima aflermazione come una
finzione letteraria. Se ne percepiranno senza dubbio
meglio le risonanze quando si disporra infine dell’e-
dizione, da lungo attesa, di un’altra grande opera di
Apollonio/Balinas, il Sirr alkhaliga (il Libro del se-
greto della creazione e dell’arte di [riprodurre] la
natura). E la grande opera al cui inizio Apollonio
Balinas dichiara: «Io ero un orfano originario di
Tiana» (cfr. anche qui sotto), e la cui parte finale &
costituita dalla celebre Tabula Smaragdina (Tavola di
smeraldo), che é il testamento alchemico di Erme-
te?'. Diciamo solo che, se il Libro delle sette Statue nella
sua versione araba contiene parecchi punt di ri-
scontro che svelano il testo greco originale, compor-
ta anche inevitabilmente certi giri di parole islamici
dovuti al traduttore arabo o a qualche pio copista®.

20. Sul ruolo del principe omayyade Khalid ibn Yazid, cfr. so-
pra, Introduzione; JULIUS RUSKA, Arabischen Alchemisten, 1, Hei-
delberg, 1924; e F. SEZCIN, op. cit. pp. 18-23 e 120-126.

21. Cfr. P. KrAuUs, op. cit., pp. 270-303, F. SEZGIN, op. cit., IV, pp.
87-88, e J. Ruska, Tabula Smaragdina, Heidelberg, 1926. Il com-
pianto H. S. Nyberg aveva delineato il progetto di dare un’e-
dizione di quest'opera. Crediamo di sapere che una collabo-
ratrice del Sezgin ha ripreso questo progetto. L’edizione ri-
spondera a un bisogno pressante.

22. E difficile rovarc una collezione manoscritta, completa e
soddisfacente, dei quattro tomi del Kitdb al-Borhdn. Per il tomo
II si & qui utilizzato il manoscritto Br. Mus. 1656. Il manoscrit-
to Berlin 4188 non & che un riassunto, viziato da penosi la-
psus. Ne esiste anche una versione persiana abbreviata (Tehe-
ran, Bibl. Mahdavi). La biblioteca Malek, a Teheran, possiede
si una collezione completa, ma la scrittura e la carta sono spa-
ventose.

42



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

I1V Bab forma (intenzionalmente, ci sembra) la
migliore introduzione al libro di Apollonio che oc-
cupa il VI Bab e i successivi. Jaldaki ci riporta nel
corso di questo V Bab due detti del primo Imam
degli Sciiti, ‘Ali al-Mortada, concernenti l’alchi-
mia. Una prima sentenza fa riferimento alla cele-
bre predica gnostica gia menzionata sopra € nota
come Khotbat al-bayin, predica nel corso della qua-
lc i discepoli interrogano I'Imdm ‘Ali sull’alchi-
mia®. I discepoli chiedono: «Esiste?» Risponde
I'Imam: «Certo, € esistita in passato, esistera nel-
I'avvenire ed esiste al presente». Una seconda tra-
dizione riporta un altro colloquio durante il quale
i discepoli tempestano ancora di domande I'Imam
in merito all’alchimia. «Voi mi interrogate — dice
I'Imam - sulla sorella della profezia [okht alno-
bowwal] e sulla garanzia della suprema dignita uma-
na». La risposta dell’Imdm che fa dell’alchimia la
sorella della profezia, € di portata apprezzabile, es-
scndo il profeta non un indovino dell’avvenire ma
il portavoce dell’Invisibile che si esprime in para-
bole e similitudini. Quanto ai termini con cui la
designa come «garanzia della suprema dignita uma-
na» (‘ismat al-morowwa), questi sono altamente si-
gnificativi: isma, ¢ lo stato di integrita, impeccabi-
lita e immunita dei Quattordici Immacolati (il Pro-
fcta, sua figlia Fatima, i Dodici Imam). La morowwa
¢ la dignita compiuta che fa dell’essere umano un
uomo; essa si prolunga nell’idea della fotowwa, la
«cavalleria spirituale» che riconduce anch’essa al-
I'idea della waldya come esoterico della profezia e
come l’'iniziazione spirituale che costituisce il cari-
sma e il ministero dell’Imam. Ogni interrogazione
dell’alchimia «sorella della profezia» si prolunga

23. Cfr. En Islam iranien cit., IV, indice s. v.

43



Henry Corbin

cosi in arpeggi dove vibra I'idea esoterica dell’ima-
mato sciita®.

E un tema che Jaldaki sviluppa a lungo nelle pa-
gine del suo commento. In appoggio dell’alchimia,
arte ieratica come «sorella della profezia», egli uti-
lizza non meno di sette argomenti. Noi non possia-
mo che trattare I'essenziale. L'intenzione dell’ I'Imam
é di dire che I'alchimia ¢ una designazione della
Filosofia (hikma, saggezza, nel senso che gli alchi-
misti sono i Filosofi, parola che scriveremo sem-
pre con la maiuscola, secondo il loro uso), e che
la Filosofia come alchimia ¢é la «sorella della pro-
feziar.

«L’alchimia & un segreto all’interno dei segreti eso-
terici [asrdr] della Profezia, la sorgente di una cono-
scenza che scaturisce dalla forma epifanica della Pro-
fezia. Comprendi! Comprendi! Comprendi! quanto t
spieghiamo sul senso della parola dell'Imam ‘Ali».

E questo che fa del V Bdb il prologo del VI, per-
ché fin dall'inizio di quest’ultimo noi vediamo
Apollonio/Balinas indicare I'insegnamento dei Fi-
losofi ¢ il segreto dell’alchimia con il termine spe-
cifico di Wahy, che in teologia islamica designa
propriamente la rivelazione divina comunicata ai
profeti da un angelo. Cio si accorda altrettanto be-
ne con il sentimento della filosofia come lo si trova
presso gli sciiti ismailiti. L’eminente da’i ismailita
AbG Hatim Razi (m. 331 H. [942]) se nc serve an-
che come argomento contro il medico filosofo
Rhazés, negatore della profezia e di ogni missione

24. Jaldaki insiste in lunghe pagine sui concetti di morowwa
(nobilti d’animo, magnanimita, cavalleria dell’anima) e di fo-
towwa. Noi qui non vi ci possiamo malauguratamente soffer-
mare.

44



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

profetica. In uno dei suoi libri, dove si fa riferi-
mento ad Apollonio/Balinds, Abli Hatim in effetti
dice®:

«Un esempio di cio si trova nelle opere dei filosofi
antichi, poiché essi si sono espressi in simboli nella
maggioranza dei loro discorsi, conformandosi in
questo al modo di agire dei profeti [...], cosi come i
filosofi affermano che la maggior parte dell’insegna-
mento platonico era in forma di simboli, e che nel
suo libro, Apollonio/Balinas dichiara di essersi e-
spresso in simboli. Dice: Io sono Apollonio/Balinas,
il teurgo, il taumaturgo. Io sono colui al quale il go-
vernatore del mondo ha donato la hikma (la saggez-
za, la Filosofia). In seguito si esprime in forma di sim-
boli e dichiara: Adesso vi informo di questo. Io fui un
orfano (yatim) senza alcuna fortuna, fra il popolo di
Tiana [...]».

Sottolineiamo di passaggio che la qualifica di or-
fano data a se stesso da Apollonio sembra essere
piuttosto un simbolo e non deve essere intesa nel
senso ordinario del termine. Ci si ricordera qui
che Jabir ibn Hayyan designa il «Glorioso», lo Stra-
nicro nel senso gnostico di questa parola, come
I'orfano (il solitario, il senza pari) e fa di lui I’adot-
lato dall'lmam?®. Concatenato perfettamente a
questo simbolo, viene allora, nel da’i ismailita, il ri-
ferimento di Apollonio all’esperienza iniziatica di
Krmete, che si trova, nel sotterraneo oscuro, in
presenza della sua Natura Perfetta. La medesima
esperienza, che per Apollonio si rinnova, lo met-
lerd in presenza di Ermete stesso. Vi fara ancora al-

25. ABU HATIM AL-RAzi, A’lam alnubuwwah (The Peaks of
I'rophecy), edited with intr. by Salah al-Sawy and Gholam Re-
ra Aavani, Teheran, Imperial Iranian Academy of Philosophy,
1977, p. 107.

26. Cfr. Il Libro del Glorioso, infra.

45



Henry Corbin

lusione, questa volta «parlandone con la lingua
della Statua d’oro, il Figlio del Sole», nel corso del-
I'episodio iniziatico di cui si leggera piu sotto la
traduzione parziale.

Questi richiami, cosi come il vasto sistema co-
smologico abbozzato da Jaldaki nel corso del V
Badb, in relazione agli oscuri argomenti dell’Imam,
trovano il loro sbocco nel VI Bab, con il quale ini-
zia il Libro delle sette Statue.

4

Di questo libro si pud dire, senza sminuirne I'in-
tento, che € una riuscita letteraria. Si presenta co-
me il racconto di un’esperienza iniziatica sotto for-
ma visionaria, vissuta nello stato intermedio tra la
veglia e il sonno, che ricorda, I’abbiamo gia osser-
vato, certi racconti mistici di iniziazione di Sohra-
vardi, lo Shaykh al-Ishraq, dove il personaggio di
Ermete gioca ugualmente un gran ruolo. Gli uni e
gli altri si presentano come racconti visionari di
esperienza iniziatica. Sette episodi ritmano il rac-
conto di Apollonio: i sette Templi delle divinita
planetarie, in ciascuno dei quali la statua vivente
che ne ¢ il sacerdote prende la parola per un di-
scorso iniziatico. Questo discorso rivela il suo se-
greto, il segreto stesso del metallo di cui é fatta
(ognuno dei sette metalli & attribuito rispettiva-
mente a uno dei sette pianeti). Tale metallo non &
per niente il metallo «comune»; ¢ metallo prodot-
to dall’arte ieratica dei Filosofi, ed & proprio que-
sto, ’abbiamo gia precisato, che ne fa una Statua
vivente, sacerdote del suo Tempio.

Il primo episodio trascorre dapprima nei dintor-
ni del Tempio del Sole, poi nel Tempio stesso.
L’apparizione della Statua d’oro vivente che & «Fi-
glio del Sole», avviene secondo tutte le esigenze
del cerimoniale ieratico. La predica che la statua

46



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

pronuncia dall’alto di un sontuoso minbar (pulpi-
to, cattedra) ¢ ricca di tutto I'insegnamento simbo-
lico che un adepto ha diritto di attendere.

«Felice colui che intende a un tempo i segreti del-
la mia apparenza (il mio essoterico) e i segreti della
mia interiorita nascosta (il mio esoterico)».

Questo episodio costituisce il «Grande Libro del
Sole», di cui si puo leggere qui sotto la prima tra-
duzione di una parte importante. Come ci scusere-
mo infine, non ci € stato possibile dare una tradu-
zione integrale, e meno ancora dare la traduzione
dei sei altri episodi aventi per scenario visionario e
iniziatico gli altri sei Templi delle divinita planeta-
rie. Per essere intelligibile, la traduzione necessita-
va di quella della maggior parte del commentario
di Jaldaki, cio che ci avrebbe prematuramente tra-
scinati un po’ troppo lontano.

All’inizio del VI Béb, Jaldaki fa precedere da una
breve introduzione il «Grande Libro del Sole» di
Apollonio. Questo, dice, per mantenere la promes-
sa che aveva fatto di commentare il libro dell’emi-
nente saggio Balinas dopo avere finito col com-
mento del discorso del primo Imam di cui abbia-
mo dato qui sopra un’idea molto sommaria. Egli
inizia ricordandoci che Apollonio/Balinas fu uno
di coloro che tramandarono l'insegnamento di
«Socrate il pitagorico», cosa che si accorda con la
tradizione pseudoepigrafica di cui ugualmente te-
stimonia Jabir ibn Hayyan?®.

27. Cfr. P. KrAUS, op. cit.,, p. 298, n. 2. L'insegnamento del
Balinas di Jabir ¢ ugualmente collegato all'insegnamento di
Socrate. All'inizio del Libro di Saturno (1a quinta delle sette Sta-
tue del libro di Apollonio), I'insegnamento € impartito come
una rivelazione divina comunicata da Socrate ai suoi discepoli
al momento della sua morte. Su Apollonio di Tiana nella tra-
dizione greca vedere E. ZELLER, Die Philosophie des Griechen,

47



Henry Corbin

«Egli si distinse ai suoi tempi manifestando le fer-
me acquisizioni della Filosofia e delle straordinarie
teurgie. I suoi sforzi gli permisero di penetrare fino
alle profonde oscurita dove era penetrato Ermete, e
di accedere egli stesso al tesoro di Ermete».

E gia stata fatta pit sopra menzione di un tale
episodio iniziatico che ¢ all’origine della tradizio-
ne della Tabula Smaragdina, e noi lo troveremo an-
cora ricordato nel testo del «Grande Libro del So-
le». Inoltre la tradizione che identifica Ermete con
Enoch prende una nuova risonanza in accordo
con l'intronizzazione dell’alchimia come «sorella
della profezia». Jaldaki ci ricorda che Ermete il
Grande (al-akbar) non é nient’altro che colui che
gli Ebrei chiamano Enoch, figlio di Iared, e colui
che la profetologia islamica conosce sotto il nome
di Idris*. E lui che per primo, dopo Adamo e Seth,
intrattenne gli uomini sugli esseri del mondo an-
gelico, sui movimenti degli astri, con lunghi inse-
gnament. Fu il primo a costruire dei templi dove
celebrare il servizio divino; fu il primo a fare ricer-
che di scienza della medicina e nelle «arti divine».
Egli ha scritto numerosi libri, odi in siriaco, in ara-
bo, in ebraico...

Essendo stato Apollonio cosi sostituito, sotto il
patrocinio di Ermete di cui segui le tracce, nella
grande tradizione ermetica, Jaldaki prosegue:

Leipzig, 1881, 111, 2, pp 148-158 [ La filosofta dei Greci nel suo svi-
luppo storico, Firenze, La nuova ltalia, 1932}; Hasting’s Encyclo-
pedia of Religion and Ethic, s.v. Philostrate.

28. Sui tre Ermete, vedere M. PLESSNER, «Hermes Trismegi-
stus and Arab Science», in Studia Islamica, 11, 1954, pp 45-59.
QOTBODDIN ASHKEVARI (allievo di Mir Damad), nella prima
parte della sua grande opera Mahbib al-Qolib, ricapitola abba-
stanza bene in tre pagine in-folio quanto era conosciuto nel-
I'Islam (Litho. Shirdz, s. d., pp. 38-41). C’¢ da augurarsi che
un editore coraggioso si decida a darci infine un’edizione
completa delle tre parti di quest’opera importante.

48



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

«Quanto ad Apollonio, egli scrutd i segreti della
Natura e i principi della creazione®, e aveva attinto
questo insegnamento nelle scienze del profeta Idris
[Ermete = Enoch®]. Egli stesso ha composto dei pre-
ziosi libri concernenti la scienza della Natura e le
teurgie. Ecco una cosa ben nota a chiunque sia fami-
liare con le cronache delle nazioni arabe e non ara-
be. Nell'insieme dei suoi libri, c’é il Libro delle sette Sta-
tue che ci proponiamo di commentare qui. Nessuno
ha intrapreso un simile commento dai tempi antichi
fino a oggi. Certo, il maestro eminente Jabir ibn
Hayyan si € ispirato a lui e con lui si accorda nei sui li-
bri sulle Bilance, sui Selte metalli, le Proprieta, quello in-
titolato i Settanta, il Libro della Scienza custodita e quel-
lo del Segreto velato®'. Dio volendo, noi commentere-

29. Allusione al libro Sirr al-gkhaliga (il Segreto della Creazione)
menzionato pit sopra, la cui parte finale ¢ costituita dalla Ta-
bula Smaragdina.

30. Ilruolo del profeta Idris/Ermete, citato brevemente nel Co-
rano (XIX, 57; XXI, 85), & stato descritto pii1 in dettaglio in tra-
dizioni posteriori. Sarebbero esistiti tre Ermete di cui uno (Er-
mecte il Maggiore) sarebbe vissuto prima del Diluvio in Egitto, il
sccondo in Babilonia dopo il Diluvio e il terzo piu tardi ancora
nell’Alto Egitto (cfr. M. PLESSNER, «Hermes Trismegistus» op. cit.
¢ art. «Hirmis» in Encyclopédie de l'Islam 2* ediz.); da cui il titolo tri-
smegisto che gli fu attribuito. I carattere simultaneo e multiplo di
Idris si chiarisce per la sua identificazione con Enoch (cfr. G. Vaj-
DA, art. «Idris», in Encyclopédie de U'Islam 2* ediz.), che non & mor-
o, ma fu portato via da Dio (Genesi, V, 24). L'apparizione di
Idris/Ermete in tre distinte figure temporali si spiega allora me-
glio: con Ilyas (Elia), ‘Isd (Gesu) e Khadir (su quest’ultimo, v. H.
CORBIN, Limagination créatrice dans le sufisme d'Ibn ‘Arabi, Parigi,
Flammarion 1977), é una delle figure profetiche intemporali
che non guidano soltanto gli uomini nel loro destino terrestre fi-
no alla consumazione dei tempi, ma possono essere identificati
con I'Angelo interiore dello gnostico o del teosofo (cfr. H. Cor-
#iN, En Islam Iranien, II, p. 296 e ss. E L'Homme et son Ange, Parigi,
Fayard, 1983, p 51 e ss,, in cui si sottolinea la fusione nella perso-
na di Idris di temi comuni simultaneamente all’ermetismo anti-
to ¢ alle gnosi giudaica, cristiana e musulmana).

31. Tutti questi titoli corrispondono a opere sconosciute, re-
pertoriate da PAUL KRAUS ne Le Corpus des écrits jabiriens, 11 Cai-

49



Henry Corbin

mo tutto cio dettagliatamente con il Suo aiuto e la
Sua forza, poiché egli & colui che ispira e colui che
aiuta».

5

Siccome non abbiamo potuto dotare la seguente
traduzione che di un minimo di note necessarie,
seppure gia piuttosto lunghe, ci & parso preferibi-
le, a titolo di introduzione, di raggruppare qual-
che grande passo del commentario di Jaldaki con-
cernente la parte qui tradotta. Certo, non possia-
mo riprendere il vasto sistema di corrispondenze
esposte da Jaldaki tra gli astri, i metalli, il simboli-
smo dei loro rispettivi colori, I’anatomia del corpo
umano, cccetera. Noi rileveremo essenzialmente
quanto riguarda la composizione di queste Statue
viventi e parlanti, sacerdoti del loro Tempio. Ab-
biamo gia insistito sul fatto che I’oro di cui € costi-
tuita la statua del Figlio del Sole e sacerdote del
suo Tempio non ¢ per niente I’oro ordinario di cui
parla 'unomo comune, ma l'oro dei Filosofi, I'oro
alchemico che viene chiamato Pietra Filosofale.
Questo oro alchemico ¢ I'oro che ¢ stato necessa-
rio iniziare a estrarre dalla sua miniera naturale, la
matrice dove Dio ha regolato il divenire all’origine
della creazione. Questo oro € stato necessario tra-
sferirlo alla «miniera dei «Filosofi» dove deve sog-
giornare a lungo. Si vede dunque di primo acchito
che non si tratta di produrre I’oro per arricchirsi;
si tratta di produrre un oro piu prezioso dell’oro.

ro, Stamperia dell'LF.A.O., 1943: i Libri delle bilance (K. Al
mawdzin) formano una collezione intera (dal n. 303 al 446
nella lista di Kraus), cosi come i Sette metalli (al-ahsad al-sab’a,
dal n. 123 al 192). 1l Libro delle proprieta (K. Alkhawdss, n. 78),
la Scienza custodita (al’ilm al makhzun, n. 333) e il Segreto velato
(al-sirr al maktim, n. 1075), sono dei trattati isolati, che fanno
parte di collezioni piu vaste].

50



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

Avendolo trasferito alla loro miniera, i Filosofi
fanno subire all’oro naturale ogni trattamento: lo
clevano, lo rettificano tramite gli atti della Filoso-

fia, in breve, devono educarlo e nutrirlo. Il suo nu-

trimento ¢ I'acqua che sgorga dalla roccia di Ho-

reb, la «Roccia sublime che é nella valle santa¥».

Quando «il Filosofo la colpisce con la Chiave subli-
me che é il bastone di Mosé, 1a roccia riluce come ri-
luce 'aurora, e ne sgorga un’Acqua che & Acqua piu
bianca del latte, piu dolce del miele. Occorrono lun-
ghe dita per maneggiare la chiave che ¢ il bastone di
Mosé, una chiave in cui ci sono misteri sublimi, di cui
Dio aveva rivelato il segreto ad Adamo. 1l segreto si &
trasmesso di profeta in profeta dopo Enoch. Esso &
enunciato nella Torah e nei libri dei profeti. Infine
Dio ha fatto discendere il segreto dell’arte alchemica
nel sacro Corano».

Il Corano contiene in effetti dei versetd come
questi:

«Di’: Dio & il creatore di ogni cosa, & I'Unico, il Vit-
torioso. Egli fa scendere 1'acqua dal cielo si che i fiu-
mi scorrono nella loro dovuta misura, e la corrente
porta schiuma galleggiante; da ci6 che gli uomini ar-
roventano con il fuoco, per ottenerne ornamenti o
utensili, esce una schiuma simile a quella -.cosi che
pone in similitudine il vero e il falso — e quanto alla
schiuma, essa va perduta come cosa rigettata, mentre
ci6 che ¢ utile agli uomini rimane sulla terra: cosi Dio
propone le sue parabole» (XIII, 17-18).

Per Jaldaki e per tutti i commentatori ai quali
cgli fa riferimento allusivo, non c’¢ dubbio che

$2. Cfr. Esodo, XVII, 5-7 e Corano, 11 57 e VII, 160. E I'acqua

della roccia che sgorga sotto il colpo del bastone di Mosé che
produce e alimenta 'oro degli alchimisti. Sarebbe da mettere
in rapporto con le molteplici esegesi della Roccia e delle fonti
che ne scaturiscono.

51



Henry Corbin

questo versetto coranico trasmette la tradizione al-
chemica risalente attraverso i profeti e la Torah fi-
no a Enoch-Ermete. Il versetto rileva bene I’origi-
ne della Pietra Nobile, questa «Acqua che discen-
de dal cielo», I’Acqua che zampilla in dodici fonti
dalla Roccia percossa con la chiave che ¢ il bastone
di Mosé. Allora, la Pietra, la Roccia «diventa di un
colore rosso radioso, € I’oro dei Filosofi, la Pietra
filosofale».

«Che cos’¢ 1'oro del volgo, domanda Jaldaki, in
rapporto a quello che intendiamo noi? Comprendi
bene, perché tale & la Statua attorno alla quale si ra-
dunano gli iniziati durante il sogno visionario di cui il
saggio Apollonio ci fa il racconto, quella di cui gli ini-
ziati comprendono la predica e le verita esoteriche
[hagé’ig] che essa dispensa a coloro che comprendo-
no I'insegnamento iniziatico [il talim]».

Questa Statua immacolata, la cui natura € tra i
due mondi, il mondo del puro intelligibile e il
mondo sensibile, é il frutto della «unione nuziale»
tra il Figlio del Sole e la sua bianca sposa, la Vergi-
ne immacolata. E un tema fondamentale con il
quale I'alchimia si apparenta qui alle teogonie di
altre gnosi. Ci sono le unioni nuziali tra gli Eoni
del pleroma valentiniano. Ci sono le unioni nuzia-
li nella teosofia di Ibn ‘Arabi, la prima delle quali
ha per frutto la teomorfosi, la nascita eterna del
Dio personale, rivelazione dell’Absconditum a se
medesimo. E queste unioni nuziali si ripetono di li-
vello in livello dei mondi. Ma Jaldaki puntualizza:
al livello della Natura in cui agisce I'alchimia, non
si tratta della prima unione nuziale tra i metalli na-
turali in seno alla Terra, ma della seconda unione
nuziale, il cui luogo non pu¢ in effetti essere che
tra due mondi, vale a dire nel mondo mediano o
mundus imaginalis di cui Jaldaki parlera piu oltre.

52



1l Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

Non pit dunque al livello della Natura pura e sem-
plice, ma al livello della Natura malakiti [ovvero
delle realta spirituali]. Ecco perché la Statua non
cra visibile che in un sogno visionario. Non ¢ infi-
nc, quella che ha foggiato I’alchimista, la sua stessa
Statua interiore?

«Prova ne ¢, ci dice Jaldaki, che la statua non di-
venta una Statua se non dopo che lasi € estratta e tra-
sferita fuori della sua matrice originale [la miniera
tellurica]. Ed essa non diviene una statua dotata di
corpo che dopo un insieme di lavori, di trattamenti e
di operazioni. E non le si innalza un minbarsin quan-
do non ¢ giunta al termine del trattamento. Ed essa
non parla il linguaggio che parla del suo stato nel piu
cloquente dei discorsi, se non quando ¢ diventata
spirituale, umana, angelica, solare, illuminante, irra-
diante, luminosa, di rango sublime».

Un tale testo non lascia dubbi sulla maniera in
cui Jaldaki concepisce il senso e la finalita dell’o-
pcrazione alchemica, praticata su specie concrete
¢ sensibili, ma le cui mutazioni sono percepite a
un altro livello percettivo: quello al quale ¢ perce-
pita I'identificazione progressiva della «statua inte-
riore» dell’'uomo celeste, Filius Philosophorum.

E ci6 che confermano le digressioni di Jaldaki in
mecrito al segreto dell’'unione nuziale alla quale fa
allusione il «Figlio del Sole».

«La Natura si rallegra della Natura, hanno detto
gli antichi Saggi. E che I'ordine del mondo si conser-
va tramite 'amore, e che I'amore ha per causa la
scambievole riconoscenza dell’Amante e dell’Amato,
I'omogeneita della loro natura, la loro convenienza
I'uno all’altro».

I la «Bilancia della predestinazione» (mizan al-
taqdir), uno tra la miriade dei casi che considera la

53



Henry Corbin

scienza universale delle Bilance. Qui, i due piatti
della Bilancia, sono due Spiriti che si sono cono-
sciuti nella loro esistenza precedente; quando si ri-
trovano in questo mondo la Bilancia della prede-
stinazione ¢ in equilibrio perfetto.

«Gli Spiriti sono delle coorti arruolate fin dalla
preesistenza. Quelli che tra di loro si riconoscono qui
in basso, stringono il legame della simpatia 'uno con
Ialtro. Quelli che si rifiutano reciprocamente (non
riconoscendosi), sono in ostilita vicendevole».

Una reminiscenza platonica che & gia il grande
leitmotiv del Gelsomino dei fedeli d’amore di Ruz-
behdn Baqli di Shirdz. La posizione dell’alchimia
come arte ieratica svela il senso nascosto della sua
operazione reale come una metafora dell’Amante
e del’Amato. Quando si ricongiungono, «ecco
che appare sui lineamenti del viso il segreto della
Luce e della Bellezza».

«Ugualmente, quando la Filosofia ha operato 1'u-
nione nuziale tra il Figlio del Sole e la Figlia della Lu-
na, questa partorisce il suo simile, un essere bello
quanto lui, al quale niente pud essere comparato
quanto agli incanti della bellezza. Comprendi! Noi
passiamo intorno al tuo collo, come una collana, que-
sto magnifico segreto»..., il segreto del Filius Philo-
sophorum.

L’oro naturale ¢ dunque stato trasferito fuori
della sua matrice originale, nella miniera dei Filo-
sofi. La Pietra nobile ¢ diventata una creatura spi-
rituale, insieme umana e angelica, tutta di luce.
Apollonio, per voce del Figlio del Sole, illustra an-
cora il mistero della sua unione nuziale con la «pa-
rabola del grano» (sulla quale si compira qui la no-
stra traduzione parziale). Soprattutto non bisogna
commettere I’errore, insiste Jaldaki, di credere che

54



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

la pietra sarebbe il grano, il frumento. No, si tratta
di una parabola, che porta a comprendere cié che
accade non piu sulla Terra come Elemento telluri-
co, ma nella Terra de: Filosofi.

«I Filosofi non seminano nella loro Terra che la se-
mente produttrice di cose desiderate, comparabili al
grano e ad altri nutrimenti, bevande e vestiti [...]. E
che il seme dei Filosofi produce I’Elisir, e I’Elisir pro-
duce I’ Oro».

L’oro che ¢ in questo mondo il «Figlio del Sole».
Ma ¢ solamente quando il Filosofo ha trasferito
questo «figlio» fuori dalla Terra nella matrice dei
Filosofi, quando gli ha praticato il trattamento del-
la Chiave sublime e ne ha perfezionato I’educazio-
nc, quando ne ha operato I'unione con la nobile
sposa, ¢ solamente allora che viene generato al Fi-
glio del Sole il suo simile, vale a dire il Filius Philo-
sophorum, con il doppio Elisir solare e lunare, ma-
schile e femminile.

«Non puo essere annientato e non sparira mai cio
che Dio ha prodigato alla loro coppia, poiché c¢’¢ nel-
la loro coppia il Segreto divino [al-sirr al-iléhi], quel-

lo del Nome al-Karim, il Nobile-Benefattore33».

Ricordiamo queste puntualizzazioni a proposito
dclla «Terra dei Filosofi», perché ci possono aiutare
a comprendere meglio alcune differenze tra la ver-
sione araba e la versione latina della Tabula Smarag-
dina. Forse in Occidente c’¢ stata la tendenza a in-
terpretare qualcuna di quelle strofe in un senso
conforme al dogma cristiano ufficiale dell’Incarna-
zione. La versione latina comporta questa strofa:

$3. Nel trautato di JALDAKI 6 la Pietra é chiamata con lo stesso
Nome divino al-Karim.

55



Henry Corbin

Vis ejus erit integra si conversus fuenit in terra. Ora que-
sta frase non ha il suo equivalente nel testo arabo,
che parla semplicemente della Pietra «le cui forze
sono perfette, le cui luci fanno trionfare il loro di-
ritto [mohigq al-anwdr). E Fuoco che diviene la no-
stra Terra, eccetera»*. Era possibile per gli alchimi-
st cristiani intendere la Pietra come un’allegoria
del Cristo e della sua incarnazione. Era impossibile
per l'alchimista islamico supporre o ammettere
qualcosa che avrebbe potuto ricondurre a questo
dogma. Si ¢ parlato, certo, della condizione che
permette alla Statua di prendere corpo (iajassom),
ma ¢ per descriverci subito la Statua come «spinitua-
le, contemporaneamente umana € angelica».

Ora, questa simultaneita caratterizza le creature
dell’intermondo immaginale. E una maniera di si-
tuare e di comprendere la coincidentia oppositorum
che non é di fatto quella che intendono corrente-
mente gli interpreti occidentali. C’¢ stato bisogno
in effetti che I'oro fosse elevato alla sua miniera na-
turale, cio¢ al mondo percepibile dai sensi esterni,
per subire il trattamento che lo rende adatto a co-
stituire la statua sacerdotale nel Tempio del Sole.
Questa Statua non ¢ per niente visibile nel mondo
esteriore degli occhi di carne al quale essa non ap-
partiene. Essa non ¢ visibile che nell’intermondo
al quale si aprono gli occhi spirituali dell’iniziato,
laddove soltanto pud prodursi ed essere percepita
la coincidentia, vale a dire nel Tempio della visione.
L’oratorio dell’alchimista ¢ un laboratorio per pro-
durre dell’invisibile ai sensi esterni. Si € sottolinea-
ta piu sopra la convergenza tra I'idea dell’'unione
nuziale di cui parlano Apollonio e Jaldaki e quella
delle unioni nuziali nel pleroma della gnosi Valen-

34. Cfr.]. Ruska, Tabula Smaragdina, p. 2 (versione latina), p.
1 (testo arabo), p. 117 (commentario).

56



1l Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

liniana e nella cosmogonia di Ibn ‘Arabi. Ci6 che
uno gnostico cristiano percepira nel segreto del-
I'operazione alchemica, non ¢ niente di assimilabi-
le al dogma ufficiale dell’Incarnazione bensi cio
che ha sempre tipicizzato nel lessico gnostico 1'e-
spressione di caro spiritualis Christi (ancora nel se-
colo XVIII I’Oetinger, all'incrocio delle correnti
discese da Jakob Boehme e di Swedenborg, parla
essenzialmente di Geistleiblichkeit, corporeita spiri-
tuale). E una differenza fondamentale da cui di-
pende la riuscita o lo scacco della Clavis Hermeneu-
tica dell’alchimia. E quanto dovranno rammenta-
re, quando diverranno possibili, gli studi compara-
livi tra I’alchimia nell’Islam e nella Cristianita.

Adesso lasciamo la parola ad Apollonio e a Jal-
daki.

57



Commentario di Jaldaki al testo di Apollonio

[...] Noi avevamo promesso di affrontare, nclla
seconda parte del presente libro, il commentario
dei discorsi del grande ed eminente Saggio Apollo-
nio/Balinas, assistito dalla saggezza divina [ htkma],
sui segreti della prova [borhdn] e quelli delle com-
posizioni nella scienza della Bilancia, dopo aver
completato il commentario del discorso del nostro
signore e maestro Imam ‘Ali ibn Abi Tilib, che Dio
gli accordi il Suo gradimento e la Sua salvezza®. E
poiché Dio ci ha concesso di completare il com-
mento di cio che ci eravamo proposti di trattare
nelle pagine precedenti della presente parte di
questo libro, ci incombe al presente di esplicitare
il discorso dell’eminente saggio Apollonio per i
cercatori di Saggezza [hikma], riguardo i fonda-
menti degli insegnamenti iniziatici [ta’lim]. E lui
stesso uno dci trasmettitori degli insegnamenti di
Socrate il pitagorico®, il saggio eminente, I’asceta
di cui nessuno mette in dubbio I’alto insegnamen-
to spirituale, la scienza e la saggezza. Sono nume-
rosi coloro che concordano nel considerarlo come
un profeta®. A similitudine di Apollonio, questo

35. Queste espressioni potrebbero far pensare a un'adesione
di Jaldaki allo sciismo, peraltro mai esplicitata.

36. Cfr. sopra, nota 27. Ravi, «trasmettitore» € il termine uti-
lizzato dai tradizionisti musulmani per definire gli elementi di
una catena di trasmissione (#sndd) di una parola del Profe-
ta Muhammad (hadith). Sull’opera alchemica atiribuita a So-
crate nella letteratura di lingua araba, cfr. SEZGIN, op. cit. pp.
94 e ss.

37. Allusione alla funzione profetica attribuita da numerosi
pensatori e spirituali musulmani ai principali filosofi greci: So-
crate, Platone, Arisotele, cosi come ad Alessandro Magno. Ve-

59



Henry Corbin

uomo eminente si distinse concependo i risultati
delle Arti [sana’i’] rilevanti della saggezza [ htkmal,
e della scienza meravigliosa dei talismani. Fece
sforzi tali che penetro nel sotterraneo oscuro e ar-
rivo tramite questo fino al tesoro di Ermete il Mag-
giore®, colui che gli Ebrei chiamano Enoch figlio
di Iared, figlio di Maalaleel , figlio di Enos, figlio di
Set, figlio di Adamo - la pace soprattutto su di lui!
Ed egli [Ermete] ¢ Idris il profeta: ¢ il primo che,
dopo Adamo e Set, intrattenne gli uomini sulle es-
senze del mondo angelico [aljawdhir al-'ulwiyyal,
sui movimenti degli astri e diede di questo un am-
pio commentario. Egli ¢ il primo ad avere costrui-
to dei templi dove celebrare il servizio divino; il
primo ad aver svolto ricerche in medicina. Egli eb-
be vaste conoscenze e lascid numerosi libri concer-
nenti I'alta metafisica [al-hikma al-sharifa] e le Arti
divine [alsand’i’ al-ildhiyya]. Egli ha anche lasciato
delle odi in siriaco, in arabo, in ebraico, trattand
delle scienze terrene e celesti.

Quanto ad Apollonio, egli scruto i segreti della
natura e i principi della creazione. Egli aveva attin-
to questi insegnamenti dalle scienze di Idris; ha
egli stesso composto preziosi libri concernenti le
scienze della natura, la scienza dei talismani e
quella dei principii universali* e ha messo a punto

dere anche il ruolo dell'alchimia come «sorella della profe-
zia», sopra, 1* parte].

38. Su Ermete il Maggiore, cfr. sopra, n. 28 e 30. C’¢ qui
un’allusione alla scena visionaria durante la quale Ermete sco-
pre in una camera sotterranea, il mistero della sua Natura Per-
fetta. (Cfr. Ruska, Tabula Smaragdina, op. cit.). Apollonio espo-
ne un analogo racconto nel K. Sirr al-khaliga: il suo incontro,
in un sotterraneo, con Ermete Trismegisto (cfr. P. KrAus, Jabir
et la Science grecque, cit., p. 272), che gli rimette la Tavola di
Smeraldo e questo libro del Secret de la Création.

39. Sui testi arabi attribuiti ad Apollonio, cfr. SEZGIN op. cit.,
pp 7791.

60



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

dci procedimenti rimarchevoli il cui uso perdura
ai giorni nostri in numerosi luoghi. E un fatto noto
a chiunque sia familiare con la cronaca delle na-
zioni, arabe o non arabe. Nell'insieme della sue
opere, c’¢ questo testo che ci proponiamo di com-
mentare nel presente libro: La Prova dei segret: esote-
nici della scienza della bilancia. Nessuno ha intrapre-
%0 un simile commento nei tempi antichi fino ad
oggi. Certo, I'’eminente maesto Jabir ibn Hayyan se
ne ¢ ispirato e si accorda con lui nei suoi libri sulla
Bilancia, i Sette Metalli, le Proprieta e in quello intito-
lato I Settanta, e nel Libro della scienza custodita € in
quello del Segreto nascosto. Noi commenteremo tut-
to questo in dettaglio, se Dio lo vuole, con il suo
wiuto e la sua forza, poiché Egli ¢ Colui che ispira e
Colui che aiuta.

Il libro presente appartiene all'insieme di cio
che fu tradotto all’epoca di al-Ma’min, come era
stato gia ai tempi di Khalid ibn Yazid, e fu tradotto
dal greco in arabo®.

40. E sotto il regno del califfo al-Ma’'miin (813-833 della no-
sra cra) figlio del califfo Harnin al-Rashid, che fu dato un vi-
Koroso impulso ufficiale alle traduzioni in arabo dei testi filo-
solici e scientifici dell’antichita greca.

61



Il Libro delle Sette Statue Viventi

1. Prologo

In nome di Dio il Clemente, il Misericordioso.
Questo ¢ il Libro delle sette Statue viventi, opera di
Apollonio/Balinas il Saggio, secondo la tradizione
che lo tramanda come fondato sull’eminente auto-
rita di Socrate suo maestro, tra tutto cio che egli ha
riferito altrove in merito ai sette astri e i sette corpi
[metalli], seguendo il metodo della filosofia.

Dice Apollonio:

«I saggi antichi si sono espressi in simboli, e tra-
mite questi simboli hanno suggerito molteplici si-
gnificati a cui hanno dato il nome di “rivelazio-
ni”*, nel senso che i Filosofi ne facevano la «rivela-
zione» ai loro discepoli; € cosi che uno di loro ne
ha fatto a noi stessi la rivelazione. E su questi signi-
ficati molteplici che essi si fondano per configura-
re i loro simboli. Di questa rivelazione faceva parte
la convinzione da essi professata concernente la
natura dell’arte che noi trattiamo qui.

Certo, Dio ha anche fatto delle “rivelazioni” ad
alcuni dei suoi profeti, e i profeti davano ugual-
mente il nome di “rivelazioni” all’insegnamento
che essi presentavano ai loro discepoli sotto for-
ma di simbolo.

L’intenzione dei Filosofi che agivano in questo
modo era di mantenere queste alte scienze nasco-
ste al profano che non ne ¢ degno, perché, se que-
ste conoscenze fossero divulgate pubblicamente,
ne seguirebbe disordine negli affari umani, dall’i-
nizio alla fine. L’alta scienza di cui noi trattiamo

41. Wahy. Cfr. qui sopra, Prologo. E il termine che, in profetolo-
gia, definisce specificatamente la comunicazione divina trasmes-
sa dall’Angelo a un profeta. L'autore lo ricordera piu avanti.

63



Henry Corbin

qui merita che se ne sia avari e che si vegli su di es-
sa preservandola dai profani con una stretta disci-
plina dell’arcano [kitmadn] al loro riguardo. E per
questa ragione che i Filosofi hanno detto che era
una conoscenza dispensata per rivelazione divina.

Alcuni tra di loro hanno composto dei libri su
questa alta scienza per essi stessi, a loro propria in-
tenzione. In effetti faceva parte del contenuto delle
loro rivelazioni I'idea del ritorno e del luogo del Ri-
torno. Certo, essi consideravano come impossibile
ogni corruzione del mondo superiore, proprio per-
ché ¢ il mondo superiore, poiché la corruzione non
si pud produrre che tramite la permutazione delle
modalitd del mondo inferiore, e questo perché il
mondo inferiore consiste in un’impronta sulla ge-
nerazione e la corruzione stesse, il divenire e la dis-
soluzione, alla fonte stessa della sua genesi in quan-
to tale. Era dunque una ferma convinzione che essi
professavano dicendo: “Noi ridiverremo, ricomince-
remo, ritorneremo alla vita, ma dopo la lunga dura-
ta di un tempo determinato”. Ecco perché cio che
hanno scritto erano dei libri scritti per loro stessi, a
intenzione propria [perché essi li ritrovassero un
giorno], e questi libri erano deposti tra i loro Tesori.
Questi libri contenenti la rivelazione facevano parte
dei segreti esoterici, preservati ¢ nascosti. Essi non li
scambiavano e non li rivelavano che a quelli trai lo- .
ro allievi di cui conoscevano la sincerita, la lealta de-
gna di fiducia, il sentimento religioso.

E nell'insieme delle convinzioni che essi professa-
vano, c’era questa. I sette astri erranti [i pianeti],
considerati secondo il loro aspetto e I'influenza che
esercitano, hanno una partecipazione attiva a tutte le
cose del mondo. E ci6 che mostrano gli indiz, le ve-
stigia o i segni*. Gli uni hanno all’esclusione degli al-

42. Altra possibile lettura: «I sette astri erranti hanno una
partecipazione attiva a ogni cosa di questo mondo, tanto da

64



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

tri un’influenza privilegiata su alcune cose alle quali
impongono la loro forza. E cosi che hanno attribuito
propriamente: al Sole, l'o; alla Luna, l'argento; a Sa-
turno, il piombo; a Giove, lo stagno; a Marte, il ferro; a
Mercurio (‘otdrid), l'argento vivo; a Venere, il rame».

Commento. Tale € testualmente lo scopo di Apol-
lonio, secondo cié che hanno tradotto i trasmetti-
tori dei libri dei Greci e dei loro Saggi, che per-
durd fino all’avvento dell’Islam, e fu tradotto all’e-
poca di al-Ma’mun a Bagdad, il Porto di Pace, ed
cra stato tradotto prima al tempo di Khalid ibn
Yazid ’omayyade a Damasco. Apollonio riconosce
nel suo libro di essere il prosecutore di Socrate, il
Saggio eminente, per l'insieme delle scienze og-
getto di un insegnamento iniziatico.

Io dico a commento di questo che la relazione di
partecipazione che si rileva negli indizi [dald’il] di
tutti gli astri, e che sono contrassegnati nell’insie-
me delle cose del mondo inferiore, é una relazione
nota in modo certo. La loro partecipazione presen-
ta molteplici aspetti, rapporti e relazioni. Noi ab-
biamo precedentemente segnalato, a proposito
dclle Bilance dei sette astri, nella prima parte del
presente libro, ci6 che si pué menzionare per pro-
vare questa partecipazione. Noi diamo qui, a tale
spiegazione precedente, un supplemento che si ad-
dice al presente passaggio.

Il primo aspetto di questa partecipazione si rap-
porta alle Qualiti Naturali [tabd’i’]*: al Sole, a Gio-

un punto di vista teorico che per la loro influenza effettiva. E
¢i0 che mostrano gli indizi [dald’il] e le vestigia [athar]». Il ter-
mine dald’il si rapporta piu ai punti di riscontro esteriori che
denotano le corrispondenze, e dthdr a quelli che rivelano I'a-
rione, 'effetto degli agenti. I manoscritti aggiungono qui
«con il permesso di Dio, I'Unico, il Vittorioso».

13. Le «Qualita naturali» o «Nature» (¢{abd ") sono il Calore,
il Freddo, I'Umidita e la Secchezza; e gli Elementi (‘andsir): il

65



Henry Corbin

ve e a Marte appartengono gli indizi e le segnature
[dthar] del Calore; a Saturno, a Venere e alla Luna,
gli indizi e le segnature aventi la natura del Fred-
do; al Sole, a Marte e a Saturno quelli che attengo-
no al Secco; a Giove, Venere e alla Luna quelli del-
I’'Umidita. Gli indizi e le segnature di Mercurio
corrispondono al rovesciamento [ingilab] e alla
mescolanza, da una natura ad un’altra. Tali sono
gli indizi della partecipazione nelle Nature [al-
taba’i’]. Gli indizi di partecipazione concernenti
gli Elementi [al-'andsir], sono i seguenti: al Sole e a
Marte corrispondono degli indizi e delle vestigia
[athar] nell’Elemento Fuoco; a Giove e a Mercu-
rio, nell’Elemento Aria; a Venere e alla Luna, nel-
I’Elemento Acqua; a Saturno ¢ a Mercurio nell’E-
lemento Terra.

Dal fatto delle corrispondenze tra le Nature e gli
Elementi consegue una partecipazione nei tre re-
gni minerale, vegetale e animale; e lo stesso presso
l'uomo e tutti gli animali, in quanto agli organi
della vista e della visione e il rapporto di questi con
il sole e la luna. Da quando inizia a prodursi la na-
scita di un bambino e queste due fonti di luce sono
in posizione nefasta o in eclisse ne risulta un’azio-
ne [ta’thir] — con il permesso di Dio - sulla malattia
che colpisce la vista di questo bambino; spesso egli
sara cieco se non intervengono aspetti benefici a
controbilanciare ci6. E la stessa cosa per il rappor-
to dell’orecchio destro con Saturno, dell’orecchio
sinistro con Giove; della narice destra con Marte,
di quella sinistra con Venere. Il tatto € una funzio-
ne comune*. Il gusto e la lingua sono rapportati a

Fuoco, I’'Aria, I’Acqua e la Terra. Noi conserveremo le maiu-
scole, secondo I'uso, quando questi termini saranno usati in
un senso alchemico preciso.

44. Il testo non precisa se questa funzione € comune a tutti i
pianeti, o solo ad alcuni tra di loro. Per completare le serie di

66



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

Mercurio nel senso che quando il bambino nasce e
Mercurio ¢ in posizione favorevole nei segni zodia-
cali «parlanti», questo bambino sara eloquente. In-
versamente, se Mercurio si trova in posizione nefa-
sta e nei segni zodiacali «non parlanti», cié6 com-
porta il mutismo. E se c’é congiunzione con Satur-
no in un aspetto sfavorevole, cid preannuncia mu-
lismo e sordita. Sono tali gli indizi dell’azione spe-
cifica degli astri quanto alle segnature e agli indizi
sugli organi esterni [zdhira].

Quanto agli organi interni (ddtina): il cuore e il
pneuma vitale (al-rih al hayawani) dipendono dal-
la Bilancia del Sole. Il fegato e la bile dipendono
dalla Bilancia di Marte. Il sangue che circola nel
corpo dell’'uomo e in tutti i corpi degli animali, la
milza, i nervi, le ossa, la pelle, I'atrabile, tutto cio
dipende dalla Bilancia di Saturno. Ugualmente il
sangue puro, le vene, le arterie, lo stomaco dipen-
dono dalla Bilancia di Giove. E i reni, gli organi
scssuali, sono in rapporto con la Bilancia di Vene-
rc. Il petto, i polmoni, e la flemma dipendono dal-
la Bilancia della Luna - gli intestini da quella di
Mercurio.

Quando gli astri all’origine sono in posizione be-
nefica alle origini (al-mabadi’), gli organi a cui cor-
rispondono sono in buono stato. Quando sono in
aspetto disarmonico, ne risulta parimenti il disor-
dine negli organi che dipendono da essi. Tutti
questi dati sono oggetto di esperienza, messi in
pratica in base a precise misure, sulle quali ci si ba-
sa nell’arte dell’astrologia giudiziaria: c¢’é in mate-

vorrispondenze che sono qui enumerate, cfr. pili avanti, dove
sono fornite le corrispondenze fra gli astri e gli organi. Sul
atimbolismo dei colori nell’esoterismo islamico, v. H. CORBIN,
lirmple et Contemplation, Parigi, Flammarion, 1980, pp. 7-66
(trad. parziale in L'immagine del Tempio, Torino, Boringhieri,
1OH3].

67



Henry Corbin

ria un completo accordo tra coloro che la pratica-
no. Ugualmente I’associazione e la differcnziazio-
ne si producono nelle parti che compongono ve-
getali e minerali, cosi come nei colori: il colore
bianco dipende dalla Luna, dal Sole e da Venere.
Il rosso ¢ in rapporto con Marte, con la partecipa-
zione del Sole. Il nero ¢ in rapporto con Saturno,
soprattutto se congiunto a Mercurio. Il giallo di-
pende dal Sole e da Marte con la partecipazione di
Giove. Il blu e il verde sono rapportati a Venere, €
il resto dei colori hanno origine a seconda delle
partecipazioni che comportano. Lo stesso si dica
per i sapori, i profumi, e per quanto riguarda la ge-
nerazione (takwin), il fatto di dare una forma ro-
tondeggiante, lunga, corta, squadrata, curva... Tut-
te queste qualita comportano degli indizi emanat
dal mondo superiore nell'insieme delle cose.

E cosi che il rapporto dell’oro con il Sole ¢ fonda-
to sulla realta, su un rapporto di necessita e di preci-
sione € cio perché il Sole ¢ I'astro piu luminoso, il
piu brillante per dignita, il pit augusto per possan-
za. Lo stesso awviene per l'oro tra i minerali, e i sette
metalli in particolare; perché I'oro ¢ il piu prezioso,
il piu alto in dignita, il piu nobile quanto al timore e
all’amore che ispira e al potere che conferisce. Il
rapporto dell’oro con il Sole esprime bene una real-
1 e una necessita. Lo stesso vale per il rapporto del-
I'argento con la Luna, del piombo con Saturno, del-
lo stagno con Giove, del ferro con Marte, del rame
con Venere e dell’argento vivo con Mercurio. Ci so-
no comunque nelle loro Bilance delle sfumature di
dettaglio. Noi ti forniremo la spiegazione il com-
mento di tutto cio nel libro presente, avanzandone
le prove e gli indizi se Dio I’Altissimo lo vuole*.

45. Queste ultime frasi che menzionano la scienza delle Bi-
lance, fondamentale negli scritti di Jabir ibn Hayyan, autesta-

68




Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

Adesso ritorniamo al testo del grande maestro,

I’eminente saggio Apollonio nel Grande Libro del
Sole. Noi lo commenteremo globalmente e in det-

taglio affinché ne traggano beneficio quegli uomi-
ni che Dio ha destinato a ci6. Comprendi dunque!

no I'anteriorita di Apollonio/Balinas e la sua influenza sull’al-
+ himia jabiriana.

69



Il Grande Libro del Sole*

«In nome di Dio il Clemente, il Misericordio-
so!*

«Accadde che mi trovai nella Citta centrale, nel
paese perfettamente temperato*, Io giunsi al Tem-
pio del Sole [haykal al-shams], tutto circondato di
raggi e di luce, ed ero in compagnia di un gruppo
di pii Filosofi. Tutto attorno a questo Tempio c’e-
rano dei ruscelli di acqua viva, delle fonti sorgive,
dei giardini, dei fiori, degli uccelli canterini che,
con le loro voci meravigliose, facevano ascoltare
delle melodie strane e conturbanti, la cui cadenza
emozionava l’'uditore mentre lo spettatore ne era
stupefatto.

Tutto attorno al Tempio c’erano degli alberi da
frutta e altri di cui non esiste analogo in altre con-

46. Sarebbe piu letterale, lo sappiamo, tradurre: «Il Libro
Maggiore» [al-akbar] o «Il piu grande Libro del Sole». Il fatto
¢ che I'opera comporta uno sdoppiamento del Libro del Sole
e del Librio della Luna. C'¢ il Libro maggiore e il Libro mino-
re. E in ragione di questo sdoppiamento che si dice ora che il
«Libro delle Statue» comporta nove libri, ora che ne compor-
ta sctte. Noi pensiamo che i termini «grande» e «piccolo» sia-
no sufficienti al caso. Va da sé che il «Grande Libro» & pitu
grande di quello piccolo. Parimenti abbiamo, di Jabir ibn
Hayyén, un «Grande Libro della Misericordia» (Kitdb al-rahma
al-kabir) e un «Piccolo Libro della Misericordia» (saghir).

47. Questa formula non implica minimamente I'origine isla-
mica del libro. Ogni copista e ogni traduttore iniziano il loro
lavoro dalla basmala, I'invocazione nel nome di Dio.

48. Cioe nel luogo dove tutto ¢ equilibrato, temperato (cfr.
I'isola di Ceylon, dove Adamo sarebbe arrivato immediata-
mente dopo la sua caduta dal Paradiso, secondo la tradizione
dei musulmani). La Pietra filosofale, risultante dall’applica-
zione della scicnza delle Bilance, & precisamente una materia
arrivata ad un perfetto equilibrio interno.

71



Henry Corbin

trade. Il suolo di questo paese e tutto cio6 che lo cir-
condava, montagne pianure e colline, tutto era so-
migliante alle sorgenti dell’oro e aveva il colore del-
lo zafferano. C’erano delle gazzelle libere e tran-
quille al pascolo. C’erano anche diverse specie di
bestie selvagge dei deserti. Nelle foreste, nelle valli
vivevano dei leoni e numerose varietd di animali
da preda, rinoceronti ed elefanti possenti, razze
molto diverse. Ma le bestie carnivore non attacca-
vano nessuna preda perché esse si nutrivano uni-
camente del di piu dei branchi forniti dai dintorni.
Tutto era nello stato di una Bilancia in equilibrio e
in ordine perfetto.

In cima alle montagne c’erano uccelli favolosi in
grande numero: aquile, uccelli carnivori che no-
nostante cid non causavano nocumento né dan-
no*. Non mangiavano che gli avanzi che i carnivo-
ri lasciavano del di piu dei branchi. E nei paraggi
di questo Tempio cosi come sulle montagne circo-
stanti, c’erano miniere d’oro, di giacinto rosso e di
rubino. Sempre in questo luogo c’era una monta-
gna rossa ed ¢ nelle caverne di questa montagna
che nasce lo zolfo 70ss0 assolutamente puro. Esso ¢
incombustibile. Il suo profumo é migliore ancora
di quello del muschio odoroso, della canfora e del-
I’ambra.

Questo in merito ai paraggi a Onente del Tempio.
Quanto ai paraggi a Occidente del Tempio, c’era una
preziosa miniera di Mercurio, di una composizio-
ne assolutamente pura. Si trovavano la altre minie-
re preziose, nelle quali c’erano scintille brillanti e
raggi di luce.

49. In alchimia gli uccelli sono simboli delle parti volatili del-
la materia.Cfr. Dom A. 1. PERNETY, Dizionario mito-ermetico, Mila-
no, Arché, 1969, s. v. aquila, corvo, cigno, pavone, fenice, pel-
licano.

72



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

Capii allora che questo paese cosi ben tempera-
to [equilibrato] era il piu bello di tutti. Vi soggior-
nammo tutta la giornata nella comodita e nell’a-
gio. In seguito passammo la notte nel Tempio, in
un alloggio magnifico, un alto castello, costrui-to
con mattoni d’oro. Le colonne erano in oro, le
tende erano d’oro, incrostate di diverse specie di
giacinti e di pietre preziose, dai molteplici colori e
dai riflessi luminosi. Ma, mentre dormivamo, o
meglio mentre eravamo in uno stato intermedio
tra la veglia e il sonno®, ecco che udii il richiamo
di un araldo che faceva udire il suo proclama con
voce squillante. Ordinava alle genti di radunarsi in
vista della Manifestazione [Epifania] del Figlio del So-
le [zohitr ibn al-shams], circondato di riflessi e di rag-
gi luminosi. Questo, per ascoltare il suo discorso,
accoglierne le parole e I’eloquenza e assimilare cio
che c’era da apprendere da lui circa le alte scienze
della Filosofia.

Allora le genti [gli iniziati] accorsero da tutte le
parti e si radunarono nei vasti spazi che c’erano tut-
to intorno a questo Tempio e nei castelli. Tutti era-
no vestiti dei loro abiti migliori colore di aurora,
proclamavano le buone novelle, la loro gioia e la lo-

50. Questo stato intermedio € il pili spesso menzionato in
Prologo a tutti i racconti visionari. Abbiamo gia fatio qui sopra
il raffronto con i racconti mistici di Sohravardi. Lo stato inter-
medio & quello durante il quale si penetra nel mondo inteme-
dio tra l'intelligibile e il sensibile, vale a dire ‘Glam al-mithdl,
mundus imaginalis, il mondo immaginale. 11 Figlio del Sole in
forma di statua parlante, sacerdote del suo tempio e pronun-
ciante una predica, ¢ il risultato dell’operazione alchemica co-
me viene concepita qui. Se la sua apparizione, la sua epifania,
¢ descritta in termini di sogno visionario, ci6 ¢ la chiara indi-
cazione che il risultato dell’operazione alchemica ottenuta in
laboratorio, ha luogo (ha il suo luogo) altrove: in mundo ima-
ginali, «dove gli spiriti prendono corpo e dove i corpi diven-
gono spiriti», mondo dei sottili corpi spirituali. Passaggio dal
«laboratorio» all’»oratorio» come luogo delle visioni.

73



Henry Corbin

ro allegria. Erano presenti gli iniziati [khawdss], i
notabili, i sovrani, gli ausiliari®. Era il giorno di
Nowrouz e di Mehrgan®.

Il pulpito [minbar] era stato eretto a una certa
distanza dal Tempio, in un luogo che era il piu bel-
lo dei siti. Questo pulpito era di giacinto rosso®,
incrostato di ogni sorta di perle e gioielli. Gli scali-
ni del pulpito erano di giacinto giallo. In cima al
pulpito c’era una cupola il cui bagliore folgorante
abbacinava gli occhi. Io rimasi stupefatto e inter-
detto davanti a questo spettacolo, e un timore re-
verenziale si impadroni di me, davanti a questa fol-
la immensa radunata in quel luogo.

Improvvisamente, ecco 13 una statua di or rosso,
altera e sovrana. In vita era cinta di una cintura ros-
sa. Al collo aveva collane fatte di ogni specie di pie-
tra preziosa. Nella sua mano sinistra c’era una ta-

51. Il manoscritto B aggiunge «e le belle forme».

52. La menzione di queste due feste tipicamente iraniane é
molto significativa qui nel testo di Apollonio. Sono due grandi
feste dell'Iran zoroastriano che continuano ad essere osservate
nell'Iran sciita dei nostri giorni. Now-niz (I'anno nuovo) con-
trassegna l'equinozio di primavera; € il primo giorno dell’an-
no. Mehrgdn contrassegna I'equinozio d'autunno. E alla veglia
di Now-riz che Zaratustra/Zoroastro penetra in Erdn-Vg, la
terra delle visioni. Nella teosofia sciita, la parusia del dodicesi-
mo Imam, I'Imam attualmente nascosto, deve prodursi a Now-
riz. Questo simbolismo corrisponde a quello qui indicato. Il
calendario dei Nusayriti comprende anche queste due feste,
oltre a certe feste cristiane e certe feste sciite. L'autore non fa
coincidere qui in uno stesso giorno le due feste. Semplicemen-
te compara la bellezza del cerimoniale al quale assiste, alle
splendore rispettivo delle feste di Now-riiz e di Merghan.

53. Ricordarsi le miniere di giacinto rosso nelle montagne at-
torno al Tempio, descritte sopra. Vedere anche il nostro stu-
dio «Réalisme et symbolisme des couleurs en comologie shi’i-
te, nel «Livre du hyacinthe rouge» di Shaykh Mohammad
Karim Khdn Kermani (1870)», in Temple et Contemplation, op.
cit., pp 7-66. I minbar &€ un pulpito sopraelevato, spesso mobi-
le, utilizzato principalmente nelle moschee, per la predica
della preghiera di mezzogiorno, il venerdi.

74



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

voletta di giacinto giallo*, e nella sua mano destra
una bacchetta di giacinto rosso®. La tavoletta di
giacinto giallo era coperta di scritture. Essa porta-
va dei segni i cui tratti erano formati da quella stes-
sa luce e di quella luminosita che accecava. Sulla
testa della statua c’era una corona [0 una mitnia,
tdj] di rubini, e alla sommita della corona c’era un
gioiello di Elisir di intensa luminosita, e tutto at-
torno una ghirlanda. La statua portava una tunica
senza maniche, sulla quale si alternavano perle e
corallo. Ai suoi piedi due sandali di pura cornali-
na. Intorno al suo viso un alone si irradiava in alto,
come se fosse il sole raggiante di luce.

E la statua era montata su un carro che era fatto
d’oro assolutamente puro. Quattro cavalli tiravano
il carro®. 11 colore dei cavalli era uguale al colore
del sole. Anche le loro criniere e le loro code era-
no di colore brillante, senza niente che le dissimu-
lasse. Le loro gualdrappe erano di seta tessuta con
OTO rosso.

Quando la statua si fu avvicinata al pulpito disce-
se dal carro® e si mise a camminare con passo iera-
tico. Io meditavo e riflettevo. Allora vidi in cima al-
la cupola del pulpito un uccello d’oro. Era un’a-
quila. E questa statua ispirava una venerazione ta-

54. Dunque della stessa materia degli scalini che salgono al
pulpito.

55. Dunque dclla stessa sostanza e dello stesso colore che il
pulpito stesso. Mettere in connessione il simbolismo del «ba-
stone di giacinto rosso» ¢ quello del bastone di Mosé che fa
sgorgare I’acqua dalla roccia. La rete dei simboli diventa sem-
pre piu complessa.

56. Si pensera qui al carro dei Magi, alla quadriga dei quattro
Element nel mitraismo, alla quadriga del Sole di cui i cavalli fi-
gurano gli elementi; cfr. J. BIDEZ e F. CUMONT, Les Mages hellén:-
sés, Parigi, 1973, t. 1, pp. 142 e ss. (Dione Crisostomo), 147, n. 2.
57. La statua che é sacerdote del Tempio del Sole ¢ dunque
una statua sacerdotale vivente.

75



Henry Corbin

le, manifestava bellezze tali che gli spiriti penetran-
ti davanti a lei restavano in uno stupore di ammira-
zione.

In seguito ecco che la statua sali uno dietro I'al-
tro gli scalini del pulpito, mentre le genti la con-
templavano in quell’abitacolo. Il numero degli sca-
lini del pulpito era di diciannove®®. [La statua viven-
te li sali lentamente], fino a raggiungere il gradino
piu alto. Poi essa fu di fronte all’'uditorio. Allora
glorifico Dio, fece azioni di grazia, pronuncio il
tahlil e il takbi®. Tutto fu enunciato con voce sono-
ra che poteva essere udita da ciascuno dei presenti.

Poi essa disse: Gloria sia a Dio che ¢ nelle altezze
e che domina. Egli ¢ potente e dispone. Ha creato
i Cieli e fa muovere le Sfere. Ha instaurato I'Intel-
ligenza [‘aql, il noiis] come guida indicante la Bi-
lancia dell’equilibrio da ponderare e osservare. Ha
dato ugualmente origine agli Spiriti e alle Anime;
ha configurato le forme e imposto una regola a
ogni creatura. Ha costituito le nature originali so-
stanziali fitar, plurale di fitra]. Ha firmato il De-
creto [gadd] e messo in vigore il Destino [gadar].
E, nell'insieme dei Segni, ci sono gli Angeli e le
Sfere che essi governano; ci sono la Terra e le pian-
te; ci sono i corpi terrestri e i corpi celesti; ci sono
le due fonti di luce, il Sole e la Luna. Io lo glorifico

58. Il numero diciannove ha una grande importanza nume-
rologica. Nella profetologia sciita, per esempio, in Haydar
Amoli, ¢ il segreto delle gerarchie esoteriche (i sette grandi
profeti e i dodici Imam di ognuno, 12 + 7 = 19, ne & il prototi-
po). Parimenti, come presso Ibn ‘Arabi, la struttura di queste
gerarchie compete alla scienza della Bilancia che & I'oggetto
stesso del grande trattato di Jaldaki.

59. Sequenza liturgica che € una netta interpolazione islami-
ca conforme agli usi di un discorso. Glorificare, ¢ dire al-hamd
li’llah,a Dio la lode. L'azione di grazia, ¢ lo shokr, il ringrazia-
mento. Il tahlil, & pronunciare (4 iléha illd Allah, non c’é dio che
Dio. 11 takbir, &€ pronunciare Alldh akbar, Dio ¢ il pin grande.

76



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

e lo ringrazio. Richiamo la sua benedizione sui
Profeti e sull’'umanita eletta.

E adesso dico®: O uomini! Siate attenti al di-
scorso che sto per pronunciare. Mandate a memo-
ria le idee che sono di una chiarezza perfetta per
chiunque ¢ dotato di comprensione.

Sappiate che mio padre il Sole [abi al-shams] mi
ha inviato a voi affinché io vi porga i saluti da parte
sua, e perché vi faccia ricordare di ci6 di cui Dio ha
attribuito il privilegio a mio padre: la sovranita, la
gloria, la grandczza, la perfezione, la brillantezza,
la Luce che si diffonde nella sua illuminazione
mattutina sugli altri corpi.

Dio I’Altissimo ha fatto del Sole mio padre la
fonte di tutte le energie vitali. L'ha costituito sovra-
no regnante sugli altri astri e corpi celesti. Oltre a
cio gli ha imposto come legge di provvedere al be-
ne della vostra vita con la continuita della sua rivo-
luzione. Cosi la sua esistenza € causa dell’esistenza
delle notti e dei giorni, della luce e delle tenebre,
del movimento e del riposo, della congiunzione e
della ricongiunzione. Senza sosta cerca di colmare
le carenze delle condizioni della vostra vita lungo
le notti e i giorni. Egli marcia con le sue coort,
passando in rivista cié che manca di paese in pae-
se, nell’insieme delle regioni, senza discontinuita.
Egli fa maturare i frutti, i cereali € il nutrimento di
cui avete bisogno, in ogni momento, in qualunque
stagione.

E tra tutti i doni che Dio I’Altissimo ha prodiga-
to a mio padre il Sole®, c’¢ quello di avermi concepi-

60. Tutto ci6 che precede costituisce in effetti una dossologia
come si trova in testa a tutte le composizioni islamiche. Ades-
so la Statua-sacerdote parlera a nome proprio.

61. L’oro, sotto qualsiasi aspetto, meditato dagli alchimisti, &
il «Figlio del Sole»; senno non c’é piu alchimia. Questo stesso
segreto alchemico é da meditare e da verificare a tutti i livelli
del mondo.

77



Henry Corbin

to come figlio suo in seno alla Terra. Io ho molte-
plici nomi e ognuno mi designa come 1'Oro puro,
I’Oro senza mescolanza®. E attraverso di me che
ha istituito per voi il profitto e gli scambi reciproci.
Colui che mi possiede in grande misura ha tra i
suoi simili una posizione gloriosa; ¢ come un faro
che domina. Colui che mi possiede solo in minima
misura cavalchera tra i suoi simili la cavalcatura
dell’'umilta, della poverta, del bisogno, della me-
schinita.

Ora dunque, io sono il FIGLIO DEL SOLE, il princi-
pe delle pietre (dei minerali), il tesoro tenuto co-
me riserva dai re. Sono io che conferisco la facolta
di trionfare e di stabilirsi in tutti i regni e le loro ca-
pitali.

Nel mio esoterico [batini, il segreto di me stes-
so] ci sono dei segreti [asrdr]. Nel mio essoterico
[zohiri, 1a mia apparenza esteriore] ci sono simbo-
li e segnature. Felice colui che possiede una certa
misura della «cosa che io sono» [amri] e che é
informato del segreto nascosto in me [il mio esote-
rico, sirri al-bdtin®®]. Costui conosce una grande
espansione; attira a sé I’eminenza e la gloria.

62. Il testo enumera qui molteplici termini arabi che, tutti,
designano I'oro nel suo stato di purezza: al-dahab, al-'asjad, al-
ibriz, al-nodar.

63. Perché ¢ il sirr al-bdtin che differenzia il lavoro dell’alchi-
mista da quello del chimico toutcourt. L'uno e I'altro posso-
no praticare le stesse operazioni; cié che essi scoprono differi-
sce totalmente. E quanto non ¢ stato minimamente capito da
tutti coloro che hanno fatto entrare I'alchimia nella storia del-
le scienze, come un semplice capitolo precursore della chimi-
ca. Si faccia il confronto con la Missa alchemica di Nicholas
Melchior di Hermannstadt (cfr. C. G. JUNG, Psychologie und Al-
chimie, [ Psicologia e Alchimia, Torino, Boringhieri, 1981]). Per
un chimico, le specie sante non sono che pane e vino. Per I'al-
chimista-sacerdote, esse danno vita al suo corpo spirituale sot-
tile, una vita che non ¢é del tutto metaforica. Comparare qui
I'invito imperativo a distinguere tra I'oro degli alchimisti e I'o-

78



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

Tra i miei segreti essoterici [asrdri alzahiral, c’é
che io faccio realizzare colui con cui sono tutto cio
che egli aspira. Egli si innalza, ed ecco che io lo
faccio innalzare al rango piu alto. Tra i miei segre-
ti esoterici [asrdri al-batina], c’e quello di abbaglia-
re i pensieri e le intelligenze con la sovrabbondan-
za di benefici. Se qualcuno possiede qualche cosa
di questo esoterico, il suo ascendente € uno degli
ascendenti piu benefici. Quanto a colui che possie-
de contemporaneamente i miei segreti essoterici e
i miei segreti esoterici, costui si eleva al rango dei
Giusti®. I re si considerano inferiori al suo rango.
Gli obbediscono i geni e gli uomini, gli uccelli, le
bestie selvagge e i leoni. Egli parla tutte le lingue e
comprende ogni discorso. Tutto ci6 che € creato
gli ¢ sottomesso, a causa di questo segreto divino
[ sirr ilahi].

E sappiate che io comporto differenti modi di
essere. lo subisco traslazione, permanenza, occul-
tamento.

Quanto a colui che & entrato nei sotterranei
oscuri di Ermete e ne ¢ uscito alla chiarezza del
giorno e all’irradiamento della Luce che ¢ I'orna-
mento del Filosofo, costui, grazie alla materia del-

ro comune. Non si tratta dunque di fabbricare della «<moneta
falsa», ma di compiere una liturgia della Natura. Detto altri-
menti, non € a fabbricare oro monetizzabile cio a cui si dedica
I'alchimista, ma a trasformare I'oro comune in «oro filosofi-
co», quello di cui & costituita la Statua-sacerdote. Il figlio del
Sole, I'oro, giaceva nella Terra, nell’elemento di questo nome.
Esso viene trapiantato nella «Terra dei Filosofi» per subire I'o-
perazione alchemica che lo purifica, lo spoglia della sua natu-
ra profana, affinché possa essere modellato in una Statua vi-
vente e parlante che sia sacerdote del Tempio di suo padre, il
Sole. Dunque, dell’oro che é piu dell’oro, dell’oro trasmuta-
to. E diviene questo allorché si unisce alla sua bianca sposa (¢
allora mas femineus). Ed € in un sogno visionario, in mundo
imaginalis, che si manifesta.

64. Il manoscritto B da: «a un rango inaudito».

79



Henry Corbin

I'iniziazione che vi ricevette, ha compreso qualco-
sa del mio segreto®.

Allora comprendete! Vi ho appena suggerito
quale ¢ la mia «storia». Vi ho informati del segreto
nascosto nella cosa che io sono [amri]».

Commento. o dico: tale ¢ il testo stesso dell’espo-
sizione di Apollo fino a questo punto. Bisogna a-
desso commentare le parole che ¢ possibile esplici-
tare, secondo le regole determinate dalla Saggezza
[hikma] e le esigenze della dimostrazione, mante-
nendo la bilancia perfettamente equilibrata.

Io dico in commento a tutto cio: il tempio del
So-le, la terra perfettamente temperata, gli esseri
dei tre regni che vi si trovano e sono in dipenden-
za dal Sole, e ai quali il saggio ha fatto allusione,
tutto cio costituisce un lignaggio® per il Sole, ed &
a lui relativo. Tutto ci6 che Apollonio menziona &
perfettamente intelligibile, chiaro e dimostrativo
in Filosofia [hikma]. Quanto alla bellezza della ter-
ra che egli menziona, ai minerali, bestie selvagge
e uccelli che contiene, tutto ci6 discende dalla di-
pendenza dal Sole, e questo vale allo stesso modo
sia per I'apparente [zdhir] che per il nascosto [bd-
tin]. Quanto al sogno che riporta I’autore, egli lo

65. Vedere in En Islam Iranien cit., II, pp. 301 e ss. la traduzio-
ne (da PSEUDO-MAJRITI, Das Ziel des Weisen) di questo episodio
dell'incontro iniziatico di Ermete con la sua Natura Perfetta. E
lo stesso racconto che Apollonio/Balinas riprende per conto
proprio. Certi passaggi del Libro delle Statue concordano lette-
ralmente con cio che si pud leggere nel Sirr al-khaliga (11 segre-
to della Creazione, intitolato anche K. Al-'ilal, Libro delle Cause).
Cfr. JurLius Ruska, Tabula Smaragdina, op. cit., pp. 132-135 del
testo arabo, e pp. 135-189 della traduzione tedesca. Beninteso,
sarebbe stato interessante compararlo. Non ne abbiamo qui
né lo spazio, né il tempo.

66. «Un lignaggio», ar.: nisba, all’origine «rapporto di con-
sanguineiti», e, in un senso pii ampio, «relazione».

80



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

menziona perché sa che il sogno [visionario] tra-
smette una rivelazione divina [wahy], allo stesso
modo che la scienza che spiega e alla quale fa rife-
rimento nel suo Libro delle Sette Statue € una rivela-
zione divina.

Il raduno delle genti all’appello dell’araldo, il
pulpito [minbar], la statua d’oro [sanam], tutto cio
fa parte del rituale, allorché si manifesta il re o il so-
vrano nella luce della sua sovranita, o prende posto
sul suo minbar o sul trono della sua regalita, in virta
della regola che le genti si radunano attorno a lui -
tanto ;)iﬁ che si tratta qui del Figlio del Sole e del vi-
cario® della sua sovranita in Terra. Ma le genti non
si radunano in realta che attorno all’oro, perché &
la pin apparente delle cause della qualita superiore
del rango. Esso ¢ la causa del raduno e della deci-
sione risoluta per ogni oggetto di ricerca, in ogni ri-
cerca. E tutte le qualita del luogo che Apollonio
menziona, le specie dei tre regni naturali che vi si
trovano, le bestie selvagge, gli uccelli e gli attributi
della statua, il minbar e il giacinto, la cupola e I'uc-
cello, le pietre preziose e tutto il resto che ¢é stato
descritto, tutto cio si ricollega alle Bilance del Sole
e sono i suoi legami nel mondo inferiore. E tutto
cio che il Saggio [Apollonio] menziona dando la
parola alla Statua, € di una evidenza cosi perfetta
che conduce ai segreti esoterici ed essoterici di tale
Statua; colui che li possiede accede a una certa con-
dizione, e quale condizione! C’¢ qui un’allusione
implicita al mundus anificiosus [ al-'alam al-sind’i] per

67. Il termine khalifa, tradotto con «vicario», «luogotenen-
te», «diadoque» definisce il sostituto o il successore di un so-
vrano o di un maestro. Cosi i successori del Profeta Muham-
mad, a capo della comunitd musulmana, hanno preso questo
titolo di «califfo» (da I'Inviato di Dio). In un senso piti profon-
do, il Corano (II, 28) annuncia che 'uomo, Adamo, fu creato
da Dio come suo khalifasulla terra.

81



Henry Corbin

chiunque ¢ in grado di comprendere i segreti della
Filosofia [hi#kma], per chiunque sia un risvegliato.
Comprendi.

3

In seguito il Saggio (Apollonio) parlando per
lingua della Statua che vide nel sogno visionario,
quando questa ebbe salito il minbar e iniziata la sua
predica, disse:

«Sappiate che quando mi unisco alla mia sposa
bianca e bella, pura e dolce al toccarla, si produce
un incremento della sua bellezza e del suo splen-
dore. La bellezza del suo viso indica che ella ¢ in
accordo con me. Perché cio che io sono ¢ tale che,
quando mi congiungo a lei, allora non c’¢ niente a
questo mondo che sia di rango superiore a noi,
niente che sia piu perfetto di noi in potenza ¢ ma-
gnificenza, niente che sia di dignitd piu grande
della nostra.

Non proviene da me un mio simile se non dopo
la mia unione nuziale con la mia sposa, che conce-
pisce di me un mio simile®. Quando la semenza &
stata seminata ed ¢ germinata, in seguito viene
mietuta, poi macinata, poi trasformata in pane e
diventa il nutrimento di uomini e animali®. Il

68. La Statua-sacerdote & essa stessa Filius Philosophorum e poi-
ché congiunge maschile e femminile, ha la virta di produrre
nella persona dell’alchimista praticante e meditante questo
medesimo Filius Philosophorum (cfr. qui sopra la nota 63). E
precisamente a questo mistero che sono iniziati qui gli adepti
radunati in sogno visionario nel Tempio del Sole. Tutto cio
confermato dall’affermazione ripetuta nel commentario che
la Statua ¢é fatta non di oro comune, ma «dell’'oro dei Filo-
sofi».

69. Cfr. qui sopra il nostro «Prologo», § 5, la «parabola del
grano». Il grano non ¢, certo, la Pietra filosofale. Questa é sim-

82



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

mondo prospera, le creature vivono. Per favore no-
stro, ecco che visse nell’agio chi non aveva potere
di niente. Mai [questo nutrimento] sparisce né vie-
ne annientato perché ¢ un dono sublime di Dio
che ci ¢ largito».

4

Commento. lo dico: I'allusione della Statua d’oro
riferita a se stesso, a suo padre il Sole, alle sue vesti,
al suo minbar in giacinto, alla cupola che lo sor-
monta, all’aquila che sormanta la cupola, agli scali-
ni del minbar e tutto cio che il Saggio [Apollonio]
ha descritto, 'azione di grazia che la Statua profe-
risce per il suo Creatore, in breve tutte le descrizio-
ni che ne ha date, sono tutti indizi che dimostrano
che I’oro di cui ¢ fabbricata la statua dotata di que-
ste qualita, ¢ ’oro dei Filosofi [al-gawm], non I'oro
comune, ordinario [al-’édmma]. Esso, dalla miniera
in cui Dio lo produsse in origine, & trasferito alla
miniera dei Filosofi. Vi soggiorna a lungo: i Filoso-
fi lo trattano, lo elevano, lo educano, lo rettificano
con le operazioni della Saggezza [hikma] e con il
lavoro dei Saggi consistente in ogni tipo di rettifi-
ca, educazione e alimentazione, mediante il nutri-
mento adatto alla sua crescita, quello che scaturi-
sce dalla Roccia Sublime, che si trova nella Valle

bolicamente assimilata agli alimenti terrestri che crescono dal
seno della terra. «Nondimeno, commenta Jaldaki, i Filosofi
non seminano nella loro Terra che il seme capace di produrre
le cose desiderate, simili al grano e agli altri nutrimenti, alle
bevande, ai vestiti, a tutto ci6 di cui hanno bisogno. Questo &
il seme dei Filosofi che produce I'Elisir, e I'Elisir produce I'o-
ro abbondante e prezioso. Quando qualcosa di cio € nella ma-
no del Filosofo, gliene basta una piccola quantita per nutrire
una grande folla di uomini e animali». Una folla di uomini
che saranno altrettanti Filii Philosophorum; di animali che sa-
ranno gli animali simbolici popolanti i dintorni del Tempio
del Sole.

83



Henry Corbin

Santa. Quando la Roccia € colpita con la Chiave su-
blime, che ¢ il bastone di Mosé, la Roccia brilla e
ne sgorga I’Acqua, che ¢ un’acqua piu bianca del
latte e piu dolce del miele; per la Chiave - che & il
bastone di Mosé - sono necessarie lunghe dita; es-
sa racchiude dei misteri sublimi di cui Dio ha fatto
discendere il segreto su Adamo.

Poi i Profeti se la sono trasmessi in eredita, dopo
Enoch. E il segreto ¢é stato rivelato nella Torah e
nei libri dei profeti. Infine Dio I’Altissimo ha rive-
lato il segreto del mondo dell’Arte alchemica nel
sacro Corano e in numerosi luoghi, facendovi allu-
sione, glorificandolo e magnificandolo. Dio I’Altis-
simo dice per esempio in questo versetto del Libro
Eloquente (il Corano):

«Di’: Dio ¢ il creatore di ogni cosa, & I'Unico, il Vit-
torioso. Egli fa scendere 'acqua dal cielo si che i fiu-
mi scorrono nella loro dovuta misura, e la corrente
porta schiuma galleggiante; da cio che gli uomini ar-
roventano con il fuoco, per ottenerne ornamenti o
utensili, esce una schiuma simile a quella —.cosi che
pone in similitudine il vero e il falso — e quanto alla
schiuma, essa va perduta come cosa rigettata, mentre
cid che ¢ utile agli uomini rimane sulla terra: cosi Dio
propone le sue parabole» (XIII, 17-18).

Qucgli esegeti del Corano che comprendono il
vero senso”, hanno trovato in questo prezioso ver-
setto dei riferimenti evidenti al mondo dell’Arte
alchemica, all’origine della Pictra Nobile, e al trat-
tamento da farle subire. Non c¢’¢ dubbio che la sor-
gente dell’acqua della pietra Nobile sgorghi dal

70. Ar.: ahl al-tahqig, coloro che hanno accesso al senso vero
(haqiga), per la comprensione del senso interiore (bdtin), eso-
terico.

84



1l Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

cielo. Cosi «Dio fa cio che piu Gli piace» (vedi Co-
rano, III, 25).

E sappi che i Filosofi hanno designato la Pietra
Nobile mediante denominazioni simboliche. Essi
hanno detto che ¢ oro, tanto in senso proprio,
quanto in senso figurato”. Ed € una cosa assodata
e considerata come necessaria per loro che la Pie-
tra Nobile ¢ una in quanto alla specie, ma due [o
nata da due] quanto alla persona e alla forma™
nella composizione. Essa & Terra e Acqua, caldo e
secco, freddo e umido, Sole e Luna, Acqua e Pie-
tra, attivo e passivo. Tra questi doppi [termini], c’é
rapporto [nisbha] e accettazione. Capisci bene cio
che diciamo.

Cosi dunque, allorché I’operante ha aperto™, la
Chiave essendo ottenuta, ed egli ha colpito la Roc-
cia con il bastone di Mos¢, quando la Pietra trasu-
da, e ne scaturiscono dodici fonti, e ne colano I'Ac-
qua, I’Olio, il latte e il miele, e la Pietra dei Filosofi
si € nutrita di ci6 che ne & sgorgato e se ne ¢ allon-
tanata, e ha preso un colore rosso con un irradia-
mento che affascina lo sguardo, allora & proprio
I’oro dei Filosofi che viene chiamato la Pietra. E
che cos’¢ 1'oro volgare in rapporto a cié che noi
menzioniamo per tradizione e per esperienza? Ca-
pisci bene. Perché accade che l'intelligenza degli
uomini resti stupefatta davanti a cio.

71. Tanto piu il senso figurato (majdz) sara il senso proprio,
trattandosi dell’oro dei Filosofi, tanto piti questo sara letto co-
me majaz, I'oro «del comune» essendo preso in senso figurato.
72. Unita della specie (naw') e dualita quanto alla pesona
(shakhs) e la forma (sdra): € meno I'idea dell’androgino che
quella della coppia ermetica che Jaldaki definisce qui (ovvero
«unita dell’essenza senza confusione delle persone» nella Tri-
nita).

73. Letteralmente: «quando l'apritore ha aperto». La radice
FTH (aprire) ha ugualmente il senso di «vincere», «conquista-
re».

85



Henry Corbin

Questa ¢ dunque la Statua intorno alla quale si ra-
dunano le gent nel sogno visionario [al-mandm al-
wahy] di cui il Saggio ci ha narrato il racconto, e nel-
la predica della quale essi hanno appreso le verita
metafisiche nell’intenzione di coloro che compren-
dono I'insegnamento iniziatico. Il Figlio del Sole
parla qui di se stesso, di cio che & latente in lui e di
cio che ¢ segreto. Egli divulga la sua realtd occulta,
segreta, per colui che pud capire il suo discorso, e
parla chiaramente della sua sposa, la bianca vergine
immacolata, bella e dolce al tatto, con una descri-
zione realista [muhagqaq] che corrisponde alla li-
berta [ikhtiyar] e al conseguimento, dopo I'apertura
e la penetrazione. Il testo dice per spiegare I’'opera-
zione a uso del saggio qualificato: «[...] quando io
mi unisco alla mia bianca e bella sposa, pura e dolce
al toccarla». Egli non intende del tutto con queste
parole, cio che si conosce in Filosofia [ hikma] come
la «prima unione nuziale» [altazwij al-awwal], per
quanto questa sia il punto di partenza [asl]. E nean-
che egli intende qui la «<seconda unione nuziale» a
cui si applica il lavoro alchemico™.

Ne ¢ prova che la statua non diviene una Statua
se non dopo che la si ¢ fatta uscire dalla sua minie-
ra originaria. Ed essa non diventa una Statua dota-
ta di un corpo se non dopo un insieme di lavori, di
trattament e di operazioni. Le si innalza un min-
bar ed essa non ne salc gli scalini fino al piu alto se
non quando ¢ pervenuta al termine dell’operazio-
ne; essa non esprime il suo stato” con un’eloquen-

74. Jaldaki spiega altrove chc la prima composizione (tarkib)
o unione nuziale ((azwij) consiste nell'unione del Fuoco e
dell’Acqua; la seconda, della riunione dell’Aria e della Terra.

75. Ar.: lisan al-hdl, vale a dire: «Lasciare parlare il suo stato
senza avere bisogno di pronunciare una parola». Presso i sufi,
questo «linguaggio silenzioso» esprime lo stato spirituale; rag-
giunge la nozione di «linguaggio degli uccelli».

86



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

za perfetta se non quando ¢ diventata spirituale,
umana, angelica, solare, luminosa, raggiante, di
rango elevato, prodiga del suo insegnamento, con
le sue parole e la sua eloquenza, all'insieme della
creazione. Il Figlio del Sole spiega che la sua sposa
é bianca, ha bellezza, grazia e luce, e che ha una
pelle senza macchie; il che significa che essa é pu-
ra da ogni cattiva proprieta o sporcizia, da ogni di-
fetto, e che & dolce al tocco. E la dolcezza, esatto
opposto della durezza, non sfugge al Saggio.

5

Quanto al senso di queste parole: «Quando mi
unisco a lei, si produce una crescita del suo splen-
dore, e cio indica che lei € in accordo con me», &
questo un discorso veritiero che merita considera-
zione. Gia i Saggi hanno fatto allusione a ci6 nel
passato, ed essi hanno detto: «La Natura si rallegra
della Natura». Questo proposito ha origine nella
Bilancia della Predeterminazione, la cui alta azione
si esercita ininterrottamente; € la causa superiore
per la conservazione dell’ordine del mondo trami-
te I’'amore [ ishq] e la dilezione [mahabba], origina-
to dal mutuo riconoscimento, dall’'omogeneita di
natura e dall’adattamento dell’uno all’altro.

E cio a cui fa allusione il profeta veridico e sicu-
ro [Muhammad] quando dice:

«Gli spiriti sono delle legioni arruolate [fin dalla
preesistenza]. Quelli che tra di loro si riconoscono
[qui dabbasso] entrano in simpatia gli uni con gli al-
tri. Quelli che si respingono mutualmente tra di loro
sono in ostilita reciproca»’s.

76. Questo hadith dalla forte reminiscenza platonica esprime
ci6 che Jaldaki intendeva, nel paragrafo precedente, per «Bi-
lancia della predeterminazione» (mizdn al-tagdir). Qui i due
piatti della bilancia, sono i due spiriti che si sono conosciuti

87



Henry Corbin

Cosi, € per corrispondenza di natura e lignaggio
comune [nasab] che si esplicano I'accordo reci-
proco e la comune ascendenza, e che d’altra parte
si spiegano l'ostilita reciproca, I’antipatia, 1’avver-
sione, I'odio, I'allontanamento di uno rispetto al-
I’altro secondo la Bilancia della distanza e dell’al-
lontanamento o al contrario del riavvicinamento
per cio che riguarda il cuore.

Quando dunque si sono riuniti ’Amante e 'A-
mata, dopo ardente desiderio e divampare di pas-
sione, e si sono completamente uniti nella con-
giunzione che comporta I’armonia, I'impegno re-
ciproco e la consociazione, quando sono perfetti
I'unione nuziale, I’accordo, I'unita amorosa, ecco
che appare sui lineamenti del viso il mistero della
luce e della bellezza. Allora, quando la felicita dila-
ta il petto e il cuore ¢ in allegria, ecco che il sangue
sale dalla cavita sinistra del cuore fino alla superfi-
cie del viso. Il viso brilla del fulgore della luce del-
l'aurora [bi-al-ishrdq] d’allegria e di gioia nell’in-
contro dell’Amante e dell’Amata. E in questo sen-
so che il Saggio eminente ha pronunciato i versi se-
guenti: meditali!

«Jo abbraccio [la mia Amata], la mia anima sem-
pre colma di desiderio [per lei]

ma dopo la stretta ¢ possibile avvicinarsi ancora di
piu?

Metto un velo sulla sua bocca affinché muoia la
mia passione,

ma il mio delirio amoroso non fa che accrescersi.

L’amore che mi possiede mi consuma a tal punto

nelle presistenza. La Bilancia é in equilibrio quando si ritrova-
no e si riconoscono in questo mondo: € la «causa superiore
per la conservazione dell’ordine del mondo con I'amore e la
dilezione».

88



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

che niente di ci6 che potrei bere riuscirebbe a cal-
marlo.

Questa passione in me non misura la sua fiamma

in modo che si vedano i due spiriti mescolarsi».

Considera dunque, fratello mio, come il Figlio
del Sole menziona l'unione [ittisél] per prossi-
mitd, e come egli afferma che dopo aver ottenuto
il segreto della congiunzione e dell’esistenziazio-
ne’’, non possa accontentarsi di niente di meno
della mescolanza, dell’accordo perfetto e dell’u-
nione. Cio conferma cio che il Saggio [Apollonio]
ha menzionato per bocca della statua, questa co-
noscenza che gli € rivelata [wahy] in sogno, riguar-
dante il segreto dell’accordo perfetto e dell’accre-
scimento della bellezza e della grazia dopo il con-
giungimento, la fusione, I'unione e I’armonia.

6

Quanto alla spiegazione delle parole pronuncia-
te [dalla Statua]: «Io sono colui che, se si congiun-
ge a lei [alla sua bianca sposa] non c’¢ niente allo-
ra in questo mondo che sia di rango superiore a
noi, niente che sia piu perfetto di noi per potenza
e magnificenza, niente che sia di una dignita piu
grande della nostra», io dico: nei segreti delle na-
ture dei congiungimenti’ Dio I’Altissimo ha posto
degli indizi rivelanti le modalita connesse agli esse-
ri, perché esse sono dei segnali [‘alamat], soprat-

77. Esistenziazione, ar.: ijdd. Il manoscritto A da #hdd, unifica-
zione.

78. «Le congiunzioni»: I'arabo girdndt definisce il rapporto
astronomico tra due pianeti allo stesso modo dell’'unione e
del matrimonio umani. Non si tratta qui di astronomia ordi-
naria. Con i loro movimenti il sole e la luna formano i disegni
di un testo cifrato, che ci pud informare sui cambiamenti di
stato nelle entita terrestri.

89



Henry Corbin

tutto la congiunzione del sole e della luna che si
produce una volta alla fine di ogni mese; allora si
produce la consociazione [al-jtimd’] tra i due. Al-
lorquando si produce questa congiunzione, non
c’é niente in questo mondo che sia di rango supe-
riore al loro, né piu perfetto di loro per potenza e
magnificenza, né di dignita piu grande. In effetti,
Dio li ha colmati e ha fatto di entrambi rispettiva-
mente i segni della notte e del giorno. Nella forma
[siira] della loro consociazione alla fine di ogni
mese, Egli ha posto dei simboli e degli indizi prefi-
guranti tutti gli eventi che accadranno durante i
mesi a venire negli Elementi, le Nature [al-tabd’i’]
nei tre regni, nell’abbondanza delle acque e dei
fiumi, nei cambiamenti dell’atmosfera e nell’insie-
me dei movimenti relativi alle grandi citta, i capo-
volgimenti di sorte [al-taqallubat], i viaggi, I’arrivo
delle notizie, il procedere delle navi tra le acque e
i venti verso ogni paese, le nascite che si produr-
ranno nel corso di tale mese, le questioni e le scel-
te che si porranno in futuro.

Lo stesso avviene quando si produce la seconda
composizione™, e il Sole e la Luna sono associati
nel principio prodotto dall’Arte [alchemica] in
una congiunzione propizia, scelta al suo preciso
momento tra i giorni e le notti. E per questo che
il Saggio enuncia, dando la parola alla Statua d’o-
ro, cio che conviene alla coppia formata dalle
due fonti di luce [il Sole ¢ la Luna] quando sono
riunite. Niente ¢ allora di rango supcriore al loro,
niente piu perfetto per potenza e magnificenza,
né di una dignita piu grande. Lo stesso anche nel
«mondo prodotto dall’arte», quando sono riunite
e in congiunzione; perché allora deriva dalla loro
coppia ogni essere, come bellezza. Comprendi

79. Cfr. sopra, nota 74.

90



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

bene la saggezza e abita questa dimora. Poiché tu
sei sicuro finché resti legato a noi da un atto di fi-
ducia.

8

Quanto al senso di queste parole (pronunciate
dalla Statua): «<Non proviene da me un mio simile
se non dopo la mia unione nuziale con la mia spo-
sa che concepisce da me un mio simile», € ci6 a cui
fanno allusione i Saggi quando dicono: «Le cose
producono i loro simili e fanno uscire da esse stes-
se i loro analoghi». Ed € anche a questo che mira-
va il Saggio consapevole del segreto nascosto, Dhii
al-Nan®, quando (in versi) diceva:

«Dall’asino & generato 1'asino,

e 'ippodromo fa conoscere i segreti dei cavalli.

Il ramo [far’] non assomiglia a nient’altro che alla
sua radice;

esso le € analogo quanto al suo proprio ramo e al-
la sua forma.

Rifletti, paragona. Se sei capace di deduzione, ci6
che ricerchi non ha niente di oscuro.

Se arrivi a una chiara conoscenza [dei rami]

otterrai in ricompensa degli insegnamenti sulle
qualita [delle radici]».

Io dico: analogamente allorché il Saggio [I’alchi-
mista] ha operato I'unione nuziale tra il Figlio del
Sole e la Figlia della Luna, costei concepisce da lui il
suo simile, un essere bello quanto lui, al quale nien-
te puod esserc comparato per il fascino dei tratt.
Comprendi bene! Noi passiamo attorno al tuo collo
questo magnifico segreto, come una collana.

80. Sufi egiziano, morto nel 245 H. [859], al quale sono attri-
buiti un certo numero di trattati e di detti in scienze occulte.
Sulle opere alchemiche trasmesse sotto suo nome, cfr. SEZGIN,
op. ciL., p. 273.

91



Henry Corbin

Quanto al senso di queste parole: «Poiché quan-
do la semenza ¢ stata seminata e ha germinato, es-
sa € in seguito mietuta, poi macinata e trasformata
in pane, e diventa il nutrimento delle bestie e degli
uomini. Il mondo & prospero, le creature vivono.
Per nostro effetto, ecco che vive in agiatezza colui
che non aveva potere di niente. Mai [questo nutri-
mento] sparisce o ¢ annientato perché ¢ un dono
sublime che viene da Dio e ci ¢ elargito», io dico: si
sono indicati i fondamenti della generazione in
base a un rapporto di lignaggio [nisba] e secondo
I’ascendente originale. La generazione dell’'uomo
risulta dalla realta delle specie [naw’iyya] umane,
quella delle piante dalla realta delle specie vegeta-
li, quella animale dalla realta delle specie animali.
Ugualmente il minerale, per la sua provenienza, ri-
manda alla realtd delle specie minerali. [Il Figlio
del Sole] lo paragona, in metafora, con la semenza
che, quando ¢ stata seminata e ha germinato, vie-
ne in seguito mietuta e macinata, trasformata in
pane, e diventa il nutrimento degli uomini e delle
bestie, e il mondo prospera, le creature vivono. E
la ragione per cui le genti designano correntemen-
te il pane con il nome di ‘aish®, come se il pane
fosse una metafora della vita, poiché ne ¢ I'alimen-
to. Un uomo saggio ha anche detto: «Il pane &
Adamo [la razza umana] nella sua interezza», vale
a dire che il nutrimento dipende solo da lui: si che
quando si ottiene il pane si € trovato tutto il nutri-
mento, € quando manca, € tutto il nutrimento a
mancare, poiché non c’¢ vita che grazie al nutri-
mento. E anche se tu trovi alimenti diversi dal pa-
ne, esso nondimeno ¢ insieme I’origine e la conse-
guenza, € cio che da la vita, ¢ la vita stessa.

81. Nome corrente del pane nell’arabo parlato in Egitto,
paese dove Jaldaki trascorse I’'ultima parte della sua vita.

92



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio d: Tiana

Da cio6 [questo Saggio] ha detto: «Commette
I'errore degli ignoranti chi dichiara la Pietra Nobi-
le ¢ il grano». Alcuni Saggi non la designano cosi
se non considerando che il grano ¢ il nutrimento
dell’'uomo e produce il sangue, il quale ¢ la vita
dell’'uomo, cosi come il liquido seminale, che é I'o-
rigine dell’esistenza dell’'uomo; che produce I'ac-
qua e la fonte della vita e del pudore, € il grasso, in
cui sono il segreto e le segnature [al-dthdr]; il latte
che ¢ il nutrimento dei nutrimenti e dei bambini
piccoli; il sistema pilifero, la bile gialla”“’, che é I’al-
bero dell’immortalitd e dell’immutabilita, che fu
vietato ad Adamo nel Paradiso. Ed ¢ I’albero che
fu la causa della prova. Comprendi bene tutti que-
sti simboli perché corrispondono perfettamente
alla Pietra dei Filosofi, dopo matura riflessione,
per analogia con i suoi stati e le sue azioni.

Nondimeno dir6é questo: i Filosofi non semina-
no nella loro terra che la semente che produce le
cose desiderate, simili al grano e agli altri nutri-
menti, bevande, vestiti, organi, cosi come tutte le
cose e gli utensili di cui hanno bisogno. In effetti la
semenza dei Filosofi produce I’Elisir ¢ questo pro-
duce la sovrabbondanza. Allora quando il lavoro
del Filosofo ha generato un risultato analogo, glie-
ne basta una piccola quantita per nutrire una gran-
de folla di uomini ¢ animali. Quando si ¢ allora ge-
neralizzata la sua abbondanza, uomini e bestie
possono viverc. Questo mondo prospera e i mezzi
di sussistenza si accrescono per favore divino.

In breve, il Figlio del Sole proclama cioé che Dio
I’Altissimo ha prodigato a suo padre, e in seguito a

82. Su questo ruolo essenziale attribuito alla bile gialla
(mirdr) - cioé I'’elemento secco e caldo -, cfr. Dix traités d’al-
chimie di JABIR 1BN HAYYAN, trad. P. Lory, Parigi, Sinbad, 1983,
pp- 101-103. Altra lettura possibile: mardr, una specie di bian-
cospino.

93



Henry Corbin

lui stesso, in sovrabbondanza di doni. In effetti,
Dio ha da una parte attribuito in proprio e ha dato
a suo padre il Sole una luce e uno stato che non ha
conferito ad alcuno dei corpi celesti: Egli ne ha fat-
to nei cieli un re, tra le sette sfere un sovrano, al
quale i nobili angeli ubbidiscono. D’altra parte
Egli ha attribuito da sé a suo figlio 'oro nel mondo
inferiore, per la miniera dell’attribuzione specifi-
ca, la nobilta e la nobilitazione. Quando dunque il
Filosofo I’ha educato, I’ha trasferito alla «miniera
dei Filosofi», gli ha applicato la propria Chiave su-
blime, e ne ha perfezionato I’educazione tramite
gli ingredienti della Pietra Nobile; e in seguito I'ha
unito alla sua bianca e dolce sposa, come ¢ stato
detto piu sopra, allora nascono da lui il suo simile
e i due Elisir del Sole e della Luna. Allora, nessuno
spazio pud piu contenere la precellenza che Dio
ha prodigato alla loro coppia, e nessuna durata po-
tra annientarla o cancellarla. Perché la produzio-
ne del segreto della loro coppia € un dono di Dio
I’Altissimo, poiché contiene il segreto divino che &
il segreto del suo Nome il Generoso [al-Karim®].
Comprendi, fratello mio, i fondamenti dell’inse-
gnamento iniziatico che ti abbiamo spiegato. Pro-
duci nel tuo pensiero® la forma della Statua d’oro,
il tempio del Sole, il minbar, la cupola, I'aquila che
la sovrasta, e domanda a Dio il Generoso, I'Elargi-
tore, di farti arrivare alla chiave e di toglierti il velo
dagli occhi.

83. Cfr. sopra, nota 33.

84. La manipolazione degli oggetti naturali serve di supporto
a una meditazione che costruisce la statua interiore, il corpo
sottile e il mondo immaginale di costui. Ogni prosperita sopra
descritta, quella degli uomini e delle bestie, concerne allora la
popolazione di questo mesocosmo.

94



1l Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

8

In seguito il Saggio (Apollonio) rivolge per boc-
ca della Statua un discorso fermo e preciso indiriz-
zato agli iniziati, da parte di suo padre il Sole, di-
cendo:

«Io sono colui che illumina I’Aria con la sua lu-
ce. Sono colui che scalda la terra e ne fa uscire la
meraviglie vegetali. Io sono colui che, per sua au-
torita sovrana, respinge I’oscurita delle notti. Sono
io che faccio sorgere i giorni del mondo. Io faccio
crescere tutti i fiori. Io rivesto di luce ogni cosa che
possiede la luce. Ogni cosa bella, ogni cosa grazio-
sa e brillante, proviene dalla mia arte e dalla mia
opera. Colui che rivesto con una parte dei miei ve-
stiti, costui percepisce la bellezza completa e la lu-
ce totale, perché il mio colore ¢ il piu bello, il mi-
gliore e il piu brillante dei colori...»

Commento. Sappi che Dio I'Altissimo ha creato
I’Universo intero e I’ha diviso in due parti, una, at-
tiva, [che esercita la sua azione] su di un’altra, pas-
siva®. E siccome appartiene alla condizione dell’a-
gente (I'attivo) il comprendere, il proferire e il di-
scorrere, gli € proprio il dire: «Ilo ho agito, io ho
chiesto», cosi come il sovrano dichiara: «Noi abbia-
mo ordinato, noi abbiamo prescritto», con il plu-
rale di maesta; ¢ come il giudice [il gddi] dichiara:
«Io ho giudicato, io ho deliberato, io ho firmato»,
e la sua parola si applica permanentemente. Lo
stesso quando I'uomo afferma: «Ho agito in tale e
tal’altra maniera», e ugualmente si possono rap-
portare al sole gli atti e le segnature che egli pone,
che Dio ha istituito per lui. Ma I’agente in realta e

85. Letteralmente: «un agente (f@’%l) in un recipiente (gd-
bil)».

95



Henry Corbin

in senso assoluto, ¢ Dio I’Altissimo, e I'insieme de-
gli atti che procedono negli esseri a partire da un
agente qualsiasi, hanno luogo grazie al Suo aiuto
[madad], alla Sua potenza e alla Sua volonta.

Cosi, ogni agente che agisce su un paziente [un
ricettacolo, ¢gabil] tra le cose create, produce la sua
azione grazie all’energia che Dio gli ha conferito, e
l'origine di ci6 che alimenta questa energia viene
dalla potenza divina. Se supponiamo che Dio sop-
prima l'alimento di questa energia, quest’ultima
sarebbe abolita essa stessa, 'azione non potrebbe
avere luogo, e la capacita di agire sarebbe sottratta
all’agente in quanto agente. L'agente non sarebbe
quindi un agente, non ci sarebbero per lui dei pa-
zienti su cui agire, e sarebbe in posizione di arresto
e di impotenza. La forza e la potenza appartengo-
no dunque a Dio I’Altissimo. E Lui che provvede
allo spirito della vita. Spetta a Lui di dare la vita,
come di togliere la forza e I’alimento di questa for-
za, e di produrre allora la morte. Egli ¢ il Vivente,
cosi che «non c’¢ altro dio che Luij, il Signore del
Trono magnifico» (Corano, XXVII, 26).

Dunque, in virtu di queste precisazioni, allorché
I'agente di una cosa dichiara: «Io ho fatto questo»,
il suo dire € metaforico sotto un certo aspetto, e ve-
ro sotto un altro. Poiché da una parte, la forza tra-
mite la quale agisce non gli ¢ data per essenza —
perché se gli appartenesse per essenza, egli avreb-
be ugualmente la potenza per essenza; ne segui-
rebbe che egli sarebbe il creatore dei suoi propri
atti, e che la potenza emanerebbe da lui per la sua
essenza stessa, non certo per effetto di un altro, cio
che ¢ impossibile, poiché egli & ’agente rispetto a
una certa forza e tale forza tramite la quale egli &
attivo necessita dell’alimento che gli viene dal
Creatore Vero e Instauratore. Quindi quando I'a-
gente dichiara: «Io ho fatto e disposto cosi», ¢ sot-

96



11 Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

to questo aspetto una metafora. E d’altra parte, il
vero senso della proposizione, ¢ che I'azione ema-
na da lui ad extra, tramite la forza che Dio fa esiste-
re per lui, sebbene questa forza abbia bisogno del
soccorso del Creatore. L’agente ¢ allora I’agente
prossimo grazie a una forza che gli viene accordata
come dono dal Creatore, ma resta sempre possibi-
le che questa forza gli sia tolta, perché in realta
non gli appartiene. Gli & conferita per una durata
determinata, in seguito Dio gliela toglie, se lo vuo-
le — non ci sono divinita eccetto Lui, Egli fa vivere
e fa morire (Corano, VII, 158), ed Egli ha potere
su tutte le cose. Comprendi bene cio.

9

E il Saggio dice, per bocca della Statua d’oro che
a sua volta da la parola al Sole, sovrano delle sfere
celesti e luce del mondo®: «Io sono colui che illu-
mina I’Aria con la sua luce». Occorre qui che il
Saggio e il ricercatore [t4lib] si rappresentino I’E-
lemento Aria e la sua quiddita [mdhiyya], perché il
giudizio che si da di una cosa deriva dalla rappre-
sentazione che ci si fa di essa. Io dunque dico per
farlo comprendere: I’Aria ¢ un corpo sottile [jism
latif] che sfugge allo sguardo, e si manifesta nei
suoi effetti [athdr]. Si espande in tutto lo spazio
[fadéd’] in quanto spazio [vuoto] e in tutti i corpi
cavi. Penetra in tutte lc parti degli animali e dei ve-
getali; occupa gli strati dei terreni quando vengo-
no rivoltati, salvo i minerali le cui parti restano

80. Abbiamo dunque qui un discorso a due livelli: il Saggio
parla seguendo la lingua della Statua, 1’i0 ¢ dunque 1’0 della
statua. A sua volta, questa parla per bocca del Sole, e qui I'io &
quello del Sole di cui essa ¢ il figlio. Si prevede una difficolta
che non esisteva per Apollonio: Dio é I’Agente tramite il qua-
le agiscono gli agenti. Ma qui ¢ il Sole I'agente tramite cui agi-
sce I'agente-essere che illumina.

97



Henry Corbin

compatte € si compenetrano in modo che I'Aria
non possa entrarvi. E siccome Dio I’Altissimo ha
messo la sfera dell’Aria tutto intorno alle due sfere
dell’Acqua e della Terra?¥, il vuoto che si estende
tra la terra e il cielo, riceve necessariamente, a cau-
sa della sua sottigliezza, la luce del sole. Accoglien-
done la luce che gli arriva dal sole, € I’ausiliario del
sole per espanderla a tutti gli orizzonti. Esso comu-
nica questa luce e questa lucentezza, e le fa entrare
in ogni cosa suscettibile di esserne penetrata®. E
dunque vero il detto che I’Aria rischiara con la lu-
ce del sole la totalita degli esseri, con il permesso
di Dio I’ Altissimo.

Quanto alle parole: «Io sono colui che riscalda
la terra», sappi che il calore del sole cade sotto i
sensi, non ci sono dubbi della sua esistenza nel
mondo inferiore. Ma per quanto concerne il mon-
do superiore, c’é una controversia.

C’¢ chi afferma che la luminosita del sole & qual-
cosa che esiste nella realta stessa della sua essenza,
nel senso che la sua massa astrale € costituita di lu-
ce; ed é cio che é vero.

Altri professano che il sole non possiede affatto
la sua luce, ma che la sua massa astrale ¢ trasparen-
te, dotata delle stessa caratteristiche del vetro ben
levigato. Quando la sua massa si alza agli orizzonti
del nostro mondo inferiore, la luce di questa super-
ficie levigata si riflette a partire dal corpo del Sole
sulla sfera dell’Aria nel vuoto tra la terra e il cielo.
Allora gli esseri sono illuminati, il calore e il riscal-
damento si producono uniformemente e necessa-

87. Su questa cosmologia degli Elementi ripartiti in sfere
concentriche, cfr. P. KRAUS, op. cit., pp. 137 e ss.

88. L'Aria & dunque verso il Sole nello stesso rapporto delle
cause seconde riguardo alla causa prima. L’Aria rischiara per-
ché accoglie il Sole. Ecco perché é chiaro ovunque penetri I’a-
ria.

98



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

riamente. Costoro appoggiano la loro tesi con I'e-
sempio dello specchio perfettamente levigato e dei
corpi trasparenti, come il cristallo e il giacinto.
Quando vengono posti di fronte al Sole, I'irraggia-
mento di questo si riflette da tali corpi sulle cose
verso le quali viene diretto. Allora si produce un
forte riscaldamento. Accade persino che il cotone,
il lino si inflammano, cosi come tutto ci6 che, per
natura, ¢ facilmente infiammabile.

Io dico: C’¢ in questa tesi materia di riflessione,
poiché se lo specchio non traesse il calore dalla
massa astrale del sole, non rischiarerebbe e non
provocherebbe la combustione. La luce ¢ in realta
un dono che viene dal sole, € un bagliore lumino-
so. Ora, questo bagliore ¢ nel mondo superiore
una semplice luce, che non produce combustioni.
Quando dunque si riflette questo bagliore lumino-
so sul mondo inferiore, ¢ I'Elemento Fuoco a rice-
verne un’assistenza continua. Dopo, I’Elemento
Aria riceve il suo alimento dal Fuoco. Cosi, I’effet-
to del calore e del riscaldamento nel mondo infe-
riore dipende dalle Bilance della posizione del So-
le, dal suo tragitto, dalla sua inclinazione, dalla sua
rivoluzione lungo la cintura zodiacale e i suoi vari
settori.

Comprendi bene tutto questo. Cosi come I’'Aria
penetra I'insieme dei corpi, altrettanto accade per
il calore del Sole. Ed ¢ la ragione per cui il Sole af-
ferma: «lo riscaldo la terra con il mio calore».
Comprendi!

[...]

11

Quanto a queste parole: «E ne faccio uscire la
meraviglie vegetali», questa azione del Sole cade
sotto i sensi, non c’¢ dubbio. Essa awiene con il

99



Henry Corbin

permesso di Dio I’Altissimo perché la genesi della
totalita delle parti dei vegetali ha il suo principio
nell’'Umidita dell’Elemento Acqua e nella Secchez-
za dell’Elemento Terra. E necessario che si produ-
ca, per i vegetali all’inizio del loro ciclo di vita, una
sorta di riscaldamento che comporta una putrefa-
zione in seno alla terra; poi, che essi subiscano
un’altra sorta di riscaldamento, tramite I'interme-
diario dell’Aria e del calore che ¢ penetrato den-
tro alla terra. Questa penetrazione dell’Aria e del
caldo colpisce la parti vegetali in decomposizione
nella terra, e questo le aiuta ad assorbire I'umidita
e la secchezza in trasformazione. Cid che la pianta
ha cosi assimilato diventa un nutrimento «chimi-
co»? continuo, che la fa crescere. Essa lo riceve,
nel corso della sua genesi, gradualmente, ramifi-
candosi. In seguito spunta dalla terra diventando
una pianta verdeggiante, che ha operato la sua me-
tamorfosi tramite I’elemento sottile della terra e
dell’acqua, generata e nutrita dal calore umido e
dall’Aria. E questa pianta non smette di crescere e
di assimilare il suo nutrimento sottile, di produrre
le sue strane meraviglie, i suoi fiori, i frutti, fino al
suo termine. Senza il calore del sole, la penetrazio-
ne dell’aria, I'umidita dell’Acqua, I’elemento sotti-
le della Terra [...], le meraviglie del mondo vegeta-
le non potrebbero prodursi, poiché la potenza di-
vina ha disposto che la genesi del mondo vegetale
si producesse tramite questi intermediari e queste
cause. Comprendi bene cio. Se venisse dunque a
mancare il calore del sole nell’insieme delle gene-
razioni terrestri, la loro genesi ne sarebbe impedi-
ta, esse si corromperebbero dopo essere state sul
punto di prodursi. Cosi dunque il calore del sole &
propriamente — con il permesso divino - I’origine

89. «Chimica», ar.: kaymisi, «assimilato dal succo gastrico»,
kaymus, dal greco khumos (da cui «chimo»).

100



1l Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

della crescita delle generazioni terrestri. Com-
prendi bene!

12

Per questo il Saggio dice per bocca del Sole:
«Sono colui che scalda la terra con il mio calore e
ne faccio uscire la meraviglie del mondo vegetale».
Quanto a queste parole: «E io respingo, con la mia
autorita sovrana, l’oscurita delle notti», io dico a
commento: il Saggio ha gia esposto chiaramente
che il Sole possiede un’autorita sovrana [sultdn] e
che in realta la sua regalitd non esiste se non per
mezzo della luminositd [nuérdniyya], il fulgore e
I'irraggiamento [ishrdq] che Dio gli ha conferito;
cio a conferma di quanto ti abbiamo dimostrato,
ossia che la luminosita e il fulgore possiedono au-
torita e forza. In effetti, la luce é la sostanza [ mad-
da] della vita, della natura spirituale [rihdniyya] e
del movimento. Per contro, 'oscuritd delle notti
comporta il freddo, I'immobilita e il congelamen-
to, quindi la morte, a causa dell’assenza di luce dal-
la vita dovuta all’occultamento del Sole. Quando
appare l'irradiamento dell’aurora [ishrdq] emesso
dalla massa astrale del Sole, la notte ¢ respinta, la
sua oscurita arretra, il regno della luce e del gior-
no assume tutta la sua forza.

Ci sono in tutto questo segni evidenti della po-
tenza preterna vittoriosa, affinché tu sappia, o uo-
mo, che ¢ qui cio che genera la vita. Colui dunque
il cui stato di luce appare, manifesta anche la vita.
Colui che perde lo stato di luce, la sua essenza stes-
sa si oscura tra le tenebre, anche se egli € tra i vi-
venti®. In effetti, la luce manifesta [zahir] & il ful-

90. Vale a dire: anche se & tra coloro che sono biologicamen-
te vivi, & spiritualmente morto. La vita biologica & un derivato,
un fenomeno momentaneo dovuto al fatto che il corpo orga-
nico ¢ il ricettacolo di una luce. Per questa Luce, che ¢ essen-

101



Henry Corbin

gore aurorale che si alza agli orizzonti, e la luce na-
scosta [bdtin] ¢ la conoscenza che guida verso la
proclamazione dell’unita [tawhid] del Dio Vero,
Instauratore, Creatore.

Questa luce manifesta, causa della vita dell’uo-
mo, € un accidente [ ‘arad] che si separa da lui al
momento della sua morte fisica, ma non diciamo
che essa € un accidente se non fintanto che consi-
deriamo che essa viene a ritirarsi dal corpo®. Quan-
to alla luce nascosta, gnostica, essa non ¢ mai aboli-
ta, né si ritira al momento della separazione (del-
I'anima dal corpo®). Essa continua a splendere,
con il permesso divino, sull’anima umana dopo la
sua «morte». LLa sua vita ritorna verso ’anima, i cui
elementi restanti della sua essenza interiore spiri-
tuale [dhdt batina rihdniyya] si uniscono di nuovo.
Le parti in questione sono le seguenti®:

za della Vita e dhdt, forma essenziale, nell’'uomo, si tratta di
vincere la morte nel senso vero, la morte spirituale, la spari-
zione della luce. E a questo che mira I'operazione alchemica
meditata in queste tre fasi, ¢ qui I'oggetto principale dell’inse-
gnamento del Libro delle Sette Statue.

A proposito del senso della vita, che & schiudimento della luce
nell’'uomo, vedere questo passaggio del romanzo iniziatico
ismailitico, 1l Saggio e il Discepolo: «Salih &€ dunque morto? - No,
ormai non morira mai [...]» (Cfr. H. CorBiN, L'Homme et son
Ange, Parigi, Fayard, 1983, pp. 159-160). Non si tratta di una
metafora, la metafora anzi ¢ la vita biologica.

91. Troviamo la stessa osservazione in Sohravardi: in sé, la lu-
ce ¢ proprio una sostanza permanente, essa non ¢ detta «acci-
dente» che in rapporto al corpo in cui dimora momentanea-
mente.

92. E dunque questa luce che costituisce I'individualita spiri-
tuale che I'insegnamento alchemico ha per fine di risvegliare
e di comunicare. Un’anima pudé morire, I'immortalita non
vienc data eo ipso: essa € una conquista spirituale.

93. Questa presentazione delle parti costitutive dell’indivi-
dualitd «interiore» dell'uvomo differisce notevolmente da
quanto ci € noto in altre visioni antropologiche, per quanto vi
si trovino dei concetti utilizzati dai faldsifa: «intelletto materia-

102



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

- l'intelletto materiale umano

- lo spirito materiale umano

- lo spirito comune [alrith al-mushtarak]

- lo spirito sensitivo [alrih al-hassas)

- lo spirito senza fumo satanico misto [alrih al-
mariji al khannds al-mumazaj**)

—la Natura Perfetta [al-tiba’ al-tamm].

L'insieme di queste parti costituisce I'individua-
lita interiore umana. Quando dunque la sua vita fa
ritorno all’anima dopo la sua «morte» per I'illumi-
nazione della luce della gnosi, per il soccorso con-
tinuo accordato da Dio I’Altissimo in retribuzione
e ricompensa delle sue opere buone quest'uomo
conosce dopo la morte ci6 che ha compiuto nel
corso della sua vita. Percepisce di essere morto e di
essere tornato alla vita, ma tuttavia il corpo che gli
era dimora e strumento, e con il quale faceva ci6
che voleva nel corso della sua vita in questo mon-
do, ¢ adesso corrotto, morto. Perdura dunque in
questa luce permanente per essenza® nelle delizie
del Paradiso, anche se si trova nel mondo interme-
dio [barzakh]. Allora, la luce si manifesta ai cre-
denti secondo la loro fede. E questo persistera do-
po la resurrezione.

«Ma colui al quale Dio non da luce, non avra lu-

le» (‘agl mddd?), «spirito sensitivo» (rih hissi)... Occorrerebbe
tutto uno studio solo per questa. Sulla nozione (ermetica) di
Natura Perfetta, cfr. En islam iranien, op. cit., indice s. v.

94. Questo termine di «senza fumo» ¢ allusione a Corano,
LV, 13-14. L’aggettivo kkannds, tradotto qui con «satanico», si-
gnifica «furtivo», «pronto a scansarsi», e qualifica Satana nel
Corano (CXIV, 4) e negli hadith. Si pué dunque supporre che
sia la zona instabile, fragile e facilmente tentata dal composto
umano ad essere qui delineata. E da notare che il Corano
(XVIII, 48) qualifica precisamente Iblis come «djinn».

95. Altra possibile lettura: «Perdura in questa luce perma-
nente, nella sua propria essenza», bi-dhdti-hi, nella sua indivi-
dualita spirituale interiore.

103



Henry Corbin

ce del tutto» (Corano, XXIV, 40). Perché quelli la
cui personalita anteriore ¢ ottenebrata sono dei ca-
daveri tra i viventi. Allora che ne sara, a fortiori, nel-
le tombe! Infatti, passano per un castigo che ¢ la
tenebra del velo, fino al giorno della Grande Re-
surrezione® e noi chiediamo a Dio di guidarci e di
assisterci. Che Egli ci assicuri la salute, il perdono e
'uscita da ogni via. Comprendi!

Tale ¢ ci6 di cui abbiamo voluto dare la spiega-
zione e la prova, ossia che la luce, la chiarezza, é la
manifestazione suprema dell’esistenza, ed essa ¢
I’alimento continuo che rallegra la vita di ogni esi-
stente, con il permesso di Dio I’ Altissimo.

13

Quanto alle parole [del Sole]: «Sono io che fac-
cio sorgere i giorni del mondo», io dico a com-
mento: i giorni sono dei frammenti disposti arbi-
trariamente® in un quantitativo instabile che si
chiama «il tempo». Essi sono oggetto di conoscen-
za tramite calcolo, e di intelligibilita tramite il pen-
siero. E noto per evidenza che le notti succedono
ai giorni, e che le notti ¢ i giorni sono conservati
con la ripctizione della notte e del giorno, e con il
levarsi e il tramontare del sole sulle regioni terre-
stri.

Siccome Dio I’Altissimo ha creato [abda’a] i due
mondi, superiore e inferiore, ha rivelato a ogni cie-
lo la sua funzione, messo in movimento le sfere, ha
fatto apparire la notte e il giorno, ha fatto perpe-

96. Sulle nozioni di «Grande» e «Piccola Risurrezione», cfr. il
nostro Corps Spirituel et Terre Celeste, op. cit., p. 194 e s. (testo di
Molla Sadrd) e p. 221 e s. (testo della scuola shaykhita).

97. Ar. gita’ mafrida, vale a dire in geometria dei segmenti
posti per ipotesi, a priori. Si tratta quindi di interuzioni, di
frammentazioni che sono essenzialmente opere del pensiero,
rappresentazioni mentali.

104



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

tuamente levarsi e tramontare il sole con il movi-
mento e la ripetizione, allora, fin dall’origine, tu
conosci i giorni del mondo, e l'intelletto pud dar-
ne dimostrazione. Il punto € che questi giorni del
mondo hanno necessariamente un inizio, perché
il Creatore ¢ Egli stesso I’origine, e la creazione &
apparsa a partire dal suo atto esistenziatore. E per
questo che l'inizio € un istante determinato, un
momento conosciuto in Dio I'Altissimo. E anche
se le creature lo ignorano, questo momento & co-
nosciuto da Dio, esattamente precisato e pesato.
Dal punto di vista della Saggezza [hikma], noi im-
pariamo un certo numero di cose da questa do-
manda.

L'una ¢ la conoscenza della realta dei «giorni»,
come sono chiamati. Ci sono dei «giorni» e delle
«notti» secondo I’espressione solita; ma non se-
condo la conoscenza della realti del tempo in
quanto tale [min haytho howa howa®]. Noi trattere-
mo in dettaglio del tempo, di ci6 che ¢ in realta, al
momento dovuto nel presente libro, se Dio I’Altis-
simo lo vuole. I giorni e le notti sono nei fatti dei
frammenti di pensiero, il cui totale risulta dal cal-
colo della loro ripetizione a partire dai loro inizi
stessi. Comprendi!

Una seconda cosa che noi impariamo, ¢ che
ogni cosa creata, che appaia all’essere, ha un inizio
[mabda’] e che a ogni inizio corrisponde un istante
determinato, un momento definito in questa
quantita instabile che viene chiamata «il tempo»,
per metafora, poiché non ¢ la Realta [metafisica]
del Tempo [hagigat al-zaman]. In effetti rappresen-
tarsi la realta del tempo ¢ cosi difficile che gli in-
telletti possono a malapena concepirla. Prova ne

98. Su queste questioni di «tempo assoluto» e di «tempo li-
mitato» nel pensiero islamico, cfr. H. CORBIN, Temps cyclique et
Gnose ismaélienne, Parigi, Berg International, 1982, pp. 39 e ss.

105



Henry Corbin

sia la divergenza che regna tra il popolo dei Filoso-
fi% quando bisogna capire cio di cui si tratta real-
mente: essi si riconoscono impotenti al compito. Si
accordano sui movimenti della Sfera, e li designa-
no con un’espressione elevata, grandiosa, che
esprime bene ci6 che essa significa. Essi dicono
che é la «quantita instabile» [al-kamiyya al-ghayr
gérra]. Comprendi!

Una terza cosa che apprendiamo dopo aver
compreso la realta degli inizi [sikhat al-mabadi’] e
della loro apparizione immediatamente a partire
dall’atto creatore del Dio Instauratore [mobdi’], é
che la cronologia di tali inizi ¢ ignorata dalla scien-
za degli uomini, anche se la dimostrazione della lo-
ro apparizione effettiva esiste. Comprendi!

E la causa che comporta I'ignoranza degli uomi-
ni su questo argomento, malgrado la loro esistenza
[sulla terra] da Adamo a oggi, ¢ il fatto della gene-
razione e della corruzione, della morte che fa
scomparire gli uomini, le nazioni e gli accadimen-
ti, cid che comporta I'interruzione delle cronache
registrate che ci informano dei popoli trascorsi e
delle generazioni scomparse. Ne vedi tu un qual-
siasi resto, nonostante che le loro vestigia [dthdr]
ci mostrino la loro storia passata? Tuttavia, io dico
che nell’interruzione delle informazione sugli ini-
zi, c’¢ indizio evidente che degli avwenimenti sono
avvenuti tra gli uomini, quali guerre, conquiste,
saccheggi, distruzioni, devastazioni che hanno
comportato la sparizione dei libri e delle cronache
che crano state elaborate su fogli di carta nei gior-

99. Questa espressione jomhiir al-hokamd’ evoca il titolo Turba
Philosophorum dato a un testo alchemico latino, probabilmente
tradotto dall’arabo nel XII secolo, che relaziona su una riu-
nione di una sorta di «sinodo» degli alchimisti piu celebri, do-
ve ognuno trasmette il suo insegnamento o il suo awviso sui
principi e le operazioni della Grande Opera.

106



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

ni in cui regnavano la giustizia e la sicurezza in
ogni epoca e stagione. Allora, quando avvennero
le violenze, le devastazioni, I’alterazione dei costu-
mi con la distruzione e I'oppressione, quando le
carte furono distrutte dai saccheggi, e la durata
della vita umana divenne troppo breve per regi-
strare i dati del passato e ci si preoccupava soltanto
dell’istante presente, allora si produsse I’oblio, la
negligenza si abbatté su ogni registrazione scritta e
non rimase alcuna storia di cio che fu.

E la ragione per cui caddero nell’abbandono o-
gni resoconto scritto e la conservazione di tutto ciod
che non fu enunciato per intermediazione degli
inviati [alrusul] e dei profeti [al-anbiyd], soprat-
tutto per il fatto che I'accanimento fanatico [ta’as-
sob] opponeva genti di religioni diverse, [per il fat-
to] delle divergenze, delle alterazioni, delle muta-
zioni avvenute in ragione di accidenti implicanti
uno iato nella trasmissione [ tawdtor]. In ragione di
tutto cio, comprendiamo che I'inizio della creazio-
ne ci sia ignoto, nonostante I’evento sia accaduto.
[Cosi] il momento primordiale della caduta di A-
damo, precipitato sulla terra, ¢ ignorato. Ci sono
divergenze su questo punto, ed & impossibile con-
cludere con certezza del fatto di queste divergen-
ze, essendosi verificata I'interruzione delle trasmis-
sioni — a meno, per Dio! che cio non sia frattanto
confermato dalle parole dei profeti. Noi non vi tro-
viamo che dei propositi che non danno la certezza,
poiché queste cose non sono state fissate per scrit-
to. Ora, cio che ¢ stato messo per scritto, € cio che
€ stato trasmesso [mutawdtir] e cid su cui esiste ac-
cordo, come la storia di Mose, quella dell’ascensio-
ne di Cristo'®, quella dell’egira del Profeta [Mu-

100. Secondo il Corano (IV, 156) e le tradizioni islamiche,
Gesu non & morto sulla croce, egli € stato assunto vivente in
cielo.

107



Henry Corbin

hammad]. Le cronache che vengono piu tardi,
queste sono ben registrate, come quelle delle di-
nastie omayyadi, abbasidi, fatimide, ayyubide, o il
governo dei Turchi'”, nonostante che nel detta-
glio di queste cronache molte pagine siano lacu-
nose, secondo le tendenze proprie dei cronisti e
le divergenze nelle versioni [dello stesso avveni-
mento], per il fatto, come abbiamo detto piu so-
pra, dell’assenza di precisione nella registrazione
dei racconti.

Nello stesso modo, la storia del Diluvio ¢ ugual-
mente ignota, le opinioni divergono in merito, e i
racconti delle sue origini non sono affidabili. Ne ¢
prova questo versetto coranico: «Quante generazio-
ni abbiamo fatto perire dopo Noé!» (XVII, 18) e
«di tante generazioni tra questi!»'®? Quanto alla sto-
ria do Mosé, essa € stata trasmessa, senza interruzio-
ni a partire dall’uscita degli Israeliti dall’Egitto. Co-
si la storia dell’ascensione di Cristo [ai cieli] é atte-
stata e trasmessa regolarmente. Cio vale anche per
la storia dell’egira del nostro Profeta, e a partire
dall’egira fino a noi, questo ¢ registrato e ben tra-
smesso, mentre le storie precedenti comportano la-
cune in ragione di quanto abbiamo detto.

Tale & quanto avevamo da dire, e che abbiamo
imparato a partire dal discorso del Saggio Apollo-
nio, attraverso le parole della Statua, la quale ri-
porta il discorso del Sole: «Sono io che faccio leva-
re i giorni del mondo». Comprendi!

101. Si tratta delle principali dinastie che hanno regnato sul
mondo musulmano medievale (gli Omayyadi dal 660 al 750,
gli Abbasidi a partire dal 750), in particolare sull’Egitto dove
risiedeva Jaldaki, comme i Fatimidi (911-1171), gli Ayyubidi
(1171-1250), e il «governo dei Turchi», cioé quello dei Mame-
lucchi, eretto nel 1250 che perdurava nell’epoca in cui Jaldaki
redigeva le sue opere.

102. Corano XXYV, 40.

108



1l Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

14

In seguito il Saggio disse, per bocca della Statua
d’oro che riportava i detti di [suo padre] il Sole:
«Sono io che faccio levare i giorni del mondo; so-
no io che faccio crescere ogni fiore; sono io che ri-
vesto di luce tutte le cose che possiedono delle lu-
ci». Io dico a commento di questo: le parole «io
faccio crescere ogni fiore» derivano necessaria-
mente dalla parola precedente: «lo sono colui che
fa levare i giorni del mondo». Poiché il suo stesso
atto di fare sorgere i giorni del mondo ha luogo
per il rischiaramento [idd’a], l'illuminazione
[ishrdaq], 1a luminositd [ndirdniyya], e per la persi-
stenza della rivoluzione [solare] agli orienti e agli
occidenti, il ritorno a ogni succedersi di notte e
giorno, l'inclinazione della destra verso la sinistra
e della sinistra verso la destra, e per il passaggio at-
traverso i punti dei due equinozi e dei due solstizi
corrispondenti.

[Ora] come il sorgere dei giorni del mondo &
rapportato al sole, egli deve dunque, logicamente,
essere la causa della crescita di ogni fiore, e del fat-
to che ogni cosa che possiede la luce sia rivestita di
luce.

Queste cose rivestite di luce esistono tra i mine-
rali estratti dalla loro miniera, brillanti, luminosi,
trasparenti e duri, come il giacinto, I’oro, I'argen-
to, le perle e simili. Tra le piante, le luci si manife-
stano sui fiori, nei giardini. E negli animali ci sono
belle e graziose apparenze'®, degli occhi attenti,
degli sguardi contemplativi, e tutti i colori possibi-
li. I1 Sole &€ dunque la causa della manifestazione di
tutte queste cose, di questi rivestimenti sontuosi, di

103. Letteralmente: «Di belli e di graziosi visi». Questa sensi-
bilita alla bellezza della natura & da sottolineare, essa € rara
nelle opere dei pensatori musulmani, che si tratti di faldsifa, o
piu ancora, dei teologi motakallimiin.

109



Henry Corbin

questi colori e di queste tinte limpide. Allora, com-
prendi! Perché all’origine stessa dell’essere dell’e-
sistenza delle creature che emana dal dominio di-
vino [hadrat alhagq] c’¢ una luce che Dio fa
diffondere. In seguito, Egli ha creato la piu sottile
delle creature, la piu alta in potenza, quella il cui
livello d’essere ¢ il piu prossimo al Creatore, la cui
condizione ¢ la piu sublime, la cui dimostrazione é
la piu elevata: € I'Intelligenza Universale [al-'agl al-
kolli] che fra le creature ¢ la piu cara a Dio. Con
I'Intelligenza si produsse una diffusione di Luce
divina grazie alla quale fu riempito il suo mondo e
perfezionata la sua esistenza. In seguito emano
dall’Intelligenza una Luce divina che ¢ una sostan-
zazione perpctua, in modo che Dio fece esistere
[awjada] il mondo dell’Anima Universale, fino a
che fu riempito il mondo dell’Anima e fu perfezio-
nata la sua esistenza attraverso la congiunzione
della Luce con il segreto dell’imperativo divino.

In seguito la luce si diffuse e amplificé in modo
che Dio creé «lo Spirito che delimita»'® gli assi
d’orientamento, che ¢ il primo dei Corpi; ¢ il mon-
do del glorioso Trono - ci6 fino a quando non fu
completato il suo essere, ed egli si mise a muoversi
€ a roteare per il movimento universale, con il qua-
le tu riconosci i giorni del mondo. Dopo la luce
emano e si amplifico a partire dal mondo del Tro-
no, e Dio creo allora il mundus imaginalis [ ‘alam al-
mithal], e i corpi e le figure che esso racchiude. Al-
lorquando fu perfezionata la sua esistenza, e la lu-
ce ne fu emanata, amplificata e aumentata, Dio

104. «Che dclimita», mohaddid, é un aggettivo rapportato ge-
neralmente alla nona sfera, dove € piu spesso situato il Trono
(‘arsh) divino che circonda tutta la creazione. L'affermazione
seguente, che qualifica questo spirito (rih) come primo dei
corpi, non pud definire che un’entita di una materia assoluta-
mente sottile.

110



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

creo il mondo delle cose singolari, i sette cieli e i
sette luminari. La luce ancora si diffuse e si ampli-
fico: Dio creo il mondo inferiore, che inizia con
I’Elemento fuoco, seguito dall’Aria, poi ’Acqua, la
Terra e in seguito le altre creature.

Cosi I'origine dello spirito della vita €, come noi
dimostriamo, I’emanazione della Luce divina.



Conclusione

[...] Noi qui non possiamo malauguratamente
proseguire oltre la traduzione del discorso pro-
nunciato dal Figlio del Sole nel suo Tempio. Vor-
remmo soprattutto prendere nota e fornire un’i-
dea di questo racconto visionario, che delinea al
meglio I'idea che i nostri alchimisti si facevano del-
la loro scienza come di un’alta scienza spirituale. Il
discorso della Statua d’oro, il Figlio del Sole, ritor-
na al mistero dell’oro in seno alla Terra per seguir-
lo nel microcosmo umano. Il suo completamento
provochera da parte di Jaldaki I'intervento del ce-
lebre testo Dialogo della Regina Cleopatra con i Filoso-
fi suoi discepoli. E questo Dialogo che da allora tutto
il suo senso al discorso pronunciato dalla Statua sa-
cerdotale del Figlio del Sole. Jaldaki consacra una
cinquantina di pagine in folio a commento di que-
sto Dialogo (i Bab VII e VIII del secondo tomo del
suo Magnum Opus). Beninteso si dovrebbero com-
parare la versione araba del Dialogo di Cleopatra co-
si come ce lo trasmette Jaldaki con il testo greco
che d’altra parte conosciamo. Non ¢ una piccola
impresa'®.

Citiamo qui qualche riga per indicare su quale
prospettiva sfocia la predica del Figlio del Sole:

«Avendo preso la parola, Ostanés e i suoi compa-

105. Vedere qualche passaggio tradotto di questo Dialogo del-
la regina Cleopatra e dei Filosofi, di A. . FESTUGIERE, Hermetisme et
Mystique paienne, Parigi, Belles-Lettres, 1967, pp. 241-246 [Er-
metismo e mistica pagana, Genova, Il melangolo, 1991]. Vedere
anche JACK KiNDsAy, The Origins of Alchemy in Greco-Roman
Egypt, Londra, 1970, pp. 253-277 (Cleopatra).

113



Henry Corbin

gni dissero a Cleopatra: In te si mantiene nascosta la
totalitd del mistero terribile e straordinario [...]. Dic-
ci come le acque benedette scendono dall’alto per vi-
sitare i morti caduti, incatenati, oppressi nella tene-
bra e nell’oscurita dell’Ade [...]. L’anima e lo spirito
si rallegrano del fatto che le tenebre siano fuggite
lontano dal corpo e I’anima chiama il corpo che é di-
ventato luminoso: risvegliati dal fondo dell’Ade, risu-
scita fuori dalle tombe, alzati e sorgi dalle tenebre!
Perché tu hai rivestito la spiritualizzazione [pneumats-
sis], la divinizzazione [theidsis], poiché la via della ri-
surrezione & giunta a te e il filtro di vita ¢ penetrato
fino a te [...]. E si sono uniti tutti e tre nell’amore, il
corpo, ’anima e lo spirito, e sono diventati uno, e in
quest’'uno ¢ nascosto il mistero. A causa della loro
riunione il mistero & compiuto: il tempio & contrasse-
gnato dal sigillo, e una statua ¢ innalzata, piena di lu-
ce e di divinita [...]»'%.

Cosi si trovano riuniti i tre componenti del ceri-
moniale dell’alchimia come arte ieratica: motivo
della statua, motivo del tempio, motivo del sacer-
dote.

Si intravede dunque molto bene come il dialogo
di Cleopatra con i suoi discepoli forma I’orizzonte
al quale si elevano i temi del tempio e della statua
del Figlio del Sole, il primo dei sette templi e la pri-
ma delle sette statue del Libro delle Statue viventi di
Apollonio di Tiana, e quanto assennata sia I'inizia-
tiva di Jaldaki che richiama il Dialogo di Cleopatra
a commento del libro di Apollonio. Come qui c’é¢
bisogno della riunione dei tre affinché la statua si
alzi, ugualmente Jaldaki insiste, I’abbiamo visto,
sul fatto che la statua non diventa una Statua se

106. Trad. A. J. FESTUGIERE, op. cit., Vedere anche #bid., p. 244,
n. 61 sul tema del Tempio e dell'Idolo (Libro di Krates) che il-
lustra al meglio la scenografia del Libro delle Sette Statue di Apol-
lonio/Balinis.

114



Il Libro delle Sette Statue di Apollonio di Tiana

non dopo che I’oro ¢ stato trasferito al di fuori del-
la sua originaria matrice naturale, per diventare di
natura spirituale, umana, angelica, solare... Una
Statua in mundo imaginali. Una della «Statue inte-
riori» di cui parla Giordano Bruno.

Alla fine del suo grande commento del Dialogo
della Regina Cleopatra con i Filosofi suoi discepoli, Jal-
daki introduce allora il Grande Libro della Luna, di
Apollonio. Verranno in seguito i discorsi di ogni
statua delle cinque altre divinita planetarie, ciascu-
na costituita del metallo «filosofico» che le corri-
sponde, e manifestantesi nel suo tempio con un
cerimoniale analogo a quello al quale abbiamo as-
sistito piu sopra nel Tempio del Sole.

Il poco che ne abbiamo detto qui dara qualche
idea dell’enorme lavoro che resta da compiere per
penetrare nei dettagli delle profondita dell’alchi-
mia islamica, erede di tutto ci6é che la precedette,
come «scienza della Resurrezione» che non puo
essere rivelata che agli iniziati. Ai nostri giorni an-
cora, la scuola shaykhita nell’Islam iraniano ha
prodotto importanti trattati di alchimia. Tutte le
recenti ricerche attorno ai testi alchemici latini
hanno mostrato, certo, che ’alchimia é tutt’altra
cosa che un capitolo della storia delle scienze, pre-
corritrice della chimica. Ma parecchi testi latini so-
no ancora in manoscritto, come quasi tutti quelli
dell’alchimia islamica, per non dire poi dell’alchi-
mia taoista, dell’alchimia della cabala'”’. La spe-
ranza di arrivare a ricostituire la visione alchemica
del mondo € una speranza escatologica? Quando
si inizia lo studio di un trattato di alchimia, la let-
tura delle prime pagine va generalmente molto be-

107. Cfr. GERSHOM SCHOLEM, «Alchemie und Kabbal, ein Ka-
pitel aus der geschichte der Mystik», in Monatschr. F. Gensh.
Und Wissenschaft dek Judentums, 1925, n. 69 [vedere Alchimia e
cabbala, Torino, Einaudi, 1995].

115



Henry Corbin

ne. In segutio facciamo una brusca caduta nel vuo-
to perché ci manca la clavis hermeneutica. 11 segreto
dell’arte ieratica € perduto per sempre?

116



IL LIBRO DEL GLORIQSO
DI JABIR IBN HAYYAN



1. Alchimia e Gnosi ismailita

Due grandi progressi nello studio dell’islamolo-
gia durante le ultime decadi sono avvenuti senza
contesto, da una parte la venuta alla luce e un awvio
di edizione di questa vasta letteratura teosofica
ismailita che a lungo era stata reputata perduta’;
dall’altra parte la scoperta e la classificazione dei
resti dell'immenso corpus di scritti alchemici arabi
attribuiti per tradizione a Jabir ibn Hayyan. Con cio
stesso si erano fondate le ricerche tendenti a fissar-
ne 'origine e a svilupparne il contenuto, precisa-
mente in connessione con quella fasc essenziale
che la Gnosi ismailita costituisce per I'Islam. Resta
ancora molto da fare; alcuni testi di grande respiro
devono essere compresi per consentire analisi ap-
profondite di complessi di idec ancora da svelare.

Nondimeno la strada ¢ stata aperta verso I'obiet-
tivo dal gravoso lavoro al quale il rimpianto Paul
Kraus aveva consacrato lo scopo della sua vita. E
sufficiente sfogliare i tre compatti volumi che ne
sono risultati per intuire i lunghi anni di ricerca e
di abnegazione che sono stati necessari?. Identifi-
care ciascuno degli scritti jabiriani (che ne sia stato

1. Grazie specialmente ai lavori di Massignon, W. Ivanow, R.
Strothmann.

2. PAuL Kraus, Jabir ibn Hayyan, contribution a Uhistoire des idées
scientifiques dans Ulslam, 1. 1. Le corpus des écrits Jabirien; t. 11 Jabir
et la Science grecque, 11 Cairo 1942-1943 (Mémoires présentés a
I'Institut d’Egypte, t. 44-45), qui indicati come: Jabir I et Jabir
II. Questi due tomi erano stati preceduti da un volume di Te-
sti scelti da Jabir (Mokhtar rasd’il), Il Cairo-Parigi 1935, qui in-
dicato come: Textes.

119



Henry Corbin

conservato il contenuto o il solo titolo) in vista di
una bibliografia ragionata; coordinarne il sistema
scientifico e tecnico con l'universo della scienza
greca tardiva, non era pertanto che una parte del-
I'opera. Nel pensiero del suo autore, essa doveva
trovare coronamento nello studio delle connessio-
ni tra I'alchimia jabiriana e I'universo religioso
ismailita al quale Jabir fa riferimento espressamen-
te e frequentemente. L'opera si proponeva infine
di riunire la tradizione dello Jabir o Geberlatino. La
tragica morte di Paul Kraus (1944) non gli ha per-
messo, purtroppo, di completare I'imponente edi-
ficio che egli aveva intravisto®.

I1 piccolo libro che Jabir intitola il Libro del Glorio-
so € uno di quelli che hanno la maggiore importan-
za per un tale studio sulle connessioni alchemico-
religiose. Per quanto sia irta di difficolta, ci si pro-
porra qui una traduzione letterale che ci si ¢ sforza-
ti di rendere quanto piu possibile elegante. Un uni-
co motivo, ma con due risvolti, sara stato decisivo.
C’era da tramandare il ricordo di un amico scom-
parso di cui avevo conosciuto da vicino il lavoro e il
merito. E in sua compagnia che questa traduzione
del Libro del Glorioso inizi6 a nascere, quindici anni
fa. I nostri ripetuti colloqui ci permisero all’epoca
di prendere conoscenza delle nostre rispettive
preoccupazioni rispetto alla concezione fondamen-
tale dell’alchimia. Forse era allora presentita da
parte sua la strada lungo la quale bisognava cercare

3. Solo I'introduzione allo Jabir I sviluppa qualche tema reli-
gioso jabiriano. Bisogna aggiungervi un corto, ma sostanziale
articolo: «Les Dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Ja-
bir ibn Hayyan» (Bulletin de I'Institut fran;au d’archéologie orien-
tale, t. XLI, pp. 83-97), 1l Cairo 1942, qui indicato come: Hié
rarchie. M. CHARLES KUENTZ ha stabilito la lista delle pubblica-
zioni del nostro compianto amico in seguito di un commo-
vente necrologio, cfr. «Paul Kraus» (1904-1944) in Bulletin de
UInstitut d’Egypte, t. XXVII, 11 Cairo 1945.

120



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

la chiave di questo universo dai simboli strani, il cui
punto di partenza e quello di arrivo restano inaffer-
rabili se non si dispone che delle categorie filosofi-
che o storiche impotenti a resuscitarlo veramente
«al presente», perché gli sono estranee. Per questo,
prolungarne il ricordo voleva dire portarlo a schiu-
dersi come un’attesa il cui compimento avrebbe ot-
tenuto di motivare la presente ricerca. Il suo dise-
gno era di offrire al venerato giubilare a cui ¢ dedi-
cato questo volume [vale a dire C. G. Jung, a cui era
stato dedicato il volume XVIII dell’ Eranos-Jahrbuch,
dove apparve questo studio, nel 1950, per il suo set-
tantacinquesimo compleanno] uno di questi testi
cosi difficilmente accessibili, ma che contiene una
conferma delle ammirevoli analisi che hanno or-
mai accorpato il segreto dell’alchimia alla nostra
stessa antropologia.

I lavori di Paul Kraus erano tutti orientati nel
senso di una storia delle scienze. Le sue ricerche
scrupolose tendevano a mostrare che la teoria jabi-
riana per eccellenza, la teoria della Bilancia, «rap-
presenta nel Medio Evo il tentativo piu rigoroso
per fondare un sistema quantitativo delle scienze
naturali». Restava dunque intenzionalmente assen-
te ogni considerazione tendente a ricercare il pro-
cesso psichico che ne fu la base e ne resta la chiave,
quello che ne assicura la validita permanente nel-
I'orizzonte dell’Anima, anche e soprattutto se non
gli conferisce un senso tecnico congruo per un la-
boratorio dei nostri giorni. Per questo consideria-
mo come un compito non soltanto possibile, ma
imperativo, la ricerca di una congiunzione tra le
analisi e i commentari dei testi tecnici poco addie-
tro ancora indecifrati e questa altra decifrazione
che conduce al segreto permanente dell’Anima.
Possa il presente lavoro portare a questa congiun-
zione un primo e modesto contributo.

121



Henry Corbin

Del resto la strada ¢ tracciata, per il fatto che ¢
adesso stabilito il significato religioso dell’alchimia
jabiriana. Anche lo storico delle scienze deve pre-
stare attenzione al fatto che numerose indicazioni
sparse nel corpus jabiriano ne marcano nettamen-
te 'orientamento verso una scienza dell’Anima e
verso una realizzazione di cui ’Anima ¢é essa stessa
strumento e luogo. Senza dubbio si fara valere che
conviene attribuirne le parti ad autori di epoche
differenti (ma con I’escursione di un secolo al mas-
simo). Questo non altera in nulla il concetto stesso
di alchimia nella tradizione jabiriana che, in quan-
to tradizione, possiede non di meno una propria
omogeneita. Perché se, per esempio, la raccolta
denominata Settanta libri descrive I’apparecchio di
distillazione menzionandone i bastoncini di bam-
bu e di mirto, ¢ alle categorie di una scienza «seco-
larizzata» che erige a norma la sua sola evidenza,
che bisognera domandare di salvaguardare in que-
sto caso il senso proprio? Il «senso proprio» qui
non ¢ quello che indica un’altra raccolta del cor-
pus (i Cinquecento libri), quando il Libro del Mercurio
occidentale* stabilisce che «non si tratta qui del mir-
to [naturale] che credete voi; poiché noi abbiamo
il costume di togliere alle cose il loro vero nome,
per donare loro quello di una cosa conosciuta». E
quando il testo stesso dichiara che tutti i Settanta li-
bri sono scritti in un linguaggio cifrato (ramz), e
che i bastoncini di mirto corrispondono a cio che
Democrito ha chiamato «I’Uccello verde», questo
non ¢ senza dubbio né consumare la decadenza
dell’alchimia, né costruire un’allegoria in base al
senso attuale di queste parole®. Toghrd’i, I’alchimi-
sta di Ispahan (m. 515 H. [1121]), seguiva espres-

4. Cfr. Jabir], bibliogr. n. 471.
5. Nonostante Jabir I, pp. XXXV-XXXVI e II, p. 12, n.7.

122



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

samente la stessa via nel commento di Jabir, mo-
strando per esempio nella metempsicosi un simbo-
lo alchemico®.

E importante non confondere un «simbolo» con
una costruzione «allegorica», che ¢ un’astrazione
che si allontana e si priva della realta sensibile. Sa-
rebbe venire meno all’idea stessa dell’Opera. Il pa-
radosso tende forse al meglio la sua trappola nei
testi che trattano della generazione di un essere
umano per mezzo dell’arte (cosa lontana dall’e-
quivalere al significato moderno di «artificiale»); a
prenderli secondo la positivita di uno pseudo-lette-
ralismo definito sotto un tutt’altro orizzonte, que-
sti testi sono particolarmente stravaganti’. Sincera-
mente non credo che possa trattarsi qui della pro-
duzione di automi ai quali si insufflerebbe d’un
tratto non si sa quale intelletto, uno di questi robot
dell'immagine dei quali si compiacciono certe fan-
tasic moderne, quando non ne tentano un’antici-
pazione tragica su degli esseri umani reali. Se si ha
presente allo spirito tutto ci6 che & stato sviluppato
dalle analisi di C. G. Jung, non ci si stupira di tro-
vare nell’esposizione jabiriana della «scienza del
far-essere» (‘ilm al-takwin) la ricorrenza dei simboli
dell’uccello e dell’uovo®. Ma mettere in dubbio (e
con sfida) che la descrizione abbia un senso qual-
siasi per un «uomo di laboratorio», non & per nul-
la tendere a ridurre 'insieme di questa scienza a
una «allegoria» alchemica.

La presenza di questi simboli ¢ un richiamo che
lo strumento di questa scienza resta I'lmmagina-
zione attiva, e che non c¢’¢ modo di porre il dilem-
ma: o il senso proprio o il senso allegorico. Il senso
proprio dell’Opera alchemica ¢ di dare vita al Cor-

6. Cfr. Hiérarchie, p. 94, n.3.
7. In particolare JabirII, pp. 97-134.
8. Ibid., p. 109.

123



Henry Corbin

pus glorificationis, a questo essere nuovo che desi-
gnano centinaia di nomi e di immagini differenti.
Questa Operazione non si separa dalle materie
sensibili che tratta, ma come indicava gia Mircea
Eliade®, I'alchimia € una forma di ascesi che proiet-
ta il suo disegno sui corpi naturali, per interioriz-
zarli e fondere e macinare simultaneamente, nel-
Pintimo dell’Adepto, il corpo mistico della risurre-
zione, esente da ogni impurita. Che Jabir propon-
ga come termine dell’operazione la generazione
di filosofi-profeti sarebbe, altrimenti, un inesplica-
bile enigma o un’insopportabile assurdita. Inoltre,
se cgli descrive con cura la macina da confezionare
e da usare (costruita a immagine del cosmo) fa-
cendo osservare che quest’Arte & paragonabile a
quella del Fabbricatore di immagini, qui € la con-
ferma piu certa che questa operazione rappresen-
ta la forma alchemica di quella che, in generale,
congiungendo iconografia e ritualitd, realizza si-
multaneamente costruzione oggettiva e assimila-
zione interiore. E una liturgia mentale, operante
con realta sensibili molto concrete, in cui proietta
e realizza la drammaturgia della propria trasmuta-
zione interiore!. L’alchimia presuppone essenzial-
mente questa attivita ermeneutica a piu sensi si-
multanei, che converte i differenti livelli del reale
gli uni negli altri''. A questo titolo I’alchimia &
un’applicazione, e forse 1'applicazione per eccel-
lenza, di quel ta'wil o ermeneutica spirituale, exege-
sisdell’anima che ¢ il fondamento stesso e lo scopo
della teosofia ismailita.

9. Cfr. «Metallurgy, Magic and Alchemy», in Zalamoxis1, 1938,
Pp- 127 e ss. [e Forgeron et alchimistes, Parigi Flammarion, 1977,
pp. 125 e ss].

10. Cfr. MIRCEA ELIADE, Techniques du Yoga, Parigi 1948, pp.
148 e ss [ Tecniche dello Yoga, Torino, Boringhieri, 1984].

11. Cfr. ibid., pp. 210-203.

124



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

Poste queste brevi premesse, sono necessari al-
cuni richiami per chiarire la natura del corpus ja-
biriano, cosi come il posto e il significato che at-
tengono al piccolo trattato di cui si leggera in se-
guito la traduzione (§5). E a Berthelot che va il
merito di aver fondato lo studio dell’alchimia ara-
ba su basi serie; ma tutto preoccupato dal proble-
ma dello Jabir (o Geber) latino, e per carenza, del
tutto scusabile all’epoca, di una documentazione
sufficiente, in merito all’opera di Jabir era giunto a
dei rifiuti che oggi ci appaiono immotivati € som-
mari'2. Per contrasto Holmyard raccolse, circa
trent’anni fa, tutti gli argomenti possibili a favore
dell’autenticita della tradizione: Jabir sarebbe real-
mente vissuto nel II secolo H. [VIII della nostra
era], sarebbe veramente stato il discepolo del Se-
sto Imam, Ja’far al-Sadiq, e sarebbe proprio I’auto-
re della voluminosa collezione dei circa tremila
trattati che gli vengono attribuiti'®. E vero che, fra

12. Cfr. Jabir], p. x.

13. Holmyard aveva anche identificato il padre di Jabir,
Hayydn, come agente segreto della causa sciita in Khorasan
(Iran) all'inizio del Il sec. H. / VIII sec. della nostra era (cfr.
ibid. p. XLV). Sul possibile senso da dare alle informazioni di
Jéabir concernenti i suoi maestri cfr. infra il nostro § 6. Jabir ¢
sobrio di dettagli sulla sua «vita»: viaggi in Egitto e in India, in-
contri con altri alchimisti, guarigioni da lui operate (ibid., pp.
XXXVI-XXXIX). Non c’¢ ragione di stupirsi se i bibliografi
sciiti ufficiali non ne parlano. Tuttavia ¢ inesatto (corr. Ad. P.
XLI, n. 2) che la piui recente, la Dhari’a dello sceicco Agha Bo-
zorg (Moh. Mohsin) I’abbia escluso. Al t. IT (Najaf 1356 H) al
n. 218, si trova espressamente menzionato sotto il nome di Ja-
bir un Asrdr al-Kimiyé (Segreti dell’alchimia) che potrebbe
corrispondere al n. 58 della bibliografia Kraus; ma il biblio-
grafo della Dhari'a sembra confonderlo con quello che fu tro-
vato sotto la testa di Jabir, al momento della sua morte, il Libro
della Misericordia (bibl. N. 5, pp. 5-8 e p. LVIII) che ¢ il pit an-
tico del Corpus e vi occupa un posto tutto sommato a parte
[puo essere utile consultare: E. JoHN HOLMYARD, Storia dell'al-
chimia, Firenze, Sansoni, 1972].

125



Henry Corbin

questi trattati, alcuni sarebbero forse composti da
numerose centinaia di pagine stampate'*, ma mol-
ti altri si riducono alle proporzioni di un capitolo
di qualche pagina. E se si pensa alle proporzioni
monumentali dell’opera di un Ibn ‘Arabi, non sa-
rebbe materialmente impossibile che un solo scrit-
tore abbia potuto redigerle. Ma c’¢ di peggio.
Seguendo J. Ruska che adottava una posizione in-
termedia, che esclude lispirazione diretta del-
I'Imam Ja’far ma che accetta una tradizione avente i
suoi centri in Iran'® Paul Kraus fu condotto a un esa-
me approfondito del problema'®, per giungere a
delle conclusioni e riserve di un’estrema prudenza.
Ne risulterebbe che il corpus fu I'opera non di un
unico autore ma di tutta una scuola, e che le diffe-
renti raccolte che lo costituiscono si sono succedute
nel tempo, in un ordine che si pud approssimativa-
mente ricostruire. Bisognerebbe datarne la fioritura

14. Sarebbe il caso del Libro della Ricerca (Kitdb al-bahth) bibl.
n. 1800.

15. Alle tre sostanze note dell’alchimia antica (zolfo, mercu-
rio ¢ arsenico) una nuova scoperita tecnica aggiunge I'ammo-
niaca all'alchimia jabiriana (da cui 'estensione dell’alchimia
alle sostanze organiche). Siccome il termine nishddir con il
quale lo definiscono uniformemente gli autori arabi, ¢ di eti-
mologia iraniana (ndsh-ddar «che beve il fuoco»), la scoperta
potrebbe essere stata fatta nelle scuole alchemiche dell'impe-
ro sassanide, senza che si possa attualmente precisare di piu.
D’altra parte il sale di ammonio sarebbe gia attestato nei testi
cuneiformi assiri, cfr. Jabir I, pp. 41-42.

16. Per il quale dovette redigere l'inventario sistematico di
tutto il Corpus, ridando a ogni trattato il suo posto nelle colle-
zioni che lo compongono (i LXX Libri, i CXII Libri, i CXLIV
Libri delle Bilance, i Cinquecento Libri, ecc.) e comprenden-
te oltre all'alchimia tutta I'enciclopedia (astronomia, teurgia,
medicina). Dei circa tremila titoli menzionati o supposti, un
po’ meno di trecento (appena un decimo del totale) sono
rappresentati da manoscritti attualmente reperibili. Si devono
molti dati tradizinali all’enciclopedista persiano Shahmardan
Razi (V/XI sec.) e all'alchimista Jaldaki (XIV sec.).

126



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

intorno al III e IV secolo dell’Egira (IX e X secolo
della nostra era) e non al II H. (VIII) secolo. Ci sa-
rebbe cosi qualche analogia tra la collezione degli
scritti jabiriani e quella degli scritti ermetici: attorno
a un nucleo primitivo si sarebbe prodotta una cri-
stallizzazione di idee e dottrine a cui il grande lavo-
ro di Kraus si € applicato per rintracciarne le fasi'’.
Pertanto se si € in diritto di istituire un contrasto tra
le collezioni aventi un carattere puramente tecnico,
di dati chiamati «sperimentali» puri, e quelle alle
quali abbiamo gia fatto riferimento, che presentano
un carattere speculativo e i cui dati sono interioriz-
zati, non ¢ sicuro che questo contrasto sia assoluta-
mente decisivo. Per parte nostra non crediamo alla
possibilita di separare questi trattati gli uni dagli al-
tri, senza frammentarme il significato, vale a dire
senza isolare artificialmente un senso «proprio» €
un sedicente senso «allegorico»'8. Dovremo ritorna-
re in seguito sul carattere e la portata della «scienza
della Bilancia».

17. Cfr. Jabirl, p. XXXIV.

18. Anche le variazioni tecniche (ad es.. quanto ai nn. 17 o
18) potrebbero apparire come secondarie e spiegabili. D’altra
parte non sono molto portato a prendere seriamente il pro-
posito del filosofo Abu Solayman Sijistini (morto dopo il
371/981. Da non confondere con il filosofo ismailita Abi Ya'-
qub Sijistani). Egli pretenderebbe di aver conosciuto (Jabir I,
p- LXIII), l'autore degli scritti jabiriani, un certo Hasan de
Mosul, che era tra i suoi amici e si sarebbe assicurato con la
sua «frode» un lucroso e buon successo di libreria. Egli avreb-
be scelto in ogni caso una strada decisamente laboriosa! Ma
soprattutto la critica non puo volere sempre guadagnare. Se si
stima che I'enorme massa degli scritti jabiriani ne esclude la
attribuzione a un solo autore di nome Jabir, non si vede per-
ché I'obiezione dovrebbe cadere se si trattasse di Hasan de
Mosul. Oppure costui era un ver jabiriano? Ogni cosa resta
sospesa. C'¢ da chiedersi a quale movente ha obbedito Abii
Solaymin che aveva questo proposito nei riguardi del suo
“amico”...

127



Henry Corbin

Molto piu assennata e decisiva si presenta per
contrasto I’obiezione tratta dalle referenze fornite
dai testi. In primo luogo, il fatto che tra i piu anti-
chi trattati, alcuni si riferiscano agli scritti arabi at-
tribuiti ad Apollonio di Tiana (Bilinas). Ora, lo
stesso medico e alchimista Mohammad Ibn Za-
karya Razi (m. ca. 320 H. [932]) data egli stesso
questi testi all’epoca del regno del califfo Ma’'mun
(198 — 218 H. [813 - 833]" ). D’altra parte e so-
prattutto, poiché é questo che da all’alchimia jabi-
riana il suo significato e il suo proprio marchio, c’¢
il fatto che la collezione dei Libri delle Bilance e
quelle dei Cinquecento Libri si riferiscono all’inse-
gnamento degli ismailiti, dei garmati e di altre set-
te sciite scismatiche'®. Presupposta cosi la fioritura
di questi insegnamenti, appare invece con eviden-
za che le nostre collczioni sono state composte ver-
so la fine del III secolo H. [IX] o all’inizio del IV
H. [X].

Si vede quindi I'estrema riserva nella quale sul
piano storico positivo si € al momento obbligati a
mantenersi. Che ci fosse stato uno Jabir ibn Hayyan
alchimista, discepolo dell’Imam Ja’'far e morto a
Tis nel Khorasan nel 200 dell’Egira, non c’¢ alcu-
na ragione decisiva per contestarlo. Ma che in que-
sto caso, un buon numero di dati stessi del corpus
postulino anche una pluralita di autori di data piu
tardiva, sarebbe difficile negarlo. Conseguente-
mente ci sara infine suggerito che la figura di Ja-
bir, presente lungo tutti i libri, acquisisce un signi-
ficato che va oltre il limite e il situs di un semplice
individuo storico, e su un piano dove la frequente
e solenne presa a testimone dell'Imam («io ne
prendo a testimone il mio Maestro») rivelera il suo
proprio ordine di verita.

19. Cfr. Jébir 1, pp. LVII-LVIIL

128



I Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

I riferimenti alle dottrine ismailite caratterizza-
no in proprio l'alchimia jabiriana. Senza queste
premesse, il Libro del Glorioso sarebbe un testo inin-
telligibile; occorre quindi rammentarle brevemen-
te. Questo piccolo trattato, per buona sorte con-
servato, ¢ uno di quelli nei quali si delinea con piu
decisione I'arco che collega e conduce la specula-
zione alchemica al sistema teosofico degli sciiti sci-
smatici. Chi & questo «Glorioso» di cui libro € con-
sacrato a definire il rango eminente tra le figure di
un’enigmatica triade?

Il sistema del pensiero ismailita ¢ in «forma» di
circolo (nel senso della Gestalt). Penetrare in un
punto & obbligarsi a fare il giro per comprendere.
Prendiamo come punto di penetrazione precisa-
mente la teoria dei Cicli che caratterizza la conce-
zione ismailitica della storia e che & interamente
adottata da Jabir®. Essa pone una successione ciclica
di rivelazioni che costituiscono la storia umana, la
quale si divide in sette Periodi o millenari, inaugura-
ti ciascuno da un Profeta. Aggiungiamo che al tem-
po del suo pieno sviluppo, la speculazione ismailita
porra uno schema ancora piu grandioso: questi Ci-
cli di sette Periodi alternano essi stessi una successio-
ne di Cicli di Rivelazione e di Cicli di Occultamento,
la cui totalita costituisce il Grande Ciclo cosmico?'. 11
nostro Ciclo attuale di Occultazione non fa che suc-
cedere a un fortunato Ciclo di Rivelazione di cui il
padre di Adamo fu I'ultimo Imam, morto in piena
giovinezza. Ogni Profeta inaugurante un ciclo ¢ se-

20. Ibid, p. LL

21. Di cui il valore & calcolato in modi diversi. Si trovano
360.000 anni (kaldm-i Pir, ed. W. Ivanow, Bombay 1935, p.
XXXV) o meglio ancora delle rappresentazioni che rivaleg-
giano con quelle della mitologia Hindu (400.000 Eoni di
400.000 Periodi ciascuno; cfr. R. STROTHMANN, Gnosis-Texte. Der
Ismailiten, Gottingen 1943, I1/1, pp. 22-23).

129



Henry Corbin

guito da sette Imam detentori del senso esoterico
della sua dottrina alla quale essi iniziano, per inter-
mediazione dei loro gerarchi, coloro che se ne mo-
strano degni. Il Settimo Imam chiude il Periodo. Il
Settimo Imam di un Ciclo completo instaura la
«Grande Risurrezione» ( Qiyamat al-Qiyama).

La natura di questo Evento ¢ gia suggerita nei
nomi stessi che designano il Profeta e I'Imam e de-
terminano il loro rapporto. Il Profeta ¢ un Parlan-
te (Natiq); egli annunciala Legge religiosa. L'imam
¢ un Silenzioso (Samit); egli ¢ il detentore del sen-
so esoterico. Risalire dalla religione letterale fino a
costui, € compiere 1’ exegests spirituale, il ta’'wil («ri-
condurre, far ritornare»); ed € in questo che consi-
ste essenzialmente la Gnosi ismailita. Il Samit ¢ la ti-
picizzazione silenziosa della Deitas abscondita, 1a Di-
vinita che resta assolutamente inconoscibile e in-
sondabile?; da questa enigmaticita si origina I'ispi-
razione teofanica del pensiero ismailita, in contra-
sto con il dogma dei teologi della Legge e della let-
tera rivelata. Simultaneamente si annuncia come
una perpetua istanza il possibile rovesciamento
dell’ordine archetipico di precedenza. La dottrina
ufficiale dei Fatimidi da la precedenza del Natigsul
Samit. Jabir in rivalsa, prendendo partito per la
lendenza sempre latente nell’ismailismo e che fio-
rira solennemente nell’ismailismo riformato ira-
niano (proclamazione della Grande Resurrezione
ad Alamit, I’8 agosto del 1164) — da la precedenza
al Samit sul Natiq. Queste semplici premesse ci por-
tano all’origine delle discussioni che occupano il
piccolo Libro del Glorioso, concernenti I’ordine di
precedenza tra le ipostasi della Triade-archetipo,
in funzione della quale si tratta di determinare il
rango del Glorioso.

22. «Che non raggiunge l'arditezza dei pensieri» (man ld ta-
ta-jasar nahwa-ho al-khawatir), STROTHMANN, ibid., p. 55.

130



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

Questa tematizzazione del «rango gerarchico» &
non meno caratteristica. Gli ismailiti e altri hanno
sviluppato un sistema complesso dalle articolazio-
ni variabili (si possono avere cinque, sette, nove o
dieci gradi che fanno seguito all'Ilmdm). Gerarchia
e ta’wil normano e modellano uno stesso tipo di
ontologia. Presso Jabir, lo sviluppo arriva fino a cin-
quantacinque gradi, corrispondenti alle cinquan-
tacinque Sfere celesti. Questa moltiplicazione man-
tiene lo stesso pensiero fondamentale: i gradi della
gerarchia terrestre esoterica corrispondono ai gra-
di della gerarchia angelica celeste. Ci sono degli
«angeli» celesti e degli «angeli» terrestri, a tal pun-
to che il termine mald’tka (angeli) sara applicabile
ugualmente agli hodid o dignitari esoterici; gli uni
e gli altri sono ontologicamente caratterizzati co-
me «persone spirituali» (ashkhds rihdniya)®. Tutto
cio, beninteso, ha la sua realta in una regione «me-
socosmica» sacrale, che dona il suo senso a ognu-
no dei gerarchi, maggiori e minori, ma questo
«mesocosmo» sfida ogni inchiesta e verifica socio-
logica. Quanto alla nozione di «angelo» che defi-
nisce I’appartenenza a questo mondo interme-
dio®, ci potra forse finalmente aiutare a intravede-
re il senso misterioso del Glorioso.

La prima tendenza sarebbe stata di pensare che
il Glorioso fosse I'Imam atteso, colui che deve in-
staurare il regno della religione puramente spiri-
tuale. Infatti Jabir proclama I'avvento molto vicino
di questo Imam in termini improntati al vocabola-
rio qarmato-ismailita®®. Compiendo in apparenza il

23. Cfr. Hiérarchie, pp. 85 e 92.

24. Da comparare forse con I'universo che Sohravardi defini-
sce «Oriente-medio».

25. E il tema del Kitdab al-Bayan (Libro della Spiegazione) bi-
bl. n. 785, cfr. Jabir 1, p. L (ed. HOLMYARD, The Arabic Works of
Jabir, Parigi 1928), cfr. ancora infre, n. 33.

131



Henry Corbin

raddrizzamento universale, il suo primo atto sara
«la composizione delle Scritture sulle scienze oc-
culte che erano state in esilio, cosi come I’esposi-
zione dei loro argomenti»®. In nessun posto tutta-
via Jabir identifica il Glorioso con questo Imam
escatologico, seppure il Glorioso abbia egli stesso
un senso escatologico. Il principio della sua inve-
stitura (egli & «adottato dall'Imam») sowverte lo
stesso ordine previsto della successione imamica
dinastica. Da subito bisogna cercare un’indicazio-
ne (ancora nessun testo di Jabir ci consegna la co-
struzione definitiva) nella direzione dove si vede la
visione alchemica saldarsi alla stessa rappresenta-
zione dell’Imam; € qui che si puo sperare di scor-
gere come il Glorioso, in guisa di Imam che pro-
clama la Resurrezione, diviene anch’egli un Par-
lante, ma «parlante» il senso che libera, non gia
dettante la lettera che costringe, un Enunciatore
che resta fissato sul Silenzioso (cfr. § III del testo).

Il tratto decisivo € in effetti nella connessione
che si vede istituirsi. Nei circoli dove fermentavano
le speculazioni religiose gnostico-ismailite, si dava
per eccellenza il nome di Imam? al «Risuscitato-
re» atteso alla fine del Ciclo, colui la cui apparizio-
ne instaurera un mondo rigenerato. Ora, nel Libro
delle Rettificazioni di Platone®, nel quale Platone ¢
considerato come iniziante il suo discepolo Timeo

26. Cit. Jabirl, p. L.

27. Letteralmente: colui che si tiene davantii fedeli durante la
preghiera e su cui essi si guidano.

28. Kitab mosahhahat Iflatin (bibl. n. 205) di cui resta da stu-
diare il rapporto con il libro delle Tetralogie (rawdbi) conser-
vato integralmente in latino e mutilo in due manoscritti arabi.
E uno di questi «scritti di Platone» che hanno avuto corso
presso i Sabei di Harran (utilizzato da C. G. Jung, Die psycholo-
gie der Uebertragung, pp. 180 ss., 246 ss. [ La Psicologia del Tran-
sfert, Milano, Il Saggiatore, 1968].

132



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

ai segreti dell’alchimia®, Jabir gli attribuisce que-
sta frase:

«Non sai tu, figlio mio, che il mondo ¢é costituito
dal Fuoco, I'Aria, I’Acqua e la Terra? Se tu desideras-
si riunire questi quattro principi, tu potrai produrre
il Mondo. Ora, ci sono tre specie di Mondo: fai atten-
710ne quale mondo tu desideri e mettiti a produr-
10»3%0

Ma non c’¢ esitazione concepibile; il mondo che
si tratta di produrre, ¢ il terzo mondo. Gia nel L:
bro della Misericordia e ugualmente sotto 'autorita
di Platone, Jabir enunciava una delle sue dottrine
predilette: il parallelismo tra il macrocosmo, il mi-
crocosmo (I’'uomo) e il mesocosmo che ¢ identifi-
cato con I'Opera alchemica®. A questa identifica-
zione risponde quella che nel Libro della Regalita
(intitolato cosi perché si rapporta all’Operazione
regale)®, da all’Elisir il nome di Imam. E tutto il
cosmo religioso dell'Imam ismailita che si trova
proiettato nell’Operazione alchemica: questo me-
socosmo, questo Terzo cosmo o mondo interme-
dio, risolve simultaneamente la mediazione istitui-
ta alchemicamente tra il Cielo e la Terra e la dram-
maturgia cosmica concepita dalla teosofia specula-
tiva dell'ismailismo. E la figura archetipica in cui si
compie questa Risurrezione, al di fuori dei compu-
U che abroga, sarebbe precisamente quella del Glo-
rioso®.

29. Cfr. Jabirll, pp. 48 ss.

30. Cit. Ibid., p. 51.

31. Cfr. Jabirl, p. 7.

32. Bibliogr n. 454.

33. Qui, in connessione con il Libro dell'Imamato (bibl. n.
2958 nessun manoscritto noto) si inserirebbe uno studio su
un testo straordinario, la Khotbat al-Baydn (menzionato spe-
cialmente nel Libro della Pietra e nel Libro dell’Elemento del Fon-

133



Henry Corbin

La scienza e la tecnica che presiedono a questa
Operazione, operano su una materia che occorre
ogni volta quantificare, ma questa quantificazione
nei fatti non sara applicata a comprendere solo cio
che, per la nostra scienza attuale, sarebbe propria-
mente quantificabile. Cio che preoccupa la «scien-
za della Bilancia» (cfr. infra, § 4), cid che la fonda e
cio che essa comprende, ¢ propriamente I'Energia
dell’Anima demiurgica del mondo; va da sé che
queste note non possono proprio corrispondere
alle nostre nomenclature e formule moderne, e il
paradosso che questa scienza affrontava non pote-
va esprimersi che attraverso i simboli di un’alge-
bra, che, considerata al di fuori delle sue premes-
se, non apparirebbe che come una «superstizione»
o una materializzazione ridicola. E lo stesso simbo-
lismo delle lettere, sono le stesse operazioni men-
tali compiute sull’indice qualitativo di queste lette-
re che Jabir applica a scrutare ’archetipo della
Triade divina, al fine di definire I'ordine gerarchi-
co delle tre ipostasi designate dalle lettere-simbolo
‘AYN-MiM-SiN, ordinamento variabile in funzione del
concetto stesso dell’archetipo. La soluzione perso-
nale di Jabir si farad luce in questo Libro del Glorioso,
di cui non ¢ esagerato dire che «oltrepassa in ardi-
mento e astrusitd teosofica tutto cio che la Gnosi
dell’epoca ha potuto immaginare»*. Ardimento
che si misurera, in effetti, una volta compreso cio
che designano le tre lettere simboliche, e ci6 che
implica la precedenza del Glorioso sul MiM e il SIN.

damento). E un discorso messo sulle labbra del primo Imam,
ma che puo essere compreso come pronunciato dalla Pietra
dei Saggi. Jaldaki I’ha commentato. Ne esistono dei commen-
tari sufi, particolarmente di uno sceicco dhahabita di Shiraz,
Mirza Abi al Qasim Hosayni Shirdzi (stampato a Shiraz, 1344
H.). Questo discorso ¢ escluso dalle raccolte sciite ortodosse.
34. Cfr. Jabir], p. LIIL

134



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

2. Le tre ipostasi nella Gnosi sciita

Seppure i testi noti siano ancora estremamente
rari, si puo stabilire che I'uso delle tre lettere sim-
boliche in questione avveniva presso un gran nu-
mero di sette dello sciitismo estremista nei dintor-
ni del III e IV secolo H. [IX - X], ma sembra che i
soli Nusayriti I’abbiano conservato fino ai giorni
nostri. Su questo punto € a uno studio magistrale
di L. Massignon che dobbiamo le principali luci
che illuminano in questo senso le discussioni con-
tenute nel Libro del Glorioso®.

Prima di tutto, il problema che si affronta qui ¢
la simultaneita, la coincidentia dello storico e dell’e-
ternamente presente; del concreto unico, persona-
le, e dell’archetipico. Fra le tre figure storiche
(Muhammad come Profeta, ‘Ali come Imam, Sal-
mén come loro Compagno) e cio cui le tre lettere
iniziali dei loro rispettivi nomi si riferiscono come
al loro archetipo, la relazione provata tesse un tale
intreccio (come nel caso dei racconti evangelici)
che nessuno scalpello critico puo pretendere, sen-
za frantumarne la trama, di isolare ci6 che sarebbe
convenuto chiamare da una parte biografico e sto-
rico, dall’altra parte leggendario e mitico®*. Ogni
persona e le sue gesta sono cosi altamente archeti-
piche, che esse sono rispettivamente proprio la
personificazione e le gesta dell’archetipo. In questa
simultaneita, si scopre contemporaneamente l'ar-
chetipo dell’Individuale e I'Individuale come ar-

35. L. MASSIGNON, Salmdn Pak et les Prémices sprrituelles de U'I-
slam iranien (pubblicazione della Société des études iranienes,
n. 7), Tours 1934, qui indicato come: Salmdn.

36. Cfr.I'analisi di C. G. JUNG, Psychologie und Religion, pp. 159
ss. [ Psicologia e religione, Torino, Bollati Boringhieri, 1992]; e
MASSIGNON, Salmdn, p. 9, sulla legittimita e I'autenticita del-
I'interpretazione mitica, o gnostica, di una personalita.

135



Henry Corbin

chetipo (persino negli eventi piu personali). Ecco
perché nella «ripetizione dell’archetipo» non ci sa-
ra riduzione dell’individuale all’esemplare, nel sen-
so di una riduzione dell’Evento alla categoria, che
abolirebbe nei fatti ogni volta e I'individuale e I'E-
vento®, ma piuttosto una promozione dell’Evento
(in un senso tale che che ci sono anche degli «e-
venti in Cielo» cfr. la meravigliosa frase: «Il Paradi-
so sospirava per Salmén cinque volte al giorno»%;
senza dubbio inconcepibile sul piano della nostra
coscienza storica lineare di eventi isolati da ogni
concomitanza con ’eterno).

Esclusa cosi ogni abolizione unilaterale, la ricor-
renza dei Cicli della storia si propone come «per-
manenza del piano storico»; permanenza che ren-
de possibile (allo stesso modo che questa é resa
possibile da quella) la «ricorrenza ciclica degli ar-
chetipi scritturali» (cosi il caso di Muhammad che
vuole partecipare personalmente ai casi di coscien-
za esemplare di tutti i profeti precedenti, re-citan-
doli)*. Anche qui c’entra I’eterno, permanente
nella sua astrazione, e il tempo storico irreversibile
e decadente, si inserisce in un mesocosmo dove il
tempo individuale, trovandosi proiettato su un ci-
clo liturgico, si riconosce egli stesso reversibile®.

37. Ci6 che ELIADE giustamente tematizza come «Paradiso degli
archetipi» nelle societi arcaiche. Cfr. Le Mythe de l'éternel retour,
Parigi 1949, pp. 75 ss., 117 e ss., 128 e ss. [/l mito dell eterno ritorno:
archetipi e ripetizione, Roma, Borla, 1999]. Ci sarebbe da spingere
oltre lo studio del differenziale qui solamente suggerito.

38. Servita come titolo al cap. VIII della lunga agiografia di
Salman (Nafas al-Rahmdn). Cfr. le cinque «Ore» della pre-
ghiera islamica.

39. Cfr. Salman, p. 31. Sul «tempo» di tale racconto, cfr. il no-
stro Récit d'initiation... in L'Homme et son Ange, Parigi, Fayard,
1983.

40. Cfr. sulla nozione di «curva personale di vita» la pene-
trante analisi di MASSIGNON, Halldj martyr mystique de U'Islam in
«Dieu Vivant», XIII.

136



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

Gia qualche cosa come questa presenza eterna del-
la Persona individuale, nel e per il tempo liturgico,
¢ cio che propone per eccellenza un calendario
(tale il calendario Mazdeo) dove a ogni giorno
presiede un Angelo, ogni giorno avente come sen-
so e contenuto quello di invitare a esistere (o al-
meno a tendere) «alla maniera dell’Angelo», a fa-
re che questa «persona spirituale» sia questo Even-
to, questo giorno. Per questo € necessario «ricon-
durre» questo giorno al piano dell’essere (della
persona) che gli da il suo significato. L’Evento di
quel giorno non sara tale che per quella mediazio-
ne, vale a dire quel ta’'wil o ermeneutica spirituale
che «riconduce» I’Evento ai casi archetipici trami-
te i quali soltanto puo essere promosso come Even-
to «vero». Ecco il cerchio ermeneutico. Che il mi-
nistero di questa ermeneutica sia un ministero an-
gelico, gia le designazioni dei gradi della gerarchia
esoterica menzionate precedentemente potrebbe-
ro suggerirlo. E la loro corrispondenza che va a
proiettare la sua luce sulla figura intorno alla qua-
le vertono le discussioni relative alla Triade “4ra-
MiM-SIN, vale a dire la figura di Salman, in assenza
della quale la persona jabiriana del Glorioso non
sarebbe collocabile. La promozione di Salman co-
me «angelo» (malak) trasfigurante la sua condizio-
ne storica, sarebbe qui il tema centrale della ricer-
ca dell’archetipo.

I tratti storici che delineano la figura di Salman
il Puro (Salman Pak) o Salman il Persiano (Salman
Farsi) sono inseparabili dal suo archetipo spiritua-
le. Figlio di un cavalicre persiano (iswdr) della
provincia del Fars (I’antica Perside), € educato nel
mazdeismo sotto il nome di Riazbeh Marzuban.
Egli diventa cristiano, dopo avere ascoltato con
ammirazione sia I'ufficio liturgico in una chiesa,
sia le esortazioni di un eremita in una caverna.

137



Henry Corbin

Espatria, va di cittd in citta, risiede al seguito di
maestri in ascesi, poi infine, avendo sentito parlare
del Profeta e guidato da una vecchia di Isfahan, va
a trovarlo alla Mecca. E lui, il giovane Straniero
(che prefigura e prende in carico sulla sua persona
tutti gli espatriati spirituali) diviene 'intimo e il
compagno del Profeta e dei suoi. Intimita sancita
dalle celebri parole «Salmidn & dei nostri, noi i
membri della Casa»*!.

Questa adozione muhammadiana valorizza cio
che ful'opera di Salman, vale a dire niente di me-
no che il ministero «angelico» del ta'wil che porta
I'archetipo a sfumare nel caso individuale, si che la
storia cessi di essere un cosa che colpisce le anime,
e diventi una relazione istituita dalle anime stesse.
Tale I’hanno vista e concepita gli imamiti, e piu in-
tensamente ancora gli ismailiti. E Salmin che
avrebbe «aiutato il Profeta a prendere coscienza
degli antecedenti scritturali delle sue rivelazio-
ni»*2, a replicare in se stesso questi casi esemplari,
e a farli nuovamente essere tramite il suo stesso es-
sere. E Salman che di conseguenza sarebbe stato il
ministro del ta'wil piu originale dell’Islam, e che a
tale titolo egli poté apparire come realmente inve-
stito del nome di Gabriele, I’Angelo della Rivela-
zione. O piuttosto, egli sarebbe in qualche modo
I'angelo di questo Angelo, una individuazione del-
I’Angelo della Rivelazione, I’Angelo invisibile che
traspare cosi tra i Compagni dati all’iniziato e che
modellano la rivelazione divina in forma di inizia-
zione.

Ecco perché, dopo la morte del Profeta, il suo
ruolo s’accresce ancora, nella misura in cui il ta'wil
viene concepito come superiore al tanzil (la rivela-
zione del testo), e in questo senso Salman diviene

41. Cfr. Salman pp. 16 ss.
42. Ibid, p. 31.

138



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

I’angelo-ermeneuta. Egli rappresenta in terra lo
Spirito di esegesi, il Rih al-Amr, Angelo dell’Impe-
rativo divino, I’Emanazione divina che ¢ lo stru-
mento tramite il quale si realizzano i segreti dise-
gni divini nel segreto dei cuori. E si puo allora con-
siderare che il ta'wil shakhsi («ermeneutica perso-
nale») ¢ lo strumento che permette a ogni anima,
su esempio del Profeta, di ripetere in se stessa e
per se stessa i casi esemplari, che seguono I’elezio-
ne e che modellano la propria esistenza; ¢ questo
spirito del ta'wil che permette di riconoscere di ci-
clo in ciclo, in ogni generazione, coloro che perso-
nificano i protagonisti del dramma permanente,
quelli che accettano I'Imam legittimo e quelli che
lo rigettano®.

Il ministero di Salman tipizzato nel sin, assicura
dunque la permanenza dell’archetipo nella ricor-
renza dei Cicli, e conferisce a ciascun Evento il sen-
so che lo costituisce come tale (qui si sviluppera la
nuova dimensionc propriamente jabiriana). Ai ca-
ratteri tipizzati nella lettera alfabetica siv (caratte-
re dello Straniero, dell’Adottato, su cui si modella
il Glorioso del libro di Jabir, carattere del ministro
«angelico» del ta'wil) si originano concezione e
problemi della Triade divina. Salman ¢ il mediato-
re tra il Silenzioso e il Parlante, tra I'Imam e il Pro-
feta. Nel seguito dell’Tmam Ja’far (colui che Jabir
indica come suo maestro) e particolarmente nella
persona di Abui al-Khattab dal destino cosi tragi-
co*, tutta I'ingegnosita dei teologi sciiti oltranzisti

43. Ibid., p. 34.

44. Fedele fino alla fine alla sua fede, contro la sconfessione
stessa dell’Imam Ja’far a cui la dono. Cfr. BERNARD LEwis, The
Origins of Isma'ilism, Cambridge 1940, pp. 32 ss., € in un libro
sacro dei Kattabiti «La religione degli Ismailiti € quella che fu
fondata dai discendenti di Abi al-Khattdb, che hanno dato le
loro vite per amore del figlio di Ja’far Sadiq, Isma’il» (W. Iva-
NOW, «Notes sur I'«Ummu’l-Kitab des Ismaéliens de I'Asie cen-

139



Henry Corbin

si esercita nella formulazione di relazioni recipro-
che fra i tre archetipi spirituali ai quali corrispon-
dono le tre personalita storiche. A seconda che il
Silenzioso abbia precedenza sul Parlante o che va-
da inversamente, il concetto di siN e del suo ruolo
si modifichera. Ne ¢ quasi possibile una deduzione
a priori®.

Come viene notato con tanta sagacia da Louis
Massignon, non si tratta di permutazioni indiffe-
renti fra i tre termini, ma le variazioni dell’ordine
gerarchico esprimono dei «concetti differenti del-
I'azione divina» nell’'umanita. L’ 4y~ € I'archetipo
dell’Imam (‘Ali), immobile e silenzioso, miracolo-
samente occultato («I’Imam nascosto» nello sciiti-
smo) che introduce «la locuzione creatrice del Mim
nella dizione immateriale del siv che ispira agli ini-
ziati i suoi ordini». I1 MiM ¢ I'archetipo del Nabi
(Muhammad) che promulga pubblicamente le de-
cisioni divine. L’azione divina sara concepita dagli
adept del MiM come la crescente esplicitazione dei
comandamenti enunciati da questo Enunciatore
della Legge. Il siv & I'archetipo dello «strumento
dell’iniziazione», la Soglia dove filtra la «luce illu-
minante». Per gli adepti del sin, I’azione divina ¢ la
penetrazione dello Spirito (Emanazione divina)
nelle anime fedeli, elevandole gradualmente allo
stato luminoso «angelico»*.

Non si pud qui insistere sull’opzione metafisica
da cui si originano i due segreti ai quali si riferisce
Jabir nel Libro del Glorioso: gli adepti dell’ ‘arn (o gli
Ayniya) e gli adepti del sin (o i Siniya).

Sembra che nessuna variante differenzi la dottri-

trale», p. 428, in Revue des études islamigques, anno 1932, qui in-
dicato come: REI 1932).

45. Per le combinazioni teoriche possibili e quelle che furo-
no ritenute di fatto, cfr. Salmdn, pp. 37 ss.

46. Ibid. pp. 37 ss.

140



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

na degli Ayniya da quella dei Nusayriti*. Come si &
gia ricordato, per tutto questo pensiero teosofico
la pura divinita spirituale € assolutamente ineffabi-
le e inconcepibile; essa si epifanizza in un pleroma
di esseri (o «astri») spirituali che ne emanano ge-
rarchicamente. La prima di queste Emanazioni ¢
di conseguenza il NOME (Ism) che enuncia il Signi-
ficato (ma’na) della Deitas abscondita; questo Nome
¢ esemplificato nell’enunciazione dell’Enunciato-
re profetico (Natiq) e simbolicamente rappresen-
tato dall’iniziale del Profeta dell’ultimo periodo
del Ciclo attuale, la lettera mim (M). Ma la prece-
denza del Rivelato sul Nascosto, dell’Enunciato di-
vino sul Significato divino considerato allora come
una «idea muta», non sara un paradosso? Per evi-
tarlo si aprono due strade. Per prima, quella di
Maymin Qaddih, discepolo di Abid al-Khattib,
che dissocia dalla Deita pura I’'absconditum per
identificarlo con il Samit o «Imam silenzioso» op-
posto al Parlante o Enunciatore. Percio diventa le-
cito, senza blasfemia né scandalo, ammettere la
precedenza della sostanza del Nome, vale a dire
del mMiM, sull’ 'AYN; e tale fu la tendenza degli adepti
del mim.

In compenso, mossi dal sentimento della premi-
nenza dell'Impronunciato e dell’Infigurato tra-
scendente per sempre ogni enunciato e ogni figu-
ra, e il sentimento concomitante della necessita
delle teofanie e della precellenza dei simboli, altri
discepoli di Abi al-Khattib considerano piu volen-
tieri I’equazione stabilita tra ma’nd e Samat, Signifi-
cato divino segreto e Silenzioso, che erano cosi
identificati, restaurando il primato del Senso ine-
spresso sull’Enunciato, sul Nome, ovvero del Samit

47. Per cio che segue cfr. L. MASSIGNON: art. «Nusayris» in
Encyclopédie de U'Islam e «Esquisse d‘une bibliographie nusay-
rie» in Melanges Syriens offerts a M. R. Dussaud.

141



Henry Corbin

sul Natig, dell’Imam sul Nabi*®. Precedenza arche-
tipale che si esemplifica e si verifica di ciclo in ci-
clo. Fu, lo si € visto (§ 1), la tendenza alla quale si
collego Jabir, anche se il suo schema della Triade
differisce da quello degli Ayniya, ed & questa stessa
tendenza che si potra discernere nell’Ismailismo
riformato di Alamiit. Infine, la Triade le cui due
prime ipostasi sono, nell’ordine di precedenza am-
messo dagli Ayniya: ‘AYn, MiM, — si completa e si
compie con SiN, I'iniziale di Salman il Persiano,
che assume in questo periodo del Ciclo il ruolo di
iniziatore delle anime terrestri®.

Se si € attenti al motivo intimo che predetermina
lo schema della triade sccondo i Nusayriti ¢ gli
‘Ayniya, si percepisce al contempo, come un’eco,
quello che porta gli adepti del siv a formulare il lo-
ro, a svellere dal rango che lo subordina ancora al
MiM, per portarlo alla sommita della Triade, e cio
per un motivo che disegna un’iperbolica amplifica-
zione di quello che portava gli Ayniya a esaltare
I'Imém silenzioso al di sopra del Profeta parlante.
Ogni teofania ¢ anche angelofania, ogni volta I’A-
bisso divino permane velato nelle regioni della
transcoscienza, resta al di 1a di ogni ipostasi arcan-
gelica del pleroma nel quale si epifanizza. Un plu-
ralismo teofanico va di pari passo con il monotei-
smo speculativo rigoroso, cosi come il monoteismo
della religione letterale procede parimenti a un
dualismo che si ignora. Teofanicamente si puo dire
non tanto «tutto non ¢ che simbolo» ma ¢ proprio
questo: Simbolo. Bisogna trascendere ’Enunciato
della Parola decadente, quando € pronunciata, nel-

48. Cfr. il testo di BASHSHAR SHA'IRI (morto ca. 180 H.) in
Salman, pp. 44-45.

49. Precedente, o dominante, una pcntade di Iniziatori (pa-
ragonare gli schemi pentadici nel manicheismo. Non si pud
insistervi qui).

142



1l Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

la lettera letterale; e nondimeno bisogna dire e
pronunciare per non vacillare davanti all’informa-
le, ben sapendo che sussiste il Silenzio non svelato
che sfugge a ogni presa, anche a quella dell’essere.
I1 Simbolo si attiene a questo limite: dice e non di-
ce, ¢ parola e silenzio, ¢ dizione immateriale, «ri-
conduce» a qualche cosa d’altro, sollecita il ta'wil,
Uexegesis e l'exodium. Ora, € a questo limite che si at-
tiene e mantiene il siv, I’Angelo-ermeneuta. Oppu-
re si considera fin da allora in lui I’assoluto primato
del Simbolo, perché da lui discendono le possibi-
lita di dire e di concepire, perché egli ordina simul-
taneamente e di sfuggire alla trappola dell’Enun-
ciato e nondimeno di riconquistarlo sull’infinita vi-
talita del Silenzio (qualcosa come la tensione che
provocherebbe I’affermazione simultanea delle tesi
Ayniya e Mimiya, per trovare la sua soluzione nel-
I'ottava superiore). Ci sara allora uno schema che
porra il SiN come prima ipostasi. Oppure ci6 che si
considera nel Simbolo, ¢ il movimento ascensiona-
le, la progressione illimitata che esso permette, sia
pure nella Notte dell’informale, al di sopra di
quanto Enuncia verso il Silenzio che riserva e si ot-
terra qualche cosa come lo schema jabiriano della
Triade. Tutto cid, se ne ha coscienza qui, dovrebbe
essere molto piu profondamente meditato, a ri-
schio di restare incompleti e oscuri; ma forse que-
sto € sufficiente a lasciare intravedere 1'affinita di
Jabir con gli adepti dell’ arn e del sin, allo stesso
tempo di cio che lo oppone ad essi.

Non é facile definire esattamente la setta dei
Siniya a cui mira Jabir nel Libro del Glorioso. Si han-
no tuttavia dei testi abbastanza precisi che fanno
allusione all’esistenza di una setta Salmanica®, che

50. Tra gli altri presso I'ismailita Abii Hatim Razi (morto ca.
322/934), cfr. Salmdn, p. 43, o ancora al-Ash’ari che ricorda
«delle genti che nella nostra epoca affermano la divinita di

143



Henry Corbin

puo essere situata, pare, nel primo terzo del III se-
colo dell’Egira®. Si deplora tanto piu amaramente
che nessun manoscritto ci sia pervenuto dei libri
come il Vangelo di Salman®, testo criptomanicheo
citato da Birini, o della storia della Creazione che
costituiva il Libro dei sette combattimenti di Salman.
Nondimeno quest’ultimo fu la fonte di un tratta-
to di gnosi proto-ismailita in persiano intitolato
Omm al-kitdb (la Madre del Libro)3® ancora in uso
oggi tra gli Ismailiti del Pamir e che sembra dovuto
a dei discepoli dello sfortunato Aba al-Khattab (m.
138 H. circa). Ora, se sembra che Abi al-Khattab
fu il primo a formulare la tesi Siniya (la Triade SiN-
'AYN-MiM), € ugualmente verosimile che I'Imam Ja’-
far gli avrebbe conferito con una formula di consa-
crazione il ruolo di Salman (come maestro del
ta'wil, «tu sei la Soglia dove alloggia la scienza del-
I'esegesi e della lettera»®). Inoltre il trattato in
questione considera Salman come il demiurgo e
gli associa Abi al-Khattab nella formula di invoca-
zione solenne®. E vero che questo ruolo di de-
miurgo differisce da quello che implicherebbe la
precedenza di Salmin secondo lo schema dei
Siniya. Sarebbe piuttosto la figura di Khormuzta,
I’'Uomo primordiale dei Manichei orientali, che
proiettercbbe il suo archetipo su quello di Salman,
cosi come il suo ruolo soteriologico corrisponde-
rebbe a quello del Tertius Legatus dei testi manichei
occidentali®. Si potrebbe aggiungere che la ten-

Salman il Persiano» (in Magadldt al-Islamiyin, ed. H. RITTER I, p.
131.138).

51. Cfr. Salman, pp. 46-47.

52. Cfr. ihid., p. 50 e RE1 1932, p. 453, n. 1.

53. Ed. da W. Ivanow (nella rivista «Der Islam», t. XXIII) e
cfr. sopra n. 44 I'art. in REI 1932.

54. Cfr. Salman, pp. 38 e 44.

55. Cfr. Rer 1932, pp. 429-430.

56. Ibid. 431, n.]1 e Salman, p. 12

144



Il Libro del Glorioso d: Jabir Ibn Hayydn

denza Salmaniana € similmente pronunciata nel-
I’escatologia, laddove I'anima ¢ mostrata a percor-
rere al contrario e a risalire i gradi di sviluppo del
cosmo per infine «raggiungere il grado di Salman»
allorché mille Angeli (fereshta) o «Nomi Divini» so-
no inviati verso tale anima divenuta la «Salman del
microcosmo»*’. «Raggiungere il grado di Salman»,
si vedra con precisione che questo ¢ uno degli
aspetti utilizzati a definire il Glorioso nel corso del
libro di Jabir.

Si sara fin da allora portati a domandarsi se la
dottrina che Jabir professa in merito all’ordine
delle ipostasi gli € peculiare, oppure se prosegue la
teoria gnostica di una setta esistente. Il solo dato
che fornisca il piccolo trattato, interamente incen-
trato sull’esaltazione del Glorioso, ¢ che questa
esaltazione € principalmente fondata sulla teoria
delle lettere «luminose» e delle lettere «tenebro-
se» (cfr. infra, § 4). Ora, non sara forse nel contesto
di questa teoria delle lettere alla base dell’ordine
della Triade jabiriana (‘arn-sin-MiM) che sarebbe
fiorito il «nome gnostico» di Salman, questo «Sal-
sal» cosiffatto perché contiene piu consonanti lu-
minose? (cfr. testo, § IX)%. Questa parola che ha il
senso di incatenamento, legame, riconduce al ruo-
lo fondamentale di mediatore di Salman, legame

57. Cfr. re1 1932, p. 475. Sul significato escatologico di
Salman vorrei ancora menzionare un testo molto bello dove la
sua persona ¢ definita come I'archetipo del Paradiso: la ri-
compensa dell’Eletto € che si faccia di lui la «persona» di
Salmin, cioé che che si faccia essere 1a sua persona il Paradiso
stesso (in Two Early Ismaili Treaties, ed. by W. Ivaxow, Bombay
1933, pp. 30 e 31).

58. Salsal al posto di Silsilat per delle ragioni numerologiche.
Cfr. Salman, pp. 35 e 43 (e infra n. 72). E sotto questa forma
che appariva nella formula di invocazione dell’Omm al-kitab,
che riunisce i due «membri adottivi» Salman (Salsal) e Abu al-
Khattab (RE1 1932, p. 430).

145



Henry Corbin

tra ‘AYN e MiM, realizzante nella sua persona storica
I'archetipo dell’Angelo Gabriele o dello Spirito
Santo. Egli ¢ lo strumento della tropologia del
ta'wil, colui che risuscita il racconto alla prima per-
sona presente, «riconduce» le anime alla loro ori-
gine, come I’Angelo dell’esegesi che € I’Angelo del
Grande Esodo.

Queste ricerche assai incomplete sul significato
originale delle tre ipostasi e i motivi che fanno va-
riare tra di loro 'ordine di precedenza, ci aiute-
ranno forse a comprendere le allusioni che vi si ri-
feriscono nel Libro del Glorioso®.

3. Le tre ipostasi nel Libro del Glorioso

Esaminare questo tema, € gia entrare pienamen-
te nell’analisi del piccolo trattato. Se possiamo as-
saporare i motivi predeterminanti gli aspetti vari
della Triade, non € che ogni difficolta sia pertanto
appianata. Restano lo stile molto oscuro dell’auto-
re, la composizione aggrovigliata del trattato, le fa-
ticose ripetizioni, le allusioni troppo vaghe e i rife-
rimenti ad altri scritti i cui manoscritti non ci sono
ancora noti. I due primi paragrafi, in compenso,
non presentano quasi difficolta. Jabir vi richiama il
«principio della dispersione della scienza» applica-
to a tutta la composizione del Corpus. Una frase di
capitale importanza, sembra, sfortunatamente mu-
tilata, vi si inserisce: «Se tu conoscessi il piano che
moliva e organizza questa dispersione, tu saresti ta-

59. Non era possibile allargare il quadro della ricerca fino a in-
cludervi una comparazione tra le tre ipostasi della Triade ‘arn-
Mmim-SiN e gli schemi della Triade nel neoplatonismo, nell’India,
eccetera o risolvere la questione in modo da sapere se Jabir stes-
so aveva identificato le tre ipostasi della gnosi sciita con le tre
Emanazioni plotiniane (sulla Trinita cristiana, cfr. infra § 6).

146



1l Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

le quale Jabir stesso». E forse € un’allusione al se-
greto stesso del Glorioso (cfr. infra, § 6).

I paragrafi III e IV introducono nel vivo del sog-
getto e delle difficolta. Per situare il rango del Glo-
rioso nella gerarchia degli esseri, o piti esattamen-
te per situarne l'intervento nella gerarchia della
Triade, Jabir formula due sistemi di analogie di
rapporti rispettivamente conformi alla concezione
che gli adepti dell’‘ar~ e gli adepti del sinsi fareb-
bero della persona del Glorioso. Secondo la dottri-
na degli Ayniya, il Glorioso (Mdjid) sta al Silenzio-
so come il SiN € in rapporto al MiM (cioé Majid : Sa-
mit = SIN : MIM). Secondo la dottrina dei Siniya, il
Glorioso sta al Silenzioso come I’ ‘A~ € in rapporto
al siN (cioé Madjid : Sémit = ‘ayn: SiN). Ora, la perso-
na del Glorioso, come la concepisce Jabir, si oppo-
ne a questa assimilazione, in ragione di incompati-
bilita che egli dimostrera e di cui né gli uni né gli
altri hanno avuto coscienza.

Per comprendere la posizione di Jabir e cio con-
tro cui egli argomenta, bisogna avere ben presenti
allo spirito gli schemi della Triade cosi come sono
adottati dall’una e dall’altra scuola, e di cui si & cer-
cato di esaminare i motivi nel paragrafo preceden-
te. Per maggiore chiarezza, schematizziamo nella
tabella qui sotto le variazioni nell’ordine di prece-
denza delle ipostasi®.

‘Ayniya Siniya Jabir
‘Ayn Sin ‘Ayn
Mim ‘Ayn Sin

Sin Mim Mim

60. Si lascia da parte qui lo schema degli adepti del MiM, che
non intervengono nel testo.

147



Henry Corbin

Si vede che Jabir ¢ d’accordo con gli Ayniya nel
riconoscere nell’ 4YN I'archetipo della prima ipo-
stasi, la cui luce si emana sulle ipostasi inferiori,
ma egli rivela ugualmente la sua affinita con gli
adepti del siv affermando contro gli Ayniya la pre-
cedenza del siN sul Mim. Che il siN «si abbeveri alla
fonte costituita dall’ ‘aya» (cfr. § V), € qui il corolla-
rio archetipale dell’adozione spirituale di Salman:
se & il siv che «sostanzia» 1l MiM con la sua luce,
allo stesso modo opero Salmin al seguito del Pro-
feta come «Angelo» dell’iniziazione. Ora, quali so-
no le difficoltd inerenti alle posizioni delle due
scuole?

Jabir si cura di sfumare la discussione (§ IV). Gli
Ayniya senza dubbio commettono il grave errore
di abbassare il siv al rango di terza ipostasi al di
sotto del MiM; ma infine, nell’analogia dei rappor-
ti che costituiscono, hanno il merito di discernere
I’affinita del Glorioso con il siN e ci6 va al loro atti-
vo. I Siniya, elevando il siv al rango di prima ipo-
stasi, danno al Glorioso il rango dell’ 4y~ in rap-
porto al sin. Cio facendo, assimilano il Glorioso al-
I’AYN come seconda ipostasi, alla quale ammetto-
no d’altra parte che venga ugualmente, alla fine,
ad assimilarsi il MiM. Ancora, per quanto si guardi-
no dal comparare il rango del Glorioso al rango
del MiM in rapporto all’ ‘AN, essi giungono, mal-
grado le loro buone intenzioni, ad assimilare il
Glorioso e il MiM; errore capitale. Ma il Glorioso e
il MIM non sono, dopo tutto, I'uno e I'altro dei Na-
tig, dei «Parlanti»? E precisamente qui che si trova
I'origine della confusione da cui devono liberarsi i
Siniya.

Prima di tutto il Glorioso ¢ si un Ndtig, ma non &
I’Enunciatore di una Legge religiosa positiva e let-
terale; egli ¢ piuttosto il Parlante tramite una «di-
zione immateriale» di un Significato esoterico, I’ab-

148



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

sconditum da cui non si stacca mai, come il sivdi cui
esemplifica in questo senso, I'archetipo. Ma soprat-
tutto le condizioni con le quali il Glorioso e il MiM
divengono rispettivamente un ‘AY~N sono totalmen-
te dissimili. L’assimilazione del Mim all’‘arw ¢ il ri-
sultato di una lunga pedagogia esercitata su di esso
‘AYN e contrassegnata nella loro estrinsecazione
terrestre dalle annate di compagnonaggio. In con-
trasto, il Glorioso non é il famulus di nessuno. Egli
¢ I'Espatriato, I’eroe dello Sforzo solitario, senza
altro iniziatore che il puro ‘Arn. E la tipizzazione
plenaria dell’archetipo, un mesocosmo a sé stante,
totalizzante in se stesso ogni gerarchia, perché nel
mesocosmo individuale essa esiste altrettanto bene
con tutto il suo aspetto e la sua organizzazione, che
nel mesocosmo della Comunitd esoterica totale.
In termini alchemici, I'Imam ¢ I'Elisir, e I’Elisir &
I'Imam. In termini escatologici salmaniani (cfr. so-
pra, § 2, in fine), ¢ risalendo in sé tutti i gradi del
cosmo che si «accede al grado di Salman».

Resta una difficolta tuttavia molto piu grave, che
si origina non piu solamente dagli episodi da una
«biografia» sia pure eterna, ma da un principio co-
smico i cui indizi concordanti rivelano il regno,
tanto in fisica quanto in astronomia e in alchimia.
Questo principio ha il suo punto di partenza
nell’‘Ayn originale, ed ecco perché le conseguenze
si impongono contemporaneamente agli adepti
delle due scuole, quanto alla superiorita decisiva
del Glorioso sul MiM, superiorita che gli adepti
dell’*ayn rigettavano perché rapportavano il Glo-
rioso al sivdi cui essi non facevano che la terza ipo-
stasi della loro triade, e superiorita che i Siniya
non affermavano con sufficiente vigore, poiché da-
vano al Glorioso il rango di ‘Av~ senza rifiutare
’accesso al MiM. Ma questa volta Jabir ne chiede gli
indizi di una verifica «sperimentale» il cui successo

149



Henry Corbin

parallelo in alchimia si pud in effetti comprendere
come un test € come una promessa, se il piano in
cui si compie I’Operazione alchemica ¢ proprio, in
quanto tale, il piano di proiezione di una Opera-
zione superiore.

4. La bilancia delle lettere

Per dimostrare la preminenza del rango del Glo-
rioso cosi come lo concepisce, Jabir usa una dop-
pia argomentazione che poggia sulla doppia risor-
sa che gli offre una branca particolare della «scien-
za della Bilancia» che rappresenta il fine ultimo
della sua scienza, e che tende a integrare tutti i da-
ti delle conoscenza umana in un sistema di misure
a base numerologica molto complessa®. Questa
scienza non si applica solamente ai tre regni del
mondo sublunare, ma anche ai movimenti degli
astri e alle ipostasi del mondo spirituale; ci sono
delle Bilance per misurare «I'Intelligenza, I’Anima
del Mondo, la Natura, la Forma, le Sfere, gli astri,
le quattro Qualita naturali, I’animale, il vegetale, il
minerale infine la Bilancia dclle lettere che ¢ la
piu perfetta di tutte»®2

Questa Bilancia delle lettere (mizan al-horif), Ja-
bir la chiama anche Bilancia dell’articolazione, Bi-
lancia del linguaggio (mizdn lafzi). Applicando le
sue analisi essenzialmente alle lettere dell’alfabeto
arabo, egli pone per fondamento e principio che
le lettere stanno ncllo stesso rapporto con il lin-
guaggio, che le cose da questo denominate con le
quattro Nature (calore, freddo, secchezza, umi-
ditd). Conseguentemente, procedendo ad un’ana-
lisi delle parole, diventa possibile stabilire le strut-

61. Cfr. Jabirll, p. 187.
62. Testo del Libro dei Cinquanta, cap. VII, cit. in Jabir 11, p.
188, n.3

150



1l Libro del Glorioso di Jabir Ibn. Hayydn

ture qualitative e quantitative delle cose che esse
designano®. Tuttavia resta inteso che le lettere di
una parola non designano che la natura esteriore
e apparente della cosa. In ogni corpo, c’¢ un «fon-
do interiore latente» che costituisce il complemen-
lo esatto di cio che ¢ manifesto e apparente. L'O-
perazione alchemica ha quindi essa stessa il suo
fondamento nel ta'wil. Cio che si propone la scien-
za della Bilancia, ¢ di scoprire in ogni corpo il rap-
porto che esiste tra il manifesto e il nascosto, I'e-
steriore e l'interiore (I’essoterico e I’esoterico).
L’Operazione ha per scopo di cambiare i rapporti
esistenti: occultare una quantita determinata di
questa o quella Natura, farne apparire la tale o tal
altra quantita nascosta. Cosi come il ta ‘wil porta al-
lo schiudersi del senso esoterico, alchimia e teur-
gia, medicina e astrologia, sono per parte loro al-
trettante esegesi del testo cosmico. La Bilancia divie-
ne il simbolo dell’armonia cosmica cosi instaurata,
questo itidal derivato dalla radice ‘adl con la quale
il linguaggio religioso dei motaziliti designava la
«giustizia divina». Sarebbe inesatto dire che Jabir
ne estenua il senso religioso; lungi da ci6 egli in-
tende innalzarlo fino al senso teosofico che incar-
nera I'Imam, che realizza e compie nella sua per-
sona I’equilibrio dei mondi, il «mesocosmo».

Sc ora la Bilancia delle lettcre puo soddisfare la
doppia argomentazione di Jabir, € perché istitui-
sce una doppia ripartizione delle lettere simbolo.
Nel Libro delle Definizioni® Jabir distingue una scien-
za naturale delle lettere che € coordinata alla cono-

63. Scienza corrispondente nel mondo arabo al simbolismo
degli antichi Pitagorici e ai «misteri delle lettere greche». Per
il concetto di Bilancia delle Lettere, cfr. soprattutto Jabir II,
pp- 223-236. I Libri delle Bilance ne proseguono, con molteplici
ricerche, I'applicazione in fisica e in chimica.

64. Kitdb al-hodid, Textes, p. 103.

151



Henry Corbin

scenza della quattro Nature, e una scienza spinitua-
le che ¢ coordinata alle vestigia della Luce o delle
Tenebre di cui queste lettere, recanti in esse stesse
I'indizio, sono altrettante figure. Non credo pro-
prio che ci sia modo di opporre un procedimento
di analisi all’altro%. Il secondo riunisce la corrente
delle speculazioni gnostiche sulle lettere dell’alfa-
beto, ed ¢ non meno essenziale alla costituzione
della scienza jabiriana, alla riuscita della sua esege-
si come all’avvento della persona del suo Esegeta.
Senza volersi qui pronunciare sulla sua origine
«storica», si sottolineera che la scienza spirituale
delle lettere € contemporanea alle prime specula-
zioni gnostiche nell’Islam. Poiché in generale le
lettere potevano essere viste come una «cifra» del-
la Creazione, come una materializzazione del Ver-
bo demiurgico, era normale che le lettere enigma-
tiche che si trovano piazzate come un baluardo (in
gruppo o isolate) alla testa di certe sure del Cora-
no, fossero considerate come un prototipo celeste
del Libro divino. Molto presto esse avrebbero sol-
lecitato I'attenzione e I'immaginazione produttiva
dei commentatori®. Gia I'autore del Ghdyat al-

65. Nonostante Jabir I, 235, n. 9. L'una e 'altra conferisco-
no, secondo noi, uno stesso significato psichico a delle visua-
lizzazioni diverse. Altrettanto Mohiy al-din Bani (morto nel
622/1225) dichiara che la scienza delle lettere non é una
scienza razionale (giyds), ma un’intuizione intima, una visio-
ne mentale, una esperienza sentita nell’animo (moshdhada,
kashf, dhawq), cfr. Jabir1l, p. 265, n. 5.

66. Per la scienza mistica dell’alfabeto (abjad), basato sul
principio della permutazione delle lettere, cfr. MASSIGNON, La
Passion d'al-Halldj, cit., pp. 589 ss. e Jabir I1, pp. 263 ss; Ency-
clopédie de UIslam Ia ediz.: art. «Simiya»; 2a ediz.: art. «<Abdjad»,
«Budih», «Ilm al-huriif»; e ]J. CANTEINS, La voie des Lettres, Pa-
rigi, Albin Michel 1981. Awviene un incontro significativo tra
le tradizioni gnostiche sciite e gli apocrifi cristiani. Al prologo
de I'Omm al-kitab, vi & I'lmam-bambino, Moh. Baqir, che istrui
il suo maestro, cosi come fece Gesu (Vangelo dell’Infanzia,

152



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn. Hayydn

Hakim (VIII secolo della nostra era) menziona (se-
condo un libro perduto) una divisione del Libro
Santo in corrispondenza con i pianeti, da cui risul-
tava il Nome segreto «che Dio ha deposto nel cuo-
re dei santi e dei saggi iniziati». Questa classifica-
zione fornisce la «cifra» del Ciclo di ogni Sfera,
grazie alla chiave che possono darne le lettere an-
teposte alle sure®’, e di cui I'autore dichiara:

«Se le lettere [dell’alfabeto arabo] [...] sono in nu-
mero di ventotto, significa che questo numero é un
Individuo perfetto, composto di uno spirito e di un
corpo. Ci sono le quattordici lettere che si incontra-
no all’inizio delle sure: esse rappresentano lo spirito,
e siccome lo spirito & nascosto, il segreto di queste
lettere &€ ugualmente nascosto. E allo stesso tempo il
numero delle stazioni invisibili della luna. In com-
penso, le altre lettere che non figurano mai all’inizio
delle sure, rappresentano il corpo e corrispondono
alle quattordici stazioni visibili della Luna [...] in que-

sto & I'arcano del Corano»®.

Da parte loro i «Fratelli della Purita» nella loro
celebre Enciclopedia sono completamente d’ac-
cordo con questa nozione dell’arcano coranico, e
con questa corrispondenza delle quattordici lette-
re con i segni settentrionali dello Zodiaco, ¢ delle
altre quattordici con i segni meridionali®. Si assi-
ste cosi alla genesi della ripartizione delle lettere
dell’alfabeto arabo in lettere «luminose» (quelle
che si incontrano all’inizio delle sure) e lettere «te-
nebrose». Nella loro corrispondenza con le stazio-

Vangelo di Tommaso, il Marco gnostico); fino all’enciclope-
dia ufficiale delle tradizioni sciite (Bihdr al-Anwdr, t. 1, p. 167).
67. PSELDO-MAJRITI, Das Ziel des Weisen. 1. Arabischer Text, hg.
v. H. RITTER, Lipsia, 1933, p. 169.

68. Ibid., pp. 170-171.

69. Rasd'il, edito al Cairo, t. I1I, p. 152.

153



Henry Corbin

ni della Luna, ¢ esemplificato il rovesciamento che
sta al principio del ta'wil: ci6 che ¢ evidente per i
sensi (le quattordici stazioni visibili) & tenebra per
I’anima; cid che ¢ tenebra per i sensi (le quattordi-
ci stazioni invisibili) € luce per I’anima, ¢ il dischu-
dersi delle visioni mentali, segretamente gustate e
divise con i fratelli, non svelabili senza pericolo per
I'anima. Ma & sorprendente che il principio di
questa ripartizione sia potuto passare per un ri-
chiamo di dottrina manichea™.

Ad applicare le premesse di questa scienza spini-
tuale delle lettere alle tre ipostasi di cui discute il
Libro del Glorioso, si ottengono risultati sorprenden-
ti. Questa prima fase dell’argomentazione di Jabir
nei paragrafi VII e VIII si rischiara un po’, e con-
temporaneamente riflette qualche luce sul para-
grafo VI che I'introduce con un tono di cosi solen-
ne gravita. Le tre lettere-simbolo degli archetipi so-
no, beninteso, di natura luminosa; quanto ai nomi
di quelli che le esemplificano nel Ciclo attuale e di
cui le lettere sono rispettivamente le iniziali, ecco
la tipologia concludente: I’*Ayn € interamente lu-
minoso, perché le tre consonanti di cui ¢ compo-
sto il nome di ‘Ali (‘Ly) figurano nella lista delle
lettere di luce (cfr. § VIII). Nel MiM, per le stesse
ragioni, solo tre quarti sono luminosi, mentre I'ul-
timo quarto ¢ di tenebre (MHMd [= Muhammad]).
Quanto al SiN, € quasi interamente luminoso (cio
che ¢ intuitivamente comprensibile nella grafia
araba, non pud essere reso che approssimativa-
mente in trascrizione). L’ortografia araba conosce
due tipi di Alif: un Alif consonantico (‘ = hamza)
che puo essere il supporto di una «mozione» (cioé
di una vocale breve) ed € considerato non soltanto

70. Polemica dell’Imam zaydita Qasim b. Ibrahim contro Ibn
al-Mogqaffa’, cfr. M. Guipl, La Lotta tra U'Islam e il Manicheismo,
Roma, 1927, pp. 39 e ss. del testo.

154



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

come lettera luminosa, ma come origine di ogni
lettera™. C’¢ d’altra parte un Alif di prolungamen-
to che serve solamente a rimarcare la lunghezza
della vocale &, e che non potendo servire di sup-
porto ad alcuna vocale (o «mozione») ¢ considera-
to come inerte e tenebroso (cfr. § IX). E questo se-
condo Alif ad essere la sola parte di tenebre che
svela il nome di Salman, di cui tutte le consonanti
(SLMN) sono d’altra parte luminose. Si tratta anco-
ra qui di un indizio molto attenuato; Jabir lo consi-
dera come occultato al massimo e in ogni caso co-
me occultabile per la sostituzione della grafia
Salmian (con la seconda a breve)”2.

La Bilancia delle lettere, fondata sulla loro ripar-
tizione in lettere di luce e lettere di tenebre, rivela
dunque imperiosamente I’ordine gerarchico delle
ipostasi come le enumera Jabir: ‘AYA-si-MiM. E 1 aYN
ad essere la sorgente di tutte le luci; queste emana-
no sul SiN che a sua volta «sostanzia» il MiM (cfr § V
a meta e VI in fine), che non puo dovere alla sua
propria essenza mescolata di tenebre le molteplici
parti luminose che contiene. Ma che ne ¢ del Glo-
rioso (Majid)? Fin dall’inizio del V paragrafo, Jabir
non fa forsemenzione del fatto che i due terzi del
Glorioso (MJD) sono tenebrosi (vale a dire j e D),
mentre un terzo solamente appartiene alla Luce?
Ma allora come gli ¢ possibile rivendicarne la pre-
minenza assoluta sul MiM il quale non contiene che
un quarto di tenebre? La difficolta ¢ grave e, poi-
ché Jabir pensa a due cose per volta, il testo diven-
ta ancora piu aggrovigliato.

Egli pensa a due cose alla volta, abbiamo detto.
Dapprima a cio che costituisce per lui il motivo de-

71. Kitab al-Bayan, ediz. HOLMYARD, p. 10, 1. 17 e ss.

72. Schema di Salsal, il nome gnostico di Salman, il valore
numerologico restando in questo caso costante: S+ L+ M + N
=180=8+L +S + L., cfr. Salman, p. 43 n. 3, e sopra, n. 58.

155



Henry Corbin

cisivo della preminenza del Glorioso: il suo caratte-
re di eroe solitario, tratto tanto piu decisivo che Ja-
bir sa di poter risolvere, con I'aiuto stesso della Bi-
lancia delle lettere, la difficolta all’apparenza ine-
stricabile che questa gli propone. Ciononostante
non bisogna per nulla dimenticare le contraddi-
zioni a cui la stessa evidenza non si impone ancora,
perché dopo tutto, questa virtu del Glorioso forse
non ha per loro che I'importanza di un episodio,
mentre gli indizi rivelatori della Bilancia fanno ri-
ferimento ad una legge di natura (cfr. § VI). Di
piu, difendere la causa del Glorioso, ¢ allo stesso
tempo argomentare in favore dell’eminenza del
SIN. Jabir non perde mai di vista alcun interesse, e
se si arriva con lui a pensare a ogni cosa allo stesso
tempo, il suo testo tutto «in verticale» svela un po’
della logica che gli ¢ propria.

Largomentaznone si rivolge contro gli ‘Ayniya
(§ VII) poi contro i Siniya (§ VIII). Occorre mo-
strare agli uni e agli altri che la loro concezione
del sin gli impedisce di risolvere il caso del Glorio-
so come lo concepisce Jabir (cio che risulta insom-
ma quale rimprovero agli uni e agli altri di non es-
sere jabiriani!). Agli ‘Ayniya bisogna mostrare che
la loro analogia di rapporti pecca alla base, non
potendo il Glorioso essere al rango del siN cosi co-
me lo concepiscono essi, dato che il siv € per loro
una terza ipostasi inferiore al MiM (cfr. sopra § 3).
Insomma, poiché secondo Jabir, il sin «si abbevera
direttamente all’*ayn», bisognerebbe metterlo fi-
nalmente al rango del MiM della Triade degli
‘Ayniya. Ma allora ci sarebbero due «Recettori di-
retti», e di colpo la struttura della Triade sarebbe
distrutta. Questo & quanto si obiettera a loro volta
ai Siniya. Nello schema della loro Triade (SiN-AyYn-
MiM), essi mettono il Glorioso al rango dell’*ArNin
rapporto al siv, ma essi non possono impedire che

156



1l Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

«letteralmente» I’‘ Ay~ = tutta luce; il MiM = un quar-
to di tenebre; e il Mdjid = due terzi di tenebre. Nes-
suna differenza in fin dei conti tra le due scuole:
esse riescono a mettere il MiM al di sopra del Glo-
rioso. E questo perché né gli uni né gli altri hanno
veramente concepito cid in cui consiste la prece-
denza del Glorioso, il fatto che sia un Orfano, un
Solitario che accedente al suo rango sublime tra-
mite il suo proprio sforzo. E questo che, lungi dal-
I’essere episodico, € per Jabir un tratto decisivo di
natura e di essenza, che lo eleva non soltanto al di
sopra del MiM ma anche al di sopra del siv. Ammes-
so questo principio di discriminazione, la dimo-
strazione che lascia ancora in sospeso la difficolta
secondaria, sara condotta con tanta brevita quanta
cleganza (§ IX).

Essa fa appello questa volta, per risolvere la diffi-
colta posta dalla scienza spirituale delle lettere, al-
I’altro aspetto della Bilancia del linguaggio che Ja-
bir tratta come scienza naturale delle lettere. La ri-
partizione delle lettere non si fonda piu sulla loro
appartencnza alla Luce o alle Tenebre, ma sul loro
coordinamento con le Nature (o Qualitd Elemen-
tari). Come Jabir richiama solennemente (inizio
del § IX), i risultati della loro analisi sono legati
agli stessi principi dell’astronomia e della fisica. La
loro origine comune ¢é assicurata dalla cosmologia
jabiriana, vale a dire per I’azione stessa dell’Anima
del mondo che opera in vista della formazione dei
corpi, tale come viene descritta per escmpio nel
Libro dell’Arena dell'Intelligenza (Kitab maydan al-

‘Agl). La concezione ¢ di un’importanza capitale
per il senso totale dell’Alchimia jabiriana™.

73. «Quando dunque la Sostanza conformemente al deside-
rio (shawq) provato dall’Anima e diretto verso uno degli Ele-
menti (o Nature) passa in questo Vuoto (o ricettacolo cosmi-
co), essa si impadronisce dapprima di di una delle Nature: se

157



Henry Corbin

Misurare le Nature di una cosa, quale che sia, &
misurare le quantita di cui I’Anima si ¢ appropria-
ta, € misurare l'intensita del Desiderio dell’Anima
che discende nella Materia. Inversamente, ¢ dun-
que proprio la trans-mutazione dell’Anima che
condiziona la trasmutazione dei corpi; € in essa
che si trasmutano, essa ¢ il luogo della loro trasfi-
gurazione. Lungo la prospettiva cosmopsicogonica
di Jabir, I'Operazione alchemica si annuncia come
I'operazione psichica per eccellenza; essa ¢, nel
microcosmo, una ripetizione dell’operazione psi-
chica iniziale dell’Anima del mondo. Al Desiderio
cosmogonico dell’Anima per le Nature, risponde
un Desiderio delle Nature per I’Anima, il deside-
rio della rigenerazione il cui luogo ¢ I'anima del-
I’Alchimista che si rigenera simultaneamente. Il
mesocosmo € portato a schiudersi nella persona
dell’Imam, la quale nasce con lo sbocciare di que-
sto terzo cosmo che ¢ il mondo esoterico della ri-
generazione.

Non soltanto i fondamenti della scienza jabiria-
na collocano il significato dell’alchimia nel senso
messo in evidenza dalla fenomenologia psichica di
C. G. Jung, ma gli sforzi di quantificazione cosi mi-
nuziosi ai quali si € sottoposto Jabir, queste misure
infinitamente complesse stabilite con tanta pazien-
za, cifre talvolta colossali elaborate con scrupolo di

I’Anima dirige il suo desiderio verso il Calore, sara il Calore
(di cui la Sostanza si approprierd); se (I’Anima dirige il suo
desiderio) verso il Freddo, sara il Freddo; lo stesso si dica
per I'Umidita e il Secco. Il principio all'origine delle Bilance
(mawazin) deriva quindi dal desiderio provato dall’Anima verso gli
Elementi. Da cui segue che ogni essere dotato di un’anima, ha
la sua causa nel (principio delle Bilance)... E a questo deside-
rio che deve applicarsi la Bilancia, cioé¢ alla misura della quan-
titd di ci6 che la Sostanza riceve da ciascuno di questi mondi.
E lo stesso principio (= il desiderio dell’Anima) che ¢ alla ba-
se del secondo (= della Bilancia)». Cit. in Jébir I1, pp. 159-161.

158



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

esattezza matematica’™, pongono davanti, in virta
delle stesse premesse che ne motivano la ricerca,
alla domanda preliminare: si tratta di operazioni
che non diciamo abbiano un senso per un labo-
ratorio di oggi, ma che si situano su una linea che
vi conduce senza fratture? Poiché la Bilancia ha
per principio e ragion d’essere il misurare il Deside-
rio dell’Anima del mondo incorporato a ogni sostan-
za, bisogna veramente vedere in queste «misure»
un’anticipazione della scienza quantitativa moder-
na, della matematica cartesiana in lotta contro le
«qualita occulte» della Scolastica? Oppure non sa-
rebbe questo un ingannarsi, e malgrado tutti gli
sforzi dello storico per rendergli giustizia, non si
dovra e infine relegare nel museo dell’assurdo e
del superato tutto I’apparato della scienza jabiria-
na? Sarei tentato, del tutto al contrario, di vedere
nello sforzo di Jabir per «quantificare il desiderio
dell’Anima» qualche cosa come un’anticipazione,
brancolante certo, verso cio a cui aprono la strada
le recenti ricerche di C. G. Jung e C. A. Meier, ri-
volte a un’Energetica dell’Anima™. Sarebbe il pun-
to culminante della scienza jabiriana, illuminante
tutta la tradizione che la segue (segnatamente fino
a Jaldaki). I risultati della Bilancia di Jabir rappre-
sentcrebbero la sola «algebra» che poteva allora
essere tentata per segnare il grado di Energia psi-
chica dell’Anima integrata alle Nature, di cui si li-
bera in scguito per l'intervento dell’Alchimista
che, liberando le Nature e sublimandole in simbo-
li, libera anche la propria anima’.

74. CIr. le tavole sinottiche fornite in Jabir II, p. 196-197.

75. Cfr. specialmente Der Geist der Psychologie, Eranos-Jahrbu-
ch XIV, 1946, pp. 486-490.

76. Non si puo insistervi ulteriormente qui, ma si confessa di
trovare un po’ paradossale I’affermazione (Jdbir 11, p. 161) che
ogni interesse di Jabir sarebbe diretto sulla «pratica» € non
sull’elaborazione filosofica. Questa frammentazione ridurreb-

159



Henry Corbin

Checché se ne possa pensare, ¢ un’applicazione
di tale Energetica jabiriana dell’Anima che offre la
scienza naturale delle lettere per risolvere definiti-
vamente il ¢ta'wil dell’indizio «letterale» del Glorio-
so. Coordinando I’Anima con le Nature, si riparti-
scono le lettere in quattro gruppi: quelle del Calo-
re, quelle del Freddo, quelle della Secchezza, quel-
le dell’Umidita. Al quadro di base” cosi stabilito, si
riferisce I’esposizione del paragrafo IX. Delle tre
consonanti che formano il nome del Glorioso
(MJD), ¢ esatto che il jim (J) e il dal (D) apparten-
gano alle lettere delle Tenebre, e solo il mim (M) al-
le lettere della Luce™. Tuttavia, se ci si riferisce al
quadro, ci si accorge che il ddl tenebroso appartie-
ne alle lettere dell’Umidita, mentre il jim, ugual-
mente tenebroso, appartiene alle lettere della Sec-
chezza. C’¢ dunque coincidentia oppositorum, e per
lo stesso fatto i due elementi di tenebre indicati
con J e D vedono le loro potenze malefiche infran-
te e annullate le une dalle altre, e solo persisto-
no le loro Nature pure riconciliate sotto la deno-
minazione della luce iniziale. Accade lo stesso per

be la sua «scienza» a un’accumulazione di ricette spesso deri-
sorie e senza significato.

77. Aloro volta le quattro Nature possiedono sette suddivi-
sioni (scala, grado, minuto, secondo, terzo, quarto, quinto),
tutti termini corrispondenti a quelle dell’astronomia greca,
cosa che da il numero di 28, uguale al numero di lettere del-
I'alfabeto arabo. Ordinandole secondo I'ordine dell’alfabeto
Abjad, su 4 colonne di cui ciascuna corrisponde a una delle
Nature, Jabir ottiene la tavola di base per la scienza della Bi-
lancia. Cfr. Jabir I, pp. 193 e ss. e le tavole, pp. 196-197, 224
ess.

78. E curioso qui accostare un passaggio della cosmogonia
mazdea (Bundahishn XV) dove & detto che Néryosang prese
in carica due terzi della semente di Gayomard, I'Uomo pri-
mordiale, e Spendarmad (I’Amahraspand femminile, Terra
Mater, Madre di vita) la terza parte (Sacred Books of the East, V,
p. 53).

160



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

il Mim (MHMd)? Il suo segno di tenebre, il dal, non
¢ sfortunatamente compensato da niente, perché
il M € una lettera di luce ma che figura tra le lette-
re del Calore, mentre I'H, pur essendo una lettera di
luce, appartiene anche alle lettere di Umidita. Nien-
te rivela dunque una coppia di contrari che si com-
pensa nell’unita superiore di un rinnovamento.

Immanente all’essere del Glorioso solitario, il
suo trionfo sul MiM &€ dunque incontestabile. Riuni-
sce in sé Tenebre e Luce, Umidita e Secchezza,
Aqua e Ignis: sarebbe dunque egli stesso il Filius re-
gius resuscitato dalle acque™. E di Luce pari a quel-
la dell’*arn; condivide con il siNil privilegio dell’A-
dozione, ha pertanto su di lui il privilegio della sua
Solitudine vittoriosa; I’«energia» del suo essere di
luce, forte abbastanza da vincere la sua propria te-
nebra, lo € anche per dissipare la tenebra del Mim.
E il «Quarto», il centro del Firmamento mesoco-
smico inglobante gli archetipi delle tre ipostasi®
della Triade.

Essendo riuniti tutti questi temi, si puo forse ten-
tare la prova di una traduzione dal testo arabo con
la speranza che essa non sara totalmente senza
profitto.

5. Prova di traduzione

Anche se le ricerche precedenti hanno dovuto
lasciare numerose difficolta in sospeso, la cui mi-
nor causa non ¢ che bisognava resistere alla tenta-
zione di sviluppare pit di un punto di importanza
essenziale, qui ci proponiamo dunque una prova
di traduzione integrale del piccolo trattato jabiria-

79. Comparare con C. G. JUNG, Paracelsica, p. 103 [vedere
Studi sull'alchimia, Torino, Boringhieri, 1988].
80. Cp. Ibid., pp. 116 e ss.

161



Henry Corbin

no. Si vogliano scusare le imperfezioni pensando
all’estrema difficolta del testo, aggravata inoltre
dalle lacune e dalle sviste dell’unico manoscritto
da cui ci é stato tramandato®'.

81. Il testo arabo del Kitdb al-Majid & stato edito da PAuL
KRAUS in Textes, pp. 115-125, da un manoscritto unico della Bi-
blioteque Nationale de Paris (arabo 5099, 67b-69b). Siccome
I'edizione di un testo arabo ne presuppone gia una certa in-
terpretazione, il testo editato ci focalizza in buona misura sul
senso al quale si era fermato in definitiva I’editore. Laddove si
¢ creduto meglio allontanarsi leggermente, lo si € segnalato in
nota. Per una maggiore chiarezza e per facilitare i riferimenti,
si sono muniti i paragrafi della traduzione di una numerazio-
ne in cifre romane, nella misura in cui lo permetteva I'artico-
lazione interna del testo. I numeri tra parentesi quadre si rife-
riscono alle pagine dell’edizione.

162



1l Libro del Glorioso

Nel nome di Dio, il Clemente, il Misericordioso.
Gloria a Dio I’Eterno, il Santo, il Compassionevole,
il Misericordioso. Che la benedizione divina sia sul
nostro signore Muhammad, il Sublime signore e
sull'lmdm posto alla nostra testa, cosi come sulla
sua famiglia e sui suoi discepoli. Su tutti loro sia la
pace!

1

Sappi questo: quando il mio Maestro - che egli
sia gradito da Dio — mi ordiné di comporre questi
libri, mi prescrisse di ordinarli secondo un certo
ordine gerarchico che non ho la licenza di trasgre-
dire®2. Tu conosci, & vero, alcune delle intenzioni
che erano le sue allorché stabili la gerarchia di
questo libro, ma il loro insieme no, tu non lo co-
nosci. L'insieme completo delle sue intenzioni fi-
gura in due passaggi del «Catalogo», che ha per
scopo di determinare i libri. Quanto alla redazione
di questi ultimi, il loro ordine di successione fu
conforme a cid che ¢ determinato nel predetto
«Catalogo»®.

Tra le altre c’é questa: in ognuno di tali libri, la
parte delle scienze che noi menzioniamo & quella
che corrisponde al significato del rispettivo titolo,
e questo per le ragioni di cui abbiamo fornito
un’esposizione generale. Non trovare quindi scon-

82. Allusione al principio della «dispersione della scienza»,
cfr. Jabir1, pp. XXVII e ss.

83. Sui cataloghi che Jabir avrebbe composto per le sue pro-
prie opere, cfr. Jabir 1, bibliografia nn. 1-3.

163



Henry Corbin

veniente, fratello mio, se ti accade di incontrare un
discorso sulla religione esoterica nel bel mezzo del
quale si inserisce un discorso sull’alchimia, senza
che I’Operazione di questa sia ancora portata a ter-
mine; oppure un discorso sull’alchimia al quale
faccia seguito un discorso sulla religione, senza
che i fondamenti di questa siano ancora stabiliti;
oppure un discorso sulla devozione, o qualsiasi al-
tro soggetto appartenente a queste scienza e arti
che noi trattiamo in questo libro di carattere divi-
no [116]. Perché per tutti gli sviluppi che ti si of-
frono nel corso di questi libri, il nostro Maestro -
sia su di lui la pace divina - ebbe delle intenzioni
che non mi ¢ possibile svelarti. Se ti svelassi cio che
comportano [...] al punto che tu saresti come Jabir
Ibn Hayyan®. Ma nel momento in cui tu fossi co-
me lui, non avresti bisogno che ti venissero rivela-
te, non piu di quanto ne ha bisogno lui stesso.
Comprendi.

2

Poiché il libro presente si intitola Libro del Glorio-
so, ci incombe di esporre qui ci6 che corrisponde
al significato di questo titolo, e di istituire i prole-
gomena sui quali costruire in seguito tempi e luo-
ghi. Sappi che il termine di «glorioso» secondo I’o-
pinione corrente si applica a colui di cui si vantano
le gesta, e che ¢ reputato per le sue qualita, la sua
nobilta, la sua generosita e la sua devozione. Nel
senso interiore, il termine non € contrario a questa

84. Sull'importanza di questa allusione, cfr. infra il nostro § 6.
La frase & sfortunatamente mutila, ma il senso é facile da rico-
struire. [La consultazione di un altro manoscritto del Libro del
Glorioso, Bibl. Milek n. 6206, ci ha permesso di confermare
questa lettura: «Se io ti svelassi cio che esse comportano, tu sa-
resti come Jabir...»]

164



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

accezione, seppure in riguardo della Verita Esote-
rica (hagiga) ci siano alcune differenze.

In effett, nella totalita dei casi, € necessario che
siano dispensati, gradualmente, uno a uno, i princi-
pi che permettono di effettuare la transizione dalle
realta sensibili alle realta intelligibili, le quali segna-
no allo sguardo delle prime il massimo di resistenza
come il massimo di distanza. Allo stesso modo, que-
sta necessita si impone ugualmente per I'iniziazio-
ne a tutte le scienze spirituali, dispensate secondo
I'ordine graduale che hanno fissato i maestri per
dare le loro lezioni. Poiché, in questa transizione, si
tratta di partire dalla sensazione inferiore che ¢é la
conoscenza propria delle creature racchiuse nell’a-
nimalita, le tenebre e il castigo che esse subiscono
in proporzione al grado del loro merito; poiché
'allontanamento e la liberazione dal male che rap-
presenta questa sensazione inferiore, avvengono
ugualmente, per grazia divina, secondo una gra-
dualita in cui il merito di ognuno misura anche il
suo diritto agli elementi e ai gradi di questa libe-
razione, ne determina la forza o al contrario la de-
bolezza, I’avicinamento o al contrario il distacco;
poiché infine ¢ inconcepibile che A si trasferisca in
D senza passare tramite B e C — a condizione che
questi non siano infiniti - in conseguenza ¢ inelut-
tabile anche [117] che il trasferimento fuori dalle
realta sensibili si compia gradualmente, mano a ma-
no, fino a raggiungere lo scopo finale.

Poiché tale ¢ lo stato delle cose, se si dessero
carne e alimenti solidi a un poppante appena usci-
to dal seno materno, egli ne morrebbe, né le cure
prodigate potrebbero guarirlo. Il trattamento pia
salutare al suo riguardo ¢ di nutrirlo col latte ma-
terno fino a quando si & abituato®, il tempo di un

85. Simili comparazioni illustranti la necessita di un’iniziazio-
ne spirituale graduale, si ritrovano dappertutto.

165



Henry Corbin

intero anno o tutt’al piu due anni. Quando egli ha
preso forza e I'umidita della tenebra ha ceduto da-
vanti alla luce del calore, che impedisce I'azione
perniciosa di quelle sulla costituzione fisica, si me-
scola allora per lui il latte con del riso leggermente
ammuffito e guasto, e glielo si da a mangiare. Lo si
nutre con cio come lo si era nutrito con il latte ma-
terno, ma per un periodo di tempo molto piu bre-
ve. Quando avra preso ancora piu forza, si passa al
regime del biscotto e dello zucchero, o ad alimenti
che hanno la consistenza della frutta secca, che €
di sapore dolce e assorbe I’'umidita, rinforza I'azio-
ne del calore organico e la purifica. Questo regime
pertanto non aumenta la quantita di calore, ma
semplicemente ne intensifica la felice influenza e
ne libera I’azione naturale. Passato un periodo di
tempo piu breve dei due precedenti, si nutre il
bambino con un alimento composto da frumento
e fecola di semi comuni. In seguito gli si danno ali-
menti solidi come la carne e cose analoghe, e in
questo modo si fortificano le sue ossa e il suo cor-
po cresce. Ma se gli fossero stati dati all’inizio, que-
sti alimenti I'avrebbero ucciso invece di farlo vive-
re. Se al contrario lo si limitasse adesso al solo latte
materno, egli sarebbe privato di ogni sua forza e
non potrcbbe continuare a vivere.

Stando cosi le cose, € inevitabile che non ci ele-
viamo alle scienze spirituali se non gradualmente
[118]; altrimenti, saremmo come quell’'uomo che,
prigioniero a lungo in un sotterranco, senza riceve-
re un raggio di luce né potere distinguere tra la
notte e il giorno, ne venisse fatto uscire bruscamen-
te; costui, dirigendo il primo dei suoi sguardi verso
il sole, perderebbe allora la vista®. Non avrebbe da
gioire per il raggio di luce per il quale era uscito. Se

86. Non ci si puo esimere dal pensare al mito della caverna in
PLATONE (Repubblica V11, 515¢).

166



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

al contrario fosse stato fatto salire gradualmente,
avrebbe potuto gustare quella gioia. Ad ogni modo,
il minimo vantaggio in questo caso per lui sarebbe
stato quello di non perdere la vista.

3

A questo punto della nostra esposizione biso-
gna parlare del «Glorioso»%. Io dichiaro quindi: il
GLORIOSO (Mdjid) € colui che per se stesso, per il
suo proprio lavoro e per il suo proprio sforzo nel-
la Conoscenza, ha raggiunto il grado dei «Parlan-
ti» (Natig). Egli é divenuto un PARLANTE contem-
plando attentamente il SILENZIOSO (Sdmit). Il suo
rango in rapporto al Silenzioso & come il rango
del siv in rapporto al MiM, almeno secondo I'opi-
nione degli adepti dell’ a¥n, ma non secondo I'o-
pinione degli adepti del siN. Infatti secondo I’opi-
nione degli adepti del siv [riguardo al Silenzioso
sta] nello stesso rapporto dell’*Ay~ in rapporto al
SIN. Questa differenza corrisponde all’opposizio-
ne dottrinale che regna tra le due scuole.

4

All’occorrenza nessun aderente alla dottrina de-
gli adepti dell’*Ayn si vede forzato ad istituire la di-
scriminazione di cui si impone la necessita in con-
trasto agli adepti del sin®, Infatti, gli adepti di siv
non dichiarano che il Glorioso occupa un rango

87. Per le allusioni di questo § III, cfr. i §§ 2 e 3 della nostra
trattazione precedente.

88. Cfr. il nostro § 3. Gli ‘Ayniya hanno in effetti il merito di
paragonare il Glorioso al Sin; ora, non c’¢ incompatibilita, ma
affinita tra I'uno e I'altro. I Siniya hanno d’altra parte il meri-
to di paragonare il Glorioso alla seconda ipostasi che & per lo-
ro I'*Ayn; ma siccome ammettono che il Mim finisce per essere
elevato, sotto l'azione dell’’Ayn, a questo stesso rango, non
possono piu discriminare tra il Mim e il Glorioso.

167



Henry Corbin

analogo a quello del Mimin rapporto all’*ayn® [ma
come abbiamo appena detto, una situazione ana-
loga a quella dell’*Ay~ in rapporto al sin®°. Cio per-
ché secondo loro] I’*Arn non cessa di raddrizzare il
MimM, di piegarlo verso la propria essenza e di ren-
derlo simile alla sua propria essenza nella misura
in cui la capacita del M/M permette questa assimila-
zione. Se in effetti € possibile al MiM di lasciarsi pie-
gare e di regredire [119] verso I'essenza dell’*Arw,
di divenire allora (un ‘a¥nN) dopo essere stato (un
Mim)®!, & perché 1" arw lo attira a se stesso e lo ren-
de simile alla propria essenza, e questo presuppo-
ne anche compagnonaggio® e vicinanza durevole.
Ora, questa non ¢ propriamente la situazione del
Glorioso®, lungi da cio, proprio nella misura in
cui egli ¢ di molto superiore al MiM: superiorita
che attienc al fatto che egli sia pervenuto al grado
di MiM senza avere gioito della vicinanza né della
sollecitudine dell’*Ayn, né della sua familiarita né
della sua compagnia, senza essere stato raddrizza-
to né riportato né assimilato all’*A¥~, se non per
quanto riguarda le qualitd che ha raggiunto per
sforzo proprio, senza che alcuno lo abbia formato
o raddrizzato.

89. Iltesto (p. 118, I. 14) inverte 'ordine dei simboli. La no-
stra traduzione ristabilisce I’ordine che si impone in virtu del-
lo schema dei Siniya. Il manoscritto presenta sulla stessa riga
una lacuna davvero spiacevole. Vi si ¢ posto rimedio tra pa-
rentesi nel senso che lo schema stesso sembra imporre.

90. Cfr. la piccola tavola sinottica, sopra, § 3.

91. Quidinuovo (p. 119, I. 1) il testo ¢ corrotto, ma il conte-
sto non lascia alcun dubbio sul senso. Il rimprovero indirizza-
to ai Siniya ¢é che, secondo il loro schema, il Glorioso sarebbe
identico infine al Mim-innalzato-al-grado-di-'Ayn.

92. «Sohba». Il Mim (Muhammad) & compagno dell’*Ayn
(*Ali) che gli é superiore; precedenza del Samit sul Natig, cfr.
sopra il nostro § 2 e n. 48.

93. Almeno, come la concepisce Jabir.

168



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

5

Essendo assodato tutto cio, cosi come d’altra par-
te i due terzi del Glorioso sono tenebrosi € un terzo
solamente € di natura luminosa, mentre un quarto
solamente del MiM é di natura tenebrosa [...]% ecco
che gli adepti dell’*arn e gli adepti del sIv questa
volta sono insieme nella stessa necessita di istituire
la discriminazione in questione®®, mentre gli adepti
del sin erano da soli a dover istituire 1’altra discri-
minazione%, quella di cui gli adepti dell’*ar~ pote-
vano fare a meno®. E qui, fratello mio — mi ¢ testi-
mone il mio Maestro - risiede un grande miracolo
tra i miracoli dell’‘Arn%. Se lo afferri bene, & I'‘ar~
ad essere il Discriminatore tra la verita inerente al
Glorioso e la falsita di cio che non lo é.

[Secondo noi] in effetti, ¢ a questa stessa sor-
gente che € I’'AYN a cui si abbevera il siv. Nel sin si
manifesta ci6 che si manifesta presso coloro ai qua-
li & attribuito per diritto la discendenza carnale,
che costituisce il bene proprio dell’*ar~y %. Ma pres-
so il siN, ¢ in ragione delle luci che trae [diretta-
mente e personalmente] dall’’ary, mentre lo

94. Ancora una lacuna nel testo (p. 119, I. 8] ma il senso re-
sta completo. Il Mim sarebbe allora superiore al Glorioso, que-
sto ¢ intollerabile per la dottrina jabiriana. Sulla teoria delle
lettere «luminose» e delle lettere «tenebrose», cfr. sopra, il no-
stro § 4.

95. Nessuna scuola arriva a salvaguardare il rango del Glorio-
so (cioé a distinguere il Mim e a risolvere il suo indizio «lette-
rale»).

96. Vale a dire tra il Glorioso e il M#m, fondato sul fatto che il
Glorioso non & come il Mim costretto al compagnonaggio in
riguardo all'‘ Ayn.

97. Cfr. il nostro § 3.

98. Cioe dell’archetipo della prima ipostasi (seguita, secondo
lo schema jdbiriano, dal Sin, poi dal Mim).

99. Allusione all’adozione spirituale che fa del Sin I'uguale
degli Imam, Cfr. i nostri §§ 3 e 6.

169



Henry Corbin

sguardo degli umani ¢ troppo debole [120] per
percepire la Causa di queste luci - sia essa esaltata
e magnificata! A loro volta, queste luci si moltipli-
cano'® a partire dalle luci del sin, perché ¢ esso
che «sostanzia» il MiM'®" in ragione dell’oscurita
constatata in questo. Su questo punto'® noi pro-
fessiamo un’opinione che ha il suo fondamento
tanto in astronomia che in filosofia e in fisica.
Bisogna intenderla nel modo seguente. Consta-
tando la Tenebra che ¢ allo stato manifesto nel
MiM, si formula cio: gli elementi di Luce contenuti
dal MiM, manifesti e moltiplicati, non gli apparten-
gono in virtu della sua essenza propria, poiché da
una stessa essenza fisica'® non si possono emanare
due azioni contraddittorie. Si dichiara dunque: «<E
il siN che lo sostanzia delle sue luci», da che si con-
stata I’esiguita di questi elementi di Tenebre nel
SIN'®. 11 fatto € che in effetti la parte di Tencbre
che esso contiene ¢ privata di movimento. Essa ¢
dunque occultata in lui fino all’estremo, perché as-
somiglia, quanto alla forma, a quella delle Luci di
rango piu alto. Questa forma ¢ in effetti I’ hamza'%,
la produttrice delle lettere, quella che é la Fonte

100. L'editore qui reputava il testo dubbio. Senza cambiare
nulla, credo tuttavia di scoprirvi un senso di fatto conforme al-
lo schema jabiriano della Triade (il Sin riceve la luce dall’* Ayn,
e a sua volta la diffonde sul Mim o terza ipostasi).

101. «Imddd», termine tecnico della gnosi ismailita, non signi-
fica soltanto «soccorrere», ma anche dotare della «materia divi-
na» (mdddat ildhiya), sostanziare, «sostantivare»; cfr. STROTH-
MANN, op. cil., p. 55

102. Cio¢ sul problema enunciato fin dalle prime righe di
questo § V.

103. Forse la parola «fisica» (labi’iya) sottointende qui che il
Mim, al rango della terza ipostasi, corrisponde all’Anima del
Mondo.

104. Cfr. infra §§ VIII e IX.

105. Allusione alla rassomiglianza tra I’'Alif di prolungamento
e I'Alif consonantico (cfr. sopra § 3). Questo, I' hamza, € il sim-

170



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyin

[='AvN] originaria, il Primo Esistenziato semplice
in ragione della Potenza esistenziatrice, il Nobilis-
simo ed Eccellente Logos (Nutg). Comprendi be-
ne tutto cio, perché — mi é testimone il mio Mae-
stro — queste sono le fonti della Scienza grazie alla
quale ci siamo innalzati al di sopra del livello degli
umani e abbiamo raggiunto i nostri signori'%, -
che le loro preghiere siano su di noi!

Stando le cose cosi come te le abbiamo esposte,
¢ percio che gli adepti del siv hanno interamente
invertito il rango dell’‘Arn, anche tenendo conto
dell’eccellenza e del rango che ritorna al siNin rap-
porto all’*ayn'". Loro hanno cosi degradato I'‘ay~
in se stessi, e questa non ¢ la minor cosa che hanno
commesso, fratello mio! Avremmo molto da dire
su questo punto; che ci si voglia riferire a certe
opere di questa collezione'® o ad altre ancora, piu
appropriate del presente libro a contenere simili
sviluppi [121]. Qui ci limitiamo a menzionare ci6
che puo esscre una scala, o almeno uno scalino,
verso quelle Conoscenze divine che presenteremo
in seguito.

6

Acquisito quanto precede, si pud dire che il
grande miracolo posto in opera a questo proposito
dall’* Ay~ consiste nel fatto che la discriminazione di

bolo della prima Intelligenza o Arcangelo primo Emanato, il
Sdbig. [Sul significato dell’alif/hamza nelle cosmogonie esote-
riche islamiche, cfr. P. LORy, «La Science des Lettres en terre
d'Islam» in Cahiers de I'U.S.J.J, n. 11, pp. 96 € ss.].

106. Sull'importanza da attribuire a questa attestazione, cfr.
infrail nostro § 6.

107. 11 Sin & proprio la seconda ipostasi, al di sopra del Mim,
ma non conviene metterlo al posto dell’*Ayn.

108. La collezione dei Cinquecento Libri a cui appartiene il Li-
bro del Glorioso (bibliogr. n. 706).

171



Henry Corbin

cui ora si tratta'® si applica volta per volta a lui'’ e
a loro'!!; senza che si possa far si che si imponga a
lui senza che venga imposta a loro; poiché si pro-
durrebbe un’ambiguita imputabile alla violenza di
un capriccio. Tuttavia c’é questo: la discriminazio-
ne che si impone a loro per il fatto che I’*ay~ condi-
vide con essi la stessa necessitd, questa evidente-
mente ¢ la ragione d’essere, poiché le Luci
dell’*avn sono 1a che brillano, chiare e illuminand
tutte le difficoltd. Ma la discriminazione che incom-
be in proprio agli adepti del siv, quella che li distin-
gue dall’*ArN, non ha ragione di essere, — intendo
qui per ‘ArN e per SiNi loro rispettivi adepti, per la
ragione che I'errore e la verita in queste dottrine
furono il fatto dei Discepoli e degli adepti, sappilo
bene, perché non hanno mirato in questo caso a
un sapere superiore, ma si sono lasciati ottenebra-
re. Sembrerebbe che la discriminazione che si im-
pone agli adepti dell'uno come a quelli dell’altro,
quella in cui sono associati, fosse piu grave, piu
scioccante e penosa''?, almeno a giudicare dalle ap-
parenze, che la discriminazione per la quale si sono
segnalati gli adepti del siN, per quanto appaia il
contrario. In altri termini, il fatto di essere compa-
gni e intimi costituisce apparentemente una discri-
minazione minore che la moltiplicazione delle let-
tere di natura tenebrosa e la moltiplicazione delle
lettere di natura luminosa. Infatti la moltiplicazio-
ne di queste lettere esige una spiegazione di ordine
fisico, mentre il fatto di essere un compagno e un

109. Vale a dire tra il Glorioso e il Mim, in virtu del loro indi-
zio «letterale» di luce e di tenebre.

110. Cioé¢ all’*Ayn archetipico, e al vero sistema ‘Ayni che ¢ il
sistema jabiriano.

111. Gli adepti del Sin e gli adepti dell’‘Ayn.

112. Perché questa volta va a gravare sull’equilibrio della loro
Natura intima rivelata dalle lettere dei loro nomi.

172



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

familiare non esige niente di simile. Ad ogni modo,
anche se quest’ultimo caso esigesse una tale spiega-
zione, I'esigerebbe [122] con urgenza minore di
quanto I'esigano le «lettere», perché le cose episo-
diche (o accidentali) non sono sicuramente di al-
cun peso in confronto a quelle fisiche.

7

Ma ¢ opportuno spiegare perché sia cosi. Diré
dunque: la discriminazione capitale ed evidente
che si impone ugualmente a tutti, quella che I’ Ay~
ha prodotto nell’intenzione di svelare nei suoi ef-
fetti le sue Luci trasmissibili ai suoi adepti, ai suoi
discepoli, alle sue Soglie''®, questa discriminazio-
ne consiste in quanto segue. Il MiM non contiene
che una sola lettera rilevante delle Tenebre, men-
tre il Glorioso ne contiene due''*. Quanto al sin, di
cui il Glorioso occuperebbe il rango [secondo gli
‘Ayniya'’®], ne contiene solo una che & occulta-
ta''®. Cio che la discriminazione in questione im-
pone allo sguardo degli adepti dell’*ayn, € una
spiegazione che spiana la strada. Bisogna mettere
in evidenza a loro che il Glorioso non assomiglia
al siN. Perché [dal momento che secondo la loro
dottrina, il Glorioso occupa un rango analogo a
quello del siv ed ¢ inferiore al Mim''"], essendo ri-

113. «Bdb», il grado esoterico piu prossimo all'Imam. A pro-
posito di luci «trasmissibili», notare che la parola «nass» si ap-
plica normalmente all’investitura imamica di padre in figlio.
L'uso & esteso qui agli adepti e ai discepoli, quindi alla poste-
rita puramente spirituale.

114. Cfr. infrail § IX.

115. Jabir finisce con lo schema degli ‘Ayniya (Mdjid : Samit =
Sin : Mim). Da non dimenticare che per lui il Glorioso & supe-
riore anche al Sin.

116. Si puo scrivere Salman invece di Salman (cfr. il nostro § 3).
117. Lacuna nel testo. Vi si puo supplire con un richiamo alla
tesi principale degli ‘Ayniya.

173



Henry Corbin

cettivo in relazione al MiM, € necessariamente im-
potente a raggiungere l'essenza del mim''8, dal
momento che cosi ¢ Ricettivo a riguardo di un Ri-
cettivo''®. Il primo Ricettivo [il MiM] & qui gia im-
potente a raggiungere il Donatore'® che per es-
senza gli dispensa cio che € la sua essenza. Quanto
al secondo Ricettivo'?!, anch’esso & necessaria-
mente impotente a raggiungere il Donatore [il
MiM] che a sua volta lo dispensa. Se in effetti i due
Ricettivi fossero sullo stesso piano, entrambi rice-
verebbero da uno stesso e unico Donatore, e il se-
condo Ricettivo non avrebbe piu bisogno di un in-
termediario, essendo la sua ricettivita fin da allora
uguale a quella del primo Ricettivo'®. Ma se non
avesse bisogno di un intermediario, egli sarebbe
direttamente Ricettivo riguardo a quel Donatore
che ha per Ricettivo diretto il primo Ricettivo [il
MiM] riguardo al quale era ritenuto comportarsi
precisamente da secondo Ricettivo. Tutto cio € as-
surdo, comprendilo. Ecco perché il Glorioso con-
tiene due lettere di Tenebre [123] mentre se ne
trova una sola nel MiM a riguardo del quale il Glo-
rioso ¢ ritenuto Ricettivo e sul quale ¢ reputato
modellarsi. Quanto al siv di cui il Glorioso occu-
perebbe il rango in rapporto al MiM, non € possibi-
le che essendo stato lungamente nella compagnia
e nell’intimita [dell’*Ar~ sulla terra], egli si trovi

118. E piu ancora a sorpassarlo, come esige la dottrina jabi-
riana.

119. Cioé il Mim, seconda ipostasi nello schema degli ‘Ayniya.
120. Cioé I'*Ayn.

121. Cioé il Sin, al rango del quale come terza ipostasi gli
‘Ayniya assimilano il Glorioso.

122. Cioé lo schema della Triade sarebbe distrutto. Invece di
‘Ayn - Mim — Sin, si avrebbe ‘Ayn — Mim e contemporanea-
mente ‘Ayn — Sin.

174



11 Libro del Glorioso di Jabir Ibn. Hayyan

nello stesso caso del Glorioso'?. In compenso la
lettera tenebrosa che contiene il si¥ € mediana, oc-
cultata e quiescente'?; quali che siano il suo stato e
la sua posizione nessuna mozione mai [= vocale
breve] vi appare; cosi forma un genere unico, ed é
impronunciabile'®. Comprendi bene, perché si
tratta di misteri straordinari e di verita sottili.

8126

La discriminazione si trova cosi messa in luce con-
tro il sentimento degli adepti dell’*Arw, senza che si
trovino validate altrettanto'?’ I'analogia e la tipizza-
zione istituite dagli adepti del sin. Infatti, I'* Ay~ € in
totalita di natura luminosa, mentre il Mim ¢ di natu-
ra tenebrosa solamente nel suo ultimo quarto. In
breve dunque, la tesi [dei Siniya] non potrebbe va-
lere per il Glorioso'®. Si vuole dire che la tesi [vera]
consiste nell’affermare che il Glorioso € superiore
al Mim, nel senso che egli raggiunge da sé e per sé

123. E sempre I'esenzione dalla compagnia o la solitudine
del Glorioso a essere per Jabir I’argomento della sua precel-
lenza. Non piu di quanto non la distinguano, ‘Ayniya e Siniya
non si accorgono che I'indizio «letterale» dei nomi si oppone
all’analogia dei rapporti che stabiliscono, e meno ancora sono
atti a risolverne il paradosso.

124. Cfr. sopra n. 105.

125. «‘Ojmi». Tramite la radice (‘fm) si puo afferrare come
per allusione all’'origine persiana (ajami) di Salman. Cfr.
Salman, p. 46, n. 3.

126. Ho rimandato di qualche riga la chiusura del paragrafo
indicato da P. Kraus. Jabir si dedica adesso ai Siniya.

127. 1l testo (wa sahha, p. 123, 1. 7) non comporta la negazio-
ne. P. Kraus avva giudiziosamente rilevato che il passaggio do-
veva essere fallace. Si trova due righe piu sotto (1. 9, cfr. la no-
ta successiva) un passaggio che conferma che bisogna suppli-
re con la negazione.

128. Se lo schema della Triade degli ‘Ayniya non pu6 rendere
conto del rango di Glorioso, la proporzione stabilita dai
Siniya (Mdjid : Sémit = ‘Ayn : Sin) non ha valore maggiore.

175



Henry Corbin

cio che raggiunge, senza prova di compagnonaggio
e senza dovere essere trascinato. Lo stesso vale ne-
cessariamente per l'altra opinione'®, vale a dire
quando si rapporta il Glorioso al siN. A questo ri-
guardo non esistono differenze tra le due tesi. Cio
che in realta fonda la discriminazione, ¢ il fatto del
compagnonaggio o della sua assenza. Se € proprio
questo che per un’esigenza necessaria fonda la di-
scriminazione, — siccome abbiamo gia mostrato che
la differenza tra i due ranghi gerarchici consiste nel
fatto che il Glorioso sia piazzato a un rango piu alto
del MiM e del siN, senza avere dovuto come loro esse-
re il compagno [dell’‘avn], fatta riserva sul fatto che
il MiM rappresenta apparentemente una durata di
compagnia piu lunga, una intimita e un’affinita piu
strette che quelle del siv'* — non avremo pitt molto
da aggiungere se non poche parole, perché ¢ un
soggetto di una difficolta estrema [124].

9

Queste poche parole, eccole. Il Glorioso deve
necessariamente possedere per natura un’affinita
[con I'*aynN] piu grande di quella del siv e quella
del MiM riunite; deve possedere una ricettivita piu
perfetta verso I’‘AYN, a parte il fatto che si ¢ allonta-
nato nello spazio. Se non fosse cosi, non si darebbe
che, nonostante I’allontanamento dalla sua sede, e
il poco di intimita e di relazione a lui permesse, po-
tesse raggiungere il rango di coloro a cui fu dato di
essere dei compagni e dei familiari. Ma € precisa-
mente per questa ragione che egli deve necessaria-
mente essere superiore. Tuttavia, allorché si pro-
fessa che il Glorioso € superiore al MiM, conviene

129. Cioé quelle degli ‘Ayniya.
130. Considerati 'uno e I'altro nella loro tipizzazione terre-
stre, Muhammad e Salmin, di fronte ad ‘Ali.

176



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayydn

rimarcare che lo ¢ a dispetto del numero di parti
tencbrose che conticne, ¢ della loro debole pro-
porzione, al contrario, nel MiM. Io lo dichiaro, la
cosa € qui estremamente chiara; ¢ una dottrina
perfettamente stabilita tra i ragionamenti degli
astronomi e dei fisici, una volta che tu abbia ben
compreso cio di cui si tratta'?,

Il Dal (D) € nel Mivm (MHMd = Muhammad) una
lettera tenebrosa, ed esiste come tale ugualmente
nel Glorioso (Mjd). Tuttavia il Dél ¢ annoverato tra
le lettere dell’Umidita, mentre il /im € anch’esso
una lettera tenebrosa, ma appartenente alle lettere
della Secchezza. Quanto all’Alif che € contenuto
nel Glorioso (Mdjid), non c’¢ da insistere qui, per-
ché ne abbiamo lungamente parlato nel nostro L:-
bro delle Bilance'® e nel nostro Libro sulle Lettere'®.
Stando cosi le cose, sappi dunque che questo Alfsi
origina contemporaeamente sia nella Tenebra,
nella morte e nell’assenza di mozione (= di vocale
breve), sia nella sua forma visibile e nella grazia del
suo slancio', nella Luce estrema. Ci6 ¢ quanto ab-
biamo esposto in tutti i nostri «Libri delle pro-
pricta delle lettere»'®. Sappilo. Quando il Dalsi in-
contra con il fim che ¢ il suo contrario, necessaria-
mente la sua forza si trova spezzata a causa del con-
trario che gli € vicino. E un’evidenza che puo esse-
re espressa per via dimostrativa a proposito di tutte
le cose. Cosi in materia di astrologia, se per esem-
pio un Malefico si incontra con un altro Malefico
di pari grado, ma di natura contraria, € inevitabile

131. Per tutto cid che segue, cfr. il nostro § 4 sulla Bilancia
delle Leutere.

132. Cfr. Jabir1, bibliogr. nn. 303-446.

133. Bibliogr. nn. 954-956.

134. Allusione al semplice tratto verticale che distingue I'Alif,
tanto consonantico che di prolungamento, cfr. sopran. 105 e
116.

135. Bibliogr. n. 1004.

177



Henry Corbin

che ognuno dei due annulli reciprocamente I’azio-
ne dell’altro e gli impedisca di esercitare il male
contenuto nella sua natura [125]. Lo stesso vale —
mi é testimone il mio Maestro — nell’ordine delle
realta fisiche come nell’ordine delle realta religio-
se e divine. Sappi bene questo, renditelo ben chia-
ro; lo troverai di un’evidenza costante.

Dunque il Glorioso contiene meno tenebre e
nocivita del MiM, dal momentoche il Dal tenebroso
si trova isolato nel MimM, mentre nel Glorioso (Mjd)
¢ contiguo al Jim, ed essendo il Jim il suo contrario
e il suo uguale in grado ciascuno dei due annulla
'azione dell’altro - la discriminazione tra il MiM e
il Glorioso diventa manifesta. E per cid che il Glo-
rioso, per innalzarsi al rango del MiM e del siN, non
ha alcun bisogno di compagnonaggio, mentre il
MiM e il siv ne hanno entrambi bisogno, proporzio-
nalmente alla loro ricettivita ristretta e al po’ di «so-
stanza» dell’‘AYN presente in ciascuno di essi. Com-
prendi bene e misura tutte le cose per analogia
con questo; il nostro discorso per te si chiarira.

10

Arrivati a questo punto nella nostra esposizione
sul principio della Scienza dell’*AYN e delle lettere,
regolandoci sulla categoria alla quale appartiene il
presente libro e sul volume che non conviene ol-
trepassare, noi vi metteremo fine qui. Concludere-
mo con cio il LIBRO DEL GLORIOSO in attesa di dargli
un seguito quando converra riparlare di questa
scienza. Quanto abbiamo appena detto non ¢ che
una introduzione, un modo di aprire la strada a
queste Alte Scienze che dovremo esporre nel se-
guito, e in riguardo alle quali 'uomo comune si
mantiene ad una distanza uguale a quella che lo
separa dal cielo supremo, o piuttosto, dovrei dire,
uguale a quella che si estende tra la sua anima e le

178



Il Libro del Glorioso di Jabir Ibn Hayyan

anime sufficientemente ricettive per essere inizia-
te. Quanto alla sua distanza in rapporto alle anime
che sono sapienti e alla anime che suscitano que-
ste ultime all’esistenza, essa € ancora piu grande.
Perché non c’é una misura comune - mi € testi-
mone il mio Maestro - tra le anime della massa de-
gli uomini e quelle anime: cid che ¢ illimitato non
potrebbe avere delle misure comuni con quanto &
imprigionato da limiti. Comprendilo bene, e per
quanto U riguarda, costruisci in conseguenza, se
Dio lo permette. Si, implora I'aiuto di Dio, poiché
Egli € quanto ci basta e il nostro miglior difensore.

Qui finisce il LIBRO DEL GLORIOSO

per la grazia di Dio, I’eccellenza del suo soccorso e
del suo aiuto. Che la Preghiera e la salute divi-
ne siano sul nostro signore Muhammad, la
migliore delle creature, cosi come sulla
sua famiglia e sui suoi compagni.

179



Conclusione
Il Glorioso come archetipo

Alle ultime parole di Jabir, gravi di sottintesi e di
promesse, non si puo aggiungere che dei propositi
tentando di raccogli<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>