




El Imam oculto
Henry Corbin

Traducción de

Agustín López y María Tabuyo





Primera edición: marzo de 2005
© Editorial Losada

Viriato, 20 - 28010 Madrid, España
T  +34 914 47 05 73
T +34 914 45 71 65
F +34 914 47 05 73

www.editoriallosada.com
Moreno 3362 - 1209 Buenos Aires, Argentina

Producido y distribuido por Editorial Losada, S.L.
Calleja de los Huevos, 1, 2° izda. - 33003 Oviedo

Impreso en España
Título original: L'Imâm caché
© Éditions de L'Herne, 2003

© Traducción: Agustín López y María Tabuyo
Supervisor de la corrección: Javier Augusto Gómez Montero

Queda hecho el depósito que marca la ley 11723.
Marca y características gráficas registradas en el Instituto

Nacional de la Propiedad Industrial
Depósito legal: B-2258-2005

ISBN 84-96375-12-9



Índice
Nota de los traductores     5 

Prólogo, por Christian Jambet     6

 I.    La profetología chiita duodecimana    

1. El  Verus Profeta y la profetología chiita   11

2. La idea fundamental de la profetología chiita   13

3. Profetología e imamología   18

4. El horizonte paraclético de la profetología chiita   23
 II.    La profetología ismailí

1. Chiismo duodecimano y chiismo ismailí   25

2. Teología apofática y profetología "en el Cielo"   27

3. El "drama en el Cielo" y la profetología en la tierra   29

4. Imamología y soteriología   34

5. El horizonte paraclético de la profetología ismailí   36
III.    Rûzbehân Baqlî de Shîrâz

1. Prólogo   40

2. Rûzbehân de Shîrâz   42

3. "Un mundo que Dios no mira"   50

4. "Búscame en la morada mística del amor"   54

5. Majnûn, el "espejo de Dios"   56
IV.    Maniqueísmo y religión de la belleza   62
 V.    Del sentido musical de la mística persa   66

 VI.    Mística y humor   70
 VII.     De Heidegger a Sohravardî   84
VIII.    Post-scriptum biográfico a una conversación filosófica  103

 IX.    Teología a la orilla del lago  127
X.    Transcendental y existencial  129

XI.    El tiempo de Eranos  135
XII.    De Irán a Eranos  141

A Olga Fröbe-Kapteyn 144



Nota de los traductores

En  1981,  las  Éditions  de  l'Herne  (París)  dedicaron  un
volumen  de  su  colección  Cahiers  de  l'Herne a  Henry  Corbin,
preparado  y  coordinado  por  Christian  Jambet.  Se  incluían  allí
trece  textos  de  Corbin,  así  como  artículos  de  diversos  autores
sobre la obra del filósofo e islamista francés. En 2003, todos los
trabajos  de  Corbin  que  figuraban  en  el  Cahier  de  l'Herne se
reunieron en  un  volumen que  se  publicó  con  el  título  L'Imâm
caché; del  resto  de  los  textos  se  conservó  en  este  volumen
únicamente  el  "Prólogo"  de  Christian  Jambet,  y  ésta  es  la
compilación que aquí se traduce.

El  lector  encontrará  eventualmente  algunas  alusiones  a
otros contextos "contenidos en este volumen", que sin embargo no
aparecen aquí: se trata de referencias a artículos que figuraban en
el  Cahier de l'Herne, pero no en  L'Imâm caché, o incluso de textos
que originalmente iban a formar parte del Cahier de l'Herne y que
finalmente no se incluyeron en él.

Para la presente edición hemos introducido en notas a pie
de página algunas referencias  bibliográficas sobre ciertos temas
corbinianos de especial relevancia, que nos parecían exigidas por
el contexto, aunque no figuren en la edición francesa de  L'Imâm
caché.



Prólogo1,
por Christian Jambet

Este  volumen  podría  justificarse  tal  vez  por  una  urgencia:  contribuir  al
conocimiento de la obra de una gran filósofo, Henry Corbin.

La larga paciencia del concepto, el arte de meditar y renunciar a toda cuestión fútil,
dan  a  los  libros  auténticos  un  aire  de  extrañeza.  Exigen  del  lector  un  no-saber,  un
despojamiento  imperioso  siempre  inactual.  Al  final,  el  peso  específico  de  los
pensamientos recibe su juicio. Está, por un lado, la masa considerable y vana de los
escritos elaborados para satisfacer apresuradamente la necesidad de tranquilizarse y de
olvidar,  ordenados  por  el  deseo  de  obedecer.  Están,  por  otra  parte,  aquellos  que
manifiestan  la  verdad.  Nos  asfixiamos  bajo  la  ausencia  ruidosa  de  pensamiento,
sentimos  como  una  opresión  complementaria  la  toma  del  poder  por  parte  de  la
mediocridad y las arrogantes  corrientes de opinión. Esto sucede como si fuera evidente
que todo vale, que todo se puede escribir, sin trabajo, sin pruebas, sin probidad. El efecto
de esta insurrección contra el espíritu es el creciente desprecio por la filosofía. Se vuelve
uno entonces hacia las ciencias positivas buscando un poco de frescor, se admira el rigor
del matemático, del lingüista, el saber del historiador. Pensamos, pues, que la filosofía
se encuentra en una situación crítica. Es necesario restablecer en ella los derechos de
una investigación sostenida por la exigencia de la ciencia. No es que la filosofía tenga
que buscar fuera de sí sus criterios de validez. Pero debe ponerse a la medida de un
saber, como ha hecho siempre en sus momentos de vida verdadera, y debe reconstruir
su  método  y  su  objeto.  Para  eso,  puede  apoyarse  felizmente  en  algunas  obras
contemporáneas cuya coherencia y soberanía se igualan con las de las ciencias de la
naturaleza mejor fundamentadas: la de Henry Corbin, por ejemplo.

Henry Corbin dice con frecuencia que el sentido de una obra viva es estar viva en el
presente:  leer no es medir la distancia que nos vuelve extraño lo que tenemos ante los
ojos, la parte de sombra necesaria que la lengua o las costumbres han depositado en la
obra. Es reconocer un rostro de la verdad, la forma, la copia de un modelo del que
nosotros somos, aquí y ahora, otra manifestación. Es así como el tiempo del Espíritu no
se escande como la cronología de los movimientos naturales, sino que se repiten, de

1 Este texto fue redactado en 1980 y publicado a modo de introducción general en el Cahier
de l'Herne: Henry Corbin EN 1981. Se publica de nuevo aquí con algunas correcciones.



forma  transhistórica,  saberes  que  son  tanto  mundos  visionarios  como  sistemas  del
concepto.

He ahí por qué los libros de Corbin tienen su destino ante ellos. No son solamente,
principalmente, eslabones de una larga cadena de erudición. Por el contrario, logran
poner el saber más extenso al servicio de la interpretación filosófica. Pero, inversamente,
Corbin ha inaugurado una filosofía entregándose a la exigencia de un largo rodeo: el de
la exploración fenomenológica rigurosa, la más completa posible, fiel a las diferencias,
capaz de dominar un universo abundante en acontecimientos múltiples y jerarquizados.

En el dominio de las ciencias de las religiones, de la historia de la espiritualidad, de
la  filosofía  comparada,  todo  el  mundo sabe  que hacen  época.  A contracorriente  de
aquellos  que  se  toman  libertades  con  los  rigores  de  la  filología,  con  las  técnicas
experimentales  de  la  historia  de  los  textos,  los  libros  de  Corbin  muestran  la  vía  a
quienes quieren devolver al trabajo del filósofo su autoridad original. Basta tener entre
las manos esos tesoros de minuciosidad que son la Trilogie ismaélienne, o la edición del
Kitâ  al-Mashâ'ir  de  Mollâ  Sadrâ,  para  saber  qué  suma  de  trabajo  o  de  abnegación
requiere el ideal del verdadero filósofo.

Si, no obstante, esos libros tienen un destino que excede la sola erudición, es porque
se consagran a un problema único que la filosofía moderna dominante desea ocultar: el
hecho religioso. Esta ocultación no carece de razón. Para que las filosofías políticas del
Estado moderno pueda construir sus redes de ilusión es necesario que se olvide su
origen en la religión legalista,  en el  literalismo eclesial  o en las teologías racionales.
Inversamente,  la  fenomenología  del  hecho  religioso  puede  sacar  a  la  luz  esa
socialización de la hermenéutica y las técnicas de esclavitud que ha heredado nuestro
mundo.

Las religiones del Libro dieron nacimiento a la mayoría de los discursos de orden y
suscitaron  también  la  mayor  parte  de  los  actos  de  conciencia  irreductibles  a  esos
discursos. Por eso el hecho religioso y el fenómeno de la religión revelada son el elemento
de  la  interrogación  filosófica.  La  filosofía  de  la  religión  era,  tradicionalmente,  un
capítulo de la enciclopedia filosófica. Pero se trata ahora de mucho más: se trata de
plantear la mayor parte de las preguntas de la filosofía y de preguntarse por la forma en
que los  hombres  constituyen los  sistemas  de  sentido,  gracias a  los  cuales  descifran el
mundo y unen sus voluntades, a partir de un estudio sistemático del hecho religioso, sin
reducirlo al rango irrisorio de una ideología de superficie. La religión es constitutiva del



discurso occidental:  aunque no fuera  más que por  eso,  para  conocernos  a  nosotros
mismos, es un hecho nodal.

Se trata de descubrir que, en las antípodas de la historia de los poderes, hay una
hierohistoria  del  espíritu.  Aquí  se  sitúa  una  tarea  de  resurrección  que  incumbe  al
filósofo y que Corbin ha hecho avanzar:  levantar la chapa de plomo que pesa sobre
aquellos  que han rechazado este  mundo,  por retomar las  palabras  de Kant,  con su
"tejido de locura, de vanidad pueril, a menudo también de maldad pueril y de sed de
destrucción":  lejos  de  nosotros  "en  el  tiempo",  Ibn  'Arabî  es  nuestro  verdadero
contemporáneo, y con él lo son los gnósticos de todas las épocas.

Si  se  pregunta  quién  es  Henry  Corbin,  se  recibirán  respuestas  aparentemente
incompatibles:  ¿cómo es posible que el mismo hombre pueda haberse dedicado a la
resurrección  de  los  filósofos  del  Irán  antiguo,  a  la  traducción  de  Heidegger  y  a  la
hermenéutica  luterana?2 En  realidad,  su  proyecto  fue  agitar  nuestro  paisaje  mental
multiplicando  las  relaciones  y  tendiendo  puentes  entre  las  diferentes  gnosis  de  las
religiones del Libro. Sobrepasa las geografías del mundo sensible sacando a la luz las
homologías que aproximan a los teósofos del islam con Proclo, Boehme o Schelling.
Estos  trabajos  rechazan  la  imagen  que  demasiado  a  menudo  nos  hacemos  de  los
pensamientos orientales.

2 Aquí mismo se encontrará la respuesta, en la entrevista "De Heidegger a Sohravardî", 
seguida del "Post-Scriptum", textos que constituyen una verdadera autobiografía espiritual.



Sería cómodo, por ejemplo, sentirse satisfecho, con una oposición abstracta, distinguir 
entre la filosofía, de la que ya se sabe que se acabó de una vez por todas con Hegel o 
Marx, y las "espiritualidades". El sufismo, la alquimia, las gnosis: se admite que se trata 
de mitos o de ensueños irracionales, cuya verdad es a la vez pueril, torpe y 
conmovedora. Lo peor es que algunos, para invertir esta oposición, se han contentado 
con privilegiar las técnicas del éxtasis o las visiones del mundo surgidas de la mística 
oriental, rechazando la filosofía occidental. En ambos casos, como nos muestra Corbin, 
somos víctimas de un prejuicio típicamente "occidental", en el sentido en que lo 
rechazan los verdaderos orientales del espíritu, los espíritus libres que saben encontrar a 
sus semejantes fuera de los climas de la geografía política.

Subvertir los límites del espíritu es,  para el  propio Espíritu,  unir a Sohravardî y
Plotino, a Leibniz y Mollâ Sadrâ, la hermenéutica de Hamann o de Swedenborg y la de
los maestros de la escuela shaykhí. Mollâ Sadrâ Shîrâzî es tan plenamente filósofo como
el filósofo cristiano Leibnitz, y tan chiita aquél como cristiano éste.

La filosofía comparada, tal como Corbin la contempla, no es un ejercicio de escuela
que  aspire  a  renovar  la  lista  de  los  grandes  autores  o  a  poner  al  día  los  debates
académicos. Quiere elucidar lo que está en juego en la  orientación  de los sistemas de
donación de sentido, mostrando la autonomía irreductible de las filosofías proféticas.

Si  filosofar  es  interpretar,  los  filósofos  que  buscaron  el  sentido  de  los  Libros
revelados,  Biblia  o  Corán,  han  planteado  de  manera  eminente  la  pregunta  de  la
naturaleza del significado: ¿qué es lo que tiene para mí un significado relevante? Ellos han
formulado la interrogación filosófica más profunda sobre la esencia del pensamiento.
Pero los hombres, las tradiciones surgidas del hecho religioso, no han trazado de la misma
forma  el  camino  que  conduce  de  la  unidad  del  sentido  a  la  pluralidad  de  los
significados, de la homogeneidad suprema del Ser al océano de las diferencias y las
existencias. Unas tradiciones han culminado en sistemas en los que Naturaleza, Historia
y Revelación concuerdan y se armonizan. Otras, por el  contrario, khan sabido trazar
entre  la  historia  profana  y  el  Dios  Desconocido  una  distancia  ontológica.  Ahí  han
situado  tiempos  y  espacios  propios  del  acontecimiento  profético.  Ahí,  también,  se
fundamenta una propedéutica de la salvación personal, de la experiencia visionaria y
plural de un sentido que excede toda totalidad, finita o infinita. Así, frente al hecho
religioso,  dos  tradiciones  se  han  opuesto:  una  ha  encontrado  su  culminación  en  la
asunción del sentido de la historia, la otra no ha dejado de proteger a sus defensores
contra ese asentimiento al desorden del mundo.

Es  en  virtud  de  esos  conflictos  como  la  investigación  de  Corbin  adquiere  para
nosotros un sentido efectivamente presente.



Si se vuelve a coger el librito en el que Pierre Klossowski traduce las  Meditaciones
bíblicas de Hamann, se podrá leer acerca del "teólogo" Henry Corbin. El término hará
sonreír a quienes conocen su extraordinario amor a la vida sensible. La oposición de
materia y espíritu, de pensamiento y extensión, le parece a Corbin responsable de dos
callejones filosóficos sin salida, íntimamente relacionados: un puro intelectualismo y un
puro empirismo. A su manera, asume el objetivo de la filosofía crítica: superar el doble
dogmatismo, idealista o materialista. A este propósito se ajusta la defensa del mundo de
los ángeles. 



La deducción metafísica del mundus imaginalis tiene como fin revalorar la fuerza 
creadora de la imaginación, "la gran viajera por el país metafísico". Gracias a ella, el 
alma corporaliza lo que es espiritual y espiritualiza el mundo de los cuerpos. Ese 
mundo intermedio entre la fugaz opacidad de las cosas y la eternidad transparente de 
los conceptos es la patria del pintor, del músico, del enamorado, del filósofo o de aquel 
que busca el Rostro de Dios a él solo destinado. Aquí no es admisible la dogmática 
religiosa, sino una verdad que se expresa en el universo del símbolo: allí donde el Pájaro
oculta, en la profundidad de su cuerpo de luz, un sentido visible a los ojos del alma y 
rebelde a todos los universales.

La palabra "teólogo" oscurece lo que bien saben los anfitriones iraníes del  sabio
francés:  que  él  es  entre  ellos  un  'arîf  entre  los  'orafâ. Sohravardî,  su  héroe  tutelar,
concibió el proyecto de unir la gnosis del Islam con la sabiduría de la antigua Persia.
Esta reminiscencia, con la conciencia de un iraní del siglo VI/XII, de pensamientos que
habían deseado la Belleza y la Verdad, ofrecía a la filosofía una salida exaltante: no sería
la sierva de las ciencias, ni su competidora, ni siquiera su señora. Tampoco se resignaría
a servir a los poderes, a apoyar los discursos oficiales. La filosofía es una lógica del ser
que se transforma en una incandescencia del alma, en el  amor luminoso del  Ángel.
¿Qué es el Ángel? Es lo que se nos concede del Otro absolutamente oculto. El filósofo
conoce a sus amigos de contemplación en una comunidad interior cuya memoria se
burla del tiempo y del lugar. Corbin ha querido, hoy, que esta memoria reviva, que los
amigos reunidos por el Shaykh al-Ishrâq, a los que se añaden algunos más, se reúnan de
nuevo entre nosotros,  para sostener nuestro amor vacilante a la verdad,  el  bien y la
belleza.  Y este  Banquete es  la  única  comunidad en que el  lazo social  no impone su
tristeza.

Henry Corbin dice que el  espíritu del  fenomenólogo se inspira  en un deseo de
adhesión que le evita tener que matar el objeto que quiere estudiar. Mejor: no estudia
objetos, no aborda el universo percibido por los filósofos iraníes como una representación
que habría que remitir a causas exteriores.  No ignora, por supuesto, lo que el saber
histórico propone de conocimiento cierto, pero él ofrece a su vez a los historiadores una
muralla contra el historicismo, pues aborda el mundo espiritual del chiismo como una
intención original de significado. Trata de ver lo que el creyente dice ver, tal como él lo ve,
elucida la subjetividad que hace posible esa visión, que la llena de significado. Por el
rodeo de Oriente, Corbin enriquece la fenomenología en general, alumbrando formas de
conciencia originales y no presentidas. Es así como recibe la visión del mundo de los
filósofos de la Iluminación (los  ishrâqîyûn), pero también de poetas, músicos, de todos
aquellos que se encargan de las formas puras y de engendrar su propia materia. Pero, a
su vez, entre las galaxias de Oriente y sus "hermanas luminosas" de Occidente, hace
sonar todos los instrumentos en una única sinfonía; va hacia Ispahán y Kermán, pero



vuelve a la Europa de Dante y de Ravel. El viaje a Oriente no es una expatriación, sino
un retorno que debe darnos a beber una luz que ya poseemos, pero que hemos olvidado
y que devuelve la vida a los órganos extintos.

Lejos de rechazar Occidente,  su cultura, su horizonte,  Corbin se consagra por el
contrario a su salvación, a su conservación. Él quiere, con la ayuda de los "orientales"
del  espíritu,  forjar  una resistencia  cuyas  condiciones  le  parecen patéticas.  Desperatio
fiducialis, tal es la tonalidad de la percepción que le anima: ni la esperanza ilusoria, ni el
nihilismo.  Una  fe  que  se  enraíza  en  el  reconocimiento  de  todas  las  razones  para
desesperar. 

Y  esto  lo  ha  sentido  Corbin  en  esos  años  en  que  el  siglo  se  doblaba  bajo
totalitarismos conjugados. Del corazón de Europa, surgida hace veinticuatro siglos, y
que la pura figura de la Nike griega, a la vez Ángel, mujer y Sofía, simboliza. Fue el
tiempo en que Husserl, en una conferencia heroica, pronunciada en Viena en la bruma
del nazismo ascendente, deploraba el derrumbe del ideal griego del Infinito y apelaba a
la  metamorfosis  y  el  retorno  indefinido  de  la  voluntad  de  la  verdad.  Freud  había
planteado  a  nuestra  cultura  la  cuestión  de  su  malestar, y  pronto  Alexandre  Koyré,
escribiendo sobre Platón y Descartes, expresaría la misma preocupación: "Hoy, es decir,
en una época en la que el pensamiento humano, renegando de su valor y su dignidad,
se proclama simple manifestación de lo social, o también simple función de la vida; en
una  época  en  la  que  en  un  mundo  de  nuevo  incierto  vemos  al  hombre  buscar  a
cualquier precio una nueva certeza pagándola gozosamente con su libertad y con la de
su razón propia; en una época de mito renaciente y autoridades infalibles, necesitamos
más que nunca obedecer la exhortación cartesiana que nos prohíbe tener por cierto nada
que no veamos de forma evidente".

Corbin nos muestra que esta exhortación no es solamente la de Descartes, sino que
debe guiar a todos aquellos para quienes la evidencia no está del lado del mundo, sino
del lado del Espíritu.

Su obra es extremadamente valiosa no sólo para el filósofo o el artista, sino también
para todo hombre que siente en su propia vida el  deseo de preservar lo  único que
cuenta, la Creación.



I
La profetología chiita duodecimana1

1. El Verus Profeta y la profetología chiita

Vamos a hablar de un tema que debería estar presente en el espíritu de todo teólogo y
de todo filósofo a la hora de plantearse el  estudio del cristianismo en Occidente.  La
historia de la profetología chiita se funde, en efecto, con nuestra historia teológica y
filosófica, aunque lamentablemente los avatares de los tiempos hayan hecho que el tema
haya sido casi completamente desdeñado.

Para  iluminar  el  camino  que vamos a  recorrer  juntos  en  los  próximos minutos,
recordaré lo que ya teólogos e historiadores del cristianismo han dicho y constatado en
diversas ocasiones,  a  saber,  que la doctrina característica  del  primer cristianismo, es
decir, del judeocristianismo, el de la comunidad de Jerusalén, la iglesia de Santiago, fue
la profetología que culminó en el motivo del Verus Propheta, el "Verdadero Profeta", que
de profeta en profeta se apresura hacia el lugar de su reposo. No es ese cristianismo
primitivo  el  que  ha  sobrevivido  en  el  cristianismo oficial  de  la  historia.  Su destino
estuvo sellado por el triunfo del paulinismo, al que el judeocristianismo consideraba el
gran adversario que desnaturalizaba la enseñanza de Cristo, cuyos testigos, no obstante,
se encontraban todavía en las filas de la primera comunidad de Jerusalén. Como se sabe,
el principal monumento que nos queda de ello es la literatura llamada clementina. Creo
que a partir de ahora será necesario añadir a ella el largo y extraño texto del Evangelio
de Bernabé, de prólogo expresamente antipaulino, que recibió una magnífica acogida en
el  islam.  Esta  acogida  hace  eco  a  la  constatación  de  nuestros  historiadores  del
cristianismo,  en  el  sentido  de  que  la  profetología  que  éste  había  rechazado  fue
finalmente heredada y asumida plenamente por el islam.

De esta constatación debemos partir, pues, aunque verídica, no sería sin embargo
más  que  parcialmente  verdadera  si  no  la  refiriésemos  a  la  profetología  que  es
precisamente  el  objetivo  de  nuestra  charla;  la  profetología  chiita.  De  entrada,  debo
recordar que el chiismo comprende dos grandes ramas: por una parte, el chiismo de los
Doce Imames (o duodecimano), que es la religión oficial de Persia desde hace casi cinco
siglos. Por otra, el chiismo ismailí, cuya teología está ritmada no ya sobre el número
doce, sino sobre el siete. Hoy vamos a hablar de la profecía del chiismo duodecimano.

1 Conferencia pronunciada en la Universidad de Ginebra en 1975. Para un tratamiento más 
detallado del tema de esta conferencia, véase H. Corbin, En Islam iranien ..., Gallimard, 
París, 1971, vol. I, todo el volumen, pero especialmente pp. 219-329. (N. de los T.)



Pero, en cualquier caso, tomadas en conjunto ambas formas de chiismo, y teniendo en
cuenta  la  profetología  que  respectivamente  implican,  la  pregunta  que  inicialmente
debemos  plantearnos  es:  ¿qué  es  lo  que  diferencia  la  profetología  chiita  de  la
profetología sunnita, es decir, de la del islam mayoritario? Y, ¿por qué esta diferencia es
precisamente lo que nos permite ver al islam chiita como heredero, si se puede decir así,
de la profetología del judeocristianismo?

Dicho muy brevemente, lo que diferencia la profetología chiita es que está, como tal,
duplicada por un aspecto a la vez complementario y esencial que es la imamología. Este
último término está formado sobre la palabra imâm, que designa al guía, al que va por
delante  y,  por  tanto,  al  que  despierta,  dirige  e  ilumina  las  conciencias.  (El  término
chiismo formado sobre el árabe shî'a  designa el conjunto de los adeptos que siguen al
Imam). La persona y el papel del Imam no solamente surgen de la idea fundamental del
chiismo,  sino  que  también  son  portadores  de  esta  idea  fundamental.  Y  esta  idea
fundamental es inseparable de lo que he denominado en otra parte el "fenómeno del
Libro santo", del Libro revelado del Cielo por mediación de un profeta, fenómeno que
nos  es  común  a  las  tres  ramas  de  la  tradición  abrahámica.  La  misión  del  profeta
concierne al descenso (tanzîl) del Libro con su contenido literal. La misión del Imam es
reconducir esa apariencia literal a su verdad espiritual, reconducción expresada por la
palabra  ta'wîl, que  designa  lo  que  nosotros  llamamos  hermenéutica  espiritual  o
hermenéutica  de  los  símbolos.  La  idea  de  esta  misión  del  Imam  es,  por  supuesto,
perfectamente extraña, incluso escandalosa, para el islam sunnita.

De lo que constituye esencialmente la persona y la misión del profeta, como de lo
que constituye la persona y la misión del Imam, nace la idea de un doble ciclo en el
interior de la religión profética que abraza la totalidad de la religión abrahámica. Profeta
e Imam son las dos formas de manifestación de una misma Luz, de un mismo Logos
que designan las expresiones "Luz mohammadí" (Nûr mohammadî) y "Realida profética
eterna" (Haqîqat mohammadîya). Al ciclo de la profecía le sucede el ciclo del Imamato o
de la iniciación espiritual, el ciclo de los "Amigos de Dios". Ahí podemos entrever en
qué sentido la profetología chiita es el lugar de conservación de la teología del  Verus
Propheta. Recordaremos que para el judeocristianismo la cuestión es saber si Jesús era o
no el profeta anunciado por Moisés (Deut 19, 15 ss.). En absoluto era su muerte lo que
tenía un significado redentor,  sino su retorno esperado, su parusía triunfante.  Era el
Redentor en tanto que iluminador y despertador de las conciencias, y en ese sentido
siguió siendo esencialmente objeto de la espera y la esperanza escatológica. Todavía no
estaba todo consumado. El cristianismo de la comunidad de Jerusalén seguía siendo



esencialmente escatológico, sin entregarse a los peligros de la historia.  Son esos dos
rasgos fundamentales los que encontraremos en la imamología chiita.

Ahora bien, según la profetología del islam sunnita, Mohammad es el Sello de los
profetas. La historia religiosa de la humanidad está terminada. No habrá ya ni nuevo
Libro ni nuevo profeta. El último profeta es así un acto del pasado; ha sucumbido a la
historia.  Para la profetología chiita el  ciclo de la profecía ha terminado, ciertamente,
pero ése fue el ciclo de lo que denomina "profecía legisladora". Lo que la sucede es algo
distinto,  una  profecía  de  carácter  puramente  interior,  esotérico,  y  que,  para  evitar
cualquier ambigüedad, se designa con otro nombre, el de walâyat, término sobre el que
volveremos  luego.  La  profetología  sunnita  permanece  cerrada  sobre  el  pasado.  La
profetología  chiita  queda  abierta  hacia  el  futuro  por  su  perspectiva  esencialmente
escatológica.  Hay también,  sin  duda,  una  escatología  sunnita,  que se  expresa  en  la
espera del Mahdî, pero ésta no forma un cuerpo orgánico con la profetología, mientras
que en el chiismo, justamente por la imamología, por la persona del Imam esperado, el
XII Imam, la escatología forma cuerpo orgánicamente con la imamología, que es una
pare esencial, fundamental, de la teología y el pensamiento chiitas. 

Así  como  la  manifestación  del  Verus  Propheta  no  se  había  cerrado  con  la
desaparición de Jesús, sino que el pensamiento y la devoción permanecían orientados
hacia  su  manifestación  por  venir,  así  el  pensamiento  y  la  devoción  del  chiismo
duodecimano están centrados en la parusía por venir del XII Imam. Y cuando vemos a
los  pensadores  chiitas  más  profundos  identificar  la  persona  del  XII  Imam  con  el
Paráclito anunciado en el Evangelio de Juan, comprendemos que existe también un lazo
orgánico entre la escatología de las tres ramas de la tradición abrahámica y que sería
necesario que aprendiésemos por fin a ver las cosas en conjunto. 

He aquí, yo creo, iluminado en alguna medida nuestro camino. Distingamos sus
etapas. Me gustaría, pues, precisar estos tres puntos:

1. La idea fundamental de la profetología chiita, que nos permite ver cómo aflora la
persona y la necesidad del Imam a partir del fenómeno del Libro santo.

2. La idea de un doble ciclo de la religión profética, que nace de la relación entre
profetología e imamología, indisociables una de otra.

3. La recapitulación bajo el horizonte paraclético de la profetología y la imamología
chiitas, y el paso desde esta perspectiva al tema de la segunda charla: la profetología
ismailí.



2. La idea fundamental de la profetología chiita

En esta breve charla me es imposible ofrecer una visión histórica del chiismo, más
aún  cuanto  que,  a  diferencia  de  los  heresiógrafos  sunnitas,  pienso  que  el  chiismo
imamita nació en vida del Profeta. Es lo que atestigua el compagnonnage de aquel que fue
a la vez su primo y su familiar más íntimo, 'Alî ibn Abî-Tâlib, el I Imam.

Éste afirmó más tarde con vehemencia que ni un solo versículo del Corán había sido
revelado  sin  que  el  Profeta  se  lo  hiciera,  primero,  escribir  con  su  propia  mano  y,
después, recitarlo para enseñarle a continuación el tafsîr (la explicación literal) y el ta'wîl
(la exégesis del sentido espiritual). El chiismo imamita considera que el legado de este
compagnonnage sagrado fue rechazado desde el  último suspiro  del  Profeta,  y  que el
islam sunnita mayoritario se ha embarcado desde entonces en la vía que ha hecho de él
aquello en lo que históricamente se ha convertido.

Para comprender la idea fundamental del chiismo imamita, lo mejor es partir de lo
que tienen en común aquellos que el Corán designa como los Ahl al-Kitâb, es decir, las
comunidades del Libro, y que son las tres grandes ramas de la comunidad abrahámica.
Lo  que  estas  tres  comunidades  tienen  en  común es  la  posesión  de  un Libro  santo
revelado a un profeta y que les ha sido enseñado por ese profeta. El asunto fundamental
sigue  siendo  comprender  y  hacer  comprender  (es  esto  lo  que  designa  la  palabra
"hermenéutica")  el  sentido verdadero de ese Libro.  Para el  imamismo, a ejemplo de
cualquier  otra  gnosis,  ese  sentido  verdadero  es  el  sentido  espiritual.  Comprenderlo
exige  un cierto  modo de  ser.  De entrada,  el  fenómeno del  Libro  santo  plantea  una
exigencia que pone en cuestión el modo de ser del hombre, y las tres comunidades del
Libro se han encontrado sucesivamente ante la misma dificultad que superar.



Esta dificultad consiste en que la gesta de los personajes relatada en el Libro santo debe 
de tener un sentido diferente del que tendría si figurara simplemente en un libro 
profano. El V Imam de los chiitas, Mohammad Bâqir (115/733), formuló la situación en 
términos que habrían podido aceptar todos los buscadores del sentido espiritual de la 
Biblia. "Si la revelación del Corán -dijo- no tuviera sentido más que para el hombre o el 
grupo de hombres a los que unos u otros versículos fueron revelados, todo el Libro 
santo estaría ya muerto desde hace mucho tiempo. ¡Pero no! El Libro santo nunca 
muere. El sentido de sus versículos se cumplirá en los hombres del futuro como se 
cumplió en los del pasado. Y así será hasta el Último Día". El Imam desbarataba así por 
anticipado las trampas del historicismo a las que tanto han sucumbido en Occidente.

Ahora bien, ese sentido que no cesa de cumplirse de edad en edad, que determina
un plano de permanencia transhistórico, es el sentido oculto, interior, esotérico, en el
sentido etimológico del término. La intelligentia spiritualis que postula la percepción de
ese sentido espiritual permanente y siempre nuevo determina en el hombre una forma
de temporalidad propia que no es ya la temporalidad empírica cronológica, que sitúa y
fija el acontecimiento en el pasado. El acontecimiento es siempre inminente. Algunos de
nuestros pensadores chiitas han hablado de un tiempo sutil  (latif),  incluso hipersutil
(altaf), de un tiempo interior del microcosmos (zamân anfosî), el tiempo del Malakût que
es el mundo sutil del alma. Ese sentido esotérico hacia el que apunta la hermenéutica
chiita  presenta  una  estructura  más  orgánica  que el  esquema de  los  cuatro  sentidos
tradicionales de nuestra exégesis medieval. En efecto, ese sentido interior concierne a la
imamología  misma  en  sus  relaciones  todavía  no  desveladas  con  la  cosmogonía,  la
antropogonía,  la  escatología,  etc.  En  cada  nivel  hermenéutico  tenemos  a  la  vez  un
contenido esotérico (bâtin) que descubrir y un ta'wîl que realizar. Es a esto a lo que invita
un  célebre  hadîth  del  Profeta,  que  habla  de  las  siete,  e  incluso  de  las  setenta,
profundidades  esotéricas  del  Corán.  El  ta'wîl consiste  en  reconducir  una  cosa  a  su
principio o arquetipo. Implica pues la idea de una marcha ascendente, anagógica. Como
tal, la hermenéutica es una anáfora (el acto de subir). Se tiene así, a partir del dato literal
aparente (zâhir), una anáfora de esa apariencia y un esotérico de ese exotérico. Se tiene
luego  un  esotérico  de  la  anáfora  y  una  anáfora  de  lo  esotérico,  para  desembocar
finalmente en lo esotérico de lo esotérico (bâtin al'-bâtin). Por desgracia, no tengo tiempo
para ofrecer ejemplos de esta hermenéutica ascendente que, como filósofo, estimo de un
interés apasionante.

Debo limitarme a recordar este axioma de la profetología: la misión del profeta está
enfocada únicamente a lo exotérico, al descenso (tanzîl) de la Revelación literal. Lo que
está enfocado a lo esotérico es precisamente la misión del Imam, el Imamato, en virtud
del carisma que designa la palabra  walâyat (dilección o predilección divina), término
cuyo alcance vamos a tratar de ver. La antropología profética nos hace comprender la



repartición  de  esa  doble  misión.  Se  puede  representar  el  modo  de  ser  del  profeta
mediante tres círculos concéntricos. El círculo central representa la walâyat, ese carisma
de predilección divina que ab initio sacraliza a la persona del profeta, haciendo de él un
walî, un Amigo de Dios,  un Próximo a Dios.  El  segundo círculo que encierra  a ese
círculo  central  representa  la  nobowwat,  la  vocación  y  la  misión  profética.  El  círculo
exterior representa la risâlat, la misión del rasûl, el profeta enviado como encargado de
revelar un nuevo Libro, una nueva Ley religiosa.



Este esquema permite comprender de entrada por qué tantas tradiciones chiitas repiten 
que la walâyat es lo esotérico de la profecía. La misión profética, cualquiera que sea, se 
sobreañade a la walâyat, y es siempre temporal, mientras que la walâyat es perpetua. En 
principio, todo nabî es, necesariamente, un walî, pero no todo walî es necesariamente un 
nabî. La risalât es como la corteza; la nobowwat es como la almendra; la walâyat es como el
aceite que la almendra contiene. De ahí la afirmación de la preeminencia de la walâyat 
sobre la misión profética. Según como se entienda lo que representa en la persona del 
profeta el círculo central en relación al círculo exterior, se podrá mantener la 
superioridad del profeta sobre el Imam. Pero si se considera pura y simplemente la 
superioridad de la walâyat como tal sobre la misión profética que la presupone, entonces
se manifestará la tendencia siempre latente a afirmar la superioridad del Imam sobre el 
profeta. El chiismo imamita, así como el ismailismo fatímida, se han esforzado en no 
ceder a esta tendencia y mantener el equilibrio entre lo exotérico y lo esotérico. En 
cambio, la idea de la superioridad del Imam sobre el profeta triunfa con el ismailismo 
reformado de Alamut, triunfo que marca la ruptura del equilibrio en beneficio de lo 
esotérico.

Esta antropología justifica por sí misma las categorías de profetas, división basada
en una gnoseología profética. Según una larga tradición que se remonta al VI Imam,
Ja'far  Sâdiq (765),  está  el  nabî sin más,  investido de una profecía  de alguna manera
intransitiva. Está el nabî que tiene la visión del Ángel que le inspira, pero solamente en
sueños. Estas dos categorías concuerdan con los que serán designados más tarde Awliyâ,
"Amigos de Dios" (Dustân-e Khodâ en persa), cuando, a partir del Islam, no se pueda
emplear ya el  término  nabî. Éstas incluyen, como la  walâyat,  la idea de una profecía
secreta,  esotérica  (nobowwat  bâtina).  Está  también  el  nabî-morsal,  enviado  a  una
comunidad, a una ciudad, a un pueblo, pero sin aportar una nueva sharî'at. Éste puede
tener la visión del Ángel incluso en estado de vigilia. Los textos ponen como ejemplo el
caso de Jonás y de todos los profetas de Israel que vivieron bajo la ley de Moisés. Está
finalmente el nabî rasûl, que es enviado para revelar a los hombres un nuevo Libro, una
nueva  sharî'at.  En este caso, la misión profética toma el nombre técnico de "profecía
legisladora".

Y es de este teologumenon de donde veremos surgir la idea de un ciclo que se sitúa
en la prolongación de la profetología  judeocristiana del  Verus Propheta. Los teólogos
chiitas hablan en general de seis grandes profetas que han marcado los períodos del
ciclo de la profecía.  Son el propio Adán, como protoprofeta,  Noé, Abraham, Moisés,
Jesús y Mohammad, que es el "Sello de los Profetas". Algunos añaden el nombre de
David, porque consideran su salterio como un libro aparte. Evoquemos rápidamente de
paso la profética judeo-cristiana entre los ebonitas,  la "hebdómada del  Misterio",  los
siete que fueron la manifestación de un  Christus aeternus:  Enoc, Noé, Abraham, Isaac,



Jacob, Moisés, Jesús. Son los siete pilares del mundo, los siete pastores, y si se cuenta al
Adán-Cristo  del  que son manifestación,  los  ocho Cristos  de entre los  hombres  (octo
Christos hominum, en San Jerónimo), mencionados por el profeta Miqueas. Por su parte,
el  maniqueísmo  profesa  una  sucesión  análoga,  incorporando  figuras  extrañas  al
profetismo semítico: Adán, Set, Noé, Jesús, Buda, Zoroastro y Mani.

No puedo ceder aquí a la tentación comparativa; tenemos que concentrarnos en la
manera en que la figura del Imam surgió del esquema de la profetología chiita. El ciclo
profético está cerrado. Mohammad fue el lugar de reposo del Verus Propheta. 

Pero ni el chiismo duodecimano ni el ismailí pueden aceptar pura y simplemente
esta clausura que sienten como un drama para la humanidad. Pues todo el mundo está
de acuerdo en la necesidad de los profetas.  ¿Qué puede suceder si  ha venido ya el
último profeta? El profeta no es alguien que predice el futuro, sino el inspirado que
profiere el verbo de lo invisible, el ser sobrehumano al que la inspiración divina instaura
como mediador entre la divinidad incognoscible y la ignorancia o la impotencia de los
hombres. Por su mediación el  Deus absconditus  deviene Deus revelatus.  La idea chiita,
surgida, lo acabo de señalar, en vida misma del Profeta, subraya el aspecto trágico de la
situación.  Si  desde  siempre  la  humanidad  ha  tenido  necesidad  de  profetas  para
sobrevivir a su destino, ¿qué puede suceder si  ya no hay profeta que esperar,  si  no
queda nada que aguardar? Consecuentemente, el Libro que fue revelado desde el Cielo
al  último  Profeta  no  es  un  libro  como  los  demás,  cuyo  significado  se  limite  a  la
literalidad aparente. Citaba hace un momento a este respecto unas palabras decisivas
del V Imam. Pero no se explora ni se reconstruyen las profundidades ocultas del Verbo
divino con ayuda de silogismos. El conocimiento no puede ser transmitido más que por
"aquellos  que  saben".  Sólo  con  esta  condición  podrá  ir  amplificándose  siempre.  En
resumen, la realidad integral de la Revelación coránica, que implica a la vez lo exotérico
y lo esotérico, supone un "Mantenedor del Libro" (Qayyim al-Qorân).

Este "Mantenedor del Libro", este guía que conduce al sentido espiritual del Libro y
que lo mantiene vivo hasta el Último Día, es el Imam (en el sentido chiita de la palabra,
que no se debe confundir con el  imam que se ocupa de una mezquita). El Imam es el
sucesor del Profeta que sacraliza el carisma de la walâyat, que, como ya hemos dicho, es
lo esotérico  de la  profecía:  es  al-amr al-bâtina, la res  esoterica,  y tocamos aquí  lo  que
constituye la diferencia radical con respecto al islam sunnita. La palabra walâyat significa
propiamente "dilección", "amistad" (el persa  dûstî). Se empareja con mucha frecuencia
con la  palabra  mahabbat, que significa igualmente "amistad",  "amor".  Juntos,  los  dos
términos  dan  al  imamismo  el  sentido  de  una  religión  de  amor.  El  walî,  el  Amigo
investido con la  walâyat,  debe ser comprendido a la vez en el sentido activo y en el



sentido pasivo de la palabra. Es aquel que ama y que es amado. Cuando se habla de la
walâyat de los imames se designa el amor, la predilección de que son objeto por parte de
Dios. Desde la perspectiva de sus fieles, el término los designa en tanto que polarizan la
devoción de amor de dichos fieles. La walâyat hacia el Imam es una participación en la
walâyat divina de  la  que el  Imam es  eternamente objeto  (todos participan así  de la
cualificación  de  Amigos  de  Dios.  Señalemos  de  paso  que  esta  denominación  se
encuentra  también  entre  los  místicos  de  la  escuela  renana  en  el  siglo  XIV  (los
Gottesfreunde). Su  fundamento  metafísico  se  nos  mostrará  enseguida;  como  tal,  la
walâyat del Imam se reviste entonces de un sentido y de una función cósmicas que la
diferencian de su acepción corriente en el  sufismo, donde la  palabra se  vocaliza  en
general como wilâyat y se refiere a los estados subjetivos del místico. Pero es inadecuado
traducir  la  palabra  walî,  plural  awliyâ, por  el  término  "santos",  como  se  hace  con
demasiada frecuencia.

En resumen, el Imam es para la comunidad imamita lo que es el corazón para el
microcosmos humano, no el órgano de carne, por supuesto, sino lo que nuestros autores
designan como el cuerpo sutil de luz que es la morada permanente del alma, el trono en
que ésta se instala. El corazón es en el microcosmos el jefe y el Imam de las facultades de
percepción espiritual. 

De  ahí  que  haya  un  intercambio  perpetuo  entre  lo  que  los  pensadores  chiitas
afirman respecto del papel del Imam en la comunidad y respecto de lo que sucede en el
interior  de cada individualidad espiritual.  Es  ahí,  en el  nivel  de esa  interiorización,
donde comprendemos cómo el Imam es el iluminador, aquel que salva alumbrando en
el corazón del hombre la llama del conocimiento perfecto, lo mismo que Cristo en la
profetología judeocristiana.

Vemos  así  la  diferencia  radical  respecto  de  la  concepción  sunnita  del  califato.
Aunque el sunnismo emplee el término "imam", se trata únicamente de la persona de un
jefe  temporal  como  principio  del  orden  social  y  político;  su  función  está  enfocada
esencialmente a la consideración de las cosas temporales y las necesidades sociales. Por
lo que no es en absoluto necesario que sea, como exige el concepto chiita del Imam, un
"impecable",  un  "inmaculado"  (el  término  ma'sûm es  el  equivalente  perfecto  del
ânamârtêtos de  la  profetología  judeocristiana).  La  existencia  del  imam en  el  sentido
sunnita  no se impone de forma necesaria,  y,  en definitiva,  puede ser  objeto de una
elección expresada en un  consenso. En cambio, la idea chiita inviste al  Imam de una
dignidad sacra y de una función metafísica. La idea de que el Imam pueda ser elegido



por los hombres sería tan ridícula como la idea de que se pueda elegir a un profeta. El
carisma no depende de la elección de los hombres. Incluso reducido a la clandestinidad,
incluso en la invisibilidad (como actualmente el XII Imam), el Imam sigue siendo el
Imam.  Como  "Mantenedor  del  Libro",  está  investido  de  una  ciencia  divinamente
inspirada.  El Corán es el  Imam silencioso. El Imam es el  Corán que habla,  el  Verbo
interior que enuncia el sentido secreto del Libro en el corazón de su fiel.

Demos pues un paso más en compañía de nuestros pensadores chiitas, Mollâ Sadrâ
Shîrâzî,  Qâzî  Sa'îd  Qommî,  hasta  el  siglo  XVII.  Porque ellos  no  separaron jamás  la
investigación  filosófica  y  la  meditación  teológica,  porque  para  ellos  el  Ángel  del
conocimiento es el mismo que el Ángel de la revelación, el Ángel que inspira tanto a los
profetas como a los filósofos (situación que tal vez nosotros hemos olvidado desde hace
mucho  tiempo  en  Occidente),  nuestros  pensadores  chiitas  han  sabido  clarificar  el
fundamento metafísico de la profetología y de la imamología. Ya las tradiciones (los
hadîth) que se remontan a  los Imames enuncian explícitamente la idea de una "Luz
mohammadí" creada primordialmente. La idea se amplificará en la de una "Realidad
profética eterna", que connota, ciertamente, la idea de un Logos divino, pero, dicho con
mayor exactitud,  la  idea de un pleroma divino constituido eternamente por Catorce
entidades  de  luz,  cuyas  manifestaciones  teofánicas,  pero  no su encarnación,  son las
personas terrenales de los "Catorce Inmaculados". Por la idea de esta Luz se constituye
lo  que  en  la  teología  chiita  corresponde  al  Verus  Propheta de  la  profetología
judeocristiana, pero, simultáneamente, en virtud de la percepción chiita original de las
cosas, esa idea une indisociablemente la profetología y la imamología y, por tanto, lo
exotérico y lo esotérico. Es esta unión indisociable la que determina que el chiismo sea
la gnosis islámica por excelencia, hasta el punto que en las demás regiones no chiitas de
esta misma gnosis se tiene la impresión de una imamología que ya no se atreve a decir
su nombre.



3. Profetología e imamología

La "Realidad profética metafísica", el pleroma de gloria, implica un doble aspecto,
una doble "dimensión", si se puede decir así,  y, por consiguiente,  postula una doble
manifestación. Implica una dimensión exotérica o ad extra, que tiene su manifestación en
la persona del profeta, y una dimensión esotérica manifestada en la persona de cada
uno  de  los  Doce  Imames,  que  juntos  constituyen  una  sola  y  misma  esencia,  sin
confusión de personas. Juntas, las personas de luz que se denominan en este mundo los
"Catorce Inmaculados", a saber, el Profeta, su hija Fátima y los Doce Imames, configuran
el pleroma de luz de la profecía eterna. En su efímera manifestación terrenal, los Doce
fueron sucesivamente los "Mantenedores del Libro", iniciando a sus discípulos en su
sentido  integral.  El  conjunto  de  su  enseñanza  forma  un  corpus de  más  de  cien
volúmenes en la última edición de Teherán.

Esta doble dimensión de la Realidad metafísica mohammadí implica por tanto un
lado vuelto hacia las criaturas y un lado vuelto hacia la Presencia divina. El primero es
su lado exterior; tipifica la misión profética. El segundo es su lado interior; tipifica la
walâyat,  el  carisma de los Imames, y por ellos el  carisma de todos aquellos que son
designados Amigos o Amados de Dios. De nuevo constatamos aquí por qué la walâyat
significa lo esotérico de la profecía y del mensaje profético y, al mismo tiempo también,
por qué la luz de la profecía y la luz de la walâyat son dos luces que no forman más que
una; Fátima, la hija del Profeta, origen del linaje de los Imames, es la "confluencia de
esas dos luces" (Majma' al-nûrayn). Son palabras del Profeta con frecuencia repetidas:
"Yo y Alí somos una sola Luz", lo que significa que cada uno de los dos nombres, el del
nabî y el del Imâm, sólo adquiere realidad por el otro, en su simultaneidad. Son una bi-
unidad,  un  unus-ambo,  lo  mismo que  zâhir y  bâtin,  tanzîl y  ta'wîl,  son  dos  aspectos
complementarios del sentido integral del Libro.

Los Doce Imames tienen su manifestación en los diferentes planos cosmológicos de
la manifestación del ser, lo mismo que se manifestaron en este mundo en el curso de los
tres primeros siglos de la Hégira (siglos VII-X) y que se habían manifestado con cada
profeta anterior. Cada uno de los grandes profetas enumerados anteriormente tuvo sus
doce Imames. También Cristo tuvo sus doce Imames (que no hay que confundir con los
doce apóstoles, sino que corresponden a los obispos de Jerusalén, sucesores de Santiago,
el "hermano del Señor"). En cuanto al número doce, es la expresión aritmosófica de una
ley del ser, de un ritmo fundamental tal como lo percibe la visión chiita duodecimana
del mundo. Ese número cifra la norma interior de una totalidad perfecta, acabada, un
"pleroma", que se ilustra remitiendo el número doce de los Imames a los doce signos del



zodíaco, a los doce príncipes de las tribus de Israel, a las doce fuentes que Moisés hizo
brotar de la roca, a las doce horas del día y de la noche, etc. Además, varias veces, el
profeta del Islam declaró: "Los Imames después de mí serán en número de doce". El
duodécimo será el Imam de la Resurrección (Qâ'im al-Qiyâmat),el "Mahdî", término que
se puede traducir por el "bien guiado" o por "aquel por el que uno se guía".

El teologumenon de la Realidad profética eterna fructifica en dos aspectos: preserva
la  atestación  del  Único  (el  tawhîd) de  la  doble  trampa  del  antropomorfismo  y  del
agnosticismo,  y  fundamenta  la  manifestación  en  este  mundo  del  doble  ciclo  de  la
profecía y la walâyat.



En cuanto al primer aspecto, hay que darse cuenta de que la teología chiita es 
rigurosamente apofática (no admite más que el tanzîh, la via negationis). Ningún nombre 
ni atributo pueden ser conferidos a la Esencia divina, incognoscible e inaccesible. Pero 
precisamente el Deus absconditus inaccesible se revela en el nivel de la teofanía 
primordial que es la Luz mohammadí, el pleroma de los Catorce Inmaculados. A falta 
de esta teofanía, el monoteísmo cae en la idolatría metafísica, o bien en la alegoría, que, 
por horror racionalista hacia la imagen antropomórfica, vacía de su sentido el texto 
revelado. En términos chiitas, todos los nombres, atributos y cualificaciones 
supuestamente teñidos de antropomorfismo se refieren no al fondo de la Esencia divina,
al Deus absconditus, sino a las personas teofánicas del pleroma de Luz primordial, 
manifestaciones de un mismo Verbo divino. Es en el nivel de esta teofanía primordial 
donde se constituyen y donde tienen sentido nuestros conceptos positivos de Dios (los 
propios de la teología afirmativa). Eso es lo que repiten incansablemente numerosas 
tradiciones que se remontan a los Imames, por ejemplo, ésta del V Imam dirigiéndose a 
su famulus Jâbir: "Nosotros, los Doce, somos esos conceptos positivos. Nosotros somos la
Mano de Dios, su costado, su lengua, su imperativo, su decisión, su conocimiento, su 
verdad. Nosotros somos el Rostro de Dios que está vuelto hacia el mundo terrenal, entre
vosotros". O también: "Nosotros somos el Rostro de Dios (el del Dios revelatus). Somos 
los templarios del Misterio divino. Somos la mina de la Revelación. En nosotros está el 
significado del ta'wîl (es decir, el sentido esotérico de la Revelación)". Es ese misterio de 
la teofanía primordial lo que hace decir al Shaykh Ahmad Ahsâ'î: "Es hacia esa Esencia 
inaccesible hacia donde el hombre se vuelve, aunque jamás la pueda encontrar; y, sin 
embargo, no deja de encontrarla, aunque permanezca inaccesible a él para siempre".

El misterio de la teofanía primordial según la concepción chiita nos remite pues a
un acontecimiento que es como una antropomorfosis eterna "en el Cielo"; es el misterio
del Antrôpos celestial, que habría que comentar refiriéndose a los libros de Enoc, al libro
de la Ascensión de Isaías y a todos los textos relacionados. El descenso a este mundo de
la Luz mohammadí de profeta en profeta, no será nunca una encarnación, ni nada que
pueda recordar al paulinismo. Si es cierto que la imamología chiita asume una función
análoga a la  cristología,  hay que precisar  al  menos que se tratará  más bien de una
cristología  de  tipo  angelomórfico  (Engelchristologie),  tal  como  se  encuentra  en  el
cristianismo primitivo.

Es esto lo que hace aparecer el segundo aspecto en el que fructifica el teologumenon de
la Luz mohammadí, el de su descenso a este mundo. La sobrehumanidad del Logos
mohammadí  o  de  la  Luz  mohammadí,  la  de  los  Catorce  Inmaculados,  preexiste
eternamente en la humanidad adámica. Cuando el Creador creó a Adán, amasó una
parte de esa Luz con la arcilla de 'Illîyûn (el grado más alto del Paraíso), y esa substancia
de luz fue incorporada a la substancia de Adán, como primero de los profetas. Es así la
dimensión divina (el lahût) que, en el ser de cada profeta, duplica la dimensión humana



y creatural (el  nasût), sin que haya jamás entre una y otra nada semejante a una unión
hipostática. Por la primera, los profetas reciben de Dios; por la segunda, comunican a y
con los hombres. Esta substancia de Luz se transmite luego de período en período, de
profeta en profeta, hasta aquel que fuera el abuelo común del profeta del islam y de su
primer Imam, 'Abdol-Mottalib,  a partir del cual se escinde para manifestarse en dos
personas distintas: en la persona del profeta como Sello de la profecía, y en la persona
del Imam como sello de la walâyat.

Éste es también el significado de las palabras del Profeta: «'Alî (es decir, el Imam) ha
sido  misionado  secretamente  con  cada  profeta  antes  de  mí.  Conmigo  lo  ha  sido
públicamente». Estas palabras apuntan, pues, en realidad, a la idea de un Imam eterno,
que se corresponde con el  Christus aeternus de la profetología judeocristiana del  Verus
Propheta. (Recordemos que el ismailismo reconoce en Melquisedec al Imam de los tres
primeros períodos del ciclo de la profecía).

Por supuesto, la transmisión de esta Luz no responde a la fisiología del organismo
físico; debe ser comprendida en el nivel de lo que implica la idea del cuerpo sutil de luz
pura, digamos también caro spiritualis. Por eso, no es su sola descendencia carnal a partir
del Profeta (o de uno de los siete grandes profetas) lo que sacraliza a los doce Imames.
Su parentesco terrenal  no es más que el signo de su parentesco pleromático. No es
simplemente por pertenecer a la familia del Profeta por lo que fueron los Imames (ha
habido decenas de miles de Imâm-zâdeh aparte de los doce Imames); sino que, al revés,
es por haber sido Imames ab origine, en el pleroma, por lo que debían ser en este mundo
la descendencia y los sucesores del Profeta.

El  teologumenon del  descenso  de  la  Luz  mohammadí  a  este  mundo  determina,
hemos dicho, la idea del ciclo de la walâyat que sucede al ciclo de la nobowwat, por tanto
una periodización de las edades del mundo que concierne no a la historia empírica
exterior (pues entonces su evidencia se impondría a todos), sino a la historia interior del
alma, a su hierohistoria. Un largo relato, que se remonta al I Imam por mediación del
VI, formula esta idea de una manera sorprendente, refiriéndola al pleroma de los Doce.
Esta tradición nos muestra la luz de la profecía, por tanto del exoterismo, progresando a
través de doce Velos de luz hasta la maduración perfecta y el surgimiento de la walâyat
como lo esotérico de la profecía. Esos doce Velos de luz son los Doce Imames y sus doce
universos respectivos. Son designados también como "milenarios", lo que no tiene en
absoluto el  sentido de una cronología aritmética,  sino que equivale a un  Aion (Eón)
gnóstico,  un  saeculum  intelligibile. La  Luz  mohammadí  progresa  de  velo  en  velo
integrando en sí misma lo esotérico tipificado por cada uno de los doce Velos de luz. Lo
sorprendente,  pero en lo que por desgracia no tengo tiempo de insistir,  es  que esta



periodización  sobre  un  ritmo  de  doce  concuerda  con  la  cosmogonía  zoroastriana
ritmada, igualmente, sobre doce milenarios. Por otra parte, no es el único ejemplo que
nos lleva a encontrar en la teología del Irán chiita las huellas de la teología zoroastriana
de la antigua Persia.

Esta periodización de las edades del mundo no responde, por supuesto, a ninguna
percepción empírica. Lejos de ello, precede y condiciona toda percepción empírica. Es la
Imago  a  priori lo  que  permite  dar  una  configuración  a  algo  como  una  historia.  La
configuración chiita de la historia sacra se expresa en la idea de un doble ciclo. El ciclo
de la profecía está cerrado, eso está claro. Todo el mundo en el islam está de acuerdo en
este punto. El sunnismo se queda en esa afirmación, y es volviéndose de alguna manera
hacia el pasado como el creyente recibe el mensaje del último profeta. Para el chiismo,
tanto imamita como ismailí,  el  ciclo de la profecía que está cerrado es el  ciclo de la
profecía  legisladora.  Pero  con  esa  clausura  comienza  algo  nuevo,  tan  nuevo  que
prolongando la vocación espiritual  de los antiguos profetas no enviados, este nuevo
ciclo no puede ya llevar su nombre, hemos dicho, para evitar cualquier ambigüedad. 



Este nuevo ciclo recibe el nombre de "ciclo de la walâyat", el ciclo de la iniciación 
espiritual, el ciclo de esos Amigos de Dios que en sentido estricto son sólo los Imames, 
pero que, en sentido amplio, son todos aquéllos a los que engloba su walâyat. Así pues, 
el chiismo mantiene la conciencia abierta sobre el futuro. Algo esencial se debe esperar 
todavía. Aún no está todo consumado. Ese algo que se espera es la parusía del XII 
Imam, el Imam "actualmente oculto a los sentidos pero presente en el corazón de sus 
fieles". Manteniéndose en esta espera escatológica, como lo estuvo la conciencia cristiana
primitiva, como lo está todavía la espiritualidad judía, el chiismo escapa a los peligros 
de la historia, dicho más exactamente, a lo que nosotros hoy llamamos historicismo. Así 
como el Profeta fue el "Sello de la profecía legisladora", así el Imamato mohammadí es 
el Sello de la walâyat, como esotérico de la profecía, en la doble persona del I Imam 
como Sello de la walâyat universal y del XII Imam como Sello de la walâyat particular del
ciclo de la walâyat.

La misteriosa persona del XII Imam polariza la vida especulativa y la espiritualidad
más profunda del imamismo duodecimano. No se puede hablar de ello más que con
una extrema discreción,  aunque los  relatos  que se refieren a  él  hayan dado lugar a
extensas obras. El XII Imam está presente a la vez al pasado y al futuro. Niño de cinco
años, desapareció misteriosamente cuando su joven padre, el XI Imam, Hasan 'Askarî,
dejó  este  mundo  (260/873).  Comenzó  entonces  el  período  que  se  denomina  de  la
"Ocultación menor",  durante  el  cual  el  Imam sólo  fue visible  para algunos íntimos.
Después, su cuarto delegado recibió de él la orden de no designar sucesor mediante una
patética carta en la que el Imam anunciaba que ya no sería visible hasta la hora de su
parusía,  y que quien apelara a él  para una acción pública sería  eo ipso un impostor.
Comenzó entonces el período de la "Ocultación mayor" (329/940).

Estamos pues, ante un período de más de diez siglos en los que el XII Imam, el
Imam esperado, el  Deseado, es en persona la historia misma de la conciencia chiita.
Aquí debemos precavernos contra el falso dilema con el que nuestra rutina occidental
tiene  la  costumbre  de  tropezar  preguntando:  ¿mito  o  historia?  La  hagiografía  o  la
hierología  del  XII  Imam  no  es  ni  mito  ni  historia.  Sería  absurdo,  pues,  hablar  de
"desmitologización", y no hay lugar a ello. Nos es necesario reaprender a considerar la
realidad plenaria de acontecimientos que sin embargo no suceden en nuestro mundo
empírico, al  que reservamos de manera abusiva el  privilegio de ser acontecimientos
reales. La hagiografía del XII Imam está todavía inacabada; llena todo el tiempo de su
Ocultación; sus acontecimientos son múltiples. Es una historia que sucede en el Malakût,
en  el  mundo del  alma que el  hombre encuentra  en el  interior de sí  mismo. Es  una
historia  que  tiene  la  virtud  de  arrancar  a  sus  fieles  a  lo  que  nosotros  llamamos
comúnmente la historia. Sin duda, durante el tiempo de la Gran Ocultación, el Imam no
es visible más que en sueños; lo es a veces también en estado de vigilia, pero entonces



aquel que ha tenido ese privilegio no tiene conciencia de su experiencia sino a posteriori,
y nunca puede aprovecharse de ello para proclamar un mensaje de orden temporal.
Hacerlo  sería  eo  ipso ponerse la  máscara  de  la  impostura.  No se  hace historia  en el
sentido ordinario de la palabra con visiones teofánicas,  pues éstas transfieren por sí
mismas a otro mundo. Ésa es la "dimensión escatológica", y ésta no se realiza en acto
más que por una experiencia visionaria o litúrgica; es, en cada ocasión, una anticipación
nueva.



El profeta Mohammad había anunciado varias veces: "Si a este mundo no le quedara 
más que un solo día de duración, Dios alargaría ese día hasta hacer aparecer un hombre 
de mi descendencia cuyo nombre sería mi nombre. Él llenará de paz y justicia una tierra
que hasta entonces habrá estado llena de violencia y tiranía. Él combatirá por el ta'wîl (la
reconducción al sentido espiritual) igual que yo mismo he combatido por el tanzîl (el 
descenso de la Revelación en su sentido literal)". El día que Dios alarga hasta el 
advenimiento del XII Imam es precisamente, para el fiel chiita, el tiempo que vivimos 
ahora. Es el período de la Gran Ocultación (ghaybat), que preserva a la imamología de la 
caída en la historia, es decir, de ser puesta en el pasado. Y es necesaria, puesto que 
solamente doce Imames cubre el ciclo de la walâyat.

El tiempo del Imam oculto es un tiempo intermedio "entre los tiempos" (lo mismo
que el mundo sutil, el mundo imaginal, es intermedio entre lo inteligible y lo sensible).
Su historia, su hierohistoria más bien, en la conciencia de sus fieles, es la maduración de
este  "entretiempo"  hasta  la  mutación  del  tiempo  en  otro  tiempo,  el  tiempo  de  la
eternidad. Por eso no es en el tiempo de este mundo cuando se tiene la visión del Imam.
El visionario se encuentra entonces "entre los tiempos". En la persona del XII Imam, que
no traerá un nuevo Libro, una nuevas Ley, sino el sentido oculto de todo lo que le ha
precedido, se puede decir que el chiismo ha presentido el misterio más profundo de la
historia humana, porque ese misterio no puede estar encerrado en los límites de ésta. Lo
ha presentido de la misma manera que lo presintió el zoroastrismo en la persona del
Saoshyant; el budismo mahayana en la persona del Buda futuro, el Buda Maitreya; todo
el  profetismo  judío  en  la  persona  del  Rey  Mesías;  y  la  conciencia  escatológica  del
cristianismo primitivo como la de los joaquimitas que anunciaban en el siglo XIII la
proximidad del reinado del Espíritu Santo, el Evangelio eterno.

La parusía del XII Imam debe comprenderse a la manera en que el cristianismo
escatológico hablaba de  caro spiritualis Christi.  Evítese, pues, a este respecto la palabra
"docetismo" o, más bien, apréndase a considerar el docetismo como la primera crítica
pertinente  al  conocimiento  teológico  como  tal.  Caro  spiritualis no  quiere  decir  ni
fantasma ni fantasía. Es paradójico que en nuestros días cueste más comprender esto
que comprender las ideologías postcristianas. A diferencia de éstas, toda aparición del
Imam es el signo de una renovación del hombre. Ese mismo es el sentido profundo que
los teósofos místicos del chiismo dan a la ghaybat, a la ocultación del Imam. Si el Imam
está actualmente oculto, es porque los hombres se han vuelto incapaces de verlo. La
parusía no es un acontecimiento que surgirá de improviso un buen día. Es algo que
madura lentamente, día a día, en la conciencia de los fieles del Imam. Esos fieles son
quienes  anticipan  la  acción  de  aquellos  que  en  el  día  de  la  parusía  serán  los
"compañeros  del  Imam".  "Ser  compañero  del  Imam"  es  una  aspiración  chiita  que
coincide, de forma sorprendente, con la aspiración de los creyentes zoroastrianos de la



antigua  Persia:  ser  "compañeros  del  Saoshyant".  La  aspiración  a  este  compagnonnage
desarrolló, tanto en el antiguo Irán zoroastriano como en el Irán chiita, la ética de una
caballería espiritual que lleva en sí misma la salvación del futuro.

He  intentado  describir  con  una  concisión  quizá  abrumadora  lo  que  significa  la
profetología chiita tanto para el pensamiento filosófico como para la vida espiritual de
la comunidad chiita. 



Quisiera cerrar la charla con una evocación que corroborara las conexiones que he 
tratado de sugerir entre las formas espirituales que se encuentran en las tres grandes 
familias de la tradición abrahámica. Evocaré, pues, para concluir, la identificación 
expresamente afirmada por numerosos pensadores chiitas entre el XII Imam y el 
Paráclito anunciado en el Evangelio de Juan.

4. El horizonte paraclético de la profetología chiita2

El poco tiempo de que disponemos no nos permite, tampoco aquí, más que recordar
y  sugerir.  Está  en  primer  lugar  el  gran  número  de  textos  reunidos  en  la  gran
enciclopedia de las tradiciones chiitas titulada  El océano de las luces y elaborada en el
siglo XVII por el teólogo de Ispahán Mohammad Bâqir Majlisî. Son testimonios sacados
de la Biblia, Antiguo y Nuevo Testamento, cuyo agrupamiento responde a una intención
precisa: justificar una profetología que retoma a grandes rasgos, como hemos señalado,
la idea del Verus Propheta profesada por el judeocristianismo primitivo. El propósito es
inicialmente  fundamentar  la  identificación  del  Paráclito  con  la  persona  del  Profeta
Mohammad. Sabemos que ya Mani, el profeta del maniqueísmo, había sido identificado
por sus fieles con el Paráclito.  Pero por este agrupamiento de textos se realiza en el
pensamiento  chiita el  traslado de esta  identificación al  XII  Imam. La transición está
preparada por sermones extraordinarios que la gnosis chiita atribuye al I Imam, y en los
que éste declara, por ejemplo: "Yo soy aquel que en el Evangelio es llamado Elías", o
también: "Yo soy el segundo Cristo".

El tema encuentra su amplificación mayor en la monumental obra de un shaykh
chiita iraní que vivió a principios de este siglo (Shaykh 'Alî Akbar Nahâvandî) y que
conocía tanto la literatura zoroastriana como el conjunto de la Biblia, que leía en una
traducción persa de la Sociedad Bíblica.  El  shaykh distingue una doble epifanía  del
Paráclito anunciado en el Evangelio: la primera en la persona del Profeta, mensajero d la
sharî'at eterna.  La  segunda  en  la  persona  del  XII  Imam,  mensajero  del  ta'wîl. Es
sumamente sorprendente observar cómo un teólogo chiita trabaja sobre el Evangelio de
Juan  y  sobre  el  capítulo  12  del  Apocalipsis.  Sería  deseable  que  nuestros  estudios
teológicos de Occidente no siguiesen ignorando este hecho.

Pero  hay  todavía  más.  Podemos  constatar  este  horizonte  paraclético  de  la
profetología  chiita a lo  largo de los siglos.  No citaré más que algunos ejemplos.  Lo
encontramos en el siglo XII en Sohravardî, el joven e intrépido shaykh que fue en el Irán

2 Para un estudio más detallado de este punto, véase H. Corbin, "L'Idée du Paraclet en 
philosophie iranienne", en Face de Dieu, face de l'homme, Flammarion, París, 1983, pp. 311-
358. (N. de los T.)



islámico el resurrector de la filosofía de la Luz profesada por los sabios de la antigua
Persia. Su influencia se ha hecho sentir hasta nuestros días en los pensadores iraníes. En
el siglo XIV, un teósofo místico de primera importancia, Haydar Âmolî (de Âmol, en las
orillas del mar Caspio), cuya obra muestra bajo una luz nueva el nexo entre el chiismo y
el  sufismo,  escribe  textualmente  lo  siguiente:  "Aquél  que  los  cristianos  llaman  el
Paráclito es aquel que nosotros, chiitas, llamamos el Imam esperado (el XII Imam)".



En el siglo XV, otro gran teósofo imamita duodecimano, Ibn Abi Jomhûr, afirma 
explícitamente que la promesa del Paráclito anunciada en el Evangelio de Juan se refiere
a la parusía del XII Imam que debe aportar el ta'wîl (el sentido espiritual) de las 
revelaciones divinas. Por otra parte, en el siglo XVII, Qotboddîn Ashkevârî, discípulo de
Mîr Dâmâd, el gran maestro de pensamiento de la escuela de Ispahán, identifica 
explícitamente al XII Imam con el Saoshyant de la soteriología zoroastriana. El chiismo 
iraní nos presenta aquí, en sus más grandes pensadores, no un sincretismo fácil, sino un
fenómeno especular en el que las grandes figuras de la dramaturgia profética y 
soteriológica se reflejan unas a otras.

Un último rasgo. Todavía en el siglo XIX, un teósofo imamita iraní, Ja'far Kashfî,
desarrolla  alrededor  de  un  sermón  del  I  Imam  una  extraordinaria  epopeya  de  la
Inteligencia, el Nous-Logos, a la que se opone una contraepopeya ahrimaniana de la
nesciencia, la agnosía. El drama llega a su desenlace con la manifestación del XII Imam,
cima y culminación de una periodización de las edades del  mundo cuyas analogías
entre  los  joaquimitas  y  los  filósofos  que  sufrieron  su  influencia,  hasta  Schelling  y
Berdiaev, deberíamos considerar.

El sentimiento patético de esta dramaturgia cósmica lo volvemos a encontrar en la
profetología ismailí, a la que estará dedicada nuestra próxima conferencia. Ciertamente,
el ethos dominante de la conciencia chiita puede parecernos de un pesimismo profundo,
pero corrijamos inmediatamente, pues se trata de un pesimismo que nunca desespera,
un pesimismo que confía: desperatio fiducialis, decía nuestro Lutero.

Teherán, 7 de enero de 1975.



II
La profetología ismailí

1. Chiismo duodecimano y chiismo ismailí

Nuestra primera conferencia ha estado dedicada a una de las dos formas principales
del islam chiita, a saber, el imamismo duodecimano o chiismo de los Doce Imames. Hoy
hablaremos de la profetología profesada por la otra de esas dos grandes familias chiitas,
a saber, el ismailismo. Éste debe su nombre no a Ismael, hijo de Abraham, sino al Imam
Ismâ'îl, hijo del VI Imam, Ja'far Sâdiq. Las afinidades entre las dos familias chiitas son,
por supuesto, estrechas. La profetología y la imamología de una y otra están centradas
en  la  idea  del  Verus  Propheta,  cuyas  huellas  precisas  en  la  profetología  del  chiismo
duodecimano ya hemos señalado. Además, hasta el VI Imam, Ja'far Sâdiq (m. 765), una
de las grandes figuras de la imamología,  el linaje imámico, y con él el  corpus de las
tradiciones, es el mismo para las dos grandes familias del chiismo. Es a partir de la
sucesión del VI Imam cuando se manifiesta el ritmo diferente que regula sus respectivas
visiones del mundo: entre los imamitas predomina la ley del número  doce; entre los
ismailíes  la  ley  del  número  siete. Está,  sin  duda,  el  aspecto  temporal  de  los
acontecimientos,  que recordaré muy brevemente,  pero que depende,  en realidad,  de
una exigencia interior que regula la arquitectura del edificio doctrinal y determina la
perspectiva de la vida espiritual.

En  cuanto  al  aspecto  temporal,  recordaré  en  primer  lugar  los  únicos  nombres
legítimos bajo los que la sodalidad ismailí acepta que se la designe. Está el nombre de
"septimanos",  que  remite  a  una  imamología  que  considera  por  grupos  de  siete  o
héptadas  el  linaje  de  los  Imames  que  se  suceden  unos  a  otros.  Está  el  nombre  de
"batiníes", literalmente los "esoteristas", que califica con toda justicia a los gnósticos que
profesan  que  todo  contenido  exterior  o  exotérico  (zâhir)  tiene  un sentido  interior  o
esotérico  (bâtin).  Está,  por  último,  o  más  bien  ante  todo,  la  denominación  de
"ismailismo", que se vincula al VII Imam, el Imam Ismâ'îl, hijo del Imam Ja'far Sâdiq. La
desgracia quiso que Ismâ'îl muriera antes que su padre y que el Imam Ja'far remitiera la
sucesión imámica no al hijo, sino al hermano de Ismâ'îl, el Imam Mûsâ Kâzem, al que
los chiitas duodecimanos consideran el VII Imam, mientras que los ismailíes remiten su
juramento de fidelidad al Imam Mohammad, hijo de Ismâ'îl. Por tanto, no confundamos
ismaelitas e ismailíes. Cuando decimos ismailíes, la palabra remite no a Ismael, hijo de
Abraham, sino a Ismâ'îl, hijo del Imam Ja'far, por cuya causa sus fieles mostraron una
devoción sin límites.



La muerte prematura del Imam Ismâ'îl marcó la entrada del imamato ismailí en una
clandestinidad que no hay que confundir con la ocultación del XII Imam, tal como la
concibe  el  chiismo  duodecimano.  Esta  clandestinidad  duró  hasta  el  advenimiento
triunfal de la dinastía fatímida en El Cairo en 297/909, con el Imam 'Obaydallâh. El
linaje de los imames fatímidas se perpetúa durante más de dos siglos. Está marcado por
grandes nombres y grandes episodios. 



Recordaremos tan sólo dos nombres: el del VI Imam fatímida, al'Hâkim bi-Amrillah 
(muerto a los 36 años en 411/1021), que está en el origen del movimiento y la religión 
de los drusos, y el del VIII Imam fatímida, al-Monstansir bi'l-lâh, cuya muerte en 
487/1094 supuso la escisión de la comunidad ismailí en dos grandes ramas, una fiel al 
Imam Nizâr, la otra al Imam Mosta'lî (los dos hijos de al-Mostansir). Esta división 
deplorable se ha perpetuado hasta nuestros días. Ahora bien, unos cinco años antes de 
la muerte de al-Mostansir (en 1090) Hasan Sabbâh había erigido la fortaleza de Alamut, 
en el noroeste de Irán, como ciudadela ismailí. Ése fue el lugar de refugio donde, según 
la tradición ismailí, algunos adeptos intrépidos pudieron trasladar clandestinamente al 
nieto del Imam Nizâr, asesinado en El Cairo. Así se pudo perpetuar el linaje imámico 
legítimo.

Mientras que la antigua da'wat fatímida debía perder a su Imam con la desaparición
del  joven  hijo  (al-Tayyib)  del  último  fatímida  (el  Imam  al-Âmir  en  524/1130),  y
prácticamente encontrarse en la misma situación que el imamismo duodecimano cuyo
Imam es actualmente invisible a ojos de los hombres, he aquí que el 8 de agosto de 1164
estalla  en Alamut un acontecimiento que,  sin repercutir  en el  mundo de la historia
exterior, no dejó de repercutir como misterio litúrgico en el Malakût, el mundo sutil. Ese
día el Imam Hasan âla dhkri-hi's-salâm (Hasan, la salvación sea con su nombre) proclama
la Gran Resurrección que hizo del Islam ismailí una religión iniciática personal de la
resurrección, confirmando definitivamente la precedencia del Imam sobre el profeta, de
lo esotérico sobre lo exotérico, de la verdad espiritual, la Ida (haqîqat) sobre la apariencia
literal de la Ley religiosa (sharî'at). Ya hemos dicho por qué esta tendencia está siempre
latente en el chiismo. En 1256, las encomiendas ismailíes en Irán, la de Alamut y las
otras, son asoladas por los mongoles. Pero el ismailismo reformado de Alamut no fue
sin embargo destruido. Se ha perpetuado en Irán, de siglo en siglo, bajo el manto del
sufismo y se ha propagado a la India. Es la rama que se designa allí como la de los
khojas, que son los fieles de S. A. el Agha Khân, mientras que la antigua da'wat fatímida,
designada como la de los bohras, tiene a su cabeza un  Dâ'î,  término que se traduce
inadecuadamente por "gran sacerdote".

He aquí a grandes rasgos algunos de los hechos. La densidad de la literatura ismailí
sólo nos es conocida desde hace algo más de una generación. Procede casi íntegramente
de la tradición fatímida. La literatura ismailí de Alamut, en lengua persa, pereció casi
toda en la tormenta mongola. Felizmente, cierto número de tratados a reaparecido a
mediados de siglo, gracias a la labor oscura pero tenaz del malogrado W. Ivanov. A
pesar  de  su  extremo  interés,  no  tendremos  tiempo  de  dar  aquí  cuenta  de  ello.
Deberemos limitarnos a esbozar los grandes rasgos de la profetología ismailí según la
abundante bibliografía, de la que sin embargo sólo una décima parte quizá, no más, nos
es por fin accesible. Cosa extraña: mientras que los chiitas duodecimanos han pasado



varios siglos recogiendo, en los peligros de la clandestinidad, el corpus de las tradiciones
de sus Imames y los monumentos de pensamiento propiamente imamitas no aparecen
más que con Nasîr Tûsi (siglo XIII), más exactamente, con el eminente teósofo místico
Haydar  Âmoli (siglo XIV), he aquí que desde el siglo X los manuscritos ismailíes nos
ofrecen tratados completos,  sumas especulativas completamente construidas,  sin que
podamos  decir  qué  las  ha  precedido  y  preparado.  Son  más  que  suficientes  para
permitirnos extraer los grandes rasgos de la profetología ismailí, y de su proximidad,
pero también de su originalidad respecto del imamismo duodecimano.

Nuestras fuentes en esta materia serán principalmente la obra de un prolífico autor
ismailí iraní del siglo X, Hamîd Kermânî, y la de un  dâ'î yemenita del siglo XV, Idrîs
'Imâdoddin. Nos fijaremos esencialmente en cuatro puntos:

1. Hay acuerdo profundo entre los dos grandes sistemas de pensamiento chiita en
cuanto a la teología apofática, la  via negationis,  el Deus absconditus no puede recibir ni
nombre, ni atributo, ni cualificación. Es el "Misterio de los Misterios". Lo mismo que en
la teosofía duodecimana esta incognoscibilidad divina era sobrepasada por la teofanía
primordial del pleroma de los Catorce Inmaculados, también aquí es sobrepasada por
una teofanía que es la de un Arcángel-Logos Primer Creado, que es el "primer profeta",
aquel cuya llamada resuena "en el Cielo".

2. De este Arcángel-Logos inicial procede una teoría arcangélica de Inteligencias que
forman,  como  en  los  filósofos  Fârâbî  y  Avicena,  un  pleroma  supremo  de  diez
Inteligencias querubínicas. Es en el seno de este pleroma donde estalla el "drama en el
cielo", el  drama propio de la adamología (el  del Adán espiritual), drama que enlaza
indisolublemente la iniciativa del demiurgo creador de nuestro mundo y el sentido de
la misión de los profetas en este mundo. Este episodio presenta muchas reminiscencias
de los libros de Enoc y de la cosmogonía maniquea.

3. En esta demiurgia se origina la sucesión de los ciclos de epifanía y ocultación, la
sucesión de los imames según un ritmo septenario, marcando la consumación de cada
ciclo un nuevo grado de elevación en la reconquista por el Adán espiritual, Ángel de la
humanidad, de su rango original en el pleroma.

4. Esta ascensión por la que la humanidad reconquista su paraíso perdido exige que
se mantenga la abertura sobre el futuro escatológico. Imposible admitir que todo esté
cerrado con el  que fue el  Sello de los profetas.  La profetología ismailí  se desarrolla,
como  la  del  chiismo  duodecimano,  bajo  un  horizonte  paraclético,  pero  como  nos



mostrará cierta página de un texto sin duda anterior a los fatímidas, lo hace con una
audacia sin parangón en el islam.

2. Teología apofática y profetología "en el Cielo"

"Misterio  de  los  Misterios",  "Aquél  ante  quien  desfallece  la  audacia  del
pensamiento":  es  mediante  estos  giros  alusivos  como  la  gnosis  ismailí,  como  toda
gnosis, designa al Principio primero. El  Absconditum transciende todo lo que se pueda
afirmar de él y todo lo que se pueda negar de él. La via negationis, la teología apofática,
no se concibe más que como una doble negatividad: negación de toda afirmación y
negación de toda negación. El Principio incognoscible, inefable, evoca al ser, pone en
imperativo  el  ser  del  Primer  Creado,  que  es  su  Logos,  su  Verbo.  Es  la  Primera
Inteligencia del pleroma arcangélico. La sola ipseidad divina de que podemos hablar es
el conocimiento que esta Inteligencia, este Verbo primero, posee, por su acto mismo de
existir, del Principio que lo evoca al ser. La ipseidad del Principio es el conocimiento que
de él puede alcanzar esta Inteligencia inteligiéndose a sí misma. Ella comprende que es
del ser que ella  no es, del ser que debe a Otro. ¿Pero cómo esta negatividad desvelará
una ipseidad positiva del Principio? si ella afirmara que el Principio es un ser que se
conoce a sí  mismo, la Inteligencia no haría más que definirse a sí  misma, definir el
Principio  como si  fuera  lo  que ella  misma es,  y  el  Principio  instaurador  del  ser  se
convertiría en hecho-ser.

Las premisas de la teosofía ismailí la ponen siempre de nuevo ante el abismo de la
filosofía  primera.  Esas  mismas  premisas  se  encuentran  en  la  teosofía  del  chiismo
duodecimano (la escuela de Rajab ' Âli Tabrîzî, la escuela de Shaykh Ahmad Ahsâ'î). No
comienza planteándose  el  ser  necesariamente como acto  de  ser.  A diferencia  de  los
filósofos (los de la escuela de Avicena o de Sohravardî), el ser que es el Primer-Ser no es
aquí el Principio instaurador del ser. Ese principio instaurador permanece más allá del
ser y del no ser,  como  hyperousion,  Super-ser.  El Primer Ser no es nunca más que el
Primer hecho-ser. Es él quien es la Primera Luz, la Luz de Luces. Nuestra categoría del
ser no alcanza nunca más que al ser ya nacido al ser, al hecho-ser.

En su acto de conocimiento de sí misma, la Primera Inteligencia arcangélica se niega
así a sí misma la divinidad y la atestigua como perteneciente a su Principio. Éste es su
tawhîd, la atestación del Único que ella celebra como una liturgia eterna. Es por este acto
por el  que el  Protoktistos merece ser designado como el  Sâbiq,  el  que precede, el  que
adelanta, en la cima del pleroma primordial. Ahora bien, es precisamente eso lo que
hace que paradójicamente sea en esa Inteligencia arcangélica donde resuene de hecho



como en eco el nombre de la divinidad (al-Lâh), y esto en un doble sentido. Sin duda la
etimología del nombre al-Lâh tal como la entienden algunos gramáticos árabes, en una
interpretación a la que se adhieren nuestros teósofos ismailíes, puede no encontrar el
asentimiento de los modernos filólogos especializados en lenguas semíticas. Pero no se
trata de eso. Para nosotros,  se trata de un hecho espiritual,  se trata de saber lo que
nuestros pensadores ismailíes se figuran bajo el nombre de  al-Lâh, y no es la filología
moderna y profana la que puede decidir sobre ello.

Es en un doble sentido, pues, como el arcángel Protoktistos es el soporte del Nombre
divino supremo. En el sentido de que está deslumbrado de tristeza, queda afectado por
la  angustia  ante  el  conocimiento  de  su  Principio,  porque  no  tiene  la  capacidad  de
alcanzarlo. Ahora bien, esto es lo que expresa la raíz  whl,  que connota la angustia, la
nostalgia del viajero extraviado en el desierto, o la del niño separado de su madre. Los
nombres  Ilâh  (Dios),  ilâhîyat (divinidad),  están  relacionados  con  esta  raíz  verbal,  de
manera  que  la  forma  original  del  nombre  Ilâh (cf.  el  hebreo  Eloha) sería  Wilâh. El
Arcángel-Logos suspira de tristeza, queda sumido en la nostalgia de un conocimiento
que nada creado,  nada hecho-ser,  puede alcanzar.  El  segundo sentido no hace  sino
completar el primero; concierne a la Primera Inteligencia no ya como sujeto, sino como
objeto  de  esa  nostalgia.  Ella  recibe  el  nombre  Ilâh-Wilâh porque  todo  el  pleroma
arcangélico supremo está deslumbrado por la misma tristeza ante ella, está herido por
la angustia ante la gloria y la majestad que el acto de su tawhîd le ha conferido.

Recordemos,  pues,  esencialmente -como misterio del  pleroma-  que es  porque la
Primera Inteligencia, Primera Creada, se niega a sí misma la divinidad, reconociendo
que ésta  está  más allá  de  ella  misma,  por  lo  que es  investida  con  el  nombre  de  la
divinidad, precisamente porque su negación -su abnegación- es la única ipseidad del
Principio que nosotros podemos conocer. Ella es el Deus revelatus, la teofanía primordial.
Y en esta teofanía el Nombre supremo bajo el que se revela el misterio divino es un
nombre que significa tristeza y nostalgia. La hiperesencia divina se esencializa, pues, en
la negatividad, en la tristeza del Logos creado, el primer Arcángel del pleroma.

A partir de ahí podemos comprender la manera en que nuestros teósofos ismailíes
analizan la estructura esotérica del tawhîd, la profesión de fe islámica: La ilâha illâ Allâh.
Se traduce habitualmente en nuestras lenguas por: "No hay más dios que Dios", Nullus
deus nisi Deus. 

Esta traducción exotérica es perfectamente inofensiva y deja escapar lo que oculta el
giro  árabe.  Los  ismailíes  lo  analizan  así.  Primer  momento:  La  ilâha,  no  hay  Dios,
proposición universal negativa a la que sigue inmediatamente la exceptuación illâ, una
proposición particular afirmativa que no está preparada por ninguna premisa lógica.



Illâ Allâh: y sin embargo (a pesar de eso), hay este Dios, este Dios sobre el que recae en
realidad el nombre  Allâh (por eso es necesario aquí traducir el  artículo determinado
árabe por el demostrativo).

Y lo mismo que en la cosmogonía aviceniana es del primero de los tres actos de
contemplación de la Primera Inteligencia (el acto por el que ella contempla su Principio)
como surge la Segunda Inteligencia3, así también aquí es de ese desafío que supone el
Illâ Allâh como la Segunda Inteligencia procede de la primera. La Primera es el Primer
Creado; la Segunda es el Primer Emanado, es decir, emanado de la Primera. A estos dos
jerarcas celestiales designados como el Sâbiq (el que precede) y el  Tâli  (el que le sigue)
corresponderán en la jerarquía terrenal  cada gran profeta y su I  Imam. De la díada
celestial emana una Tercera Inteligencia, la que es el Adán espiritual, el Adán metafísico
o  Anthrôpos  celestial,  con quien se abrirá el  "drama en el  Cielo" cuyo desenlace será
introducido en la tierra por las manifestaciones del Verus Propheta.

Para comprender este drama consideremos el sentido esotérico que el ismailismo
atribuye al tawhîd. El breve análisis que ofrecía hace un instante encuentra su aplicación
en cada uno de los grados de la doble jerarquía esotérica. Nuestros autores definen el
tawhîd como el conocimiento espiritual, la gnosis de cada uno de los rangos o grados
(hodûd,  "límites") de las jerarquías celestial y terrenal, y el reconocimiento de que cada
uno de esos rangos, es único en su posición, remontándose hasta el Único de los Únicos.
Es  de  alguna  manera  una  concepción  monadológica  del  tawhîd.  Romper  esta
"ordenación del ser" es arruinar todo el cosmos, espiritual y natural. Por eso la Primera
Inteligencia convoca a todo el pleroma a profesar el  tawhîd. Ahora bien, éste es el acto
por  excelencia  de  la  misión  profética.  La  Primera  Inteligencia  arcangélica  es  así  el
primer profeta. La misión profética comienza "en el Cielo". Además, esta convocación
(da'wat) tendrá su prolongación en la tierra,  y ése es el mismo nombre que se da la
cofradía ismailí.  Es la  da'wat, la "Convocación", el "Llamamiento". Por desgracia,  este
Llamamiento  no  será  oído  inmediatamente  por  la  Tercera  Inteligencia,  que  es  el
Antrôpos celestial, el Ángel Adán o Adán primordial. De ello se seguirá ese "drama en el
Cielo" que explica el  miserable estado de nuestra humanidad terrenal.  Digamos que
todo sucede como si los primeros capítulos del Génesis correspondieran al día siguiente
de un drama sobrevenido en un mundo anterior al nuestro, al  día siguiente de una
catástrofe anterior a la humanidad terrestre.

3. El "drama en el cielo" y la profetología en la tierra

3 Sobre la cosmología aviceniana, véase H. Corbin, Avicena y el relato visionario, Paidós, 
Barcelona, 1995, caps. I y II. (N. de los T.)



El Primer Emanado, la Segunda Inteligencia arcangélica, responde inmediatamente
al  Llamamiento  profético  de  la  Primera,  negándose  a  sí  misma  la  divinidad  y
reconociendo la preeminencia de la Inteligencia que la precede.



Pero he aquí que el Segundo Emanado, es decir, la Tercera Inteligencia, el Adán celestial,
es afectado por el vértigo, por un estupor que inmoviliza su tawhîd. La Primera 
Inteligencia había quedado deslumbrada ante el abismo de su Principio. El Adán 
celestial está deslumbrado ante sí mismo. No ve que el hadd (el rango) que le precede 
define su campo de horizonte, remitiéndolo más allá de él. Cree poder alcanzar su 
Principio directamente. Arruina así la mediación del tawhîd monadológico y cae por eso 
mismo en la trampa de la idolatría metafísica de la que quería huir, y en la que caerán a 
su vez, "en el Cielo" y en la tierra, todos aquellos de los suyos que desconozcan las 
mediaciones sin las que el tawhîd es imposible. Este estupor que inmoviliza al Adán 
celestial abre un intervalo durante el cual proceden otras siete Inteligencias. Son los 
"Siete Verbos divinos" de los que dice el Corán que fueron al encuentro de Adán, si bien 
debe tenerse en cuenta que se trata aquí del Adán celestial.

"A su encuentro",  se  dice,  porque desde ese momento esas  siete Inteligencias le
preceden. He aquí, en efecto, que el inmovilizado por su estupor y su rechazo, el Adán
celestial, pierde su rango de Tercera Inteligencia del pleroma y se encuentra desplazado
al lugar de la Décima. Ocupa así el mismo rango (con la misma función) que tiene en el
avicenismo la  Décima de  las  Inteligencias  jerárquicas,  que  es  a  la  vez  el  Ángel  del
Conocimiento y el Ángel de la Revelación, la Inteligencia agente, el Espíritu Santo, el
Arcángel Gabriel. Pero el avicenismo no conoce ese "drama en el Cielo" que describe la
cosmogonía ismailí,  un drama que ésta expresa esencialmente como un "retraso". La
regresión del Adán celestial desde el rango de la Tercera al de la Décima Inteligencia, es
un "retraso de eternidad", "eternidad retardada". Este retraso es medido por las otras
Siete Inteligencias que le han procedido durante el  vértigo del  Adán celestial  y este
septenario va a ritmar todos los períodos terrestres de la profetología y la soteriología.
El desenlace del drama inaugurado en el Cielo se hará mediante una "involución del
tiempo", un tiempo que no es otra cosa que el intervalo de una "eternidad retardada".

Pero las  Siete  Inteligencias,  los  Siete  Verbos divinos  emanados  en  su  "ausencia"
vienen en ayuda del Adán celestial, en primer lugar la Segunda Inteligencia, el Primer
Emanado, hacia el  que el Adán celestial  fue esencialmente culpable al desconocer la
necesidad de su mediación, inscrita en la ley misma del ser. La Segunda Inteligencia
siente compasión y misericordia por el Adán celestial; reconoce que no ha perseverado
en un error que haya cometido deliberadamente. Le excusa y le perdona, y le comunica
esa "savia" divina (designada también como "Columna de Luz") que, desde la Primera
Inteligencia, se había propagado hasta ella. Entonces se desprende y se separa del Adán
celestial  la  Tiniebla  que  se  había  formado  en  él  por  su  duda  y  el  extravío  de  su
pensamiento. Esa Tiniebla fue el Iblis, el Satán que Adán arranca de sí mismo y que
precipita en el abismo, pero que desgraciadamente hará su reaparición en el curso de
los períodos de nuestro Aiôn terrestre. Se podría decir que el Adán celestial desempeña



aquí el papel de un Arcángel Miguel que habría conseguido su victoria sobre un Iblis
(un Belial, un Ahrimán) que habría estado anteriormente oculto en él. Ése es también un
aspecto del neozervanismo propio del ismailismo (como de los gayormathianos de que
habla Shahrastânî)): la Tiniebla no puede surgir aquí en el nivel del Principio primero,
sino solamente en el nivel de un Emanado de él. Además, se trata de una Tiniebla (de
un Ahrimán) en adelante ya vencida, pero cuyos retornos ofensivos perpetúan el drama
humano en la tierra hasta la parusía del Resurrector.



Cada una de las Inteligencias del Pleroma constituye un universo que implica 
Inteligencias, Formas de luz innumerables; a ejemplo de la Primera Inteligencia, la 
Tercera convertida en Décima, nuestro Adán celestial, el Ángel de la raza humana, hace 
oír la da'wat, el segundo Llamamiento de la "profecía en el Cielo" a todos los miembros 
de su pleroma. Todos en efecto se habían inmovilizado en el mismo retraso que su 
Ángel. Casi todos le responden con una negativa: "Ni tú, ni ellos (los Arcángeles del 
pleroma) tenéis preeminencia sobre nosotros, porque todos nosotros somos seres de la 
Creación primordial". Por esta negativa se condensa en ellos una Tiniebla que perciben 
y que les espanta. El triple movimiento que intentan hacer para librarse de ella no hace 
sino espesar aún más su ser y darles las tres dimensiones del volumen material. En 
realidad, ese triple movimiento había sido querido por el Décimo Ángel, el Adán 
celestial, que había comprendido que ninguna salvación sería posible para ellos si 
permaneciesen en el mundo espiritual puro. Su redención debía realizarse mediante la 
prueba del paso por nuestro mundo físico corruptible. Por eso el Ángel de nuestra 
humanidad, el Adán celestial, se hace el demiurgo de nuestro mundo físico. Estaban los 
rebeldes, ciertamente; pero estaban también los arrepentidos, los vacilantes. Cada uno 
de ellos fue constituido en el cosmos en el rango correspondiente a su ser.

Hagamos  de  paso  dos  observaciones.  La  primera  es  que  esta  cosmogonía  nos
recuerda en todas sus características las fases de la cosmogonía maniquea. También aquí
el  cosmos es  una inmensa máquina defensiva,  destinada a  permitir  la  salida de las
parcelas  de  Luz  cautivas  de  las  Tinieblas.  Y  aquí,  como  en  la  gnosis  maniquea,  el
demiurgo no es tampoco el arconte malvado de algunos sistemas gnósticos (verbigracia,
Jaldaboth).  Además,  no  es  exterior  al  pleroma de  luz,  sino  que  pertenece  a  él.  No
deviene el demiurgo de este mundo sino por compasión, para ir en ayuda de los suyos
en  su  combate.  La  segunda  observación  se  relaciona  con  el  sentimiento  de  ser  un
extranjero, un exiliado, común al adepto maniqueo y al  adepto de la  da'wat ismailí.
tomar conciencia del exilio es la primera respuesta al Llamamiento profético. No hay
pues aquí ninguna oposición entre religión gnóstica y religión profética, como se oye
decir a menudo, puesto que el Llamamiento profético es precisamente el llamamiento a
intentar  la  gran  aventura  del  Retorno.  El  Ángel  de  la  humanidad  es  él  mismo  un
exiliado que debe recuperar su rango en el pleroma con ayuda de todos los suyos. Este
combate es lo que da sentido a su vida, porque su resolución está más allá de esta vida.

Una vez constituido el cosmos, hubo un primer ciclo regulado sobre el septenario
del  que  ahora  sabemos  por  qué  es  la  ley  misma  del  ser  y  cuya  manifestación
astronómica son los siete planetas. Ese ciclo, en la intención del Ángel demiurgo, debía
preparar la Tierra para recibir los tres reinos naturales y convertirse en el habitáculo del
hombre terrenal. Se le denomina el "ciclo de Saturno" porque Saturno fue el primero en
ser investido con la regencia de este universo, y comprende siete períodos planetarios
(siete  milenarios).  Luego,  cada  planeta  domina  un  nuevo  ciclo,  cada  uno  de  ellos



ayudado por los  otros  seis.  Los  siete  ciclos de siete  milenarios (tomado este  último
término en su sentido aritmosófico,  no estadístico)  dan el  total  de un gran ciclo  de
49.000 años, a los que se añade el milenario en el que fue manifestado el Adán terrenal
primordial. Ese milenario es el último, el que cierra todos los ciclos de epifanía y de
ocultación, y es el del Imam de la Resurrección que prepara el advenimiento del ciclo
siguiente.  Aquí  comienza  entonces  el  desenlace  del  "drama  en  el  Cielo"  con  la
transferencia de la profetología a la tierra.

Este primer Gran Ciclo produce en efecto una lenta alquimia cósmica, al término de
la cual surge entre los seres que en la tierra eran todavía prehumanos, un ser de una
belleza y una condición maravillosas. Este ser hace su aparición en la región en que se
dan las mejores condiciones climáticas y astronómicas,  a  saber,  en la isla de Ceilán.
Aparece allí al mismo tiempo que otras 27 personas semejantes a él, pero con respecto a
las cuales él es como el Sol levante con respecto a las estrellas. En cuanto a su número
total de 28, se lo relaciona con las 28 estaciones lunares. Este ser es la personificación
física del pleroma primordial. Es el Hombre universal, integral, el Pananthrôpos o Adán
terrestre inicial, que no hay que confundir ni con el Adán espiritual celestial (el Ángel
Adán),  del  que es  epifanía (no encarnación),  ni  con el  Adán parcial  que inaugurará
nuestro ciclo actual de ocultación. Fue a la vez el primer profeta y el primer Imam en la
tierra. Hace oír a los suyos el Llamamiento, la da'wat, y los suyos le responden, como ya
antes,  "en  el  Cielo",  habían  asentido  al  llamamiento  del  Ángel  demiurgo.  La
diferenciación  entre  los  humanos  y  sus  destinos  respectivos,  los  secretos  de  la
antropogonía, tiene su origen, en efecto, en el "drama en el cielo" advenido antes de los
tiempos. A su vez, este Adán terrestre inicial se niega a sí mismo y niega a los suyos la
divinidad. Es el primero de los hombres de Dios, no el hombre-Dios, e instituye en la
tierra  la  jerarquía  esotérica  que  reproduce  la  estructura  de  la  jerarquía  celestial,
constituida por todos los gnósticos, los receptáculos de esa savia divina preeterna que es
la gnosis, el conocimiento en el sentido verdadero ('ilm haqîqî).

El ciclo de este Adán inicial fue, según el léxico técnico ismailí, un ciclo de epifanía,
es  decir,  de  total  libertad  espiritual,  un  reinado  de  lo  esotérico  sin  velo,  donde  la
condición humana, hasta en sus particularidades físicas, era una condición paradisíaca.
Al término de este nuevo ciclo de 50.000 años, el Adán inicial fue llevado al recinto del
Décimo Ángel, el Ángel demiurgo, con todos los suyos, que constituyen su Templo de
Luz. A ese ciclo de epifanía sucedió un ciclo de ocultación, y la alternancia de ciclo en
ciclo  se  prolonga  en  una  totalidad  vertiginosa  hasta  la  Resurrección  de  las
Resurrecciones. Algunos autores ismailíes evalúan la totalidad del ciclo de los Grandes
Ciclos ¡en 360.000 veces 360.000 años!



Pero entonces, ¿en qué consiste y por qué el paso de un ciclo de epifanía a un ciclo
de  ocultación?  La  respuesta  más  clara  concierne,  por  supuesto,  al  paso  a  nuestro
presente ciclo de ocultación desde el ciclo de epifanía que inmediatamente le precedió.
Nuestros autores mencionan que en el curso de los tres últimos milenarios del ciclo
anterior de epifanía, surgieron disturbios que hicieron necesario el restablecimiento de
la  disciplina  del  arcano.  La  humanidad  se  hizo  indigna  de  la  divulgación  de  los
misterios y fue necesario restablecer el reinado de la Ley, de la sharî'at.

Resumo aquí al extremo todo el "drama en la tierra". El último Imam del ciclo de
epifanía, llamado Honayd, nombra Imam a su hijo, el joven Adán, el Adán del libro del
Génesis  y  del  Corán,  iniciador  de  nuestro  presente  ciclo  de  ocultación,  primera
manifestación del Verus Propheta en este mismo ciclo. Pero se niegan a reconocerle todos
aquellos que en la aurora del nuevo ciclo repiten la rebelión advenida en el pleroma
contra el Adán celestial. Están guiados por el que es en ese momento la reaparición del
Iblis-Ahrimán, y que se llama Hârith ibn Morra. Ha sido creado de fuego (el fuego de lo
esotérico). ¿Por qué debería él inclinarse ante una criatura de arcilla, es decir, sometida a
la ley de lo exotérico?



Entonces trata hipócritamente de despertar la compasión del joven Adán: ¿por qué 
negar a los hombres del nuevo ciclo lo que constituyó la gloria de los humanos en su 
condición angélica del ciclo de epifanía? Y Adán sucumbe ante ese llamamiento a su 
generosidad. Comete el error de usurpar, él, simple profeta inicial del ciclo, la misión 
reservada al futuro y último Imam de ese mismo ciclo, el anunciador de la Gran 
Resurrección. No fue, pues, por su parte, una rebelión contra la divinidad, sino una 
obnubilación ante el acto de generosidad que se le solicitaba (por otra parte, esta 
concepción armoniza con la de la adamología chiita en general, y coincide con la 
concepción ebonita del Adán anamártêtos).

Adán, manifestación inicial del  Verus Propheta en nuestro ciclo, da su nombre a su
primer  período.  Es  seguido  por  otros  cinco  períodos  de  la  profecía:  los  de  Noé,
Abraham, Moisés, Jesús y Mohammad. Cada uno de estos seis profetas es un Nâtiq, el
enunciador de una nueva ley religiosa (sharî'at), el mensajero de un nuevo Libro. Serán
seguidos de un séptimo Nâtiq, que en realidad no enunciará una nueva Ley, sino que,
según la concepción común a todo el chiismo, revelará el sentido oculto, esotérico, de
todas las Revelaciones anteriores: es aquél al que se denomina el  Qâ'im al-Qiyâmat,  el
Imam de la Gran Resurrección (Qiyâmat al-Qiyâmat). Cada profeta que da su nombre a
un  período  de  la  profecía  es  seguido,  no  por  doce  Imames,  como  en  el  chiismo
duodecimano, sino por siete, incluso por varias héptadas de Imames. Cada período del
ciclo de la profecía se termina con una Qiyâmat, una resurrección menor, que realiza el
último Imam del período y que prepara la surrección de un nuevo período, por ejemplo,
de Moisés a Jesús, de Jesús a Mohammad. El período mohammadí es el último de ellos.
Acabará,  y con él  acabarán los  siete  milenarios  de nuestro  ciclo,  con la  parusía  del
último Imam, anunciador de la Resurrección de las Resurrecciones, es decir, de la Gran
Resurrección, el paso a un nuevo Aiôn, una nueva edad del mundo. Estos siete períodos
corresponden a los Siete Verbos, a las Siete hipóstasis arcangélicas emanadas durante el
estupor que inmovilizó al Adán espiritual,  el  Anthrôpos  celestial.  Esos siete períodos
corresponden así a la distancia ideal que éste debe franquear para que sea colmado el
intervalo  de  la  "eternidad  retardada".  Convertido  por  ese  retraso  en  el  Décimo del
pleroma, el Adán celestial, el Ángel de la raza humana, se eleva al final de cada ciclo un
nuevo grado en la reconquista de su rango inicial, con la ayuda de todos los suyos, es
decir, de aquellos humanos que como él han triunfado sobre su Iblis.

El número siete lo volvemos a encontrar en el interior del esquema decádico que
nos proponen nuestros autores (Hamîd Kermânî e Idrîs 'Imâdoddîn). Hay tres grados
superiores en la jerarquía celestial y en la jerarquía terrenal; hay siete grados que, en
ésta, son grados de función activa (pensemos aquí en las diez Sefîrôt de la Cábala judía:
hay  tres  Sefîrôt superiores  y  siete  Sefîrôt de  operación).  Recordado  esto,  insistiré



solamente  en  la  red  de  correspondencias  rigurosas  que  caracterizan  al  sistema  del
mundo ismailí.

Hay  correspondencia  (homología)  entre  la  jerarquía  celestial  de  las  diez
Inteligencias  o  hipóstasis  arcangélicas  y  sus  cielos  o  universos  respectivos.  Hay
correspondencia, término por término, entre los grados de la jerarquía celestial y los de
la  jerarquía  esotérica  que  constituye  la  estructura  de  la  sodalidad  ismailí.  Hay
correspondencia entre esta doble jerarquía y las siete manifestaciones (no encarnaciones
sino epifanías) del Verus Propheta, en el curso de los siete períodos de nuestro ciclo. Hay
correspondencia, por último, entre esa triple jerarquía y la sucesión de los siete Imames
o héptadas de Imames en el curso de cada período del ciclo.

Hay, así, una  longitud (en la vertical) que constituye la jerarquía permanente en el
tiempo  de  eternidad.  Y  hay  una  latitud (en  horizontal)  que  constituye  la  sucesión
jerárquica en el tiempo de este mundo4.

El sumo interés de la concepción (o de la visión) ismailí de esas correspondencias es
que el orden impermanente de sucesión en el tiempo es reconducido por ella al orden
permanente de la simultaneidad en el espacio espiritual. Entonces el tiempo se convierte
en espacio. Lo que aparecía como un período transitorio deviene un lugar permanente en
el puro espacio espiritual.  Por otra parte, es necesario que el tiempo se convierta en
espacio  desde  el  momento  en  que  se  habla  de  una  distancia  que  colmar,  que
reconquistar. La reconquista del rango espiritual perdido por la humanidad y su Ángel
es una ascensión progresiva de grado en grado del espacio espiritual. No se trata, pues,
de  una  filosofía  de  la  historia,  sino  de  una  historiosofía,  lo  que  es  completamente
distinto. No se trata de una evolución histórica que no haría más que agravar el "retraso
de eternidad", la caída en el tiempo impermanente. Se trata de una  involución  de ese
tiempo inestable en el tiempo de eternidad, que es duración absoluta, es decir, absuelta
de las vicisitudes del tiempo histórico. Ésa es la reconquista de la eternidad retardada,
que  se  realiza  según  el  ritmo  del  septenario.  Las  consecuencias  de  esta  visión  son
incalculables y todavía no han sido exploradas. Nos invita a pensar en nosotros mismos
no ya en el tiempo, como todo nos induce a hacerlo en nuestros días, sino en el espacio,
no  en  el  espacio  empírico,  sino  en  el  espacio  de  los  mundos  y  los  intermundos
suprasensibles. Es ahí donde la gnosis ismailí nos ofrece la visión del Templo de Luz del

4 Para estas correspondencias y, en general, para todos los temas tratados hasta el final de 
este artículo, véase H. Corbin, "Epifanía divina y nacimiento espiritual en la gnosis ismailí", 
en Tiempo cíclico y gnosis ismailí, cit. (N. de los T.)



Imamato, lo que significa la función soteriológica de la imamología como cumplimiento
del verbo profético.

4. Imamología y soteriología

Esta ascensión del Ángel de la humanidad a la reconquista de su rango inicial en el
pleroma comenzó con el  retorno del  Pananthrôpos,  el  Adán inicial,  primer  profeta  y
primer Imam en la tierra, al término de su ciclo de epifanía. Ese retorno significa su
elevación  al  pleroma,  donde  ocupó  entonces  el  rango  del  Décimo  Ángel,  el  Adán
celestial, mientras que éste se elevaba así al rango inmediatamente superior a aquel que
había marcado el término de su caída. Y en su movimiento ascendente, que no cesará
hasta que él mismo (que de Tercero se ha convertido en Décimo) haya recuperado su
rango en el recinto de la Segunda Inteligencia, arrastra también a todo el pleroma de las
hipóstasis arcangélicas.  Cada Imam después de él se eleva igualmente con todos los
suyos hacia ese Ángel de la humanidad que es el Adán espiritual; todos se mantienen
reunidos en su recinto, hasta que es suscitado el Imam de la Gran Resurrección que
marca el final de un ciclo. Entonces todos los Imames de todos los períodos se unen a él,
del mismo modo que cada Imam es el soporte de las formas de luz que son las almas de
sus  adeptos  fieles,  y  que  constituyen  con  él  el  "Templo  de  Luz"  de  su  Imamato.
Igualmente, cada Imam es un miembro del "Sublime Templo de Luz" del último Imam,
el Imam de la Gran Resurrección. 



Lo es con todos sus miembros de los que es garante, y todos los Templos de luz de todos
los imames devienen juntos una única forma de luz semejante a una de las Inteligencias 
arcangélicas del pleroma.

Cada vez,  el  Qâ'im,  el  Imam de la  Resurrección,  sucede al  Décimo Ángel,  cuyo
rango ocupa, elevándose entonces éste un grado más que le aproxima a su lugar inicial.
Cada Gran Resurrección,  cada advenimiento de un ciclo,  permite así  al  Ángel  de la
humanidad aproximarse con todos los suyos al lugar que ocupaba antes del "drama en
el cielo". Así, todos los ciclos y los milenarios devienen otros tantos lugares, mundos e
intermundos,  que  reducen,  poco  a  poco,  al  sobrepasarlos,  el  "retraso  de  eternidad"
provocado  por  el  entenebrecimiento  momentáneo  del  Adán  celestial.  Por  eso  todo
acontecimiento terrenal, ya reduzca o agrave ese retraso, no encuentra su explicación
más que en  su realidad esotérica,  es  decir,  en relación al  "drama en el  Cielo"  cuyo
desenlace aproxima, o, por el contrario, retrasa. Ésta es la razón de ser de la da'wat, de la
"Convocación" ismailí y el sentido de la vida para todos aquellos que han respondido a
ella desde antes de su condición terrenal.

Vemos  así  cómo  la  profetología  ismailí  tiene  su  culminación  necesaria  en  la
imamología,  porque  es  a  ésta  a  la  que  incumbe  la  función  soteriológica.  Sin  la
imamología, la profetología estaría privada de la soteriología, y ésta es esencialmente el
misterio de lo esotérico, la iniciación al sentido oculto de la Revelación. Esto nos remite
a la diferencia radical que separa sunnismo y chiismo, diferencia que no siempre se
vislumbra si se carece de una información teológica suficiente. Ahora bien, esta función
soteriológica  de  la  imamología,  que  acabamos  de  ver  en  acción  en  el  movimiento
ascendente que marca el  retorno al rango original perdido, implica esencialmente la
imagen del "Templo de Luz" del Imamato, que es a la vez el órgano y el triunfo de la
soteriología. ¿Qué sucede finalmente con ese Templo de Luz, que es una noción capital
para comprender el concepto ismailí del Imam?

Para comprenderlo es necesario percibir las muy claras reminiscencias maniqueas,
que implica el concepto ismailí de Templo de Luz. Nuestros textos ismailíes afirman que
en el momento en que el neófito pronuncia el  compromiso solemne que le une a la
sodalidad ismailí,  se une a su alma una forma de luz que permanece a su lado sin
fusionarse con ella, es decir, sin confusión de personas, y que resplandece sobre ella
como una joya. Esta forma de luz tiene por fuente la "Columna de Luz" que, desde el
Principio supremo, se comunica de Inteligencia en Inteligencia de la jerarquía celestial.

Ese recuerdo del motivo de la "Columna de Luz", uno de los temas dominantes de
la gnosis maniquea, no puede menos que sorprender, en especial por la identidad del
motivo ismailí con el motivo maniqueo de la forma de luz que el elegido recibe, cuando



se agrega a la comunidad maniquea por el acto solemne de renuncia a los poderes de
este mundo. Con un lirismo igual al de los maniqueos, los textos ismailíes describen la
fuerza de esta Columna de Luz cuya acción, como si tuviera un magnetismo prodigioso,
llega  hasta  las  profundidades  de  los  últimos  niveles  de  la  sodalidad esotérica  para
elevarlos de grado en grado y reunirlos en torno al Imam. Dependerá del adepto que
esa  forma de  luz  crezca  hasta  convertirse  en  una  forma  resplandeciente  que podrá
contemplar  en  el  momento  de  su  partida  de  este  mundo.  Esa  forma  es  el  alter  ego
celestial, el Ángel personal, la "imagen a semejanza del alma", a la que el zoroastrismo y
el maniqueísmo dieron el mismo nombre de Daênâ.

El magnetismo de la "Columna de Luz" atrae a todas las formas de luz con sus
compañeros de iniciación para que juntas constituyan el "Templo de Luz del Imamato",
Templo puramente espiritual, pero que tiene forma humana, en el sentido de que cada
una es transferida de grado en grado de ese Templo en función del mérito que el Ángel
demiurgo constata en ella, es decir, según lo que ella haya adquirido en este mundo.
Unas están en el emplazamiento del corazón, otras en el emplazamiento del cerebro, de
los  ojos,  de  las  orejas,  etc.  (Swedenborg).  El  Templo  total  de  Luz  es  la  "forma  de
resurrección",  el  Templo  de  Luz  del  último  Imam  que  es  el  Imam  de  la  Gran
Resurrección, y contiene los Templos de Luz de cada Imam, de todos los profetas, de
todos los dignatarios (hodûd) y gnósticos verdaderos que le han precedido en el curso de
los períodos del ciclo.

Cuando dicen que el Imamato es ese Templo de Luz, nuestros autores nos remiten
al modelo cristológico de su imamología.  Ésta se encuentra en efecto ante el  mismo
problema que la cristología: ¿cuál es la relación entre la naturaleza divina (el lâhût) y la
naturaleza humana (el nâsût del Imam? Ahora bien, la divinidad del Imam, su lâhût, es
precisamente ese Templo de Luz constituido por todas las almas de luz, es decir, por
todos los niveles de la sodalidad mística, y por tanto, por esa "Columna de Luz" de la
que el Imamato es el sostén. En cuanto a la humanidad, su nâsût, no es la humanidad
común. La imamología tiende aquí a la concepción monofisita. De una manera o de
otra, toda gnosis, estando esencialmente atenta a los acontecimientos "en el Cielo", es
decir,  en  el  pleroma,  traduce  la  Presencia,  no la  encarnación sino la  epifanía,  de lo
suprasensible que transfigura todas las cosas del mundo terrenal en términos de  caro
spiritualis.  En  sentido  contrario,  pues,  de  las  tendencias  que  han  prevalecido  en
Occidente,  y  por  razones  inversas  de  las  que  han  determinado  la  orientación  del
cristianismo oficial.



5. El horizonte paraclético de la profetología ismailí

Es  esta  visión  del  Templo  de  Luz  del  Imamato  la  que,  finalmente,  nos  permite
hablar,  como  en  el  caso  del  chiismo  duodecimano,  del  horizonte  paraclético  de  la
profetología ismailí. Así como aquellos teólogos chiitas duodecimanos a los que hemos
evocado (Haydar Âmolî y otros) identificaron al XII Imam, el Imam actualmente oculto,
con  el  Paráclito  anunciado  en  el  Evangelio  de  Juan,  del  mismo  modo  los  ismailíes
identificaron al Imam de la Resurrección con el Paráclito. Tenemos huellas de ello en la
gran  "Epístola  de  recapitulación"  que  anexionaron  a  la  célebre  enciclopedia  de  los
"Hermanos de corazón puro" (Ikhwan al-Safâ) en el  siglo X. Muy brevemente, hemos
señalado sus consecuencias: mientras que para el islam sunnita la historia religiosa de la
humanidad está cerrada con la misión profética de Mohammad, que fue el Sello de los
profetas, en cambio, para todo el islam chiita, duodecimano e ismailí, el horizonte del
futuro permanece abierto. Todavía no está consumado.

Encontramos la afirmación de este hecho, profesada con una violencia explosiva, en
un texto muy antiguo, un relato de iniciación ismailí del siglo X titulado "El sabio y el
discípulo", y que debo evocar muy brevemente para concluir nuestra charla5.

En ella, el diálogo entre el misionero ismailí y el neófito al que él "convoca" alcanza
momentos de gran patetismo. Todo está condicionado por la afirmación del  sentido
esotérico de las revelaciones, afirmación en la que se fundamenta la imamología y que
abre el  horizonte paraclético.  Todos los  enemigos de la  gnosis,  explica  el  misionero
ismailí, todos aquellos que ignoran o rechazan el sentido oculto que es el Espíritu y la
vida de las cosas de este  mundo, no manipulan más que un cadáver.  Aquellos que
ignoran o rechazan lo esotérico  de la religión han hecho de la religión un cadáver.
Ahora  bien,  no  se  debe  tocar  un  cadáver,  pues  no  se  puede  hacerlo  sin  contraer
impureza.  Entonces  el  interlocutor  del  misionero  se  ve  obligado  a  reconocer:  "Sí,
nosotros sólo nos aferramos al solo nombre de la religión". El ismailí proclama entonces
con fuerza: "La religión que es sabiduría divina esotérica, es lo que está más allá del
Velo que lo protege de forma segura contra los corruptores. [...] Es el nexo entre el Cielo
y la Tierra, un nexo continuo y sin ruptura. [...] Es el cable al que se agarran aquellos
que buscan un refugio. Es el Arca de la Sakîna".

¡Tabût al-Sakîna! La expresión es notable, pues el árabe Sakîna es el equivalente del
hebreo  Shekhina (la misteriosa presencia divina en el Santo de los Santos del templo).
Hay allí un llamamiento ismailí dirigido a todos aquellos que el Corán designa como

5 H. Corbin estudia detenidamente este relato en "La iniciación ismailí o el esoterismo y el 
Verbo", "El hombre y su ángel, Destino, Barcelona, 1994, pp. 83-187. (N. de los T.)



Ahl al-Kitâb,  las "comunidades del Libro".  Así,  los ismailíes,  en todos sus libros,  han
sugerido ese llamamiento. Ya Abû Ya'qûb Sejestânî, en su Libro de las Fuentes, explica que
el símbolo de la Cruz cristiana encierra el mismo sentido oculto que las cuatro palabras
que componen el  tawhîd,  la  atestación de la  fe  islámica,  e  invita  al  adepto ismailí  a
profesar la misma veneración hacia uno y otro símbolo.

Sin embargo, nada igual, en ninguno de los libros ismailíes que he podido conocer,
la  intrepidez  inaudita  del  misionero  ismailí  en  el  relato  de  iniciación  que  estoy
mencionando.  Reprocha  a  todas  las  "comunidades  del  Libro"  (mazdeos,  israelitas,
cristianos) haber querido detener la manifestación del Verdadero Profeta con su propio
profeta. Todo musulmán podría estar de acuerdo, pero no lo estará ya cuando nuestro
ismailí prosiga: "Y vosotros, los musulmanes, estáis comprometidos en la vía de los que
os  han  precedido.  Vuestra  comunidad  ha  heredado  el  Libro  (el  Corán)  de  gentes
indignas (alusión a la negación del Imam, desde la muerte del Profeta); ha seguido a
cabecillas  arribistas;  se  ha entregado al  servicio de maestros que la extravían;  se  ha
envilecido ante orgullosos doctores de la Ley [...] Si pertenece al Creador pronunciarse
sobre sus creaciones, pues bien, él abroga lo que le place y mantiene lo que quiere, sin
que nadie pueda retrasar su juicio. Pero entonces, ¡por mi vida! ¡Es la pretensión de
todos la que se derrumba, la suya y la vuestra! ¡Dios está cada día en una condición
nueva! (Corán 55, 29), y no le toca a nadie desmentir o negar su acción, incluso si cada día
suscita un profeta".

Esta  perorata,  innecesario  decirlo,  es  verdaderamente  explosiva.  Pues,  ¿cómo
conciliarla con el dogma sunnita de que después de Mohammad no habrá ya ningún
profeta? Parece que su vehemencia revela un origen anterior a la prudencia observada
por los Imames fatímidas. En cualquier caso, está ahí para atestiguarnos la amplitud y la
intrepidez  de  la  fe  ismailí.  Hasta  tal  punto,  si  se  me  permite,  que  bastaría  para
convencernos  de  que  nuestras  dos  charlas  no  han tratado  de  curiosidades  exóticas,
extrañas a nuestro mundo. El contenido de nuestros tratados chiitas e ismailíes les da,
creo, un significado actual, trágicamente actual, pues se dirige a todos los Ahl al-Kitâb.

Para  ser  fiel  a  su  espíritu,  he  intentado  señalar  numerosas  conexiones  con  la
profetología  del  judeocristianismo,  pues,  cuando  un  teólogo  chiita  discute  con  un
teólogo cristiano, como lo hace, por ejemplo, con la mayor cortesía, en el Ispahán del
siglo XVII, Sayyed Ahmad Alavî, discípulo del gran maestro de teología Mîr Dâmâd, es
siempre para reconducir a su interlocutor cristiano a una concepción del cristianismo
que en líneas generales es  la de la literatura llamada clementina y del  Evangelio de
Bernabé.  Por  eso  he  querido  marcar  las  conexiones  entre  cierta  cristología  y  la



imamología, porque ésta presupone aquélla. En pocas palabras, la imamología cumple
en la teología chiita la función de la cristología en la teología cristiana. Los teólogos
chiitas  se  han  encontrado  ante  los  mismos  problemas,  pero  para  quedarse  con
soluciones que corresponden a las que habían sido anatemizadas por los concilios. Es
así como la imamología chiita duodecimana correspondería más bien a una cristología
de tipo ebionita o nestoriano. ¡Hay algo semejante a un nestorianismo chiita! Pero la
imamología del ismailismo reformado de Alamut en lengua persa, como ya también la
imamología fatímida, tiende a recuperar una cristología de tipo monofisita.

Al mismo tiempo también podemos comprender por qué la profetología del Verus
Propheta no puede llegar a su final más que bajo el horizonte paraclético. Sin duda los
teólogos  sunnitas,  por  su  parte,  pudieron  identificar  al  profeta  Mohammad  con  el
Paráclito  anunciado  por  Jesús  (también  Mani,  como Iluminador  perfecto,  Revelador
supremo, había sido objeto de la misma identificación por parte de los maniqueos). Pero
esto equivale siempre a poner al Paráclito-Espíritu Santo en el pasado. Y es esto lo que
no puede soportar la conciencia chiita,  iluminada por la espera del Imam por venir.
Señalé en mi anterior conferencia cómo la periodización chiita de las edades del mundo
se armonizaba con la que debemos a Joaquín de Fiore y los joaquimitas, cuya influencia
fue tan considerable en el pensamiento occidental.

Por desgracia, no tengo la impresión de que nuestras investigaciones teológicas y
filosóficas en Occidente quieran estar atentas a esas conexiones y a esas consonancias.
Sin embargo, éstas encierran algo muy grave, lo que me ha hecho pronunciar hace un
momento las palabras  "trágicamente actual",  y  creo poder decirlo después de haber
pasado más de un cuarto de siglo en Irán, en familiaridad con el mundo espiritual iraní.
Sabemos  que  nuestras  ideologías  sociopolíticas  modernas  son  la  laicización  y  la
secularización  de  sistemas  teológicos  anteriores.  El  islam  en  su  conjunto  no  podía
asimilar esos sistemas teológicos elaborados en el curso de los siglos por el pensamiento
cristiano. Ahora bien, he aquí la aplastante paradoja de nuestros días:  Nos podemos
preguntar si,  en parte y bajo ciertos aspectos,  bajo el  peso del impacto occidental el
mundo  islámico  no  está  en  vías  de  recibir,  bajo  la  forma  laicizada  de  ideologías
postcristianas, lo que se había rechazado en su forma teológica anterior. Sin duda son
todavía  muy  pocos  los  que  tienen  conciencia  de  esta  paradoja,  pero  es  ahí  donde
amenaza el peligro de descomposición que constituye toda ideología sobrevenida desde
el exterior a una conciencia que no la ha secretado.

Entonces,  quizá, lo que ha sido el tema de nuestras dos conversaciones parecerá
apto para permitir finalmente un verdadero encuentro teológico y filosófico entre los
Ahl al-Kitâb, aunque no hubiera más que un puñado de personas para asumir esta tarea. 





Estamos, en efecto, ante una opción: o bien afrontarla conjuntamente, nosotros, todos 
los Ahl al-Kitâb retomando juntos nuestra aventura teológica desde los orígenes, para 
que, en lugar de separarnos, la aventura nos reúna esta vez, o bien entregarnos a una 
carrera agotadora y perdida de antemano por recuperar ideologías que se nos escapan y
que no pueden más que agravar el retraso de eternidad de que hablan nuestros autores 
ismailíes.

En este último caso, temo que no haríamos sino dar definitivamente la razón a las
célebres palabras de Chesterton: "El mundo está hoy día lleno de ideas cristianas ... ¡que
se han vuelto lcoas!".

París, 21 de enero de 1975.



III
Rûzbehân Baqlî de Shîrâz1

A principios de este mes de noviembre hemos podido leer entre las informaciones
ofrecidas por un periódico vespertino de Teherán que, a iniciativa del Anjoman-e Athâr-
e  Melli,  se  acababa  de  proceder  a  la  realización  de  unos  trabajos  con  carácter  de
urgencia  para  preservar  de  la  ruina  definitiva el  santuario,  el  Arâmâgh,  de  Shaykh
Rûzbehân en Shîrâz. Ciertamente, no nos hemos reunido para comentar el periódico de
la tarde, pero una pequeña noticia como ésa nos puede inspirarf una reflexión que no
creo que esté marcada por un pesimismo excesivo: ¿en cuántos lectores el recuerdo de
Rûzbehân,  promovido  repentinamente  al  rango  de  actualidad,  habrá  evocado  algo
preciso? Evidentemente,  en algunos, especialmente entre aquellos que tienen alguna
relación con el sufismo. Pero pienso que nuestra conferencia de esta tarde es la primera
ocasión de celebrar a Rûzbehân en lengua europea. En este sentido, desearía que todos
aquellos que han puesto su confianza en nosotros viniendo hasta aquí, se encuentren
desde ahora entre el número de esos iniciados. Es un deseo que formulo con tanto más
fervor cuanto que entre todas las figuras representativas de la espiritualidad de Irán, la
persona y la obra de Rûzbehân son de una importancia primordial. Mi colega y amigo,
el profesor Mo'în,  y yo hemos consagrado un trabajo de varios años a restaurar un
primer  monumento  de  esta  obra.  Lo  que  voy  a  tratar  de  transmitir,  se  encontrará
formulado más explícitamente en el próximo volumen de la "Bibliothèque Iranienne",
que contiene la obra persa que Rûzbehân tituló el Jazmín de los Fieles de amor.2

Cuando  se  trata  de  presentar  por  vez  primera  una  biografía  y  una  obra  tan
representativas como las de Rûzbehân, nos encontramos inmediatamente y de forma
indefectible ante las mismas dificultades: carecemos de coordenadas. sin duda vemos
cómo en nuestros días se multiplican los coloquios para acercar con buena voluntad
Oriente y Occidente; pero parece que, con mucha frecuencia, no se llega hasta el fondo
de las cuestiones esenciales. Para penetrar en ellas sería necesario, en primer lugar, que
nos  abriéramos  recíprocamente  el  acceso  a  los  textos  en  que  se  ha  expresado  una
impresión del universo, una imagen del mundo, una búsqueda de lo divino, en suma,

1 Conferencia pronunciada en el Instituto Francés de Teherán, el jueves 27 de noviembre de 
1958. Para más detalles sobre Rûzbehân puede consultarse H. Corbin, "Rûzbehân Baqlî et le 
soufisme des fidèles d'amour", en En Islam iranien, cit., vol. III, pp. 7-146. (N. de los T.)
2 Este volumen está desde hace años agotado, pero la traducción francesa del texto, 
realizada por H. Corbin, ha sido publicada en una nueva edición: Le jasmin des Fidèles 
d'amour, Verdier, Lagrasse, 1991. (N. de los T.)



habría que llegar a aquellos problemas de los que unos y otros somos herederos. En
tanto no hayamos realizado esta tarea de conocimiento recíproco, nos limitaremos a
monologar cortésmente los unos delante de los otros. Pasar al diálogo sería tarea de los
filósofos,  si  éstos  no  estuvieran  con  tanta  frecuencia  absorbidos  por  los  programas
convencionales, cuando no se dejan fascinar por las corrientes de moda del momento.



Entretanto, si se quiere penetrar en el fondo de esas cuestiones, uno pasa a ser 
considerado como "especialista". Verdaderamente, ¿qué se puede pensar de una 
situación cultural en la que el esfuerzo consagrado a comprender una experiencia 
humana cuyo ejemplo puede informar el destino más personal de cada uno, aparece 
como un interés propio de "especialistas"?

El caso de Rûzbehân, tal  como se ofrece a nosotros,  puede ilustrarnos sobre esa
dificultad. Nació en 522/1128 en Pasâ, pequeña ciudad situada a unos 140 kilómetros al
sudeste de Shîrâz. Su nombre es de pura consonancia iraní (significa "de destino feliz",
"cuyo día es feliz"). Es un nombre que fue habitual en las provincias de Tabarestán y
Daylam, de donde era originaria su familia. Y nada en aquella familia, según el propio
testimonio de Rûzbehân, hacía prever la eclosión de una vocación mística como la suya.
Dejó este mundo en Shîrâz en 606/1209. Su larga vida cubre casi la totalidad de ese
espacio  de  tiempo  que  en  Occidente  designamos  como  el  siglo  XII.  ¡Y  bien!  Si
preguntáramos a un joven estudiante occidental de filosofía sobre el siglo XII, estas dos
palabras despertarían en él la idea de escuelas filosóficas y espirituales precisas. Es de
temer que le cogeríamos desprevenido si le preguntáramos qué sucedía, en esa misma
época, en Irán en cuanto a la historia de la filosofía y la espiritualidad. Y quizás fuera
peligroso plantear la pregunta recíproca a un estudiante oriental.

Pero  hay  algo  peor.  Cedemos  a  la  ilusión  de  que  establecemos  relaciones  de
contemporáneos,  o  que  nos  volvemos  contemporáneos  unos  de  otros,  simplemente
manipulando las tablas de comparaciones entre la era islámica y la era cristiana, por
ejemplo, y convirtiendo aritméticamente las cifras de los años. Tal operación concierne
al tiempo del calendario, es decir, el tiempo físico, continuo y cuantitativo, objetivo e
impersonal, el de los años en que "caen" los acontecimientos que vivimos. Pero antes de
"caer" ahí, nuestro ser interior modaliza su tiempo propio, un tiempo cualitativo puro, el
de las almas, discontinuo, irreductible a las cuantificaciones del calendario. El problema
no es, pues, para cada uno "vivir con su tiempo", "caminar con su tiempo", según la
expresión trivial y tanto más engañosa cuanto que nos invita en realidad a ser no de
vuestro tiempo, sino del tiempo de todo el mundo. En ese plano, es imposible establecer
los sincronismos que condicionan toda comprensión mutua. Si, como hombre del siglo
XII,  Rûzbehân  nos  parece  infinitamente  lejano,  eso  quiere  decir  que  nunca  lo
encontraremos.  Si,  en cambio,  su tiempo propio está en sincronía con el  nuestro,  el
encuentro ya se ha producido. Por eso, no nos apresuremos a transponer en términos de
cómputo  las  cualificaciones  históricas  a  las  que  estamos  acostumbrados.  El  término
medieval,  por  ejemplo,  expresa  mucho menos  una  cuantificación  del  tiempo que  un
cierto tiempo cualitativo. A partir de ahí, no es del todo seguro que los límites entre los
que tenemos la costumbre de inscribirlo tengan un sentido trasladable. No es del todo



seguro que podamos hablar en el mismo sentido de una Francia medieval, por ejemplo,
y de un Irán medieval, como si fuera un puro asunto de equivalencias establecidas en el
tiempo físico del calendario.

Una vez tomadas estas  precauciones,  los sincronismos que pueden ayudarnos a
situar a la persona y la obra de Rûzbehân cambian de sentido según que los pidamos a
su contexto iraní o a un contexto que el propio Rûzbehân no podía prever. En efecto, un
estudio  de  mística  comparada  encontrará  a  Rûzbehân  contemporáneo  de  familias
espirituales que desbordan ampliamente el marco del siglo XII. 



En cambio, si se tratara de sacar del apuro al estudiante interrogado al azar acerca de los
hechos espirituales del siglo VI de la Hégira en Irán, aquéllos a los que en general es 
indiferente la gran historia política, yo le señalaría esto: se están realizando o 
preparando grandes cosas. En el extremo oriental del mundo iraní, en el Khwârezm, el 
sufismo, bajo el impulso del gran maestro Najmoddîn Kubrâ, toma una dirección a la 
vez especulativa y experimental que lo separa profundamente de los ascetas piadosos 
que habían tomado el nombre de sufíes en los primeros siglos del Islam. Atento a las 
visiones de luces coloreadas que revelan al místico su grado de avance espiritual, 
relacionándolas respectivamente con los siete centros u órganos de la fisiología sutil, y 
cada uno de éstos con un profeta, el sufismo realiza una interiorización radical basada 
en una exégesis esotérica del Corán sumamente compleja3.

Ante el empuje de las invasiones mongolas, los discípulos de Najmoddîn Kubrâ se
vuelven hacia Occidente. Entre ellos figuran algunos de los nombres más prestigiosos
del  sufismo  iraní:  Najm  Dâyeh  Râzî,  Sa'doddîn  Hamûyeh,  'Azîzoddîn  Nasafi,
'Alaoddawleh Semnânî, etcétera.

Volvemos con ellos progresivamente hacia el oeste. En Nishâpur, encontramos al
gran poeta Farîdoddîn 'Attâr elaborando sus grandiosas epopeyas místicas. Todavía más
al oeste, entre Qazvin y el mar Caspio, en el castillo fuerte de Alamut, el 8 de agosto de
1164 se proclama la Gran Resurrección, el acontecimiento del puro islam espiritual por
el que el ismailismo iraní asume en adelante el sentido de una religión de salvación
personal  y  resurrección  espiritual.  Por  último,  es  en  este  mismo siglo  de  la  Hégira
cuando un joven filósofo,  entusiasta  y  temerario,  Shihaboddîn  Yahyâ Sohravardî,  se
atreve a acometer una gran tarea:  restaurar la sabiduría del  antiguo Irán, la antigua
doctrina  de  la  Luz  y  las  Tinieblas,  en  el  contexto  de  los  problemas  filosóficos  y
teológicos surgidos de los datos islámicos y de la herencia de la filosofía griega en el
islam. Aunque la venganza de los doctores de la Ley le hiciera morir la muerte de los
mártires,  en Alepo,  en la  flor de su juventud,  a los  treinta  y seis  años de edad,  en
587/1191, su obra marcó una huella indeleble en todo el futuro de la filosofía de Irán. La
obra del Shaykh al-Ishrâq determinó una forma nueva del avicenismo; se percibe su
influencia en toda la escuela de Ispahán, en la época safávida, en Mîr Dâmâd, Mollâ
Sadrâ y, más cercano a nosotros, en el siglo pasado, en Hâdî Sabzavârî. Y mientras que
el joven maestro, audaz resurrector en el islam de la teosofía del Irán antiguo, tenía
tiempo de nacer y acabar su vida demasiado breve,  Shaykh Rûzbehân proseguía su
larga carrera espiritual en el sur de Irán, en Shîrâz.

2. Rûzbehân en Shîrâz
3 Corbin estudiaría extensamente este tema años más tarde. Véase El hombre de luz en el 
sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000. (N. de los T.)



Para  representarnos  la  trayectoria  de  esa  vida,  y  sobre  todo  para  ver  nacer  sus
primicias, disponemos de un documento excepcional. En obra titulada Kashf al-asrâr (El
desvelamiento de los secretos),  Rûzbehân nos dejó su propio Diario espiritual con el relato
de  sus  etapas  místicas  y  sus  experiencias  visionarias.  Felizmente,  dos  de  sus
manuscritos han llegado hasta nosotros. 



Tales documentos son raros; habría que traer a colación aquí una obra similar de Nâjm 
Kûbrâ, algunos relatos místicos de Sohravardî o las confesiones extáticas de Mîr Dâmâd.
En Occidente, se ofrecería un término de comparación en el Diarium spirituale del gran 
místico visionario Emmanuel Swedenborg. Semejantes textos, que son fuentes de un 
valor inapreciable para la fenomenología de la mística, no nos autorizan en absoluto a 
hablar de esquizofrenia; lejos de eso, lo que distingue entre otras cosas al místico 
auténtico es la conciencia que diferencia con una lucidez perfecta los acontecimientos 
vividos por él en el estado intermedio y los que entran en la trama de la normalidad 
cotidiana.

La  redacción  de  esta  obra,  tan  rica  en  temas  de  meditación  y  de  éxtasis,  fue
provocada por la demanda de un amigo que había preguntado a Rûzbehân sobre sus
inicios en la vida espiritual. "Tenía yo quince años -escribe en respuesta a ese amigo al
principio  del  libro-  cuando  se  produjo  en  mi  corazón  el  comienzo  de  esas  cosas
misteriosas. Tengo ahora cuarenta y cinco. ¿Cómo recuperar desde entonces, oh amigo
mío,  lo  que  se  te  escapa,  a  saber,  los  secretos  de  mis  revelaciones  místicas  y  las
condiciones sutiles en las que viví mis experiencias visionarias? No obstante, evocaré
para ti algunas cosas que me fueron desveladas en los días de mi pasado". Rûzbehân
reúne entonces sus recuerdos lejanos: "Nací entre ignorantes, entre personas que eran
víctimas de la  inconsciencia  y  el  error,  groseras  y vulgares,  semejantes  a  asnos que
huyen asustados ante un león (Corán 74, 51). Contaba tres años de edad cuando surgió
esta pregunta en mi corazón: ¿dónde está tu Dios y el Dios de las criaturas? Ocurrió que
teníamos una mezquita al lado de nuestra casa. Cierto día, vi allí a unos jóvenes y les
pregunté: ¿Conocéis a vuestro Dios? Ellos me respondieron: se dice que no tiene pies ni
manos.  Efectivamente,  había  oído  decir  a  sus  padres  que  el  Dios  Altísimo  está
desprovisto de miembros y de órganos. Pero habiendo planteado esta pregunta, he aquí
que me sentí trastornado de emoción y me puse a correr. Me sucedió algo parecido a los
resplandores del recordar y a las repentinas vislumbres que se abren en la meditación,
pero, claro está, entonces no podía comprender verdaderamente lo que sucedía. Cumplí
los siete años. Entonces mi corazón se prendó de la práctica del dhikr, es decir, la letanía
reiterada de una fórmula de meditación libremente elegida o bien transmitida por un
shaykh. Emprendí la búsqueda de mi secreto (sirr) e hice su aprendizaje".

Sirr, "secreto":  éste  es  uno  de  los  términos  característicos  de  la  psicología  del
sufismo; designa el órgano más sutil. Podemos traducirlo, más o menos exactamente,
por  "conciencia  subliminal",  o,  mejor,  por  "transconciencia".  En  realidad,  cuando  se
pronuncia la palabra, el sufí piensa en lo que es el alma del alma (jân-e jân), el "amado
interior" (mashûq-e bâtin), que es en efecto su secreto más personal, la qibla, el centro de
orientación de sus deseos más íntimos.



"Más tarde -prosigue Rûzbehân- nació en su corazón el  amor de ardiente deseo
('ishq), y sentía que mi corazón se fundía en este amor. Todo ese tiempo lo pasé en una
profunda nostalgia, pues mi corazón se hundió entonces en el océano del recuerdo de
mi preexistencia eterna y en el olor de los perfumes del mundo celestial. Más tarde,
surgieron  en  mí  las  bruscas  intuiciones  de  éxtasis  fugitivos,  sin  conmoción  física,
aunque una cierta dulzura invadía mi corazón, mientras las lágrimas brotaban de mis
ojos. No comprendía lo que me sucedía; no percibía más que mi memoración de Dios en
el presente".



De etapa en etapa, entre los doce y los quince años, podemos seguir el progreso del 
joven muchacho destinado a ser un gran shaykh sufí. Aparece un rasgo, característico ya
de una espiritualidad que percibe en el misterio de la belleza la teofanía (tajallî) por 
excelencia: "En aquella época -escribe Rûzbehân- veía a todos los seres como 
transfigurados en hermosos rostros, y mientras se me presentaban así, su belleza me 
inspiraba el gusto por los retiros meditativos, los salmos confidenciales (monâjât), las 
prácticas de devoción y las visitas a los santuarios más eminentes de los shaykhs sufíes".
Por otra parte, en el alba de la adolescencia, a los quince años, tiene lugar una serie de 
acontecimientos decisivos, como la iniciación espiritual personal que Rûzbehân no debe 
a ningún maestro de este mundo. Aparece en su conciencia la aspiración característica 
del sufismo: verificar mediante una experiencia mística personal el testimonio de la 
experiencia profética. Una voz interior sugiere al adolescente que es un profeta nabî (no, 
ciertamente, un nabî morsal, un profeta enviado, y menos aún enviado con un Libro, sino
un nabî sin más). Él se declara incompetente: el estado de nabî es incompatible, piensa, 
con las imperfecciones que supone un cuerpo de carne. Se anuncia ya el acontecimiento 
interior que decidirá toda su vida. Observémoslo bien: el joven Rûzbehân ignora todavía
todas las dificultades teológicas que se han acumulado alrededor del tawhîd, la 
profesión de fe que enuncia la concepción monoteísta del islam. Sería todavía incapaz 
de enunciar la diferencia entre el tawhîd exotérico, el monoteísmo tal como lo entiende la
religión oficial y legalitaria, y el tawhîd esotérico, el "teomonismo" tal como lo 
comprende experimentalmente la teosofía del sufismo. Y sin embargo, como ya ha 
encontrado la vía de su secreto personal, el alma de su alma, la experiencia decisiva se 
presentará como un primer enfrentamiento con el temible problema.

Una noche, después de la cena, deja y casa y se dirige hacia cierto punto del desierto
que rodea Shîrâz,  con la  intención de  realizar  all´ñi  sus  abluciones  para  la  oración.
"Súbitamente -escribe- escuché el sonido de una voz dulce. Mi conciencia íntima (sirr) y
mi ardiente deseo (shawq) se sobresaltaron. Grité: ¡Eh! ¡Hombre de la voz, espérame!
Subí a una colina próxima y me encontré en presencia de un personaje de gran belleza,
como la  apariencia  de  los  shaykhs  sufíes.  Yo  era  incapaz  de  decir  nada.  Él  mismo
pronunció algunas palabras referentes al  tawhîd. No comprendía, pero experimentaba
simultáneamente una gran angustia y un amor insensato". El joven se queda así una
parte de la noche en el desierto, fuera de sus sentidos. Después vuelve a su casa, donde
permanece "hasta la mañana -dice- presa de emoción y de inquietud, con suspiros y
lágrimas. [...] Después, me sosegué. Me pareció que esto había durado horas y horas".
Una hora más permanece sentado,  meditando.  Luego,  cediendo a la violencia  de la
emoción, se levanta, hace un paquete con todas sus cosas, que arroja a un rincón, y se va
al desierto. "Estuve en ese estado, escribe, durante año y medio, nostálgico, estupefacto,
transportado de emoción. Cada día estaba marcado por grandiosas visiones de éxtasis y
por las visitaciones repentinas de los mundos invisibles. En el curso de esas visiones, los



cielos y la tierra, los desiertos y las plantas, todo se me aparecía como luz pura. Luego,
conocí un cierto sosiego".

Estos "toques divinos" que le suceden desde la infancia, esa aptitud visionaria de
transfigurar los seres y las cosas en rostros de belleza, esa capacidad emotiva que excede
ampliamente los límites conocidos por la psicología corriente, todo lo que configura la
persona de Rûzbehân, está ya presente en el adolescente.



En el curso de una visión en la que todo el universo se le aparece como una luz 
resplandeciente, sobreabundante, inmensa, escucha desde el centro de esa luz una voz 
divina que le llama siete veces en lengua persa: "¡Oh Rûzbehân! Yo te he elegido para 
ser un Iniciado, un 'Amigo' (walâyat), te he escogido para el amor, tú eres mi Amigo. No 
cedas al temor, no cedas a la tristeza, pues yo soy tu Dios y cuido de ti en todo cuanto te 
propones". Secuencia, pues, notable: como para sugerirnos que la noción sufí de 
iniciación espiritual (walâyat) debe ser lo que es en el pensamiento director y 
fundamental del chiismo, he aquí que esta mención encuentra su prolongación en otra 
visión donde se pronunciará el nombre del I Imam, Alî ibn Abî-Tâlib. "Aquella vez 
-escribe Rûzbehân- me pareció en mi visión que yo estaba en la montaña del Oriente, y 
había allí un grupo de ángeles. De Oriente a Occidente había un mar inmenso; no veía 
nada más. Entonces los ángeles me dijeron: "Entra en el mar y nada hasta Occidente". 
Entré en el mar y empecé a nadar. Cuando llegaba al poniente del Sol, a la hora de su 
ocaso [...] vi un grupo de ángeles en la montaña de Occidente. Estaban resplandecientes 
por el fulgor del sol poniente. Me gritaron: "Nada, no tengas miedo". Cuando 
finalmente llegué a la montaña, entre ellos, me dijeron: "Nadie había cruzado este mar 
antes que tú, aparte de Alî ibn Abî-Tâlib".

Cuando nos preguntamos sobre las relaciones iniciales y las conexiones esenciales
entre  sufismo  y  chiismo,  no  debemos  olvidar  nunca  el  alcance  implícito  de  este
testimonio. Al mismo tiempo aprenderemos también tal vez algo sobre la identidad del
misterioso personaje cuya hermosa aparición al caer la noche, en el repliegue de una
colina, en el desierto de los alrededores de Shîrâz,  provocó en el  joven Rûzbehân el
choque decisivo. Esta peligrosa travesía hasta el Occidente del Sol, en los confines de la
región de las Tinieblas, nos recuerda algo: uno de esos relatos-arquetípicos de los que la
experiencia  de  Rûzbehân  debe  ser  considerada  a  su  vez  como  una  ejemplificación
notable. Sin duda la evocación del Imam nos sugiere el progreso del alma penetrando
en la noche del sentido esotérico de las Revelaciones (el bâtin-e nobowwat) para encontrar
allí la luz de su resurrección. Pero hay, como en sobreimpresión, el tema de la Búsqueda
de la Fuente de la Vida, el Agua de la inmortalidad, que encuentra aquel que tiene el
valor de afrontar las Tinieblas, búsqueda cuyas figuras legendarias son Alejandro, que
se  extravía,  y  Khezr,  que la  alcanza.  ¡Khezr  (Khadir)!  El  misterioso  profeta  que tan
pronto forma pareja con el profeta Elías, como se identifica con él, como también, en
algunos chiitas, se identifica con el "Imam oculto". Superior a los profetas legisladores
(es  incluso el  iniciador  de  Moisés,  sura  18),  su papel  en el  sufismo es  de  la  mayor
importancia;  de  siglo  en  siglo,  su  presencia  se  transparente  desde  el  mundo  del
Misterio; él es el maestro personal de todos aquellos que no tienen iniciador ni maestros
terrenales. Un discípulo de Khezr, como Rûzbehân, como Ibn 'Arabî, como tantos otros,
es un sufí que, anteriormente a todo contacto con un maestro humano, a toda filiación
histórica  terrenal  que  pasa  por  sucesivas  generaciones  humanas,  recibe  su  filiación



directa de aquel que reconocieron como su único maestro todos aquellos que no han
tenido maestro humano. La filiación, la iniciación por Khezr, tiene pues un significado
transhistórico, y por ella la religión mística escapa a toda posible socialización; es un
acontecimiento que se realiza, como un comienzo absoluto, en el tiempo psicoespiritual
puro,  el  tiempo  en  el  que  vemos  al  joven  Rûzbehân  vivir  en  estado  visionario  su
experiencia iniciática.

Todo indica que Rûzbehân reconoce al misterioso personaje que una primera vez
había provocado su emoción a propósito del  tawhîd, en la persona de Khezr,  al  que
encuentra después. 

Todavía en su adolescencia, en una época, nos dice, en que era aún ignorante de las
altas ciencias teosóficas, encuentra a Khezr en el curso de una de sus visiones. Khezr le
da una manzana, diciéndole: "Cómela entera, pues es la cantidad que yo he comido". El
símbolo es transparente: Rûzbehân debe convertirse iniciáticamente en lo que el propio
Khezr es. "Y me pareció -dice- que, desde el Trono hasta las Pléyades, había un mar
inmenso; no veía nada más. Era semejante a la irradiación del Sol. Entonces mi boca se
abrió a mi pesar y en ella entró todo el contenido de aquel mar de luz; no quedó de él
una sola gota que yo no hubiera absorbido". La llegada de Khezr a la Fuente de la Vida
se ejemplifica aquí con fidelidad en el caso de su discípulo, por el que es vivida como la
absorción de un Agua de luz. Por esta iniciación, Rûzbehân alcanza el "Khezr de su ser".
Existe un vínculo esencial entre la idea del maestro espiritual personal, el personaje de
Khezr, y la idea del Gemelo celestial, Spritus rector (en el maniqueísmo), el "Testigo en el
Cielo"  de  que habla  Najmoddî  Kubrâ,  el  Yo  espiritual  transcendente,  nuestro  yo en
"segunda  persona",  aquel  que  hay  que  entender  en  la  célebre  sentencia:  "Quien  se
conoce a sí mismo conoce a su Señor".

Realizar  experimentalmente esa  frase es,  en efecto,  esto:  ser  discípulo de Khezr,
alcanzar el "Khezr de tu ser", el "alma de tu alma". Otra visión con la que acabaremos
nuestra  breve  investigación  referente  a  la  iniciación  espiritual  de  Rûzbehân  nos  lo
confirmará: dos personajes le acogerán, y a él le parecerá que es él mismo a su propia
imagen y semejanza.  Pero hay más.  Llegado a esa etapa de iniciación,  Rûzbehân se
convertirá en uno de los siete Abdâl. Éste es otro término técnico; se refiere a un grupo
de personas  que forman la  cúspide  de  una  jerarquía  mística  invisible,  determinada
únicamente  por  el  estado  espiritual  de  sus  miembros  y  que  asume  una  función
fundamental  en  el  esoterismo  sufí.  Esta  jerarquía  esotérica  comprende  un  número
determinado de personas (360, por ejemplo, que corresponde a los 360 grados de la
Esfera,  pero hay muchas variantes y amplificaciones), que se sustituyen unas a otras
para asumir sucesivamente el mismo papel tutelar y que constituye como un plano de



permanencia  histórica;  están  repartidas  tanto  en  los  intermundos  como  en  nuestro
mundo terrenal, invisiblemente, y no son conocidas, y de manera excepcional, más que
por un pequeño número. Tienen por centro al Sabio perfecto, el "Polo de los Polos" (en
términos chiitas, el "Imam oculto"). Un tratado de Rûzbehân nos enseñará enseguida lo
que quieren decir los teósofos del sufismo cuando afirman que si esas personas y el Polo
de los Polos llegaran a dejar de existir, cosa imposible, todo nuestro mundo se abismaría
en una catástrofe definitiva. En pocas palabras,  la  idea de esta jerarquía mística,  así
como  su  composición,  se  relacionan  a  la  vez  con  la  imamología  chiita  y  con  un
simbolismo astronómico muy antiguo, es decir, una  Imago mundi de la que el mundo
astral  y  el  mundo  espiritual  son  dos  ejemplificaciones  homólogas.  Es  lo  que  nos
enseñará la visión ejemplar en el curso de la cual  Rûzbehân se siente promovido al
rango de los Abdâl.

Visión ejemplar, pues encontramos en ella todos los temas arquetípicos que cabría
esperar. Hay, en primer lugar, un rito de ascensión interior, símbolo conocido de todos
los rituales de iniciación. La totalidad de las criaturas se le revelan a Rûzbehân reunidas
en una casa. Sin embargo, hay un muro y no puede llegar hasta ellas. Sube entonces a la
terraza  de  su  propia  casa  y  allí  ve,  con  la  apariencia  de  su  propia  persona  (rasgo
significativo de la iniciación en la conciencia de sí mismo), a dos shaykhs muy bellos
que le sonríen y que por su aspecto parecen ser sufíes. Observa una marmita colgada,
bajo la cual arde un fuego sutil y puro, sin humo, alimentado por hierbas olorosas.

Uno de los dos shaykhs coge un mantel, lo despliega; aparecen algunos panes de
trigo puro y una escudilla de graciosa forma. Rompe uno de los panes en la escudilla, y
luego vierte en ésta el contenido de la olla: "Era -dice nuestro místico- como una especie
de aceite, pero muy sutil,  de una naturaleza completamente espiritual". Después, los
tres juntos consumen una especie de comida de comunión.

Este  ceremonial  de iniciación vivido en el  estado visionario  lleva  así  consigo el
anuncio de acontecimientos perfectamente  reales, pero que se realizan en el plano de
una  realidad distinta  a  la  realidad  física  e  histórica  material.  Y  la  escena  termina
aportando a Rûzbehân la revelación de que él pertenece ya a esa jerarquía mística cuya
estructura se corresponde con las configuraciones celestiales. Uno de los dos shaykhs le
pregunta: "¿Sabes lo que había en la olla?". No, no lo sabe. "Era -le dice el shaykh- aceite
de la Osa Mayor que habíamos recogido para ti". "Cuando salí de mi visión -declara
Rûzbehân- medité sobre estas palabras, pero no fue sino al cabo de un cierto tiempo
cuando comprendí que aludía a los siete 'polos' (aqtâb) del pleroma celestial (Malakût), y
que Dios me había concedido la substancia pura de su grado místico, a saber, el rango
de  los  Siete  que  están  repartidos  invisiblemente  por  la  faz  de  la  tierra".  Entonces



Rûzbehân tomó la costumbre de contemplar todas las noches las siete estrellas de la
constelación; le parecen siete orificios, los "siete orificios del Trono", y "he aquí que una
noche  -dice-  vi  que  estaban  abiertos,  y  vi  a  Dios,  que  se  me  manifestaba  por  esos
orificios. '¡Dios mío!', grité, '¿qué es esto?'. Y Aquel que sobrepasa toda comprensión me
dijo: 'Yo me manifiesto a ti por estas aberturas, ellas forman siete mil umbrales hasta el
umbral del sublime pleroma angélico (Malakût). Y he aquí que me muestro a ti por todas
a la vez".

Habría  que  meditar  atentamente  los  cientos  de  visiones  que  conmemora  este
Diarium spirituale para penetrar hasta el secreto de su amor apasionado por la belleza,
de  su  adoración  extática  ante  los  rostros  de  belleza,  pues  esos  rostros  ya  los  ha
contemplado en otro mundo: son los espejos donde se le muestra la Belleza preeterna.
En  este  secreto,  se  origina  en  él  el  sentido  de  la  anfibolía  (iltibâs) de  lo  visible,  la
multiplicación  de  los  símbolos  que  descifra  sin  caer  nunca  en  la  trampa.  Vive  en
contacto cotidiano con el mundo celestial, en una intimidad que le revela sus suntuosos
esplendores,  la  magnificencia  de  seres  de  dulzura  que  permanecen  invisibles  a  la
percepción común: ángeles adornados de una belleza a la vez tierna y sobrehumana,
profetas, huríes, jardines y músicas celestiales, un mundo de una belleza que nuestra
imaginación apenas puede concebir. Y, como dominante, los repetidos esplendores de
auroras  enrojecidas,  la  profusión  de  jardines  de  rosas,  rosas  blancas  y  rosas  rojas,
umbrías de rosaledas, la Presencia divina fulgurante en el resplandor de una rosa roja.
El tabique opaco, el muro de duda que se interpone para el común de los hombres entre
esta vida y el más allá, entre el mundo de la tierra y el mundo del Ángel, se elucida para
Rûzbehân  hasta  la  perfecta  transparencia.  Dos  figuras,  por  ejemplo,  obsesionan  en
general al creyente devoto: Nâkir y Monkir, los dos ángeles que deben ir a buscarle e
interrogarle a la tumba. Pero he aquí que en el curso de una de sus visiones, Rûzbehân
ve, en una clara anticipación, a Nâkir y Monkir como dos jovencitos, bellos y graciosos
músicos,  tocando el  rabel  en  la  cabecera  de  su propia  tumba,  y  le  dicen:  "Estamos
enamorados de ti. De esta manera vendremos a buscarte a la tumba". "Entonces -dice
Rûzbehân- todo temor se desvaneció en mí".



De aquí en adelante está investido de una iniciación espiritual plena que no debe a 
ningún maestro humano. Puede entonces partir en busca de su familia espiritual en la 
tierra. Se siente cada vez más atraído por la compañía de los sufíes. De Shîrâz, cuando 
cuenta aproximadamente veinte años, vuelve a Pasâ, su país natal; encuentra allí al que 
fuera entonces su primer shaykh, su primer guía humano. Luego se preocupa por 
adquirir una formación regular en las ciencias tradicionales, y aquellas obras cuyos 
manuscritos han llegado hasta nosotros testimonian que no había descuidado en 
absoluto el ciclo de los estudios teológicos. Después, emprende los largos viajes que 
normalmente implican la formación de un sufí: a Kermán (sudeste de Irán), a Iraq, el 
Hidjâz, estando marcada su estancia en La Meca por un acontecimiento memorable. A 
pesar de la detallada biografía que redactó su bisnieto, es difícil establecer una 
cronología precisa. Por lo demás, el interés fundamental para nosotros es su 
establecimiento definitivo en Shîrâz. Al salir de la gran conmoción espiritual de su 
juventud, había deseado vivir en un khângâh (se designa así un "alojamiento" de sufíes o 
"priorato"); fue de uno a otro. Este deseo no podía quedar plenamente satisfecho más 
que por la fundación de su propio khângâh. Lo hizo construir en Shîrâz cerca de la 
puerta Khadâsh ibn Mansûr, en el año 560 de la Hégira (1164/1165), el mismo año en 
que nacía en Murcia, Ibn 'Arabî, uno de los mayores teósofos místicos de todos los 
tiempos, y el día del aniversario de la proclamación de la Gran Resurrección de Alamut 
un año antes. Existen sincronismos extraordinarios.

Durante más de cuatro generaciones, el khângâh de Rûzbehân iba a ser para Shîrâz
un  foco  de  vida  espiritual,  un  centro  de  sufismo  de  considerable  importancia.  Allí
llegaban  gran  número  de  discípulos  de  todas  las  regiones.  Por  eso,  lo  mejor  que
podemos hacer  para seguir  la  vida y enseñanza de Rûzbehân de Shîrâz es  leer  sus
libros. No nos faltan testimonios de amigos y discípulos directos que nos hacen conocer
ciertos rasgos de su aspecto externo. Uno de ellos, por ejemplo, nos dice que el rostro de
este amante místico era de una extrema belleza, belleza tal que bastaba mirarlo para
sentirse apaciguado y consolado. "Sobre su frente luminosa -se nos dice- aparecía la
huella de la intimidad divina, y el resplandor interior de su persona se hacía visible en
ese  reflejo".  Desde esta  perspectiva  se  nos  muestra  también  todo el  sentido  de  una
anécdota que todos los biógrafos han repetido uno tras otro. La primera vez que Shaykh
Rûzbehân se dispone a subir al púlpito para cumplir la función de predicar que asumió
durante muchos años en Shîrâz, escuchó a una madre que daba este consejo a su hija:
"Hija mía, ponte el  velo, no muestres tu belleza a nadie,  no sea que se convierta en
objeto  de  desprecio".  Entonces,  Shaykh  Rûzbehân se  detuvo  y  dijo:  "¡Oh mujer!  La
belleza no puede soportar ser secuestrada en la soledad; todo su deseo es que el amor se
una con ella, pues en la preeternidad, la belleza y el amor intercambiaron juramento de
no separarse jamás".



Es lógico que un ser  tan emotivo fuera también músico  y  adoptase una actitud
positiva con respecto a la  práctica  del  concierto espiritual  (samâ') que muchos otros
sufíes, como sabemos, tuvieron por sospechoso. Rûzbehân fue un adepto ferviente hasta
los últimos años de su vida. Pero a partir de un momento ya no tuvo necesidad de la
mediación de los sonidos sensibles; percibía lo inaudible en una pura música interior.
Ésa es la razón que dio a un amigo que le preguntaba por las razones de su abstención:
"En lo sucesivo -dice- Dios mismo es en persona el oratorio que escucho; me abstengo
de escuchar cualquier otro concierto salvo él mismo".



Cabía esperar que cuando a Rûzbehân, nostálgico sin consuelo en su exilio, le llegó el 
momento de volver "a casa", sus últimas palabras vibraran con resonancias 
imprevisibles. Al final de su vida, fue alcanzado por una especie de hemiplejía. La 
enfermedad, lejos de inspirarle la preocupación de buscarle remedio, parecía no 
despertar en él más deseo que hacerla irremediable. Uno de sus discípulos, sin decirle 
nada, viajó de Shîrâz a El Cairo y obtuvo de los tesoros reales cierta cantidad de 
bálsamo destinado a curar al Shaykh. A su vuelta a Shîrâz, es recibido con estas 
palabras: "Hijo mío, que Dios recompense tu buena intención. Pero ahora, ve a la puerta 
del khângâh. Allí hay tendido un pobre perro sarnoso; fricciónale con ese bálsamo, tal 
vez le siente bien. Pero sabe que el sufrimiento de Rûzbehân no lo alivia ningún 
bálsamo de este mundo. Es una cadena de entre las cadenas del amor la que Dios ha 
sujetado firmemente a sus pies, y permanecerá con él hasta el momento en que llegue la
felicidad del encuentro".

Dos amigos van a verle la misma víspera de su partida: su cuñado, el shaykh 'Alî
Sirâj, y el shaykh Abû'l-Hasan Kardûyeh, que debía recitar las plegarias de los funerales
dos días más tarde. Con la simplicidad y la certeza confiada que le daba la intimidad de
toda su vida, Rûzbehân les dice: "Sí, venid pues. Salgamos juntos de los lazos de esta
existencia corporal evanescente y entremos juntos en la existencia espiritual, eterna e
imperecedera". Los dos amigos aceptan el pacto. "¡Bien! -les dice Rûzbehân- yo soy el
guía que os precede. Tú, oh 'Alî, me seguirás en el plazo de un mes, y tú, Abû'l-Hasan,
quince días después de mi partida".

Así sucedió; Shaykh Rûzbehân murió al día siguiente, 15 Moharran de 606 (1209);
sus dos amigos se reunieron con él, fieles a la cita, en los plazos que les había indicado.

El shaykh fue enterrado en un recinto contiguo a su  khângâh, allí donde varios de
sus descendientes debían luego descansar a su lado. Y he aquí, para cerrar este esbozo
biográfico, otro ejemplo de amistad extraña que tiende un lazo entre esta vida y el más
allá. El diálogo de una salmodia póstuma que nos transmite corresponde tal vez, para
nosotros, a los fenómenos que interesan a la parapsicología; esto no invalida en nada la
testificación del hecho realmente vivido. Un amigo y discípulo, el shaykh Abû Bakr ibn
Tâher Hâfez, quedó particularmente inconsolable por la partida de Rûzbehân. Él mismo
nos lo relata:  "Todas las mañanas, a la aurora,  procedíamos, Shaykh Rûzbehân y yo
mismo, a la recitación alterna del Corán; él salmodiaba una decena de versículos, y yo la
decena siguiente. Cuando se fue, me sentí angustiado y atenazado por la tristeza. Al
final de la noche, me levantaba y procedía a la oración. Después, iba a sentarme a la
cabecera de su tumba, y allí comenzaba la recitación del Corán, mientras corrían mis
lágrimas, por la angustia que experimentaba al quedarme solo, separado de él. Ahora
bien, ocurrió que una mañana súbitamente escuché la voz del shaykh; me parecía que
salía de la tumba y recitaba conmigo, por decenas alternadas, los versículos del Libro.



Esto  duró  hasta  la  hora  en  que  los  compañeros  se  reunieron;  entonces,  la  voz  se
interrumpió. Pero el mismo hecho se repitió los días siguientes, y sucedió así durante
algún tiempo. Pero un día se lo confié a un amigo; desde entonces, no volví a escuchar
la voz".

Nosotros,  por  nuestra  parte,  podemos  hoy,  tal  vez,  escuchar  otra  voz:  la  del
reproche. ¿Qué ha sucedido con el santuario de Rûzbehân en el curso de los siglos?
Durante cuatro generaciones, los shaykhs de su familia hasta Rûzbehân III continuaron
haciendo de su khângâh el centro espiritual de Shìrâz. Uno de ellos realizó ampliaciones
considerables; los discípulos siguieron afluyendo.



Sin ni siquiera insistir en la difusión de la orden ruzbehaní (tarîqat rûzbehâniya fuera de 
Irán), mencionemos que gracias a un comentarista de Hâfez, Sûdî, sabemos que el gran 
poeta místico de Shîrâz se relacionaba, por uno de sus shaykhs, aquel que designa como
Pîr-e Golrang, con esa orden ruzbehaní, por una afiliación que desemboca en el propio 
hijo de Rûzbehân. No es pues solamente por su común mística de amor y su intrepidez 
malamatí, sino también por una filiación precisa, por lo que establecemos el vínculo 
entre las dos grandes figuras espirituales Rûzbehân y Hâfez. En el siglo VIII de la 
Hégira (siglo XIV), sabemos por el triple testimonio de Jonayd Shîrâzî, Ibn Battûta y 
Hamdollah Mostawfî, que el santuario de Rûzbehân era entonces uno de los más 
reputados de Shîrâz. Cada miércoles, se celebraban allí predicaciones, acompañadas de 
devociones especiales.

Luego, en el siglo XIII de la Hégira (siglo XIX), encontramos un estado de cosas
completamente deteriorado. Los escritores iraníes dan la voz de alarma. Mirzâ Hosayni
Fasâ'î  (compatriota de Rûzbehân) en su  Fârs-Nâmeh  y Forsat-e Shîrâzî en su  'Athâr-e
'Ajam, no ocultan su indignación: el santuario ha sido abandonado; incluso ocupantes
abusivos han instalado allí un establo; se roban a escondidas las piedras y los ladrillos.
El devoto y santo sufí Ma'sûm 'Alî Shâh va allí en peregrinación, y en su gran libro del
sufismo, tras haber deplorado la triste situación, escribe: "¡Que Dios ayude a aquéllos
cuya generosidad puede hacer posible restaurar este edificio!". Así se comprende, sin
duda, la importancia de la noticia a que me refería al principio de la charla. Pero nos
seguimos preguntando: ¿es eso suficiente? ¿Bastan las reparaciones de urgencia para
honrar "en el presente" la persona y el recuerdo de aquel que fue en Shîrâz un precursor
de Hâfez? Así como en la época de Ibn Battûta el peregrino se dirigía espontáneamente
hacia el santuario de Rûzbehân, es necesario que el viajero cultivado de nuestros días
pueda encontrar el camino, no sólo al memorial de Hâfez, al memorial de Sa'di, a la
Madrasa  Khân,  donde  enseñaba  en  el  siglo  XVII  el  gran  filósofo  Mollâ  Sadrâ,  sino
también a otros más cuyo recuerdo podría hacer reaparecer la ciudad de Shîrâz, que tan
fecunda fue en grandes figuras espirituales.

3. "Un mundo que Dios no mira"

Acabamos  de  referirnos  a  cómo  Rûzbehân  rechazó  la  eficacia  de  todo  remedio
terrenal para un sufrimiento que no podía ser abolido más que con la supresión de los
lazos de la vida terrenal. El secreto al que alude no es otro que el que ha sido vivido, en
grados  variables  de  intensidad,  por  todos  los  sufíes.  Es  una  situación  en  la  que  se
experimenta el drama mismo del amor divino realizándose en la experiencia del amor
humano,  porque  la  revelación  de  Dios  a  sí  mismo  en  el  amor  pasa  y  se  realiza



precisamente por las tribulaciones y exultaciones del amor humano, pues no se trata en
esencia más que de un solo y mismo amor.

En un pequeño libro  de una densidad extraordinaria,  el  Libro  del  ennublamiento,
Rûzbehân interpreta de forma muy personal un hadîth meditado incansablemente por la
teosofía especulativa del sufismo, porque expresa de forma óptima la cosmogonía, la
percepción del universo. Ciertamente, no encontramos ahí una "historia" que cuente los
hechos sucedidos y registrados en la materialidad controlable de los datos históricos;
pero encontramos la historia simbólica, el acontecimiento eterno por el que la conciencia
humana se representa su relación con el Ser divino.

Es el  hadîth en que el Ser divino, hablando en primera persona, afirma: "Yo era un
Tesoro oculto; aspiraba a ser conocido; entonces, creé la creación a fin de conocerme en
ella".  En  el  umbral  inicial  e  iniciador  de  la  creación,  se  anuncia  no  un  destello  de
omnipotencia, sino la nostalgia y la tristeza divina que aspira a salir de su soledad.

La primera figura instaurada por esta nostalgia divina creadora es el Espíritu Santo,
el Espíritu supremo, por el cual y a partir del cual existen todos los Espíritus Santos, es
decir, las individualidades espirituales preexistentes a la condición terrenal, las de los
seres que constituyen la "posteridad espiritual de la Luz sacrosanta". Cada átomo de ser
diferenciado en el seno de esta masa completamente sutil del Espíritu primordial es una
teofanía que manifiesta un atributo divino, como en un éxtasis de amor de la divinidad
por sí misma. Por eso cada uno es un ojo nacido de la Luz y está completamente absorto
en la contemplación de esa Luz que le da origen. Pero Dios, al revelarse a sí mismo
(nosotros diríamos, "al objetivarse a sí mismo") tiene un Testigo que le contempla, un
Testigo que él ha exteriorizado, otro distinto a él. Entonces surgen en la pre-eternidad
los celos divinos respecto de sí mismo, de modo que Dios trata de retomarse en ese
Otro. Por eso aparta la vista de esa criatura suya para que deje de contemplarle a Él; la
induce a contemplarse a sí misma, y olvidarle a Él. "Entonces ella se contempló a sí
misma, fue ocultada, se ausentó (ghâbat) de la contemplación del Ser original, de su Ser
original".

Es esta ocultación, este acto de remitir la criatura a sí misma, lo que Rûzbehân,
analizándolo con la penetración de los más grandes maestros del sufismo, designa como
la prueba suprema, la prueba del Velo. En todos los planos del ser: ángeles, profetas,
amigos de Dios, peregrinos terrenales, reaparece el drama. No se sale victorioso de él
más que a condición de resolver experimentalmente el sentido paradójico de la célebre
máxima del sufismo: "Quien se conoce a sí mismo, conoce a su Dios". Solamente ahí
cesan los amorosos celos divinos porque, si es cierto que Dios quiere eternamente (es



decir, ahora), ser conocido por un testigo (shâhid), ese testigo no puede ser otro que él
mismo. Por tanto, es  necesario que el  conocimiento que el  testigo tenga de él  no se
distinto al conocimiento que él mismo tiene del testigo. Es necesario que la mirada del
testigo, a ejemplo del Profeta en el momento de su visión suprema, "no se desvíe ni se
extralimite" (53, 17). Es necesario que el testigo tome conciencia de que si es el testigo de
Dios, es porque él mismo es el  espejo, el  ojo, por el que Dios se contempla a sí mismo.
Dado que sólo Dios puede conocer a Dios, y que sólo Dios puede dar testimonio de
Dios, el contemplador (shâhid) deviene el contemplado (mashhûd), el amante deviene el
amado. Por esta transferencia al sujeto real de la actividad contemplativa y testimonial,
no se puede decir ya que Dios es mirado por la criatura; sino que ésta, llevada al estado
de pura transparencia por la desaparición de su yo egoísta, es Dios mismo que se mira a
sí mismo en y por su mirada. Y es que la creación como contemplación divina no es un
objeto distinto del acto mismo de la contemplación, sino que es el órgano, el espejo, el
ojo, puesto que sin el órgano de la visión, nada se muestra. Cuando el Velo se convierte
en espejo, entonces se supera la prueba. Pero Rûzbehân también lo sabe: el común de
los hombres lo ignora, y el drama de la condición humana está ahí, en esa inconsciencia.



Lo que también sabe Rûzbehân es que en su persona, como en todo el sufismo, se 
enfrentan dos concepciones del tawhîd, de la atestación del Único, y se dedica a 
explicarlo largamente en otro de sus tratados (Risâla-ye qodsîya). Está el tawhîd exotérico, 
el de la religión común, literal y legalista, para la que la atestación del Único consiste en 
afirmar la existencia de un Ens supremum que transciende a la totalidad del ser y de los 
existentes. Pero, ¿cómo podría haber todavía ser fuera de este Ens supremum? Sería 
necesario que fuera ese Otro por quien precisamente Dios no puede ser mirado, puesto 
que Él mismo no puede mirarle. Y está el tawhîd esotérico, el de la elite de los Amigos de
Dios, que ha tomado conciencia de que el Único que ella atestigua es, según la fórmula 
neoplatónica, la unidad del amor, el amante y el amado. Por esta vía redentora del puro 
amor, la conciencia del fiel se convierte en la del místico que se conoce a sí mismo como 
la mirada con la que Dios se contempla, como siendo él mismo, en su ser, la atestación 
por la que él se atestigua, la revelación por la que el Tesoro oculto se revela a sí mismo. 
Cesa entonces el conflicto de lo Uno y lo Múltiple, puesto que toda creación es una 
teofanía, pero esta teofanía no puede ser percibida más que por aquél cuya mirada es 
esa mirada de Dios contemplándose en su propia mirada.

Las consecuencias de esto tienen un alcance infinito. El  tawhîd exotérico, que es el
del  monoteísmo abstracto  (es  decir,  tal  que el  tawhîd no se realiza  en el  Ser  Divino
mismo,  puesto  que  la  criatura,  al  atestiguarle,  le  es  extrínseca,  en  lugar  de  ser  su
órgano), está siempre en peligro inminente de caer en la peor idolatría metafísica que
pretende evitar. Pues si Dios es conocido y atestiguado por  otro  que él mismo, es que
existe Otro. Ahora bien, para que haya Otro, es necesaria esa opacidad, esa tiniebla de
un ser que se detiene en sí mismo, en el no ser de sus pretensiones, de sus ignorancias,
incluso de sus devociones. Si él se propone como Otro, no puede mirar a Dios, puesto
que Dios no puede ser mirado más que por sí mismo. Dios no puede mirar más que un
mundo que sea su propia mirada, es decir, sus propios ojos que en este mundo le miran.
Por eso el mundo que se quiere otro (sea por agnosticismo, sea por devoción) no es un
mundo que Dios mire.  Es literalmente  un mundo que Dios no mira.  Aquí,  el  giro que
traduce literalmente a Rûzbehân adquiere una resonancia de una singular amplitud.
Pues es necesario  un mundo que Dios no mire para que en él resuene y se propague la
trágica exclamación d Nietzsche en el siglo pasado: Dios ha muerto. Lo que quiere decir
ese grito proferido desde Occidente,  y que desde entonces ha resonado en todas las
conciencias, es lo mismo que para el sufí es experimentado como la prueba suprema, la
prueba del Velo, y al hacer frente a esta prueba el sufismo abre precisamente el camino a
aquel que quiere salir de ella vencedor. Si su metafísica es valorada como monismo o
como panteísmo por los piadosos doctores contra los que precisamente debe buscar la
vía de la salvación, tales cualificaciones no son sino insignificancias académicas ante lo
que está en juego.



Podemos  entonces  entrever  el  sentido  experimental  de  la  visión  en  que  al
adolescente Rûzbehân le fue dado presentir, y luego comprender, que pertenecía a la
jerarquía mística de aquellos a los que se denomina los Awlîyâ, los Amigos de Dios, las
360 (a veces 12.000) personas presentes en cada momento de cada ciclo de la profecía.
Ésos son simultáneamente los puntos de mira de la Mirada divina entre los terrestres, y
los ojos por los que Dios contempla su creación, o, más bien, se contempla en ella. Son
simultáneamente los ojos por los que Dios se muestra a sus criaturas y los ojos por los
que él las contempla, pues son como otros tantos espejos sobre los que cae el rayo del sol
para reflejarse en el mundo.

Por  ellos,  otros  ojos  se  abrirán  a  la  Mirada  de  la  que  entonces  serán  también
contemplación. En el fondo de la doctrina de Rûzbehân encontramos la misma intuición
esencial que la expresada por uno de los más grandes místicos de Occidente, el maestro
Eckhart, en el siglo XIV, en este enunciado: "La mirada por la que yo conozco a Dios, es
la  misma mirada por la que Dios  me conoce".  La identidad de esta  mirada mutua,
recíprocamente  condicionada,  es  el  secreto  de  las  teofanías  que llenaron la  vida  de
Rûzbehân: su encantamiento, su éxtasis enamorado ante todas las formas de belleza, no
se pueden comprender más que a la luz de esa Mirada. Pues la multitud de todas las
bellezas no es sino la multitud de las teofanías del Único, pues cada una es cada vez una
mirada por la que el Único se contempla a sí mismo, mostrándose a la mirada de aquel
que le contempla. Por eso también nosotros podemos comprender lo que quieren decir
los teósofos del sufismo, Rûzbehân en particular, cuando repiten que sin el pleroma de
esos seres ignorados de la masa de los hombres sin el Polo de los Polos (en términos
chiitas,  el  Imam  oculto),  nuestro  mundo  no  podría  perdurar  y  se  abismaría  en  la
catástrofe  definitiva.  Pues  esos  seres  d  élite,  a  los  que  se  denomina  los  Awlîyâ,  los
Amigos de Dios, son cada uno una mirada por la que Dios, contemplándose a sí mismo,
mira al mundo, en cada instante de la noche y del día. Hay ahí una idea que supera
infinitamente  lo  que  nuestra  época  aceptaría  tal  vez  como  el  papel  "social"  de  los
espirituales. Se trata aquí de una función de salvación cósmica. Es porque sus ojos, sus
miradas, no se cierran, por lo que nuestro mundo sigue siendo un mundo que Dios mira.

Sin duda Rûzbehân no es de aquellos que pueden alcanzar una quietud definitiva;
la victoria sobre la duda, sobre la prueba del Velo, debe ganarse cada día. Como todos
los maestros del sufismo, discernió bien cómo la pretensión de los negadores se une
finalmente con la de los afirmadores que, en su piedad legalista, no se despojan de sí
mismos. Termina su Libro del ennublamiento con esta exclamación: "¡Oh! Pobre muchacho
aquel que ve la luna en la cumbre de la montaña y se imagina que cuando haya escalado
su cima podrá coger la luna. ¿Cómo agarrarla si la Luna está más allá de la montaña de



Qâf (la montaña cósmica)? [...] Yo he contemplado la Luna nueva de la Unidad, pero
unos celos preeternos me impidieron, mediante una nube, alcanzarla. Entonces quedé
en medio, entre la separación y la reunión, y no hay para mí lugar a donde huir ni
refugio  en el  que llorar.  [...]  He escrito  este  libro  bajo  el  dictado de  una conciencia
maltrecha y un corazón herido, lo he sellado por las inspiraciones que la prueba me ha
inspirado, en presencia del Misericordioso". Y es que toda la vida de Rûzbehân pasó en
alternancias entre lo que él llamaba la "demencia de lo inaccesible", el tormento de la
ausencia,  de  lo  eternamente  más  allá  degustado  en  el  encuentro,  y  la  recuperación
saludable en la certeza de la "función teofánica" del amor, que confiere al ser amado una
investidura preeterna.

Acabamos de evocar las dos formas enfrentadas de tawhîd; para la teosofía iniciática,
sin duda representan dos estados, dos grados de progreso espiritual. Pero un sufí no
deja de permanecer en su vida concreta enfrentado a las exigencias de la Ley religiosa.
También él debe pasar entre los dos abismos que han constituido, desde el origen, la
pesadilla de la teología en el islam: el  tashbîh, que es asimilar a Dios a los atributos
creaturales, y el  ta'tîl, que, para salvar su transcendencia, la reduce a una abstracción.
Entre los dos pasa la afirmación por la que se debe constatar la solidaridad del sufismo
y la imamología chiita,  la afirmación de la revelación divina, sin duda,  pero que se
realiza  en  el  mundo  celestial  (Malakût),  muy  diferente  por  consiguiente  de  la  idea
occidental  de  encarnación con todas  sus  consecuencias,  idea  que los  autores  sufíes,
Rûzbehân entre otros, rechazan con vigor.

Pues ocurre con la teofanía como con la manifestación de una imagen en un espejo:
la imagen no se "encarna" en el espejo, y lo que hay que contemplar es la imagen que
muestra  el  espejo,  no el  espejo.  Si  el  espejo  se  rompe,  el  ser  cuya imagen el  espejo
soportaba no deja de existir en absoluto. Esta conciencia teofánica es la que presupone el
célebre hadîth (hadîth al-rûyâ) en que el Profeta, evocando una visión celestial de gloria
completamente juvenil, atestigua: "He visto a mi Dios en la más bella de las formas". Es
éste un  hadîth que Rûzbehân cita con predilección, y todo sufí aspira a alcanzar esta
visión. Pero, ¿cómo es posible sin transgredir la ley de la transcendencia (tanzîh) y el
tawhîd? No puede ser más que si, en la mirada del contemplativo, se contempla a sí
misma la figura misma que él contempla, es decir, en ese tawhîd del amor que formula
tanto el enunciado platónico como la tesis del maestro Eckhart. Ni la religión de la Ley
ni la dialéctica filosófica pueden abrir su vía. La doctrina desarrollada en el libro del
Jazmín de los fieles de amor no se comprende más que a la luz de las experiencias vividas
en  el  estado  visionario  tal  como  las  relata  Rûzbehân  en  su  Diario  espiritual,
especialmente aquélla en que se le dirá: "Búscame en la morada mística del amor".



4. "Búscame en la morada mística del amor"

Pero quien se atreva a esta búsqueda se encontrará en la obligación de desafiar las
normas  y  las  formas  de  pensamiento  de  la  religión  común  y  socializada,  y  sus
propuestas sonarán como paradojas (esos  shath  que tanto gustaban a Rûzbehân). Para
permanecer fiel, con una sinceridad absoluta, a la presencia de su Dios interior, tal vez
le era necesario pasar por una "oveja sarnosa" a ojos de los musulmanes bienpensantes.
Ése fue el caso de aquellos que se denominan malâmatî. Hâfez era uno de ellos. Ahora
bien, Rûzbehân nos cuenta un detalle sobre sí mismo que acaba de subrayar su afinidad
con Hâfez. Lo hace con ocasión de una de esas visiones en la que se resuelve para él la
contradicción de lo Único y lo Múltiple, esa contradicción que la teología exotérica es
impotente para superar, puesto que retrocede ante ella. "En el tiempo de mi juventud
-escribe-  tenía  un  shaykh  que  era  un  hombre  de  gran  ciencia  mística,  un  shaykh
malâmatî, cuya verdadera figura era ignorada por el común de las gentes. Una noche, yo
contemplaba una inmensa llanura en las llanuras del Misterio, y de pronto vi a Dios con
la apariencia de ese shaykh, al frente de aquella llanura. Me acerqué a él. Entonces, me
hizo una seña, mostrándome otra llanura. Me adelanté hacia aquella llanura, y de nuevo
vi a un shaykh semejante a él, y ese shaykh también era Dios. De nuevo me hizo una
seña,  mostrándome otra  llanura,  y  así  sucesivamente  hasta  que me hubo desvelado
setenta mil llanuras, y cada vez, al frente de cada llanura, veía una figura semejante a la
que había visto en la primera. Me dije a mí mismo: Dios altísimo es sin embargo único,
uno, indiviso, transciende (monazzah) el  número sea grande o pequeño, así como los
iguales, los contrarios y los semejantes. Entonces se me dijo: ésas son las teofanías de los
atributos eternos, pues son sin límite. En ese instante, sentí sobre mí la fuerza de las
realidades esotéricas del tawhîd, desde el mar de la Magnificencia".

El  sentido  de  esta  visión  es  de  una  claridad  perfecta.  La  multiplicidad  de  las
teofanías sin límite,  escollo para la conciencia ingenua que fácilmente vería  en ellas
politeísmo, se resuelve cada vez como la multiplicación de la unidad por sí misma, cuyo
producto es siempre y cada vez la unidad, es decir, la unidad del Contemplador y el
Contemplado.

Éste  es  el  modo  de  visión  que  permite  al  místico  encontrar  en  la  criatura,  sin
teología negativa ni dialéctica de lo inaccesible, el secreto del Increado. Luego, en otra
visión que le pone al descubierto toda la serie de los atributos divinos correspondientes
a la forma humana, es admitido a participar en una misteriosa cena divina; Rûzbehân



exclama: "Dios mío, tú transciendes la acción de comer y de beber. Si las lágrimas de
arrepentimiento son la bebida de los ángeles, ¿qué sucede con las lágrimas del deseo y
de la intimidad en el momento de la visión?". Y él me dijo entonces: "Ésa es mi bebida".

Los datos del conflicto íntimo que se libra en las profundidades del subconsciente
entre  la  aspiración del  místico  y  la  rigidez  del  tawhîd igualitario,  emergen,  y  así  se
resuelven, en el horizonte de la transconciencia cuando ese horizonte se clarifica en el
estado  visionario.  Son  las  fases  del  combate  que  sostiene  la  prueba  del  Velo;  se
presentan principalmente como los datos del conflicto entre los dos peligros que acabo
de recordar, el de la asimilación (tashbîh) y el de la abstracción (ta'tîl), sobre todo cuando
el visionario experimenta, con una frecuencia creciente, la paradoja de la visión de lo
Invisible mostrándose a él, como al Profeta,,  "bajo la más bella de las formas". En el
curso de  una de  sus  visiones,  Rûzbehân "experimentaba -escribe-  una nostalgia,  un
amor,  un  deseo,  que  se  incrementaban  recíprocamente.  Durante  mi  estado  extático
quedaba desterrado de mi corazón toda preocupación de  tashbîh  y ta'tîl, pues en Su
presencia se derrumban las normas de los intelectos y los conocimientos. Pasó cierto
tiempo. [...] Permanecí varias horas sumido en mi éxtasis. Luego, Le vi a la aurora. Se
mostró en Belleza y Majestad en las soledades del Misterio, en el umbral del Lugar del
Misterio, pintando las estrías de la aurora eterna con la sangre de los Abdâl". Entonces
Rûzbehân  se  pregunta  si  es,  pues,  cierto  que  él  es  uno  de  ellos.  Y  nosotros  ahora
sabemos lo que implica ser uno de ellos. Está embargado de alegría, después de temor.
Recuerda otra visión; otra visión en la que él mismo era sacrificado como víctima de su
audacia amorosa. Su sangre se extendía por los arroyos del mundo del Misterio, pero al
extenderse, se transmutaba en luz pura: "Mi sangre tomaba el aspecto de los rayos del
sol en el momento de la aurora, cuando se muestra más inmenso que los cielos y la
tierra. Y multitudes de ángeles tomaban de mi sangre (es decir, de esta luz) y pintaban
con ella su rostro".

No es  exagerado  decir  que  este  Diario  espiritual  de Rûzbehân es  un  documento
extraordinario, y que si no fuera por él, el secreto de su vida y de su experiencia interior
se  nos  escaparía  en  gran  medida.  Encontramos  a  nuestro  shaykh  meditando  cierta
noche,  agitado  por  alguna  duda  en  cuanto  al  sentido  de  sus  predicaciones  en  la
mezquita. El incidente ocurrido en el momento de su primera predicación en Shîrâz nos
sugiere que se trata  de su doctrina de la implicación del  amor humano en el  amor
divino, en virtud del pacto preeterno establecido entre el amor y la belleza. Entonces,
Dios se muestra a él con una belleza que sobrepasa todas las que le habían maravillado:
"Bajo una forma -dice-  apropiada al secreto de mi amor". Y en esta confesión se expresa
todo  el  sentido  de  la  experiencia  mística  para  una  conciencia  teofánica  como la  de



Rûzbehân. Luego se le dice:  "No lo dudes. Es a la medida de mi secreto lo que has
predicado para guiar a las criaturas y hacerlas conocer los favores divinos preparados
para ellas".



Citaré todavía otras dos visiones, porque subrayan esta confesión con un testimonio más
explícito. Cierta noche, Rûzbehân camina por las llanuras del Misterio. Por su 
conciencia secreta, se le pregunta: "¿Dónde vamos? -Hacia la preeternidad, responde-. 
¿Qué buscas, pues? ¿Mi aniquilación en la violencia de las realidades preeternas, pues 
no puedo quedar satisfecho con la visión de la anfibolía (iltibâs)? -Es un largo viaje, se le 
dice; yo voy contigo, seré tu compañero en el camino"-. A medida que avanza, Dios se le
vuelve invisible; se siente aniquilado en el mundo del Jabarût (el mundo de las potencias
y los nombres divinos). "Entonces -escribe- mostrándome una graciosa dulzura, me 
dice: Búscame en la morada mística del amor, pues, mira, ni el mundo ni nada de lo que hay
en el mundo puede hacer frente a los asaltos de mi Majestad".

En estas  últimas palabras  se anuncia el  desenlace de la prueba a la  que nos ha
iniciado el Libro del ennublamiento. En la "morada mística del amor", el Testigo (shâhid) no
es ya el ojo distinto que mira a Dios, sino el ojo, el espejo, por el que Dios mira y se muestra
a sí mismo bajo las infinitas variantes de "la más bella de las formas". Una noche, con los
asaltos del tawhîd y de lo Inaccesiblemente Sublime golpeando con violencia contra su
corazón, Rûzbehân escucha esta pregunta: "¿Quién eres tú para decirte mi servidor?".
Me sentí completamente avergonzado. Dije: "¿Qué atributo podré nombrar, puesto que
soy una cosa entre las cosas que te pertenecen?". Pero él me dijo: "No eres un verdadero
unificador si no te olvidas de ti y de todo lo que es distinto de mí, desde el Trono hasta
las Pléyades". Yo permanecía como pasmado en el seno de un Velo inmenso, cuando las
grandes llanuras del Misterio se iluminaron, y he aquí que señalándose a sí mismo, me
dijo: "Soy yo quien te pertenece" (anâ laka). Luego, aproximándose a mí bajo la forma de
un Jovencito divino (contemplado por el Profeta), me dijo: 'Aquí, tu corazón no está ya
angustiado por el enunciado del tawhîd, pues aquí el tawhîd es artimaña y engañifa, ya
que tú eres mi Testigo ocular  y yo me muestro a ti  bajo la  forma de la gracia  y la
belleza'." Así pues, es el tawhîd, la profesión de fe unitaria, la que encierra la forma más
sutil y temible de la Prueba del Velo. De ella sale triunfante aquél que busca al Único en
la  morada  mística  del  amor,  pues  allí  el  Contemplador  (shâhid) y  el  Contemplado
(mashhûd) dejan de ser dos para no ser más que uno. Ésa será toda la enseñanza, toda la
pedagogía mística del libro que Rûzbehân tituló Jazmín de los Fieles de amor.

5. Majnûn, el "espejo de Dios"

Este libro, como nos informa el capítulo primero, fue emprendido con ocasión de
una conversación con una persona,  una muchacha o una mujer joven,  cuyo nombre
silencia  discretamente  el  autor.  No sabemos de  ella  más que dos cosas:  su  extrema
belleza, que Rûzbehân celebra con todos los recursos de su vocabulario, y su grado de
cultura espiritual,  que se manifiesta por las preguntas muy pertinentes que dirige al



autor y que motivaron la composición del libro. Las preguntas convergen hacia ésta:
¿qué  significado  puede  tener  el  amor  humano  para  un  sufí?  Rasgo  curioso,  no
desprovisto  de  humor,  ella  comienza por  dirigirse a  Rûzbehân en  el  lenguaje  de  la
ortodoxia más estricta,  ortodoxia que fue siempre más que reticente respecto  de las
apasionadas expresiones del sufismo.



En primer lugar, ¿se está autorizado y tiene verdaderamente sentido emplear la palabra 
amor respecto de Dios (amor a Dios, amar a Dios, etc.)? Es el punto en el que vacilaron, 
por temor de la absoluta transcendencia divina, los devotos ascetas de Mesopotamia 
que, en un principio, fueron designados como sufíes. En cambio, Rûzbehân puede ya 
apelar a toda una estirpe de célebres maestros que habían aprobado este uso de la 
expresión, con la concepción que implica y cuyas consecuencias para la historia religiosa
se pueden entrever. Pero, una vez admitido esto, la hermosa interlocutora se encuentra 
todavía con más razón para pregunta: "Oh, sufí, en el amor divino, ¿qué tiene que hacer 
el amor humano?". Rûzbehân evoca entonces el testimonio de la sura 12 del Corán (la 
historia de José y Zulaica), y junto a frases atribuidas a los maestros del sufismo, la 
autoridad de célebres hadîth, en especial aquél que enunció el Profeta: "Quien ama, 
permanece casto y muere sin haber traicionado su secreto, ése muerte como testigo 
verídico (shahîd)". En realidad, la respuesta de Rûzbehân está íntegramente contenida en
la pregunta que él plantea a su vez a su interlocutora: "Tal como tú eres a la mirada de 
Dios, es decir, tal como Dios se contempla a sí mismo en ti, ¿quién entonces eres tú? 
¿Tú?". Formular esta pregunta es suponer la iniciación espiritual que inviste a la belleza 
humana de un sentido sagrado, como manifestación divina, como teofanía por 
excelencia. Por eso finalmente su interlocutora pedirá a Rûzbehân que componga un 
libro que sea para todos los adeptos de la religión del amor un guía, un Imâm, que les 
lleve por una Vía en la que el amor humano, en lugar de plantearse como antagonista 
del amor divino, sea por el contrario su iniciación y, cuando llegue al límite de su 
perfección, se manifieste como su eclosión.

Lo que precede nos  pone ya en condiciones  de entrever  los  fundamentos  de la
mística del amor característica del sufismo de Rûzbehân y del sufismo iraní en general.
Las etapas de la peregrinación interior por las que nos hacen pasar los capítulos del
libro del Jazmín implican, en efecto, el siguiente postulado: el misterio de la divinidad,
del Tesoro oculto que se revela a sí mismo, es representado y experimentado por el
místico como el misterio mismo del amor preeterno, y es a partir de esta intuición inicial
cuando la relación entre el amor divino y el amor humano es experimentada como una
relación entre dos formas de un solo y mismo  Eros. En razón de esta implicación, la
forma humana del amor ('ishq insânî) deviene la iniciación necesaria a su forma divina
('ishq rabbânî), lo que quiere decir que es la sola experiencia del amor humano lo que
lleva a descubrir el secreto divino, tal como lo enuncia el tawhîd esotérico, el que profesa
"la elite de la elite" de los sufíes. Ahora bien, ese secreto se enuncia como una identidad
que para la conciencia común no puede tener sino una apariencia paradójica. Nuestros
espirituales  conocían  muy  bien  su  enunciado  por  la  Teología  atribuida  a  Aristóteles.
Rûzbehân lo formula a su vez: "Desde antes de que existan los mundos y el devenir de
los mundos, el Ser Divino es el amor, el amante y el amado". O también: "El amor del
Ser Divino, sábelo, es tal como es su Conocimiento. Él no deja de ser el amante de sí
mismo, igual que no deja de estar conociéndose y contemplándose a sí mismo por sí



mismo".  Sólo  el  tawhîd que cumple y realiza  esta  unidad es  el  auténtico  tawhîd que
triunfa  en  la  prueba  del  Velo,  mientras  que  la  fe  común  y  la  conciencia  exotérica,
proclamando un existente que transciende a todos los demás existentes, permanecen de
hecho presa en la trampa de una dualidad irremisible. 



La distancia entre los dos mide toda la distancia que separa al homo religiosus y al homo 
mysticus. Éste se sitúa en un plano de conciencia anterior (o posterior) a la oposición 
sujeto-objeto, es decir, un estado en el que no son posibles ni objetivación ni 
socialización del objeto religioso porque es un estado en que el Ser Divino es 
experimentado como Sujeto absoluto que activa cada caso, cada existencia. Puesto que 
éste es para sí mismo el objeto de su conocimiento, y puesto que se revela a sí mismo en 
su Imagen, la Forma humana primordial, para que el Anthrôpos o Adán celestial se 
conozca en ella siendo conocido por ella, es necesario que el conocimiento que la 
Imagen tiene de él no sea distinto al conocimiento que él tiene de ella. 
Consecuentemente, el amor experimentado por esta criatura que es su imagen y su 
teofanía (tajallî) no puede ser un acontecimiento extraño, extrínseco, a la nostalgia 
divina y al éxtasis de amor que la divinidad experimenta en sí misma por sí misma.

Esta  metafísica  del  sufismo  que  resumo  al  extremo,  fundamenta  la  doble  idea
esencial de Rûzbehân: si el amor humano es la iniciación a la tri-unidad del misterio
divino es porque el tawhîd esotérico se enuncia en los mismos términos que expresan la
suprema perfección del amor humano; si tal es su esencia, sólo entonces la experiencia
del amor humano puede llevar a descubrirla. Es el fruto de la admonición percibida en
el estado visionario: "Búscame en la morada mística del amor. Pues ni el mundo, ni
nada de lo que hay en el mundo, puede hacer frente a los asaltos de mi majestad". Por
eso Rûzbehân distingue con cuidado entre aquellos sufíes cuyas primicias espirituales
no han conocido la experiencia del amor humano, y aquéllos a los que esta experiencia
ha marcado la entrada en la Vía espiritual. Designa a los primeros como los "ascetas
piadosos" o "devotos" (zohhâd), mientras que los segundos son propiamente los 'ashiqân,
que traducimos por "Fieles de amor" para distinguirlos de los primeros, acercándolos a
sus homólogos de Occidente, los Fedeli d'amore, compañeros de Dante.

Por supuesto,  esta  espiritualidad de Rûzbehân,  característica  también de todo el
sufismo iraní, es la antítesis de la idea corriente del ascetismo, para el que la belleza
sensible se presenta como una trampa diabólica,  en tanto el  eros humano y el  amor
divino se presienten como dos términos excluyentes entre los que el asceta debe escoger
de entrada. Pero no nos equivoquemos: así como no basta salir de lo individual para
alcanzar lo divino, tampoco la individuación radical que postula esta religión mística de
la belleza excluye una ética rigurosa, tanto más rigurosa cuanto que se trata de una ética
completamente  individual,  a  veces  heroica  y  secreta,  tipificada  en  la  persona  del
javânmard, el "caballero del alma". Rûzbehân lo afirma: es necesario haber franqueado el
puente que está suspendido sobre el infierno de la naturaleza sensual, para poder decir
como él dice a aquella a la que estaba dedicado el  Jazmín: "Imposible franquear el río
torrencial  (el  jayhûn)  del  tawhîd,  sin  el  puente  de  tu  amor".  O,  por  emplear  otras
imágenes queridas a Rûzbehân: "Por tratarse de un solo y mismo amor, es en el libro del



amor humano donde hay que aprender a leer la regla del amor divino". Sí, se trata de
un solo texto, pero hay que aprender a leerlo, y este ejercicio es difícil. El mensaje de la
belleza es un mensaje profético que implica un doble sentido (iltibâs). Como todo texto
profético, postula un  ta'wîl, una hermenéutica espiritual. Invita a pasar de una forma
impropia, inauténtica y "metafórica" del amor ('ishq majâzî), que es el amor en el sentido
"literal", el amor sensual, al amor en el sentido verdadero y auténtico ('ishq haqîqî). Pero
aquí la exégesis del texto es una exégesis del alma, es decir, un éxodo del alma que sale de
sí misma para hacer en ella un lugar al Único.



Ésta es la dolorosa peregrinación del amor, peregrinación que reproduce las tres fases 
del tawhîd en un paralelismo tan sorprendente que sus enunciados, en última instancia, 
se confunden.

La  primera  fase  del tawhîd,  la  del  común  de  los  seres  humanos,  va  simple  e
ingenuamente del mundo sensible a Dios, de un objeto natural a un objeto transcendente.
Una segunda fase, en la que se detienen algunos místicos, va del yo personal a Dios, en el
que sumergen y en el que se aniquila la personalidad de ese yo personal. La tercera fase
va de Dios a Dios, no sale de él. Aniquila a su vez esa aniquilación a la que sucumbe el
místico  en  la  segunda  fase.  El  místico  resurge  entonces,  emergiendo  del  mar  de  la
sobreexistencia  (baqâ');  aniquilado  en  su  propia  nada,  no  deja  subsistir  más  que  la
triunidad del amor, el amante y el amado. Ese tawhîd se cumple en la divinidad misma
y, por tanto, no sale de ella; por eso el secreto del amor humano, tal como entonces se
experimenta, está implicado en el misterio del amor divino. En una fórmula de una
concisión extrema, Rûzbehân declara: "En adelante el místico, ausente, ve a Dios por
Dios" (bî-khwôd Haqq-râ be-Haqq bînad). Él ve, sin duda, pero al mismo tiempo no es él
quien ve. Es Dios quien ve por él: él es el ojo por el que Dios se contempla a sí mismo, lo
que quiere decir  también: "El arriba ha devenido el abajo,  y recíprocamente".  Ahora
bien, en el límite extremo de su perfección extática, la experiencia del amor se enuncia
en los mismos términos. Por eso la pareja ejemplar de Majnûn y Layla, los Tristán e
Isolda del "romanticismo" persa y árabe, se ofrece inagotablemente a la meditación de
los Fieles de amor entre los sufíes.

Para ilustrar el caso del amante místico, que totaliza en sí mismo, por la perfección
de su amor, los dos modos de ser, el del amante ('ashiqî) y el de la amada (ma'shûqî),
introduce aquí dos célebres versos atribuidos ora a Majnûn, ora a Hallâj: "Yo soy aquella
(o aquel) que amo; aquella (o aquel) a la que (o al que) amo soy yo; somos dos espíritus
inmanentes en un solo cuerpo". "Entonces -dice- cuando ese estado espiritual llega al
límite de su perfección, es  Dios mismo quien, por su propia mirada eterna,  contempla su
propio rostro eterno.  El amante místico, Majnûn, es el  ojo por el  que Dios se ama a sí
mismo en el  objeto de ese amor.  "Todo lo que no sea ese instante indivisible -decía
Rûzbehân-, no es más que el mundo de la dualidad de los objetos. Medita este hecho
singular: soy yo mismo quien, aunque ausente, soy el amante de mí mismo (man bar
man bî-mân 'ashiq-am). No ceso de contemplarme a mí mismo, aún estando ausente.
Entonces, ¿quién soy yo?". La única respuesta posible viene sugerida por este poema
alusivo:

A la búsqueda del Graal de Jamshîd recorrí el 
     mundo,
ni un día descansé, ni una noche dormí.



Pero cuando escuché al maestro describir al Graal
    de Jamshîd,
el Graal que revela el mundo, era yo mismo.

Como vemos: el paso del amor humano al amor divino no consiste en pasar de un
objeto a otro. Es una metamorfosis del sujeto lo que se realiza, de tal modo que la noción
de objeto lo que se realiza, de tal modo que la noción de objeto periclita, pues Dios no es
un objeto. Dios es el propio sujeto del amor que es el amante y el amado.

El  Ser  Divino  encuentra  ahí  su  Testigo-de-contemplación  (shâhid),  porque  el
Contemplador  (shâhid) ha  devenido  el  Contemplado  (mashhûd);  los  patéticos  celos
divinos  surgidos  de  su  propia  nostalgia,  tal  como  nos  ha  evocado  el  Libro  del
ennublamiento, están en adelante redimidos. También para Rûzbehân, Majnûn es mucho
más que un modelo cuyo ejemplo proponer y trasladar para uso de los sufíes piadosos
en busca del amor divino. Esta manera de comprender el caso de Majnûn es la que
estaba al alcance de los ascetas piadosos, pero no está hecha a la medida de los Fieles de
amor. El estado de Majnûn hace de él el "espejo de Dios"; ser ese espejo, ¿es entonces
algo distinto a realizar el amor divino, que es unidad del amor, el amante y el amado? Si
Majnûn no hubiera realizado esa unidad, ¿cómo le sería posible murmurar en su estado
de total absorción sus célebres palabras: "Yo soy Layla. Mi nombre es Layla"?

Por eso otras palabras de nuestro anónimo glosista ruzbehaní anónimo nos hablan
de un triple espejo de contemplación: 1°) el espejo donde contemplar lo invisible,  lo
absconditum, lo esotérico del Ser Divino, son los tres órganos sutiles de percepción: el
corazón, el secreto (sirr) y el espíritu. 2°) el espejo donde contemplar lo aparente, lo
manifestado, la forma visible de Dios, el fenómeno de lo divino (sûrat-e Haqq), son los
sentidos externos, las facultades de percepción sensible iluminadas por los tres órganos
sutiles. 3°) el espejo donde contemplar el Rostro eterno de Dios son los ojos humanos
iluminados por el amor.

Así pues, si el pensamiento fundamental de Rûzbehân nos ha recordado cierta tesis
no menos fundamental del maestro Eckhart (la mirada con la que yo le conozco es la
misma mirada  con la  que Él  me conoce),  tendríamos  que añadir  que Rûzbehân de
Shîrâz podría ser un maestro  Eckhart  que hubiera escrito además algo así  como la
historia de Tristán e Isolda. Reunir ambas cosas es tal vez incurrir en una paradoja, para
nosotros,  occidentales,  pero  probablemente  es  caracterizar  de  forma  inmejorable  el
genio místico iraní tal como se expresa en sus epopeyas místicas y en una vasta región
de su sufismo, de Sanâ'î a Nûr 'Alî-Shah. Shaykh Rûzbehân se inscribe en el linaje que



incluye a Ahmed Ghazalî,  Aymol-Qazât  Hamadânî  o Fakhroddîn 'Erâqî,  uno de los
trovadores más ilustres del sufismo iraní (m. 688/1289).

Si  hago especial  hincapié en el  último es porque hay,  entre otros,  un poema de
Fakhroddîn 'Erâqî que resume de manera óptima toda la inquietud de esos buscadores
de Dios en el amor, ya que dicho poema repite con obstinación la pregunta que esos
autores no han dejado de plantear uno tras otro en el  curso de los siglos,  pues son
gentes a quienes "esta pregunta mira". Antes de terminar, quisiera citar un intento de
traducción de este breve poema. Helo aquí, en la tonalidad simple y patética del mismo
tema obstinadamente repetido: ¿kojâ'i? ¿kojâ'i?, "¿dónde estás?".

Fuera de mis sentidos estoy, de amor por ti.
¿Dónde
     estás?
Con el alma te busco, a ti que eres mi alma.
¿Dónde
     estás?
Hacia ti corro a través del mundo,
por todas partes te busco. ¿Dónde estás?
El mundo no puede contener tu belleza,
¿podré saber entonces cómo eres y dónde estás?

Allí donde estás nadie puede llegar,
¿a quién, pues, preguntaré? ¿quién puede saber
    dónde estás?
Eres manifiesto, y sin embargo oculto a todos.
Y si no estás oculto, ¿dónde te muestras? ...
A mi corazón asustado y perplejo
haz un signo en el Camino. ¿Dónde estás?
El pobre Eraqî está fuera de sí por tu causa,
¿no le dirás finalmente: oh, loco de amor, tú, dónde
    estás tú?

En la pregunta que, al invertirse, se resuelve, percibimos en Eraqî una enseñanza
idéntica a la de Rûzbehân. Pues el momento en que el Contemplador descubre, en el
acto mismo de su contemplación, que es el Contem-plado, es el momento en que aquel
que plantea la pregunta: "¿Dónde estás?", escucha finalmente cómo se le plantea a su
vez. Pero en ese momento, penetra el arcano de la célebre máxima del sufismo: "Quien
se conoce a sí mismo conoce a su Señor", y también al mismo tiempo penetra el sentido
de la exhortación emitida en el versículo coránico: "Oh alma pacificada, regresa a tu



Señor, aceptadora y aceptada". Pues entre la célebre máxima y el versículo coránico hay
un  lazo  profundamente  meditado  por  el  sufismo,  un  lazo  que  los  garantiza
recíprocamente, con una garantía secreta, la que afirma este admirable verso de Hâfez
de Shîrâz,  el  ilustre  compatriota de Rûzbehân:  "Jamás gustará la muerte aquel  cuyo
corazón esté vivo por el amor". En ese dístico vibra la tonalidad profunda del sufismo.

Teherán, 25 de noviembre de 1958.



IV
Maniqueísmo y religión de la belleza1

No  es  mi  intención  proponer  una  nueva  hipótesis  respecto  de  los  orígenes  del
catarismo, ni responder a la pregunta de si existe o no una filiación histórica, de huellas
material e indiscutiblemente reconocibles, entre el maniqueísmo y el catarismo, por una
vía o por otra. Sea cual sea la discreción que de manera relativa se impone a la discusión
histórica, no es por ello menos oportuno elevar la cuestión a otro plano: el de los hechos
espirituales  como  tales.  Ahí,  los  problemas  de  causalidad  y  de  influencia  exterior
pierden su importancia, si no su sentido. Pues lo que desde ahí se considera son los
tipos espirituales y lo que del mundo suprasensible nos revelan los rasgos que dichos
tipos tienen en común. Desde ese punto de vista, aquellos que desde hace ya tiempo
consideraron el catarismo como la forma extremo-occidental del maniqueísmo no se
equivocaron.

Por esa razón le está permitido al investigador profesionalmente comprometido en
la exploración del universo espiritual iraní decir lo que le sugieren y en qué le hacen
pensar algunos problemas que nos plantea la religión y la concepción del mundo de los
cátaros. Entre esos problemas, hay especialmente uno sobre el que tuve ocasión de oír
hablar  a  varios  amigos  vinculados  fervientemente  con  los  estudios  cátaros,  y  que
plantea ciertas dificultades, especialmente a aquellos que no comparten el mismo fervor.
El problema es éste:

¿Cuál es la relación de los trovadores con el catarismo? Cuanto más se señala el lazo
entre maniqueísmo y catarismo, más urgente parece la pregunta: ¿es que la mística del
amor, el éxtasis de adoración de la belleza humana, puede tener algo que ver con la
ascesis rigurosa del maniqueísmo?

Que la respuesta negativa parezca a muchos evidencia nos revela que, en general, el
conocimiento  del  maniqueísmo no  pasa de  un nivel  de  opinión que altera  hasta  la
caricatura de la visión y el sentido de esta religión. Ahora bien, disponemos de textos
árabes y persas de comienzos de la época islámica, es decir, de una época en que el

1 El presente texto es una comunicación presentada en la R.T.F. en el curso de un ciclo de 
emisiones consagradas al catarismo por Jacques Magne. Su destino original nos servirá para 
justificar su extrema concisión. Añadirle todo lo que hubiera sido deseable nos habría 
obligado a modificar su estructura, y sin duda también a alterar la densidad alusiva que se 
nos imponía. Que el lector atraído por la cuestión aquí tratada y en busca de un contexto 
ampliado, se remita a nuestras tres obras recientes: La imaginación creadora en el sufismo 
de Ibn 'Arabî, Destino, Barcelona, 1993; Cuerpo espiritual y tierra celeste, Siruela, Madrid, 
1996; El hombre de luz en el sufismo iranio, cit.



maniqueísmo estaba todavía vivo en Asia central, que nos dan testimonio explícito de
esta religión de la belleza profesada por los maniqueos.

En presencia de esos textos, cuyos autores conocían sin duda mejor que nosotros
aquello de lo que hablaban, se han repetido en nuestros días las mismas objeciones
banales e inoperantes. 



A estas objeciones se les puede hacer frente mediante consideraciones que valdrían 
igualmente en el caso de los trovadores, y que son corroboradas por sus homólogos y 
contemporáneos iraníes, sea por los adeptos de la teosofía de la luz de Sohravardî, sea 
por la larga estirpe de sufíes que, desde Rûzbehân de Shîrâz en el siglo XII, han 
profesado la misma religión que nuestros Fieles de amor.

Ya el heresiógrafo 'Abdol-Qâdir Bagdâdî nos informa de la existencia de una escuela
denominada  Holmânîyâ,  según  el  nombre  de  su  fundador,  Abû  Holmân,  un  iraní
originario de Fârs (m. 340/951). Esta escuela profesaba que Dios se estableció en los
seres  de belleza,  y en su fervor,  se nos dice,  sus  adeptos se  prosternaban ante toda
aparición humana de esta belleza2 (creo que Gérard de Nerval consignó algo semejante
a esto en su Voyage en Orient [Viaje a Oriente].

Mejor aún, un escritor del siglo V de la hégira, es decir, de nuestro siglo XI, Abû
Shakûr Sâlimî, nos remite expresamente a los maniqueos de China, de Khotán y del
Tibet. Ellos adoran, nos dice, todo lo que a sus ojos manifiesta la belleza: luces, aguas
que corren,  árboles,  animales,  porque en todo ser  bello,  en todo objeto  hermoso,  la
divinidad de luz ha hecho su morada. El autor emplea aquí un término característico
del  sufismo,  diciendo:  en  cada  shâhid, es  decir,  en  cada  testigo  de  contemplación.
Subraya su relación con la escuela antes citada, e insinúa naturalmente que los chiitas
participan de esta doctrina.3

Por  último  el  gran  teólogo  Ghazâlî  (m.  1111)  nos  transmite  los  mismos  datos,
precisando que  se  trata  de  los  turcos  de  Extremo Oriente,  es  decir,  turcos  uigures.
Sabemos en efecto que los turcos uigures habían adoptado el maniqueísmo y hay que
subrayar en su honor insigne que su Estado, de duración desgraciadamente efímera, ha
sido históricamente el único en que el maniqueísmo no fue perseguido. En cuanto a
ellos, nos dice Ghazâlî, no tienen una  sharî'at (es decir, una ley religiosa en el sentido
islámico del término), pero tienen un Dios, un Señor, que es el más bello de los seres, y
por eso se prosternan ante todo ser cuya belleza es perfecta, diciendo: es nuestro Dios.
Teólogo  islámico  estrictamente  ortodoxo,  Ghazâlî  evoca  estas  cosas  no  sin  cierto
malestar,  pero admite que están más cerca de la visión de la Luz que los idólatras,
porque veneran la belleza absoluta, no una cosa determinada con exclusión de otra, y
porque veneran la belleza natural, no una belleza fabricada por sus manos.4

Es  posible,  es  incluso  probable,  que  los  heresiógrafos,  en  sus  prejuicios,  hayan
exagerado las cosas. Sin embargo, hay un rasgo fundamental que se discierne, y que nos

2 Cf. el texto citado por Hellmut Ritter, Das Meer der Seele: Mensch, Welt und Gott in den 
Geschichten des Farîduddîn 'Attâr, Leiden, 1955, p. 452.
3 Cf. el texto de este autor poco conocido, ibid., p. 453.
4 Cf. el texto de Ghazâlî, ibid., p. 454.



será confirmado por otras fuentes. Es sin embargo significativo que, hace poco todavía,
se  haya pretendido contra  esos  textos  perfectamente  explícitos  que nada podría  ser
menos maniqueo que esa veneración o adoración de la que hablan, profesada respecto
de todos los  seres  que manifiestan  la  belleza.  Pues,  se  nos  dice,  los  seres  humanos
hermosos, las plantas hermosas, los animales espléndidos, son también cuerpos, seres
materiales, y, como tales, enteramente demoníacos (daêvik). 



La luz divina que impregna el mundo es bella, ciertamente, pero es incorpórea y 
espiritual, y no se manifiesta en las substancias materiales.5 Nos parece que éste es el 
tipo de objeción que, siendo completamente marginal, enreda irremediablemente 
problemas e investigación, pues toma como base de sus afirmaciones lo que 
precisamente está en discusión.

En  efecto,  el  argumento  pierde  totalmente  de  vista  un  modo  de  percepción
simultánea  del  mundo sensible  y  suprasensible  que,  por  no  ser  el  de  la  conciencia
racional de nuestros días, no por eso es menos dispensable para percibir el fenómeno de
la  belleza  que  estamos  tratando.  El  argumento  confunde  implícitamente  la  física
maniquea y la percepción maniquea de la luz con una física cristiana de la encarnación
que  tiene  presupuestos  completamente  distintos.  Un  primer  síntoma  que  hay  que
retener precisa, en efecto, la diferencia respecto de la cristología oficial de los concilios;
se anuncia en el esquema conocido en virtud del cual la cristología del maniqueísmo es
indisociable  de  su  antropología.  Esta  cristología  y  esta  antropología  presuponen,  a
grandes rasgos, una estructura triple del hombre -cuerpo, alma y espíritu-, contraria,
pues,  a  la  dualidad  reduccionista  de  alma  y  cuerpo.  Es  muy  posible  que  nuestra
confusión actual, igual que todo materialismo, ingenuo o científico, tenga su origen en
esta mutilación.

En cualquier caso, sin esta triple estructura, es imposible comprender la relación
que  la  visión  maniquea  establece,  por  una  parte,  entre  aquel  que  denomina  Jesús-
Resplandor, el Yo de luz, el Espíritu salvador (cuya figura alterna en el maniqueísmo
oriental con la de la Virgen de Luz, es decir, la Sofía), y, por otra, el alma sufriente que es
su miembro y que es la parcela de Luz retenida prisionera en las Tinieblas. Una mezcla,
sin duda, pero que no es una fusión similar a la de los cuerpos materiales,  pues la
substancia de luz no puede materializarse. Y son todas esas parcelas de luz prisioneras,
que  esperan  con  impaciencia  tras  la  aparición  de  su  miembro  salvador,  lo  que  los
maniqueos  occidentales,  es  decir,  africanos,  designaban  como  Jesus  patibilis, Jesús
sufriente, clavado por toda la duración de este Eón en la cruz de la materia. En todas
partes  donde  se  presentan  luz,  resplandor,  color  agradable,  perfume  o  sonoridad
deleitosa,  hasta en los minerales,  los metales  y las plantas,  sobre en las flores y los
frutos,  los  maniqueos  veían  al  Jesus  patibilis,  el  alma  de  luz  prisionera.6 Existe  un
acuerdo sorprendente con el testimonio recogido en nuestros escritores islámicos. Jesús
es a la vez la psique sufriente y el  Yo celestial,  el  Espíritu Santo del  que aquella es
miembro: la forma de aparición de la naturaleza luminosa.

5 Véase la extraña carta de W. Henning reproducida ibid., p. 454.
6 Cf. K. Kessler, en Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, vol. XII, p. 
208.



Precisamente esta noción de "forma de aparición" caracteriza de manera inmejorable
el contraste entre  teofanía y encarnación en el sentido corriente de la palabra, y es ese
contraste, señalado por un mismo término técnico (mazhar), el que se encuentra en el
Islam, en toda la teosofía del chiismo y el sufismo. En cuanto a nosotros, podemos sin
duda admirar, por ejemplo, la materia roja de un cuerpo rojo. En cambio, si admiramos
una imagen en un espejo, no es la materia del espejo la que se encuentra hermosa y se
admira, sino la imagen que allí se muestra. El ejemplo del espejo es la comparación a
que recurren tradicionalmente todos nuestros autores para explicar cómo perciben el
fenómeno.



La belleza es la luz que transfigura a los seres y las cosas, sin incorporarse a ellas ni 
encarnarse en ellas; está en ellas a la manera de la imagen irradiante del espejo, que es el
lugar de su aparición. Por eso la adoración de la belleza es la adoración de la luz 
manifestada a través del velo de carne perecedero, sin ser nunca un atributo inherente a 
la materia ni una cualificación de la carne o de la materia.7 La belleza es de esencia 
espiritual; el fenómeno de la belleza es una aparición de lo suprasensible. La teosofía 
ismailí ha insistido especialmente en este punto, y esto nos ayuda a entender más 
correctamente las intenciones atribuidas a los maniqueos del Asia central u oriental.

Es notable que aquel sufí iraní que es tal vez el más representativo de la religión de
la  Belleza,  Rûzbehân de Shîrâz,  en  el  siglo  VI/XII,  multiplique las  alusiones  a  esas
aldeas de Asia central, algunos de cuyos habitantes tenían, en la época, reputación de
una belleza extraordinaria y sobrehumana.8 Una de sus obras en persa, el Jazmín de los
Fieles de amor, es una especie de diálogo autobiográfico en el que se transparenta en cada
página lo que él denomina el sentido profético de la belleza; el sufí es de alguna manera
el profeta de la Belleza absoluta. Y por ello nos es dado comprender cómo y por qué,
para  Rûzbehân  y  sus  discípulos,  el  amor  humano,  lejos  de  contrastar  con  el  amor
divino, es por el  contrario la pedagogía espiritual indispensable para acceder a éste.
Amor divino y amor humano no se presentan a la manera de un dilema, imponiendo
entre ellos una opción, como es requisito indispensable para las vocaciones monásticas
en la cristiandad.  En realidad no se trata de dos amores diferentes,  determinados y
cualificados respectivamente por un objeto diferente (pues Dios no es nunca objeto), sino
que se trata de dos formas de un solo y mismo amor. De uno a otro, no hay transferencia
de un objeto  humano a  un objeto  divino,  sino que existe  una  metamorfosis  que se
realiza en el sujeto, es decir, en el amante. Por eso Rûzbehân distingue expresamente
entre aquellos a los que denomina "piadosos devotos", los sufíes ordinarios, y aquellos
que son propiamente los Fieles de amor. En estos últimos se realiza una metamorfosis
del  modo de percepción del  ser amado; se hacen capaces de percibir  así  la  entidad
omnipresente  de  la  Luz,  es  decir,  de  la  Belleza:  Luz  y  Belleza  que  son  de  orden
suprasensible.

Nos  encontramos  sin  duda  en  presencia  de  una  espiritualidad  que  marca  una
ruptura  decisiva  con  nuestras  categorías  habituales.  Hemos  tratado  de  indicar  muy
sumariamente las raíces de este fenómeno espiritual. Nos parece que la visión maniquea
de la Luz, lejos de ser contradictoria con esta percepción de la belleza, es por el contrario
su  presupuesto.  A  partir  de  ahí  vislumbramos  también  el  interés  de  estas

7 Sobre esta intuición fundamental y su contexto iraní, véase principalmente nuestra edición
de Rûzbehân Baqlî Shîrâzî (m. 606/1209), Le jasmin des Fidèles d'amour (Bibliothèque 
Iranienne, VIII), París, Adrien Maisonneuve, 1958, p. 6 y 19-20 de la introducción en francés.
8 Cf. ibid., p. 101.



comparaciones para todos aquéllos a quienes preocupa el significado de los trovadores
en  relación con el  catarismo.  Un significado que desborda también a  la  civilización
occitana como tal, puesto que hubo igualmente cátaros en el Norte. Y tal vez por eso
vean aquí una invitación a repensar todo este tema aquellos que consideren que los
problemas espirituales no admiten coartadas ni soluciones que otros han decidido de
antemano, pues la urgencia del hombre-espíritu sigue siendo la que es: ni pasada ni
superada.

Marzo de 1961.

V

Del sentido musical de la mística persa1

Quisiera sugerir en algunas páginas cómo se me muestra el  hecho de que, entre
todas  las  místicas  de  las  que  pueden  tener  conocimiento  nuestras  ciencias  de  las
religiones,  la  mística  persa  se  caracteriza  por  haber  tendido  siempre  a  la  expresión
musical, y por haber alcanzado en ella su expresión acabada. La suerte de la música en
los países del Islam no siguió, a lo largo de los siglos, el mismo curso que en Occidente;
sin duda porque aquellos que condenaban su utilización no veían en ella más que un
divertimento  profano.  En  cambio,  lo  que  nuestros  místicos  produjeron  es  algo
equivalente a lo que nosotros denominamos música sacra;  y la  razón de ello  es tan
profunda  que,  si  la  hemos  comprendido,  toda  música,  a  condición  de  que se  haya
entregado a su finalidad suprema, nos parecerá que no puede ser más que música sacra.
Pero, ¿no es ésa una nueva paradoja?

Creo que todo iraní tiene más o menos presente en la memoria el célebre prólogo
del Masnavi de Djalâ-Ioddin Balkhi Rumi, al que en Irán llamamos más habitualmente
Mowlânâ.  Este  prólogo encierra  tal  vez la justificación de la  paradoja  que acabo de
formular.  De ello  me ha convencido un descubrimiento reciente,  en el  curso de mis
investigaciones sobre un eminente pensador iraní, casi desconocido del gran público en
nuestros días, pero que, llegado el momento, merecerá, estoy seguro, figurar en nuestras
antologías  de  la  historia  de  la  filosofía  y  la  espiritualidad;  me  refiero  a  Qâzî  Sa'îd
Qommî, filósofo del siglo XVII. En una de sus grandes obras todavía manuscritas, Qâzî
Sa'îd  Qommî  recuerda  y  comenta  largamente  unas  palabras  de  aquel  que  ocupa

1 Este artículo se publicó inicialmente en Horizons franco-iraniens, diciembre de 1967. 
Curiosamente, éste es -que sepamos- el único texto en que Corbin habla de forma 
significativa de Rumi, el gran místico persa, llamativamente ausente en la obra del 
islamólogo francés. (N. de los T.)



igualmente un lugar eminente en los corazones iraníes, el primer Imam de los chiitas,
Mowlânâ Ali ibn Abî Tâlib. Según esta tradición, el primer Imam dijo un día ante sus
familiares:

Porque había en mi corazón preocupaciones que lo
angustiaban y no he encontrado a nadie a quien con-
fiarlas, he golpeado la tierra con la palma de la mano
y le he confiado mis secretos, de manera que, cada
vez que en la Tierra germina una planta, esa planta
es uno de mis secretos.

Ciertamente, no se trata de un secreto agronómico. La Tierra de la que se trata no es
la tierra que soporta nuestros pasos y que está hoy en vías de ser devastada por las
ambiciones de nuestras desmesuradas conquistas. Es la "Tierra de Luz" que sólo se ve
con los ojos del corazón.



Pero depende de nosotros, de cada uno de nosotros, mirar esa tierra con ojos capaces de 
verla, y, mirándola de ese modo, hacer que la Tierra de Luz nos mire también, nos 
concierna también a nosotros. Depende de nosotros que, golpeando junto con el Imam 
el suelo de esa Tierra de Luz, veamos emerger de ella ciertas plantas que nos revelen 
nuestros secretos apenas presentidos. Y como ocupando un rango preeminente entre 
esas plantas, el filósofo Qâzî Sa'îd Qommî nombra la caña de la que está tallada la flauta
mística, cuyo lamento exhala el prólogo del Masnavi y que, como sabemos, está asociada
a todos los servicios religiosos de la Orden de Mowlânâ.

Todos hemos oído cantar al menos algunos dísticos de ese prólogo:

Escucha la historia que cuenta la flauta de caña, la
de las separaciones cuyo lamento exhala.
Desde que fui cortada del cañaveral, mi queja ha

hecho lamentarse a hombres y mujeres.
El que es abandonado lejos de su fuente original,

aspira a volver al tiempo de su unión.
Mi secreto no está lejos de mi queja, pero la luz

está ausente al ojo y al oído.
El cuerpo no está velado al alma, el alma no está

velada al cuerpo; sin embargo, a nadie le está
permitido ver el alma.

Es de fuego el sonido de esta flauta, no es un
soplo de viento. Quien no posee ese fuego,
¡morirá asimismo!

Ciertamente, nadie ha visto nunca el alma con los ojos con que normalmente vemos
las  cosas  de  este  mundo.  Sólo  se  puede presentir  por  la  queja  de  la  flauta  mística
cortada, en el origen, en la Tierra de Luz. Lo que germina de esa Tierra y de ella fue
separado, la historia del exilio y el retorno, ésa es la obsesión de la mística persa, y eso
es algo que no puede ser visto ni probado de forma racional, algo que no se puede
contar ni se puede ver con la visión directa, sino que sólo el hechizo musical nos puede
hacer  presentir  y  ver,  en  la  medida  en  que  la  audición  musical  llegue  a  hacernos
súbitamente "clarividentes". Y eso es, en muy pocas palabras, lo que quisiera sugerir al
hablar del sentido musical de la mística persa.

Lo indecible que la mística persa se siente en el deber de expresar es una historia
que rompe lo que nosotros llamamos historia, una historia que deberíamos denominar
metahistoria, pues su acontecer se sitúa en el origen de los orígenes,  anteriormente a
todos los acontecimientos registrados y registrables en nuestras crónicas. La epopeya
mística es la del exiliado que, llegado a un mundo extranjero, está en camino para volver



a  su  casa,  a  su  mundo.  Lo  que  intenta  decir  esta  epopeya  son  los  sueños  de  una
prehistoria, la prehistoria del alma, su preexistencia a este mundo, sueños que parecen
ser  siempre  para  nosotros  una  orilla  prohibida.  Por  eso,  en  una  epopeya  como  el
Masnavi, apenas  se  puede  hablar  de  sucesión  de  episodios,  ya  que  todos  ellos  son
emblemáticos, simbólicos. Toda dialéctica discursiva está excluida. La conciencia global
de ese pasado y del futuro al que nos invita más allá de los límites de la cronología, no
pueden alcanzar más que musicalmente su carácter absoluto.

Para experimentar su "Libro santo", ese Masnavi que con frecuencia es denominado
el "Corán persa", los místicos están, por esencia, en el deber de cantar para decir.

Ésa parece también la estructura de toda audición musical que frecuentemente, con
sencillez, se improvisa entre amigos en Irán. El instrumentista comienza con un largo
preludio cuya sonoridad se va amplificando. La voz humana interviene entonces como
en un  crescendo, empezando con sonoridades sordas, para culminar en un paroxismo
patético y descender de nuevo, progresivamente, hacia el silencio. Y el postludio con el
que el instrumento acompaña ese silencio parece perderse finalmente como en arpegios
de una luz lejana, esa luz cuya nueva aurora todo místico anhela.

Lo  que  se  denomina  el  samâ, el  concierto  espiritual,  el  oratorio, desborda,  por
supuesto, el caso de Mowlânâ y de su Orden. Es toda la historia del sufismo iraní la que
aquí está presente, pues aunque algunos maestros rigoristas, incluso puritanos, hayan
tenido el concierto espiritual por sospechoso, otros por el contrario lo practicaron con la
asiduidad de un culto del que cada uno sacaría una impresión conmocionante. Entre
estos últimos, quiero citar al menos a un gran maestro, Rûzbehân Baqlî Shirâzî, en el
siglo XII, compatriota de Hâfez de Shîrâz, al que precede en unos dos siglos y con el que
le unen numerosas afinidades.

Sin embargo, al final de su vida, vemos a Rûzbehân abstenerse de la práctica de la
audición musical; no necesitaba ya de la mediación de sonidos sensibles; escuchaba los
sonidos  inaudibles  en  una  música  puramente  interior.  Es  su  vida  entera  la  que
ejemplifica así esta estructura de la audición musical que evocaba hace un instante. A
uno  de  sus  familiares  que  le  preguntaba  las  razones  de  esa  abstención,  Shaykh
Rûzbehân respondió: "Ahora, es Dios mismo en persona quien me ofrece su concierto (o
Dios mismo en persona quien es el oratorio que yo escucho). Por eso me abstengo de
escuchar todo lo  que ofrece a  mis  oídos cualquiera  que no sea él  (o  cualquier  otro
concierto que no sea él)".

Al término de la experiencia de toda una vida, en el momento en que el oído del
corazón, el del hombre interior, se vuelve indiferente a los sonidos del mundo exterior,



he aquí en efecto que escucha sonoridades que jamás escuchará el hombre disperso,
fuera de sí, arrancado a sí mismo por las ambiciones de este mundo. Lo que el oído del
corazón percibe entonces son unas sonoridades, una música que algunos privilegiados
han percibido también en este mundo, desde más allá de la tumba, hasta el punto de
que el tabique opaco se convertía para ellos en pura transparencia. Un amigo y discípulo
de Shaykh Rûzbehân quedó particularmente inconsolable después de su muerte. Los
dos habían adquirido la costumbre, desde hacía años, de salmodiar juntos la recitación
alternada del Corán todos los días al amanecer. La tristeza del amigo solitario era tal
que, tras la muerte de Rûzbehân, adquirió la costumbre de ir a sentarse, cada amanecer,
en Shîrâz, a la cabecera de su tumba, y allí comenzar solo la salmodia del Corán. Pero
un día,  sucedió que la voz de Rûzbehân se dejó  oír  desde lo  invisible,  y desde un
mundo al otro, o más bien, en el mismo intermundo, los dos amigos retomaron juntos el
canto alternado del Corán. Sucedió así, de aurora en aurora, hasta que el amigo se lo
confió a uno de sus compañeros. "Desde entonces -dice- no volví a escuchar la voz de
Rûzbehân".



Esto parece sugerirnos que, si bien el místico debe cantar para decir, si el sentido de la 
mística es esencialmente musical, ese sentido permanece incomunicable. Desde el 
momento que se tiene la temeridad de comunicarlo, de revelar el instante fugitivo en 
que parece que "el alma deviene visible al cuerpo", entonces ese secreto se nos escapa.

Por tanto, no quiero decir más. Pero desearía, para concluir, que esa sacralización de
la música que realiza la mística persa nos ayude a presentir el sentido de una "belleza"
que es rechazada actualmente en este mundo por una verdadera rabia de negación y
destrucción. Desearía que percibiéramos el significado y la presencia permanente de un
arte que no es una región de la moda. La obra de Mowlânâ, como la obra de Rûzbehân y
de tantos otros que ilustran la historia espiritual de Irán, son esencialmente, en cada
caso,  expresión  de  una  personalidad  que  no  se  verá  dos  veces  entre  los  hombres.
Entonces, a quien verdaderamente lo ha comprendido así, nunca se le ocurrirá pensar
que están "superadas".

París, 1967.



VI
Mística y humor1

Un día u otro, todo buscador comete alguna imprudencia. Así, por ejemplo, yo he
cometido  recientemente  una,  en  el  curso  de  una  conversación  que  sin  embargo  no
parecía encerrar ningún peligro. Se me ocurrió,  pues de mística se trataba, unir dos
palabras que, a primera vista, parecían bastante extrañas entre sí. Eso bastó para que su
asociación  imprevista,  algo paradójica,  esbozara  primero,  después  precisara  y  luego
terminara por imponer lo que se denomina el tema de una conferencia. Y como no hay
que negarse a las solicitudes amistosas, esta tarde debo pagar las consecuencias de mi
imprudencia.

Se ha querido que viniera aquí para hablar de mística ... y humor. Para justificar que
esas dos palabras pueden tener que ver una con otra, habrá que comenzar por dejar
perfectamente claro lo que ambas significan. Eso sería ya una empresa temible,  que
exige la puesta en acción de grandes medios históricos, filosóficos y técnicos. Prefiero no
considerarla sino como una simple charla en el curso de la cual se verá por qué esas dos
palabras -mística y humor- se encuentran unidas una con otra.

El por qué no fue sino la vida y la obra, en el siglo VI/XII, de Shihâboddîn Yahyâ
Sohravardî, al que toda la tradición iraní saluda como el Shaykh al-Ishrâq, el maestro de
esa teosofía de la Luz que se da a sí misma el nombre de sabiduría "oriental", en el
sentido  metafísico  y  no  geográfico  de  la  palabra:  "oriental",  pues,  porque  es
iluminadora, e iluminadora porque es "oriental". Es de Sohravardî de quien se trataba
en la imprudente conversación a la que acabo de aludir; fue pues él, en primer y último
lugar, el responsable de mi imprudencia; debería, pues, estar resentido contra él. Sin
embargo, no me es posible, porque su obra representa, para el filósofo orientalista que
soy, un amor de juventud, y porque finalmente es él quien me ha guiado como de la
mano hasta el  corazón de ese país,  Irán,  hace ahora veinticinco años.  A cambio,  he
consagrado algunos años de mi vida a la restitución y la interpretación de sus obras;
hay, pues, entre él y yo un lazo irremisible, y espero que ese lazo haya sido un punto de
partida para la renovación de los estudios sohravardianos2.

1 Este texto se publicó por primera vez en Collected Papers on Islamic Philosophy and 
Mysticism, Institute of Islamic Studies, Teherán, 1971. (N. de los T.) 
2 Para una relación de los principales trabajos de Corbin sobre Sohravardî, véase 
"Bibliografía" en S.Y. Sohravardî, El encuentro con el Ángel, cit., pp. 36-38. (N. de los T.)



Así  pues,  es  a  él  a  quien  preguntaremos  la  razón del  acercamiento  de  las  dos
palabras: mística y humor. Sin duda hay otros místicos a quienes podríamos preguntar.
Pero es a este gran filósofo y místico iraní a quien nos vamos a dirigir principalmente, y
esto por tres razones fundamentales. La primera es la importancia de su obra, que ha
dominado el horizonte de la filosofía y la espiritualidad en Irán durante varios siglo, y
que parece destinada en nuestros días a un renacimiento.



La segunda es que acaba de aparecer como volumen 17 de la "Bibliothèque Iranienne", 
publicada por nuestro Departamento de Iranología del Instituto franco-iraní de 
investigación en Teherán, el tomo III de las obras completas de Sohravardî. Este 
considerable volumen reúne en un corpus todas las obras escritas en persona por 
Sohravardî, un persa claro y magnífico del siglo XII. La aparición de ese volumen no es 
solamente una fecha señalada para la bibliografía iraní, sino, en general, para los 
estudios filosóficos como tales. Dicho volumen llega a su hora, aunque ligeramente 
retrasado, y ésta es la tercera razón que planteo. En efecto, el volumen de las obras en 
persa habría debido aparecer hace ya más de dos años, si no hubiera sido por detalles 
de impresión, siempre imprevisibles. Pues fue hace dos años y medio, exactamente el 5 
Rajab de 1387 en el calendario islámico lunar, que corresponde al 10 de octubre de 1967 
y al 18 Mehr de 1346 del calendario solar iraní, cuando habríamos debido celebrar el 
octingentésimo aniversario de la muerte como mártir del Shaykh al-Ishrâq, a los treinta 
y seis años, en la ciudadela de Alepo, el 5 Rajab de 587, correspondiente al 29 de julio de
1191. Llevamos pues un retraso de dos años y medio. Ahora bien, cuando se trata de 
ocho siglos, la desviación es mínima, sobre todo para filósofos y místicos 
acostumbrados por vocación a no mirar las cosas más que sub specie aeternitatis. En 
cualquier caso la aparición de este volumen nos permite, especialmente esta tarde, 
conmemorar juntos su octavo centenario, y creo que el sentido de este aniversario se 
propagará en resonancias lejanas en el corazón de nuestros amigos iraníes.

Estas  palabras  me  obligan  ya  a  decir,  o  a  recordar,  algo  más  de  la  obra  de
Sohravardî, puesto que son algunas páginas de su obra las que nos harán comprender la
conjunción necesaria y saludable -en un momento dado- entre mística y humor. Tal vez
algunos recuerden que, el año pasado, habíamos estudiado esencialmente en la obra de
Sohravardî la señal del paso de la epopeya heroica a la epopeya mística. Ese paso es sin
duda un hecho capital  de la  cultura espiritual  de Irán;  lo  verificaremos en un gran
número de esas epopeyas místicas tan características del genio iraní; habría que citar
demasiados nombres aquí, desde 'Attâr, 'Assâr de Tabrîz, Jâmi y tantos otros hasta Nûr
'Alî-Shâh. Haciendo una confidencia, diré que, desde hace mucho tiempo, espero tener
un discípulo a quien poder confiar la tarea de una investigación comparada y profunda
entre el ciclo de la epopeya mística irania y el ciclo de nuestra epopeya mística en el
Occidente medieval. Sé bien que ése no puede ser sino un trabajo de madurez, pero
profundizando  en  ello  se  llegaría  realmente  al  punto  de  contacto  de  nuestras  dos
culturas. Aquí mismo habíamos estudiado el paso en cuestión en algunas páginas que
se podrán encontrar precisamente en la edición de las obras persas de Sohravardî3.

Estaba, a propósito del Graal de Kay Khosraw, el magnífico relato del Graal de un
místico  khosrawaní.  Kay  Khosraw  es  para  Sohravardî  una  figura  ejemplar  de  los

3 Sobre este tema, véase H. Corbin, "De l'épopée héroique à l'épopée mystique", en Face de
Dieu, face de l'homme, cit., pp. 163-235. (N. de los T.)



soberanos extáticos del antiguo Irán, hasta el punto de que es el héroe epónimo de los
khoswâwânîyûn, precursores en el Irán preislámico de los  ishrâqîyûn (los adeptos de la
teosofía de la Luz de nuestro Shaykh, aquellos a los que se denomina ishrâqîyûn-e Iran,
es decir, los platónicos de Persia). 



Además, estaban los episodios del Shâh-Nâmeh, cuyo sentido místico nos es sugerido 
por un relato iniciático de Sohravardî, el que lleva el título "El arcángel teñido de 
púrpura" ('Aql-e sorkh)4: el episodio del nacimiento de Zâl, el niño cuya cabellera lleva 
todavía la huella del mundo de la luz del que viene y que tipifica el alma arrojada al 
desierto de este mundo; después, el episodio de la muerte d Esfandyâr, el héroe de la fe 
zoroástrica, ligado al motivo escatológico de Sîmorgh. Pues, ¿se puede ver a Sîmorgh sin
morir? Y todo esto hacía lamentar que Sohravardî no viviera lo suficiente para tratar así,
de un extremo al otro, el Shâh-Nâmeh de Ferdawsî y enseñarnos a leerlo con ayuda de 
esa hermenéutica simbólica que se denomina el ta'wil, de la misma manera que todos 
los espirituales leen el Corán con la ayuda de esa hermenéutica. Pero ahí mismo vemos 
surgir una clara indicación respecto del sentido de su obra, y también respecto de la 
manera en que la elaboró.

El Shaykh al-Isrâq formuló claramente el sentido de su obra en varias ocasiones:
resucitar la teosofía mística de la Luz y las Tinieblas de los sabios del antiguo Irán,
sabiduría que para él era profundamente diferente de toda filosofía dualista y para cuya
restauración  él  declaraba,  explícita  y  conscientemente,  no  haber  tenido  ningún
predecesor. Mollâ Sadrâ Shîrâzî, su mayor intérprete, lo saluda todavía en el siglo XVI
como "el resurrector de las doctrinas de los sabios de la antigua Persia". Unos tres siglos
antes,  pues,  del  gran  filósofo  bizantino  Gemistos  Plethon,  Sohravardî  elabora  una
doctrina en la que se unen las tradiciones de Hermes, Platón y Zoroastro, el profeta del
Irán antiguo. Se puede decir que realizó, de alguna manera, la repatriación a Irán de
esos sabios que el encuentro de la sabiduría griega y la sabiduría iraní hizo designar en
otra  parte  como  los  "magos  helenizados".  Pero,  ¿cómo  logró  esa  repatriación?
Justamente,  la  interpretación  mística  de  los  episodios  del  Shâh-Nâmeh  a  los  que  he
aludido  nos  lo  muestra:  con  ayuda  de  esa  comprensión  espiritual  que  connota  por
excelencia el término  ta'wîl como hermenéutica de los símbolos, con los recursos, por
tanto,  que le ofrecía el  Islam espiritual,  la  espiritualidad del  Islam místico.  El  ta'wîl
consiste  en  reconducir  una  cosa  a  su  origen,  a  su  arquetipo:  es  descubrir  bajo  la
apariencia exterior de la letra,  o de todo fenómeno, el  sentido esotérico,  es  decir,  el
sentido oculto, la verdad interior. Es por la verdad interior como se comunican entre sí
los elevados conocimientos de todas las sabidurías. Sin duda hay en Sohravardî algo
como el sentimiento de un ecumenismo espiritual, por emplear una palabra muy usada
en  nuestros  días,  pero  un  ecumenismo cuyo  fundamento  sigue  siendo esotérico,  es
decir, oculto, es decir, interior. Si se debe realizar -pero se realiza ya secretamente- es por
las altas cimas,  o  por las profundidades,  no en el  nivel  de las evidencias  exotéricas
comunes, siempre vulnerables, pues siendo accesibles a todos y siendo el soporte de
intereses inmediatos, son accesibles también a todas las pasiones y a todas las traiciones.

4 S.Y. Sohravardî, "El arcángel teñido de púrpura", en El encuentro con el Ángel, Trotta, 
Madrid, 2002, pp. 39-66. (N. de los T.)



De ahí que encontremos, en nuestro Shaykh al-Ishrâq, una concepción tan rigurosa
de  la  filosofía  que,  para  él,  toda  investigación  filosófica,  si  no  desemboca  en  una
experiencia mística, es decir, en una realización espiritual personal, es vana y estéril.
Inversamente,  toda  tentativa  de  alcanzar  la  experiencia  mística  en  ausencia  de  una
formación filosófica seria, corre el riesgo de extraviarse en el desierto de las ilusiones y
la locura. De ahí el punto de partida no menos riguroso de toda investigación filosófica,
formulad como conocimiento de sí.

Esto no significa el conocimiento que cada uno pueda adquirir de sus pequeños
defectos y sus grandes virtudes. No es eso lo que entiende el filósofo. Lo que quiere
decir adquirir conocimiento de sí es tomar conciencia de lo que implica el hecho de un
sujeto que se conoce a sí mismo, que tiene conciencia de sí mismo. En otras palabras, es
despertarse a sí mismo, a todo lo que implica una expresión como ésta: yo me conozco,
tengo conciencia de mí. Ese yo que así se expresa es puesto en presencia de un Sí mismo
que es diferente a ese yo que habla en primera persona, puesto que éste le toma como
objeto de su conocimiento. Tan diferente incluso, que ese  Sí mismo le parece de una
substancialidad infinitamente más estable y permanente que ese  yo que lo descubre y
que se refiere a él; descubrimiento que, al término de su afloramiento, puede llegar a la
visión interior de ese Sí mismo, que entonces aparece como el maestro interior, el guía
personal.  El  descubrimiento  es  tan  perturbador  y  sus  efectos  se  propagan  tan
profundamente en todas las dimensiones de la vida, que lo que mejor lo recapitula es la
célebre frase: "Quien se conoce a sí mismo conoce a su Dios". Es una frase sobre la que
se  han escrito  muchos  libros  en  el  islam,  pues  formula  la  más  elevada experiencia
interior  del  hombre  espiritual.  Justamente,  algunas  obras  de  Sohravardî  tienen  por
objeto describir este encuentro interior y las condiciones que lo preparan.

Constatamos así que esta espiritualidad está orientada hacia una cierta concepción
del  hombre,  cuyo ideal,  en el  límite,  está  formulado en  la  designación del  Hombre
Perfecto  (al-Insân  al-Kâmil; ya  los  hermetistas  decían  anthrôpos  teleios). El  Hombre
Perfecto es  aquel  que en la terminología  mística  se  designa también como el  "Polo"
(Qotb), el polo místico, aquél que la masa de los hombres en general ignora y no puede
sino  ignorar,  por  más  que  sin  la  existencia  de  ese  polo,  aún  en  secreto,  la  especie
humana no podría perseverar en el ser y se abismaría en n cataclismo final, pues es por
él  como se  comunican  todavía  el  mundo superior  invisible  y  el  mundo de  nuestra
realidad cotidiana. En terminología chiita, sabemos que el término "polo", o la expresión
"polo de los polos", designa al Imam oculto. Además, allí donde se utiliza, es raro que
no haya al menos algo así como un criptochiismo. Y ése es tal vez el sentido último del



proceso  que  los  'olamâ de  Alepo  entablaron  contra  nuestro  Sohravardî  cuando,  sin
querer  entrar  en las sutiles  distinciones  filosóficas  que presupone la profetología,  le
reprocharon  sostener  en  sus  libros  que  Dios  podía,  en  cualquier  momento  y  en
cualquier tiempo, crear un profeta. Nuestro Shaykh no les respondió, por desgracia, con
el humor que testimonian algunas páginas de sus libros, sino con el ímpetu de su ardor
juvenil. Tal vez se sentía protegido por la amistad de al-Malik al-Zahîr, gobernador de
Alepo,  y  del  propio  hijo  de  Salâheddîn  (el  Saladino  de  las  Cruzadas).  Pero  nos
seguiremos preguntando qué motivo le había arrastrado en aquel viaje funesto a Alepo,
donde no encontraba ni el clima espiritual de Irán, el de su país natas de Sohravard, ni
el que le había acogido entre los príncipes selyúcidas de Anatolia. En tres ocasiones los
'olamâ de  Alepo  intervinieron  ante  Saladino  para  conseguir  su  ejecución.  En  tres
ocasiones Saladino debió amenazar con la desgracia a su propio hijo al-Malek al-Zahîr
si continuaba protegiendo a su amigo. Y es así como el Shaykh al-Ishrâq murió mártir
en la ciudadela de Alepo, el  5 Rajab 587, 29 de julio de 1191. Tenía exactamente,  lo
recordaba hace un momento, treinta y seis años.



A pesar de su juventud nos ha dejado una obra considerable, obra que, a lo largo de los 
siglos, ha alimentado la vida filosófica y espiritual de sus discípulos, los ishrâqîyûn, 
aquéllos a los que se llama también "platónicos de Persia". Esta obra nos parece 
especialmente rica en perspectivas que permanecen desaprovechadas y que podrían 
estimular en nuestros días cuestiones muy distintas a las que son habituales entre 
nuestros contemporáneos y que nos empujan hacia un desconcierto y un desorden 
generalizados en el ámbito intelectual; esas perspectivas podrían permitirnos el acceso a
un continente del alma que, para muchos, es hoy un continente perdido.

Diré  dos  palabras  acerca  del  contenido  de  esta  obra:  globalmente  podemos
diferenciar una tetralogía de obras filosóficas poderosas, cuya cima está constituida por
el Libro de la teosofía oriental, que contiene la suma del pensamiento de nuestro Shaykh y
cuya intuición, según él nos dice, le vino súbitamente, en un día maravilloso, aunque
luego necesitara largos meses para redactarlo.  Además, hay algunas obras de menor
extensión:  unas filosóficas,  pero en el  sentido sohravardiano de la  palabra,  es  decir,
donde la filosofía desemboca indefectiblemente en el memento de la vida espiritual; las
otras propiamente místicas, algunas de las cuales están redactadas en forma de relatos
de iniciación personal, otras en forma de parábolas o de historias simbólicas. Unas están
en  persa,  otras  en  árabe.  Son  los  tratados  redactados  en  persa  los  que  se  pueden
encontrar reunidos a partir de ahora en el volumen publicado en conmemoración del
octavo centenario de su muerte.

Aquí, llegamos al centro de nuestra charla, pero ese centro no podemos alcanzarlo
más que recorriendo los caminos que he intentado trazar a grandes rasgos.

Acabo  de  evocar  la  forma  que  revisten  los  tratados  místicos  de  Sohravardî,  y
anteriormente había indicado que en algunas páginas de esos tratados encontramos el
testimonio  de  un  humor  sui  generis. Entonces,  tal  vez  habría  que  comenzar
respondiendo a las dos preguntas planteadas al principio: ¿qué es la mística? ¿qué es el
humor? Preguntas temibles, a las que ni siquiera estoy seguro de que se pueda dar una
respuesta satisfactoria. Señalaré simplemente, en primer lugar, que el término "mística"
es una de las palabras más profanadas y mancilladas en nuestros días, empleada con
una ligereza y una inconsciencia ridículas,  en ocasiones o en ámbitos en los que no
pintaría  absolutamente  nada si  se  conociera  realmente  su  sentido.  Y  no  creo  ser  el
primero  en formular  esta  protesta.  Precisemos,  pues,  que la  empleamos aquí  en su
sentido riguroso, tal  como se puede usar en un contexto religioso o metafísico y tal
como  implica  su  etimología  griega.  Mystikos es  lo  que  está  oculto,  invisible  a  las
facultades de percepción sensible, inaprensible en el nivel de las evidencias comunes y
por los órganos de percepción común. Mística está, en cuanto a la palabra y en cuanto a
los hechos, esencialmente asociada a misterio, a lo que en la Antigüedad se denominaba



religiones  de  misterios,  cuyos  iniciados  recibían  el  nombre  de  mistos (misterios  de
Eleusis, de Mitra, etc.). La palabra griega mystikos es, pues, equivalente de bâtin, ghayb,
makhfî, mahjûb, penhân, etc.

Pero, entonces, ¿qué es penetrar místicamente en el mundo del misterio? Es una
penetración que no se realiza ni por las facultades de percepción sensible,  ni por el
entendimiento racional,  y sin embargo es una penetración que tiene enteramente un
alcance noético, es decir, cognitivo (y es a esto a lo que corresponde en persa el empleo
de la palabra 'erfân).



Es una penetración que nos arranca a todas las evidencias en las que se basa la 
conciencia común; si llamamos a ésta conciencia de vigilia, para el místico, al contrario, 
esta pretendida conciencia de vigilia no es más que un pesado sueño, el sueño de la 
ignorancia y la ceguera espiritual. Lo que al común de los hombres le parece el día 
deviene entonces el mundo de la noche, y a la inversa. Los órganos de penetración -se 
los denomine visión interior, luz del corazón, imaginación activa, centros del cuerpo 
sutil, etc.- están generalmente atrofiados y paralizados en el hombre ordinario de 
nuestros días, que ni siquiera tiene ya idea de su existencia. Esta penetración es 
verdaderamente una entrada en la cuarta dimensión, aquella que Sohravardî designa con 
una expresión persa que él mismo forjó: Nâ-kojâ-âbâd, el "país del no-dónde", pero esa 
expresión no se podría traducir por "utopía" sin incurrir en el peor de los 
contrasentidos. Es un país (âbâd), un país real, pero cuyas coordenadas es imposible fijar
en nuestros mapas geográficos, pues existe un hiato entre el mundo exterior o exotérico 
y el mundo interior o esotérico, el Malakût, el mundo del Alma. Es un país donde las 
relaciones de distancia local son sustituidas por relaciones de distancia entre estados 
interiormente vividos. Para llegar a ese puro espacio del alma es necesario, como dicen 
nuestros místicos, salir de la cripta cósmica, emerger al exterior. Ninguna nave espacial, 
por perfeccionada que esté, nos aproximará nunca a él. Es más, los mundos sutiles, los 
seres de luz a los que se une el peregrino místico, han estado ahí desde siempre; sólo 
nuestra ceguera espiritual nos impedía verlos. como dice Sohravardî, si se le devolviera 
la vista a un ciego de nacimiento y viera el sol por primera vez, tal vez preguntaría al 
sol: ¿por qué no estabas ahí antes?

Con  estas  palabras  creo  sugerir  por  qué  es  capital  que  una  cultura  espiritual
disponga de una metafísica y de una teoría del conocimiento que haga justicia a estos
mundos,  intermedios  entre  lo  inteligible  y  lo  sensible,  y  podemos  decir  que con  la
filosofía  del  Ishrâq la  cultura  iraní  ha  dispuesto  de  esa  metafísica  y  esa  teoría  del
conocimiento. Ciertamente, nosotros hemos tenido su equivalente en Occidente, pero
hace tal vez algo más de tres siglos que la hemos perdido, y ése es un aspecto de la
tragedia  de  nuestra  filosofía.  Para  prevenirse  contra  un  aspecto  de  esa  tragedia
Sohravardî quiso establecer una salvaguarda, imponiendo a toda vocación mística una
sólida formación filosófica. Pues si el hombre no puede prescindir de un contacto con el
Malakût,  tratar  de alcanzar un mundo al  que se le  ha cortado el  acceso implica,  en
determinadas condiciones  culturales,  ciertos  peligros.  Es  importante ver  cara  a cara,
para hacerle frente, ese peligro al que está expuesto el místico que se aventura en Nâ-
kojâ-âbâd.  En  pocas  palabras,  ese  peligro  es  el  que  los  psiquiatras  de  nuestros  días
designan como "esquizofrenia" bajo sus múltiples aspectos, y que es la imposibilidad
del visionario de distinguir entre el mundo interior de sus visiones y el mundo de la
realidad cotidiana. ¡Actualmente, no pasa un día sin que las informaciones nos den a
conocer lamentables ejemplos de ello! Sin llegar a ese extremo, puede ocurrir que el
privilegio de una experiencia supranormal determine en el sujeto lo que los psicólogos



de nuestros días llaman inflación del yo, complejo de superioridad ... En tales casos, la
experiencia que debería hacer del sujeto un renunciante, y, por eso mismo, un guía para
otros hombres, le despierta a ambiciones mundanas o políticas de las que se convierte
en juguete; en resumen, todo lo contrario de lo que hace un derviche, un renunciante. Ése
es  el  peligro  que  se  puede  denominar  subjetivo a  que  se  expone  el  místico  cuya
preparación es insuficiente.



Hay otro, que podemos denominar peligro objetivo. Superado el primer peligro, si el 
místico quiere describir su experiencia, describir lo que ha visto y oído, los mundos y 
los acontecimientos de los que ha sido testigo, ¿cómo lo hará sin violar el secreto?, ¿sin 
exponer ese secreto a la incomprensión, a la burla, al escarnio de los ignorantes?, ¿sin 
entregar, por consiguiente, el tesoro que le ha sido confiado a las manos de los indignos,
de quienes no son sus herederos? En pocas palabras, ¿cómo podrá hacerlo sin violar lo 
que, en la tradición esotérica occidental, se denominó la disciplina del arcano? Y sabemos 
cómo y por qué, bajo el nombre de taqîyeh, esta disciplina está prescrita por los Imames 
del chiismo; sabemos cómo Sohravardî se preocupó de ello, hasta el punto de que había 
inventado para su gran Libro de la teosofía oriental una escritura secreta. Uno de sus 
relatos místicos, la Epístola sobre el estado de infancia5, nos muestra al peregrino novicio 
hablando atolondradamente de secretos místicos a un desconocido que termina 
tratándole duramente y tomándole por loco; más grave todavía, esta indiscreción tiene 
por resultado la pérdida de la presencia de su shaykh, es decir, de su guía interior, al 
que no volverá a encontrar.

¡Bien! Es el  momento de que nos planteemos la pregunta:  ¿qué tiene que ver el
humor con la mística? En primer lugar, pienso que existe un consenso general en cuanto
a que no hay ninguna definición posible del humor, y hace mucho tiempo que se ha
renunciado a encontrar una, incluso por parte de nuestros amigos británicos que, sin
embargo, están particularmente al tanto de la cuestión. En consecuencia, no lo intentaré
yo  tampoco.  Pero,  si  no  podemos  encontrar  una  definición  satisfactoria,  tal  vez  sí
podamos  constatar  algunos  de  sus  efectos.  Propondré  que  el  humor  implica  la
capacidad  de  alejarse,  de  retirarse,  de  tomar  una  cierta  distancia,  respecto  de  uno
mismo y de las cosas; y esa retirada proporciona la capacidad de no tomarse totalmente
en serio aquello que,  en el fondo de uno mismo, uno se toma, de forma inevitable,
terriblemente en serio; pero se hace entonces sin traicionar su secreto. A falta de esa
distancia respecto de las cosas, se corre el riesgo de convertirse en cautivo y víctima de
ellas. En cambio, si se es capaz de tomar esa distancia, la crispación del rostro, el gesto
patético, la actitud defensiva, incluso agresiva, ceden su lugar a una sonrisa, tal vez
apenas esbozada.

Esta breve indicación, sobre la que no quiero insistir demasiado, puede bastar ya,
espero, para hacernos entrever que la relación entre la mística y humor consiste en que
el humor es tal vez la salvaguarda del místico en el sentido de que le preserva del doble
peligro que describía hace un instante como peligro subjetivo y peligro objetivo. Y es al
propio testimonio de Sohravardî al que podemos apelar para ello. Más exactamente,
para el  primer caso, será el doble testimonio de Avicena (Ibn Sînâ) y de Sohravardî,
puesto que el ejemplo que voy a proponer lo tomaré del Relato del pájaro compuesto en

5 "L'épitre sur l'état d'enfance", en S.Y. Sohravardî, L'Archange empourpré, Fayard, París, 
1976, pp. 383-412. (N. de los T.)



árabe por el filósofo Avicena y traducido al persa por Sohravardî. Como relato místico,
el  Relato del pájaro es una pequeña obra maestra de Avicena; se puede encontrar una
traducción francesa en mi libro sobre Avicena, que tiene ya una decena de años6, en el
que traté de mostrar su lugar en el ciclo de los relatos avicenianos, situándolo en el
contexto de lo que habría sido la "filosofía oriental" de Avicena si el manuscrito de ésta
no hubiera sido destruido durante el saqueo de Ispahán y si Avicena hubiera tenido
tiempo para reescribirla.

Más todavía, conviene situar ese relato en el ciclo que se desarrolló alrededor de ese
símbolo del pájaro desde Ghazâlî hasta la gran epopeya mística de 'Attâr. Sus orígenes
son lejanos. La primera referencia que nos viene a la memoria es el  Fedro  de Platón,
donde el alma es imaginada a semejanza de una energía cuya naturaleza sería la de un
carro alado que lleva un auriga igualmente provisto de alas. Y es también la imagen
magnífica de la procesión celestial de las almas tras la de los dioses y de la caída de
algunas de ellas. "Pertenece a la naturaleza del ala -escribe Platón- ser capaz de llevar
hacia lo alto lo que es pesado, elevándolo del lado donde habita la raza de los dioses, y
entre todas las cosas que tienen relación con el cuerpo, es el  ala la que tiene mayor
participación en lo divino".  Esto en cuanto al  símbolo del  pájaro,  del  que hay otros
ejemplos magníficos, por ejemplo en algunos salmos maniqueos.

Vayamos  ahora  al  relato  de  Avicena  traducido  por  Sohravardî.  Su  exordio  es
patético: "¿No habrá nadie entre mis amigos -pregunta el autor- que me preste un poco
de atención a fin d que pueda confiarle una parte de mi tristeza? [...] ¡Hermanos de la
Verdad! Despojaos de vuestra piel, como se desprende la serpiente de sus escamas [...]
Amad la muerte, a fin de permanecer vivos. Estad siempre en vuelo; no escojáis un nido
concreto,  pues  es  en  el  nido  donde  se  captura  a  los  pájaros".  Hay  así  dos  páginas
magníficas en este tono. Después, el  narrador cuenta su historia:  cómo un grupo de
cazadores tendieron sus redes y le apresaron con toda una bandada de pájaros de la que
formaba parte; cómo en su cautividad lo olvidó todo: su origen, su pertenencia a otro
mundo, y, finalmente, perdió incluso la conciencia de los lazos que le trababan y de la
estrechez  de  su  jaula.  Cómo  después  vio  un  día  otros  pájaros  que  habían  logrado
liberarse y terminó por unirse a ellos; cómo juntos emprendieron el vuelo, franquearon
las altas cumbres, recorrieron los elevados valles de la montaña de Qâf, es decir, de la
montaña  psicocósmica,  al  precio  de  esfuerzos  agotadores;  cómo  encontraron  a  sus
hermanos en los alrededores de la Ciudad del Rey, y cómo allí fueron recibidos por éste,
cuya belleza les llenó de estupor; cómo finalmente se realizó su regreso, esta vez en
compañía del mensajero del rey, portador de una orden para aquellos que habían atado

6 H. Corbin, Avicena y el relato visionario, Paidós, Barcelona, 1995. (N. de los T.)



el  lazo y que eran los únicos que podían desatarlo.  No puedo insistir  sobre ningún
detalle, sino únicamente sobre el repentino cambio de tono que se produce al final del
relato.

El lector había sido llevado por la contemplación de "aquel que es todo entero el
Rostro que tú contemplas, todo entero una Mano que da", y he aquí que súbitamente el
narrador,  poniéndose por  adelantado en  el  lugar  de los  escépticos  que acogerán su
relato con una dulce ironía, escribe estas líneas: "Más de uno de mis amigos me dirá:
'Debes  de  tener  la  mente  algo trastornada;  incluso es  probable  que te  hayas  vuelto
completamente loco. ¡Veamos! Tú no has volado nunca. Es sencillamente tu razón la que
ha volado. Ningún cazador hizo nunca de ti su presa; es tu sentido común el que ha
sido cazado. Además, ¿cómo un hombre puede emprender el vuelo? ¿Y cómo puede un
pájaro ponerse a hablar? No, realmente deberías ponerte a régimen: beber infusiones,
tomar  baños  calientes,  inhalar  aceite  de  nenúfar,  vigilar  tu  alimentación;  nada  de
cansancio excesivo, ni veladas nocturnas prolongadas. Siempre te hemos conocido como
un hombre sensato. Viéndote así trastornado, la preocupación nos embarga, y nosotros
mismos nos sentimos por ellos completamente enfermos'."



Creo que las líneas en las que se da libre curso al humor del médico Avicena tienen una 
virtud ejemplar; el místico ha hablado, ha intentado contar su aventura. Pero sabe de 
antemano cómo la recibirán las personas razonables; la acogerán como tantos 
historiadores de la filosofía han acogido a los neoplatónicos, a Proclo, Jámblico y sus 
émulos. ¿Qué sucederá? Si trata de hacerles frente, oponiendo un argumento a otro 
argumento, se volverá infinitamente vulnerable; no convencerá a ningún escéptico, pero 
tal vez se convenza él mismo, cada vez más, de la excelencia de su caso. Y ahí está 
perdido, frustrado, bueno tal vez como ejemplo de esquizofrénico. Lo que debe hacer es 
efectuar ese retroceso, formular de antemano, con total claridad de conciencia, lo que 
los escépticos y los agnósticos le van a oponer; entonces, lo que en estos últimos habría 
sido una crítica negativa, agresiva, se convierte en él en un triunfo del humor gracias al 
cual se desliza entre las manos de los escépticos. El humor es su doble salvaguarda, 
pues al tiempo que le previene contra toda ebriedad y toda inflación del yo, borra los 
efectos de lo que hubiera podido ser una violación de la disciplina del arcano. Sólo 
comprenderá aquel que tenga capacidad para ello y que sea digno de comprender; los 
otros nada verán allí. Pero igualmente, hacia todo y contra todo, habrá transmitido su 
mensaje. Es, pues, simultáneamente como el místico encuentra su salvaguarda contra el 
peligro subjetivo y el peligro objetivo que le amenazan. Y esta salvaguarda la encuentra 
hablando el lenguaje de los símbolos. Y sucede que este lenguaje está, como en Avicena, 
como en Sohravardî, inspirado por un humor superior.

Pero entonces, ¿qué es exactamente un símbolo? Para decirlo de forma rigurosa, lo
mejor es remitirnos al significado de la palabra griega symbolon. El verbo symbolleîn, en
griego, quiere decir aglomerar, reunir. Por ejemplo, dos hombres se conocen por azar
como invitados ocasionales. Antes de separarse, rompen en dos un anillo o un terrón de
arcilla; cada uno coge la mitad; cada uno de los dos trozos será entonces el symbolon del
otro. Podrán pasar años y años, con todos los cambios que ello supone, pero si unen sus
respectivos symbolon podrán reconocerse como los que antaño se encontraron. En el caso
de nuestros metafísicos místicos, cada  symbolon pertenece a su universo respectivo: el
mundo invisible del Malakût, por una parte, el mundo visible de la percepción sensible
por otra. Los dos juntos, el symbolon de uno y el symbolon del otro, forman una unidad
superior, una unidad integral. Pues el hecho de que aquí un symbolon se una con el otro
anuncia que el mundo visible  simboliza con  el mundo invisible, si hablamos la lengua
que todavía conocía Leibniz. Ahí está la fuente de la célebre frase de Goethe, al final del
segundo  Fausto: "Todo lo efímero no es nada más que un símbolo" (podríamos decir
también:  nada  menos  que  un  símbolo).  Captamos  así  inmediatamente  la  diferencia
entre  el  símbolo  y  lo  que  corrientemente  se  denomina  hoy  alegoría. La  alegoría
permanece en el mismo nivel  de evidencia y de percepción. El  símbolo garantiza la
correspondencia  de  dos  universos  que  están  en  niveles  ontológicos  distintos:  es  el



medio, el único medio, de penetración en lo invisible, en el mundo del misterio, en lo
esotérico. 

Cuando hace un momento hablaba de la importancia que para una cultura tiene el
disponer de una filosofía que garantice la función de los símbolos, la validez ontológica,
"objetiva", del mundo intermedio entre lo inteligible y lo sensible, es a esto a lo que
aludía. La idea de esta región intermedia presupone la triple articulación de lo real con
el mundo de lo inteligible (Jabarût), el mundo del alma (Malakût) y el mundo material,
tríada a la que corresponde la tríada antropológica: espíritu, alma, cuerpo. 

Desde el momento en que la antropología filosófica lo redujo a una díada, alma y
cuerpo,  o  si  se  prefiere  espíritu  y  cuerpo,  se  ha  acabado  con  la  función  noética,
cognitiva, de los símbolos. Ahora bien, esta tríada, abolida en Occidente desde el siglo
IX, no ha subsistido más que en escuelas filosóficas o teosóficas a las que se califica, sin
duda,  erróneamente,  de  marginales.  El  cartesianismo  no  conocía  ya  más  que  el
pensamiento  y  la  extensión.  No  había  más  que  las  percepciones  sensibles  y  los
conceptos  abstractos  del  entendimiento.  Es  entonces  el  inmenso  mundo  de  la
Imaginación,  en  sentido  propio  el  mundo  del  Alma,  el  que,  identificado  con  lo
imaginario, con lo irreal, está abocado a la decadencia. 

Es muy sorprendente observar con qué cuidado Sohravardî y los ishrâqîyûn se han
ocupado de la metafísica de la Imaginación. Precisamente porque reconocían su papel
ambiguo,  la  mantienen  sólidamente  centrada  entre  lo  inteligible  y  lo  sensible.  Al
servicio  de lo  inteligible,  es  decir,  de  la  Inteligencia  (el  Noûs griego),  su función es
presentar la idea velada bajo la forma de la imagen, es decir, del símbolo. Los personajes
y los acontecimientos de una parábola son símbolos, y por eso la parábola es también la
única  historia  verdadera.  En  cambio,  cuando  la  imaginación  se  deja  cautivar
enteramente  por  las  percepciones  sensibles,  revoloteando  de  una  a  otra,  está
literalmente "descentrada" y se pierde en lo irreal. En el primer caso, la imaginación
activa es el  órgano de penetración en un mundo real,  que debemos designar con su
nombre propio, a saber, lo imaginal; en el segundo caso, la imaginación no segrega más
que lo imaginario. En el primer caso, la imaginación es, para Sohravardî, el árbol celestial
que  emerge  en  la  cumbre  del  Sinaí,  en  el  que  los  sabios  recogen  los  elevados
conocimientos que son el "pan de los Ángeles". En el segundo caso, es el árbol maldito
del que habla el Corán. En nuestros días se habla mucho de la civilización de la imagen;
pienso  que  en  este  tema  nuestros  filósofos,  ishrâqîyûn  y  otros,  tienen  mucho  que
enseñarnos. Sin duda es un asunto muy complejo, a propósito del cual temo parecer
oscuro a fuerza de concisión, pero el tiempo no me permite citar más que lo esencial.
Nos  encontramos  aquí  en  la  fuente  del  genio  sohravardiano,  en  la  fuente  de  una



inspiración que le permite pasar de un registro a otro, como en un gran órgano, y así
presentarnos en símbolos y parábolas de relatos iniciáticos lo que expone por otra parte,
en sus grandes libros, de forma teórica y sistemática.

Me referiré sólo a tres ejemplos, tomados de un tratado de Sohravardî que no tiene
la forma de un relato continuado, sino de una rapsodia que encadena uno tras otro varios
relatos simbólicos7. Vemos aparecer allí al pueblo de las tortugas, el pueblo de las hadas,
el pueblo de los murciélagos. Por supuesto, no se trata de zoología, sino de otros tantos
símbolos de aquellos que,  entre los humanos, son ignorantes espirituales,  ciegos del
alma.  Son reconocibles  en  su  forma simbólica  porque su forma  interior  oculta,  por
consiguiente, su forma verdadera, simboliza con aquélla. Y ahí está toda la diferencia, con
relación a la puesta en escena de su vida cotidiana que no da a conocer más que su
forma aparente. Al mostrarse bajo sus formas simbólicas, se nos muestran tal y como
son en realidad en el mundo imaginal, tal como su ignorancia o su ceguera los fija en
una relación completamente negativa con el Malakût, el mundo del Alma. Es su verdad, o
más bien su falsedad interior, la que estalla, proyectada sobre el trasfondo de evidencias
que los superan, y es ahí donde se da libre curso al humor de un gran místico como
Sohravardî.

Un primer ejemplo: lo que está en discusión es Nâ-kojâ-âbâd, el país del "No dónde",
fuera de las dimensiones del espacio sensible. Se puede escribir a este respecto un sabio
tratado de metafísica sobre el hiperespacio. Pero puede suceder también que la doctrina
sea vivida hasta el  punto de que ya no sea una teoría,  sino que se convierta en un
acontecimiento  real del alma. Se tiene entonces al místico en lucha con el pueblo de las
tortugas. El pueblo de las tortugas observaba un día desde la orilla las evoluciones de
un  pájaro  multicolor  en  la  superficie  del  mar:  tan  pronto  se  sumergía,  tan  pronto
reaparecía. Una de las tortugas se preguntó: "Este pájaro, ¿es de naturaleza acuática o
aérea?. Otra tortuga respondió: "Si no fuera acuática, ¿qué haría en el agua?". Pero una
tercera dijo: "Si fuera acuático, no podría vivir fuera del agua". Había entre las tortugas
un sabio juez al que preguntaron. El juez les dijo: "Observadlo bien. Si puede vivir fuera
del agua, es que el agua no le es necesaria. La prueba es el pez, que no puede vivir fuera
del agua". En lo alto, se levanta una gran ráfaga de viento; el pájaro de bellos colores
emprende su vuelo  y  desaparece entre las  nubes.  ¿Comprenderán las  tortugas? No;
empiezan por  pedir  al  sabio  que se explique.  Éste  les  responde de  manera alusiva,
citándoles algunas frases de grandes espirituales,  culminando con la declaración del
místico al-Hallâj relativa al Profeta: "Él guiñó el ojo fuera del dónde", es decir, su visión

7 H. Corbin se refiere en las páginas siguientes a diversos pasajes de "La langue des 
fourmis", en S.Y. Sohravardî, L'Archange empourpré, cit., pp. 413 y sig. (N. de los T.)



interior le elevó sobre las dimensiones y orientaciones del espacio sensible. Entonces las
tortugas  se  enfurecen:  "¿Cómo -preguntan-  un ser  que está  localizado en el  espacio
puede  salir  del  lugar? ¿Cómo  se  puede  sustraer  a  las  direcciones  y  coordenadas
espaciales?  (recordemos  el  final  del  Relato  del  pájaro). El  sabio  les  responde:
"Precisamente  por  eso  os  he  contado  todo  lo  que  os  acabo  de  decir".  Entonces  las
tortugas,  indignadas,  le  lanzan  piedras  y  tierra:  "¡Vete!  ¡Te  destituimos,  no  te
reconocemos como juez!".

Un segundo ejemplo. Esta vez, lo que está en cuestión es la relación del día con la
noche. Lo que les parece día a los ciegos del alma, no son más que tinieblas para quien
tiene la visión espiritual; y, a la inversa, lo que es para él el pleno día, no es sino noche
peligrosa y amenazadora para quienes no tienen la visión espiritual. Es así como una
abubilla (la abubilla es el pájaro del sabio Salomón) se detuvo, en el curso de uno de sus
viajes, en el pueblo de las hadas. Ahora bien, como sabe todo el mundo, la abubilla tiene
una vista penetrante, mientras que las hadas son completamente miopes. La abubilla
pasa la  noche charlando con las  hadas y,  al  amanecer,  quiere  ponerse de  nuevo en
camino.  Pero  las  hadas  se  oponen  a  ello  con  violencia:  "¡Desdichada!  ¿Qué  es  esta
innovación? ¿Desde cuándo se pone una en camino cuando se hace de día? La abubilla
responde que es precisamente al amanecer cuando conviene ponerse en camino. Las
hadas  responden:  "¡Pero  estás  completamente  loca!  ¿Cómo  se  puede  ver  algo  al
amanecer, en la oscuridad del día, cuando el sol pasa por la región de las tinieblas?".
"¡Pero es todo lo contrario!", responde la abubilla. La discusión se encona, las hadas
presionan a la abubilla para que se explique, y entonces ésta formula la profesión de fe
de un gran místico: "Quien ve durante el día, no puede sino testimoniar lo que ve. ¡He
aquí que yo veo! Yo estoy en el mundo de la Presencia, en el mundo de la visión directa.
El  velo  ha sido levantado.  Las  superficies  que resplandecen,  las  percibo como otras
tantas revelaciones sin que la duda haga mella en mí". Entonces las hadas, heridas por el
comportamiento del pájaro que pretende ver en pleno día, se abalanzan, con uñas y
pico, sobre los ojos de la abubilla, gritándole entre burlas: "¡Eh! La-que-ve-durante-el-
día". La abubilla comprende finalmente que no tiene salida: lo que es para ella el pleno
día de los mundos espirituales suprasensibles, no son sino tinieblas que desorientan a
quienes sólo ven lo que ven sus ojos de carne. 

Comprende  que  las  hadas  la  matarán,  pues  atacan  sus  ojos,  es  decir,  su  visión
interior, y un místico no podría sobrevivir en ese mundo si llegara a estar privado de su
visión interior. Comprende que es necesario volver a la disciplina del arcano, conforme
al sabio precepto: "No hables a las gentes más que en función de lo que son capaces de
entender". Entonces, para librarse de sus enemigas, les dice: "Por supuesto, yo soy como



vosotras, como todo el mundo, y no puedo ver nada durante el día. ¿Cómo podría ver
con claridad en pleno día?". Entonces las hadas, tranquilizadas, dejan de atormentarla.
Hasta el momento en que logra partir, la abubilla finge ceguera, aunque eso le haga
sufrir mil tormentos en el alma, pues es duro no poder contar a otros las maravillas que
se están viendo. Pero, nos recuerda el autor, es una ley divina que no tiene excepción:
"Divulgar el secreto divino ante los indignos es un crimen de impiedad (kofr)". Y es esto
lo que fundamenta la necesidad del esoterismo. ¡Sorprendente! Este debate del místico
persa del siglo XII, en lucha con las fuerzas que quieren encerrarle en las tinieblas de su
noche, lo volvemos a encontrar configurado bajo la misma imagen en un escritor ruso
de nuestros días, Alexandre Solzhenitsyn, cuando éste dirige a todos aquellos que se
niegan a escuchar la melopea del hombre solo, esta adjuración patética:  "Limpiad la
esfera de vuestro reloj. Ni siquiera sospecháis que, fuera, es de día".

Por último, un tercer ejemplo, cuyo tema enfatiza el relato que acabamos de leer. La
parábola de nuestro shaykh pone en escena esta vez a un pueblo de murciélagos y un
inocente  camaleón.  Cómo  había  surgido  la  discusión  entre  ellos,  se  deja  a  nuestra
imaginación. Lo cierto es que el odio de los murciélagos contra el camaleón es tal que
proyectan  una  expedición  aprovechando  las  tinieblas  de  la  noche  a  fin  de  hacer
prisionero  al  camaleón  y  vengarse  de  él,  matándole  de  una  manera  u  otra.  Así  lo
hicieron,  y  lograron  llevar  a  su  pobre  enemigo  a  la  prisión.  Allí  le  mantuvieron
encerrado  durante  toda  la  noche;  por  la  mañana,  se  pusieron  de  acuerdo:  "¿Cómo
castigar  a  este  camaleón?  ¿Qué  género  de  muerte  infligirle?".  A  juicio  de  los
murciélagos, no puede haber castigo más terrible que tener que soportar la vista del sol.
En consecuencia, deciden que ése será el castigo que infligirán al camaleón: obligarle a
contemplar la luz del sol. Pero lo que su mentalidad de murciélagos no podía ni siquiera
intuir es que ése era exactamente el género de muerte que el pobre camaleón deseaba de
Dios. Y el autor corta la deliberación de los murciélagos con dos de los dísticos más
célebres  del  místico al-Hallâj:  "Matadme, pues,  amigos míos.  Al  matarme me haréis
vivir,  pues  para  mí  vivir  es  morir  y  morir  es  vivir".  Cuando  apareció  el  sol,  los
murciélagos arrojaron al camaleón fuera de su prisión, para que fuera castigado por el
resplandor del sol. Lo que no podían saber es que lo que a ellos les parecía una tortura
para el camaleón era en realidad su resurrección.

Tres parábolas místicas muy semejantes y,  a la vez, como se ve, muy diferentes.
Ponen  en  acción  los  recursos  propios  del  humor  sohravardiano,  un  humor  que
finalmente  es  la  máscara  de  una  profunda  tristeza,  la  tristeza  del  "hombre  que  ha
comprendido",  ante su  impotencia  por  superar  la  incapacidad de comprender en  la
mayoría de los hombres, pues esa incapacidad es el "secreto del destino", y ninguna



criatura humana puede penetrar ese secreto. Tomé antes la precaución de recordar que
no hay ninguna definición posible del humor. Queriendo analizar demasiado de cerca el
humor sohravardiano, nos arriesgamos a perder su presencia.



Lo que sí podemos hacer, para concluir, es seguir a nuestro shaykh en la vía de los 
símbolos. Él supo crear algunos maravillosos, porque tenía la visión interior de las 
figuras con las que simbolizaban. Es necesario tal vez que un hombre llegue a la cima de
la madurez espiritual -que no está en absoluto ligada a la edad civil- para que sea capaz 
de crear sus propios símbolos. Esa cumbre es el conocimiento de sí que, como ya hemos 
recordado, está en el principio y en el final de la espiritualidad del Shaykh al-Ishrâq. 
Pues el logro de este conocimiento de sí surge en una experiencia visionaria cuyo 
recuerdo reaparece a lo largo de sus relatos. Y esa experiencia visionaria es 
configuradora del más hermoso símbolo de ese Sí mismo en cuya búsqueda va el filósofo,
ese Sí mismo que es su Yo transcendente, su Yo celestial, con el que simboliza el Yo 
terrenal. Ese símbolo es la figura de luz, de una belleza resplandeciente, con cuya visión
se inician o concluyen varios relatos místicos de Sohravardî, a saber, la figura del Ángel 
que entre los filósofos avicenianos es la décima de las Inteligencias jerárquicas, el Ángel 
de la humanidad, y que entre los teólogos se denomina el Espíritu Santo. Hecho 
notable, esta misma figura polarizó igualmente en Occidente la visión interior de 
aquéllos a los que se denomina "Fieles de amor", principalmente los compañeros de 
Dante, que habían leído a Avicena y a Averroes; es a esta figura del Ángel del 
Conocimiento a la que ellos daban el nombre de Madonna Intelligenza.

En  Sohravardî,  esta  figura  del  Ángel  encontrada  en  el  curso  de  los  relatos  de
iniciación es siempre identificada con un shaykh. Ahora bien, uno de los comentadores
de esos relatos místicos (Mosannifak) se pregunta: ¿por qué un shaykh? Que así sea
nada tiene que ver con la edad, ni la ancianidad, puesto que, casi siempre, se subrayan
los rasgos juveniles de la aparición. Y el comentador explicará que shaykh quiere decir
morshed, guía espiritual, y que los ishrâqîyûn (los filósofos y los espirituales de la escuela
del  Shaykh al-Ishrâq) no tienen otro  morshed que el  Ángel  del  conocimiento.  Es eso
mismo, dice, lo que les diferencia de los sufíes, los cuales plantean la necesidad de un
shaykh o maestro humano; entre los ishrâqîyûn, éste no podría ser, en todo caso, más que
un  intermediario  momentáneamente  necesario.  Pues  su  shaykh,  su  morshed o  guía
espiritual, es el propio Ángel, el Ángel de su visión y de su nostalgia. Podemos pues
decir  que  esta  experiencia  del  Ángel,  entre  los  ishrâqîyûn,  está  muy  próxima  a  la
experiencia que, en la escuela de Najmoddîn Kobrâ, es la del guía interior personal, el
maestro invisible, aquél al que se denomina  shaykh al-ghayb, ostâd-e ghaybî.  Y por eso
también esta figura de luz que domina el horizonte interior del místico es por excelencia
el symbolon, la figura con la que simboliza su ser personal más íntimo; es el Sí mismo a
que accede en el conocimiento de sí el sujeto que no es sino su complemento terrenal.
Ahí llegamos a una experiencia interior tan fundamental que podríamos ilustrarla con
gran número de textos; toda la gnosis valentiniana podría citarse en su apoyo.

Al mismo tiempo es de alguna manera la "actualidad" de Sohravardî lo que se deja
entrever.  Me  excuso  por  emplear  la  palabra  "actualidad"  en  un  caso  así,  pues,



verdaderamente,  está demasiado cargada de asociaciones lamentables.  Digamos más
bien presencia, urgencia ... Al decirlo, pienso en un hombre, dramaturgo y novelista,
muerto  hace  poco,  que  a  primera  vista  puede  parecer  tan  distante  como  se  pueda
imaginar de Sohravardî, pero algunas de cuyas páginas me inspiran una aproximación
entre ambos con la que quisiera concluir esta conferencia.  Pienso aquí en Audiberti,
cuya obra muy diversa tiene admiradores no menos diversos. 



Pero, que fuera un místico, y algo visionario, es algo en lo que estará de acuerdo, en una
medida u otra, cualquier lector de un libro que lleva por título Les tombeaux ferment mal. 
Sin embargo, es en otro episodio, contenido en otro libro, en el que pienso; el libro se 
titula Dimanche m'attend, y el episodio tiene por escenario una iglesia de entre todas las 
iglesias de París, un monumento del que se puede no admirar sin reservas la 
arquitectura, a saber, la iglesia Saint-Sulpice, pero que contiene dos tesoros: sus grandes 
órganos y, en la primera capilla lateral, según se entra a la derecha, la inmensa pintura 
de Eugène Delacroix que representa el combate de Jacob con el Ángel. Es sin duda eso 
mismo lo que le ha sugerido a mi inconsciente el paralelismo, aunque la experiencia del 
Ángel sea en Sohravardî un combate por el Ángel más que un combate con el Ángel. 
Pero, sin haber leído a Sohravardî, Audiberti acostumbraba, cada vez que pasaba por 
allí, a entrar en la iglesia para meditar unos instantes ante el cuadro d Delacroix, 
meditación que en él se transformaba fácilmente en una experiencia de visualización. Y 
he aquí cómo concluye el relato de una de sus visitas:

"Jacob y el Ángel, después de haberse inclinado, irónicos, sobre mi desconcierto,
retoman su postura ... El frío me puede, la iglesia se vacía. Fuera, la lluvia da brillo a la
plaza.  Entre  los  coches  detenidos  (detenidos  pero  no  condenados)  camina  una
muchachita  alta  con  botas,  cubierta  con  un  gorro,  con  una  capa  gris  sin  mangas,
reemplazadas por una especie de alas de tela, los ojos azules muy oblicuos, los cabellos
rubios. La miro maravillado. Pero me acuerdo de él ... Créaseme o no, me precipité en la
iglesia.

"El ángel estaba todavía allí ...

¡Bien! Tenemos también aquí un ejemplo del humor sui generis que es el propio de
un místico un tanto visionario. ¿Cómo podía decirnos que había visto, y no sólo creído
ver, sino confesándonos que había vuelto a entrar en la iglesia para asegurarse de que el
ángel de Delacroix seguía estando allí? ...

Aquí,  la  reflexión  filosófica  se  detiene,  pues  destruiría  lo  que  constituye
precisamente lo más válido de ese humor.

No nos queda más que una cosa que hacer al separarnos, y es recordar estos versos
de Rimbaud:

"Y yo he visto a veces lo que el hombre ha creído ver".

Teherán, 11 de noviembre de 1969.



VII
De Heidegger a Sohravardî

Conversación con Philippe Némo1

Philippe Némo: Henry Corbin, usted ha sido el primer traductor de Heidegger en
Francia, y ha sido después el primero en introducir la filosofía islámica de Irán. ¿Cómo
pueden conciliarse esas dos tareas en un mismo hombre, teniendo en cuenta sobre todo
que Martin Heidegger reivindica Occidente como patria? Su filosofía es  típicamente
alemana, y puede pensarse que hay una cierta disparidad entre dedicarse a traducir a
Heidegger y dedicarse a traducir a Sohravardî.

Henry Corbin:  Es una pregunta que me han planteado a menudo, y a veces he
constatado, divertido, el estupor de los interlocutores al descubrir que el traductor de
Heidegger y el introductor de la filosofía islámica de Irán eran un mismo hombre. Y se
preguntaban:  ¿cómo ha pasado de lo uno a lo  otro? Ya traté  de decirle,  hace algún
tiempo, en una conversación que mantuvimos poco después de la muerte de Heidegger,
que ese asombro es el síntoma de la compartimentación, de la actitud de poner etiquetas
a priori a nuestras disciplinas. Se dice: están los germanistas, están los islamólogos, los
iranólogos, etc. Pero, ¿cómo se podría ir del germanismo a la iranología? Si quienes se
plantean esta pregunta tuvieran una ligera idea de lo que es un filósofo, de la búsqueda
del filósofo, si se imaginaran que los incidentes lingüísticos no son para un filósofo más
que incidentes del trayecto, que no señalan sino variantes topográficas de importancia
secundaria, tal vez quedasen menos sorprendidos.

Aprovecho  la  oportunidad  para  decir  estas  cosas  porque  he  podido  encontrar
versiones completamente fantásticas de mi biografía espiritual. Tuve el privilegio y el
placer de pasar algunos momentos inolvidables con Heidegger, en Friburgo, en abril de
1934 y en julio de 1936, por tanto, durante el período en que yo elaboraba la traducción
de la compilación de textos publicados con el título de Qu'est ce que la Métaphysique? He
tenido oportunidad de enterarme con asombro de que, si me he vuelto hacia el sufismo,
ha sido porque me haba decepcionado de la filosofía de Heidegger.  Esta  versión es
completamente falsa. Mis primeras publicaciones sobre Sohravardî datan de 1933 y 1935
(mi  diploma  de  la  École  des  Langues  Orientales  es  de  1929);  mi  traducción  de
Heidegger  apareció  en  1938.  Un  filósofo  lleva  su  búsqueda  simultáneamente  sobre

1 Esta entrevista, grabada para Radio France-Culture en junio de 1976, se publicó impresa 
por primera vez, revisada y completada por Corbin, en Cahier de L'Herne: Henry Corbin, cit. 
(N. de los T.)



varios frentes, si se puede decir así, especialmente si la filosofía no se limita para él al
concepto estrechamente racionalista que algunos han heredado de nuestros filósofos del
Siglo de las Luces. Lejos de eso, la investigación del filósofo debe englobar un campo
bastante amplio para que pueda contener la filosofía visionaria de Jacob Boehme, la de
Ibn 'Arabî, la de Swedenborg, etc., en pocas palabras, para acoger los datos de los Libros
revelados y las experiencias del mundo imaginal como otras tantas fuentes ofrecidas a la
meditación filosófica.



Si no, la filosofía no tiene ya nada que ver con la Sofía. Mi formación es en su origen 
completamente filosófica, por eso no soy, a decir verdad, ni un germanista ni siquiera un
orientalista, sino un filósofo que prosigue su Demanda por todas partes donde el 
Espíritu le guíe. Si me ha guiado hacia Friburgo, hacia Teherán, hacia Ispahán, esas 
ciudades son para mí esencialmente "ciudades emblemáticas", símbolos de un recorrido
permanente.

1.  Lo  que  me gustaría  hacer  comprender,  desesperando de  poder  hacerlo  en  el
escaso tiempo de que disponemos -pues sería necesario que escribiera todo un libro- es
lo siguiente. Lo que buscaba en Heidegger, lo que comprendí gracias a Heidegger, es lo
mismo que buscaba y encontré en la metafísica irano-islámica, en la obra de personajes
de los que enseguida recordaré algunos grandes nombres. Pero con estos últimos todo
se situaba en un nivel diferente, traspuesto a un registro cuyo secreto explica por qué,
finalmente,  no  es  una  casualidad  que  se  me  haya  encomendado,  inmediatamente
después de la Segunda Guerra Mundial, una misión en Irán, país con el que, desde hace
ahora más de treinta años, he mantenido una relación ininterrumpida profundizando lo
que fueron su cultura espiritual y su misión espiritual.

Pero  me  es  agradable  y  necesario  precisar  todavía  algo,  justamente  para  dar  a
entender lo que fue mi trabajo, mi búsqueda, lo que debo a Heidegger y lo que de él he
conservado a lo largo de mi carrera de buscador.

Ante todo, está la idea de hermenéutica, que aparece desde las primeras páginas de
Sein und Zeit. El mérito inmenso de Heidegger será haber centrado en la hermenéutica
el  acto propio del  filosofar. Cuando hace cuarenta  años la palabra "hermenéutica"  se
empleaba entre filósofos parecía extraña, incluso bárbara. Sin embargo, es un término
tomado del griego y de uso corriente entre los especialistas de la Biblia. Debemos su uso
técnico a Aristóteles: el título de su tratado Peri hermêneias  fue traducido al latín como
De  interpretatione.  Hay  una  mejor,  pues  en  el  uso  filosófico  de  nuestros  días,  la
hermenéutica es lo que se denomina en alemán das Verstehen, el "comprender". Es el arte
o la técnica del "comprender", tal como lo entendía Dilthey. Un viejo amigo, Bernard
Groethuysen, que había sido discípulo de Dilthey, volvía siempre a ello en el curso de
nuestras  conversaciones.  Hay  en  efecto  un  lazo  directo  entre  el  Verstehen como
hermenéutica en la "filosofía comprehensiva"  de Dilthey y la analítica,  la  idea de la
hermenéutica en Heidegger.

Sin embargo, en Dilthey deriva de Schleiermacher, el gran teólogo del romanticismo
alemán, al que Dilthey había consagrado un enorme trabajo, que quedó inacabado. Ahí
encontramos  los  orígenes  teológicos,  especialmente  protestantes,  del  concepto  de
hermenéutica del que hoy hacemos un uso filosófico. Por desgracia, tengo la impresión
de que nuestros jóvenes heideggerianos han perdido un poco de vista esta relación de la



hermenéutica con la teología. Para recuperarla, sería necesario, evidentemente, restaurar
una idea de la teología muy diferente de la que es habitual en nuestros días, en Francia
y en otras partes; me refiero a esa teología convertida en sierva de la sociología, cuando
no de la "sociopolítica". Esta restauración no se podrá hacer sino con el concurso de la
hermenéutica  practicada  en  las  religiones  del  Libro:  judaísmo,  cristianismo e  islam,
porque es ahí donde la hermenéutica se desarrolló como una exégesis  espontánea y
mantiene en reserva las palingenesias futuras.



¿Por qué? Pues porque se tiene entre las manos un Libro del que depende todo. Se trata 
de comprender su sentido, pero de comprender su sentido verdadero. Hay tres aspectos: 
está el acto de comprender, está el fenómeno del sentido, está el poner al descubierto la 
verdad de ese sentido. ¿Será ese sentido lo que se denomina habitualmente el sentido 
histórico, o bien un sentido que nos remite a otro nivel distinto al de la historia en el 
sentido corriente de la palabra? De entrada, la hermenéutica practicada en las religiones
del Libro pone en juego los temas y el vocabulario familiares a la fenomenología. Lo que
encontré con satisfacción en Heidegger era, en suma, la filiación de la hermenéutica 
desde el teólogo Schleiermacher, y si apelo a la fenomenología es porque la 
hermenéutica filosófica es esencialmente la llave que abre el sentido oculto 
(etimológicamente, lo esotérico) bajo los enunciados exotéricos. No he hecho por tanto 
más que seguir su profundización, primero en el inmenso dominio inexplorado de la 
gnosis islámica chiita, después en las regiones de la gnosis cristiana y de la gnosis judía 
que son limítrofes de ella. Inevitablemente, dado que por una parte el concepto de 
hermenéutica tenía un sabor heideggeriano, y, por otra, mis primeras publicaciones se 
referían al gran filósofo iraní Sohravardî, algunos "historiadores" se obstinaron en 
insinuar virtuosamente que yo había mezclado (¡sic!) a Heidegger con Sohravardî. Pero 
servirse de una llave para abrir una cerradura no es en absoluto lo mismo que confundir
la llave con la cerradura. Ni siquiera se trataba de utilizar a Heidegger como llave, sino 
de servirse de la llave de la que él mismo se había servido y que estaba a disposición de 
todo el mundo. Gracias a Dios, hay insinuaciones a las que su misma inepcia reduce a la
nada, y, por su parte, el fenomenólogo tendría mucho que decir sobre las falsas llaves 
del historicismo.

Desde este punto de vista, hay en el conjunto de la obra de Heidegger un libro del
que  quizá  no  se  habla  lo  suficiente.  Es  cierto  que  es  un  libro  antiguo,  uno  de  los
primeros que Heidegger elaboró, puesto que fue su tesis de habilitación. Se trata de un
libro sobre Duns Scoto. Este libro encierra páginas que fueron para mí particularmente
iluminadoras,  porque  tratan  de  lo  que  nuestros  filósofos  medievales  llamaban
grammatica speculativa. Obtuve de él un beneficio inmediato cuando fui llamado a suplir
a mi malogrado amigo Alexandre Koyré en la Sección de Ciencias Religiosas de la École
de Hautes Études, durante los años 1937-1939. Al tener que tratar de la hermenéutica
luterana, tuve que poner en práctica lo que había aprendido de la grammatica speculativa.

Hay en  efecto  una  noción  que domina  la  hermenéutica  del  joven Lutero,  la  de
significatio  passiva,  de la que trata  precisamente la  "gramática  especulativa".  El  joven
Lutero afronta el versículo del salmo: In justitia tua libera me. ¿Cómo la justicia divina, el
aspecto de Rigor opuesto al de Misericordia, podría ser instrumento de liberación? La
contradicción no tiene salida, en tanto se hace de esta justicia un atributo que se confiere
a un Dios en sí.



Todo cambia cuando se la entiende en su  significatio passiva. Es, a saber, la justicia
por  la  que  somos  hechos  justos.  Así  sucede  para  los  otros  atributos  divinos,  que  no
pueden  ser  comprendidos  (nuestro  modus  intelligendi) más  que  por  su  relación  con
nosotros  (modus essendi), y que deberían ser expresados siempre con  la adjunción del
sufijo "-fico" (el unífico, el benéfico, el verífico, el santífico, etc.). Es este descubrimiento el
que hizo del joven Lutero el gran intérprete de San Pablo, cuando había estado cerca de
ser su víctima.



Ahora bien, yo he encontrado esta situación hermenéutica en muchos grandes textos de 
la filosofía mística del islam. Su especificidad tal vez hubiera permanecido cerrada para 
mí si no hubiera dispuesto de la llave de la significatio passiva. Un simple ejemplo de ello 
lo encontramos en el advenimiento del ser, que en esa teosofía es la puesta del ser en el 
imperativo: Kn, esto2 (segunda persona, no fiat). Lo que es primero, lo que no es ni el ens 
ni el esse, sino el esto. "¡Sé!". Este imperativo inaugurador del ser es el imperativo divino 
en el sentido activo (amr fi'lî); pero considerado en el ente que él hace ser, en el ente que 
somos, es ese mismo imperativo pero en su significatio passiva (amr maf'ûli).

Se puede decir, creo, que ahí está el triunfo de la hermenéutica como  Verstehen, a
saber, lo que comprendemos en verdad no es nunca más que lo que experimentamos y
sufrimos,  lo  que padecemos en nuestro  mismo ser.  La hermenéutica  no consiste  en
deliberar  sobre  conceptos,  es  esencialmente  el  desvelamiento  de  lo  que  sucede  en
nosotros,  el  desvelamiento  de  lo  que  nos  hace  emitir  una  determinada  concepción,
visión o proyección, cuando nuestra pasión deviene acción, un padecer activo, profético-
poiético.

El fenómeno del sentido, que es fundamental en la metafísica de Sein und Zeit, es el
vínculo entre el significante y el significado. Pero ¿qué hace este vínculo, sin el cual
significante y significado serían también objetos de consideración teórica? Ese vínculo
es  el  sujeto,  y  ese  sujeto  es  la  presencia, presencia  del  modo  de  ser  al  modo  de
comprender.  Presencia,  Da-sein. No  quiero  volver  aquí  sobre  las  razones  que,  en  la
época,  de  acuerdo  con  nuestros  amigos,  nos  hicieron  traducir  Dasein por  realidad
humana.  Sé  lo  que  tiene  de  vulnerable,  sobre  todo  cuando,  por  una  negligencia
demasiado  frecuente,  se  omite  el  guión  que  es  esencial  por  razones  que  hemos
explicado.  Da-sein:  ser-ahí, por supuesto. Pero ser-ahí es esencialmente hacer acto de
presencia, acto de esa presencia  por la cual y  para la cual se desvela el sentido en el
presente,  esa  presencia  sin  la  que algo como un sentido  en  el  presente  jamás sería
desvelado. La modalidad de esa presencia humana es entonces ser reveladora, pero de
modo que revelando el sentido, es ella misma la que se revela, ella misma la que es
revelada. De nuevo la concomitancia pasión-acción.

En pocas palabras, el vínculo al que nos hace estar atentos la fenomenología es el
vínculo indisoluble entre modi intelligendi y modi essendi, entre modos de comprender y
modos de ser. Los modos de comprender están esencialmente en función de los modos
de ser. Todo cambio en el modo de comprender es concomitante con un cambio en el
modo de ser. Los modos de ser son las condiciones ontológicas,  existenciales  (no digo

2 Esto: imperativo del verbo latino sum ("ser"). (N. de los T.)



existentielles3)  del  "Comprender",  del  Verstehen, es  decir,  de  la  hermenéutica.  La
hermenéutica es la forma propia de la tarea del fenomenólogo.

3 El término habitual en francés para "existencial/es" es existentiel/es; Corbin acuña aquí el 
neologismo existential/es. al no haber en castellano una posibilidad razonable de diferenciar
las dos variantes, las mantenemos en francés. En cuanto a su sentido, debe tenerse en 
cuenta que existentiel tiene como referencia la existencia histórica, y existential, la 
existencia metahistórica; son, pues, homólogos -como Corbin explica más adelante en esta 
misma entrevista- al par "historicidad"/"historialidad". Desde el punto de vista de la 
Ontología, podría decirse que existentiel se remite al orden de lo óntico, y existential, al de 
lo ontológico (N. de los T.)



2. Pasemos al vocabulario extraño ante el que nos pone Heidegger, y que puso 
duramente a prueba a su primer traductor francés. Pienso en palabras como 
Erschliessen, Erschlossenheit, en todos los términos que designan los actos por los que se 
revelan las modalidades de la presencia- humana; en términos como Entdecken, 
descubrir, desvelar lo oculto, lo Verbogen. Ahora bien, experimenté rápidamente que 
había equivalentes para esas palabras en el árabe clásico de los grandes teósofos 
visionarios del islam.

Por otra parte, no es difícil encontrar el puente. Evocaba hace un momento el libro
de Heidegger sobre Duns Scoto. Sabemos, como nos ha mostrado Étienne Gilson, que
Avicena está en el punto de partida del pensamiento de Duns Scoto. Además, en el siglo
XII,  gracias  a  los  historiadores  de  la  escuela  de  Toledo,  teníamos  un  vocabulario
filosófico  común,  árabe-latino.  Denis  de  Rougemont  recordaba  no  hace  mucho  con
humor que en la época en que éramos compañeros de juventud había constatado que mi
ejemplar de Sein und Zeit llevaba en los márgenes numerosas glosas en árabe. Sin duda,
creo que me habría sido mucho más difícil traducir el vocabulario de Sohravardî, Ibn
'Arabî,  Mollâ Sadrâ Shîrâzî,  etc.,  si  no hubiera estado entrenado previamente en los
ejercicios, en las acrobacias que había necesitado realizar para traducir el vocabulario
alemán  que  encontramos  en  Heidegger.  Pienso  en  términos  árabes  como  zâhir, que
significa lo exterior,  lo  aparente,  lo  exotérico,  como  bâtin,  que designa lo interior,  lo
oculto, lo esotérico. Toda una familia de palabras se organiza alrededor de esos dos
términos.

Esta  zohûr,  la  manifestación,  el  acto  de  revelarse,  de  aparecer;  izhar,  el  acto  de
aparecer,  de  manifestarse;  mozhir,  lo  que  hace  manifestarse;  mazhar, la  forma  de
manifestación; la forma epifánica; mazharîya, la función epifánica de un mazhar. En persa
existen términos como hast-kardan,  hacer ser;  hast-konandeh,  lo que hace ser;  hast-kardh,
hast-gardîdeh, lo que es hecho ser. No voy a esbozar aquí un diccionario. Basta con estos
términos  para  presentir  todo  el  vocabulario  de  la  fenomenología.  ¿Es  necesario,
entonces,  insistir  en  el  servicio  mutuo  que  pueden  hacerse  el  conocimiento  del
vocabulario teosófico islámico y el conocimiento del vocabulario de la fenomenología? Y
todo esto, a pesar de la diferencia en la altura de miras que mencionaré enseguida.

Existe en efecto lo que denominamos "niveles hermenéuticos". El término es hoy
corriente; en aquella época, lo era mucho menos. Se trata, por supuesto, en todos los
casos,  de  considerar  los  niveles  hermenéuticos  (modi  intelligendi) en  función  de  los
diferentes  modos  de  ser  (modi  essendi),  que  son  respectivamente  sus  soportes.  Son
precisamente  esos  modos  de  ser  lo  que  hay  que  diferenciar,  a  fin  de  evitar  toda
confusión apresurada entre los modos de comprender, malentendido contra el que no
he dejado de prevenir a mis alumnos, en París y en Teherán.



A este  fin,  es  importante  que por  una y  otra  parte  tengamos un concepto  bien
definido  de  la  fenomenología  y  de  la  hermenéutica.  Con  frecuencia  nos  hemos
preguntado,  por  ejemplo,  cómo traducir  fielmente  la  idea  de  fenomenología,  tanto  al
árabe  como  al  persa.  Un  intento  de  solución,  que  no  es  tal,  consiste  en  transcribir
simplemente la palabra en escritura árabe. No es mejor camino el obstinarse, como he
visto hacer a menudo a mis alumnos o a autores de reseñas, en buscar un equivalente a
golpe de diccionario. La mejor solución era comenzar por preguntarse si el vocabulario
árabe o persa no nos ofrecía un término que designara un proceso correspondiente.
Ahora bien, hay un término de uso corriente en la teosofía mística ('erfân), tan corriente
que incluso sirve de título a más de un libro. Es el término Kashf al-mahjûb, que significa
exactamente "desvelamiento de lo que está oculto". 

¿No es exactamente ése el proceso del fenomenólogo, el proceso que, al desvelar y
hacer que se manifieste el sentido oculto, ocultado bajo la apariencia, bajo el fenómeno,
realiza a su manera el programa de la ciencia griega:  sôzein ta phainomena  (salvar los
fenómenos)? Kashf es el desvelamiento (Enthüllung, Entdecken) que lleva a manifestarse a
la verdad ocultada bajo lo aparente, el phainomenon (pensemos en todo lo que Heidegger
dijo a propósito del concepto de  alêtheia,  verdad). Ese velo somos nosotros mismos en
tanto  no  hacemos  acto  de  presencia,  en  tanto  no  estamos  ahí  (da-sein),  en  el  nivel
hermenéutico  postulado.  Parece,  pues,  que  podríamos  caminar  juntos,  aunque  sea
necesario prever una diferencia de perspectivas, diferencia que se anuncia en el hecho
de  que  por  ese  desvelamiento  nuestros  teósofos  entienden  el  desvelamiento  de  lo
esotérico oculto bajo la apariencia  exotérica. En eso mismo, su hermenéutica permanece
fiel a lo que es a la vez la fuente y el trampolín: "el fenómeno del Libro santo revelado"
que recordaba al comienzo.

Eso es  precisamente  lo  que nos  sugiere  el  término que corresponde en  árabe  a
nuestro término  hermenéutica,  a saber, el término  ta-wîl. Etimológicamente, la palabra
ta'wîl significa  "reconducir  una  cosa  a  su  fuente,  a  su  arquetipo".  Es  la  técnica  del
"comprender" en la que los teósofos chiitas duodecimanos e ismailíes han mostrado su
pericia en la hermenéutica esotérica del Corán. Es "ocultar lo aparente y hacer que se
manifieste lo oculto",  y los propios alquimistas no entendían de otro modo su Gran
Obra.  En  esta  vía  hay  una  multitud  de  niveles  hermenéuticos,  que  corresponden
también a numerosos niveles del ser. Por eso el  ta'wîl auténtico no tiene nada que ver
con la inofensiva "alegoría". Pero puede suceder que en la ascensión de estos niveles
hermenéuticos  tengamos  la  impresión  de  dejar  atrás  a  nuestro  compañero
fenomenólogo de Occidente. Pero, puesto que estamos comprometidos en la misma vía,
¿por qué no unirnos finalmente? Ésa es toda la cuestión de nuestras relaciones futuras,



la cuestión misma que planteábamos hace un momento a propósito de la  significatio
passiva.  Bastaba,  pero  era  necesario,  prolongar  lo  que  habíamos  aprendido  en
grammatica speculativa para seguir los admirables desarrollos del gran teósofo Ibn 'Arabî
respecto del sentido de los nombres divinos. Simple ejemplo que me permite decir que si
no se está ya algo iniciado en el secreto de la  significatio passiva, se corre el peligro de
buscar a tientas y dejar escapar lo esencial. Permítaseme remitir aquí a mi libro sobre
Ibn 'Arabî4. He aquí, en muy pocas palabras, cuál fue mi idea rectora en los libros que
constituyen mi obra de buscador en las ciencias filosóficas y religiosas.

3. Le será fácil, pues, mi querido Philippe Némo, comprender por qué yo no podía
ni  quería  ser  un "historiador"  en el  sentido corriente  de la  palabra,  un erudito  que
establece el balance del pasado pero que en absoluto se siente responsable de éste; ni
siquiera  responsable del  sentido que  le  da,  cuando es  él  quien da a  ese pasado ese
sentido u otro y hace funcionar la "causalidad histórica" conforme al sentido que él ha
decidido. Y es que, para el historiador, los hechos son pasados, los acontecimientos se
convierten en pasado, mientras que él, el historiador, no estaba allí. Pues conviene que el
historiador no esté allí, donde y cuando eso ocurrió. Es necesario incluso -se dice- que
no esté allí, que jamás haga "acto de presencia" en ese pasado para poder hablar de él
con toda "objetividad histórica".

4 La imaginación creadora en el sufismo de Ibn 'Arabî, cit., (N. de los T.)



Aunque prodigo términos como "pasado viviente" o "presencia del pasado", esa 
presencia no es sino una inofensiva metáfora de su coartada personal. En cambio, el 
fenomenólogo hermeneuta debe estar siempre allí (da-sein), porque nunca hay nada 
para él pasado o superado. Es haciendo acto de presencia como hace que se manifieste 
lo que está oculto bajo el fenómeno aparente. Este acto de presencia consiste en abrir, en 
hacer surgir el futuro que oculta el pasado supuestamente superado. Es verlo ante sí, y 
esto es algo completamente distinto a una metafórica e inofensiva presencia literaria del 
"pasado vivo". Pues es sentirse "responsable del pasado" porque se asume el futuro. 
Esto implica un cierto modo de ser, sin duda, pero el modo de ser que precisamente 
condiciona ese nivel hermenéutico. (No se pueden poner en duda dialécticamente los 
modos de ser. Se los comprende, se los rechaza, pero no se los refuta). Por eso he 
seguido siendo siempre el fenomenólogo que fui en mi juventud. Sé que esto tal vez ha 
despistado a algunos de mis colegas orientalistas, más o menos bien informados de las 
exigencias del filósofo. Pero como el estado de las investigaciones ha exigido que me 
convirtiera en editor crítico de varios volúmenes de textos árabes y persas, probaba así 
que un filósofo puede reunir los deberes de la erudición filológica y las exigencias de la 
comprensión filosófica. Por eso he sido mejor comprendido por parte de los filósofos, 
que han captado de entrada mi propósito. Pero aquí se dejan sentir las consecuencias de
la pobreza de nuestros programas oficiales. Hay que comenzar por dar a conocer los 
nombres de filósofos lejanos, el desfase de las periodizaciones, la relación de términos 
técnicos, etc., cosas todas que deberían ser habituales, y que tal vez lo sean un día, 
cuando filósofos de Occidente y de Oriente han retomado juntos el hilo de su tradición.

Debo decir  que el  curso de mis investigaciones se originaba en el  incomparable
análisis  que  debemos  a  Heidegger,  que muestra  las  raíces  ontológicas  de  la  ciencia
histórica y pone de manifiesto que existe una historicidad más original, más primitiva,
que  lo  que  se  denomina  la  historia  universal,  la  historia  de  los  acontecimientos
exteriores,  la  Weltgeschichte,  en  pocas  palabras,  la  historia  en  el  sentido  ordinario  y
corriente  de la  palabra.  Para  significarlo,  forjé  el  término  historialidad,  y creo que el
término se debe conservar. Entre historialidad e historicidad existe la misma relación
que entre existential y existentiel. Ése fue un momento decisivo. Me pareció en efecto que
esta historialidad motiva y legitima la negativa a dejarnos insertar en la historicidad de
la Historia, en la trama de la causalidad histórica, y que nos llama a arrancarnos a la
historicidad de la Historia. Pues si hay un "sentido de la historia" no está, en cualquier
caso, en la historicidad de los acontecimientos históricos; está en esa historialidad, en esas
raíces existenciales [existentiales] secretas, esotéricas, de la Historia y de lo histórico.

Si aquel momento fue decisivo es porque sin duda fue también el momento en que,
tomando como ejemplo la analítica heideggeriana, me vi obligado a apuntar a niveles
hermenéuticos  que  su  programa  todavía  no  había  previsto.  Se  trata  de  lo  que  he
designado  luego  con  el  término  de  hierohistoria, historia  sacra,  que  no  apunta  en



absoluto  a  los  hechos  exteriores  de  una  "historia  sagrada",  de  una  "historia  de
salvación", sino a algo más original, a saber, lo esotérico oculto bajo el fenómeno de la
apariencia literal, la de los relatos de los Libros santos. Acabo de señalar el contraste
entre historialidad e historicidad. Ahora bien, es un contraste ya perfectamente conocido,
aunque expresado en otros términos, entre los gnósticos y cabalistas de las religiones
del Libro. 



Nuestros amigos cabalistas judíos, por ejemplo, hablan de los misterios de la Torá 
primordial, de la Torá-Sofía, que contiene los arquetipos de la Creación que el Santo-
bendito-sea contempló durante milenios antes de crear los mundos. Pero no es la 
historia del primer hombre, la historia de Coré, la de la burra de Balaam, las que, bajo su
apariencia literal, ocupaban su meditación; no es con esto con lo que creó los mundos. 
Lo que contempló era la neshama, el centro espiritual más íntimo de la Torá y del 
hombre, de la Torá tal como existe en el nivel del mundo supremo, el mundo de Atsilut. 
Y es esto lo que la hermenéutica espiritual enseña a leer en la Biblia. De manera 
semejante, para los gnósticos chiitas, duodecimanos e ismailíes, lo que nosotros, 
profanos, llamamos historicidad y sentido histórico, no es para ellos sino la figura y la 
metáfora (majâz) de la verdadera realidad (haqîqat) de acontecimientos y personas 
metafísicas, anteriores a la creación de nuestro mundo. Y es eso lo que la hermenéutica 
espiritual, el ta'wîl, enseña a leer en el Corán. Si no existiera exactamente eso -y es lo que 
formuló de forma decisiva el V Imam de los chiitas, el Imam Mohammad Bâqir (siglo 
VIII)-, si no hubiera más que la apariencia literal relativa a las circunstancias de la 
revelación de los versículos coránicos, es decir, si no hubiera más que lo histórico, hace 
tiempo que el Corán sería un libro muerto. Ahora bien, ese libro está vivo hasta el día de
la Resurrección, y si está vivo es por la hermenéutica espiritual que desvela siempre de 
nuevo sus sentidos ocultos. He aquí, de este modo, la hermenéutica fenomenológica 
remitida a sus orígenes teológicos.

Entonces, ¡colmo de la ironía!, lo que los profanos, los exoteristas, consideran como
el  sentido  metafórico  es  precisamente  lo  que  los  gnósticos  consideran  el  sentido
verdadero, pues no degradan nunca el sentido espiritual al rango de una metáfora o de
una alegoría. Y lo que el profano toma por el sentido verdadero, el sentido histórico
visible, no es para los gnósticos sino el sentido metafórico, la metáfora de la verdadera
realidad. Así, nuestra ciencia histórica y nuestros historiadores quedan reducidos a las
metáforas y al estado metafórico. Y ¿qué decir de los teólogos exégetas que en nuestros
días no quieren saber nada de otro sentido que no sea el llamado "histórico" y destruyen
la hierohistoria insertándola a cualquier precio en la historicidad de la Historia, al no
haber, para ellos, ninguna otra "realidad"? Todo lo más, se llegará a una tipología tan
inofensiva como poco convincente. Tal vez yo no haya tenido muchos precursores para
hacer estas comparaciones, pero me parecen indispensables, pues nos permiten juzgar
mejor  la  posibilidad  de  que  la  analítica  heideggeriana  se  haya  inmovilizado  en
interrupciones prematuras.

La historialidad de la hierohistoria, arrancándonos a la historicidad de la Historia,
nos permite considerar con ironía el furor de lo histórico y de la historicidad que impera
en nuestros días. Hay "claves históricas", "coloquios históricos", proposiciones de leyes
históricas, "giros históricos", etc. La hierohistoria nos enseña que existen filiaciones más
esenciales  y  verdaderas  que  las  históricas,  tan  esenciales  incluso  que  el  privilegio



concedido a estas últimas por los "ciegos para lo invisible" resulta ridículo. No es por un
lazo "histórico" como nos vinculamos con los otros mundos que le dan "sentido" a este
mundo. La analítica heideggeriana tiene el extremo interés, entre otros, de llevarnos a
comprender los motivos que hacen que la humanidad se aferre en nuestros días a "lo
histórico" como lo único "real". Se tiene la impresión de una laicización de la idea de
Encarnación,  que  arrastra  incluso  a  los  teólogos  en  la  estela  de  una  sociología
generalizada y omnipresente.

Ahora bien, la analítica del acto de presencia, del da-sein, en el que aflora el futuro
del pasado, al "actuar" lo que en el pasado estaba por venir, debiera tener la virtud de
liberarnos del espejismo de esta pasión de historicidad que es la pasión de hacer un
"pasado" al que se tendrá la gloria de pertenecer, justamente porque disipa el espejismo
de la idea del pasado transfigurándolo.

Pensemos  de  nuevo  en  el  vocabulario  inaudito  ante  el  que  nos  ha  colocado
Heidegger para plantear la pregunta: los actos de presencia humana, ¿pasan al pasado
puro y simple? ¿O permanecen en el presente, en el sentido de que son habiendo sido?
Pero si son, es que la presencia que hace "acto de presencia" está siempre por venir, un
porvenir  que  no  deja  d  constituirse  en  presente  (Gegenwärtigendes-Zukunftiges). El
habiendo-sido  no  puede  presentemente  ser-habiendo-sido  (Gewesenheit) más  que
naciendo sin cesar del porvenir. No hay presente sino porque el porvenir no deja de
devenir habiendo-sido (Gewesend). El presente es esto: es el porvenir habiendo-sido-por-
venir,  pero  porque el  porvenir  es  habiendo-sido,  mantiene  en  el  presente  todas  sus
virtualidades y posibilidades. Todo depende del "acto de presencia" (da-sein) por el que
habiendo-sido está ahí (da-gewesen). Ése es el proceso de la temporalización del tiempo.
Pero entonces habría que establecer una comparación con las intuiciones profundas de
los  teósofos  iraníes  respecto  de  este  proceso.  Y  habría  que  empezar  con  el  Irán
preislámico: todo lo que se vincula con el  zervanismo. En el Irán islámico, Semnânî
(siglo SIV) distingue entre el zamân âfâqî, la "temporalidad de los horizontes", es decir, el
tiempo del macrocosmos, del universo físico, y el  zamân anfosî,  la temporalidad de las
almas,  es  decir,  el  tiempo psicoespiritual.  Qâzî Sa'îd Qommî (siglo XVII)  distinguirá
entre una temporalidad opaca y densa (zamân kathîf), una temporalidad sutil (latîf) y una
temporalidad absolutamente sutil  (altaf). He tenido ocasión de tratar  de ello  en mis
libros5.

5 Véase especialmente En Islam iranien, cit., vol. I, págs. 135-185 y vol. IV, Index général, 
S.V. (N. de los T.)



Lo que acabo de sugerir me permite explicar cómo la empresa del joven filósofo
Sohravardî,  en el  siglo XII,  al  proponerse deliberadamente en pleno Irán islamizado
"resucitar  la  teosofía  de la Luz de los Sabios de la antigua Persia"  no se me habría
aparecido con su aura fulgurante si yo no hubiera sido formado e informado por esta
fenomenología. a ojos del historiador como tal, el proyecto sohravardiano puede parecer
una  "especulación  mental",  según  el  término  en  uso,  un  proyecto  arbitrario  sin
fundamento histórico. Pero el propio Sohravardî ni actuó ni pensó como "historiador".
No delibera sobre conceptos, influencias o huellas históricas discernibles o discutibles.
Simplemente  está allí:  hace  acto  de  presencia.  Asume  el  pasado  del  antiguo  Irán
zoroastriano,  poniéndolo  así  en  el  presente.  No  es  ya  un  pasado  sin  futuro,
interrumpida toda filiación material. Devuelve su futuro a ese pasado, un futuro que
comienza por ser él mismo porque se siente responsable de ese pasado. Desafiando toda
ruptura de lo histórico, el nexo espiritual es bastante fuerte para constituir sólo por sí
mismo  una  filiación  legítima.  En  adelante,  los  sabios  de  la  antigua  Persia,  los
khosrovânîyûn,  son en verdad los precursores de los  ishrâqîyûn (los platónicos) del Irán
islámico. "No he tenido precursor -escribe el Shaykh al-Ishrâq- para esta tarea". 



Sin duda la intrepidez de un joven pensador de treinta y cinco años, cuyo acto de 
presencia (da-sein) provoca y legitima la transformación del pasado en futuro, porque es 
todo el futuro de ese pasado lo que se constituye de nuevo como presente, en el 
presente de su "acto de presencia". Y esto es lo historialmente verdadero.

El joven Shaykh al-Ishrâq, Sohravardî, es desde hace mucho tiempo, a mis ojos, el
héroe ejemplar en filosofía. Es toda la cultura espiritual de Irán la que me he esforzado
en comprender según su ejemplo, para darle toda su dimensión todavía por descubrir.
Tal vez haya ayudado a más de un amigo iraní, conocido o desconocido, a encontrarse a
sí  mismo.  Más de una vez he recibido algún testimonio de ello,  y  esos  testimonios
siempre me han impresionado. Pero estoy convencido de que ese acto de presencia debe
ser realizado por cualquiera que quiera transmitir a Occidente un mensaje como el de
los espirituales iraníes. Creo que no puedo aportar un testimonio más claro en apoyo de
lo que antes decía en cuanto a lo que he conservado de Heidegger a lo largo de toda mi
carrera  de  buscador.  Y  esto  debería  bastar  para  disipar  definitivamente  el  grave
malentendido que ya he denunciado, al menos en la medida en que ese malentendido
fuera de buena fe.

4. La observación se ha formulado desde hace tiempo: en realidad, la analítica, la
puesta en práctica de la hermenéutica heideggeriana, postula,  pues,  tácitamente una
opción  filosófica,  una  concepción  del  mundo,  una  Weltanschauung. Esta  opción  se
anuncia en el horizonte bajo el que se despliega la analítica del Da del Dasein. Pero no es
en absoluto necesario adherirse a esa Weltanschauung tácita para poner en práctica todos
los recursos de una analítica de ese Da-sein, que traducía hace un momento por "hacer
acto  de  presencia".  Si  la  Weltanschauung no  coincide  con  la  de  Heidegger,  eso  se
traducirá en el hecho de que se dará al Da del Dasein otro situs, otra dimensión, distinta
a la de  Sein und Zeit.  Lo comparaba antes con la llave que se utiliza para abrir  una
cerradura. Esta llave es la hermenéutica. Nos toca a nosotros dar a esta llave la forma
que se adapte a la cerradura que se quiere abrir. Los ejemplos que he recordado hace
unos instantes nos muestran que, así adaptada, esta  clavis hermeneutica abre todas las
cerraduras que cierran el acceso a lo velado, a lo ocultado, a lo esotérico. Es con la clavis
hermeneutica como Swedenborg abre las cerraduras de los Arcana coelestia de la Biblia.

Esta llave es, si se puede decir así, la herramienta principal que equipa el laboratorio
mental del fenomenólogo. Pero servirse de esta clavis hermeneutica, porque Heidegger ha
mostrado cómo se puede utilizar y cómo se puede adaptar, no exige ni quiere decir en
absoluto  que  haya  que  estar  de  acuerdo  con  la  concepción  del  mundo,  con  la
Weltanschauung de  Heidegger.  Ahora  bien,  quienes  han  insinuado  que  yo  había
"mezclado" a Heidegger con Sohravardî, no se referían a esta  clavis hermeneutica de la
que  por  otra  parte  no  tenían  conocimiento;  se  ha  querido  insinuar  que  yo  había



realizado  no  sé  qué  sincretismo  entre  la  Weltanschauung de  Heidegger  y  la  de  los
filósofos iraníes.  La insinuación es tan absurda que he puesto en duda su buena fe.
Precisamente, he hecho uso de la clavis hermeneutica y he escrito páginas y páginas para
mostrar las diferencias de lo que abría. ¿Para qué? Los críticos superficiales no las leen y
perseveran en su inepcia.



Como ejemplo de mis esfuerzos por resaltar las diferencias y prevenir toda confusión 
me referiré a la obra de uno de los mayores filósofos iraníes, Mollâ Sadrâ Shîrâzî (siglo 
XVII), gran hermeneuta del Ishrâq de Sohravardî. He tratado de Mollâ Sadrâ en varios 
de mis libros; he publicado y traducido enteramente un tratado suyo y he realizado 
varios cursos sobre sus obras, tanto en París como en Teherán6. Mollâ Sadrâ es autor de 
una verdadera revolución como metafísico en la filosofía tradicional islámica. Fue el 
primero en socavar la venerable metafísica de la Esencia para sustituirla por una 
metafísica que da al acto de existir, a la existencia, prioridad y primacía sobre la Esencia.
No hacía falta nada más para que yo escuchase en Teherán, a estudiantes e 
investigadores, proclamar con convicción ¡que Mollâ Sadrâ era el verdadero fundador 
del existencialismo! Otros, impresionados por la cosmogonía y la psicología grandiosa 
de Mollâ Sadrâ, encontraban allí con orgullo lo que habían asimilado mejor o peor del 
evolucionismo. Ahora bien, la reminiscencia joánica que se encuentra en Mollâ Sadrâ y 
tantos otros filósofos islámicos -"Nada sube al cielo sino lo que ha bajado del cielo"- es 
completamente extraña al evolucionismo. La filosofía de la Imaginación activa como 
potencia puramente espiritual, en Mollâ Sadrâ, autorizaría tal vez alguna comparación 
con el Bergson de Materia y memoria y de La energía espiritual. Pero el horizonte 
escatológico de nuestros filósofos iraníes no es un horizonte bergsoniano.

Entonces, tuve que desplegar cada vez mayores esfuerzos y volver a la carga para
evitar estas confusiones que arruinan todo intento serio de filosofía comparada. Y lo
hice sirviéndome de la  clavis hermeneutica,  es decir, mostrando que, a pesar de alguna
consonancia, subsistía una diferencia fundamental como aquella a la que aludíamos en
los modos de comprender (modi intelligendi) procedentes de modos de ser (modi essendi)
enteramente  diferentes.  Había  que  mostrar  que  las  perspectivas  respectivas
correspondían a niveles hermenéuticos distintos.  Además, al publicar y traducir una
obra de Mollâ Sadrâ,  El libro de  las  penetraciones  metafísicas7,  había tenido ocasión de
insistir ampliamente en las particularidades del vocabulario del ser en griego y latín, en
árabe y persa, en francés y alemán. Sin duda los traductores de Toledo del siglo XII, que
antes evocaba,  nos han dado los elementos de un vocabulario filosófico árabe-latino
donde figuran las palabras mâhîya (quidditas, essentia), wojûd (esse, existere), mawjûd (ens),
etc. Basta con remitirse a él para comprender que no hay en Mollâ Sadrâ ninguna huella
de  lo  que  se  ha  denominado en  Francia  "existencialismo",  quiero  decir,  nada  de  la
filosofía de la existencia que ha adoptado ese nombre,  pues en una y otra parte los
modos de ser que son los soportes de la primacía conferida al "existir" son radicalmente
distintos.  Esto,  independientemente  del  juicio  expresado  por  el  propio  Heidegger

6 En cuanto a textos de Corbin sobre Mollâ Sadrâ, véase especialmente En Islam iranien, 
cit., vol. 4, pp. 54-122; La philosophie iranienn islamique aux XVII et XVIII siècles, Buchet-
Chastel, París, 1981, pp. 49-82; Historia de la filosofía islámica, Trotta, Madrid, 1994, pp. 
303-306; así como la traducción anotada e introducida por Corbin de Mollâ Sadrâ, Le livre 
des pénétrations métaphysiques, Verdier, Lagrasse, 1988. (N. de los T.)
7 Véase nota precedente. (N. de los T.)



respecto  del  "existencialismo",  palabra  que  los  heideggerianos  de  primera  hora  no
habrían pronunciado jamás.

Así llegamos a la diferencia fundamental de la que resulta el paso, "mi paso", de
Heidegger a Sohravardî, diferencia con la que quisiera concluir.



Acabo de indicar cómo el uso de la clavis hermeneutica que Heidegger nos ha puesto en 
la mano no implica en absoluto una adhesión a su Weltanschauung. La hermenéutica 
procede a partir del acto de presencia significado en el Da del Dasein; tiene por tanto 
como tarea iluminar cómo, comprendiéndose a sí misma, la presencia-humana se sitúa, 
circunscribe el Da, el situs de su presencia y desvela el horizonte que hasta entonces le 
estaba oculto. La metafísica de los ishrâqîyûn, por excelencia la de Mollâ Sadrâ, culmina 
en una metafísica de la Presencia (hozûr). En Heidegger se ordena alrededor de ese situs 
toda la ambigüedad de la finitud humana caracterizada como un "ser-para-la-muerte" 
(Sein zum Tode). En Mollâ Sadrâ, en Ibn 'Arabî, la presencia tal como ellos la 
experimentan en este mundo, tal pues como se la desvela "el fenómeno del mundo" 
vivido por ellos, no es una presencia cuya finalidad sea la muerte, un ser-para-la-
muerte, sino un "ser para más-allá-de-la-muerte", digamos: Sein zum Jenseits des Todes. Se 
percibe de entrada que la concepción del mundo, la opción filosófica pre-existencial, sea
en Heidegger, sea en nuestros teósofos iraníes, es un elemento constitutivo del Da del 
Dasein, del acto de presencia al mundo y de sus variantes. A partir de ahí, no hay más 
que ceñir tan ajustadamente como sea posible esa noción de Presencia. ¿A qué está 
presente la presencia humana?

La investigación comenzará como es lógico por la gnoseología de los  ishrâqîyûn.
Según éstos hay un conocimiento formal ('ilm sûrî) que es el conocimiento habitual; se
produce por medio de una re-presentación, de una species, actualizada en el alma. Y hay
un conocimiento que designan como conocimiento presencial ('ilm hozûrî), que no pasa
por la mediación de una representación, de una species, sino que es presencia inmediata,
aquella por la cual el acto de presencia del alma suscita la presencia de las cosas y se
hacen presentes a ella misma, no ya objetos, sino presencias. Es el conocimiento que
denominan también conocimiento "oriental" ('ilm ishrâqî), que es a la vez el nacimiento
del Oriente del ser sobre el alma y el nacimiento de la iluminación matutina del alma
sobre las cosas que ella revela y se revela a sí misma como copresencias. Es importante
conservar  siempre  la  significación  primera  de  la  palabra  Ishrâq, la  de  la  salida  y  el
levante del astro, el astro en su Oriente. Pero se trata aquí de un Oriente que no hay que
buscar en nuestros mapas geográficos, es la Luz que se eleva, Luz anterior a toda cosa
revelada, a toda presencia, puesto que es ella la que las revela, la que hace la Presencia.

Entonces,  toda  la  diferencia  estará  ahí  cuando  se  plantea  la  pregunta:  ¿qué
presencias se hace presentes la presencia humana a sí misma al hacer acto de presencia?
En otras palabras:  ¿de qué constelaciones de presencias se rodea el  Da  del  Dasein al
revelarse a sí mismo? ¿A qué mundos está presente al estar ahí? ¿Debería limitarme yo
al  fenómeno  del  mundo  que  analiza  Sein  und  Zeit? ¿O  bien  presentir,  aceptar  y
amplificar mi presencia en todos los mundos e intermundos tal como me los descubre y
revela la Presencia "oriental" de nuestros teósofos islámicos de Irán? Al plantear esta
pregunta,  no  hago  sino  ilustrar  la  diferencia  que  planteaba  hace  un  momento.  Si



Heidegger nos enseña a analizar el Da del Dasein, el acto de presencia, esto no implica
en absoluto, como se ve, que haya que imponer a este acto de presencia los límites del
horizonte heideggeriano, ni que se deba inmovilizar prematuramente. Por eso evocaba
el momento decisivo en que yo fui arrastrado hacia niveles hermenéuticos no previstos
por la analítica heideggeriana de que disponía entonces. 



Me refiero a una dimensión del acto de presencia en la que nos sentimos en compañía 
tanto de las jerarquías divinas del gran neoplatónico Proclo como de las de la gnosis 
judía, de la gnosis valentiniana, de la gnosis islámica. Desde ese momento también son 
el porvenir y la dimensión del porvenir los que se deciden. Si el acto de presencia es el 
porvenir que no cesa de constituirse en el presente, si depende de este acto de presencia 
constituirme en el presente mi siempre por venir, ¿cuál es ese porvenir? Aquí no se 
puede esquivar la elección, la opción filosófica latente desde antes del trayecto 
hermenéutico, pues esa elección es decisiva: la hermenéutica no hace más que 
desvelarla.

En efecto, por una parte se hace oír el patético adagio de la analítica heideggeriana:
ser  libre para la muerte. Por otra, la firme invitación a una  libertad más allá de la muerte.
Quedémonos con la palabra  Entschlossenheit:  la decisión resuelta. Se traduce hoy por
decisión  sin  retirada. Y  es  todavía  mejor.  Pues  se  trata  de  saber  en qué medida  esa
resolución no sería un movimiento de retirada ante la muerte, una impotencia para ser
libre para más allá de la muerte, para hacerse presente a y para más allá de la muerte. Temo
en efecto que, convertida en víctima del agnosticismo generalizado, la humanidad de
nuestros  días  se  sienta  incapaz  ante  la  libertad  para  más  allá  de  la  muerte.  Hemos
acumulado con gran ingenio  todas  las  murallas  posibles:  psicoanálisis,  historicismo,
etc., todo ha sido puesto en práctica para prohibirnos toda mirada y todo significado
más allá. Incluso una humanidad infinitamente evolucionada, al término de los cientos
de  milenios  que  imagina  Franz  Werfel  en  su  patética  e  inmensa  novela,  Stern  der
Ungeborenen (La estrella de los que no nacieron8), no deja de caer fuera de los iniciados de
siempre, los "cronósofos", del lado de acá, demasiado frágil y demasiado vieja para llevar
el peso de su futuro  más allá.  Y ése es finalmente el sentido metafísico de la palabra
Occidente: el ocaso, el poniente, el sentido que Sohravardî tipificó en su breve y patético
Relato del exilio occidental9.  Tal vez diga un día cómo ese  Relato del exilio occidental fue
precisamente el momento decisivo en que rechacé el peso de las finitudes que pesan
bajo el cielo sombrío de la libertad heideggeriana. Tuve que darme cuenta de que, bajo
ese cielo sombrío, el Da del Dasein era un islote de perdición, precisamente el islote del
"exilio occidental".

Las gentes se tranquilizan repitiendo que "la muerte forma parte de la vida". No es
cierto,  a  menos  que  se  entienda  la  vida  sólo  en  el  sentido  biológico.  Pero  la  vida
biológica deriva de otra vida que es su fuente y que es independiente de ella, que es la
Vida esencial. En tanto la decisión resuelta quede simplemente "libre-para-la-muerte", la

8 Publicada en castellano con el título Los que no nacieron (N. de los T.)
9 "Relato del exilio occidental" en S.Y. Sohravardî, El encuentro con el ángel, cit., pp. 113-
134. (N. de los T.)



muerte se presenta como una clausura, no como un  exitus, una  salida de este mundo
hacia otros mundos. Pero son los vivos, no los muertos, quienes salen de este mundo.

En el curso de esta breve conversación espero haber conseguido explicar cómo el
filósofo puede ser a la vez el primer traductor francés de Heidegger y el hermeneuta de
la res religiosa iraní. Quiero decir, haber explicado todo lo que debo al instrumental que
me  había  proporcionado  la  hermenéutica  de  Heidegger,  y  cómo  y  por  qué  me  he
servido de él para llegar a perspectivas situadas en otros niveles.  Creo que fue una
experiencia completamente diferente de lo que han representado los cruces, con más o
menos éxito, entre la filosofía de Heidegger y la teología.

Hay que comprender también cómo después de mis largos años de peregrinación a
Oriente, lejos de Europa, me era difícil volver a enlazar con la persona y la filosofía de
Heidegger.

P.N.: Justamente acaba de hablar usted de Heidegger, al que tradujo en 1938. Ha
subrayado  el  contraste  entre  la  hermenéutica  heideggeriana  del  Dasein y  la  que  le
permitieron  descubrir  los  filósofos  y  místicos  de  Irán.  Da  usted  la  medida  de  ese
contraste refiriéndose al  sentido de las palabras "oriente"  y "oriental",  tal  como esos
filósofos las emplean. Pero, ¿habría que entender que después de 1938 la continuación
de las obras de Heidegger testimonia una detención y una fijación en las posiciones
entonces  adquiridas?  ¿Habría  que  entender  que  la  segunda  parte  de  la  obra  de
Heidegger, después del período de Sein und Zeit y Qu'est ce que la métaphysique? no ha
cambiado nada de ese cierra que usted comprobaba en la primera parte de su obra?

H.C.: ¡Cuidado! ¡A ningún precio quisiera emplear la palabra "cierre" respecto de un
filósofo que nos ha enseñado a abrir tantas cerraduras del Ser! Pero la pregunta que
usted me planteaba  se  refería  a  mi  propio  caso:  qué han representado la  obra y  el
pensamiento  de  Heidegger  para  un  buscador  conocido  al  mismo  tiempo,  o  desde
entonces, como intérprete de la filosofía islámica iraní, que sigue siendo Terra incognita
en Occidente. Yo he procurado responder lo mejor que he podido a su pregunta, y por
supuesto en relación con la obra de Heidegger tal como disponíamos de ella en 1938 y
que  tenía  ya  un  cierto  peso.  La  pregunta  que  usted  me plantea  ahora  apunta  a  la
totalidad de su obra. Para responder a ella sería necesario todo un estudio comparativo
de esa obra con el conjunto de la filosofía islámica iraní. Tal vez esa tarea sea pensable
algún  día,  pero  reconozco  que,  por  el  momento,  me  sobrepasa.  Me queda  todavía
mucho  por  hacer  en  el  campo  de  los  filósofos  iraníes,  precisamente  para  que  esa



investigación comparada sea posible algún día. Esta tarea deberán abordarla nuestros
jóvenes colegas filósofos; por una parte, aquellos que hayan mantenido el contacto con
la producción ulterior de Heidegger, contacto que inevitablemente yo he perdido en el
curso de mis largos años de Oriente; por otra, los jóvenes filósofos, alumnos mío o no, a
los he animado a estudiar por su propia cuenta árabe y persa, a fin de poder actuar
como filósofos para sacar a la filosofía y la teosofía islámica del gueto de lo que se ha
convenido en denominar "orientalismo".

El  despliegue  de  la  obra  de  Heidegger  fue,  como se  sabe,  considerable.  Se  nos
anuncia una edición integral que, textos de seminarios incluidos, comprenderá unos
setenta volúmenes. Muy acorde, pues, con los infolios de nuestros filósofos orientales.
Hay, en consecuencia, buenas perspectivas de trabajo, de posibilidades, de ilimitados
"poder-ser" que comprender. Es el momento de repetir: ¡filósofos, a vuestra tarea! En
todo caso, creo útil aportar un testimonio pensando en una pregunta que a menudo he
oído formular y que plantea tal vez un enigma. La pregunta se refiere a la suerte de lo
que hubiera sido la segunda parte de Sein und Zeit, segunda parte sin la cual la primera
es  como  la  curva  ascendente  de  un  arco  arquitectónico,  privado  de  la  curva
descendente, y que sin duda hubiera culminado el edificio ontológico de la historialidad.

Ahora bien, pude ver con mis ojos el manuscrito de esa segunda parte en la mesa de
trabajo de Heidegger, en julio de 1936, en Friburgo. Estaba contenido en una gran funda.
Incluso Heidegger me dijo que lo cogiera para sopesarlo y realmente pesaba mucho. 



¿Qué sucedió después con ese manuscrito? Ha habido respuestas contradictorias; yo 
mismo no puedo dar una.

Vuelvo a su pregunta. Así como no se puede hablar de un "cierre" en la trayectoria
filosófica de Heidegger, tampoco el desarrollo de su obra nos permite hablar de una
parada, de una fijación. En realidad, la cuestión no es esa. La cuestión es si, a lo largo de
ese despliegue, la analítica heideggeriana, puesta en práctica bajo múltiples aspectos,
mantiene  subyacentes  los  presupuestos  tácitos  de  una  Weltanschauung discernibles
desde el comienzo. Analizar el ser-para-la-muerte como la anticipación de la posibilidad
para el ser humano de formar un todo acabado, ¿implica o no una filosofía de la vida y
de la muerte? Creo que para los filósofos "orientales" que he evocado, la idea de un
acabamiento así considerado revela por el contrario la aceptación del inacabamiento de un
ser  condenado  a  caer  hacia  atrás  de  sí  mismo.  Por  eso  he  preferido  hablar  de  una
hermenéutica  de  la  existencia  humana que se  inmoviliza  prematuramente  sobre  un
acabado  que  es  en  realidad  siempre  inacabable  sin  un  impulso-hacia-adelante
(vorlaufen) que es un impulso más-allá.

P.N.: Quisiera plantearle una última pregunta. Usted ha señalado el contraste entre
el horizonte de la analítica de Heidegger y el horizonte "oriental". Sin embargo, si es
cierto  que  en  Heidegger  no  hay  lugar  para  la  noción  de  Dios,  puesto  que  Dios  es
asimilable para él a un concepto metafísico, el del Ente supremo, existe sin embargo en
Heidegger un lugar para la dimensión de lo sagrado, para una diferencia que él llama
diferencia ontológica entre el Ser y el ente, es decir, para la diferencia entre dos mundos,
el mundo eterno que está arriba y un mundo provisional que está abajo. Entonces, ¿no
estaría  ahí  el  medio  para  la  confluencia  entre  el  pensamiento  de  Heidegger  y  un
pensamiento religioso?

H.C.: Tengo la impresión, mi querido Philippe Némo, de que la pregunta, tal como
usted la plantea, tendería a hacer de Heidegger un gran platónico. Se introduciría usted
así por una vía escabrosa, donde habría que vigilar cada uno de sus pasos. No estoy
seguro  de  poder  seguirle  por  ahí.  Recordemos  primero  que  se  podría  decir  que  la
dimensión  "oriental"  fue  al  menos  presentida  por  Heidegger,  aunque  no  se  trate
exactamente  del  "Oriente"  en  el  sentido  en  que  lo  entienden  los  ishrâqîyûn,  los
"platónicos de Persia". Usted mismo ha debido tener conocimiento de las declaraciones
sorprendentes de Heidegger respecto de las Upanishads que nos permiten presentir que
era en el fondo algo así a lo que él buscaba. Dicho esto, reconozcamos que la relación
entre el Ser y el ente no equivale a la relación entre el mundo de arriba y el mundo de



abajo.  No basta con oponer un mundo del Ser al  mundo del  ente para acceder a lo
sagrado. El mundo del ente no significa  eo ipso el mundo caduco y provisional, pues
todos los  universos  de  los  Dioses  y  los  Ángeles  son universos  eternos del  ente.  En
cambio, usted pone el dedo en algo esencial al recordar que para Heidegger el concepto
de Dios es el concepto metafísico del Ente supremo  (Ens Supremum, Summum Ens), y
que  él,  como  otros,  veía  su  dificultad  al  preguntarse  qué  relación  podía  tener  ese
Summum Ens con el non-ens, el nihil, la nada, cuando se dice que el ens creatum es creado
ex nihilo, de la nada, por el Ens increatum. 



Topamos aquí con una dificultad fundamental, tan radical incluso, que pone en cuestión
todo el sentido del monoteísmo. Fue observada por los teósofos islámicos con una 
atención superior, creo, a cualquier otra, puesto que todo el horizonte del pensamiento y
de la espiritualidad del Islam está dominado por el tawhîd, la afirmación del Único. 
¿Qué para entonces con ese Único?

Se puede producir una confusión catastrófica. Ha sido denunciada con lucidez por
nuestros teósofos místicos de Irán, al poner de manifiesto la confusión cometida por
muchos sufíes y, tras ellos, por más de un orientalista. Es la confusión entre el Esse o el
Ser (en árabe  wojûd) y el  ens  o el ente (en árabe mawjûd).  Sin duda aquí lindamos con
Heidegger. En la teosofía islámica, Ibn 'Arabî (siglo XIII) planteó con fuerza la diferencia
entre  el tawhîd teológico  (olûhî)  y  el  tawhîd ontológico  (wojûdî).  El  tawhîd teológico,
exotérico, afirma en efecto la Unicidad de Dios en tanto que Ens supremum como el Ente
que domina todos los demás entes. El  tawhîd ontológico, esotérico, afirma la unicidad
transcendental del Ser. El Ser o el esse, en su esencia, es uno y único. Los entes que el Ser
actualiza en su acto de ser son, por esencia, múltiples. El Ser uno y único es la Divinidad
una y única, incognoscible en lo más recóndito de su misterio; es el  Absconditum  que
sólo  puede  ser  perfilado,  y  de  lejos,  por  la  teología  apofática  o  negativa.  No  es
cognoscible positivamente más que en sus teofanías: la teofanía es pues esencial para
que sea posible una teología afirmativa. Precisamente por eso, si la Divinidad es una y
única, los dioses, es decir, los nombres divinos, las figuras divinas, las figuras teofánicas,
son múltiples. Ninguna puede cumplir las funciones de la Causa suprema. Confundir
una de esas figuras necesarias con la Divinidad una y única equivale a instaurar un
ídolo único en el lugar de los demás, y el monoteísmo perece en su victoria. Afirmar la
unidad del  Esse,  siendo el  Esse único la divinidad misma, es afirmar su esencia, pero
esto  no  equivale  nunca  y  de  ningún  modo  a  afirmar  la  unidad  del  Ente.  Sería
monstruoso decir que no hay más que un solo ente. Sería un nihilismo metafísico que la
realidad se encarga de desmentir1. Si se hace de Dios como Summum Ens, el Ens unicum,
el Único ente, todos los demás entes se abisman en la indiferenciación y la nada, toda la
ordenación del Ser en la jerarquía de los entes desaparece. Ésa es tal vez la ilusión con la
que  se  han  embriagado  muchos  pseudomísticos,  y  lo  que  algunos  intérpretes  en
Occidente  han designado como "monismo existencial",  sin  darse  cuenta  de  que  ese
término  implicaba  una  contradictio  in  adjecto,  pues  lo  existencial  es  esencialmente
múltiple.  En cuanto a la relación entre el  Esse unicum  y los entia  (transcendiendo en
realidad ese Unicum al Esse que él hace ser en los entes), fue formulada originalmente
de manera óptima por el  gran filósofo Proclo:  es  la  relación entre la Hénada de las

110 Sobre este tema, aquí sucintamente tratado y que preocupó profundamente al autor, 
véase H. Corbin, "De la teología apofática como antídoto del nihilismo", en La paradoja del 
monoteísmo, Losada, Madrid, 2003, pp. 233-289, (N. de los T.)



hénadas y las jerarquías de los entes que monadiza al hacerlos-ser. No hay en efecto ser-
ente más que cada vez como un ser (se trate de un Dios, de un Ángel, de un hombre, de
una  especie,  de  una constelación,  etc.)  Ens  et  unum  convertuntur.  Por  eso  nuestros
grandes teósofos especulativos ("especulativos" en el sentido de la palabra  speculum,
"espejo") han planteado siempre que el sujeto agente del tawhîd era el Uno mismo. Él es
el Unífico. Es él quien hace de cada ente, de cada uno de nosotros, un ente, un único del
que él es respectivamente el Único. Es lo que el místico Hallâj formulaba diciendo: "La
aspiración del Único es que el Único le haga único".



De este modo, tal vez hemos llegado bastante lejos del Ser y del ente en Heidegger. Pero 
de forma sólo aparente, pues es la pregunta que usted me ha formulado la que nos ha 
llevado a evocar este aspecto teosófico de la metafísica del Ser para el que Ibn 'Arabî 
sigue siendo nuestro gran maestro. Veamos, acabo de decir que la teofanía (tajallî ilâhî) 
es esencial, la teofanía en figuras múltiples que corresponden a cada uno de aquellos a 
quienes y para quienes ella se teofaniza. Pero el Dios personal teofánico no tiene que 
asumir las funciones de la Causa suprema que es el Absconditum. De esta confusión, con 
su trasfondo político, el monoteísmo sólo se salva por la paradoja esotérica del Uno-
múltiple. Existencialmente, diremos tal vez que es el hombre quien se revela a sí mismo 
algo (alguien) como Dios. Teológicamente es Dios quien se revela al hombre. La teosofía
mística especulativa supera el dilema haciendo inseparable la verdad simultánea de los 
dos términos. Revelándose al hombre, el Dios personalizado de la teosofía personal 
revela el hombre a él mismo, y revelando el hombre a él mismo se lo revela a sí mismo y
se revela él mismo a sí mismo. De una y otra parte, el ojo que mira es simultáneamente 
el ojo mirado. Toda teofanía (desde el grado mínimo de la visión mental) se cumple en 
la simultaneidad de esos dos aspectos. Tal vez tengamos aquí algo como un 
neoplatonismo superado, pero la superación es obra de Ibn 'Arabî más que de 
Heidegger. Sin duda quedan muchas investigaciones importantes que realizar en este 
camino. Pero mientras tanto, la impresión que yo guardo es la formulada por uno de 
nuestros colegas, creo que Pierre Trotignon: la hermenéutica heideggeriana nos deja la 
impresión de una teología sin teofanía.

P.N.: Por supuesto, es necesario llevar más adelante las investigaciones, porque está,
por otra parte, esa temática de la Palabra que en el fondo fue inaugurada en la época
moderna por Heidegger, pero que tan bien concuerda con la tradición, especialmente la
tradición bíblica, de la Palabra de Dios, y ahí estamos en la tradición de lo sagrado. Que
ese elemento sagrado tome el nombre de Dios o solamente el de Ser, lo que importa en
el fondo es la diferencia ontológica en sí misma, la diferencia entre el Ser y el ente, igual
que para las religiones hay una diferencia entre un mundo de arriba y un mundo de
abajo. Si se toma entonces esa diferencia en sí misma y por sí misma, ¿no se encuentra
una unidad de inspiración entre Heidegger y lo que queda del mundo de las religiones?

H.C.:  Comprendo  perfectamente  su  preocupación.  Su  pregunta  nos  lleva  a
interrogarnos sobre la relación entre el Logos de la onto-logía y el Logos de la teo-logía, o,
mejor  dicho,  el  Logos de  todas  las  teologías  de  las  religiones  del  Libro.  Recordaba
anteriormente ese adagio común a nuestros teósofos místicos y que no es otra cosa que
una reminiscencia del Evangelio de Juan (3, 13): "Nada sube al cielo, sino lo que bajó del
cielo". El Logos de la analítica heideggeriana, ¿ha bajado del cielo para poder subir a él?
Pues creo que así simbolizo su búsqueda de una inspiración común entre Heidegger y



lo que queda del mundo de las religiones.  Pero, si  podemos analizar sin demasiado
esfuerzo los procesos de laicización que han desacralizado lo sagrado, apenas tenemos
testimonios  de  una  re-sacralización  de  lo  laicizado.  Sin  duda  constatamos  una
promoción frecuente de lo laicizado, concediéndole los privilegios y prerrogativas de lo
que fue sagrado. Eso no es en realidad sino una caricatura demoníaca. 



La laicización metafísica no se acomoda más que con la muerte de los Dioses, no con su 
resurrección. Es necesario entonces que concentremos todo nuestro esfuerzo en la 
palabra "resurrección". Todos los sentidos que lleva consigo implican la ruptura de un 
sistema de cosas bien ordenado: un arrancamiento, una salida de la tumba. La 
resurrección nos es anunciada después: por el misterio de la tumba vacía. En cambio, 
las laicizaciones de nuestros días, caricaturizando lo sagrado, se complacen en el 
pseudoculto de la tumba habitada. Y yo pienso que el heraldo de toda resurrección es, 
por excelencia, el Verbo, el Verbo de sonoridad divina soberana.

Por otra parte, es de forma muy pertinente como su pregunta nos lleva al tema de la
Palabra, a la tradición bíblica del Verbo divino. Sin duda hay en Heidegger una temática
de la Palabra. Pero no olvidemos que en ese dominio, nuestros amigos cabalistas judíos,
así como los cabalistas de la cristiandad y del islam, fueron y siguen siendo desde hace
siglos nuestros mejores maestros y nuestros guías. Ellos han analizado admirablemente
el  fenómeno de  la  Palabra:  cómo  la  Palabra  deviene  Libro,  cómo  la  Palabra  escrita
resucita en Verbo vivo. En comparación, la temática de la Palabra, en Heidegger, me
parece afectada de una ambigüedad: ¿es un crepúsculo -¿un crepúsculo que sería la
laicización del Verbo?-, o bien es una aurora que anuncia la palingenesia, la resurrección
del Verbo de la tradición bíblica? La respuesta dependerá de unos y otros, y las opciones
discernibles  en  esas  respuestas  me  hacen  pensar  que,  si  la  filosofía  de  Hegel  dio
nacimiento  a  un  hegelianismo  de  derechas  y  a  un  hegelianismo  de  izquierdas,  la
pregunta que usted plantea puede llevar a una filosofía de Heidegger,  volens nolens,  a
dar nacimiento a un heideggerianismo de derechas y a otro de izquierdas.

Pero lo que por el momento me parece esencial, y me parece también que atestigua
la coherencia de nuestra conversación, es que su pregunta nos lleva a lo que fue nuestro
punto de partida. En efecto, yo he partido de la idea de hermenéutica en Heidegger,
recordando sus orígenes teológicos. He aquí que su pregunta sobre el Verbo que está en
el  centro de la hermenéutica  nos  reconduce a  esos  orígenes.  Cerramos así  juntos el
círculo hermenéutico, y ésa es una buena señal.

Creo que mi propia experiencia, tal como he intentado describirla, concuerda con la
preocupación  que  denota  su  pregunta,  en  la  medida  en  que  la  hermenéutica
heideggeriana, salida lejanamente de Schleiermacher, había sido para mí el umbral que
se abría sobre una hermenéutica integral. Precisemos más los trazos. No creo que los
cuatro sentidos inofensivos que aceptaba la exégesis medieval corriente tengan la virtud
de llevarnos, hasta un nivel de ser no presentido, a una aventura hermenéutica "sin
retirada"  ni  retorno.  En  cambio,  hay  una  hermenéutica  del  Verbo,  otorgada  a  las
religiones del Libro, que siempre ha tenido, y por esencia, la virtud de producir una
elevación, una salida, un ek-stasis hacia esos otros mundos invisibles que dan su sentido



verdadero al nuestro, a nuestro "fenómeno del mundo". Pienso, en el cristianismo, en el
gran  gnóstico  Valentín,  en  Joaquín  de  Fiore,  Sebastian  Franck,  Jacob  Boehme,
Swedenborg,  F.C.  Oetinger y tantos otros;  testigos que corroboran con sus cofradías
esotéricas del judaísmo y el Islam que el fenómeno del Libro Santo, lejos de inmovilizar
el desarrollo y la iniciativa de los pensamientos, es su estímulo más vivo. 



Ahora bien, lo mismo que otros han hablado de la necesidad de una "necesidad 
permanente", preconizaré la necesidad de una "hermenéutica permanente". Por 
supuesto, entiendo por ello no una acomodación a los descubrimientos históricos y 
arqueológicos, que llevan con gran frecuencia a reducir el "relato histórico" del Libro 
santo a las dimensiones banales de sucesos de los que se tiene preparada una 
explicación sociológica, eliminando algunas palabras superfluas de sacralidad algo 
molesta. No, la hermenéutica permanente no altera ninguna palabra de la Tradición, 
cada palabra debe conservarse, pues contribuye a un nuevo encuentro fulgurante entre 
la Imagen y la Idea.

Pero, ¿nos habría seguido Heidegger en esta operación que pretende convertir el
Logos de su ontología en Logos teológico? cuando le tocó confrontar filosofía y teología
(un artículo suyo lleva este título), ¿en qué sentido realizó tal conversión? Y, antes de
nada, ¿quién debe ser el Theos? Yo he tratado de decirlo. Pero la incertidumbre en que
nos podemos encontrar acerca de su respuesta eventual es secundaria. Una "ortodoxia"
heideggeriana  está  fuera  de  lugar,  y  debemos  proseguir  nuestra  tarea  tal  como  la
vislumbramos.  Tal  vez  en  el  conjunto  de  su  obra  inédita  o  en  alguna  conversación
grabada se encuentre la  indicación de una respuesta.  Pero,  tal  vez también, se haya
llevado para siempre el secreto con él.

Por eso prefiero decir hoy, simplemente, como se dice en árabe: Ramat Allâh 'alay-hi:
¡Que la Misericordia divina sea con él!



VIII
Post-scriptum biográfico

a una conversación filosófica1

Al releer el texto de mi conversación con Philippe Némo tengo la impresión de que
la mayor parte de las cuestiones esenciales que han ocupado mi vida de buscador han
sido abordadas, siquiera sea sucintamente. No faltan fisuras, por supuesto, por las que
habrían podido pasar muchas prolongaciones y explicaciones no superfluas. Pero tal
vez entonces la conversación todavía continuaría ...

Entre esas fisuras están aquellas en las que se habrían podido y debido intercalar
algunas precisiones  sin  las  cuales  las  etapas  del  itinerario  espiritual,  las  fases  de  la
"curva de la vida", no aparecen tal vez con suficiente claridad. He hecho alusión a mi
formación original de filosofía. Que un joven estudiante de filosofía se encuentre con la
filosofía  alemana,  no  tiene  nada de  imprevisto.  Que  tome el  camino  de  la  filosofía
islámica, en árabe y persa, es mucho más inesperado. Que conjugue las dos vías, es ya
un caso bastante raro. ¿Cómo tuvieron lugar esos encuentros?

Nadie  se  asombrará  de  que  un  estudiante  de  filosofía,  habiendo  examinado
concienzudamente  los  autores  del  programa  de  licenciatura,  pueda  estar  ávido  de
explorar continentes nuevos que no figuran en los programas. Entre esos continentes
poco  explorados  estaba  la  filosofía  medieval,  cuyo  estudio  sería  completamente
renovado por las investigaciones y las publicaciones de Étienne Gilson. Una aurora se
levantaba sobre ese continente olvidado, cuya luz bastaba para atraer a un estudiante
ávido por amplificar su aventura filosófica. Fue en el curso 1923-1924, si mis recuerdos
son exactos, cuando Étienne Gilson comenzó su incomparable enseñanza en la Sección
de Ciencias Religiosas de la École Pratique des Hautes-Études. En cualquier caso, fue a
partir de ese curso cuando me convertí en su alumno.

Quisiera fijar de una vez por todas el recuerdo deslumbrante que me dejaron los
cursos  de  Étienne  Gilson  que  seguí  entonces  durante  varios  años.  Su  método  no
consistía en hacer traducir a unos alumnos algunas líneas de texto y pedir el parecer de
los otros, para ofrecer finalmente su comentario. ¡Ni mucho menos! Era una época en la
que los estudiantes iban a escuchar al maestro, no a sus compañeros, porque no ponían
en duda que el  maestro sabía  algo más que ellos.  Gilson leía  los textos  latinos,  los

1 Este texto fue especialmente redactado para el Cahier de l'Herne: Henry Corbin, cit., (N. 
de los T.)



traducía él mismo y hacía entonces surgir todo el contenido, explícito o latente, en un
comentario magistral  que iba al  fondo de las cosas.  Me produjo tal  impresión y tal
admiración que decidí tomarle como modelo, y, mucho más tarde, yo mismo intentaría
aplicarlo a la  filosofía y la  teología  islámicas tratando de ofrecer  los cursos que me
habría gustado seguir entonces como alumno pero que nadie daba. 



Entre los textos abordados por Étienne Gilson, a lo largo de aquellos años fecundos, 
estaban los textos traducidos del árabe al latín por la Escuela de Toledo, en el siglo XII, y
en primer lugar el célebre libro de Avicena: Liber sextus Naturalium, al que el comentario 
de Gilson daba una singular amplitud. Ése fue mi primer contacto con la filosofía 
islámica. Descubrí en ella la connivencia entre cosmología y angelología, y me 
preguntaba si no habría lugar para profundizar otros aspectos de esta última; creo que 
esa preocupación angelológica no me ha abandonado ya a lo largo de mi vida2.

Pero  entretanto,  una primera  tarea  parecía  ineluctable.  Para llegar  más lejos  era
necesario ir por uno mismo a los textos.  Y para ir  por uno mismo a los textos,  era
necesario ponerse a estudiar árabe. Por otra parte, el propio Gilson me animó a ello. Por
eso, desde el comienzo del curso 1926-1927, dando la espalda a la agregaduría, tomé el
camino de la Escuela Nacional de Lenguas Orientales. Ésta no era en absoluto entonces
la gran "máquina" en que se ha convertido en nuestros días. El pequeño inmueble de la
calle de Lille presentaba el aspecto íntimo de una Escuela, casi tal como la había dejado
Silvestre de Sacy. No éramos más que un puñado de estudiantes para cada lengua, y con
mi colega y  amigo Georges  Vajda éramos casi  los únicos filósofos extraviados en el
venerable establecimiento. Fue esa entrada en la Escuela de Lenguas Orientales la que
preparó mi entrada en la Biblioteca Nacional,  donde fui requerido como orientalista
desde noviembre de 1928. Y fue ese paso por la Biblioteca Nacional lo que me debía
llevar paradójicamente a mi escapada definitiva hacia Oriente.

Sin embargo, exactamente en el curso de esos mismos años había otra enseñanza
capaz  de  desviar  a  un  joven y  ardiente  filósofo  de  la  vía  común de los  programas
oficiales. Era la enseñanza de Émile Bréhier. Incluso a unos cincuenta años de distancia
se tiene la impresión de que el acercamiento del nombre de los dos maestros produce
chispas.  Émile  Bréhier,  más  o  menos  heredero  en  este  punto  de  las  concepciones
filosóficas de la  Aufklärung,  profesaba que no existe filosofía cristiana. Toda la obra de
Étienne Gilson le infligía un desmentido, y nos era difícil salir de un curso de Duns
Scoto, el doctor subtilis, y aceptar que no había filosofía cristiana. Pero, ¿cómo convertir a
un racionalista  perfecto  a  la  idea de que los datos de los Libros santos  pueden ser
soporte para la meditación y la investigación filosófica? Si se niega esto, no habrá ya ni
filosofía judía ni filosofía islámica. Ni se sabe ya siquiera si el maestro Eckhart y Jacob
Boehme se mantendrían todavía en la historia de la filosofía alemana. La paradoja va un
poco más lejos, pero no hace más que traducir uno de esos "modos de ser" de los que

2 Aunque las referencias a la angelología son omnipresentes en la obra de Corbin, 
especialmente relevante como planteamiento global sobre el tema puede ser: H. Corbin, 
"Necesidad de la angelología", en La paradoja del monoteísmo, cit., pp. 105-232. (N. de los 
T.)



decíamos en la entrevista que precede a este texto, que ninguna fuerza humana exterior
puede hacerlos ceder.

Sea como fuere, Émile Bréhier estaba entonces sumergido en las Enéadas de Plotino,
cuya  edición  y  traducción  estaba  preparando.  En  1922-1923  había  impartido  en  la
Sorbona un curso magistral  sobre Plotino y las  Upanishads,  y  los cursos de los años
siguientes recogían sus consecuencias. 



Planteamos de nuevo la pregunta: ¿cómo un joven filósofo ávido de aventura metafísica 
se habría resistido al llamamiento de profundizar en las influencias o las huellas de la 
filosofía india en la obra del fundador del neoplatonismo? Ahora bien, para esto era 
necesario "hacer" sánscrito. Pero yo ya había decidido "hacer" árabe. ¿Cómo conciliar 
ambas cosas? Había que escoger uno u otro, es lo que aconsejaban de manera 
imperativa todos los filólogos o lingüistas consultados. Pero el filósofo tiene razones que
el filólogo no siempre comprende. Al filósofo correspondía optar, a escondidas, por 
supuesto, por la solución heroica: comenzar a la vez el estudio del árabe y del sánscrito. 
Fue un famoso período de ascetismo mental, puedo asegurarlo. No se pudo prolongar 
más allá de dos años. Guardé de él el beneficio de que si tengo que leer hoy un libro de 
filosofía india o budista, los términos técnicos sánscritos interpolados no me son 
completamente extraños. Pero al cabo de dos años yo debía encontrar en la vía de 
Oriente el "mojón indicador" que me señalaba la dirección decisiva de un camino sin 
retorno; en adelante, mi vía pasaría por los textos árabes y persas.

Hay que decir que el filósofo, convertido en estudiante de árabe extraviado entre los
lingüistas, pensó morir de inanición al no tener como alimento más que gramáticas y
diccionarios. Más de una vez, al recordar los alimentos sustanciales que dispensaba la
filosofía, me pregunté: ¿qué hago yo aquí? ¿Dónde me he metido? Había sin embargo
un refugio, en el que se dispensaba la más fina substancia de la espiritualidad islámica.
Ese  refugio  se  llamaba  Louis  Massignon,  que,  a  partir  de  1928,  debía  aunar  su
enseñanza en el Collège de France con la dirección de los estudios de islamismo en la
Sección de Ciencias Religiosas de nuestra École des Hautes-Études. No podía entonces
presentir que estaría llamado a sucederle un día en su cátedra. Pero el contraste entre los
cursos  metódicos  y  rigurosos  de  Étienne  Gilson  y  los  de  Louis  Massignon  era
"fabuloso".  Ciertamente,  el  maestro  distribuía  al  comienzo  del  año  un  programa
repartiendo  un  tema  general  en  cierto  número  de  lecciones.  Pero  ¡para  qué  los
programas! Una clase comenzaba con algunas de esas intuiciones fulgurantes en las que
el gran místico Massignon era pródigo. Y luego se abría un paréntesis y luego otro, y
otro ... Finalmente el auditorio se encontraba aturdido y extraviado en pleno enredo del
maestro con la política británica en Palestina ...

Pero había que ver allí,  y todos nosotros lo veíamos, un aspecto necesario de la
pasión en la que ardía Massignon. No era posible escapar a su influencia. Su alma de
fuego, su penetración intrépida en los arcanos de la vida mística del Islam, donde nadie
había penetrado todavía de esa forma, la nobleza de sus indignaciones ante las villanías
de este  mundo,  todo esto  marcaba inevitablemente con su huella  el  espíritu de sus
jóvenes oyentes.  Ciertamente, con el transcurso de los años, era imposible no ver en
algunos lados vulnerables,  algunas brechas. En el ocaso de su vida, quedó desolado
cuando sus amigos no pudieron seguirle en sus opciones políticas. Pero esto no altera en



nada la  veneración  con la  que yo evoco el  recuerdo de  Massignon.  Ciertamente,  él
reservaba  sorpresas  para  el  filósofo,  pues  su  formación  original  no  era  en  absoluto
filosófica,  de  ahí  a  veces  algunas  vacilaciones  en  el  vocabulario,  cuando  no  en  la
adopción de ciertas posturas. Algunos días pude conocer a un Massignon ultrachiita, y
le debo mucho en este punto; sus estudios sobre Salman Pâk, sobre la Mobâhala,  sobre
Fátima,  reservan  todavía  minas  de  intuición  que  explorar,  conjugándolas  con  los
resultados de las investigaciones realizadas desde entonces.



Pero otros días lo encontraba vituperando al chiismo y a los chiitas, cuyos grandes 
textos le eran entonces, por otra parte, extraños. Yo asumía la defensa del chiismo, 
oponiéndole que su concepción del Imamato no era en absoluto "carnal", pues el lazo 
familiar terrenal entre los Imames no era sino la imagen de su lazo pleromático eterno. 
Massignon se sorprendía entonces de "mi" ultrachiismo. ¿Acaso no había abordado yo 
un vasto estudio de los textos de la gnosis ismailí? Pero él supo afirmar valerosamente 
que el Islam iraní había librado al Islam de todo apego racial, étnico o nacional, aunque 
me confesaba que nunca se había sentido allí completamente "en su casa". Por otra 
parte, cuando yo seguía simplemente la línea inscrita en el proyecto establecido y en las 
obras de Sohravardî, "resurrector de la teosofía de la Luz de los sabios de la antigua 
Persia", Massignon se alarmaba. No "mazdeanice" demasiado, me recomendaba. ¿Qué 
hacer entonces? En primer lugar, no había que equivocarse de día en cuanto al tema que
se abordaba con él. Luego, no había que olvidar por qué se le había ido a ver, y 
mantener firmemente controlado el hilo de la conversación. Entonces había muchas 
oportunidades de que se saliera completamente satisfecho.

Fue así como cierto día -fue, creo, el curso 1927-1928- yo le hablaba de las razones
que me habían arrastrado como filósofo al estudio del árabe, de las preguntas que me
planteaba sobre las relaciones entre la filosofía y la mística,  de lo que sabía,  por un
resumen en alemán bastante pobre, de un tal Sohravardî ... Entonces Massignon tuvo
una inspiración del cielo. Había traído de un viaje a Irán una edición litografiada de la
obra principal de Sohravardî,  Hikmat al-Ishrâq, La teosofía oriental.  Con los comentarios,
formaba un grueso volumen de más de quinientas páginas. "Tenga -me dijo- creo que en
este libro hay algo para usted". Ese algo fue la compañía del joven Shaykh al-Ishrâq, que
ya no me ha dejado en el curso de la vida. Siempre he sido un platónico (en el sentido
amplio de la palabra, por supuesto); creo que se nace platónico, como se puede nacer
ateo, materialista, etc. Misterio insondable de las elecciones preexistenciales. El joven
platónico que yo era entonces no podía más que enfervorizarse en contacto con quien
fue  "el  Imam de los  platónicos  de  Persia".  He hablado  tanto  de  él  en  mis  libros,  o
publicando y traduciendo sus obras,  que no añadiré nada aquí,  sino para señalar el
rasgo decisivo.

Por  mi  encuentro  con  Sohravardî,  mi  destino  espiritual  para  la  travesía  de  este
mundo estaba sellado. Ese platonismo se expresaba en los términos de la angelología
zoroastriana de la  antigua Persia,  iluminando la  vía  que buscaba.  No había  ya que
quedar cruelmente dividido entre el sánscrito y el árabe. Persia se encontraba allí, en el
centro, mundo mediano y mediador, pues Persia,  el  viejo Irán, no es solamente una
nación  ni  un  imperio,  es  todo  un universo  espiritual,  un  foco  de  la  historia  de  las
religiones. Ese mundo estaba dispuesto a acogerme, y me acogió. Desde entonces, el
filósofo pasaba a las filas de los orientalistas. Dirá más tarde, instruido por una larga



experiencia, por qué le parece que en lo sucesivo son los filósofos, no los orientalistas,
los únicos capaces de encargarse de la "filosofía oriental".

Comenzaba la gran aventura. Normalmente, después de la licenciatura y el diploma
de  estudios  superiores  de  filosofía,  hubiera  tenido  que  seguir  los  cursos  para
convertirme  en  profesor  agregado.  Era  la  vía  de  la  sabiduría,  sin  imprevistos,  tan
normal que un venerable profesor de la Sorbona al que veía ocasionalmente en casa de
algunos  amigos  y  al  que  informaba  del  curso  de  mis  decisiones,  me  preguntó
paternalmente: "Pero, ¿dispone de fortuna personal o de tiempo para perder?".



Yo no tenía, a Dios gracias, ni lo uno ni lo otro. Pero, ¿cómo sufrir los cursos y las 
perspectivas de la agregaduría cuando se ha tenido en la cabeza este gran propósito: 
hacer por la filosofía irania, cuyos grandes nombres aparecían a través de los 
comentadores de Sohravardî, lo que Étienne Gilson había hecho para "resucitar" la 
filosofía medieval de Occidente? Una apuesta, quizá, contra los avatares del Destino. 
Pero creo que el cielo me concedió el favor de mantener la apuesta y ganarla.

He  aquí,  en  pocas  palabras,  el  encuentro  decisivo  en  la  "carrera"  del  filósofo
orientalista con la tierra "color del cielo" de Irán, "patria de filósofos y de poetas". La
conversación con Philippe Némo se interesaba ante todo por la confluencia, en la misma
persona, del filósofo iranólogo y el traductor de Heidegger. Así que este  post-scriptum
deberá  evocar  otro  encuentro,  el  encuentro  con  la  vieja  Alemania  que  fue  antaño,
también  ella,  "patria  de  filósofos  y  de  poetas".  Dos  encuentros,  esencialmente
complementarios uno del otro. ¿Cómo se produjo este último?

Tal vez no quedamos ya más que algunos supervivientes entre los amigos de la
pareja fraternal, asombrosa, inimitable de los hermanos Baruzi: Joseph, el mayor, autor
de  La  Volonté  de  métamorphose,  del  Rêve  d'un  siècle,  el  musicólogo  que  entrega
regularmente a la revista  Le Ménestrel artículos de un profundo pensamiento musical.
Jean, el menor, que pasó veinte años realizando su voluminosa tesis sobre san Juan de la
Cruz, trabajo que tuvo sus admiradores y sus críticos. Jean Baruzi, que suplió a Alfred
Loisy en el Collège de France antes de convertirse en titular de la cátedra de Historia de
las religiones. Sus cursos eran seguidos con una fidelidad apasionada por una pléyade
de estudiantes,  contando entre ellos un buen número de alumnos de la Facultad de
Teología protestante de la época. Fue él quien nos reveló la teología del joven Lutero, de
la  que tanto  se hablaba entonces en el  contexto  de las  investigaciones  teológicas  en
Alemania:  después,  tras  él,  los  grandes  espirituales  del  protestantismo:  Sebastian
Franck,  Caspar  Schwenkfel,  Valentin  Weigel,  Johann  Arndt,  etc.  El  maestro  no
disimulaba  ninguna de  las  dificultades  que encontraba  su lectura  directa,  pero  una
oleada de vida espiritual se las llevaba todas. Era completamente nuevo, cautivador. Yo
comenzaba  a  percibir  ciertas  consonancias,  como  la  llamada  de  un  carillón  lejano
invitando a explorar las regiones que cubren lo que yo debía denominar más tarde "el
fenómeno del Libro santo". Era la vía de la hermenéutica que ya se abría en las brumas
matinales. Si yo había decidido, al escuchar a Avicena interpretado por Étienne Gilson,
ir allí a ver por mí mismo poniéndome a estudiar árabe, era imposible oír hablar de la
vía de los espirituales interpretados por Jean Baruzi sin tomar la decisión de ir a su
lugar de origen. Fue Jean Baruzi  quien me mostró el  camino de la Alemania de los



filósofos y las "grandes individualidades" de la espiritualidad mística. Mi primera etapa
fue Marburgo3.

Fue así como Irán y Alemania fueron los puntos geográficos de referencia de una
búsqueda  que  proseguiría  en  realidad  por  regiones  espirituales  que  no  están  en
nuestros  mapas.  Los  recuerdo  aquí,  en  apoyo  de  lo  que  decía  al  comienzo  de  mi
conversación con Philippe Némo. El filósofo sigue su búsqueda respondiendo con toda
libertad a la inspiración del Espíritu.

3 Sobre el pensamiento y las actividades de Corbin en los años treinta, a los que el autor se 
refiere ampliamente en las páginas siguientes, es particularmente interesante el trabajo de 
María Soster, "Le développement de la pensée d'Henry Corbin pendant les années trente", 
Mémoire de D.E.A. d'Histoire de la Philosophie, Université Paris I, Panthéon-Sorbonne, 2002. 
(N. de los T.)



Mis amigos iraníes saben muy bien que no puedo aislar mi amistad por Sohravardî y los
suyos de mi amistad por Jacob Boehme y su escuela. Creo que es la unión de lo que 
ellos simbolizan lo que ha hecho de mí lo que ahora soy.

El círculo de amigos agrupados alrededor de los inseparables hermanos Baruzi era
una invitación a intentar las aventuras del Espíritu. Por su inmensa cultura, su sentido
de los valores más delicados, más sutiles, del arte y de la vida, los dos hermanos eran
los  testigos  de  otro  siglo,  eminentemente  representativos  de  una  Europa  y  de  una
sociedad europeas  desaparecidas  con  las  dos  guerras  mundiales  y  que  nosotros  no
hemos logrado rehacer, ni siquiera de lejos: tan obstinada y profunda es la influencia de
los demonios y poseídos que profetizó Dostoyevski. Había en su casa, en la plaza Víctor
Hugo,  reuniones frecuentes,  además de las sesiones de "seminario"  que Jean Baruzi
celebraba en su casa y que se prolongaban hasta muy tarde por la noche.  Se podía
encontrar entre los participantes a todo tipo de personalidades europeas inesperadas.
La presencia de nuestros camaradas alemanes era siempre importante. Jean Baruzi daba
a las reuniones el carácter que habrían tenido si se hubieran celebrado en el Weimar de
Goethe. Fue por excelencia el profesor que abolía toda distancia oficial entre el maestro
y el estudiante. Sólo subsistía la de la amistad deferente, una amistad que iba creciendo
de año en año. Aquellos que, como yo mismo, tuvieron el privilegio de conocer ese tipo
de relaciones en que el maestro comunica su saber infinitamente mejor que en cualquier
curso, se quedan estupefactos actualmente, cuando oyen que los estudiantes se quejan
de la lejanía inaccesible de sus maestros. Miden la triste mutación de los tiempos.

¡Marburg an der Lahn! Jean Baruzi supo guiarme hacia aquel alto lugar, al que él
me había precedido y donde había entablado amistad con Rudolf Otto o con Friedrich
Heiler.  ¿Cómo expresar  el  deslumbramiento  de un joven filósofo  al  desembarcar  en
Marburgo  a  principios  de  julio  de  1930?  El  hechizo  de  los  lugares,  de  esa  "colina
inspirada"  que  sólo  vive  por  y  para  la  Universidad,  los  magníficos  bosques  que  lo
rodeaban ... Permanecí allí más de un mes. Mi primera visita fue para Rudolf Otto, que
ya entonces era emeritus pero cuya presencia no era por ello menos activa, pues seguía
siendo una figura de primer orden en la Alemania protestante liberal. Sus libros sobre
"lo sagrado", sobre "la mística de Oriente y Occidente", su profundo conocimiento de las
escuelas  filosóficas  y  religiosas  de  la  India  era  impresionante,  y  más  impresionante
todavía  la  simplicidad  con  la  que  este  sabio  eminente  conversaba,  en  un  francés
admirablemente  clásico,  con  un  principiante  como  si  fuera  un  joven  colega,
simplemente porque éste era arabista.

Dos coincidencias que quiero señalar. La primera fue que, durante mi estancia en
Marburgo,  se produjo la llegada de Rabindranath Tagore.  Nunca olvidaré la belleza
diáfana del venerable rostro de los dos ancianos, Rabindranath Tagore y Rudolf Otto,



sentados uno al lado del otro sobre el  estrado del  Aula Magna  de la Universidad de
Marburgo.  Segunda coincidencia:  fue exactamente en esa época cuando Olga Fröbe-
Kapteyn  acudió  a  Marburgo  para  hablar  extensamente  con  Rudolf  Otto  sobre  un
proyecto al que éste dio su forma y su sentido. El proyecto tomó forma y se convirtió en
el círculo  Eranos,  en Ascona, cuya importancia en mi vida de buscador recordaré más
adelante. Más de una vez hemos evocado con Olga cuáles fueron nuestras emociones
respectivas, al tocar el timbre de la residencia de Rudolf Otto.



Había en Marburgo, entre los estudiantes que conocí entonces, una vida filosófica y 
teológica intensa. No insistiré demasiado sobre algunos aspectos; tendría que evocar la 
agitación que comenzaba a provocar la teología de Rudolf Bultmann. Pero estaba 
Friedrich Heiler, citado anteriormente, profesor de la Facultad de Teología. Figura 
dolorosa, autor de un gran libro sobre la oración que aspiraba a la formación de un 
cristianismo sin vínculo confesional. Estaba mi llorado amigo Albert-Marie Schmidt, 
que era entonces lector de francés. Cosa extraña, fue él quien me regaló la traducción 
francesa del primer libro de Swedenborg (Du ciel et de l'Enfer [Del cielo y del infierno]) que
cayó en mis manos. En el fondo, Swedenborg inspiraba un cierto temor al piadoso 
calvinista, y sin duda pensó al pasarme este libro que estaría en mejores manos que las 
suyas. Fue, pues, en Marburgo donde me sumergí por vez primera, con admiración, en 
la lectura de Swedenborg, cuya obra inmensa iba así a acompañarme durante toda mi 
vida. Más todavía, fue el primer lazo de mi amistad con Ernst Benz, que luego llegó a 
ser profesor de la Facultad de Teología de Marburgo. Él mismo era un eminente 
especialista de los estudios swedenborgianos, y fue en Eranos donde nos conocimos, 
hace ahora veintiocho años, como si de Marburgo a Eranos hubiera una vía permanente.

Otra  paradoja.  Fue  a  través  del  profesor  Theodor  Siegfried,  que  había  sido
habilitado por Otto, por quien oí hablar por primera vez de Karl Barth. Incluso me envió
un ejemplar del compacto comentario a la Carta a los Romanos. Aunque Siegfried me
había advertido contra el formalismo puro al que se condenaba la "teología dialéctica",
me zambullí con ardor en la lectura de aquel libro, en el que presentía un montón de
cosas formuladas por primera vez. Sus consecuencias se prolongarían durante varios
años. Heidegger había dejado ya la Universidad de Marburgo por la de Friburgo, pero
había  en  filosofía  dos  eminentes  Privatdozent:  Karl  Löwith,  con  quien  tuve  largas
conversaciones sobre Hamann y las corrientes que se vinculan con su obra, y Gerhard
Krüger, experto en fenomenología, en cuyo seminario presentí todos los problemas que
estaban a la  orden del  día  en Alemania.  Cuando dejé  Marburgo,  para dirigirme en
peregrinación a Weimar, después a Eisenach y a la Wartburg, tuve la impresión de que
debía reiniciar toda mi educación filosófica. Era a la vez entusiasmante y abrumador.

Este  primer  contacto  con  la  filosofía  alemana  me llevó  a  estancias  repetidas  en
Alemania, entre los años 1931 y 1936. Evocaré, no sin emoción, pensando en todos los
desaparecidos  (entre  ellos  Landsbert  y  tantos  otros),  una  estancia  en  Bonn  en  la
primavera de 1932. Allí  estaba, por supuesto, Karl Barth y la potente cohorte de sus
discípulos y adeptos. Las discusiones teológicas iban a buen paso, tanto más cuanto que
se presentía la catástrofe cercana. Fue en aquella época cuando traduje un opúsculo de
Karl Barth: Die Not der evangelischen Kirche (La tristeza de la iglesia protestante, pero que se
tituló  finalmente,  según  el  parecer  de  Pierre  Maury:  Misére  et  Grandeur  de  l'Église
évangélique [Miseria y grandeza de la Iglesia evangélica].  Entre los colegas de Karl Barth,



estaba Fritz Lieb, figura impactante en su amor místico por la Rusia ortodoxa, amor tan
ilimitado que parecía que no se hubiera dado cuenta de que por el momento la Santa
Rusia ortodoxa había ... subido al cielo. Nuestro lazo fue nuestra común amistad con
Nicolás Berdiaev, hacia el cual he tenido ocasión de expresar en otro lugar mi deuda
espiritual. Estuvimos juntos, Fritz Lieb y yo, en casa de Nicolás Berdiaev, manteniendo
los tres una conversación escatológica cierta noche dramática de la primavera de 1939. 



He citado aquí a Fritz Lieb como caso representativo: era a la vez seguidor de Karl Barth
y enamorado de Weigel, de Paracelso, de la sofiología del padre Sergei Bulgakov. Más 
de una vez le pregunté: "¿Cómo concilia todo esto, querido Lieb?". "¡Oh! Es difícil, es 
difícil!", me respondía. Y tenía lágrimas en los ojos. 

Tendría  que  evocar  aquí  dos  estancias  en  Hamburgo,  donde  enseñaba  Ernst
Cassirer, el filósofo de las formas simbólicas, que ampliaba mi vía hacia lo que buscaba
y presentía todavía oscuramente y que debía convertirse más tarde en toda mi filosofía
del  mundus  imaginalis,  cuyo  nombre  debo  a  nuestros  platónicos  de  Persia.  Cassirer
conocía muy bien a los platónicos de Cambridge y me descubría así a otros miembros
de mi familia espiritual. Estaba también el instituto Warburg, con todos los fondos de su
biblioteca. Fue en la primavera de 1934 cuando realicé mi primera visita a Heidegger, en
Friburgo.  Esbozamos entonces  el  plan de  recogida de opúsculos  y  extractos  que yo
traduciría reuniéndolos bajo el título: Qu'est ce que la métaphysique? Había que comenzar
con un proyecto limitado. Después, la generosidad de Julien Cain, administrador de la
Biblioteca  Nacional,  me  concedió  una  agregaduría  que  me  permitió  pasar  el  curso
universitario  de  1935-1936  en  Berlín,  en  nuestra  Französiches  Akademikerhaus,  cuyo
director  era  mi  amigo  Henri  Jourdan,  al  que  había  conocido  como  lector  en  la
Universidad de Bonn.  En julio de 1936 pasamos,  mi mujer y yo,  una temporada en
Friburgo, donde pude someter a la consideración de Heidegger algunas dificultades de
la traducción.  Pero él  confiaba enteramente en mí,  aprobaba todos mis neologismos
franceses y me dejaba una responsabilidad algo pesada. He recordado esa temporada en
la conversación anterior.

Mis experiencias germánicas habían ampliado el círculo de mis amistades de París.
Me gustaría decir todo lo que significó para mí la amistad de Alexandre Koyré, una de
las más brillantes inteligencias con que haya tenido contacto. Fue inicialmente conocido
por  su  obra  monumental  sobre  Jacob  Boehme,  después  por  todo  un  conjunto  de
publicaciones sobre la historia de las ciencias, sobre la revolución astronómica. Debido a
la obra sobre Boehme y otras publicaciones sobre los espirituales que, por otra parte,
estudiaba  Jean  Baruzi,  muchos pensaban que Alexandre  Koyré  era  un  gran  teósofo
místico.  Pero  era  un  hombre  de  un pudor  y  una  discreción totales  respecto  de  sus
convicciones íntimas. A menudo, una  boutade podía hacer pensar en un agnosticismo,
incluso en  un nihilismo desesperado.  En realidad,  nuestro  amigo Koyré se  llevó su
secreto con él. Lo digo no sin emoción, pues fui el último de sus colegas de los Hautes-
Études en estrecharle la mano, en la clínica, la víspera de su muerte.

Lo que quiero decir como homenaje a su recuerdo es que era, de una manera sin
duda diferente de Jean Baruzi, el amigo, el compañero de sus alumnos y de sus oyentes
de la École des Hautes-Études. La mayor parte de los cursos terminaban en d'Harcourt,



el café histórico y confortable en la esquina de la plaza de la Sorbona y el Boulevard
Saint-Michel. ¡Quien nos devolverá el d'Harcourt que encontré, después de la guerra,
transformado en  una  librería  edificante  y  que  ahora  es  una  tienda de  confección  y
calzado! Fue en d'Harcourt donde se elaboró una parte de la filosofía francesa de la
época. Hegel y la renovación de los estudios hegelianos ocupaban allí un importante
lugar. Alrededor de Koyré estaba Alexandre Kojève (Kojevnickov), Raymond Queneau,
yo mismo, filósofos como Fritz Heinemann, muchos de nuestros colegas israelíes que
habían elegido el exilio y cuyos relatos desoladores nos informaban del curso de los
acontecimientos en Alemania.



El tono se elevaba mucho a veces. Kojève y Heinemann estaban en completo y total 
desacuerdo sobre la interpretación de la fenomenología del Espíritu. Las 
confrontaciones entre la fenomenología de Husserl y la de Heidegger se repetían con 
frecuencia. Después, provocábamos a Queneau: ¿cómo se las arreglaba para escribir una
novela? ¿Formaba un plan? ¿Dejaba correr las cosas? No puedo mencionar aquí todos 
los nombres que me vienen a la memoria, pero no puedo dejar de evocar muy 
especialmente la figura del viejo amigo Bernard Groethuysen, nuestro incomparable 
Sócrates, figura central de las inolvidables veladas que Alexandre Koyré y su esposa 
ofrecían en su pequeño apartamento de la calle Navarre. El humor de Groethuysen 
parecía dominar las vicisitudes del tiempo y nuestras preocupaciones. Fue él quien 
inauguró la "antropología filosófica" (su gran obra, que lleva ese título, quedó 
inacabada), y fue gracias a su tenacidad como pudo aparecer mi traducción de 
Heidegger, pues éste, filósofo "desconocido", interesaba escasamente a los editores.

En el curso de las veladas de la calle Navarre, ocupaba siempre un destacado lugar
el plan del próximo volumen de Recherches philosophiques. No tenemos nada equivalente
en nuestros días.  El  animoso editor  Boivin llevaba todo el  peso de los  seis  gruesos
volúmenes  anuales  de  unas  quinientas  páginas  y  que  fueron  para  gran  parte  de
nosotros  un  precioso  laboratorio.  Si  el  investigador  de  nuestros  días  se  remite  a  él,
constatará  que raramente se  ha reunido tal  pléyade de filósofos  y se  han abordado
tantos  temas  nuevos,  entre  los  que  la  fenomenología  ocupaba,  por  supuesto,  un
importante lugar.

La  fenomenología  estaba  también  con  mucha  frecuencia  en  el  centro  de  las
conversaciones que ocupaban las largas veladas en casa de Gabriel Marcel. Estaban allí
los  filósofos  Le  Senne,  Louis  Lavelle,  tan  agradable  de  oír  como penoso  de  leer,  y
además,  como  alrededor  de  Koyré,  muchos  colegas  israelíes  huidos  de  Alemania.
"Jaspers  y  Heidegger":  otro  tema  de  confrontación  cuyos  imprevistos  producían  la
misma exclamación frecuente: "Esto me parece muy grave ... muy grave", oíamos repetir
al querido Gabriel Marcel en las elevadas notas agudas de la escala. Y estas gravedades
acumuladas pesaban cada vez más sobre nuestras cogitaciones.

Estaba también el grupo de los nuevos teólogos protestantes, que habían establecido
su cuartel general en los locales de Éditions "Je sers", situada entonces en la Rue du Four.
Por supuesto, en un país como el nuestro, el auditorio era forzosamente limitado, pero
tratábamos de responder al imperativo de nuestra convicción íntima.  Poníamos toda
nuestra  esperanza en Karl  Barth para una renovación de la  teología  protestante.  En
1931-1932  habíamos  fundado  (Denis  de  Rugemont,  Roland  de  Pury,  Albert-Marie
Schmidt, Roger Jezequel y yo mismo) una pequeña revista titulada Hic et Nunc, e íbamos
con esa brutalidad juvenil  que consterna a los mayores no menos que a los jóvenes
cuando  a  su  vez  estos  últimos  se  convierten  en  los  mayores  a  los  que  la  vida  ha



enseñado algunas cosas.  Compartíamos la convicción de Keyserling al afirmar: "Karl
Barth y sus amigos tienen en sus manos el futuro del protestantismo". ¡Ay! Nuestras
ilusiones cayeron desde muy arriba,  y si  el  querido Rudolf Otto hubiera estado allí,
habría podido decirme, cogiéndome de la mano para reconducirme a Schleiermacher:
"¿No se lo había predicho ya?".

Muy pronto, por otra parte, dejé de sentirme cómodo en el "barthismo" y la teología
dialéctica. Reivindicábamos como ascendencia espiritual a Kierkegaard y Dostoyevski.
Estaba bien, pero eso no bastaba para revolucionar la filosofía como pretendían hacer
mis amigos. 



Ya Sohravardî me había avisado, advirtiéndome de que, puesto que esa "revolución" se 
realizaba a expensas de una filosofía que no merecía ya ese nombre, había motivos para 
intentar recuperar el acceso a la Sofía de otra filosofía. Es muy difícil medir la 
responsabilidad de un hombre y de una obra con respecto a lo que le ha sucedido. Pero 
es finalmente imposible no constatar el alejamiento entre el comentario de Römerbrief, de
fulgores proféticos, y la pesada y colosal Dogmatica que elaboró el Karl Barth de la 
madurez. ¿Una nueva "dogmática"? No, realmente no era eso lo que nosotros habíamos 
deseado y esperado; entonces parecíamos estar en la retaguardia de los "barthianos" de 
última hora. Yo había facilitado a Karl Barth mi primera publicación de orientalista: la 
edición y la traducción de El rumor de las alas de Gabriel de Sohravardî4. Lo leyó y me 
habló de él más tarde con una sonrisa benévola, pronunciando las palabras "teología 
natural". No iba más allá. Yo estaba consternado. Le escribí al respecto (tal vez sea ésa 
mi carta de 1936 conservada en el Barth-Archiv en Basilea). Entretanto, estuvo el paso 
memorable de Karl Barth por París (1934). Tuve ocasión de hablarle de mi interés por los
"teólogos especulativos" de principios del siglo XIX, aquéllos a los que se ha 
denominado los hegelianos de derechas y que leían a Hegel de la misma manera que 
leían al maestro Eckhart. Nombré entre otros a Philipp Marheineke, en el que me 
interesaba de manera muy particular. Todavía veo el asombro maravillado de Karl Barth
y aún escucho su voz: "¿Ha leído usted a Marheineke, Monsieur Corbin?". Descubrí en 
él una discreta simpatía, que resultó para mí difícilmente explicable, por aquel teólogo 
"especulativo" injusta pero completamente olvidado, aunque cualquier día pueda 
convertirse en muy actual. Esta simpatía siguió siendo el secreto de Karl Barth, 
dejándonos finalmente ante una "profunda brecha" entre su "teología dialéctica" y esta 
teología hegeliana de derechas, tan vigorosamente dirigida contra el racionalismo, 
mientras que la rutina de nuestras traducciones ha hecho de "razón"  el equivalente de 
Vernunft, aunque la palabra nos remita al Noûs griego. Todo el ambiente hegeliano y 
posthegeliano cambiaría si lo tuviéramos en cuenta.

Por el  momento,  me encontraba ante una primera y deplorable constatación.  La
"ciencia de las religiones" habías sido en gran parte obra de teólogos protestantes, pero
la teología de Karl Barth profesaba el desdén más profundo por toda ciencia e historia
de las religiones. Él oponía ingenuamente las religiones, como esfuerzo del hombre, al
cristianismo, que era el descenso y la iniciativa de Dios hacia el hombre, razón por la
cual el cristianismo ni siquiera debía ser considerado una "religión". Nada demasiado
original, puesto que algo parecido ya se había dicho en el islam mucho antes de Karl
Barth. A éste, como a los teólogos legalistas del islam, una misma respuesta: la de Ibn
'Arabî y su escuela. La teología dialéctica barthiana, optando deliberadamente por una
completa ignorancia de la res religiosa, se revelaba impotente para vislumbrar la tarea de
esta  "teología  general  de  las  religiones"  cuya  urgencia  se  hace  sentir  cada  vez  más.
Permanecía en la retaguardia del inmenso horizonte del ciclo de la religión profética, tal

4 "El rumor de las alas de Gabriel", en S.Y Sohravardî, El encuentro con el ángel, cit., pp. 67-
112. (N. de los T.)



como la concibe la gnosis chiita, especialmente Haydar  Âmolî (siglo XIV). Allí donde
habíamos entrevisto con Keyserling la promesa de un nuevo futuro, hemos visto surgir
de hecho una "teología de la muerte de Dios", luego una "teología de la revolución",
después  una  "teología  de  la  lucha  de  clases",  identificando  con  ésta  el  mensaje
evangélico. Ni siquiera en las horas más negras que precedieron a la Segunda Guerra
Mundial nadie se habría atrevido a imaginar tal derrumbe.

Tal vez yo mismo me hubiera visto arrastrado a esa debacle si, entretanto, por uno
de esos  decretos  que se  toman en lo  Invisible  por los  Invisibles,  no hubiera  estado
apartado,  en  una  completa  soledad  filosófica  y  teológica,  lo  que  permitió  que  una
filosofía y una teología completamente distintas tomaran cuerpo en mí. Hay algo que ha
permanecido  ignorado  en  el  curso  de  los  siglos  de  todas  nuestras  dogmáticas  y
confesiones de fe. Es la solidaridad íntima, secreta, entre lo "esotérico" de las "religiones
del Libro", de manera que, si el cristianismo devastado ha sucumbido a los peligros de
la Historia, en cambio, una larga peregrinación a través de una de esas "religiones del
Libro", en especial la gnosis chiita en sus dos formas (imamita duodecimana e ismailí),
conduce de nuevo a redescubrir un cristianismo cuyo lugar es permanente en el ciclo de
la  religión  profética,  pero  que  difiere  de  tal  manera  de  las  formas  oficiales  del
cristianismo de la Historia que resulta difícil hacerse comprender por el profano. Así
pues, abordo ahora los largos años de peregrinación que me tuvieron alejado de Europa
mientras se cumplía el curso trágico de su historia.

Por supuesto, no es al desarrollo externo de esa historia, tal como se podía vivir en
la plataforma giratoria que fue Estambul en el curso de los años negros, a lo que me
referiré aquí. Es la sola historia del  Malakût la que quiero evocar. En la primavera de
1939,  se  me  había  encomendado  la  misión  de  recoger  en  fotocopias  todos  los
manuscritos de Sohravardî esparcidos por las bibliotecas de Estambul,  con objeto de
realizar una edición crítica de sus obras en árabe y en persa. El plazo fijado para llevar a
cabo esta misión comenzaba el 1 de septiembre de 1939. En aquella fecha, el objetivo
parecía  muy  frágil  en  medio  de  los  acontecimientos  desencadenados.  Sin  embargo,
después de muchas conversaciones, partimos para Estambul el 30 de octubre de 1939,
mi mujer y yo, acompañados de las paternales inquietudes de Julien Cain. La misión era
en principio de tres meses. Duró seis años, hasta septiembre de 1945. En el curso de los
años, durante los cuales fue el vigilante del pequeño instituto Francés de Arqueología,
que estaba como en estado de latencia, aprendí las virtudes inestimables del Silencio, de
eso que los iniciados denominan la "disciplina del arcano" (en persa ketmân). Una de las
virtudes  de  ese  silencio  fue  dejarme  a  solas  en  compañía  de  mi  shaykh  invisible,
Shihâboddîn Yahyâ Sohravardî, muerto mártir en 1191 a los treinta y seis años de edad,



la misma que yo tenía entonces. A lo largo del día y la noche yo traducía del árabe,
tomando como guía únicamente a los comentaristas y continuadores de Sohravardî, y
escapando por consiguiente a la influencia externa de toda corriente o escuela filosófica
o teológica actual. Al final de aquellos años de retiro me había convertido en un ishrâqî,
y  la  impresión  del  primer  tomo  de  las  obras  de  Sohravardî  estaba  casi  acabada.
Ciertamente,  apenas  tenía  ocasión  de  hablar  de  ello  a  mi  alrededor,  si  no  era,  por
ejemplo, con amigos turcos de origen bektashí. El recuerdo de Yahya Kemal permanece
inolvidable.

Pero Estambul era Bizancio, Constantinopla. Igual que el Templo de Salomón era el
centro de Jerusalén, el templo de Santa Sofía era el centro de la segunda Roma. En el
curso de los años anteriores, el estudioso americano Whitemore había consagrado todos
sus esfuerzos a la  restauración de los mosaicos.  Visitar  Santa Sofía  en compañía de
Whitemore era a la vez un privilegio, una aventura y una peregrinación. Allí Whitemore
estaba en su casa, era el guardián del templo, y hacía al visitante los honores de la casa,
deteniéndose prolongadamente con él ante el brillo de la luz interior de los mosaicos,
maravillosamente liberada. 



Era necesario estar en su compañía para que él llamara la atención sobre un dibujo 
tardío, en la parte alta de la pared oeste interior y que "cifra" el secreto del Templo de la 
Sofía. El dibujo presenta una pequeña cúpula a la que se accede por siete escalones. 
Evocación del Templo de la Sabiduría de siete pilares (Prov 9, 1). "Dí a Sofía: ¡tú eres mi 
hermana! Y llama a la Inteligencia amiga" (Prov 7, 4). Un ishrâqî es espontáneamente un 
sofiólogo. El Templo de Santa Sofía fue para mí el templo del Graal, al menos una 
ejemplificación de su arquetipo presentido por muchos buscadores en la gnosis. En una 
vasta sala que antaño habría podido ser la sacristía, un valioso fondo de manuscritos 
árabes y persas. Yo iba con frecuencia a trabajar allí, y al atravesar el Templo tarareaba 
en voz baja los temas del Graal y de la cena mística del Parsifal de Wagner. Esta 
presencia de una caballería sofiánica invisible, conocida igualmente por los platónicos 
de Persia, ya nunca me abandonó. Se encontrarán los indicios de lo que ella me inspiró 
en mis investigaciones y proyectos más recientes5.

Sin embargo, no podía volver a Francia sin dirigirme a mi país de elección, mi hogar
de elección,  puesto  que era  la patria  de Sohravardî,  mi  shaykh invisible.  El  mes de
agosto de 1944 se me encomendó una misión en Persia por parte de lo que era todavía el
"gobierno de Argel".  Como tenía  que esperar  a que alguien me relevara en nuestro
Instituto de Arqueología en Estambul, debí esperar hasta 1945 para cumplirla. También
en ese caso era por tres meses, pero se ha prolongado desde hace más de treinta años.
En aquel tiempo, el viaje de Estambul a Teherán era también una aventura. Estaba el
ferrocarril "estratégico" hasta Bagdad, donde se descendía al balasto. Después, en coche
desde Bagdad a Teherán, a través de la cadena de montañas del Zagreus. Viaje agotador
pero exaltante. El Teherán que nos acogió el 14 de septiembre de 1945 apenas tenía algo
en común con el  Teherán actual.  Las  dimensiones  de  la  ciudad eran  las  de una  de
nuestras prefecturas y tenía unos ochocientos mil habitantes. Hoy, la superficie de la
ciudad se ha multiplicado por diez. Lo que estaba al norte ha pasado al sur. Lo que era
todavía el desierto es ahora una ciudad inmensa cuadriculada por magníficos paseos
con árboles y hay más de tres millones de habitantes. Los pequeños  doroshki  (coches
tierados por un caballo) bastaban para el tráfico. Hoy, el tráfico, con más de un millón de
automóviles, se ha vuelto un infierno y desafía cualquier previsión cronológica. Todo
esto, con la formación de una clase media entonces inexistente, no es sino el síntoma de
la prodigiosa mutación vivida por Irán en el  curso de una sola generación.  Resultó
apasionante ser  testigo de ello,  pero tampoco aquí  son los  hechos exteriores  lo  que
quisiera evocar.

En el breve texto titulado "De la Bibliothèque Nationale à la Bibliothèque Iranienne",
que se reproduce en este mismo volumen6 tuve ocasión de contar cuál fue el objetivo de

5 Véase por ejemplo, H. Corbin, "La Imago Templi frente a las normas profanas", en Templo y
contemplación, Trotta, Madrid, 2003, pp. 259-378. (N. de los T.)
6 Este escrito no se incluyó finalmente en el Cahier de l'Herne del que se extrajeron los 



mi misión y cómo me apliqué a poner en práctica "los grandes proyectos y los vastos
pensares". No voy, pues, a repetirme aquí. 

textos que componen este libro. El artículo en cuestión figura en Humanisme actif. Mélanges
d'art et de littérature offerts à Julien Cain, Hartmann, París, 1968, pp. 309-320. (N. de los T.)



No haré más que evocar la calurosa acogida dispensada a mis proyectos por mis amigos
iraníes, acogida que tuvo una gran peso ante las autoridades francesas en favor de la 
creación de un "Departamento de Iranología", anexo al nuevo Instituto Francés, creado 
por la Dirección Francesa de Relaciones Culturales y que fue inaugurado en Teherán 
después del verano de 1947.

Había llegado el momento de poner en práctica el proyecto que había germinado en
mi espíritu después de los cursos de Étienne Gilson.  La tarea inmediata:  recoger el
material, crear un gabinete de trabajo, comenzar a publicar. Las condiciones de trabajo
en Teherán no eran las de nuestros días, en que podemos encontrar grandes colecciones
de  manuscritos  provistos  de  catálogos.  Entonces  existían  bibliotecas,  pero  pocos  o
ningún catálogo. Sólo cabía confiar en la suerte; pero es verdad que la suerte favorece
habitualmente  al  buscador  obstinado.  Comencé  la  publicación  de  la  Bibliothèque
Iranienne,  y  pude  proseguirla,  durante  veinticinco  años,  con  la  ayuda  de  algunos
colaboradores hasta el volumen veintidós. Cada volumen, enteramente fabricado en el
mismo lugar, exigía un gran esfuerzo. La colección era esencialmente una compilación
de textos que permanecían inéditos, en persa o en árabe, incluyendo en cada volumen
una traducción integral o al menos una amplia introducción que permitiera al filósofo
no orientalista sacar el mejor partido posible del libro. Creo que esta colección, cuyos
volúmenes  están  hoy  día  casi  todos  agotados7,  logró  abrirse  un  camino.  En  aquel
tiempo, sólo podía hablar de Sohravardî,  Mollâ Sadrâ y tantos otros con venerables
shaykhs. Hoy, es toda una pléyade de jóvenes investigadores la que se toma muy en
serio la causa de la filosofía tradicional. No disimulemos las dificultades. Para crear o
recrear  una  tradición  filosófica,  para  proveerla  de  todo  el  armamento  conceptual  y
lexicográfico  necesario,  se  necesitan  varias  generaciones.  Otro  síntoma,  de  orden
completamente distinto, es cierto: grandes avenidas del Teherán moderno llevan ahora
los nombres de nuestros filósofos. Una de las más hermosas es la Avenida Sohravardî.
Nadie habría podido imaginar esto hace treinta años. Y por parte occidental, ha habido
que rendirse a la evidencia de que la filosofía islámica no se detenía en el siglo XII con
Averroes,  y de que la filosofía islámica iraní formaba un verdadero continente cuya
exploración  había  sido  completamente  ignorada.  Actualmente,  conozco  a  jóvenes
filósofos que comienzan a asimilarla, hasta el punto de que los nombres de Sohravardî y
otros figuran en las disertaciones de sus alumnos. He aquí verdaderamente algo nuevo.

Fue en Teherán, en la primavera de 1954, donde recibí la noticia de que la Sección de
Ciencias  Religiosas me llamaba a suceder a Louis Massignon en la dirección de los
estudios islámicos. El querido Massignon no era ajeno a esta elección. Yo conocía sus

7 Actualmente, todos los volúmenes de la "Bibliothèque iranienne" están agotados, aunque 
varios de ellos han sido reeditados por diversas editoriales francesas, prescindiendo casi 
siempre de los textos en lengua árabe o persa. (N. de los T.)



intereses y, fueran cuales fueran nuestras diferencias de pensamiento, me consideraba el
más cercano a él para prolongar la dirección que él había dado a las investigaciones, si
no en cuanto a su contenido, al menos en cuanto a su sentido y su espíritu. Pero en el
intervalo,  exactamente en la  primavera de 1949,  yo  había  recibido otro  llamamiento
cuyas consecuencias se hicieron sentir desde entonces en el programa y el ritmo de mis
investigaciones.



Me refiero a la invitación que me envió Olga Fröbe-Kapteyn para participar en el círculo
Eranos que ella había fundado en 1932, en Ascona (en el Tessin, junto al Lago Mayor); 
antes recordaba el papel que en esa iniciativa había desempeñado la inspiración de 
Rudolf Otto. Esta participación debía traducirse en dos conferencias de una hora cada 
una, en el mes de agosto de 1949. No sospechaba que esta participación iba a repetirse 
durante más de un cuarto de siglo. He testimoniado en un breve texto que se reproduce 
en este volumen lo que constituye el espíritu y la realidad única de Eranos. Sin duda lo 
que el círculo Eranos ha podido aportar a cada uno de los aproximadamente 150 
conferenciantes que allí se sucedieron desde hace casi medio siglo, varía, 
necesariamente, de forma considerable en cada caso. Están aquellos que no hicieron 
más que pasar por allí, un año o dos, sin más, porque un indicio indefinible, misterioso, 
advertía que ni su naturaleza ni su comportamiento lograrían armonizarse con una 
finalidad en sí misma difícilmente definible. En cambio, estuvo el pequeño grupo de los 
que de año en año se convirtieron, sin haberlo premeditado en absoluto, en el sostén del
concepto de Eranos. En cuanto a la función decisiva que Eranos haya cumplido para estos
últimos, fue, ante todo, además de adiestrarles en el dominio de su especialidad, la de 
llevarles a una libertad espiritual integral. Cada cual descubría poco a poco y dejaba 
hablar a lo más recóndito de sí mismo. Toda ortodoxia eclesiástica, académica o 
universitaria, de cualquier tipo, es completamente al círculo . Este aprendizaje para ser 
abierta e íntegramente uno mismo se convierte en una costumbre que no se pierde ya, 
por peligroso que tuviera que ser a veces en su rareza. Las conferencias de cada sesión 
se publican en un grueso volumen en tres idiomas. La colección alcanzará en 1978 su 
volumen 45, y constituye una verdadera enciclopedia para uso de los investigadores en 
las ciencias de los símbolos. Cada uno de esos volúmenes ha representado para los 
participantes algo así como un laboratorio, donde se tanteaba el primer ensayo de una 
investigación nueva. Para casi todos, esos ensayos se han transformado en libros.

Ese espíritu de  Eranos era alimentado y fortalecido por los intercambios de ideas
entre  quienes  componían el  círculo,  simbolizado por  nuestra  Mesa Redonda bajo  el
cedro, y por las amistades que allí se entablaron en el curso de los años. Rudolf Otto,
que había ayudado a Olga Fröbe-Kapteyn a definir su concepción, no vino jamás. En
cambio, Carl Gustav Jung fue durante años algo así como el genio tutelar, esbozando
sus  libros  en  conferencias  que  atraían  a  un  numeroso  auditorio  de  Zúrich.  Las
entrevistas  con  C.G.  Jung  eran  algo  inolvidable.  Tuvimos  largas  conversaciones  en
Ascona, en Küssnacht, en Bollingen, en su castillo, al que me llevaba mi amigo Carl-
Alfred Meier.  ¿Qué decir  de aquellas  conversaciones  sobre  las  que no querría  dejar
planear  ninguna  ambigüedad?  Yo  era  un  metafísico,  no  un  psicólogo.  Jung  era  un
psicólogo, no un metafísico, aunque con frecuencia se haya codeado con la metafísica.
Nuestra formación y nuestros objetivos respectivos eran muy diferentes, y sin embargo
nos entendíamos en el diálogo, hasta el punto de que cuando apareció su  Respuesta a
Job,  que fue destrozado ferozmente desde todos los lados confesionales, yo quise dar



una interpretación leal de su trabajo en un largo artículo que me valió su amistad. Este
artículo hacía de él, en alguna forma, un intérprete de la  Sofía y de la sofiología. ¿Me
atreveré  a  decir  que  la  enseñanza  y  la  conversación  de  Jung  podía  aportar  a  todo
metafísico, a todo teólogo, un don inapreciable, a condición de separarse de ellas en el
momento oportuno? Pienso en el precepto de André Gide: "Ahora, Nathanaël, tira mi
libro ...". 



Jung se defendía con fuerza y humor de ser "junguiano". Yo mismo fui amigo de Jung, 
pero jamás fui "junguiano". Lo preciso porque, para muchos lectores superficiales o 
ingenuos, basta que uno se refiera varias veces a un autor para que hagan de él uno de 
sus adeptos.

Lo que sorprendía de entrada a un filósofo en el psicólogo Jung era el rigor con el
que él hablaba del alma y de la realidad del alma, su insurrección contra la disolución
del alma a la que conducían alegremente el psicoanálisis de Freud, los laboratorios de
psicología y tantas otras invenciones en las que tan fértil es nuestro mundo agnóstico.
¿No es sintomático que d términos técnicos de Jung como "inconsciente colectivo" o
"proceso  de  individuación",  en  Francia  parezca  a  menudo no  retenerse  más  que  el
primero,  y  eso  para  poner  el  acento  en  la  palabra  "colectivo"?  Es  de  temer  que  el
malentendido, completo o incompleto, se prolongue. Esta reserva expresa nos pone en
condiciones de valorar lo que Jun fue el primero en discernir y expresar mediante los
conceptos  Animus  y Anima,  aunque,  desgraciadamente,  el  uso  que  de  ellos  se  hizo
después se pareciera demasiado al de un pequeño aparato automático que se aplica,
valga o no valga,  a  cualquier caso.  Pero la vía en la que nos ponía Jung era la del
descubrimiento del Imago interior. Reconocer en un rostro los rasgos y el brillo de esta
Imago es entonces no agitarse más en una vana búsqueda exterior de lo inaccesible, sino
comprender  que  esa  Imago está  en  primer  lugar  presente  en  sí  mismo,  y  que  esta
presencia interior la que me permite reconocerla en el exterior. Más tarde, yo debía ser
absorbido, y lo sigo estando, por la metafísica de la Imaginación activa (la "Imaginación
agente") y lo que mis filósofos iraníes me llevaron a denominar, para diferenciarlo del
puro imaginario, mundo imaginal, mundo de las formas imaginales (mundus imaginalis,
equivalente literal del árabe 'âlam al-mithâl). Pero tenía que constatar esto. Todo lo que el
psicólogo enuncia sobre la  Imago adquiere,  para el metafísico, un sentido metafísico.
Todo lo que éste enuncia es interpretado por el psicólogo en términos de psicología. De
ahí  todos  los  malentendidos  posibles.  Por  eso  decía  anteriormente  que  después  de
habernos  informado  uno  a  otro,  había  que  aceptar  la  separación  inevitable  en  el
momento necesario.

Y esto vale para todas las admirables investigaciones a las que procedió C.G. Jung.
Sus  trabajos  sobre  alquimia  están  basados  en  una  documentación  inmensa,  y  todo
investigador en alquimia debe leerlos y beber en ellos. De esas investigaciones,  Jung
deducía  la  idea de un "mundo de cuerpos sutiles".  La intuición era  profundamente
justa. Ese mundo de los cuerpos sutiles ha sido definido y situado con rigor por los
teósofos  tradicionales  del  islam:  el  mundo  intermedio  donde  los  espíritus  se
corporifican y los cuerpos se espiritualizan. Es, precisamente, el  mundus imaginalis, el
mundo del Alma, el Malakût, primer mundo del Ángel. Desgraciadamente, sea cual sea



su voluntad restauradora del Alma y del mundo del Alma, le falta todavía al psicólogo
occidental  disponer  de  esos  cimientos  o  de  ese  marco  metafísico  que  asegure
ontológicamente la función de ese mundo mediador, que preserva lo  imaginal  de los
desórdenes y las divagaciones de lo imaginario, de la alucinación y la locura. Ha sido por
eso por lo que yo he debido diferenciar radicalmente lo  imaginal  y lo imaginario. Pero
dado  que  esta  diferenciación  radical  y  decisiva  apenas  se  ha  admitido  todavía
normalmente, evito hablar, ante un psicólogo, del Ángel y de la angelología que han
ocupado un lugar tan grande en mis investigaciones. 



Compárese la interpretación de las visiones de los profetas por un cabalista o por el 
ta'wîl de la gnosis chiita, con el análisis que de ellas ofrece un psicólogo. Hay todavía 
una "profunda brecha" entre ambas. La pérdida de lo imaginal en Occidente nos remite a
toda la corriente surgida de Descartes y Mersenne oponiéndose a los platónicos de 
Cambridge y a todo lo que representan J. Boehme, Swedenborg, Oetinger. Es todo un 
"combate por el Alma del mundo" el que debemos librar. La psicología junguiana puede
preparar oportunamente el terreno del combate, pero la conclusión victoriosa del 
combate depende de otras armas que las de la psicología.

Acabo  de  insistir  sobre  el  caso  y  la  obra  considerable  de  C.G.  Jung  porque  la
simpatía que hubo entre nosotros no es un misterio, pero también quiero despejar toda
ambigüedad que haría de mí el  psicólogo que no soy, o me haría sospechoso de un
"psicologismo" que siempre he combatido. Dicho esto,  las sesiones de  Eranos fueron
ocasión de muchos encuentros memorables y duraderos: Adolf Portmann, el maestro en
ciencias de la Naturaleza según el espíritu de Goethe; Gerhard van der Leeuw, el gran
fenomenólogo neerlandés de la  res religiosa; D.T. Suzuki, el maestro de budismo zen;
Victor Zuckerkandl,  incomparable fenomenólogo del  discurso musical;  Ernst  Benz, a
quien ningún movimiento religioso de ayer o de hoy le es extraño; los amigos Mircea
Eliade,  Gilbert  Durand,  James  Hillman,  ¿cómo  nombrarlos  a  todos?  Que  lo  sea  en
cualquier  caso,  en un lugar  privilegiado,  mi  amigo Gerschom Scholem,  a  quien los
estudios  de  la  Cábala  le  deben  una  renovación  total.  Su  obra  monumental  es  para
nosotros una mina inagotable. Mejor dicho, nos hace escuchar un imperativo al que ya
no nos podemos sustraer, a saber, que a partir de ahora, no podemos desunir ya una de
otra las formas del esoterismo en las tres grandes "religiones del Libro".

Recibiendo, pues, en Teherán, en la primavera de 1954, la noticia de que un voto del
Consejo de la Sección de Ciencias Religiosas de la École des Hautes-Études me llamaba
a  suceder  a  Louis  Massignon,  me  vi  dividido  en  ese  momento  entre  una  alegría
inmensa,  ni  que  decir  tiene,  y  una  penosa  inquietud.  Mis  investigaciones  y
publicaciones  en  Teherán  estaban  emprendiendo  el  vuelo.  Nuestro  pequeño
Departamento de Iranología comenzaba a afirmar su vitalidad. El relevo no estaba listo.
¿Qué iba a pasar con todo aquello si mi vuelta a París exigía su abandono? Fue entonces
cuando  se  encontró  una  feliz  solución  administrativa.  Combinando  el  tiempo  de
vacaciones  con  una  autorización  regular  de  ausencia,  me  era  posible  disponer  de
prácticamente todo el trimestre de otoño para continuar mis trabajos en Teherán. Fue así
como cada año, en el mes de septiembre, cogía de nuevo el avión a Teherán, donde me
quedaba  hasta  diciembre.  La  perpetuación  de  mi  vida  iraní  fue  decisiva  para  la
orientación y el contenido de mi enseñanza en los Hautes-Études, que no habría sido la
que fue si no hubiera podido mantener de este modo el contacto con mis colegas y



amigos iraníes,  seguir al corriente de sus publicaciones, proseguir con la  Bibliothèque
Iranienne y  continuar  enriqueciendo  mi  material  de  manuscritos  en  fotocopias.  La
mayoría  de  mis  cursos  en  los  Hautes-Études  se  realizaron  a  partir  de  manuscritos
todavía  inéditos.  Cada año di  un largo resumen de ellos  en  el  Annuarie de nuestra
Sección8. La secuencia de mis investigaciones es así fácil de seguir.

8 Todos esos resúmenes se encuentran reunidos en H. Corbin, Itinéraire d'un enseignement, 
Institut Français de Recherche en Iran, Teherán, 1993. (N. de los T.)



Ciertamente, de vez en cuando me llegaron sordos rumores que deploraban que yo 
hubiera transformado esta dirección de estudios en una cátedra de chiismo. Si esta 
crítica fue realmente formulada alguna vez, partía de un punto de vista enteramente 
falso. Nuestra Sección de Ciencias Religiosas no es una Facultad de Teología, con un 
programa que imparta una enseñanza de dogmas. Es un foco de investigación único en 
el mundo, yo creo, en lo que se refiere a las "ciencias religiosas". Cada uno de nosotros 
orienta libremente sus investigaciones y su enseñanza en la dirección que le parece más 
urgente, sea porque esa dirección haya estado hasta entonces particularmente 
abandonada, sea porque una nueva aportación de documentos modifique 
absolutamente los puntos de vista aceptados. Creo que los estudios del chiismo 
duodecimano e ismailí, así como de la metafísica del sufismo, presentaban una urgencia
de este tipo desde este doble punto de vista.

Por otra parte,  no me sentía sorprendido si  mis publicaciones provocaban algún
asombro, cuando una resistencia escéptica. Nunca se había oído decir que existiera una
filosofía propia y originalmente chiita. Se ignoraban los tratados ismailíes recientemente
publicados, o los manuscritos que se volvían providencialmente accesibles. Ignorando
su puesta en práctica,  nunca se había tomado en serio el  proyecto sohravardiano de
"resucitar la teosofía de los sabios de la antigua Persia", aunque ese proyecto hubiera
marcado con su huella una parte notable del pensamiento iraní posterior, pues era todo
éste  el  que  se  ignoraba  sistemáticamente.  Se  conocía  a  los  piadosos  ascetas  de
Mesopotamia  de  los  primeros  siglos  de  la  Hégira,  pero  apenas  se  había  prestado
atención a la diversidad de lo que hay que denominar la "metafísica del sufismo": la de
Ibn  'Arabî,  Najmoddîn  Kobrâ,  Semnânî,  Haydar  Âmolî,  etc.  SE  identificaba  mística
islámica  y  sufismo,  y  se  hacía  del  chiismo  un  adversario  de  la  mística,  porque  en
ocasiones se había mostrado severo con respecto a un cierto sufismo. Pero se ignoraba
que  mística  islámica  y  tasawwuf no  se  superponen  exactamente,  que  hay  toda  una
mística y una teosofía chiita ('erfân-e shî'î) fuera del sufismo, fuera incluso de las tarâ'iq
(congregaciones) sufíes expresamente chiitas, por la sencilla razón de que la situación
del creyente chiita le pone de entrada, a diferencia del creyente sunnita, en la vía mística
(tarîqa).  Precisemos la situación: los grandes  'orafâ (teósofos místicos)  chiitas,  incluso
Mollâ Sadrâ Shîrâzî y muchos otros, estuvieron expuestos a críticas por parte de sus
colegas, integrantes de lo que hay que llamar paradójicamente un "clero" chiita. Pero
esto  no  hace  sino  asociarlos  más  estrechamente  a  la  suerte  común de  sus  cofrades
gnósticos de todas partes y de siempre.

Estas líneas no hacen más que evocar algunos aspectos de la inmensa tarea ante la
que me encontraba si pretendía que tomara forma el proyecto surgido anteriormente en
el espíritu de un joven estudiante de É. Gilson. No me hice un plan quinquenal, sino un
plan de veinte años.  Ha sido casi  cumplido,  y,  gracias  al  cielo,  continúo todavía  su



realización  in emeritis annis.  En un volumen colectivo publicado por mis colegas de la
Sección  de  Ciencias  Religiosas  tuve  ocasión  de  decir  cómo  había  concebido  y
planificado mi tarea. Era a la vez "un programa y un testamento". El texto se reproduce
con  ese  título  en  el  presente  volumen9.  No  tengo  pues  que  reproducir  aquí  sus
indicaciones, como tampoco puedo en un post-scriptum biográfico resumir las grandes
tesis sostenidas en mis libros.

Pero lo que todavía me queda por decir es esto. No se vive durante más de treinta
años en contacto con lo mejor que han producido la filosofía y la espiritualidad de una
cultura, especialmente las de un universo espiritual como el de Irán, sin quedar teñido
por ellas. Ciertamente, yo soy y sigo siendo un occidental (en el sentido terrenal de la
palabra),  porque  es  como occidental  como  he  conseguido  lo  que  me ha  sido  dado
conseguir. Pero hay algo, por otra parte, que todo filósofo sabe muy bien: no se puede
llevar  a  término  un  libro  sobre  Platón,  por  ejemplo,  más  que  a  condición  de  ser
platónico al menos durante el tiempo en que se lo escribe. Es lo que les resulta muy
difícil de comprender a los historiadores de las religiones como tales. Recuerdo que en
el curso de un coloquio internacional, hace una veintena de años, un colega de un país
lejano, al oírme hablar de chiismo en los términos en que suelo hacerlo, cuchicheó a su
vecino: "¿Cómo puede hablar de ese modo de una religión que no es la suya?". Pero,
¿qué es "hacer mía" una religión o una filosofía? Por desgracia, hay quienes no pueden
pensar más que en términos de "conversión", lo que les permite adherir a tu persona
una etiqueta colectiva. No. Hablar de "conversión" es no haber comprendido nada de lo
que es el "esoterismo". Un filósofo sabe muy bien que ser platónico no es inscribirse en
una iglesia platónica, y menos todavía verse impedido a ser también alguna otra cosa
distinta a platónico. El  'orafâ, de Oriente o de Occidente, no puede pensar y pesar las
cosas más que en términos de interioridad e interiorización, lo que significa hacer en sí
mismo  una  morada  permanente  a  las  filosofías  y  religiones  a  que  le  conduce  su
búsqueda.  Y  no  puede  sino  guardar  su  secreto:  Secretum meum mihi, el  secreto  del
castillo del alma. No es en una opción exterior de orden sociológico donde se manifiesta
exteriormente esta profunda realidad interior; es en la obra personal que produce, y en
cuya exteriorización concurren todos los modos de ser vividos. La comunidad, la omma,
de los esoteristas de todas partes y de siempre, es esta "Iglesia interior" que no impone
ningún acto de pertenencia para formar parte de ella.

Pero este lazo interior es el lazo verdadero, porque es imprescindible e invulnerable,
y porque es en ese único caso cuando es verdad decir que "de la abundancia del corazón

9 Finalmente, ese texto no se incluyó en el Cahier de l'Herne y, por tanto, tampoco figura en 
L'Imam caché. En consecuencia, tampoco aparece en este volumen. (N. de los T.)



habla  la boca".  Y es  eso,  creo,  lo  que pone a  mis amigos iraníes  en condiciones  de
testimoniarme, tras largos años de trabajo dedicados a lo que juntos amábamos, una
amistad libre de toda segunda intención, una amistad que ha sido y continúa siendo,
con el recuerdo de tantos desaparecidos, el tesoro de una larga vida. Esta amistad se
manifestó de forma conmovedora cuando alcancé, en 1973, lo que se ha convenido en
llamar el "límite de edad". Tenía entonces que decir adiós a Irán. Pero no. He aquí que
nace de manera providencial, justo entonces, una "Academia Iraní de Filosofía" que me
acogió como miembro. Es una institución que, reuniendo a filósofos, se proponía a la
vez formar jóvenes investigadores iraníes en filosofía y ayudar a los filósofos de todos
los demás países a emprender investigaciones en Irán. Doble tarea urgente y de largo
alcance.  Allí,  pues,  se  publican  libros,  se  dan  cursos  y  conferencias.  Es  así  como,
habiendo dejado mi  Departamento de  Iranología  del  Instituto  Francés  a  su destino,
puedo  seguir  pasando  cada  año  el  trimestre  de  otoño  en  Teherán  para  impartir  la
enseñanza en la Academia de Filosofía. Por otra parte, ya hacía alusión anteriormente al
privilegio  de  poder  continuar  dando  conferencias  en  la  École  des  Hautes-Études,
incluso  in  emeritis  annis, hasta  el  último  aliento,  si  lo  deseo.  Es  así  como  sigo
compartiendo entre París y Teherán una actividad que me permitirá llevar a término,
espero, algunas de las grandes tareas emprendidas.



En la primera fila de esas grandes tareas todavía inacabadas, debo poner el proyecto del 
que habla en este mismo volumen un artículo de mi eminente colega y amigo Sayyed 
Jalâdoddîn Ashtiyânî1, profesor de la Facultad de Teología de la Universidad de 
Mashhad. El profesor Ashtiyânî es sin duda el hombre más representativo en el Irán de 
nuestros días, del linaje filosófico de Mollâ Sadrâ. La amplitud del material que ha 
recogido es prodigiosa. Consagrado día y noche únicamente a su tarea, es de alguna 
manera un Mollâ Sadrâ redivivus y un prolífico filósofo 'erfânî. Nuestro proyecto fue 
elaborado en 1964-1965. En respuesta a aquellos que, desde Ernest Renan, han 
considerado que el destino de la filosofía islámica acababa en el siglo XII con la muerte 
de Averroes, como anteriormente recordábamos, el proyecto consistía en elaborar una 
vasta antología de los filósofos iraníes desde el siglo XVII hasta nuestros días. Ashtiyânî 
se encargará de recoger y de presentar los textos; por mi parte, yo ofreceré su 
quintaesencia en francés, de manera que los filósofos occidentales no orientalistas 
puedan por fin tener noticia de ellos. Algunos de esos textos habían sido editados en 
litografías antiguas, pero la mayor parte estaba todavía en manuscritos inéditos.

Habíamos previsto cinco tomos en octavo mayor. Creemos ahora que serán siete.
Los dos primeros han aparecido ya. La impresión de la parte árabe y persa del tomo III
está acabada (unas 800 páginas), la del tomo IV está en preparación. A partir de ahora,
me  voy  a  ocupar  de  reunir  en  volúmenes  independientes  las  respectivas  partes  en
francés que presentarán la filosofía islámica de Irán1. Son las obras de una cuarentena de
filósofos que hacemos así salir a la luz y entrar en el circuito general de la filosofía. Por
vastas que sean las dimensiones de la edición, su plan es todavía incompleto, pues en
razón  misma  de  su  amplitud,  ha  habido  que  dejar  fuera  algunas  escuelas
independientes.  Por  eso  hemos  convencido  a  nuestros  amigos  shaykhs  para  que
elaboren por su parte una antología de sus grandes  mashâyekh.  Desde Shaykh Ahmad
Ahsâ'î  (1826),  sus  sucesores,  a  los  que  podemos  agrupar  bajo  la  denominación  de
"escuela  de  Kermán",  han  sido  prolíficos,  más  de  un  millar  de  títulos.  Todo  esto
permitirá  finalmente apreciar  la  profundidad,  la  originalidad y la  diversidad de los
aspectos de la filosofía y la teosofía mística que el islam chiita ha hecho posible que
surgieran en Irán, o, si se prefiere, con las que Irán ha ilustrado el islam chiita.

Lo que puede resultar sorprendente es que solamente ahora se empiece a hablar en
Occidente de todo esto.  Sin duda,  desde hace tiempo, gracias a las traducciones del
árabe realizadas en el siglo XII, los especialistas en filosofía medieval se han interesado
por estos filósofos del islam a los que, siguiendo a nuestros escolásticos, persistieron en
calificar  de  "filósofos  árabes",  confundiendo  así  peligrosamente  "islamismo"  y

110 Este artículo figuraba en el Cahier de l'Herne: H. Corbin, pero no en L'Imam caché -donde
sólo se incluyeron los textos de H. Corbin, salvo el prólogo de Christian Jambet- y, por tanto, 
tampoco figura aquí. (N. de los T.)
111 Los textos que Corbin llegó a escribir para este proyecto configuran el libro La 
philosophie iranienne islamique aux XVII et XVIII siècles, cit. (N. de los T.)



"arabismo". En la otra vertiente del mundo iraní, los filósofos y místicos de la India han
merecido desde hace mucho tiempo no sólo las investigaciones científicas, sino también
la esperanza de almas titubeantes en busca de la "Vía". Y el mundo iraní seguía allí,
inexplorado, entre el mundo árabe y el mundo indio. Se seguía -y se sigue- repitiendo
inepcias monumentales respecto del mundo chiita.



Ahora bien, no es en absoluto fruto del azar que fuera en Irán donde elevadas 
espiritualidades filosóficas y místicas encontraran abrigo y refugio natural. Nuestra 
Antología da a conocer lo mejor y más profundo que ha producido el islam espiritual. 
Hay, por ejemplo, un concepto chiita del Primer Emanado que establece con el 
neoplatonismo un nexo que a la vez presupone y abre las perspectivas de la "filosofía 
profética" propia del chiismo. Está la insistencia sobre ese mundo mediano y mediador, 
el mundus imaginalis ('âlam al-mithâl), al que aludía anteriormente y del que he hablado 
tanto en mis libros que no tengo ya por qué hacerlo aquí. Sin la función mediadora de 
ese mundo que asegura la articulación entre lo inteligible puro y el mundo sensible, nos
vemos privados de la clavis hermeneutica que nos abre el sentido real, verdadero y 
concreto, es decir, el "lugar" real de las visiones de los profetas y los místicos; la prueba: 
nuestras psicologías occidentales incapaces de considerarlas de otra manera que como 
alucinaciones, desdoblamientos de personalidad, etc. Ese mismo mundus imaginalis es el 
"lugar" de los acontecimientos reales que suceden en el Malakût, en el mundo del Ángel 
que tiene un lugar tan importante en Sohravardî y en su intérprete francés. Sin el 
mundus imaginalis, es imposible hacer justicia a la realidad de los acontecimientos que 
rodean la parusía del XII Imam, las resurrecciones y las palingenesias futuras. Sin 
embargo, es gracias a esta misteriosa figura, identificada por muchos pensadores chiitas 
con el Paráclito joánico, como se comunican las "redes esotéricas" de las gnosis, de las 
religiones del Libro.

Introduzco así el tema con el que me gustaría concluir este post-scriptum, a saber, el
surgimiento de un proyecto que significó para mí la floración espiritual de toda mi obra
científica,  al  mismo  tiempo  que  el  resultado  de  un  sueño  de  juventud.  Evocaba
anteriormente  el  camino  que  seguí  por  el  interior  del  templo  de  Santa  Sofía  como
interior del Templo del Graal.  Me queda mencionar aquí la fundación realizada con
algunos  amigos  y  colegas  universitarios  de  un  "centro  de  investigación  espiritual
comparada" al que hemos dado, puesto que todos nosotros éramos universitarios,  el
nombre  de  "Universidad  San  Juan  de  Jerusalén".  Su  espíritu:  el  de  una  caballería
espiritual definida de manera óptima en el siglo XIV por Rulman Merswin cuando hizo
donación  de  la  encomienda  de  la  Isla  Verde  a  los  caballeros  joanitas  (los  del  gran
priorato de Brandeburgo de la Orden soberana de San Juan de Jerusalén). Para Rulman
Merswin, como para los "Amigos de Dios" de la época, la caballería espiritual implicaba
un estado que "no es ni el del clérigo ni el del laico", porque, pensaba, "el tiempo de los
claustros ha pasado". Igualmente hoy, tras la catástrofe que ha acarreado la traición de
los  clérigos,  debemos concebir  un estado del  hombre  espiritual  que no es  ni  el  del
clérigo ni el  del laico. En cuanto a la finalidad de nuestra fundación no es otra que
procurar  por  fin,  en  la  ciudad espiritual  de  Jerusalén,  un  hogar  común,  que no  ha
existido jamás, para el estudio y la fructificación espiritual de la gnosis común a las tres



grandes religiones  abrahámicas  fundamentado sobre la  puesta  en  común del  tesoro
oculto de sus esoterismos, no sobre la acomodación diplomática de relaciones oficiales.

Para explicar el surgimiento de esta empresa, sobre la que no puedo decir aquí todo
lo que sería necesario, habría que evocar todas las investigaciones, los pensamientos y
tradiciones  que finalmente han convergido en nuestro  concepto  de  Universidad San
Juan de Jerusalén (jurídica y conceptualmente independiente de cualquier Orden del
mismo nombre). 



Evocaba hace un momento el caso de Sohravardî, que no se contentó con deliberar sobre
las posibles supervivencias del pasado zoroastriano de Irán, sino que asumió 
resueltamente ese pasado, abriéndole por eso mismo el futuro. Y esta voluntad de 
resurrección concuerda perfectamente con las concepciones de Sohravardî y sus 
continuadores, a saber, que una investigación filosófica que no desemboca en una 
realización espiritual personal, es una vana pérdida de tiempo, y que la búsqueda de 
una experiencia mística, sin una seria formación filosófica previa, tiene todas las 
probabilidades de perderse en aberraciones, ilusiones y extravíos. En el fondo, ése es en 
resumidas cuentas el aspecto que asume para la vida del filósofo la idea de lo que se 
designa en persa por javân mardî, en árabe por fotowwat, términos que precisamente 
tienen su mejor traducción en "caballería espiritual"1. Todo lo que connota este término 
es el lugar de las poderosas convergencias que se han impuesto a nosotros.

Dibujar  el  itinerario  de  esas  convergencias  sería  esencialmente  mostrar,  bajo  los
horizontes  esotéricos de las religiones del  Libro,  el  paso de la epopeya heroica a la
epopeya mística;  el  paso  de  la  caballería  militar  a  la  caballería  mística,  o  lo  que la
espiritualidad islámica llama el paso del  jihâd menor, el combate con las armas en el
mundo exterior, al jihâd mayor, librándose el combate espiritual en el campo interior de
cada hombre, pero también en un campo sobrenatural de dimensiones cósmicas.

Vemos cómo se realiza este paso en Sohravardî y los suyos, herederos de esa ética
zoroastriana de la que se ha podido decir con toda razón (Eugenio d'Ors) que lleva a la
constitución de una orden de caballería. Se realizó en el Islam chiita en el concepto de
"Amigos de Dios" (árabe Awliyâ Allâh,  persa Dûstan-e Khodâ), y se ha podido poner en
paralelo la idea de los compañeros del Saoshyant zoroastriano con la de los compañeros
del  XII  Imam de los  chiitas.  En  pocas  palabras,  está  todo lo  que se  expresa  en los
términos  javânmardî  y fotowwat, como estilo  de vida propuesto a cada uno según su
estado, pues cada estado implica una "caballería" que le es apropiada. Este paso a la
caballería mística lo encontramos en Occidente en el siglo XIV, acabo de mencionarlo,
cuando Rulman Merswin (m. 1382) confió su fundación de la Isla Verde a los caballeros
joanitas, abriéndoles la vía de una espiritualidad profundamente ligada a Johann Tauler.
Ahí  vemos  reaparecer  la  expresión  "Amigos  de  Dios"  (Gottesfreunde) y  la  idea  de
caballería  espiritual  se  propaga  en  la  mística  renana.  Es  ese  mismo paso  el  que se
efectúa  desde  la  orden militar  de  los  caballeros  templarios  que toman  parte  en  las
Cruzadas,  a la  Orden Mística de los Templarios Caballeros del  Graal,  en el  ciclo de
Parsifal de  Wolfram  von  Eschenbach  y  del  Nuevo  Titurel.  Finalmente,  si  los
reconstructores  del  Templo  en  torno  al  príncipe  Zorobabel  fueron  en  realidad  los
primeros  caballeros  del  Templo,  es  a  un  servicio  de  caballería  mística  a  lo  que  la

112 Véase la parte francesa de Traités des compagnons-chevaliers, Bibliothèque Iranienne, 
vol. 20, 1973.



cosmogonía cabalística  de Isaac Luria convoca a los "Hijos de la Luz",  como fueron
convocados también por la comunidad esencia de Qumrán, para un combate espiritual
cuya  idea  está  en  afinidad evidente  con  la  cosmogonía  y  la  ética  del  zoroastrismo,
independientemente incluso de toda filiación o influencia, demostrable o no.

A grandes rasgos, eso es todo lo que quiso recoger nuestra idea de la Universidad
San Juan de Jerusalén (y que esbocé al final del tomo IV de mi obra En Islam iranien). 



Por supuesto, no esperamos que la Orden de esta "caballería espiritual" pueda ser 
reconocida al lado de órdenes honoríficas e históricas, creadas en el curso de los siglos 
por los poderes de este mundo. La misma idea de ese reconocimiento sería ridícula, 
pues la caballería espiritual es un estado orientado hacia más allá de este mundo, 
mientras que la finalidad de las otras termina con los discursos pronunciados en los 
funerales. La Orden de los Templarios pudo desaparecer oficialmente en la terrible 
tragedia maquinada por sus enemigos. Pero la idea de la Orden del Temple, como eje de
una tradición esotérica anterior incluso a la orden histórica de ese nombre y 
perpetuándose después de ella, no ha desaparecido nunca, porque ningún poder en el 
mundo puede impedir que un alma se dé a sí misma la ascendencia espiritual que elija, 
y que legitime esta ascendencia por su fidelidad a lo que implica. Como escribió 
Unamuno, es importante reconocer "que el pasado no es ya y que nada existe en verdad 
más que lo que actúa; y que una de esas leyendas, como se las denomina, cuando 
empuja a los hombres a la acción, abrasándoles el corazón o consolándoles la vida, es 
mil veces más real que la relación de cualquier acto que se pudre en los archivos".

Por eso la única referencia auténtica es aquella que los teósofos cristianos como
Eckhartshausen,  en  el  siglo  XVIII,  denominaron  con  la  expresión  que  yo  mismo
formulaba anteriormente,  la "Iglesia interior",  y que no es sino otro nombre de esta
espiritualidad  del  Templo  común  a  los  teósofos  místicos  de  las  tres  religiones
abrahámicas. Esta Iglesia interior es el único lugar en que se puede ubicar una caballería
espiritual  orientada  hacia  el  Templo  místico,  la  única  que  puede  responder  en
profundidad a las necesidades de nuestros días, y que el esoterismo (el  ketmân) debe
preservar de variantes  y acomodaciones a las  modas profanas.  Solamente ahí,  en la
Iglesia interior, puede ser considerada la tarea inaudita y paradójica que se nos impone
en nuestros días: de alguna manera, encontrar a nuestro Dios contra Dios. ¿Qué quiere
decir esto?

Siglos de certezas teológicas, dogmáticas y perentorias, han confundido la Causa
suprema  de  los  universos,  el  Supremo  Principio  incognoscible  al  hombre  en  su
condición presente, con el Dios personal y personalizado. Laicizados, esos conceptos se
han convertido en ideologías totalitarias. Más que nunca el Gran Inquisidor reina como
soberano absoluto. Y es que esos conceptos teológicos se han asociado con los conceptos
científicos de su tiempo, ya fuera con las certezas de la lógica racional, ya fuera, cuando
esas certezas vacilaron, con las ciencias llamadas en nuestros días humanas o sociales.
Es  así  como los  monoteísmos exotéricos  han preparado  el  gran  Vacío  en  el  que ha
resonado  el  clamor:  "Dios  ha  muerto".  Pero,  ¿qué  Dios?  La  gnosis,  ya  fuera  la  de
Valentín,  la de Ibn 'Arabî,  o la de Isaac Luria,  se ha mantenido siempre en guardia
contra  esa  confusión  entre  la  Causa  suprema  y  el  Dios  personal,  porque  jamás  ha
transgredido el imperativo de la teología apofática, ni ha perdido el sentido de lo que



son esencialmente las teofanías y su necesidad. Encontrar a nuestro Dios contra Dios es
encontrar ese Dios por el que tú respondes, es liberar a nuestro Dios de las funciones que
no son las suyas y cuya imputación a su idea ha permitido a la ciencia positiva, a la que
le trae sin cuidado, declarar oficialmente su muerte. No hay liberación para nosotros si
no liberamos de ella a nuestro Dios, nuestro compañero de combate. Encontrar a nuestro
Dios  contra  el  Dios  de  todos  los  sistemas,  de  todas  las  dogmáticas  y  de  todas  las
sociologías, es probar que, si nuestro Dios personal nos hace existir para él, él no puede
existir sin nosotros. 

Nuestra responsabilidad respecto de nuestra propia vida y nuestra propia muerte
nos hace por eso mismo responsables respecto de la vida y la muerte de nuestro  Dios.
Que él viva o muerra postula nuestra propia vida o nuestra propia muerte, no siendo
comprendidas aquí la vida y la muerte, por supuesto, en su sentido biológico, sino en el
sentido gnóstico de la Vida primera, venida del mundo de la Luz.

¿Cómo sugerir mejor el compromiso inaudito del "caballero espiritual" en busca de
su Dios, compañero de los compañeros que están en la misma búsqueda? En busca de
un Dios que no es ni el Omnipotente ni el Gran Justiciero, sino el eterno enamorado,
atormentado,  angustiado  y  decepcionado,  que  los  místicos  judíos  percibieron
íntimamente en la persona de Yahveh.  El  Dios  personal  no es  el  Uno de la unidad
aritmética. Él es el Único de cada único (1 x 1 x 1 ...). Él es el Todo en el cada. Cada único
del que él es el Único le libera de la soledd, haciendo que él sea su Dios. Tal parece el
sentido  profundo,  el  misterio  del  "Dios  de  Dioses"  (Ilâh  al-âliha), por  retomar  esta
expresión de origen hermético, de uso corriente en teósofos como Sohravardî. Y ése es el
secreto al que se han acercado todas las gnosis, especialmente, quizá, la de Ibn 'Arabî y
la del ismailismo.

Se impone entonces con evidencia la urgencia de una tarea apenas esbozada, jamás
todavía emprendida, puesto que implica la existencia de un "centro de investigación
espiritual  comparada".  Ése  es  precisamente  el  subtítulo  con  el  que  definimos  a  la
Universidad San Juan de Jerusalén. La tarea urgente es el estudio comparado del ta'wîl,
es decir, de la hermenéutica esotérica del Libro, profesada y practicada en el interior de
las  "religiones  del  Libro".  La  reunión  de  la  Imagen  y  de  la  Idea  interior  en  las
hermenéuticas esotéricas de la Biblia y del Corán dan a menudo lugar a encuentros que
se  pueden decir  fulminantes.  Tarea  inmensa,  sin  duda,  que necesita  el  concurso de
competencias múltiples, tanto más cuanto hablamos de una hermenéutica "profesada y
practicada". No se trata, pues, de un simple examen teórico, sino de las consecuencias
vividas de una y otra parte. Por eso la Universidad San Juan de Jerusalén no es una



simple "Sociedad de Filosofía". No es tampoco, e incluso menos todavía, una Facultad
de Teología, que elabora y dispone un programa al servicio de la dogmática. Además,
para marcar todavía mejor la diferencia, hacemos seguir cada conferencia de algunos
minutos de música, lo que lleva al oyente a una interiorización inmediata, mucho mejor
de lo que puedan hacerlo los aplausos. Acabo de señalar la idea rectora, pero cada uno
de los miembros del grupo fraternal de la Universidad San Juan de Jerusalén, conserva
íntegramente  su  libertad  espiritual.  Existen  matices  diferenciadores  entre  todos
nosotros,  que  venimos  de  orígenes  diversos  por  itinerarios  diversos.  El  vínculo
profundo es una voluntad común y una responsabilidad común, en referencia a lo que
hemos designado anteriormente como "Iglesia interior".



Cinco volúmenes, totalizando un millar de páginas, han recogido hasta aquí los trabajos
de nuestras sesiones anuales: Sciences traditionnelles et sciences profanes ["Ciencias 
tradicionales y ciencias profanas"] (1974), Jérusalem, la Cité spirituelle [Jerusalén, la ciudad 
espiritual] (1975), La foi prophétique et le sacré [La fe profética y lo sagrado] (1976), Les pèlerins
de l'Orient et les vagabonds de l'Occident [Peregrinos de Oriente y vagabundos de Occidente] 
(1977), Les yeux de chair et les yeux de feu, ou la Science et la Gnose [Ojos de carne y ojos de 
fuego, o ciencia y gnosis] (1978)1.

Esta  última  sesión  fue  particularmente  fecunda  en  resultados.  Permitió  disipar
muchas ambigüedades respecto del  concepto de gnosis,  sea por parte de filósofos e
historiadores que, por prevención o por falta de información, hacen de la gnosis lo que
no es, sea por parte de las supuestas cosmogonías neognósticas modernas. La gnosis no
es una ideología ni un saber teórico contrastante con la fe. Conocimiento salvífico por sí
mismo, su contenido se dirige a una fe. Es sabiduría y es fe, Pistis Sophia. No se limita al
gnosticismo  de  los  primeros  siglos:  hay  una  gnosis  judía,  una  gnosis  cristiana  que
pervive a lo largo de los siglos, una gnosis islámica, una gnosis budista. Y, sobre todo,
no merece en absoluto que se haga respecto de ella un empleo abusivo del  término
"nihilismo", sino que es más bien su antídoto; pues rechazar este mundo pensando en
otro mundo para el  que éste es  paso,  no es nihilismo. En cambio, una filosofía que
rechaza a la vez este mundo y la perspectiva de otros mundos es, sn duda ninguna,
nihilismo. Pero, ¿tiene la gnosis algo que ver con ella?

Creo que nuestro proyecto, que la abnegación de algunos amigos ha hecho posible,
representa algo raro en nuestro país. El que fue su impulsor debe ahora dar gracias al
cielo por haber prolongado suficientemente sus días para que este proyecto acabe de
madurar y afianzarse, y pueda inscribirse al final de este post-scriptum. Hace poco fui el
editor  y  traductor  de  Rûzbehân  Baqlî  de  Shîrâz,  el  incomparable  poeta  místico,  en
lengua persa, de la elevada vía del amor humano. En esta elevada vía puedo afirmar
que, sin la presencia y la cooperación de la compañía que me preserva de la soledad y
los desánimos, nada de la obra aquí descrita habría sido posible. Y al haber sido posible,
hace posible a su vez lo que, pasada la travesía del desierto de la juventud, colme los
deseos de un buscador y profesor: encontrarse rodeado de hombres jóvenes, de jóvenes
filósofos  (algunos  que  me  son  particularmente  queridos  están  presentes  en  este
volumen1),  y  que  él  sabe  que  continuarán,  a  su  manera,  la  obra  que  él  dejará
forzosamente inacabada, y que irán más lejos que él en la vía que se propuso abrir.
Aquel  que así  fue colmado, podrá,  cuando llegue la orden de la llamada,  decir  con

113 Aunque H. Corbin falleció antes de celebrarse la sexta sesión, la Universidad San Juan de 
Jerusalén prosiguió regularmente su actividad hasta 1987, año en que celebró su última 
sesión. Sus trabajos se encuentran recogidos en catorce volúmenes de los Cahiers de 
l'Université Saint Jean de Jérusalem, Berg International, París, 1975-1988. (N. de los T.)
114 Alusión a los trabajos contenidos en el Cahier de l'Herne: Henry Corbin. (N. de los T.)



Simeón: "Ahora, Señor,  según tu palabra, dejas irse en paz a tu servidor" (Lc 2, 29).
Esperando "mientras es de día" (Jn 9, 4), permanecer a su lado, en la almena en que le ha
colocado el destino.

París, junio de 1978

IX

Teología a la orilla del lago1

Todo  es  revelación;  no  puede  haber  sino  re-velación.  Ahora  bien,  la  revelación
procede del Espíritu, y no hay conocimiento del Espíritu.

Pronto llegará el crepúsculo, pero ahora las nubes son todavía claras, los abetos aún
no están oscuros, pues el lago los alumbra con su transparencia. Y todo es verde, de un
verde que sería más rico que una pieza de órgano, en el  teclado más alto.  Hay que
escucharlo sentado, muy cerca de la Tierra, con los brazos cruzados y los ojos cerrados,
como si se estuviera durmiendo.

No hay que pasearse como vencedor, pretendiendo dar nombre a las cosas, a todas
las cosas; son ellas las que te dirán quiénes son, si escuchas sumiso como un amante;
pues súbitamente, para ti, en la paz sin confusión de este bosque del norte, la Tierra ha
venido a Ti, visible como un Ángel que será, tal vez, mujer, y en esta aparición, en esta
soledad muy verde y muy poblada, sí, el Ángel también está vestido de verde, es decir,
de  crepúsculo,  de  silencio,  de  verdad.  Entonces  hay  en  ti  toda  la  dulzura  que  está
presente en el abandono a un abrazo que te vence.

Tierra, Ángel, Mujer, todo en una sola cosa, que adoro y que está en el bosque. El
crepúsculo sobre el lago, mi Anunciación. La montaña: una línea. ¡Escucha! Algo va a
suceder. La espera es inmensa, el aire se estremece bajo una llovizna apenas visible, las
casas que extienden a ras de suelo su madera roja y rústica, su techo de caña, están ahí,
al otro lado del lago.

Algo  comenzará  esta  noche,  algo  prometido,  en  lo  que  creo.  ¡Ah!  ¿Esta  noche?
¿Cuándo,  pues,  esta noche? Si  fuera realmente en unas horas,  no sería  nunca,  pues
habría que terminar y luego volver a empezar, y acabaría siempre sin comenzar nunca.
¿Sabes tú qué es esperar, y saber lo que es creer?

1 Este texto se publicó por primera vez en Cahier de l'Herne: Henry Corbin, cit. (N. de los T.)



El Misterio de la Santa Cena en que serás introducido, donde todos los seres estarán
presentes, sí, no lo puedes decir más que en futuro. Pues cuando lees en verdad,  como
ahora, lo que está ahí, delante de ti, cuando escuchas al Ángel, y a la Tierra, y a la Mujer,
en ese momento recibes Todo, Todo, en tu pobreza absoluta. Pero en cuanto has leído y
recibido,  en  cuanto  miras,  en  cuanto  quieres  comprender,  poseer,  dar  un  nombre  y
retener,  explicar  y  encontrar,  ¡ah!,  no  hay  más  que  una  cifra  y  tu  sentencia  se  ha
pronunciado.

Pues  a  cada  instante  eres  juzgado,  y  debes  morir.  Entonces  mueres,  cuando  tu
existencia  decide  y  realiza,  pues  entonces  se  acaba:  lo  que  fue  no  es,  quisiste  sin
renunciar, renuncia sin querer.



No, tú eres el pobre, tú eres el hombre; y él es Dios, y tú no puedes conocer a Dios, ni al 
Ángel, ni a la Tierra, ni a la Mujer. Debes ser encontrado, tomado, aprehendido; es 
necesario que ellos hablen, si no, estás solo, y tal vez está bien así, y será siempre así, 
siempre, es decir, que no habrá eternidad para ti. Pues has nacido en un pecado que era 
pecado antes de ti, y has tenido miedo, mucho miedo, y has gritado, gritado porque la 
Tierra era inmensa, gritado porque la Mujer era demasiado bella, gritado porque el 
Ángel era invisible, y porque tú, eras Adán; y Adán quería vivir.

Adán erigió el Amor, el lirismo, la religión, pues quiso-vivir, es decir, quiso-ser Dios,
y  luego  hablar  a  su  antojo  a  los  otros  seres.  Preguntar;  ¡ay!  y  él  solo  responderse.
Escuchar; ¡ay! darse a sí mismo un concierto.

Pero  entonces,  ciertamente  surgirá  de  súbito  de  este  lago  un  cortejo  de  seres
bellísimos. Cantarán los funerales de Adán; y porque Adán ha muerto, se dirán en una
coral, a la que más voces se unirán, que no hubo angustia en todos sus instantes: "¡Cristo
ha nacido! ¡Cristo ha resucitado!".

Leksand en Dalécarlie, en la orilla del lago de Siljan,
24 de agosto de 1932, 18 horas.



X
Transcendental y existencial1

La explicación  que ordena  la  aproximación  de  estos  dos  términos2 no  pretende
comparar  pura  y  simplemente  dos  léxicos  técnicos,  ni  dos  sistemas  filosóficos
definitivamente cerrados,  de los que se habría  hecho balance para pronunciar  sobre
ellos  un  juicio  histórico.  Se  trata  de  saber  en  este  caso  particular  si  Heidegger  ha
"comprendido" realmente a Kant o bien si se ha comportado con respecto a él como un
"usurpador".  En  este  caso  preciso,  la  relación  que  está  en  cuestión  nos  invita  a
considerar en primer lugar lo que hace posible una relación de comprensión como tal, el
orden no sólo del conocimiento, sino de la "comprensión histórica". Ahora bien, plantear
la cuestión de la "posibilidad", buscar la condición que  hace posible (im Bewustsein der
reinen Vernunft), es instituir un problema transcendental. Instituirlo a propósito del hecho
primario  de  la  "comprensión"  es  evocar  la  tarea  del  análisis  existencial.  La  relación
personal sobrentendida, si se quiere, en el título de esta comunicación, nos remite así
espontáneamente a lo que, anterior en origen, condiciona su esencia. ¿Cuál es pues la
estructura del hecho de la "comprensión" (Verstehen) para ocultar en ella la realidad de
una  transcendencia?  ¿Cómo  se  anuncia  esta  transcendencia  para  ser  designada
específicamente como existencial?

En  adelante,  lo  sabemos,  este  planteamiento  es  el  que  propone  la  "Ontología
fundamental".  Antes  de  insistir  en  ello  señalemos  que  si  se  ha  hablado  mucho  de
ontología en el curso de los últimos años, parece que a menudo se haya sobrentendido
como unido  a  este  término  un cierto  favor  hacia  el  "realismo",  como si  se  quisiera
terminar así con el "idealismo" de épocas precedentes, considerado responsable de las
decepciones de la filosofía.  Alternativa que sin embargo no es en absoluto objeto de
discusión;  el  hecho  de  identificarla  con  una  solución  realista  de  una  "teoría  del
conocimiento" no puede sino reforzar la habitual desconfianza hacia la propia idea de
ontología,  pues  de  hecho  ésta  no  designa  entonces  propiamente  más  que  el  orden
"óntico" de las cosas.

1 Este texto es la contribución de H. Corbin al IX Congreso Internacional de Filosofía, 
"Congrès Descartes", París, 16 de agosto de 1937. Se publicó por vez primera en Travaux du
IX Congrès de Philosophie, Hermann, París, 1937. A lo largo de este artículo se traduce por 
"existencial" el neologismo existential (véase nota 3 del capítulo VII). El término habitual 
existentiel sólo aparece en una ocasión, en el último párrafo, y se mantiene en francé para 
diferenciarlo. (N. de los T.)
2 Las proposiciones siguientes suponen conocida la postura general de Heidegger en Sein 
und Zeit. Derivan de un trabajo de conjunto en preparación sobre las nociones de 
hermenéutica y antropología.



Hablar de la realidad del mundo exterior (incluso en un sentido "crítico") no es, sin
embargo, hacer ontología.  En la misma medida en que el  discurso ontológico no es
rigurosamente comprendido como una investigación  transcendental, uno se encuentra
inevitablemente arrastrado a esta otra confusión, reducir el  propósito de la analítica
existencial al debate tradicional de la relación entre la esencia y la existencia. Se trataría
entonces de definir el ser de la existencia, el esse existere, y, más particularmente en ese
marco, el ser de la existencia humana.

Si el ser de la existencia humana no se distinguiera más que por su predicado de
todas las demás existencias, el hecho de ponerla en el centro significaría entonces no ya
preparar  una  antropología  filosófica,  sino  instituir  una  filosofía  antropológica,  y
acarrear así, tal vez, la ruina de la filosofía como tal. Ahora bien, no es en absoluto a una
operación  predicativa  del  juicio  a  lo  que  se  refiere  la  tesis  de  la  que  la  ontología
fundamental hace su fundamento: a saber, que la esencia de la realidad-humana (Dasein)3

consiste en su ex-sistencia (Existenz)4. Pero porque ex-sistiendo, la realidad humana es
siempre  en  adelante  trans-cendente,  la  verdad  de  esta  relación  es  entonces  más
originaria que la que sostiene el vínculo del sujeto y el predicado en el juicio lógico. Esta
relación es una relación de poder-ser, es decir, una relación con el Ser que es a partir de
ahí una cierta comprensión del Ser. La primera cuestión que planteábamos más arriba
equivale a preguntarnos en qué sentido ese poder-ser ex-sistiendo como comprensión del
Ser forma la estructura de la transcendencia. La segunda equivale a preguntarnos cómo
esa comprensión esencialmente ontológica, verdad transcendental, no es otra cosa que
la realización por la realidad-humana misma de su presencia-real. Y esas dos cuestiones
responden  juntas  al  mismo  proyecto:  desvelar  el  ser  de  la  realidad  humana,  la
Subjetividad del Sujeto, como realidad-que-transciende.

Las proposiciones que siguen sólo pretenden llamar brevemente la atención sobre el
significado que se da al problema de la transcendencia, conforme a las preocupaciones
debatidas en este Congreso. A partir de esta clarificación se nos mostrará que, a fin de
cuentas, la relación efectiva entre dos filósofos y dos filosofías no se puede buscar ni
discutir fuera de lo que hace nacer y constituye esa relación: la repetición de una pregunta,
repetición que no se sitúa en la Historia, sino que efectúa el Tiempo de la Historia.

I.  La repetición de la pregunta referente al  ser  del  Sujeto proyecta  esta cuestión
sobre el horizonte de la temporalidad como horizonte transcendental. ¿Qué tiene que

3 Téngase en cuenta que este es un "texto de juventud" de H. Corbin. En la entrevista "De 
Heidegger a Sohravardî", supra, el propio autor cuestiona su inicial traducción de Dasein 
como "realidad humana" (N. de los T.)
4 Para las equivalencias francesas de la terminología de Heidegger tal se adoptan aquí, cf. 
nuestra introducción: Qu'est-ce que la Métaphysique? 



decir y qué modificación presupone en la interpretación de la "filosofía transcendental"
tal como estábamos acostumbrados a entenderla? Habrá ocasión de tener en cuenta aquí
todo  el  conjunto  de  investigaciones  recientes  sobre  Kant  (Heimsoeth,  Max  Wundt,
Gerhard Krüger);  se ha resaltado la intención de Kant al trabajar con la filosofía de
Christian Wolf en segundo plano, no para destruir, sino para "salvar" la metafísica. La
transformación  de  la  ontología  (Kant  utiliza  todavía  este  término)  en  filosofía
transcendental la sitúa como "antepatio de la metafísica", pero de una metafísica cuyo
propósito es fundamentalmente práctico, aquella que "todo hombre debe poseer", y que
en las condiciones del imperativo moral descubre una ontología práctica de la Creación.
El  propósito  culminaría  finalmente  con  una  ético-teología,  en  correlación  con  una
antropología de la vida moral, es decir, con una experiencia de la vida que supera y
transciende lo dado comprendiéndolo según principios y fines morales.



Si planteamos la cuestión del ser constitutivo del Sujeto, su transcendencia nos aparece 
entonces aquí bajo esta dimensión teleológica y ética: es el deber-ser que supera la 
realidad-natural, la realidad-dada. ¿Es ésa sin embargo su constitución absolutamente 
originaria? Ese deber-ser significa una superación de la realidad sometida al tiempo; sí, 
por tanto, ese "deber" no responde a un futuro dado en la cronología, como tampoco la 
anterioridad propia a toda condición transcendental equivale a una anterioridad 
cronológica, ¿qué decir, sino que la cronología, el tiempo cronológico, no es el 
fundamento o razón de la temporalidad misma? Descubrir la estructura original de esta 
temporalidad, ¿no será entonces descubrir la modalidad específica del ser del Sujeto, 
por la cual el Sujeto, ahora como poder-ser, supera el ser de la realidad-dada, de todo 
existente en el Tiempo, siendo él mismo el Sujeto del tiempo? Así, es mediante un 
análisis de la temporalidad transcendental como se esboza el análisis del ser del Sujeto; 
ese análisis mostrará la estructura originaria de la transcendencia en el poder-ser que 
existe como comprensión del Ser, como engendrando el problema del Ser.

La transcendencia de la realidad-humana como sujeto se anuncia pues en el poder-
ser que la constituye; ella es esencialmente el pro-yecto del horizonte (o la constitución
del ob-jeto transcendental) que permite al existente manifestarse como existente. Por eso
la relación de la realidad-humana con su existencia no es una síntesis predicativa, sino
una  síntesis  veritativa,  en  otras  palabras,  una  síntesis  ontológica  o  lo  que  hace
previamente posible la inteligencia misma del Ser. La investigación orientada de este
modo encuentra su prototipo en la discusión kantiana "del principio supremo de todos
los juicios sintéticos",  en la revelación del  "medio"  (medium) que hace posible  y que
constituye  el  exitus  (hinausgehen) del  concepto  dado  hacia  algo  muy  distinto.  No
expondremos  aquí  las  etapas  del  análisis  tal  como  lo  desarrolla  Heidegger,  y  nos
limitaremos a recordarlo muy brevemente5. Sacando a la luz la tri-unidad del tiempo, el
"yo pienso" y la imaginación transcendental, este análisis tienede a descubrir en su ser
originario la  res cogitans: descubrimiento preparado por Descartes, después por Kant,
pero todavía no desarrollado, por estar siempre orientado por la noción de  ens  (como
ens creatum) o por la noción tradicional y popular del Tiempo. Ahora bien, en el sentido
kantiano justamente,  el  Tiempo no puede constituir  una especie  de  marco dado de
antemano  y  neutro  en  el  que  la  imaginación  iría  introduciendo  como  a  golpes  su
actividad, sino que como intuición pura es a la vez intuición y configuración del objeto.
El  horizonte  en  el  interior  del  cual  contamos  con  el  tiempo  se  da  como  una  pura
sucesión de nunc, pero esta sucesión no es en absoluto el Tiempo en su realidad original.
Es al contrario la imaginación transcendental la que da origen al Tiempo como sucesión
de nunc, es ella la que es el Tiempo originario (a la vez visión, previsión y retrovisión de
cada  nunc).  Igualmente,  la  simultaneidad de  las  condiciones  de  posibilidad  de  la

5 Cf. Kritik der Reinen Vernunft A 154-158 y B 193-197; Heidegger, Kant und das Problem 
der Metaphysik, pp. 108 y sig., 165 y sig.



experiencia  y  de  posibilidad  del  objeto  expresa  la  unidad  de  estructura  de  la
transcendencia.  Hacer  que un  objeto se ob-jete  en el  acto mismo de volverse  hacia  él
(síntesis ontológica), es lo que forma como tal el horizonte de la ob-jetividad. 



Por eso la superación (hinausgehen), la transcendencia previa y necesaria para todo 
conocimiento finito es un continuo ek-stasis, "hinausstehen" que podemos traducir aquí 
literalmente por ex-sistencia; ahora bien, este ek-stasis proyecta precisamente en el stasis 
un horizonte, y esto responde a nuestra primera pregunta: la existencia que ex-siste 
como transcendencia es por sí misma reveladora de un horizonte y ek-stática; el 
conocimiento ontológico es la formación originaria de la transcendencia.

Es una vez así desvelada la temporalidad del Tiempo como puro ékstatikon cuando
nos podemos preguntar, no ya si hay un Yo que sea  el  Sujeto, ese Yo que piensa, sino
más bien si el "Sí mismo", la ipseidad, expresa el ser del Sujeto y cómo. El "Yo persistente
y permanente", el  "Tiempo que no cambia", como dice Kant, deberán entenderse así
porque el Yo, como ser del Sujeto, no está en el tiempo, sino que es el Tiempo mismo. El
Yo no designa una substancia-alma; su persistencia no es una atribución óntica, sino su
estructura  transcendental,  su  objeción a  sí  mismo  del  objeto,  constituyendo  en  una
presencia al existente presente. Constitutivo de la existencia, el conocimiento ontológico
no es creador como lo intuitus originarius; no crea ónticamente, no remite más que a la
posibilidad de lo existente, al horizonte que no es un objeto de conocimiento empírico,
sino rigurosamente un sin-sentido, una nada. Por su misma transcendencia, la realidad-
humana es devuelta a su finitud íntima. El "conocimiento" ontológico no se apropia de
un existente, sino que  es verdad transcendental, verdad que da origen a la verdad, al
mantener abierto el horizonte que por adelantado permite a un existente manifestarse.
Según la fuerza elemental del término griego  alêtheia (des-velamiento), la verdad del
conocimiento  ontológico  como  trascendencia  de  la  realidad-humana  quiere  decir
alêtheuein,  descubrir, revelar lo existente; el  logos de la ontología no es discurso  sobre,
sino "manifestación" (apophaînesthai, fenomenología). En tanto que existente, la realidad-
humana es realidad-revelante (hermenéutica) y como tal es básicamente "verdadera";
ex-sistiendo,  la  realidad-humana  no  es  nunca  sin  un  mundo,  sino  que  constituye la
realidad  de  una  presencia  en  el  mundo,  pone  al  descubierto,  verifica  lo  que  es  in-
sistiendo en este mundo. La respuesta a nuestra segunda pregunta está contenida en esa
indicación  de  la  verdad  existencial.  La  transcendencia  es  más  originaria  que  todo
carácter  de  "espontaneidad";  es  libertad  fundadora,  ella  hace  que  reine  un  mundo
proyectando ese mundo más allá de lo existente, como su poder-ser, como el mundo con
vistas al cual existe.

II. Se ha reprochado particularmente a Heidegger haber abolido con su exégesis la
oposición kantiana fundamental entre Tiempo y Libertad; remitiendo toda "facultad de
conocimiento" a la "imaginación transcendental", esta exégesis se vería impedida para
reconocer  otro  plano  de  relación  que  el  de  la  existencia  temporal  y  finita;  por  esa
nivelación, el significado del dualismo radical del Ser y el Deber, de la experiencia y la



Idea, sería aniquilada. ¿Se cree verdaderamente sin paradoja que la analítica existencial
tiende a reducir la realidad-humana a una realidad-natural? El reproche en cuestión
exige  dos  precisiones:  por  una  parte,  la  precedencia  otorgada  a  la  imaginación
transcendental  no  se  dirige  a  una  "facultad  de  conocimiento";  no  lleva  a  hacer  del
entendimiento una "facultad sensible" por relación a otra que no lo fuese. La dificultad
sólo se plantea, al parecer, porque se persiste en hacer de la finitud una consecuencia de
la  sola  sensibilidad;  pero  la  "totalidad  en  la  síntesis  de  las  condiciones",  ¿no  se
constituye ella misma únicamente en la transcendencia, que es finitud?



Por otra parte, y esto es lo más grave, al fundamentar en una yuxtaposición de 
"facultades" el contraste de "tiempo" y "libertad", se opone justamente temporal e 
intemporal (o supratemporal) de tal forma que se reduce la temporalidad al modo de la 
"cronología", es decir, al tiempo que pertenece al existente puesto-al-descubierto en el 
mundo; pero la realidad-humana no puede decaer a ese modo de ser más que en 
ausencia de su existencia auténtica. Como existencia que transciende y que es por eso 
reveladora del existente, es la realidad-humana la que temporaliza el tiempo de ese 
existente. Su transcendencia que proyecta, revela y fundamenta un mundo, constituye el
triple ekstasis de la temporalidad. Para designar esta estructura hemos recurrido en otra 
parte a la antigua palabra francesa historial; se reservará etimológicamente a la 
movilidad específica de la existencia, que no es ni el devenir de una Naturaleza, ni la 
continuidad de un impulso vital. Esta estructura-historial es la condición existencial de la
historicidad, la posibilidad de que exista una realidad-histórica (Geschichte) que puede 
ser constituida en objeto por una ciencia-histórica (Historie).

El  problema  de  la  Metaphysica  generalis  se  enraíza,  pues,  en  un  problema  más
primitivo que el del Ser, a saber, ¿para quién y por quién puede haber algo como el Ser?
Por este problema, la finitud de la realidad-humana en el hombre, eso por lo cual el
hombre es hombre, se anuncia como más original que el hombre; no puede ser una
cuestión "antropológica", no hay que empezar por plantear al hombre como hombre. El
problema  transcendental de  la  fundación  de  la  metafísica  se  enraíza  así  en  la
existencialidad como  posibilidad  constitutiva  del  Sujeto.  Pero  si  lo  existencial  es
propiamente  lo  posible  que  hace  ex-sistir  la  realidad-humana,  será  importante  no
confundir nunca ese proyecto originario con el poder-ser efectivo, existencial, que revela
en su esquema inicial. Como revelación auténtica, ese proyecto tiene el modo de ser de
una decisión-resuelta (Entschlossenheit); no se dirige hacia una cosa situada delante, sino
que es la anticipación que, revelando lo posible, hace que cada realidad-humana  sea
respectivamente su posible. Como tal, ella es su futuro y es como futuro como puede ser
su pasado, asumir su compromiso, transmitírselo en una repetición. Y esto ordena toda
relación entre dos filósofos y dos filosofías. ¿Qué es repetir un problema? No es restaurar
un pasado, sino asumir y  proyectar eso mismo que lo hace  posible como problema. La
realidad-humana  es  su pasado como futuro que  ella  constituye  en  presente.  Su
transcendencia,  como  temporalizando  el  tiempo  por  el  futuro  y  por  lo  posible,  es
esencialmente superación, desactualización de lo actual.

La salida a la luz de la estructura-historial de la realidad-humana "historializando"
un mundo, porque no puede ex-sistir más que históricamente, podrá conducir a separar
de  toda  ciencia-histórica  constituida  el  proyecto  existencial  de  esta  historicidad,  la
comprensión  que  la  realidad-humana  atestigua  ahí  de  su  poder-ser.  La  ontología
fundamental podrá separar el  horizonte de la temporalidad de una "Historia" incluso



concebida según un modelo muy diferente de lo que en nuestros días entendmos como
ciencia-histórica. ¿Cómo, por ejemplo, la historia de los "cronistas" árabes (Dhâhabî, Ibn
al Jawzî) es esencialmente la exposición de una relación entre personas? ¿Por qué el
cuidado minucioso de la "cadena de testigos", de la relación interhumana para la que y
por la  que han "existido"  los  acontecimientos  referidos?  Por  otra  parte  -y  la  noción
misma de hermenéutica que está en la base de la fenomenología de la realidad-humana
lo recuerda espontáneamente- ¿es seguro que el dilema en que se encierran a veces las
teologías: mito o historia, no es una simplificación "óntica"? 



Pero entonces, ¿cuál es la diferencia "historial" entre la "tipificación" y el "hecho"? Esto 
confina con la "teología", y no es por casualidad. No ha sido necesario proclamar la 
resonancia teológica de la filosofía heideggeriana. Sin embargo, ésta no quiere 
reemplazar ni excluir la teología como ciencia positiva del orden óntico y existentiel; se 
omite con demasiada frecuencia, en este punto, la intención y el límite de la palabra 
existencial. Pero si es de esto de lo que se quiere hablar, evidentemente es inevitable 
sentirse sorprendido por las similitudes entre las prerrogativas de la realidad-humana 
como "realidad-revelante", y las que una teología, tal vez del tipo de la del maestro 
Eckhart, reconocía en la pura subjetividad divina. Ahora bien, en este terreno, una 
cuestión decisiva queda planteada por la analítica heideggeriana. La ontología 
tradicional planteaba el ens creatum frente al ens increatum. Pero nunca se ha explicitado 
el problema de la relación positiva entre el ens increatum y la Nada de la que es creado el 
ens creatum, la Nada que es. Si ahora, el ser de la subjetividad es reconocido en el ens 
creatum como ser que la nada aniquila, ¿qué pasará con una Subjetividad que no es la 
Nada?



XI
El tiempo de Eranos1

Es posible que en un siglo o dos, poco más o poco menos, algún historiador de las
ideas, si todavía existe alguno, o algún estudiante con problemas de tema para su tesis,
descubra en el fenómeno Eranos, en el siglo XX, la materia idónea para una monografía.
Ésta se asemejará tal vez a todas las que desde el advenimiento de la crítica histórica se
han consagrado a las "escuelas" y a las "corrientes de ideas" del pasado para mostrar sus
"causas", explicar sus "influencias", las "migraciones de motivos", etcétera.

Y así, es de temer que si se contenta con practicar un método científico, que podrá
tener todas las virtudes, salvo la virtud inicial de definir su objetivo atendiendo a cómo
esa misma realidad lo había definido para sí, es de temer -decía- que nuestro futuro
historiador traicione por completo el fenómeno Eranos. Tal vez crea haberlo "explicado"
mediante  una  dialéctica  de  causas,  ingeniosa  y  profunda.  En  cambio,  no  habrá
presentido que el verdadero problema no era descubrir  lo que  explica a Eranos, sino lo
que  Eranos explica en virtud de lo que implica:  por ejemplo, la idea de una comunidad
verdadera, que reúne a oradores y oyentes, tan paradójica que no ofrece ninguna de las
características por las que se interesan las estadísticas y la sociología.

Por eso, si se evoca aquí la eventualidad de nuestro historiador futuro, no es en
absoluto por banidad de una gloria anticipada, sino más bien con el temor de que el
alma de  Eranos se pierda un día en esta aventura. Si no hubiera sido afectado por ese
temor, aquel que se presentó para cumplir un papel de solista a la cabeza del presente
volumen2, habría sentido escrúpulos por destacarse así del coro de sus cofrades. Pero
está  convencido  de  una  cosa.  Todo este  volumen está  consagrado  a  la  cuestión  del
tiempo, que cada uno de nosotros ha considerado bajo el ángulo de sus meditaciones
habituales. Ahora bien, si es cierto que al explicar las cosas y los seres por su tiempo, los
historiadores como tales díficilmente empiezan por preguntarse por la naturaleza del
tiempo histórico, tal vez haya en el tema de este volumen la mejor advertencia contra el
equívoco de una fórmula que pretenda explicar a Eranos "por su tiempo".

Convendría meditar lo que pueden significar estas palabras: el tiempo de Eranos. Pues
no se explicará Eranos diciendo que es un fenómeno "muy de su tiempo", es decir, del
tiempo  de  todo  el  mundo,  según  la  fórmula  que  aporta  tanto  sosiego  a  los
conformismos  inquietos  o  apresurados.  No  parece  en  absoluto  que  Eranos se  haya

1 Publicado inicialmente en Man and Time, Pantheon Books, Nueva York, 1957.
2 Se trata, lo recordamos, del volumen Man and Time.



preocupado nunca por "ser de su tiempo". Lo que, en cambio, tal vez habrá logrado es
ser su tiempo, su propio tiempo. Y es siendo su tiempo propio como habrá realizado su
propio sentido, aceptando gustosamente dar la impresión de ser a destiempo. No son
ciertas cosas las que dan su sentido a Eranos; más bien es Eranos el que da sentido a esas
cosas. 



¿Cómo entonces hay que concebir que no sea "siendo de su tiempo", como dicen tantos, 
sino "siendo su tiempo", como cada uno explicita y realiza su propio sentido? ¿Es 
posible sugerirlo en un breve recuerdo?

¿Por qué nuestro hipotético historiador futuro, disponiéndose a explicar Eranos por
las circunstancias, las "corrientes" y las "influencias" de la época, traicionaría su sentido
y su esencia,  su "razón seminal"? Por la misma razón que hace, por ejemplo, que la
primera y última explicación de las diversas familias gnósticas evocadas en el presente
libro sean esos mismos gnósticos. Aunque se pudieran suponer todas las circunstancias
favorables y se realizaran todas las deducciones posibles, nunca se razonaría más que en
abstracciones si no estuviera el hecho primero y singular de las conciencias gnósticas. No
son las "grandes corrientes" las que las suscitan y las hacen encontrarse; son ellas las que
hacen que haya tal o cual corriente y hacen posible su encuentro.

Por otra parte, es probable que la palabra "hecho", tal como se acaba de emplear, no
signifique  exactamente  aquí  lo  que  el  lenguaje  común  de  nuestros  días  entiende
habitualmente por esta palabra; significaría más bien eso a lo que el lenguaje común lo
opone cuando distingue las personas y los hechos, los hombres y los acontecimientos.
Para  nosotros,  el  hecho  primero  y  último,  el  acontecimiento  inicial  y  supremo,  son
precisamente esas personas, sin las que nunca advendría algo que nosotros llamamos
"acontecimiento". Es, pues, necesario invertir la perspectiva de la óptica vulgar, que la
hermenéutica de lo individual humano sustituya a la pseudo-dialéctica de los hechos,
aceptada actualmente en todas partes y por todos como una evidencia objetiva. Y es
que, en efecto, ha sido preciso comenzar por abandonarse a la "coacción de los hechos"
para  imaginar  en  ellos  una  causalidad  autónoma  que  los  "explicaba".  Ahora  bien,
"explicar"  no quiere decir  todavía,  forzosamente,  "comprender".  Comprender es  más
bien "implicar". No se explica el hecho inicial del que hablamos, pues es individual y
singular, y lo individual no puede ser deducido ni explicado: individuum est ineffabile.

En cambio, es lo individual lo que nos explica muchas cosas, a saber, todas aquellas
que el individuo implica y que no habrían sido sin él, si él no hubiera comenzado a ser.
Para que nos la explique, es necesario comprenderlo, y comprender es percibir el sentido
de la cosa misma, es decir,  cómo su presencia determina una cierta constelación de
cosas,  que  hubiera  sido  completamente  distinta  si  no  hubiera  existido  primero  esa
presencia. Eso es completamente distinto a deducir la cosa de unas relaciones causales
presupuestas, es decir, a remitirla a algo distinto a ella misma. Y sin duda es ahí donde
se  percibirá  naturalmente  el  contraste  con  nuestras  vigentes  costumbres  de
pensamientos, ésas que representan todas las tentativas de filosofía de la historia o de
socialización de las conciencias: el anonimato, la despersonalización, la abdicación de la



voluntad humana ante la red dialéctica que ella misma ha comenzado por tejer para
acabar cayendo en su propia trampa.

Lo que concretamente existe son voluntades y relaciones de voluntad: voluntad que
desfallece,  voluntad  imperiosa  o  imperialista,  voluntad  ciega,  voluntad  serena  y
consciente de sí misma. Pero esas voluntades no son energías abstractas. O, más bien, no
son  y  no  designan  nada  más  que  a  los  propios  sujetos  voluntarios,  aquellos  cuya
existencia real postula que se reconozca al individuo y a lo individual como la primera
y única realidad concreta. 



Admitiré gustosamente estar aquí en afinidad con un aspecto del pensamiento estoico, 
pues, ¿no es precisamente uno de los síntomas característicos de la historia de la 
filosofía en Occidente el desvanecimiento de las premisas estoicas3 ante la dialéctica 
surgida del peripatetismo? El pensamiento estoico es hermenéutico; hubiera resistido a 
todas las construcciones dialécticas que pesan sobre nuestras representaciones más 
corrientes; en historia, en filosofía, en política. No hubiera cedido a la ficción de las 
"grandes corrientes", del "sentido de la historia", de las "voluntades colectivas", de las 
que tampoco nadie puede decir exactamente cuál es su modo de ser.

Fuera de la primera y última realidad que es lo individual,  no existen más que
maneras de ser, por relación al individuo mismo o por relación a lo que le rodea, y esto
quiere decir  atributos que no tienen nnga realidad substancial en sí mismos si se los
separa del individuo o los individuos que son sus agentes. Lo que nosotros llamamos
"acontecimientos"  son  igualmente  atributos  de  los  sujetos  agentes;  no  son  ser,  sino
maneras de ser. Como acciones de un sujeto, se expresan en un verbo; ahora bien, un
verbo no adquiere sentido y realidad más que por el sujeto agente que lo conjuga. Los
acontecimientos, psíquicos o físicos, no adquieren existencia, no "toman cuerpo" más
que por la realidad que los realiza y de la que derivan, y esta realidad son los sujetos
individuales agentes, que los conjugan "en su tiempo", dándoles su propio tiempo, que
es siempre por esencia el tiempo presente.

Así, pues, separados del sujeto real que los realiza, los hechos o acontecimientos no
son sino irrealidad. Ése es el orden que ha habido que invertir para alienar al sujeto real,
para dar en cambio toda la realidad a los hechos, para hablar de la ley, de la lección, de
la materialidad de los hechos, en pocas palabras, para dejarnos apresar en la red de
irrealidades construida por nosotros mismos y cuyo peso recae sobre nosotros en forma
de Historia, como la única "objetividad" científica que podemos concebir, como la fuente
de un indeterminismo causal cuya idea no habría llegado nunca a una humanidad que
hubiera conservado el sentimiento del sujeto real. Separados de éste, los hechos "pasan".
Está el pasado, y el pasado "superado". De ahí los resentimientos contra el yugo del
pasado, las ilusiones progresistas y, a la inversa, los complejos reaccionarios.

Sin  embargo,  pasado  y futuro  son  también  atributos  expresados  por  verbos;
presuponen el sujeto que conjuga esos verbos, un sujeto para el que y por el que el único
tiempo existente es el presente, y cada vez el presente. Las dimensiones del pasado y del
futuro son cada vez medidas y están condicionadas por la capacidad del sujeto que las
percibe, por su instante. Son a la medida de esa persona, pues de ella depende, de la
amplitud de su inteligencia y de su generosidad de corazón, abrazar la totalidad de la

3 Véase el excelente libro de Víctor Goldschmidt, Le système stoïcien et l'idée du temps, J. 
Vrin, París, 1953.



vida,  totius vitae cursum,  totalizar,  implicar en ella misma los mundos echando hacia
atrás hasta el límite extremo la dimensión de su presente. Esto es  comprender, y eso es
completamente distsinto a construir una dialéctica de causas que han dejado de existir
en el pasado. Es "interpretar" los signos, no ya explicar hechos materiales, sino maneras
de ser que revelan los seres. La hermenéutica como ciencia de lo individual se opone a
la dialéctica histórica como alineación de la persona.



Pasado y futuro devienen así signos, porque precisamente un signo se percibe en el 
presente. Es necesario que el pasado sea "puesto en presente" para ser percibido como 
algo que "hace un signo" (si la herida, por ejemplo, es un signo, es porque indica no que 
alguien ha sido herido, en un tiempo abstracto, sino que es habiendo sido herido). La 
auténtica superación del pasado no puede ser más que su "puesta en presente" como 
signo. Y yo creo que se puede decir que toda la obra de Eranos es en este sentido una 
puesta en presente. Ni el contenido de este libro, ni el de los otros veinticuatro volúmenes 
ya aparecidos, tienen el carácter de un simple diccionario histórico. Todos los temas 
tratados adquieren el valor de signos. Y si es cierto que, en un día por venir, el acto de 
Eranos, una iniciativa que persiste desde hace veinticinco años, no podrá ser "explicado" 
a partir simplemente de unas circunstancias que podrían autorizar al historiador a decir
que "fue muy de su tiempo", es porque Eranos es un signo. No puede y no podrá ser 
comprendido más que si se lo interpreta como signo, es decir, como una presencia que 
remite cin cesar y cada vez "al presente". Él es su tiempo porque pone en presente, lo 
mismo que cada sujeto agente es su tiempo, es decir, una presencia que pone en 
presente todo lo que se refiere a ella. Una presencia activa no ca "en su tiempo", es decir,
que no es "de su tiempo", en el sentido de la fórmula simplista que cree explicar un ser 
situándolo en un tiempo abstracto que es el tiempo de "todo el mundo", y por lo tanto el
tiempo de nadie.

En  pocas  palabras,  todo  el  contraste  está  ahí.  Con  signos, con  "hierofanías"  y
teofanías, no se hace Historia. O más bien, el sujeto que es a la vez el órgano y el lugar de
la historia es la individualidad psicoespiritual concreta. La única "causalidad histórica"
son las relaciones de voluntad entre los sujetos agentes. Los "hechos" son cada vez una
creación nueva: hay discontinuidad entre ellos. De ahí que percibir sus conexiones no sea
formular leyes ni deducir causas, sino comprender un  sentido,  interpretar  signos,  una
estructura de conjunto. Por otra parte, sería conveniente que estuviera en el centro de
este libro el planteamiento de C.G. Jung sobre la sincronicidad, pues está en el centro de
una  nueva  problemática  del  tiempo.  Percibir  una  causalidad  en  los  "hechos"
separándolos de las personas es hacer posible, sin duda, una filosofía de la Historia, es
afirmar  dogmáticamente  ese  sentido  racional  de  la  Historia  sobre  el  que  nuestros
contemporáneos han construido toda una mitología.  Pero eso es entonces reducir el
tiempo real al tiempo físico abstracto, esencialmente cuantitativo, al de la objetividad de
los  calendarios  profanos  de  los  que  han  desaparecido  los  signos  que  daban  una
cualificación sacral a cada presente.

Nos queda tomar una mayor conciencia de la abdicación del sujeto alienándose él
mismo  en  la  Historia  objetiva.  Previamente  habrá  sido  necesario  que  los
acontecimientos dejen de ser percibidos en el plano de los  signos  para ser llevados al
plano  de  los  datos. Los  signos  han  sido  de  este  modo  laicizados.  Pero  habrá  sido
necesario que toda nuestra teología haya preparado por sí misma, por una inconsciente



y fatal complicidad, la laicización de la que es víctima. El sentido de la Historia: ya no es
necesario el nacimiento de un Dios en la carne para descubrirlo. Una filosofía de clase
pretende poseerlo e imponerlo, pues no es, después de todo, más que una teología laica
de la Encarnación social.

La caricatura  de  nuestra  propia  imagen (Ivan Karamazov contemplándose en el
espejo) nos inspira tanto más espanto cuanto que no tenemos para oponerle más que
nuestros propios rasgos, que ella nos refleja caricaturizados. 



Ahora bien, no se rivaliza con y contra una socialización científica, materialista y atea, 
con un conformismo de buenas gentes que no encuentran justificación a su ser más que 
en su actividad social, ni fundamento a su conocimiento más que en las "ciencias 
sociales". El no que se trata de gritar procede de otro imperativo. Saca su energía del 
relámpago cuya vertical une el Cielo con la Tierra, no de una línea de fuerza horizontal 
que se pierda en una ilimitación de la que no se eleva ningún sentido. Pues lo que se 
denomina "evolución" no tendría sentido más que a escala cósmica; pero nuestras 
filosofías son demasiado serias para asumir esta curiosidad, todo lo más excusable en 
gnósticos y orientales.

Y, sin embargo, detengámonos un instante en la firma de estas páginas. Con un
nombre delugar, hay una doble fecha que incorpora tres calendarios; una fecha de la era
cristiana, una fecha iraní en la que el nombre oficial del mes corresponde al calendario
de la antigua Persia preislámica, mientras que el año es el de la hégira solar (todo el
resto  del  islam,  fuera  de  Irán,  cuenta  en  años  lunares).  Es  un  simple  ejemplo.  ¿Se
imagina  que  la  puesta  en  concordancia  de  esas  eras,  su  conjugación  "en  presente",
puede  resultar  de  una  simple  ecuación  matemática  con  ayuda  de  una  tabla  de
concordancias? Se responderá  sí,  si se tiene la ingenuidad de suponer que todos los
humanos  tienen  en  todas  partes  la  misma  edad,  los  mismos  deseos,  las  mismas
aspiraciones, el mismo sentido de la responsabilidad, y que la buena voluntad y una
buena  higiene  bastarían  para  ponerles  de  acuerdo  en  el  marco  del  tiempo objetivo
abstracto, el tiempo matemático uniforme de la Historia universal.

Pero  se  responderá  ciertamente  no si  se  tiene  un  sentimiento  agudo  de  las
diferencias, una preocupación por los derechos del pluralismo contra todo monismo,
sea éste bien intencionado o sea brutal y no confesado. De lo que se trata es de una
relación entre tiempos cualitativos. El occidental puede ser con mucho el hermano mayor
o el hermano menor del oriental, según el dominio en que se encuentren. Pero tal vez es
cierto también que sólo el ocidental está en condiciones de segregar el antídoto y de
ayudar  al  oriental  a  superar  la  crisis  espiritual  que  el  impacto  de  Occidente  ha
provocado y que ha arruinado ya varias civilizaciones tradicionales.

Por ese simple ejemplo se vislumbra la verdadera tarea de la que tal vez ni siquiera
nosotros  mismos hemos empezado a  ser  conscientes.  Se  trata  de  percibir  juntos  los
mismos signos; se trata para cada uno de interpretarlos cada vez según el sentido de su
ser propio,  pero se trata también de construir  una hermenéutica concordante,  como
antaño concordaban los cuádruples y los séptuples sentidos de las Escrituras sagradas.
Para  esto,  es  importante  no  escaparse  más  a  un  tiempo abstracto,  el  tiempo de  las
colectividades anónimas, sino encontrar el tiempo subjetivo concreto, el tiempo de las
personas.  Y  esto  no  es,  en  el  fondo,  sino  abrir  la  fuente  viva  de  la  simpatía



incondicionada, preexistente a nuestro propósito deliberado y consciente, la simpatía
que produce el agrupamiento de los humanos y que es lo único que los convierte en
"contemporáneos".

Lo que quisiéramos llamar el sentido de Eranos, y que es también todo el secreto de
Eranos, es  que  es  nuestro  ser  en  presente,  el  tiempo  que  activamos  personalmente,
nuestra manera de ser. Por eso no somos tal vez "de nuestro tiempo", pero somos algo
mucho  más  importante:  somos  nuestro  tiempo.  Y  por  eso  Eranos no  tiene  siquiera
denominación oficial, ni razón social colectiva.



No es ni una academia ni un instituto, ni siquiera algo que se pueda, según el gusto 
actual, designar por iniciales. No, no es verdaderamente un fenómeno "de nuestro 
tiempo". Y por eso es capaz de despistar al futuro historiador dialéctico y deductivo. Ni 
siquiera interesará a los aficionados a las estadísticas, ni a quienes se dedican a los 
sondeos de opinión.

Si se quiere a cualquier precio curvas y gráficos, no conozco más que una referencia:
el gran planisferio de Daniel Brody, nuestro animoso editor, tuvo la idea de desplegar
sobre las paredes de la exposición que conmemoraba el vigésimo aniversario de Eranos-
Jahrbuch  en  los  locales  de  Rhein-Verlag,  en  Zúrich.  Planisferio  surcado  por  líneas
multicolores  que  desembocan  todas  en  un  mismo  centro:  un  punto  invisible  en  la
inmensidad del plano, Ascona, en las orillas del Lago Mayor. El profano hubiera creído
ver allí inmediatamente algo familiar: las curvas que indican el recorrido de los aviones,
las líneas del  gran tráfico aéreo.  Y,  sin embargo,  no indicaban nada semejante,  sino
simplemente  el  recorrido de  cada  uno de  nosotros,  desde los  diferentes  puntos  del
mundo hacia el centro que nos reúne. Esas líneas no tienen ningún sentido estadístico:
eran signos, el signo hecho a cada uno de nosotros y por cada uno de nosotros.

De  la  respuesta  a  ese  signo  resulta  el  concurso  de  individualidades  activas,
autónomas, cada una de las cuales revela y expresa, en una libertad total, su manera de
pensar y de ser original y personal, fuera de todo dogmatismo y de todo academicismo;
una constelación de esas voluntades, y una constelación de los mundos que aportan con
ellas, que han tomado a su cargo, poniéndolos en presente, el presente de  Eranos. Un
conjunto, una estructura, no un resultado condicionado por las leyes de la época ni los
caprichos de la moda, sino un conjunto fuerte por su única forma interior y central: una
voluntad femenina generosa, enérgica, tenaz, la de Olga Fröbe-Kapteyn, invitando cada
año, alrededor de un tema nuevo, a una creación nueva.

Y por eso todos aquellos que en el sentido corriente de la expresión "no están ya" no
dejan sin embargo de estar presentes en el presente de Eranos. Se ha llevado a cabo un
trabajo inmenso. Han nacido ensayos y obras que tal vez no habrían surgido si Eranos no
las hubiera puesto en presente. Su sentido último es el de una sinfonía cuya ejecución
sería  retomada  cada  vez  en  sonoridades  más  amplias  y  más  profundas,  las  de  un
microcosmos del que no cabe esperar que el mundo se le parezca, pero del que se puede
esperar que su ejemplo se propague por el mundo.

Teherán, 21 de diciembre de 1956 / 30 Azar 1335



XII
De Irán a Eranos1

¿Está  en poder  de  un ser  humano trazar  la  trayectoria  de  su propia  vida?  ¿No
tendría que estar ya del "otro lado" del horizonte terrenal para poder captarla en su
totalidad? Pero entonces, ¿únicamente sólo "los otros" tendrían el privilegio de poder
comprenderla, mientras se encuentren todavía bajo ese horizonte, más allá del cual sólo
un punto invisible asegura el trazado de esa curva? O más bien, ¿no responde todo al
presentimiento que anticipa? A cada uno le corresponde vivir  el  sentido total  de su
propia existencia como ya vivida, por un adelanto de todos los posibles, en los instantes
privilegiados en que todo se elucida en una transparencia simultánea de terror y de
alegría.

Instantes en los que un retorno fugitivo sobre el pasado proyecta el resplandor de
un relámpago sobre un horizonte más lejano todavía que todos los futuros que pueda
ambicionar  una  vida  que lentamente  el  tiempo consume.  El  jubileo  de  Eranos,  por
ejemplo ...  "De Irán a Eranos": entre esos dos nombres,  el  nexo no es una asonancia
fortuita, sino una connivencia que invita a gustar la deferencia secreta que prepara las
etapas que marcan el itinerario de una única peregrinación.

Bajo esos dos nombres, leo como en transparencia otro: Rudolf Otto, hacia quien me
dirigió, hace más de veinte años, el maestro y amigo, tristemente desaparecido, que fue
Jean Baruzi.  De las  conversaciones  que el  prestigioso teólogo -aquel  que nombró lo
"numinoso"-  quiso  conceder  en  Marburgo  al  joven  orientalista  de  entonces,  éste
conserva un doble recuerdo. Al rememorarlo, descifra el sentido de una invitación y de
un presagio.

Rudolf Otto, al término al que le condujeron sus investigaciones sobre el "Hijo del
Hombre" en los libros de Enoc y la cristología anterior a los concilios, tuvo el valor de
formular  la  intuición  genial:  que  las  relaciones  entre  Enoc  y  el  Hombre  celestial
prefiguran exactamente las que existen entre Jesús y el Anthrôpos, y que ejemplifican un
mismo arquetipo, el que ilumina, en la teosofía irania, la figura de Fravarti, la entidad
femenina que es a la vez el arquetipo celestial y el Ángel personal de cada ser de luz.

Otro recuerdo: la alusión a aquel joven budista japonés, discípulo de la Tierra Pura,
llegado hasta Rudolf Otto siguiendo las huellas de Lutero, "Buda de Occidente", pues la

1 Publicado inicialmente en Du 4, Zúrich, abril de 1955. (N. de los T.)



doctrina de la redención por la gracia y la bondad pura había resonado en él como un
eco de la compasión de Amitabha, el Buda de la Luz infinita, señor de la Tierra Pura.

Fravarti y Tierra Pura: dos temas enraizados en las profundidades del alma iraní,
puesto que en los orígenes de la Tierra celestial de la Luz infinita resplandece la sagrada
Luz de Gloria, el xvarnah de las hierofanías del antiguo Irán.



Ha pasado el tiempo. Yo ignoraba entonces, que durante diez años permanecería fijado 
en investigaciones y meditaciones sobre esta tierra de Irán, el país "color de cielo", con el
leitmotiv que tan justamente habían enunciado las conversaciones con Rudolf Otto 
trazando la curva de mi destino personal. Si es cierto que éste se mide para cada uno en 
el campo de visión que le fue abierto, debería dejar que las altas montañas de Irán 
dijeran cómo conservan la presencia latente de las teofanías dispensadas a Zaratustra, la
visión de los Arcángeles de luz que domina la filosofía iraní desde Avicena y Sohravardî
pasando por sus continuadores; la huella invisible de los pasos del Arcángel Rafael 
enviado por el joven Tobías hasta esa Raghes cuyo paisaje dibuja su línea de creta en el 
cielo sutil. Como si, a través de las recurrencias de sus visiones, de Zaratustra a 
Sohravardî, su resurrector, de Mani a los gnósticos del islam chiita, el alma de Irán 
hubiera estado siempre tras las huellas de aquella a la que su antigua cosmogonía llama 
la Fravarti -y a la que los Fieles de Amor llamaban Madonna Intelligenza o Sofía-, 
aquélla que el "Parsifal" de los Hechos de Tomás alcanza en el límite de un Oriente 
celestial que tipifica la "montaña del Señor", la montaña que, al este, emerge de las 
aguas de un lago místico. Irán permite dar un nombre a esta búsqueda: la Fravarti, el 
Ángel, pues no hay nombre que haga transparentarse mejor el prodigio de luz, sin el 
que no queda más que lo Incognoscible, lo Innombrado; pero él te anuncia a ti mismo 
tal como fuiste, amado y guiado desde el origen de los orígenes.

¿Era necesario que esas cosas fuesen formuladas? Pero, ¿se las formularía a menos
que hubiera una solicitación acuciante, y se cedería a ésta a menos que permitiera una
total libertad para la verdad, libertad para decirlo todo? Sin Eranos, el esfuerzo se habría
visto aplazado, habría pasado la hora en que todo eso fuera formulable. Y he aquí, pues,
la segunda cita con el destino, el otro punto decisivo de la curva, puesto que fue Rudolf
Otto quien propuso el nombre de lo que iba a ser  Eranos. Y es "en Eranos" donde el
peregrino venido de Irán debía conocer a aquél que por su "Respuesta a Job" le hizo
comprender la respuesta que él traía en sí mismo desde Irán. El camino hacia la eterna
Sofía. Que a C.G. Jung le sean dadas las gracias por ello.

¿Es necesaria una excusa para desvelar esas cosas? No hay más que una: atestiguar
qué fue Eranos para "uno de nosotros", atestiguar su horizonte y sus lejanías, suficientes
para que el trayecto presentido sugiera su secreto. Pero apenas dicho esto, no queda más
que el silencio.

Y es en el silencio interior donde hay que celebrar, para concluir, el don precioso, el
don hecho al corazón. Unos y otros hemos venido a Eranos desde todos los puntos del
mundo sin  hablar  previamente entre nosotros  del  tema que se proponía  a  nuestras
conversaciones. A menudo hemos logrado un unísono, una "homofonía", que nos ha
afectado profundamente en cada ocasión. Olga Fröbe-Kapteyn, que ha sido el órgano
por el que se dirigía a cada uno de nosotros la llamada que le invitaba al imprevisible
encuentro, lo ha escrito muy exactamente: Eranos no era posible más que en un tiempo



de  angustia  como  el  nuestro.  En  un  tiempo  en  el  que  toda  verdad  auténtica  está
amenazada  por  las  fuerzas  de  lo  impersonal,  en  el  que  el  individuo  abdica  de  su
derecho  y  su  deber  de  disentir  ante  la  colectividad  anónima,  en  el  que  la  propia
individualidad  significa  ya  culpabilidad,  habremos  sido  al  menos  el  órgano  de  un
mundo que desde "el  descendo de  las  Fravartis  a  la  tierra"  no  ha sucumbido a  las
fuerzas demoníacas, y habremos contribuido a la traditio lampadis.

Porque ese mundo imperecedero ha sido nuestra pasión, y éste es el secreto de lo
que Olga Fröbe-Kapteyn ha llamado tan justamente nuestra  Ergriffenheit,  la fuente de
esa juvenilitas a la que aludía Schleiermacher al afirmar: "La religión detesta la soledad,
y  sobre  todo  en  su  juventud,  que  para  todo  es  la  hora  del  amor,  se  consume  en
devoradora nostalgia".

Teherán-París, enero de 1955



A Olga Fröbe Kapteyn
Octubre de 1951

En el horizonte de un derviche
Peregrinando sobre las elevadas planicies de Persia:
Espacios ilimitados y desnudos, materia telúrica primordial,
Ocre silencioso, intensificado por los resplandores de las auroras,
En los fugitivos éxtasis de los crepúsculos.
Crestas que proponen sucesivamente su perfil
Que un cielo translúcido suaviza,
Y hacia las que se camina entre otras, lejanas y elevadas
murallas
Soledad, silencio, peregrinación: lo sin límite.
Nada más que estaciones:
Nunca llegará al corazón el pensamiento: "Éste es el lugar de mi

reposo".
El peregrino, el Sâlek, responde a la llamada del espacio:
Más allá, siempre en otra parte.
Él es el Errante, el Renunciador.

¿Imaginará, en una parada suspendida
Sobre uno de esos lagos de sal inmóviles y desolados, coagulados

en la memoria de los sueños
que conserva el Alma de la Tierra, 
Estratos de Mercurio en el fondo de una cuba de roca,
Impasibles, hieráticos, fascinantes,
Imaginará superficies de Agua Viva que reflejan el brillo de las

flores,
Altas cimas que cierran el espacio
En el que decir: "Éste será el lugar de mi descanso"?

Porque allí, lo Imposible, una vez, se hizo real.
Lo Imposible: que, venidos de otros lugares, ignorando su

presencia común en la Tierra,
Los peregrinos hayan respondido a la misteriosa llamada



Y a la promesa de un Pentecostés.
Pensaron en voz alta:
Dijeron su camino, su búsqueda, una esperanza insensata.



Y en sus voces sucesivas
Vibraba el acorde de una preexistencia secreta,
Juntos formaron el círculo de los ágapes.

Por un momento, fueron los Doce.

Entonces pudieron volver a partir, retomar las distancias en su
sombra.

El círculo invisible existe para siempre
En el mundo que lo prefiguró.

A Aquella que desde el Centro emite la llamada y logra el
prodigio,

Que hizo que el Don celestial afluyera a las almas
Por un momento abiertas las unas a las otras,
Se dirige un pensamiento continuo que es a la vez
Reconocimiento por lo que fue
Y voto confiado por Lo que, todavía,
Debe ser.

París-Teherán, septiembre de 1951

_____________________________________________


