LS ALAA






El Imam oculto

Henry Corbin

Traduccion de

Agustin Lépez y Maria Tabuyo

Ex‘v':"'






Primera edicién: marzo de 2005
© Editorial Losada
Viriato, 20 - 28010 Madrid, Espafia
T +3491447 0573
T +34914 4571 65
F 434914470573
www.editoriallosada.com
Moreno 3362 - 1209 Buenos Aires, Argentina
Producido y distribuido por Editorial Losada, S.L.
Calleja de los Huevos, 1, 2° izda. - 33003 Oviedo
Impreso en Espana
Titulo original: L'Imdm caché
© Editions de L'Herne, 2003
© Traduccién: Agustin Lépez y Maria Tabuyo
Supervisor de la correccion: Javier Augusto Gémez Montero
Queda hecho el depésito que marca la ley 11723.
Marca y caracteristicas graficas registradas en el Instituto
Nacional de la Propiedad Industrial
Deposito legal: B-2258-2005

ISBN 84-96375-12-9



Indice

Nota de los traductores 5
Prélogo, por Christian Jambet 6
I, La profetologia chiita duodecimana
1. El Verus Profeta y la profetologia chiita 11
2. La idea fundamental de la profetologia chiita 13
3. Profetologia e imamologia 18
4. El horizonte paraclético de la profetologia chiita 23
II. La profetologia ismaili
1. Chiismo duodecimano y chiismo ismaili 25
2. Teologia apofitica y profetologia "en el Cielo” 27
3. El "drama en el Cielo” y la profetologia en la tierra 29
4. Imamologia y soteriologia 34
5. El horizonte paraclético de la profetologia ismaili 36
I, Rézbehdn Baqli de Shiraz
1. Prélogo 40
2. Riizbehin de Shirdz 42
3. "Un mundo que Dios no mira” 50
4. "Biiscame en la morada mistica del amor” 54
5. Majniin, el "espejo de Dios” 56
IVl Maniqueismo y religién de la belleza 62
V. Del sentido musical de la mistica persa 66
VI, Mistica y humor 70
VIL.| De Heidegger a Sohravardi 84
VIIL,  Post-scriptum biogréfico a una conversacién filoséfica 103
IX{ Teologia a la orilla del lago 127
X{ Transcendental y existencial 129
XI1{ El tiempo de Eranos 135
XIL| De Irdn a Eranos 141
A Olga Frobe-Kapteyn 144




Nota de los traductores

En 1981, las Editions de 1'Herne (Paris) dedicaron un
volumen de su coleccion Cahiers de |'Herne a Henry Corbin,
preparado y coordinado por Christian Jambet. Se incluian alli
trece textos de Corbin, asi como articulos de diversos autores
sobre la obra del filosofo e islamista francés. En 2003, todos los
trabajos de Corbin que figuraban en el Cahier de ['Herne se
reunieron en un volumen que se publicé con el titulo L'Imdm
caché; del resto de los textos se conservd en este volumen
tnicamente el "Prélogo" de Christian Jambet, y ésta es la

compilacién que aqui se traduce.

El lector encontrard eventualmente algunas alusiones a
otros contextos "contenidos en este volumen", que sin embargo no
aparecen aqui: se trata de referencias a articulos que figuraban en
el Cahier de I'Herne, pero no en L’'Imdm caché, o incluso de textos
que originalmente iban a formar parte del Cahier de I'Herne y que

finalmente no se incluyeron en él.

Para la presente ediciéon hemos introducido en notas a pie
de pagina algunas referencias bibliograficas sobre ciertos temas
corbinianos de especial relevancia, que nos parecian exigidas por
el contexto, aunque no figuren en la edicién francesa de L'Imdm

cache.



Prélogo’,
por Christian Jambet

Este volumen podria justificarse tal vez por una urgencia: contribuir al

conocimiento de la obra de una gran filésofo, Henry Corbin.

La larga paciencia del concepto, el arte de meditar y renunciar a toda cuestion futil,
dan a los libros auténticos un aire de extrafieza. Exigen del lector un no-saber, un
despojamiento imperioso siempre inactual. Al final, el peso especifico de los
pensamientos recibe su juicio. Est4, por un lado, la masa considerable y vana de los
escritos elaborados para satisfacer apresuradamente la necesidad de tranquilizarse y de
olvidar, ordenados por el deseo de obedecer. Estdn, por otra parte, aquellos que
manifiestan la verdad. Nos asfixiamos bajo la ausencia ruidosa de pensamiento,
sentimos como una opresion complementaria la toma del poder por parte de la
mediocridad y las arrogantes corrientes de opinion. Esto sucede como si fuera evidente
que todo vale, que todo se puede escribir, sin trabajo, sin pruebas, sin probidad. El efecto
de esta insurreccion contra el espiritu es el creciente desprecio por la filosofia. Se vuelve
uno entonces hacia las ciencias positivas buscando un poco de frescor, se admira el rigor
del matematico, del lingiiista, el saber del historiador. Pensamos, pues, que la filosofia
se encuentra en una situacion critica. Es necesario restablecer en ella los derechos de
una investigacién sostenida por la exigencia de la ciencia. No es que la filosofia tenga
que buscar fuera de si sus criterios de validez. Pero debe ponerse a la medida de un
saber, como ha hecho siempre en sus momentos de vida verdadera, y debe reconstruir
su método y su objeto. Para eso, puede apoyarse felizmente en algunas obras
contempordneas cuya coherencia y soberania se igualan con las de las ciencias de la

naturaleza mejor fundamentadas: la de Henry Corbin, por ejemplo.

Henry Corbin dice con frecuencia que el sentido de una obra viva es estar viva en el
presente: leer no es medir la distancia que nos vuelve extrafio lo que tenemos ante los
ojos, la parte de sombra necesaria que la lengua o las costumbres han depositado en la
obra. Es reconocer un rostro de la verdad, la forma, la copia de un modelo del que
nosotros somos, aqui y ahora, otra manifestacién. Es asi como el tiempo del Espiritu no

se escande como la cronologia de los movimientos naturales, sino que se repiten, de

1 Este texto fue redactado en 1980 y publicado a modo de introduccién general en el Cahier
de I'Herne: Henry Corbin EN 1981. Se publica de nuevo aqui con algunas correcciones.



forma transhistérica, saberes que son tanto mundos visionarios como sistemas del

concepto.

He ahi por qué los libros de Corbin tienen su destino ante ellos. No son solamente,
principalmente, eslabones de una larga cadena de erudicién. Por el contrario, logran
poner el saber mas extenso al servicio de la interpretacion filoséfica. Pero, inversamente,
Corbin ha inaugurado una filosofia entregandose a la exigencia de un largo rodeo: el de
la exploracién fenomenolégica rigurosa, la mas completa posible, fiel a las diferencias,

capaz de dominar un universo abundante en acontecimientos mdltiples y jerarquizados.

En el dominio de las ciencias de las religiones, de la historia de la espiritualidad, de
la filosofia comparada, todo el mundo sabe que hacen época. A contracorriente de
aquellos que se toman libertades con los rigores de la filologia, con las técnicas
experimentales de la historia de los textos, los libros de Corbin muestran la via a
quienes quieren devolver al trabajo del filésofo su autoridad original. Basta tener entre
las manos esos tesoros de minuciosidad que son la Trilogie ismaélienne, o la edicién del
Kitd al-Mashi'ir de Molla Sadra, para saber qué suma de trabajo o de abnegacién

requiere el ideal del verdadero filésofo.

Si, no obstante, esos libros tienen un destino que excede la sola erudicién, es porque
se consagran a un problema tinico que la filosofia moderna dominante desea ocultar: el
hecho religioso. Esta ocultacién no carece de razén. Para que las filosoffas politicas del
Estado moderno pueda construir sus redes de ilusién es necesario que se olvide su
origen en la religion legalista, en el literalismo eclesial o en las teologfas racionales.
Inversamente, la fenomenologia del hecho religioso puede sacar a la luz esa
socializacién de la hermenéutica y las técnicas de esclavitud que ha heredado nuestro

mundo.

Las religiones del Libro dieron nacimiento a la mayoria de los discursos de orden y
suscitaron también la mayor parte de los actos de conciencia irreductibles a esos
discursos. Por eso el hecho religioso y el fendmeno de la religion revelada son el elemento
de la interrogacion filoséfica. La filosofia de la religiéon era, tradicionalmente, un
capitulo de la enciclopedia filoséfica. Pero se trata ahora de mucho mas: se trata de
plantear la mayor parte de las preguntas de la filosofia y de preguntarse por la forma en
que los hombres constituyen los sistemas de sentido, gracias a los cuales descifran el
mundo y unen sus voluntades, a partir de un estudio sistematico del hecho religioso, sin

reducirlo al rango irrisorio de una ideologia de superficie. La religion es constitutiva del



discurso occidental: aunque no fuera mas que por eso, para conocernos a nosotros

mismos, es un hecho nodal.

Se trata de descubrir que, en las antipodas de la historia de los poderes, hay una
hierohistoria del espiritu. Aqui se sitda una tarea de resurreccion que incumbe al
filésofo y que Corbin ha hecho avanzar: levantar la chapa de plomo que pesa sobre
aquellos que han rechazado este mundo, por retomar las palabras de Kant, con su
"tejido de locura, de vanidad pueril, a menudo también de maldad pueril y de sed de
destruccién": lejos de nosotros "en el tiempo", Ibn 'Arabi es nuestro verdadero

contempordneo, y con €l lo son los gndsticos de todas las épocas.

Si se pregunta quién es Henry Corbin, se recibirdn respuestas aparentemente
incompatibles: ;como es posible que el mismo hombre pueda haberse dedicado a la
resurrecciéon de los fil6sofos del Irdn antiguo, a la traducciéon de Heidegger y a la
hermenéutica luterana?” En realidad, su proyecto fue agitar nuestro paisaje mental
multiplicando las relaciones y tendiendo puentes entre las diferentes gnosis de las
religiones del Libro. Sobrepasa las geografias del mundo sensible sacando a la luz las
homologias que aproximan a los tedsofos del islam con Proclo, Boehme o Schelling.
Estos trabajos rechazan la imagen que demasiado a menudo nos hacemos de los

pensamientos orientales.

2 Aqui mismo se encontrara la respuesta, en la entrevista "De Heidegger a Sohravardi",
seguida del "Post-Scriptum", textos que constituyen una verdadera autobiografia espiritual.



Seria comodo, por ejemplo, sentirse satisfecho, con una oposicién abstracta, distinguir
entre la filosofia, de la que ya se sabe que se acab6 de una vez por todas con Hegel o
Marx, y las "espiritualidades”. El sufismo, la alquimia, las gnosis: se admite que se trata
de mitos o de ensuefios irracionales, cuya verdad es a la vez pueril, torpe y
conmovedora. Lo peor es que algunos, para invertir esta oposicién, se han contentado
con privilegiar las técnicas del éxtasis o las visiones del mundo surgidas de la mistica
oriental, rechazando la filosofia occidental. En ambos casos, como nos muestra Corbin,
somos victimas de un prejuicio tipicamente "occidental", en el sentido en que lo
rechazan los verdaderos orientales del espiritu, los espiritus libres que saben encontrar a
sus semejantes fuera de los climas de la geografia politica.

Subvertir los limites del espiritu es, para el propio Espiritu, unir a Sohravardi y

Plotino, a Leibniz y Molla Sadr3, la hermenéutica de Hamann o de Swedenborg y la de
los maestros de la escuela shaykhi. Molla Sadra Shirazi es tan plenamente filésofo como

el filésofo cristiano Leibnitz, y tan chiita aquél como cristiano éste.

La filosofia comparada, tal como Corbin la contempla, no es un ejercicio de escuela
que aspire a renovar la lista de los grandes autores o a poner al dia los debates
académicos. Quiere elucidar lo que estd en juego en la orientacién de los sistemas de

donacién de sentido, mostrando la autonomia irreductible de las filosofias proféticas.

Si filosofar es interpretar, los filésofos que buscaron el sentido de los Libros
revelados, Biblia o Cordn, han planteado de manera eminente la pregunta de la
naturaleza del significado: ;qué es lo que tiene para mi un significado relevante? Ellos han
formulado la interrogacién filoséfica mas profunda sobre la esencia del pensamiento.
Pero los hombres, las tradiciones surgidas del hecho religioso, no han trazado de la misma
forma el camino que conduce de la unidad del sentido a la pluralidad de los
significados, de la homogeneidad suprema del Ser al océano de las diferencias y las
existencias. Unas tradiciones han culminado en sistemas en los que Naturaleza, Historia
y Revelacién concuerdan y se armonizan. Otras, por el contrario, khan sabido trazar
entre la historia profana y el Dios Desconocido una distancia ontolégica. Ahi han
situado tiempos y espacios propios del acontecimiento profético. Ahi, también, se
fundamenta una propedéutica de la salvaciéon personal, de la experiencia visionaria y
plural de un sentido que excede toda totalidad, finita o infinita. Asi, frente al hecho
religioso, dos tradiciones se han opuesto: una ha encontrado su culminacién en la
asuncién del sentido de la historia, la otra no ha dejado de proteger a sus defensores

contra ese asentimiento al desorden del mundo.

Es en virtud de esos conflictos como la investigacion de Corbin adquiere para

nosotros un sentido efectivamente presente.



Si se vuelve a coger el librito en el que Pierre Klossowski traduce las Meditaciones
biblicas de Hamann, se podra leer acerca del "te6logo" Henry Corbin. El término hara
sonreir a quienes conocen su extraordinario amor a la vida sensible. La oposicién de
materia y espiritu, de pensamiento y extension, le parece a Corbin responsable de dos
callejones filosoficos sin salida, intimamente relacionados: un puro intelectualismo y un
puro empirismo. A su manera, asume el objetivo de la filosofia critica: superar el doble
dogmatismo, idealista o materialista. A este propdsito se ajusta la defensa del mundo de

los &dngeles.



La deduccién metafisica del mundus imaginalis tiene como fin revalorar la fuerza
creadora de la imaginacién, "la gran viajera por el pais metafisico". Gracias a ella, el
alma corporaliza lo que es espiritual y espiritualiza el mundo de los cuerpos. Ese
mundo intermedio entre la fugaz opacidad de las cosas y la eternidad transparente de
los conceptos es la patria del pintor, del musico, del enamorado, del fil6sofo o de aquel
que busca el Rostro de Dios a él solo destinado. Aqui no es admisible la dogmatica
religiosa, sino una verdad que se expresa en el universo del simbolo: alli donde el Pajaro
oculta, en la profundidad de su cuerpo de luz, un sentido visible a los ojos del alma y
rebelde a todos los universales.

La palabra "te6logo" oscurece lo que bien saben los anfitriones iranies del sabio

francés: que €l es entre ellos un ‘arif entre los ‘orafd. Sohravardi, su héroe tutelar,
concibi6 el proyecto de unir la gnosis del Islam con la sabiduria de la antigua Persia.
Esta reminiscencia, con la conciencia de un irani del siglo VI/XII, de pensamientos que
habian deseado la Belleza y la Verdad, ofrecia a la filosofia una salida exaltante: no seria
la sierva de las ciencias, ni su competidora, ni siquiera su sefiora. Tampoco se resignaria
a servir a los poderes, a apoyar los discursos oficiales. La filosofia es una légica del ser
que se transforma en una incandescencia del alma, en el amor luminoso del Angel.
(Qué es el Angel? Es lo que se nos concede del Otro absolutamente oculto. El filésofo
conoce a sus amigos de contemplacién en una comunidad interior cuya memoria se
burla del tiempo y del lugar. Corbin ha querido, hoy, que esta memoria reviva, que los
amigos reunidos por el Shaykh al-Ishraq, a los que se afiaden algunos maés, se retinan de
nuevo entre nosotros, para sostener nuestro amor vacilante a la verdad, el bien y la
belleza. Y este Banquete es la tinica comunidad en que el lazo social no impone su

tristeza.

Henry Corbin dice que el espiritu del fenomendlogo se inspira en un deseo de
adhesion que le evita tener que matar el objeto que quiere estudiar. Mejor: no estudia
objetos, no aborda el universo percibido por los filésofos iranies como una representacion
que habria que remitir a causas exteriores. No ignora, por supuesto, lo que el saber
histérico propone de conocimiento cierto, pero él ofrece a su vez a los historiadores una
muralla contra el historicismo, pues aborda el mundo espiritual del chiismo como una
intencién original de significado. Trata de ver lo que el creyente dice ver, tal como él lo ve,
elucida la subjetividad que hace posible esa visién, que la llena de significado. Por el
rodeo de Oriente, Corbin enriquece la fenomenologia en general, alumbrando formas de
conciencia originales y no presentidas. Es asi como recibe la visién del mundo de los
filésofos de la Iluminacién (los ishrdqiyiin), pero también de poetas, musicos, de todos
aquellos que se encargan de las formas puras y de engendrar su propia materia. Pero, a
su vez, entre las galaxias de Oriente y sus "hermanas luminosas" de Occidente, hace

sonar todos los instrumentos en una tnica sinfonia; va hacia Ispahan y Kerman, pero



vuelve a la Europa de Dante y de Ravel. El viaje a Oriente no es una expatriacién, sino
un retorno que debe darnos a beber una luz que ya poseemos, pero que hemos olvidado

y que devuelve la vida a los érganos extintos.

Lejos de rechazar Occidente, su cultura, su horizonte, Corbin se consagra por el
contrario a su salvacién, a su conservacién. El quiere, con la ayuda de los "orientales"
del espiritu, forjar una resistencia cuyas condiciones le parecen patéticas. Desperatio
fiducialis, tal es la tonalidad de la percepcion que le anima: ni la esperanza ilusoria, ni el
nihilismo. Una fe que se enraiza en el reconocimiento de todas las razones para

desesperar.

Y esto lo ha sentido Corbin en esos afios en que el siglo se doblaba bajo
totalitarismos conjugados. Del corazén de Europa, surgida hace veinticuatro siglos, y
que la pura figura de la Nike griega, a la vez Angel, mujer y Sofia, simboliza. Fue el
tiempo en que Husserl, en una conferencia heroica, pronunciada en Viena en la bruma
del nazismo ascendente, deploraba el derrumbe del ideal griego del Infinito y apelaba a
la metamorfosis y el retorno indefinido de la voluntad de la verdad. Freud habia
planteado a nuestra cultura la cuestion de su malestar, y pronto Alexandre Koyré,
escribiendo sobre Platéon y Descartes, expresaria la misma preocupacion: "Hoy, es decir,
en una época en la que el pensamiento humano, renegando de su valor y su dignidad,
se proclama simple manifestaciéon de lo social, o también simple funcién de la vida; en
una época en la que en un mundo de nuevo incierto vemos al hombre buscar a
cualquier precio una nueva certeza pagandola gozosamente con su libertad y con la de
su razon propia; en una época de mito renaciente y autoridades infalibles, necesitamos
més que nunca obedecer la exhortacién cartesiana que nos prohibe tener por cierto nada

que no veamos de forma evidente".

Corbin nos muestra que esta exhortacién no es solamente la de Descartes, sino que
debe guiar a todos aquellos para quienes la evidencia no estd del lado del mundo, sino
del lado del Espiritu.

Su obra es extremadamente valiosa no sélo para el filésofo o el artista, sino también
para todo hombre que siente en su propia vida el deseo de preservar lo tinico que

cuenta, la Creacion.



La profetologia chiita duodecimana’

1. El Verus Profeta y la profetologia chiita

Vamos a hablar de un tema que deberia estar presente en el espiritu de todo te6logo y
de todo fil6sofo a la hora de plantearse el estudio del cristianismo en Occidente. La
historia de la profetologia chiita se funde, en efecto, con nuestra historia teolégica y
tiloséfica, aunque lamentablemente los avatares de los tiempos hayan hecho que el tema

haya sido casi completamente desdefiado.

Para iluminar el camino que vamos a recorrer juntos en los préximos minutos,
recordaré lo que ya te6logos e historiadores del cristianismo han dicho y constatado en
diversas ocasiones, a saber, que la doctrina caracteristica del primer cristianismo, es
decir, del judeocristianismo, el de la comunidad de Jerusalén, la iglesia de Santiago, fue
la profetologia que culminé en el motivo del Verus Propheta, el "Verdadero Profeta”, que
de profeta en profeta se apresura hacia el lugar de su reposo. No es ese cristianismo
primitivo el que ha sobrevivido en el cristianismo oficial de la historia. Su destino
estuvo sellado por el triunfo del paulinismo, al que el judeocristianismo consideraba el
gran adversario que desnaturalizaba la ensefianza de Cristo, cuyos testigos, no obstante,
se encontraban todavia en las filas de la primera comunidad de Jerusalén. Como se sabe,
el principal monumento que nos queda de ello es la literatura llamada clementina. Creo
que a partir de ahora serd necesario afiadir a ella el largo y extrafio texto del Evangelio
de Bernabé, de prélogo expresamente antipaulino, que recibié una magnifica acogida en
el islam. Esta acogida hace eco a la constatacion de nuestros historiadores del
cristianismo, en el sentido de que la profetologia que éste habia rechazado fue

finalmente heredada y asumida plenamente por el islam.

De esta constataciéon debemos partir, pues, aunque veridica, no seria sin embargo
mas que parcialmente verdadera si no la refiriésemos a la profetologia que es
precisamente el objetivo de nuestra charla; la profetologia chiita. De entrada, debo
recordar que el chiismo comprende dos grandes ramas: por una parte, el chiismo de los
Doce Imames (o duodecimano), que es la religién oficial de Persia desde hace casi cinco
siglos. Por otra, el chiismo ismaili, cuya teologia estd ritmada no ya sobre el namero

doce, sino sobre el siete. Hoy vamos a hablar de la profecia del chiismo duodecimano.

1 Conferencia pronunciada en la Universidad de Ginebra en 1975. Para un tratamiento mas
detallado del tema de esta conferencia, véase H. Corbin, En Islam iranien ..., Gallimard,
Paris, 1971, vol. |, todo el volumen, pero especialmente pp. 219-329. (N. de los T.)



Pero, en cualquier caso, tomadas en conjunto ambas formas de chiismo, y teniendo en
J y
cuenta la profetologia que respectivamente implican, la pregunta que inicialmente
debemos plantearnos es: ;qué es lo que diferencia la profetologia chiita de la
¢
profetologia sunnita, es decir, de la del islam mayoritario? Y, ;por qué esta diferencia es
precisamente lo que nos permite ver al islam chiita como heredero, si se puede decir asi,

de la profetologia del judeocristianismo?

Dicho muy brevemente, lo que diferencia la profetologia chiita es que estd, como tal,
duplicada por un aspecto a la vez complementario y esencial que es la imamologia. Este
altimo término esta formado sobre la palabra imdm, que designa al guia, al que va por
delante y, por tanto, al que despierta, dirige e ilumina las conciencias. (El término
chiismo formado sobre el drabe shi‘a designa el conjunto de los adeptos que siguen al
Imam). La persona y el papel del Imam no solamente surgen de la idea fundamental del
chiismo, sino que también son portadores de esta idea fundamental. Y esta idea
fundamental es inseparable de lo que he denominado en otra parte el "fenémeno del
Libro santo", del Libro revelado del Cielo por mediacién de un profeta, fenémeno que
nos es comun a las tres ramas de la tradicién abrahdmica. La misién del profeta
concierne al descenso (tanzil) del Libro con su contenido literal. La misiéon del Imam es
reconducir esa apariencia literal a su verdad espiritual, reconduccién expresada por la
palabra fa'wil, que designa lo que nosotros llamamos hermenéutica espiritual o
hermenéutica de los simbolos. La idea de esta misién del Imam es, por supuesto,

perfectamente extrafia, incluso escandalosa, para el islam sunnita.

De lo que constituye esencialmente la persona y la misién del profeta, como de lo
que constituye la persona y la misién del Imam, nace la idea de un doble ciclo en el
interior de la religion profética que abraza la totalidad de la religién abrahdmica. Profeta
e Imam son las dos formas de manifestaciéon de una misma Luz, de un mismo Logos
que designan las expresiones "Luz mohammadi" (Niir mohammadi) y "Realida profética
eterna" (Hagigat mohammadiya). Al ciclo de la profecia le sucede el ciclo del Imamato o
de la iniciacién espiritual, el ciclo de los "Amigos de Dios". Ahi podemos entrever en
qué sentido la profetologia chiita es el lugar de conservacién de la teologia del Verus
Propheta. Recordaremos que para el judeocristianismo la cuestién es saber si Jests era o
no el profeta anunciado por Moisés (Deut 19, 15 ss.). En absoluto era su muerte lo que
tenia un significado redentor, sino su retorno esperado, su parusia triunfante. Era el
Redentor en tanto que iluminador y despertador de las conciencias, y en ese sentido
sigui6 siendo esencialmente objeto de la espera y la esperanza escatolégica. Todavia no

estaba todo consumado. El cristianismo de la comunidad de Jerusalén seguia siendo



esencialmente escatolégico, sin entregarse a los peligros de la historia. Son esos dos

rasgos fundamentales los que encontraremos en la imamologia chiita.

Ahora bien, segtin la profetologia del islam sunnita, Mohammad es el Sello de los
profetas. La historia religiosa de la humanidad esta terminada. No habréd ya ni nuevo
Libro ni nuevo profeta. El altimo profeta es asi un acto del pasado; ha sucumbido a la
historia. Para la profetologia chiita el ciclo de la profecia ha terminado, ciertamente,
pero ése fue el ciclo de lo que denomina "profecia legisladora". Lo que la sucede es algo
distinto, una profecia de cardcter puramente interior, esotérico, y que, para evitar
cualquier ambigiiedad, se designa con otro nombre, el de waldyat, término sobre el que
volveremos luego. La profetologia sunnita permanece cerrada sobre el pasado. La
profetologia chiita queda abierta hacia el futuro por su perspectiva esencialmente
escatologica. Hay también, sin duda, una escatologia sunnita, que se expresa en la
espera del Mahdi, pero ésta no forma un cuerpo orgénico con la profetologia, mientras
que en el chiismo, justamente por la imamologia, por la persona del Imam esperado, el
XII Imam, la escatologia forma cuerpo organicamente con la imamologia, que es una

pare esencial, fundamental, de la teologia y el pensamiento chiitas.

Asi como la manifestacion del Verus Propheta no se habia cerrado con la
desaparicién de Jests, sino que el pensamiento y la devocién permanecian orientados
hacia su manifestacion por venir, asi el pensamiento y la devocién del chiismo
duodecimano estan centrados en la parusia por venir del XII Imam. Y cuando vemos a
los pensadores chiitas mds profundos identificar la persona del XII Imam con el
Paraclito anunciado en el Evangelio de Juan, comprendemos que existe también un lazo
orgdnico entre la escatologia de las tres ramas de la tradiciéon abrahdmica y que seria

necesario que aprendiésemos por fin a ver las cosas en conjunto.

He aqui, yo creo, iluminado en alguna medida nuestro camino. Distingamos sus

etapas. Me gustaria, pues, precisar estos tres puntos:

1. La idea fundamental de la profetologia chiita, que nos permite ver cémo aflora la

persona y la necesidad del Imam a partir del fenémeno del Libro santo.

2. La idea de un doble ciclo de la religién profética, que nace de la relaciéon entre

profetologia e imamologia, indisociables una de otra.

3. La recapitulacién bajo el horizonte paraclético de la profetologia y la imamologia
chiitas, y el paso desde esta perspectiva al tema de la segunda charla: la profetologia

ismaili.



2. La idea fundamental de la profetologia chiita

En esta breve charla me es imposible ofrecer una visién histérica del chiismo, mas
atin cuanto que, a diferencia de los heresiégrafos sunnitas, pienso que el chiismo
imamita naci6 en vida del Profeta. Es lo que atestigua el compagnonnage de aquel que fue

a la vez su primo y su familiar mas intimo, 'Ali ibn Abi-Talib, el I Imam.

Este afirmé mds tarde con vehemencia que ni un solo versiculo del Corén habia sido
revelado sin que el Profeta se lo hiciera, primero, escribir con su propia mano Yy,
despusés, recitarlo para ensefiarle a continuacion el tafsir (la explicacion literal) y el ta wil
(la exégesis del sentido espiritual). El chiismo imamita considera que el legado de este
compagnonnage sagrado fue rechazado desde el dltimo suspiro del Profeta, y que el
islam sunnita mayoritario se ha embarcado desde entonces en la via que ha hecho de €l

aquello en lo que histéricamente se ha convertido.

Para comprender la idea fundamental del chiismo imamita, lo mejor es partir de lo
que tienen en comuin aquellos que el Coradn designa como los Ahl al-Kitib, es decir, las
comunidades del Libro, y que son las tres grandes ramas de la comunidad abrahdmica.
Lo que estas tres comunidades tienen en comun es la posesiéon de un Libro santo
revelado a un profeta y que les ha sido ensefiado por ese profeta. El asunto fundamental
sigue siendo comprender y hacer comprender (es esto lo que designa la palabra
"hermenéutica") el sentido verdadero de ese Libro. Para el imamismo, a ejemplo de
cualquier otra gnosis, ese sentido verdadero es el sentido espiritual. Comprenderlo
exige un cierto modo de ser. De entrada, el fenémeno del Libro santo plantea una
exigencia que pone en cuestién el modo de ser del hombre, y las tres comunidades del

Libro se han encontrado sucesivamente ante la misma dificultad que superar.



Esta dificultad consiste en que la gesta de los personajes relatada en el Libro santo debe
de tener un sentido diferente del que tendria si figurara simplemente en un libro
profano. El V Imam de los chiitas, Mohammad Bagqir (115/733), formul6 la situacién en
términos que habrian podido aceptar todos los buscadores del sentido espiritual de la
Biblia. "Si la revelacién del Corén -dijo- no tuviera sentido mas que para el hombre o el
grupo de hombres a los que unos u otros versiculos fueron revelados, todo el Libro
santo estaria ya muerto desde hace mucho tiempo. jPero no! El Libro santo nunca
muere. El sentido de sus versiculos se cumplird en los hombres del futuro como se

z "

cumpli6 en los del pasado. Y asi sera hasta el Ultimo Dia". El Imam desbarataba asi por
anticipado las trampas del historicismo a las que tanto han sucumbido en Occidente.
Ahora bien, ese sentido que no cesa de cumplirse de edad en edad, que determina

un plano de permanencia transhistérico, es el sentido oculto, interior, esotérico, en el
sentido etimolégico del término. La intelligentia spiritualis que postula la percepcién de
ese sentido espiritual permanente y siempre nuevo determina en el hombre una forma
de temporalidad propia que no es ya la temporalidad empirica cronolégica, que sitta y
fija el acontecimiento en el pasado. El acontecimiento es siempre inminente. Algunos de
nuestros pensadores chiitas han hablado de un tiempo sutil (latif), incluso hipersutil
(altaf), de un tiempo interior del microcosmos (zamdn anfosi), el tiempo del Malakiit que
es el mundo sutil del alma. Ese sentido esotérico hacia el que apunta la hermenéutica
chiita presenta una estructura mdas organica que el esquema de los cuatro sentidos
tradicionales de nuestra exégesis medieval. En efecto, ese sentido interior concierne a la
imamologia misma en sus relaciones todavia no desveladas con la cosmogonia, la
antropogonia, la escatologia, etc. En cada nivel hermenéutico tenemos a la vez un
contenido esotérico (bdtin) que descubrir y un ta wil que realizar. Es a esto a lo que invita
un célebre hadith del Profeta, que habla de las siete, e incluso de las setenta,
profundidades esotéricas del Cordn. El ta’wil consiste en reconducir una cosa a su
principio o arquetipo. Implica pues la idea de una marcha ascendente, anagégica. Como
tal, la hermenéutica es una andfora (el acto de subir). Se tiene asi, a partir del dato literal
aparente (zdhir), una anéfora de esa apariencia y un esotérico de ese exotérico. Se tiene
luego un esotérico de la anafora y una anafora de lo esotérico, para desembocar
finalmente en lo esotérico de lo esotérico (bitin al’-bitin). Por desgracia, no tengo tiempo
para ofrecer ejemplos de esta hermenéutica ascendente que, como filésofo, estimo de un

interés apasionante.

Debo limitarme a recordar este axioma de la profetologia: la misién del profeta esta
enfocada tinicamente a lo exotérico, al descenso (fanzil) de la Revelacién literal. Lo que
estd enfocado a lo esotérico es precisamente la misién del Imam, el Imamato, en virtud
del carisma que designa la palabra waldyat (dileccién o predilecciéon divina), término

cuyo alcance vamos a tratar de ver. La antropologia profética nos hace comprender la



reparticion de esa doble misién. Se puede representar el modo de ser del profeta
mediante tres circulos concéntricos. El circulo central representa la waldyat, ese carisma
de predileccién divina que ab initio sacraliza a la persona del profeta, haciendo de él un
wali, un Amigo de Dios, un Préximo a Dios. El segundo circulo que encierra a ese
circulo central representa la nobowwat, la vocacién y la misién profética. El circulo
exterior representa la risdlat, la mision del rasill, el profeta enviado como encargado de

revelar un nuevo Libro, una nueva Ley religiosa.



Este esquema permite comprender de entrada por qué tantas tradiciones chiitas repiten
que la waldyat es lo esotérico de la profecia. La misién profética, cualquiera que sea, se
sobreafiade a la waldyat, y es siempre temporal, mientras que la waldyat es perpetua. En
principio, todo nabi es, necesariamente, un wali, pero no todo walf es necesariamente un
nabi. La risaldt es como la corteza; la nobowwat es como la almendra; la waldyat es como el
aceite que la almendra contiene. De ahi la afirmacién de la preeminencia de la waldyat
sobre la mision profética. Segiin como se entienda lo que representa en la persona del
profeta el circulo central en relacién al circulo exterior, se podrd mantener la
superioridad del profeta sobre el Imam. Pero si se considera pura y simplemente la
superioridad de la waldyat como tal sobre la misién profética que la presupone, entonces
se manifestara la tendencia siempre latente a afirmar la superioridad del Imam sobre el
profeta. El chiismo imamita, asi como el ismailismo fatimida, se han esforzado en no
ceder a esta tendencia y mantener el equilibrio entre lo exotérico y lo esotérico. En
cambio, la idea de la superioridad del Imam sobre el profeta triunfa con el ismailismo
reformado de Alamut, triunfo que marca la ruptura del equilibrio en beneficio de lo
esotérico.

Esta antropologia justifica por si misma las categorias de profetas, divisiéon basada

en una gnoseologia profética. Segtin una larga tradicién que se remonta al VI Imam,
Ja'far Sadiq (765), estd el nabi sin mas, investido de una profecia de alguna manera
intransitiva. Estd el nabf que tiene la visién del Angel que le inspira, pero solamente en
suefios. Estas dos categorias concuerdan con los que serdn designados mas tarde Awliya,
"Amigos de Dios" (Dustin-e Khodi en persa), cuando, a partir del Islam, no se pueda
emplear ya el término nabi. Estas incluyen, como la waldyat, la idea de una profecia
secreta, esotérica (nobowwat bdtina). Estda también el nabi-morsal, enviado a una
comunidad, a una ciudad, a un pueblo, pero sin aportar una nueva shari’at. Este puede
tener la visién del Angel incluso en estado de vigilia. Los textos ponen como ejemplo el
caso de Jonds y de todos los profetas de Israel que vivieron bajo la ley de Moisés. Esta
finalmente el nabf rasill, que es enviado para revelar a los hombres un nuevo Libro, una
nueva shari’at. En este caso, la misiéon profética toma el nombre técnico de "profecia

legisladora".

Y es de este teologumenon de donde veremos surgir la idea de un ciclo que se sitta
en la prolongaciéon de la profetologia judeocristiana del Verus Propheta. Los tedlogos
chiitas hablan en general de seis grandes profetas que han marcado los periodos del
ciclo de la profecia. Son el propio Adén, como protoprofeta, Noé, Abraham, Moisés,
Jests y Mohammad, que es el "Sello de los Profetas". Algunos afiaden el nombre de
David, porque consideran su salterio como un libro aparte. Evoquemos rapidamente de
paso la profética judeo-cristiana entre los ebonitas, la "hebdémada del Misterio", los

siete que fueron la manifestacién de un Christus aeternus: Enoc, Noé, Abraham, Isaac,



Jacob, Moisés, Jestis. Son los siete pilares del mundo, los siete pastores, y si se cuenta al
Adan-Cristo del que son manifestacién, los ocho Cristos de entre los hombres (octo
Christos hominum, en San Jerénimo), mencionados por el profeta Miqueas. Por su parte,
el maniqueismo profesa una sucesién andloga, incorporando figuras extrafias al

profetismo semitico: Adan, Set, Noé, Jests, Buda, Zoroastro y Mani.

No puedo ceder aqui a la tentacién comparativa; tenemos que concentrarnos en la
manera en que la figura del Imam surgi6é del esquema de la profetologia chiita. El ciclo

profético estd cerrado. Mohammad fue el lugar de reposo del Verus Propheta.

Pero ni el chiismo duodecimano ni el ismaili pueden aceptar pura y simplemente
esta clausura que sienten como un drama para la humanidad. Pues todo el mundo esté4
de acuerdo en la necesidad de los profetas. ;Qué puede suceder si ha venido ya el
ultimo profeta? El profeta no es alguien que predice el futuro, sino el inspirado que
profiere el verbo de lo invisible, el ser sobrehumano al que la inspiracién divina instaura
como mediador entre la divinidad incognoscible y la ignorancia o la impotencia de los
hombres. Por su mediaciéon el Deus absconditus deviene Deus revelatus. La idea chiita,
surgida, lo acabo de sefialar, en vida misma del Profeta, subraya el aspecto tragico de la
situacion. Si desde siempre la humanidad ha tenido necesidad de profetas para
sobrevivir a su destino, ;qué puede suceder si ya no hay profeta que esperar, si no
queda nada que aguardar? Consecuentemente, el Libro que fue revelado desde el Cielo
al dltimo Profeta no es un libro como los demds, cuyo significado se limite a la
literalidad aparente. Citaba hace un momento a este respecto unas palabras decisivas
del V Imam. Pero no se explora ni se reconstruyen las profundidades ocultas del Verbo
divino con ayuda de silogismos. El conocimiento no puede ser transmitido mas que por
"aquellos que saben". Sélo con esta condicién podra ir amplificindose siempre. En
resumen, la realidad integral de la Revelacion coranica, que implica a la vez lo exotérico

y lo esotérico, supone un "Mantenedor del Libro" (Qayyim al-Qorin).

Este "Mantenedor del Libro", este guia que conduce al sentido espiritual del Libro y
que lo mantiene vivo hasta el Ultimo Dia, es el Imam (en el sentido chiita de la palabra,
que no se debe confundir con el imam que se ocupa de una mezquita). El Imam es el
sucesor del Profeta que sacraliza el carisma de la waldyat, que, como ya hemos dicho, es
lo esotérico de la profecia: es al-amr al-bitina, la res esoterica, y tocamos aqui lo que
constituye la diferencia radical con respecto al islam sunnita. La palabra waldyat significa
propiamente "dileccién", "amistad" (el persa dilsti). Se empareja con mucha frecuencia
con la palabra mahabbat, que significa igualmente "amistad", "amor". Juntos, los dos
términos dan al imamismo el sentido de una religion de amor. El wali, el Amigo

investido con la waldyat, debe ser comprendido a la vez en el sentido activo y en el



sentido pasivo de la palabra. Es aquel que ama y que es amado. Cuando se habla de la
waldyat de los imames se designa el amor, la predileccién de que son objeto por parte de
Dios. Desde la perspectiva de sus fieles, el término los designa en tanto que polarizan la
devocién de amor de dichos fieles. La waldyat hacia el Imam es una participacién en la
waldyat divina de la que el Imam es eternamente objeto (todos participan asi de la
cualificacion de Amigos de Dios. Sefialemos de paso que esta denominacién se
encuentra también entre los misticos de la escuela renana en el siglo XIV (los
Gottesfreunde). Su fundamento metafisico se nos mostrard enseguida; como tal, la
waldyat del Imam se reviste entonces de un sentido y de una funcién césmicas que la
diferencian de su acepcién corriente en el sufismo, donde la palabra se vocaliza en
general como wildyat y se refiere a los estados subjetivos del mistico. Pero es inadecuado
traducir la palabra wali, plural awliyi, por el término "santos", como se hace con

demasiada frecuencia.

En resumen, el Imam es para la comunidad imamita lo que es el corazén para el
microcosmos humano, no el 6rgano de carne, por supuesto, sino lo que nuestros autores
designan como el cuerpo sutil de luz que es la morada permanente del alma, el trono en
que ésta se instala. El corazon es en el microcosmos el jefe y el Imam de las facultades de

percepcion espiritual.

De ahi que haya un intercambio perpetuo entre lo que los pensadores chiitas
afirman respecto del papel del Imam en la comunidad y respecto de lo que sucede en el
interior de cada individualidad espiritual. Es ahi, en el nivel de esa interiorizacion,
donde comprendemos cémo el Imam es el iluminador, aquel que salva alumbrando en
el corazén del hombre la llama del conocimiento perfecto, lo mismo que Cristo en la

profetologia judeocristiana.

Vemos asi la diferencia radical respecto de la concepciéon sunnita del califato.
Aungque el sunnismo emplee el término "imam", se trata tinicamente de la persona de un
jefe temporal como principio del orden social y politico; su funcién estd enfocada
esencialmente a la consideracién de las cosas temporales y las necesidades sociales. Por
lo que no es en absoluto necesario que sea, como exige el concepto chiita del Imam, un
"impecable”, un "inmaculado" (el término ma’'siim es el equivalente perfecto del
dnamdrtétos de la profetologia judeocristiana). La existencia del imam en el sentido
sunnita no se impone de forma necesaria, y, en definitiva, puede ser objeto de una
eleccién expresada en un consenso. En cambio, la idea chiita inviste al Imam de una

dignidad sacra y de una funcién metafisica. La idea de que el Imam pueda ser elegido



por los hombres seria tan ridicula como la idea de que se pueda elegir a un profeta. El
carisma no depende de la eleccién de los hombres. Incluso reducido a la clandestinidad,
incluso en la invisibilidad (como actualmente el XII Imam), el Imam sigue siendo el
Imam. Como "Mantenedor del Libro", estd investido de una ciencia divinamente
inspirada. El Coradn es el Imam silencioso. El Imam es el Cordn que habla, el Verbo

interior que enuncia el sentido secreto del Libro en el corazén de su fiel.

Demos pues un paso mds en compariia de nuestros pensadores chiitas, Molla Sadra
Shirazi, Qazi Sa'idd Qommi, hasta el siglo XVII. Porque ellos no separaron jamaés la
investigacion filoséfica y la meditaciéon teoldgica, porque para ellos el Angel del
conocimiento es el mismo que el Angel de la revelacion, el Angel que inspira tanto a los
profetas como a los fil6sofos (situacion que tal vez nosotros hemos olvidado desde hace
mucho tiempo en Occidente), nuestros pensadores chiitas han sabido clarificar el
fundamento metafisico de la profetologia y de la imamologia. Ya las tradiciones (los
hadith) que se remontan a los Imames enuncian explicitamente la idea de una "Luz
mohammadi" creada primordialmente. La idea se amplificara en la de una "Realidad
profética eterna", que connota, ciertamente, la idea de un Logos divino, pero, dicho con
mayor exactitud, la idea de un pleroma divino constituido eternamente por Catorce
entidades de luz, cuyas manifestaciones teofdnicas, pero no su encarnacién, son las
personas terrenales de los "Catorce Inmaculados". Por la idea de esta Luz se constituye
lo que en la teologia chiita corresponde al Verus Propheta de la profetologia
judeocristiana, pero, simultdineamente, en virtud de la percepcién chiita original de las
cosas, esa idea une indisociablemente la profetologia y la imamologia y, por tanto, lo
exotérico y lo esotérico. Es esta unién indisociable la que determina que el chiismo sea
la gnosis isldmica por excelencia, hasta el punto que en las demds regiones no chiitas de
esta misma gnosis se tiene la impresiéon de una imamologia que ya no se atreve a decir

su nombre.



3. Profetologia e imamologia

La "Realidad profética metafisica", el pleroma de gloria, implica un doble aspecto,
una doble "dimension", si se puede decir asi, y, por consiguiente, postula una doble
manifestacion. Implica una dimensién exotérica o ad extra, que tiene su manifestacién en
la persona del profeta, y una dimension esotérica manifestada en la persona de cada
uno de los Doce Imames, que juntos constituyen una sola y misma esencia, sin
confusién de personas. Juntas, las personas de luz que se denominan en este mundo los
"Catorce Inmaculados”, a saber, el Profeta, su hija Fitima y los Doce Imames, configuran
el pleroma de luz de la profecia eterna. En su efimera manifestacion terrenal, los Doce
fueron sucesivamente los "Mantenedores del Libro", iniciando a sus discipulos en su
sentido integral. El conjunto de su ensefianza forma un corpus de mas de cien

volimenes en la tltima ediciéon de Teheran.

Esta doble dimensién de la Realidad metafisica mohammadi implica por tanto un
lado vuelto hacia las criaturas y un lado vuelto hacia la Presencia divina. El primero es
su lado exterior; tipifica la misién profética. El segundo es su lado interior; tipifica la
waldyat, el carisma de los Imames, y por ellos el carisma de todos aquellos que son
designados Amigos o Amados de Dios. De nuevo constatamos aqui por qué la waldyat
significa lo esotérico de la profecia y del mensaje profético y, al mismo tiempo también,
por qué la luz de la profecia y la luz de la waldyat son dos luces que no forman més que
una; Fatima, la hija del Profeta, origen del linaje de los Imames, es la "confluencia de
esas dos luces" (Majma’ al-niirayn). Son palabras del Profeta con frecuencia repetidas:
"Yo y Ali somos una sola Luz", lo que significa que cada uno de los dos nombres, el del
nabi y el del Imdm, s6lo adquiere realidad por el otro, en su simultaneidad. Son una bi-
unidad, un unus-ambo, lo mismo que zdhir y bitin, tanzil y ta’wil, son dos aspectos

complementarios del sentido integral del Libro.

Los Doce Imames tienen su manifestacién en los diferentes planos cosmolégicos de
la manifestacion del ser, lo mismo que se manifestaron en este mundo en el curso de los
tres primeros siglos de la Hégira (siglos VII-X) y que se habian manifestado con cada
profeta anterior. Cada uno de los grandes profetas enumerados anteriormente tuvo sus
doce Imames. También Cristo tuvo sus doce Imames (que no hay que confundir con los
doce apostoles, sino que corresponden a los obispos de Jerusalén, sucesores de Santiago,
el "hermano del Sefior"). En cuanto al ntimero doce, es la expresién aritmosoéfica de una
ley del ser, de un ritmo fundamental tal como lo percibe la visién chiita duodecimana
del mundo. Ese ntimero cifra la norma interior de una totalidad perfecta, acabada, un

"pleroma", que se ilustra remitiendo el niimero doce de los Imames a los doce signos del



zodiaco, a los doce principes de las tribus de Israel, a las doce fuentes que Moisés hizo
brotar de la roca, a las doce horas del dia y de la noche, etc. Ademas, varias veces, el
profeta del Islam declaré: "Los Imames después de mi serdn en ntimero de doce". El
duodécimo serd el Imam de la Resurreccion (Qa'im al-Qiyamat),el "Mahdi", término que

se puede traducir por el "bien guiado" o por "aquel por el que uno se guia".

El teologumenon de la Realidad profética eterna fructifica en dos aspectos: preserva
la atestacién del Unico (el tawhid) de la doble trampa del antropomorfismo y del
agnosticismo, y fundamenta la manifestacién en este mundo del doble ciclo de la

profecia y la waldyat.



En cuanto al primer aspecto, hay que darse cuenta de que la teologia chiita es
rigurosamente apofética (no admite mas que el tanzih, la via negationis). Ningtin nombre
ni atributo pueden ser conferidos a la Esencia divina, incognoscible e inaccesible. Pero
precisamente el Deus absconditus inaccesible se revela en el nivel de la teofania
primordial que es la Luz mohammadyi, el pleroma de los Catorce Inmaculados. A falta
de esta teofania, el monoteismo cae en la idolatria metafisica, o bien en la alegoria, que,
por horror racionalista hacia la imagen antropomérfica, vacia de su sentido el texto
revelado. En términos chiitas, todos los nombres, atributos y cualificaciones
supuestamente tefiidos de antropomorfismo se refieren no al fondo de la Esencia divina,
al Deus absconditus, sino a las personas teofanicas del pleroma de Luz primordial,
manifestaciones de un mismo Verbo divino. Es en el nivel de esta teofania primordial
donde se constituyen y donde tienen sentido nuestros conceptos positivos de Dios (los
propios de la teologia afirmativa). Eso es lo que repiten incansablemente numerosas
tradiciones que se remontan a los Imames, por ejemplo, ésta del V Imam dirigiéndose a
su famulus Jabir: "Nosotros, los Doce, somos esos conceptos positivos. Nosotros somos la
Mano de Dios, su costado, su lengua, su imperativo, su decisién, su conocimiento, su
verdad. Nosotros somos el Rostro de Dios que esta vuelto hacia el mundo terrenal, entre
vosotros". O también: "Nosotros somos el Rostro de Dios (el del Dios revelatus). Somos
los templarios del Misterio divino. Somos la mina de la Revelaciéon. En nosotros esté el
significado del ta wil (es decir, el sentido esotérico de la Revelacién)". Es ese misterio de
la teofania primordial lo que hace decir al Shaykh Ahmad Ahsa't: "Es hacia esa Esencia
inaccesible hacia donde el hombre se vuelve, aunque jamas la pueda encontrar; y, sin
embargo, no deja de encontrarla, aunque permanezca inaccesible a él para siempre".

El misterio de la teofania primordial segtin la concepcién chiita nos remite pues a

un acontecimiento que es como una antropomorfosis eterna "en el Cielo"; es el misterio
del Antropos celestial, que habria que comentar refiriéndose a los libros de Enoc, al libro
de la Ascensién de Isaias y a todos los textos relacionados. El descenso a este mundo de
la Luz mohammadi de profeta en profeta, no serd nunca una encarnacién, ni nada que
pueda recordar al paulinismo. Si es cierto que la imamologia chiita asume una funcién
andloga a la cristologia, hay que precisar al menos que se tratard mas bien de una
cristologia de tipo angelomorfico (Engelchristologie), tal como se encuentra en el

cristianismo primitivo.

Es esto lo que hace aparecer el segundo aspecto en el que fructifica el teologumenon de
la Luz mohammadyi, el de su descenso a este mundo. La sobrehumanidad del Logos
mohammadi o de la Luz mohammadi, la de los Catorce Inmaculados, preexiste
eternamente en la humanidad addmica. Cuando el Creador cre6 a Adan, amasd una
parte de esa Luz con la arcilla de 'Illiytin (el grado més alto del Paraiso), y esa substancia
de luz fue incorporada a la substancia de Addn, como primero de los profetas. Es asi la

dimensioén divina (el lahiit) que, en el ser de cada profeta, duplica la dimensién humana



y creatural (el nasiit), sin que haya jamds entre una y otra nada semejante a una unién
hipostatica. Por la primera, los profetas reciben de Dios; por la segunda, comunican a y
con los hombres. Esta substancia de Luz se transmite luego de periodo en periodo, de
profeta en profeta, hasta aquel que fuera el abuelo comun del profeta del islam y de su
primer Imam, 'Abdol-Mottalib, a partir del cual se escinde para manifestarse en dos
personas distintas: en la persona del profeta como Sello de la profecia, y en la persona

del Imam como sello de la waldyat.

Este es también el significado de las palabras del Profeta: «'Alf (es decir, el Imam) ha
sido misionado secretamente con cada profeta antes de mi. Conmigo lo ha sido
publicamente». Estas palabras apuntan, pues, en realidad, a la idea de un Imam eterno,
que se corresponde con el Christus aeternus de la profetologia judeocristiana del Verus
Propheta. (Recordemos que el ismailismo reconoce en Melquisedec al Imam de los tres

primeros periodos del ciclo de la profecia).

Por supuesto, la transmisién de esta Luz no responde a la fisiologfa del organismo
tisico; debe ser comprendida en el nivel de lo que implica la idea del cuerpo sutil de luz
pura, digamos también caro spiritualis. Por eso, no es su sola descendencia carnal a partir
del Profeta (o de uno de los siete grandes profetas) lo que sacraliza a los doce Imames.
Su parentesco terrenal no es més que el signo de su parentesco pleromédtico. No es
simplemente por pertenecer a la familia del Profeta por lo que fueron los Imames (ha
habido decenas de miles de Imadm-zideh aparte de los doce Imames); sino que, al revés,
es por haber sido Imames ab origine, en el pleroma, por lo que debian ser en este mundo

la descendencia y los sucesores del Profeta.

El teologumenon del descenso de la Luz mohammadi a este mundo determina,
hemos dicho, la idea del ciclo de la waldyat que sucede al ciclo de la nobowwat, por tanto
una periodizacion de las edades del mundo que concierne no a la historia empirica
exterior (pues entonces su evidencia se impondria a todos), sino a la historia interior del
alma, a su hierohistoria. Un largo relato, que se remonta al I Imam por mediacién del
VI, formula esta idea de una manera sorprendente, refiriéndola al pleroma de los Doce.
Esta tradiciéon nos muestra la luz de la profecia, por tanto del exoterismo, progresando a
través de doce Velos de luz hasta la maduracién perfecta y el surgimiento de la waldyat
como lo esotérico de la profecia. Esos doce Velos de luz son los Doce Imames y sus doce
universos respectivos. Son designados también como "milenarios", lo que no tiene en
absoluto el sentido de una cronologia aritmética, sino que equivale a un Aion (Eén)
gnostico, un saeculum intelligibile. La Luz mohammadi progresa de velo en velo
integrando en si misma lo esotérico tipificado por cada uno de los doce Velos de luz. Lo

sorprendente, pero en lo que por desgracia no tengo tiempo de insistir, es que esta



periodizacién sobre un ritmo de doce concuerda con la cosmogonia zoroastriana
ritmada, igualmente, sobre doce milenarios. Por otra parte, no es el tinico ejemplo que
nos lleva a encontrar en la teologia del Iran chiita las huellas de la teologia zoroastriana

de la antigua Persia.

Esta periodizacion de las edades del mundo no responde, por supuesto, a ninguna
percepcion empirica. Lejos de ello, precede y condiciona toda percepcién empirica. Es la
Imago a priori lo que permite dar una configuraciéon a algo como una historia. La
configuracién chiita de la historia sacra se expresa en la idea de un doble ciclo. El ciclo
de la profecia esta cerrado, eso estéd claro. Todo el mundo en el islam estd de acuerdo en
este punto. El sunnismo se queda en esa afirmacion, y es volviéndose de alguna manera
hacia el pasado como el creyente recibe el mensaje del tltimo profeta. Para el chiismo,
tanto imamita como ismaili, el ciclo de la profecia que esta cerrado es el ciclo de la
profecia legisladora. Pero con esa clausura comienza algo nuevo, tan nuevo que
prolongando la vocacién espiritual de los antiguos profetas no enviados, este nuevo

ciclo no puede ya llevar su nombre, hemos dicho, para evitar cualquier ambigiiedad.



Este nuevo ciclo recibe el nombre de "ciclo de la waldyat”, el ciclo de la iniciacién
espiritual, el ciclo de esos Amigos de Dios que en sentido estricto son sélo los Imames,
pero que, en sentido amplio, son todos aquéllos a los que engloba su waliyat. Asi pues,
el chiismo mantiene la conciencia abierta sobre el futuro. Algo esencial se debe esperar
todavia. Adn no esta todo consumado. Ese algo que se espera es la parusia del XII
Imam, el Imam "actualmente oculto a los sentidos pero presente en el corazén de sus
fieles". Manteniéndose en esta espera escatoldgica, como lo estuvo la conciencia cristiana
primitiva, como lo estéd todavia la espiritualidad judia, el chiismo escapa a los peligros
de la historia, dicho mds exactamente, a lo que nosotros hoy llamamos historicismo. As{
como el Profeta fue el "Sello de la profecia legisladora", asi el Imamato mohammadi es
el Sello de la waldyat, como esotérico de la profecia, en la doble persona del I Imam
como Sello de la waldyat universal y del XII Imam como Sello de la waldyat particular del
ciclo de la waldyat.

La misteriosa persona del XII Imam polariza la vida especulativa y la espiritualidad

mas profunda del imamismo duodecimano. No se puede hablar de ello mas que con
una extrema discrecién, aunque los relatos que se refieren a él hayan dado lugar a
extensas obras. El XII Imam estd presente a la vez al pasado y al futuro. Nifio de cinco
afos, desaparecié misteriosamente cuando su joven padre, el XI Imam, Hasan 'Askari,
dej6é este mundo (260/873). Comenzé entonces el periodo que se denomina de la
"Ocultaciéon menor", durante el cual el Imam sélo fue visible para algunos intimos.
Después, su cuarto delegado recibi6 de él la orden de no designar sucesor mediante una
patética carta en la que el Imam anunciaba que ya no seria visible hasta la hora de su
parusia, y que quien apelara a él para una accién publica serfa eo ipso un impostor.

Comenz6 entonces el periodo de la "Ocultacién mayor" (329/940).

Estamos pues, ante un periodo de mas de diez siglos en los que el XII Imam, el
Imam esperado, el Deseado, es en persona la historia misma de la conciencia chiita.
Aqui debemos precavernos contra el falso dilema con el que nuestra rutina occidental
tiene la costumbre de tropezar preguntando: ;mito o historia? La hagiografia o la
hierologia del XII Imam no es ni mito ni historia. Seria absurdo, pues, hablar de
"desmitologizacién”, y no hay lugar a ello. Nos es necesario reaprender a considerar la
realidad plenaria de acontecimientos que sin embargo no suceden en nuestro mundo
empirico, al que reservamos de manera abusiva el privilegio de ser acontecimientos
reales. La hagiografia del XII Imam est4 todavia inacabada; llena todo el tiempo de su
Ocultacién; sus acontecimientos son multiples. Es una historia que sucede en el Malakiit,
en el mundo del alma que el hombre encuentra en el interior de si mismo. Es una
historia que tiene la virtud de arrancar a sus fieles a lo que nosotros llamamos
cominmente la historia. Sin duda, durante el tiempo de la Gran Ocultacién, el Imam no

es visible mas que en suefios; lo es a veces también en estado de vigilia, pero entonces



aquel que ha tenido ese privilegio no tiene conciencia de su experiencia sino a posteriori,
y nunca puede aprovecharse de ello para proclamar un mensaje de orden temporal.
Hacerlo seria eo ipso ponerse la méscara de la impostura. No se hace historia en el
sentido ordinario de la palabra con visiones teofdnicas, pues éstas transfieren por si
mismas a otro mundo. Esa es la "dimension escatolégica”, y ésta no se realiza en acto
mdés que por una experiencia visionaria o littirgica; es, en cada ocasién, una anticipacién

nueva.



El profeta Mohammad habia anunciado varias veces: "Si a este mundo no le quedara
mds que un solo dia de duracién, Dios alargaria ese dia hasta hacer aparecer un hombre
de mi descendencia cuyo nombre serfa mi nombre. El llenara de paz y justicia una tierra
que hasta entonces habra estado llena de violencia y tirania. El combatira por el ta'wil (la
reconduccion al sentido espiritual) igual que yo mismo he combatido por el tanzil (el
descenso de la Revelacion en su sentido literal)". El dia que Dios alarga hasta el
advenimiento del XII Imam es precisamente, para el fiel chiita, el tiempo que vivimos
ahora. Es el periodo de la Gran Ocultacién (ghaybat), que preserva a la imamologia de la
caida en la historia, es decir, de ser puesta en el pasado. Y es necesaria, puesto que
solamente doce Imames cubre el ciclo de la waldyat.

El tiempo del Imam oculto es un tiempo intermedio "entre los tiempos" (lo mismo

que el mundo sutil, el mundo imaginal, es intermedio entre lo inteligible y lo sensible).
Su historia, su hierohistoria mas bien, en la conciencia de sus fieles, es la maduraciéon de
este "entretiempo" hasta la mutacion del tiempo en otro tiempo, el tiempo de la
eternidad. Por eso no es en el tiempo de este mundo cuando se tiene la visién del Imam.
El visionario se encuentra entonces "entre los tiempos". En la persona del XII Imam, que
no traera un nuevo Libro, una nuevas Ley, sino el sentido oculto de todo lo que le ha
precedido, se puede decir que el chiismo ha presentido el misterio mds profundo de la
historia humana, porque ese misterio no puede estar encerrado en los limites de ésta. Lo
ha presentido de la misma manera que lo presintié el zoroastrismo en la persona del
Saoshyant; el budismo mahayana en la persona del Buda futuro, el Buda Maitreya; todo
el profetismo judio en la persona del Rey Mesias; y la conciencia escatolégica del
cristianismo primitivo como la de los joaquimitas que anunciaban en el siglo XIII la

proximidad del reinado del Espiritu Santo, el Evangelio eterno.

La parusia del XII Imam debe comprenderse a la manera en que el cristianismo
escatolégico hablaba de caro spiritualis Christi. Evitese, pues, a este respecto la palabra
"docetismo" o, méas bien, apréndase a considerar el docetismo como la primera critica
pertinente al conocimiento teolégico como tal. Caro spiritualis no quiere decir ni
fantasma ni fantasia. Es paraddjico que en nuestros dias cueste méds comprender esto
que comprender las ideologias postcristianas. A diferencia de éstas, toda aparicién del
Imam es el signo de una renovacién del hombre. Ese mismo es el sentido profundo que
los teésofos misticos del chiismo dan a la ghaybat, a la ocultacién del Imam. Si el Imam
estd actualmente oculto, es porque los hombres se han vuelto incapaces de verlo. La
parusia no es un acontecimiento que surgird de improviso un buen dia. Es algo que
madura lentamente, dia a dia, en la conciencia de los fieles del Imam. Esos fieles son
quienes anticipan la acciéon de aquellos que en el dia de la parusia serdn los
"compafieros del Imam". "Ser compafiero del Imam" es una aspiraciéon chiita que

coincide, de forma sorprendente, con la aspiraciéon de los creyentes zoroastrianos de la



antigua Persia: ser "compafieros del Saoshyant". La aspiracién a este compagnonnage
desarroll6, tanto en el antiguo Irdn zoroastriano como en el Irdn chiita, la ética de una

caballeria espiritual que lleva en si misma la salvacién del futuro.

He intentado describir con una concisién quizd abrumadora lo que significa la
profetologia chiita tanto para el pensamiento filoséfico como para la vida espiritual de

la comunidad chiita.



Quisiera cerrar la charla con una evocacién que corroborara las conexiones que he
tratado de sugerir entre las formas espirituales que se encuentran en las tres grandes
familias de la tradicién abrahdmica. Evocaré, pues, para concluir, la identificaciéon
expresamente afirmada por numerosos pensadores chiitas entre el XII Imam vy el
Paréclito anunciado en el Evangelio de Juan.

4. El horizonte paraclético de la profetologia chiita’

El poco tiempo de que disponemos no nos permite, tampoco aqui, mas que recordar
y sugerir. Estd en primer lugar el gran numero de textos reunidos en la gran
enciclopedia de las tradiciones chiitas titulada EI océano de las luces y elaborada en el
siglo XVII por el te6logo de Ispahan Mohammad Baqir Majlisi. Son testimonios sacados
de la Biblia, Antiguo y Nuevo Testamento, cuyo agrupamiento responde a una intencién
precisa: justificar una profetologia que retoma a grandes rasgos, como hemos sefialado,
la idea del Verus Propheta profesada por el judeocristianismo primitivo. El propésito es
inicialmente fundamentar la identificacién del Paraclito con la persona del Profeta
Mohammad. Sabemos que ya Mani, el profeta del maniqueismo, habia sido identificado
por sus fieles con el Paraclito. Pero por este agrupamiento de textos se realiza en el
pensamiento chiita el traslado de esta identificacién al XII Imam. La transicién esta
preparada por sermones extraordinarios que la gnosis chiita atribuye al I Imam, y en los
que éste declara, por ejemplo: "Yo soy aquel que en el Evangelio es llamado Elias", o

también: "Yo soy el segundo Cristo".

El tema encuentra su amplificacién mayor en la monumental obra de un shaykh
chiita irani que vivié a principios de este siglo (Shaykh 'Ali Akbar Nahavandi) y que
conocfa tanto la literatura zoroastriana como el conjunto de la Biblia, que lefa en una
traduccién persa de la Sociedad Biblica. El shaykh distingue una doble epifania del
Pardclito anunciado en el Evangelio: la primera en la persona del Profeta, mensajero d la
shari’at eterna. La segunda en la persona del XII Imam, mensajero del ta'wil. Es
sumamente sorprendente observar cémo un tedlogo chiita trabaja sobre el Evangelio de
Juan y sobre el capitulo 12 del Apocalipsis. Seria deseable que nuestros estudios

teologicos de Occidente no siguiesen ignorando este hecho.

Pero hay todavia mas. Podemos constatar este horizonte paraclético de la
profetologia chiita a lo largo de los siglos. No citaré mas que algunos ejemplos. Lo

encontramos en el siglo XII en Sohravardj, el joven e intrépido shaykh que fue en el Irdn

2 Para un estudio mas detallado de este punto, véase H. Corbin, "L'ldée du Paraclet en
philosophie iranienne", en Face de Dieu, face de 'homme, Flammarion, Paris, 1983, pp. 311-
358. (N. de los T)



islamico el resurrector de la filosofia de la Luz profesada por los sabios de la antigua
Persia. Su influencia se ha hecho sentir hasta nuestros dias en los pensadores iranies. En
el siglo XIV, un teésofo mistico de primera importancia, Haydar Amoli (de Amol, en las
orillas del mar Caspio), cuya obra muestra bajo una luz nueva el nexo entre el chiismo y
el sufismo, escribe textualmente lo siguiente: "Aquél que los cristianos llaman el

Paraclito es aquel que nosotros, chiitas, llamamos el Imam esperado (el XII Imam)".



En el siglo XV, otro gran te6sofo imamita duodecimano, Ibn Abi Jomhtir, afirma
explicitamente que la promesa del Paraclito anunciada en el Evangelio de Juan se refiere
a la parusia del XII Imam que debe aportar el ta wil (el sentido espiritual) de las
revelaciones divinas. Por otra parte, en el siglo XVII, Qotboddin Ashkevari, discipulo de
Mir Damad, el gran maestro de pensamiento de la escuela de Ispahén, identifica
explicitamente al XII Imam con el Saoshyant de la soteriologia zoroastriana. El chiismo
irani nos presenta aqui, en sus mds grandes pensadores, no un sincretismo facil, sino un
fenémeno especular en el que las grandes figuras de la dramaturgia profética y
soteriolégica se reflejan unas a otras.

Un dltimo rasgo. Todavia en el siglo XIX, un teésofo imamita irani, Ja'far Kashfi,

desarrolla alrededor de un sermén del I Imam una extraordinaria epopeya de la
Inteligencia, el Nous-Logos, a la que se opone una contraepopeya ahrimaniana de la
nesciencia, la agnosia. El drama llega a su desenlace con la manifestacién del XII Imam,
cima y culminacién de una periodizacién de las edades del mundo cuyas analogias
entre los joaquimitas y los filésofos que sufrieron su influencia, hasta Schelling y

Berdiaev, deberiamos considerar.

El sentimiento patético de esta dramaturgia c6smica lo volvemos a encontrar en la
profetologia ismaili, a la que estara dedicada nuestra préxima conferencia. Ciertamente,
el ethos dominante de la conciencia chiita puede parecernos de un pesimismo profundo,
pero corrijamos inmediatamente, pues se trata de un pesimismo que nunca desespera,

un pesimismo que confia: desperatio fiducialis, decia nuestro Lutero.

Teherédn, 7 de enero de 1975.



I
La profetologia ismaili

1. Chiismo duodecimano y chiismo ismaili

Nuestra primera conferencia ha estado dedicada a una de las dos formas principales
del islam chiita, a saber, el imamismo duodecimano o chiismo de los Doce Imames. Hoy
hablaremos de la profetologia profesada por la otra de esas dos grandes familias chiitas,
a saber, el ismailismo. Este debe su nombre no a Ismael, hijo de Abraham, sino al Imam
Isma'l, hijo del VI Imam, Ja'far Sadiq. Las afinidades entre las dos familias chiitas son,
por supuesto, estrechas. La profetologia y la imamologia de una y otra estan centradas
en la idea del Verus Propheta, cuyas huellas precisas en la profetologia del chiismo
duodecimano ya hemos sefialado. Ademas, hasta el VI Imam, Ja'far Sadiq (m. 765), una
de las grandes figuras de la imamologia, el linaje im&mico, y con él el corpus de las
tradiciones, es el mismo para las dos grandes familias del chiismo. Es a partir de la
sucesion del VI Imam cuando se manifiesta el ritmo diferente que regula sus respectivas
visiones del mundo: entre los imamitas predomina la ley del ntimero doce; entre los
ismailies la ley del numero siete. Estd, sin duda, el aspecto temporal de los
acontecimientos, que recordaré muy brevemente, pero que depende, en realidad, de
una exigencia interior que regula la arquitectura del edificio doctrinal y determina la

perspectiva de la vida espiritual.

En cuanto al aspecto temporal, recordaré en primer lugar los tinicos nombres
legitimos bajo los que la sodalidad ismaili acepta que se la designe. Esta el nombre de
"septimanos”, que remite a una imamologia que considera por grupos de siete o
héptadas el linaje de los Imames que se suceden unos a otros. Estd el nombre de
"batinies", literalmente los "esoteristas", que califica con toda justicia a los gnésticos que
profesan que todo contenido exterior o exotérico (zdhir) tiene un sentido interior o
esotérico (bdtin). Estd, por dltimo, o mdas bien ante todo, la denominacién de
"ismailismo", que se vincula al VII Imam, el Imam Isma'il, hijo del Imam Ja'far Sadiq. La
desgracia quiso que Isma'll muriera antes que su padre y que el Imam Ja'far remitiera la
sucesién imamica no al hijo, sino al hermano de Isma'l, el Imam Miisa Kézem, al que
los chiitas duodecimanos consideran el VII Imam, mientras que los ismailies remiten su
juramento de fidelidad al Imam Mohammad, hijo de Isma'il. Por tanto, no confundamos
ismaelitas e ismailies. Cuando decimos ismailies, la palabra remite no a Ismael, hijo de
Abraham, sino a Isma'il, hijo del Imam Ja'far, por cuya causa sus fieles mostraron una

devocion sin limites.



La muerte prematura del Imam Isma'il marcé la entrada del imamato ismaili en una
clandestinidad que no hay que confundir con la ocultacién del XII Imam, tal como la
concibe el chiismo duodecimano. Esta clandestinidad duré hasta el advenimiento
triunfal de la dinastia fatimida en El Cairo en 297/909, con el Imam 'Obaydallah. El
linaje de los imames fatimidas se perpettia durante mas de dos siglos. Esta marcado por

grandes nombres y grandes episodios.



Recordaremos tan sélo dos nombres: el del VI Imam fatimida, al' Hakim bi-Amrillah
(muerto a los 36 afios en 411/1021), que esté en el origen del movimiento y la religién
de los drusos, y el del VIII Imam fatimida, al-Monstansir bi'l-l1dh, cuya muerte en
487/1094 supuso la escisiéon de la comunidad ismaili en dos grandes ramas, una fiel al
Imam Nizar, la otra al Imam Mosta'li (los dos hijos de al-Mostansir). Esta divisién
deplorable se ha perpetuado hasta nuestros dias. Ahora bien, unos cinco afios antes de
la muerte de al-Mostansir (en 1090) Hasan Sabbah habia erigido la fortaleza de Alamut,
en el noroeste de Iran, como ciudadela ismaili. Ese fue el lugar de refugio donde, segtin
la tradicién ismaili, algunos adeptos intrépidos pudieron trasladar clandestinamente al
nieto del Imam Nizar, asesinado en El Cairo. Asi se pudo perpetuar el linaje imdmico
legitimo.

Mientras que la antigua dawat fatimida debia perder a su Imam con la desapariciéon
del joven hijo (al-Tayyib) del Gltimo fatimida (el Imam al-Amir en 524/1130), y
practicamente encontrarse en la misma situaciéon que el imamismo duodecimano cuyo
Imam es actualmente invisible a ojos de los hombres, he aqui que el 8 de agosto de 1164
estalla en Alamut un acontecimiento que, sin repercutir en el mundo de la historia
exterior, no dej6 de repercutir como misterio litargico en el Malakiit, el mundo sutil. Ese
dia el Imam Hasan dla dhkri-hi’s-saldm (Hasan, la salvacién sea con su nombre) proclama
la Gran Resurreccién que hizo del Islam ismaili una religion iniciatica personal de la
resurreccion, confirmando definitivamente la precedencia del Imam sobre el profeta, de
lo esotérico sobre lo exotérico, de la verdad espiritual, la Ida (hagigat) sobre la apariencia
literal de la Ley religiosa (shari’at). Ya hemos dicho por qué esta tendencia esta siempre
latente en el chiismo. En 1256, las encomiendas ismailies en Irdn, la de Alamut y las
otras, son asoladas por los mongoles. Pero el ismailismo reformado de Alamut no fue
sin embargo destruido. Se ha perpetuado en Irdn, de siglo en siglo, bajo el manto del
sufismo y se ha propagado a la India. Es la rama que se designa alli como la de los
khojas, que son los fieles de S. A. el Agha Khan, mientras que la antigua da ‘wat fatimida,
designada como la de los bohras, tiene a su cabeza un Di'7, término que se traduce

inadecuadamente por "gran sacerdote".

He aqui a grandes rasgos algunos de los hechos. La densidad de la literatura ismaili
s6lo nos es conocida desde hace algo mdas de una generacion. Procede casi integramente
de la tradicién fatimida. La literatura ismaili de Alamut, en lengua persa, perecié casi
toda en la tormenta mongola. Felizmente, cierto niimero de tratados a reaparecido a
mediados de siglo, gracias a la labor oscura pero tenaz del malogrado W. Ivanov. A
pesar de su extremo interés, no tendremos tiempo de dar aqui cuenta de ello.
Deberemos limitarnos a esbozar los grandes rasgos de la profetologia ismaili segtin la
abundante bibliografia, de la que sin embargo s6lo una décima parte quiza, no mas, nos

es por fin accesible. Cosa extrafia: mientras que los chiitas duodecimanos han pasado



varios siglos recogiendo, en los peligros de la clandestinidad, el corpus de las tradiciones
de sus Imames y los monumentos de pensamiento propiamente imamitas no aparecen
mas que con Nasir Tasi (siglo XIII), mas exactamente, con el eminente teésofo mistico
Haydar Amoli (siglo XIV), he aqui que desde el siglo X los manuscritos ismailfes nos
ofrecen tratados completos, sumas especulativas completamente construidas, sin que
podamos decir qué las ha precedido y preparado. Son mds que suficientes para
permitirnos extraer los grandes rasgos de la profetologia ismaili, y de su proximidad,

pero también de su originalidad respecto del imamismo duodecimano.

Nuestras fuentes en esta materia serdn principalmente la obra de un prolifico autor
ismaili irani del siglo X, Hamid Kermani, y la de un 44’7 yemenita del siglo XV, Idris

'Imadoddin. Nos fijaremos esencialmente en cuatro puntos:

1. Hay acuerdo profundo entre los dos grandes sistemas de pensamiento chiita en
cuanto a la teologia apofética, la via negationis, el Deus absconditus no puede recibir ni
nombre, ni atributo, ni cualificacién. Es el "Misterio de los Misterios". Lo mismo que en
la teosofia duodecimana esta incognoscibilidad divina era sobrepasada por la teofania
primordial del pleroma de los Catorce Inmaculados, también aqui es sobrepasada por
una teofania que es la de un Arcangel-Logos Primer Creado, que es el "primer profeta",

aquel cuya llamada resuena "en el Cielo".

2. De este Arcangel-Logos inicial procede una teoria arcangélica de Inteligencias que
forman, como en los filésofos Farabi y Avicena, un pleroma supremo de diez
Inteligencias querubinicas. Es en el seno de este pleroma donde estalla el "drama en el
cielo", el drama propio de la adamologia (el del Adan espiritual), drama que enlaza
indisolublemente la iniciativa del demiurgo creador de nuestro mundo y el sentido de
la misién de los profetas en este mundo. Este episodio presenta muchas reminiscencias

de los libros de Enoc y de la cosmogonia maniquea.

3. En esta demiurgia se origina la sucesion de los ciclos de epifania y ocultacion, la
sucesion de los imames seglin un ritmo septenario, marcando la consumacién de cada
ciclo un nuevo grado de elevacién en la reconquista por el Adan espiritual, Angel de la

humanidad, de su rango original en el pleroma.

4. Esta ascension por la que la humanidad reconquista su paraiso perdido exige que
se mantenga la abertura sobre el futuro escatolégico. Imposible admitir que todo esté
cerrado con el que fue el Sello de los profetas. La profetologia ismaili se desarrolla,

como la del chiismo duodecimano, bajo un horizonte paraclético, pero como nos



mostrard cierta pagina de un texto sin duda anterior a los fatimidas, lo hace con una

audacia sin parangén en el islam.

2. Teologia apofética y profetologia "en el Cielo"

"Misterio de los Misterios", "Aquél ante quien desfallece la audacia del
pensamiento”: es mediante estos giros alusivos como la gnosis ismaili, como toda
gnosis, designa al Principio primero. El Absconditum transciende todo lo que se pueda
afirmar de él y todo lo que se pueda negar de él. La via negationis, la teologia apofatica,
no se concibe mas que como una doble negatividad: negacién de toda afirmacién y
negacion de toda negacién. El Principio incognoscible, inefable, evoca al ser, pone en
imperativo el ser del Primer Creado, que es su Logos, su Verbo. Es la Primera
Inteligencia del pleroma arcangélico. La sola ipseidad divina de que podemos hablar es
el conocimiento que esta Inteligencia, este Verbo primero, posee, por su acto mismo de
existir, del Principio que lo evoca al ser. La ipseidad del Principio es el conocimiento que
de él puede alcanzar esta Inteligencia inteligiéndose a si misma. Ella comprende que es
del ser que ella no es, del ser que debe a Otro. ;Pero cémo esta negatividad desvelara
una ipseidad positiva del Principio? si ella afirmara que el Principio es un ser que se
conoce a si mismo, la Inteligencia no harfa mas que definirse a si misma, definir el
Principio como si fuera lo que ella misma es, y el Principio instaurador del ser se

convertiria en hecho-ser.

Las premisas de la teosofia ismaili la ponen siempre de nuevo ante el abismo de la
filosoffa primera. Esas mismas premisas se encuentran en la teosofia del chiismo
duodecimano (la escuela de Rajab ' Ali Tabrizi, la escuela de Shaykh Ahmad Ahsa'i). No
comienza plantedndose el ser necesariamente como acto de ser. A diferencia de los
filésofos (los de la escuela de Avicena o de Sohravardi), el ser que es el Primer-Ser no es
aqui el Principio instaurador del ser. Ese principio instaurador permanece més all4 del
ser y del no ser, como hyperousion, Super-ser. El Primer Ser no es nunca mds que el
Primer hecho-ser. Es él quien es la Primera Luz, la Luz de Luces. Nuestra categoria del

ser no alcanza nunca mds que al ser ya nacido al ser, al hecho-ser.

En su acto de conocimiento de si misma, la Primera Inteligencia arcangélica se niega
asi a sf misma la divinidad y la atestigua como perteneciente a su Principio. Este es su
tawhid, 1a atestacién del Unico que ella celebra como una liturgia eterna. Es por este acto
por el que el Protoktistos merece ser designado como el Sabig, el que precede, el que
adelanta, en la cima del pleroma primordial. Ahora bien, es precisamente eso lo que

hace que paraddjicamente sea en esa Inteligencia arcangélica donde resuene de hecho



como en eco el nombre de la divinidad (al-Ldh), y esto en un doble sentido. Sin duda la
etimologia del nombre al-Lah tal como la entienden algunos gramaticos drabes, en una
interpretacién a la que se adhieren nuestros tedsofos ismailies, puede no encontrar el
asentimiento de los modernos fil6logos especializados en lenguas semiticas. Pero no se
trata de eso. Para nosotros, se trata de un hecho espiritual, se trata de saber lo que
nuestros pensadores ismailies se figuran bajo el nombre de al-Lih, y no es la filologia

moderna y profana la que puede decidir sobre ello.

Es en un doble sentido, pues, como el arcangel Protoktistos es el soporte del Nombre
divino supremo. En el sentido de que estd deslumbrado de tristeza, queda afectado por
la angustia ante el conocimiento de su Principio, porque no tiene la capacidad de
alcanzarlo. Ahora bien, esto es lo que expresa la raiz whl, que connota la angustia, la
nostalgia del viajero extraviado en el desierto, o la del nifio separado de su madre. Los
nombres Ildh (Dios), ildhiyat (divinidad), estdn relacionados con esta raiz verbal, de
manera que la forma original del nombre Iidh (cf. el hebreo Eloha) seria Wilih. El
Arcangel-Logos suspira de tristeza, queda sumido en la nostalgia de un conocimiento
que nada creado, nada hecho-ser, puede alcanzar. El segundo sentido no hace sino
completar el primero; concierne a la Primera Inteligencia no ya como sujeto, sino como
objeto de esa nostalgia. Ella recibe el nombre Ilih-Wilih porque todo el pleroma
arcangélico supremo estd deslumbrado por la misma tristeza ante ella, esta herido por

la angustia ante la gloria y la majestad que el acto de su tawhid le ha conferido.

Recordemos, pues, esencialmente -como misterio del pleroma- que es porque la
Primera Inteligencia, Primera Creada, se niega a si misma la divinidad, reconociendo
que ésta estd més alla de ella misma, por lo que es investida con el nombre de la
divinidad, precisamente porque su negacion -su abnegacién- es la tnica ipseidad del
Principio que nosotros podemos conocer. Ella es el Deus revelatus, la teofania primordial.
Y en esta teofania el Nombre supremo bajo el que se revela el misterio divino es un
nombre que significa tristeza y nostalgia. La hiperesencia divina se esencializa, pues, en

la negatividad, en la tristeza del Logos creado, el primer Arcangel del pleroma.

A partir de ahi podemos comprender la manera en que nuestros tedsofos ismailies
analizan la estructura esotérica del tawhid, la profesion de fe islamica: La ildha illd Alldh.
Se traduce habitualmente en nuestras lenguas por: "No hay més dios que Dios", Nullus

deus nisi Deus.

Esta traduccion exotérica es perfectamente inofensiva y deja escapar lo que oculta el
giro arabe. Los ismailies lo analizan asi. Primer momento: La ildha, no hay Dios,
proposicién universal negativa a la que sigue inmediatamente la exceptuacién illd, una

proposicién particular afirmativa que no estd preparada por ninguna premisa légica.



Illa Allah: y sin embargo (a pesar de eso), hay este Dios, este Dios sobre el que recae en
realidad el nombre Alldh (por eso es necesario aqui traducir el articulo determinado

arabe por el demostrativo).

Y lo mismo que en la cosmogonia aviceniana es del primero de los tres actos de
contemplacién de la Primera Inteligencia (el acto por el que ella contempla su Principio)
como surge la Segunda Inteligencia®, asi también aqui es de ese desafio que supone el
11l Allah como la Segunda Inteligencia procede de la primera. La Primera es el Primer
Creado; la Segunda es el Primer Emanado, es decir, emanado de la Primera. A estos dos
jerarcas celestiales designados como el Sibig (el que precede) y el Tili (el que le sigue)
corresponderan en la jerarquia terrenal cada gran profeta y su I Imam. De la diada
celestial emana una Tercera Inteligencia, la que es el Adan espiritual, el Addn metafisico
o Anthropos celestial, con quien se abrird el "drama en el Cielo" cuyo desenlace sera

introducido en la tierra por las manifestaciones del Verus Propheta.

Para comprender este drama consideremos el sentido esotérico que el ismailismo
atribuye al tawhid. El breve andlisis que ofrecia hace un instante encuentra su aplicacién
en cada uno de los grados de la doble jerarquia esotérica. Nuestros autores definen el
tawhid como el conocimiento espiritual, la gnosis de cada uno de los rangos o grados
(hodiid, "limites") de las jerarquias celestial y terrenal, y el reconocimiento de que cada
uno de esos rangos, es Ginico en su posicién, remontdndose hasta el Unico de los Unicos.
Es de alguna manera una concepciéon monadolégica del tawhid. Romper esta
"ordenacion del ser" es arruinar todo el cosmos, espiritual y natural. Por eso la Primera
Inteligencia convoca a todo el pleroma a profesar el tawhid. Ahora bien, éste es el acto
por excelencia de la misién profética. La Primera Inteligencia arcangélica es asi el
primer profeta. La misién profética comienza "en el Cielo". Ademads, esta convocacién
(da'wat) tendra su prolongacién en la tierra, y ése es el mismo nombre que se da la
cofradia ismaili. Es la da’wat, la "Convocacién", el "Llamamiento”. Por desgracia, este
Llamamiento no serd oido inmediatamente por la Tercera Inteligencia, que es el
Antrépos celestial, el Angel Adan o Adan primordial. De ello se seguird ese "drama en el
Cielo" que explica el miserable estado de nuestra humanidad terrenal. Digamos que
todo sucede como si los primeros capitulos del Génesis correspondieran al dia siguiente
de un drama sobrevenido en un mundo anterior al nuestro, al dia siguiente de una

catastrofe anterior a la humanidad terrestre.

3. El "drama en el cielo" y la profetologia en la tierra

3 Sobre la cosmologia aviceniana, véase H. Corbin, Avicena y el relato visionario, Paidés,
Barcelona, 1995, caps. |y Il. (N. de los T.)



El Primer Emanado, la Segunda Inteligencia arcangélica, responde inmediatamente
al Llamamiento profético de la Primera, negdndose a si misma la divinidad y

reconociendo la preeminencia de la Inteligencia que la precede.



Pero he aqui que el Segundo Emanado, es decir, la Tercera Inteligencia, el Adan celestial,
es afectado por el vértigo, por un estupor que inmoviliza su tawhid. La Primera
Inteligencia habia quedado deslumbrada ante el abismo de su Principio. El Adén
celestial estd deslumbrado ante si mismo. No ve que el hadd (el rango) que le precede
define su campo de horizonte, remitiéndolo més all4 de él. Cree poder alcanzar su
Principio directamente. Arruina asi la mediacién del tawhid monadolégico y cae por eso
mismo en la trampa de la idolatria metafisica de la que queria huir, y en la que caerdn a
su vez, "en el Cielo" y en la tierra, todos aquellos de los suyos que desconozcan las
mediaciones sin las que el tawhid es imposible. Este estupor que inmoviliza al Adan
celestial abre un intervalo durante el cual proceden otras siete Inteligencias. Son los
"Siete Verbos divinos" de los que dice el Cordn que fueron al encuentro de Adan, si bien
debe tenerse en cuenta que se trata aqui del Adan celestial.

"A su encuentro”, se dice, porque desde ese momento esas siete Inteligencias le

preceden. He aqui, en efecto, que el inmovilizado por su estupor y su rechazo, el Adan
celestial, pierde su rango de Tercera Inteligencia del pleroma y se encuentra desplazado
al lugar de la Décima. Ocupa asi el mismo rango (con la misma funcién) que tiene en el
avicenismo la Décima de las Inteligencias jerdrquicas, que es a la vez el Angel del
Conocimiento y el Angel de la Revelacion, la Inteligencia agente, el Espiritu Santo, el
Arcangel Gabriel. Pero el avicenismo no conoce ese "drama en el Cielo" que describe la
cosmogonia ismaili, un drama que ésta expresa esencialmente como un "retraso". La
regresion del Adan celestial desde el rango de la Tercera al de la Décima Inteligencia, es
un '"retraso de eternidad", "eternidad retardada". Este retraso es medido por las otras
Siete Inteligencias que le han procedido durante el vértigo del Adan celestial y este
septenario va a ritmar todos los periodos terrestres de la profetologia y la soteriologia.
El desenlace del drama inaugurado en el Cielo se hard mediante una "involucién del

tiempo", un tiempo que no es otra cosa que el intervalo de una "eternidad retardada".

Pero las Siete Inteligencias, los Siete Verbos divinos emanados en su "ausencia”
vienen en ayuda del Adén celestial, en primer lugar la Segunda Inteligencia, el Primer
Emanado, hacia el que el Adéan celestial fue esencialmente culpable al desconocer la
necesidad de su mediacién, inscrita en la ley misma del ser. La Segunda Inteligencia
siente compasion y misericordia por el Adédn celestial; reconoce que no ha perseverado
en un error que haya cometido deliberadamente. Le excusa y le perdona, y le comunica
esa "savia" divina (designada también como "Columna de Luz") que, desde la Primera
Inteligencia, se habia propagado hasta ella. Entonces se desprende y se separa del Adan
celestial la Tiniebla que se habia formado en él por su duda y el extravio de su
pensamiento. Esa Tiniebla fue el Iblis, el Satdn que Adan arranca de si mismo y que
precipita en el abismo, pero que desgraciadamente hard su reaparicién en el curso de

los periodos de nuestro Aidn terrestre. Se podria decir que el Adan celestial desempefia



aqui el papel de un Arcingel Miguel que habria conseguido su victoria sobre un Iblis
(un Belial, un Ahriman) que habria estado anteriormente oculto en él. Ese es también un
aspecto del neozervanismo propio del ismailismo (como de los gayormathianos de que
habla Shahrastani)): la Tiniebla no puede surgir aqui en el nivel del Principio primero,
sino solamente en el nivel de un Emanado de él. Ademas, se trata de una Tiniebla (de
un Ahrimén) en adelante ya vencida, pero cuyos retornos ofensivos perpettian el drama

humano en la tierra hasta la parusia del Resurrector.



Cada una de las Inteligencias del Pleroma constituye un universo que implica
Inteligencias, Formas de luz innumerables; a ejemplo de la Primera Inteligencia, la
Tercera convertida en Décima, nuestro Adan celestial, el Angel de la raza humana, hace
oir la dawat, el segundo Llamamiento de la "profecia en el Cielo" a todos los miembros
de su pleroma. Todos en efecto se habian inmovilizado en el mismo retraso que su
Angel. Casi todos le responden con una negativa: "Ni t6, ni ellos (los Arcangeles del
pleroma) tenéis preeminencia sobre nosotros, porque todos nosotros somos seres de la
Creacion primordial”. Por esta negativa se condensa en ellos una Tiniebla que perciben
y que les espanta. El triple movimiento que intentan hacer para librarse de ella no hace
sino espesar atin mas su ser y darles las tres dimensiones del volumen material. En
realidad, ese triple movimiento habia sido querido por el Décimo Angel, el Ad4n
celestial, que habia comprendido que ninguna salvacion seria posible para ellos si
permaneciesen en el mundo espiritual puro. Su redencién debia realizarse mediante la
prueba del paso por nuestro mundo fisico corruptible. Por eso el Angel de nuestra
humanidad, el Adén celestial, se hace el demiurgo de nuestro mundo fisico. Estaban los
rebeldes, ciertamente; pero estaban también los arrepentidos, los vacilantes. Cada uno
de ellos fue constituido en el cosmos en el rango correspondiente a su ser.

Hagamos de paso dos observaciones. La primera es que esta cosmogonia nos

recuerda en todas sus caracteristicas las fases de la cosmogonia maniquea. También aqui
el cosmos es una inmensa mdaquina defensiva, destinada a permitir la salida de las
parcelas de Luz cautivas de las Tinieblas. Y aqui, como en la gnosis maniquea, el
demiurgo no es tampoco el arconte malvado de algunos sistemas gnoésticos (verbigracia,
Jaldaboth). Ademds, no es exterior al pleroma de luz, sino que pertenece a él. No
deviene el demiurgo de este mundo sino por compasién, para ir en ayuda de los suyos
en su combate. La segunda observaciéon se relaciona con el sentimiento de ser un
extranjero, un exiliado, comun al adepto maniqueo y al adepto de la da'wat ismaili.
tomar conciencia del exilio es la primera respuesta al Llamamiento profético. No hay
pues aqui ninguna oposicién entre religiéon gnoéstica y religion profética, como se oye
decir a menudo, puesto que el Llamamiento profético es precisamente el llamamiento a
intentar la gran aventura del Retorno. El Angel de la humanidad es él mismo un
exiliado que debe recuperar su rango en el pleroma con ayuda de todos los suyos. Este

combate es lo que da sentido a su vida, porque su resolucién esta mas alla de esta vida.

Una vez constituido el cosmos, hubo un primer ciclo regulado sobre el septenario
del que ahora sabemos por qué es la ley misma del ser y cuya manifestacion
astronémica son los siete planetas. Ese ciclo, en la intencién del Angel demiurgo, debia
preparar la Tierra para recibir los tres reinos naturales y convertirse en el habitaculo del
hombre terrenal. Se le denomina el "ciclo de Saturno" porque Saturno fue el primero en
ser investido con la regencia de este universo, y comprende siete periodos planetarios

(siete milenarios). Luego, cada planeta domina un nuevo ciclo, cada uno de ellos



ayudado por los otros seis. Los siete ciclos de siete milenarios (tomado este tltimo
término en su sentido aritmosoéfico, no estadistico) dan el total de un gran ciclo de
49.000 afios, a los que se afiade el milenario en el que fue manifestado el Adan terrenal
primordial. Ese milenario es el ultimo, el que cierra todos los ciclos de epifania y de
ocultacién, y es el del Imam de la Resurrecciéon que prepara el advenimiento del ciclo
siguiente. Aqui comienza entonces el desenlace del "drama en el Cielo" con la

transferencia de la profetologia a la tierra.

Este primer Gran Ciclo produce en efecto una lenta alquimia césmica, al término de
la cual surge entre los seres que en la tierra eran todavia prehumanos, un ser de una
belleza y una condicién maravillosas. Este ser hace su aparicion en la regiéon en que se
dan las mejores condiciones climéticas y astronémicas, a saber, en la isla de Ceilan.
Aparece alli al mismo tiempo que otras 27 personas semejantes a él, pero con respecto a
las cuales €l es como el Sol levante con respecto a las estrellas. En cuanto a su ntimero
total de 28, se lo relaciona con las 28 estaciones lunares. Este ser es la personificacion
fisica del pleroma primordial. Es el Hombre universal, integral, el Pananthropos o Adan
terrestre inicial, que no hay que confundir ni con el Adan espiritual celestial (el Angel
Adén), del que es epifania (no encarnacién), ni con el Adan parcial que inaugurara
nuestro ciclo actual de ocultacién. Fue a la vez el primer profeta y el primer Imam en la
tierra. Hace ofr a los suyos el Llamamiento, la da‘wat, y los suyos le responden, como ya
antes, "en el Cielo", habfan asentido al llamamiento del Angel demiurgo. La
diferenciaciéon entre los humanos y sus destinos respectivos, los secretos de la
antropogonia, tiene su origen, en efecto, en el "drama en el cielo" advenido antes de los
tiempos. A su vez, este Adan terrestre inicial se niega a si mismo y niega a los suyos la
divinidad. Es el primero de los hombres de Dios, no el hombre-Dios, e instituye en la
tierra la jerarquia esotérica que reproduce la estructura de la jerarquia celestial,
constituida por todos los gnosticos, los receptaculos de esa savia divina preeterna que es

la gnosis, el conocimiento en el sentido verdadero (ilm hagigi).

El ciclo de este Adan inicial fue, segtin el léxico técnico ismaili, un ciclo de epifania,
es decir, de total libertad espiritual, un reinado de lo esotérico sin velo, donde la
condicién humana, hasta en sus particularidades fisicas, era una condicién paradisiaca.
Al término de este nuevo ciclo de 50.000 anos, el Adan inicial fue llevado al recinto del
Décimo Angel, el Angel demiurgo, con todos los suyos, que constituyen su Templo de
Luz. A ese ciclo de epifania sucedi6é un ciclo de ocultacién, y la alternancia de ciclo en
ciclo se prolonga en una totalidad vertiginosa hasta la Resurrecciéon de las
Resurrecciones. Algunos autores ismailies evaltian la totalidad del ciclo de los Grandes
Ciclos jen 360.000 veces 360.000 afios!



Pero entonces, ;en qué consiste y por qué el paso de un ciclo de epifania a un ciclo
de ocultacién? La respuesta mds clara concierne, por supuesto, al paso a nuestro
presente ciclo de ocultacion desde el ciclo de epifania que inmediatamente le precedid.
Nuestros autores mencionan que en el curso de los tres dltimos milenarios del ciclo
anterior de epifania, surgieron disturbios que hicieron necesario el restablecimiento de
la disciplina del arcano. La humanidad se hizo indigna de la divulgacién de los

misterios y fue necesario restablecer el reinado de la Ley, de la shari’at.

Resumo aqui al extremo todo el "drama en la tierra". El dltimo Imam del ciclo de
epifania, llamado Honayd, nombra Imam a su hijo, el joven Adén, el Adéan del libro del
Génesis y del Coran, iniciador de nuestro presente ciclo de ocultacién, primera
manifestacion del Verus Propheta en este mismo ciclo. Pero se niegan a reconocerle todos
aquellos que en la aurora del nuevo ciclo repiten la rebelién advenida en el pleroma
contra el Adan celestial. Estan guiados por el que es en ese momento la reaparicién del
Iblis-Ahriman, y que se llama Harith ibn Morra. Ha sido creado de fuego (el fuego de lo
esotérico). ;Por qué deberia él inclinarse ante una criatura de arcilla, es decir, sometida a

la ley de lo exotérico?



Entonces trata hipdcritamente de despertar la compasion del joven Adéan: ;por qué
negar a los hombres del nuevo ciclo lo que constituy6 la gloria de los humanos en su
condicién angélica del ciclo de epifania? Y Adan sucumbe ante ese llamamiento a su
generosidad. Comete el error de usurpar, él, simple profeta inicial del ciclo, la misién
reservada al futuro y tltimo Imam de ese mismo ciclo, el anunciador de la Gran
Resurreccién. No fue, pues, por su parte, una rebelién contra la divinidad, sino una
obnubilacién ante el acto de generosidad que se le solicitaba (por otra parte, esta
concepcion armoniza con la de la adamologia chiita en general, y coincide con la
concepcion ebonita del Adan anamdrtétos).

Adéan, manifestacion inicial del Verus Propheta en nuestro ciclo, da su nombre a su

primer periodo. Es seguido por otros cinco periodos de la profecia: los de Noég,
Abraham, Moisés, Jestis y Mohammad. Cada uno de estos seis profetas es un Nitig, el
enunciador de una nueva ley religiosa (shari’at), el mensajero de un nuevo Libro. Serdn
seguidos de un séptimo Natiq, que en realidad no enunciard una nueva Ley, sino que,
seglin la concepcién comun a todo el chiismo, revelard el sentido oculto, esotérico, de
todas las Revelaciones anteriores: es aquél al que se denomina el Qa'im al-Qiydmat, el
Imam de la Gran Resurreccion (Qiydmat al-Qiydmat). Cada profeta que da su nombre a
un periodo de la profecia es seguido, no por doce Imames, como en el chiismo
duodecimano, sino por siete, incluso por varias héptadas de Imames. Cada periodo del
ciclo de la profecia se termina con una Qiydmat, una resurreccién menor, que realiza el
altimo Imam del periodo y que prepara la surreccién de un nuevo periodo, por ejemplo,
de Moisés a Jests, de Jestis a Mohammad. El periodo mohammadi es el tltimo de ellos.
Acabara, y con él acabardn los siete milenarios de nuestro ciclo, con la parusia del
ultimo Imam, anunciador de la Resurreccion de las Resurrecciones, es decir, de la Gran
Resurreccion, el paso a un nuevo Aidon, una nueva edad del mundo. Estos siete periodos
corresponden a los Siete Verbos, a las Siete hipostasis arcangélicas emanadas durante el
estupor que inmovilizé al Adédn espiritual, el Anthropos celestial. Esos siete periodos
corresponden asi a la distancia ideal que éste debe franquear para que sea colmado el
intervalo de la "eternidad retardada". Convertido por ese retraso en el Décimo del
pleroma, el Adéan celestial, el Angel de la raza humana, se eleva al final de cada ciclo un
nuevo grado en la reconquista de su rango inicial, con la ayuda de todos los suyos, es

decir, de aquellos humanos que como él han triunfado sobre su Iblis.

El ntmero siete lo volvemos a encontrar en el interior del esquema decadico que
nos proponen nuestros autores (Hamid Kermani e Idris 'Imadoddin). Hay tres grados
superiores en la jerarquia celestial y en la jerarquia terrenal; hay siete grados que, en
ésta, son grados de funcion activa (pensemos aqui en las diez Sefirét de la Cabala judia:

hay tres Sefirot superiores y siete Sefirot de operacién). Recordado esto, insistiré



solamente en la red de correspondencias rigurosas que caracterizan al sistema del

mundo ismaili.

Hay correspondencia (homologia) entre la jerarquia celestial de las diez
Inteligencias o hipdstasis arcangélicas y sus cielos o universos respectivos. Hay
correspondencia, término por término, entre los grados de la jerarquia celestial y los de
la jerarquia esotérica que constituye la estructura de la sodalidad ismaili. Hay
correspondencia entre esta doble jerarquia y las siete manifestaciones (no encarnaciones
sino epifanias) del Verus Propheta, en el curso de los siete periodos de nuestro ciclo. Hay
correspondencia, por dltimo, entre esa triple jerarquia y la sucesién de los siete Imames

o héptadas de Imames en el curso de cada periodo del ciclo.

Hay, asi, una longitud (en la vertical) que constituye la jerarquia permanente en el
tiempo de eternidad. Y hay una Iatitud (en horizontal) que constituye la sucesion

jerdrquica en el tiempo de este mundo*.

El sumo interés de la concepcion (o de la vision) ismaili de esas correspondencias es
que el orden impermanente de sucesién en el tiempo es reconducido por ella al orden
permanente de la simultaneidad en el espacio espiritual. Entonces el tiempo se convierte
en espacio. Lo que aparecia como un periodo transitorio deviene un lugar permanente en
el puro espacio espiritual. Por otra parte, es necesario que el tiempo se convierta en
espacio desde el momento en que se habla de una distancia que colmar, que
reconquistar. La reconquista del rango espiritual perdido por la humanidad y su Angel
es una ascension progresiva de grado en grado del espacio espiritual. No se trata, pues,
de una filosoffa de la historia, sino de una historiosofia, lo que es completamente
distinto. No se trata de una evolucién histérica que no harfa mas que agravar el "retraso
de eternidad”, la caida en el tiempo impermanente. Se trata de una involucién de ese
tiempo inestable en el tiempo de eternidad, que es duracién absoluta, es decir, absuelta
de las vicisitudes del tiempo histérico. Esa es la reconquista de la eternidad retardada,
que se realiza segtn el ritmo del septenario. Las consecuencias de esta visién son
incalculables y todavia no han sido exploradas. Nos invita a pensar en nosotros mismos
no ya en el tiempo, como todo nos induce a hacerlo en nuestros dias, sino en el espacio,
no en el espacio empirico, sino en el espacio de los mundos y los intermundos

suprasensibles. Es ahi donde la gnosis ismaili nos ofrece la visién del Templo de Luz del

4 Para estas correspondencias y, en general, para todos los temas tratados hasta el final de
este articulo, véase H. Corbin, "Epifania divina y nacimiento espiritual en la gnosis ismaili",
en Tiempo ciclico y gnosis ismaili, cit. (N. de los T.)



Imamato, lo que significa la funcién soteriolégica de la imamologia como cumplimiento

del verbo profético.

4. Imamologia y soteriologia

Esta ascensién del Angel de la humanidad a la reconquista de su rango inicial en el
pleroma comenzé con el retorno del Pananthrépos, el Adan inicial, primer profeta y
primer Imam en la tierra, al término de su ciclo de epifania. Ese retorno significa su
elevacién al pleroma, donde ocupé entonces el rango del Décimo Angel, el Adén
celestial, mientras que éste se elevaba asi al rango inmediatamente superior a aquel que
habia marcado el término de su caida. Y en su movimiento ascendente, que no cesara
hasta que él mismo (que de Tercero se ha convertido en Décimo) haya recuperado su
rango en el recinto de la Segunda Inteligencia, arrastra también a todo el pleroma de las
hipéstasis arcangélicas. Cada Imam después de él se eleva igualmente con todos los
suyos hacia ese Angel de la humanidad que es el Adan espiritual; todos se mantienen
reunidos en su recinto, hasta que es suscitado el Imam de la Gran Resurreccién que
marca el final de un ciclo. Entonces todos los Imames de todos los periodos se unen a él,
del mismo modo que cada Imam es el soporte de las formas de luz que son las almas de
sus adeptos fieles, y que constituyen con él el "Templo de Luz" de su Imamato.
Igualmente, cada Imam es un miembro del "Sublime Templo de Luz" del tltimo Imam,

el Imam de la Gran Resurreccion.



Lo es con todos sus miembros de los que es garante, y todos los Templos de luz de todos
los imames devienen juntos una tinica forma de luz semejante a una de las Inteligencias
arcangélicas del pleroma.

Cada vez, el Qd'im, el Imam de la Resurreccion, sucede al Décimo Angel, cuyo

rango ocupa, elevandose entonces éste un grado mas que le aproxima a su lugar inicial.
Cada Gran Resurreccién, cada advenimiento de un ciclo, permite asi al Angel de la
humanidad aproximarse con todos los suyos al lugar que ocupaba antes del "drama en
el cielo". Asi, todos los ciclos y los milenarios devienen otros tantos lugares, mundos e
intermundos, que reducen, poco a poco, al sobrepasarlos, el "retraso de eternidad"
provocado por el entenebrecimiento momentdneo del Adan celestial. Por eso todo
acontecimiento terrenal, ya reduzca o agrave ese retraso, no encuentra su explicaciéon
mas que en su realidad esotérica, es decir, en relacién al "drama en el Cielo" cuyo
desenlace aproxima, o, por el contrario, retrasa. Esta es la razon de ser de la da’wat, de la
"Convocacién" ismaili y el sentido de la vida para todos aquellos que han respondido a

ella desde antes de su condicidon terrenal.

Vemos asi cémo la profetologia ismaili tiene su culminacién necesaria en la
imamologia, porque es a ésta a la que incumbe la funcién soteriolégica. Sin la
imamologia, la profetologia estarfa privada de la soteriologia, y ésta es esencialmente el
misterio de lo esotérico, la iniciacién al sentido oculto de la Revelacion. Esto nos remite
a la diferencia radical que separa sunnismo y chiismo, diferencia que no siempre se
vislumbra si se carece de una informacién teoldgica suficiente. Ahora bien, esta funcién
soteriolégica de la imamologia, que acabamos de ver en accién en el movimiento
ascendente que marca el retorno al rango original perdido, implica esencialmente la
imagen del "Templo de Luz" del Imamato, que es a la vez el 6rgano y el triunfo de la
soteriologfa. ;Qué sucede finalmente con ese Templo de Luz, que es una nocién capital

para comprender el concepto ismaili del Imam?

Para comprenderlo es necesario percibir las muy claras reminiscencias maniqueas,
que implica el concepto ismaili de Templo de Luz. Nuestros textos ismailies afirman que
en el momento en que el nedfito pronuncia el compromiso solemne que le une a la
sodalidad ismaili, se une a su alma una forma de luz que permanece a su lado sin
fusionarse con ella, es decir, sin confusién de personas, y que resplandece sobre ella
como una joya. Esta forma de luz tiene por fuente la "Columna de Luz" que, desde el

Principio supremo, se comunica de Inteligencia en Inteligencia de la jerarquia celestial.

Ese recuerdo del motivo de la "Columna de Luz", uno de los temas dominantes de
la gnosis maniquea, no puede menos que sorprender, en especial por la identidad del

motivo ismaili con el motivo maniqueo de la forma de luz que el elegido recibe, cuando



se agrega a la comunidad maniquea por el acto solemne de renuncia a los poderes de
este mundo. Con un lirismo igual al de los maniqueos, los textos ismailies describen la
fuerza de esta Columna de Luz cuya accién, como si tuviera un magnetismo prodigioso,
llega hasta las profundidades de los tultimos niveles de la sodalidad esotérica para
elevarlos de grado en grado y reunirlos en torno al Imam. Dependera del adepto que
esa forma de luz crezca hasta convertirse en una forma resplandeciente que podra
contemplar en el momento de su partida de este mundo. Esa forma es el alter ego
celestial, el Angel personal, la "imagen a semejanza del alma", a la que el zoroastrismo y

el maniqueismo dieron el mismo nombre de Daéna.

El magnetismo de la "Columna de Luz" atrae a todas las formas de luz con sus
compafieros de iniciacién para que juntas constituyan el "Templo de Luz del Imamato",
Templo puramente espiritual, pero que tiene forma humana, en el sentido de que cada
una es transferida de grado en grado de ese Templo en funcién del mérito que el Angel
demiurgo constata en ella, es decir, segtin lo que ella haya adquirido en este mundo.
Unas estan en el emplazamiento del corazén, otras en el emplazamiento del cerebro, de
los ojos, de las orejas, etc. (Swedenborg). El Templo total de Luz es la "forma de
resurreccion”, el Templo de Luz del udltimo Imam que es el Imam de la Gran
Resurreccién, y contiene los Templos de Luz de cada Imam, de todos los profetas, de
todos los dignatarios (hodiid) y gnésticos verdaderos que le han precedido en el curso de

los periodos del ciclo.

Cuando dicen que el Imamato es ese Templo de Luz, nuestros autores nos remiten
al modelo cristolégico de su imamologfa. Esta se encuentra en efecto ante el mismo
problema que la cristologia: ;cudl es la relacién entre la naturaleza divina (el ldhiit) y la
naturaleza humana (el ndsiit del Imam? Ahora bien, la divinidad del Imam, su lihiit, es
precisamente ese Templo de Luz constituido por todas las almas de luz, es decir, por
todos los niveles de la sodalidad mistica, y por tanto, por esa "Columna de Luz" de la
que el Imamato es el sostén. En cuanto a la humanidad, su ndsiit, no es la humanidad
comun. La imamologia tiende aqui a la concepcién monofisita. De una manera o de
otra, toda gnosis, estando esencialmente atenta a los acontecimientos "en el Cielo", es
decir, en el pleroma, traduce la Presencia, no la encarnacién sino la epifania, de lo
suprasensible que transfigura todas las cosas del mundo terrenal en términos de caro
spiritualis. En sentido contrario, pues, de las tendencias que han prevalecido en
Occidente, y por razones inversas de las que han determinado la orientacién del

cristianismo oficial.



5. El horizonte paraclético de la profetologia ismaili

Es esta vision del Templo de Luz del Imamato la que, finalmente, nos permite
hablar, como en el caso del chiismo duodecimano, del horizonte paraclético de la
profetologia ismaili. Asi como aquellos tedlogos chiitas duodecimanos a los que hemos
evocado (Haydar Amoli y otros) identificaron al XII Imam, el Imam actualmente oculto,
con el Parédclito anunciado en el Evangelio de Juan, del mismo modo los ismailies
identificaron al Imam de la Resurreccién con el Paréclito. Tenemos huellas de ello en la
gran "Epistola de recapitulaciéon” que anexionaron a la célebre enciclopedia de los
"Hermanos de corazén puro" (Ikhwan al-Safd) en el siglo X. Muy brevemente, hemos
sefialado sus consecuencias: mientras que para el islam sunnita la historia religiosa de la
humanidad esta cerrada con la misién profética de Mohammad, que fue el Sello de los
profetas, en cambio, para todo el islam chiita, duodecimano e ismaili, el horizonte del

futuro permanece abierto. Todavia no estd consumado.

Encontramos la afirmacién de este hecho, profesada con una violencia explosiva, en
un texto muy antiguo, un relato de iniciacién ismaili del siglo X titulado "El sabio y el

discipulo", v que debo evocar muy brevemente para concluir nuestra charla’.
y y

En ella, el didlogo entre el misionero ismaili y el nedfito al que €l "convoca" alcanza
momentos de gran patetismo. Todo estd condicionado por la afirmacién del sentido
esotérico de las revelaciones, afirmacién en la que se fundamenta la imamologia y que
abre el horizonte paraclético. Todos los enemigos de la gnosis, explica el misionero
ismaili, todos aquellos que ignoran o rechazan el sentido oculto que es el Espiritu y la
vida de las cosas de este mundo, no manipulan méas que un cadaver. Aquellos que
ignoran o rechazan lo esotérico de la religiéon han hecho de la religién un cadéver.
Ahora bien, no se debe tocar un cadaver, pues no se puede hacerlo sin contraer
impureza. Entonces el interlocutor del misionero se ve obligado a reconocer: "Si,
nosotros sélo nos aferramos al solo nombre de la religién". El ismaili proclama entonces
con fuerza: "La religién que es sabiduria divina esotérica, es lo que estd mas alla del
Velo que lo protege de forma segura contra los corruptores. [...] Es el nexo entre el Cielo
y la Tierra, un nexo continuo y sin ruptura. [...] Es el cable al que se agarran aquellos

que buscan un refugio. Es el Arca de la Sakina”.

jTabiit al-Sakina! La expresion es notable, pues el drabe Sakina es el equivalente del
hebreo Shekhina (la misteriosa presencia divina en el Santo de los Santos del templo).

Hay alli un llamamiento ismaili dirigido a todos aquellos que el Cordn designa como

5 H. Corbin estudia detenidamente este relato en "La iniciacién ismaili o el esoterismo y el
Verbo", "El hombre y su angel, Destino, Barcelona, 1994, pp. 83-187. (N. de los T.)



Ahl al-Kitib, las "comunidades del Libro". Asi, los ismailies, en todos sus libros, han
sugerido ese llamamiento. Ya Ab#i Ya'qtib Sejestani, en su Libro de las Fuentes, explica que
el simbolo de la Cruz cristiana encierra el mismo sentido oculto que las cuatro palabras
que componen el tawhid, la atestacién de la fe isldmica, e invita al adepto ismaili a

profesar la misma veneracién hacia uno y otro simbolo.

Sin embargo, nada igual, en ninguno de los libros ismailies que he podido conocer,
la intrepidez inaudita del misionero ismaili en el relato de iniciacién que estoy
mencionando. Reprocha a todas las "comunidades del Libro" (mazdeos, israelitas,
cristianos) haber querido detener la manifestacién del Verdadero Profeta con su propio
profeta. Todo musulman podria estar de acuerdo, pero no lo estard ya cuando nuestro
ismaili prosiga: "Y vosotros, los musulmanes, estais comprometidos en la via de los que
os han precedido. Vuestra comunidad ha heredado el Libro (el Cordn) de gentes
indignas (alusién a la negacién del Imam, desde la muerte del Profeta); ha seguido a
cabecillas arribistas; se ha entregado al servicio de maestros que la extravian; se ha
envilecido ante orgullosos doctores de la Ley [...] Si pertenece al Creador pronunciarse
sobre sus creaciones, pues bien, él abroga lo que le place y mantiene lo que quiere, sin
que nadie pueda retrasar su juicio. Pero entonces, jpor mi vida! jEs la pretensién de
todos la que se derrumba, la suya y la vuestra! jDios esta cada dia en una condicién
nueva! (Coran 55, 29), y no le toca a nadie desmentir o negar su accién, incluso si cada dia

suscita un profeta”.

Esta perorata, innecesario decirlo, es verdaderamente explosiva. Pues, ;cémo
conciliarla con el dogma sunnita de que después de Mohammad no habra ya ningtn
profeta? Parece que su vehemencia revela un origen anterior a la prudencia observada
por los Imames fatimidas. En cualquier caso, esta ahi para atestiguarnos la amplitud y la
intrepidez de la fe ismaili. Hasta tal punto, si se me permite, que bastaria para
convencernos de que nuestras dos charlas no han tratado de curiosidades exdticas,
extranas a nuestro mundo. El contenido de nuestros tratados chiitas e ismailies les da,

creo, un significado actual, trdgicamente actual, pues se dirige a todos los Ahl al-Kitab.

Para ser fiel a su espiritu, he intentado sefialar numerosas conexiones con la
profetologia del judeocristianismo, pues, cuando un tedlogo chiita discute con un
tedlogo cristiano, como lo hace, por ejemplo, con la mayor cortesia, en el Ispahdn del
siglo XVII, Sayyed Ahmad Alavi, discipulo del gran maestro de teologia Mir Damad, es
siempre para reconducir a su interlocutor cristiano a una concepcién del cristianismo
que en lineas generales es la de la literatura llamada clementina y del Evangelio de

Bernabé. Por eso he querido marcar las conexiones entre cierta cristologia y la



imamologia, porque ésta presupone aquélla. En pocas palabras, la imamologia cumple
en la teologia chiita la funcién de la cristologia en la teologia cristiana. Los tedlogos
chiitas se han encontrado ante los mismos problemas, pero para quedarse con
soluciones que corresponden a las que habian sido anatemizadas por los concilios. Es
asi como la imamologia chiita duodecimana corresponderia mas bien a una cristologia
de tipo ebionita o nestoriano. jHay algo semejante a un nestorianismo chiita! Pero la
imamologia del ismailismo reformado de Alamut en lengua persa, como ya también la

imamologia fatimida, tiende a recuperar una cristologia de tipo monofisita.

Al mismo tiempo también podemos comprender por qué la profetologia del Verus
Propheta no puede llegar a su final mds que bajo el horizonte paraclético. Sin duda los
te6logos sunnitas, por su parte, pudieron identificar al profeta Mohammad con el
Paraclito anunciado por Jests (también Mani, como Iluminador perfecto, Revelador
supremo, habia sido objeto de la misma identificacién por parte de los maniqueos). Pero
esto equivale siempre a poner al Paréclito-Espiritu Santo en el pasado. Y es esto lo que
no puede soportar la conciencia chiita, iluminada por la espera del Imam por venir.
Sefialé en mi anterior conferencia cémo la periodizacién chiita de las edades del mundo
se armonizaba con la que debemos a Joaquin de Fiore y los joaquimitas, cuya influencia

fue tan considerable en el pensamiento occidental.

Por desgracia, no tengo la impresién de que nuestras investigaciones teoldgicas y
filosdficas en Occidente quieran estar atentas a esas conexiones y a esas consonancias.
Sin embargo, éstas encierran algo muy grave, lo que me ha hecho pronunciar hace un
momento las palabras "trdgicamente actual”, y creo poder decirlo después de haber
pasado mas de un cuarto de siglo en Irdn, en familiaridad con el mundo espiritual irani.
Sabemos que nuestras ideologias sociopoliticas modernas son la laicizacién y la
secularizaciéon de sistemas teoldgicos anteriores. El islam en su conjunto no podia
asimilar esos sistemas teoldgicos elaborados en el curso de los siglos por el pensamiento
cristiano. Ahora bien, he aqui la aplastante paradoja de nuestros dias: Nos podemos
preguntar si, en parte y bajo ciertos aspectos, bajo el peso del impacto occidental el
mundo isldmico no estd en vias de recibir, bajo la forma laicizada de ideologias
postcristianas, lo que se habia rechazado en su forma teolégica anterior. Sin duda son
todavia muy pocos los que tienen conciencia de esta paradoja, pero es ahi donde
amenaza el peligro de descomposicién que constituye toda ideologia sobrevenida desde

el exterior a una conciencia que no la ha secretado.

Entonces, quizd, lo que ha sido el tema de nuestras dos conversaciones parecera
apto para permitir finalmente un verdadero encuentro teoldgico y filoséfico entre los

Ahl al-Kitdab, aunque no hubiera méas que un pufiado de personas para asumir esta tarea.






Estamos, en efecto, ante una opcién: o bien afrontarla conjuntamente, nosotros, todos
los Ahl al-Kitdb retomando juntos nuestra aventura teolégica desde los origenes, para
que, en lugar de separarnos, la aventura nos retina esta vez, o bien entregarnos a una
carrera agotadora y perdida de antemano por recuperar ideologias que se nos escapan y
que no pueden mds que agravar el retraso de eternidad de que hablan nuestros autores
ismailies.

En este dltimo caso, temo que no hariamos sino dar definitivamente la razén a las
célebres palabras de Chesterton: "El mundo est4 hoy dia lleno de ideas cristianas ... jque

se han vuelto lcoas!".

Paris, 21 de enero de 1975.



I11
Riizbehan Baqli de Shiraz'

A principios de este mes de noviembre hemos podido leer entre las informaciones
ofrecidas por un periédico vespertino de Teheran que, a iniciativa del Anjoman-e Athar-
e Melli, se acababa de proceder a la realizacién de unos trabajos con caracter de
urgencia para preservar de la ruina definitiva el santuario, el Aramagh, de Shaykh
Rézbehan en Shiraz. Ciertamente, no nos hemos reunido para comentar el periédico de
la tarde, pero una pequefia noticia como ésa nos puede inspirarf una reflexion que no
creo que esté marcada por un pesimismo excesivo: jen cudntos lectores el recuerdo de
RGzbehan, promovido repentinamente al rango de actualidad, habrd evocado algo
preciso? Evidentemente, en algunos, especialmente entre aquellos que tienen alguna
relacién con el sufismo. Pero pienso que nuestra conferencia de esta tarde es la primera
ocasion de celebrar a Rizbehan en lengua europea. En este sentido, desearia que todos
aquellos que han puesto su confianza en nosotros viniendo hasta aqui, se encuentren
desde ahora entre el niimero de esos iniciados. Es un deseo que formulo con tanto mas
fervor cuanto que entre todas las figuras representativas de la espiritualidad de Iran, la
persona y la obra de Rtizbehdn son de una importancia primordial. Mi colega y amigo,
el profesor Mo'in, y yo hemos consagrado un trabajo de varios afios a restaurar un
primer monumento de esta obra. Lo que voy a tratar de transmitir, se encontrara
formulado mds explicitamente en el préximo volumen de la "Bibliothéque Iranienne",

que contiene la obra persa que Riizbehan titul6 el Jazmin de los Fieles de amor.”

Cuando se trata de presentar por vez primera una biografia y una obra tan
representativas como las de Razbehan, nos encontramos inmediatamente y de forma
indefectible ante las mismas dificultades: carecemos de coordenadas. sin duda vemos
como en nuestros dias se multiplican los coloquios para acercar con buena voluntad
Oriente y Occidente; pero parece que, con mucha frecuencia, no se llega hasta el fondo
de las cuestiones esenciales. Para penetrar en ellas seria necesario, en primer lugar, que
nos abriéramos reciprocamente el acceso a los textos en que se ha expresado una

impresién del universo, una imagen del mundo, una bisqueda de lo divino, en suma,

1 Conferencia pronunciada en el Instituto Francés de Teheran, el jueves 27 de noviembre de
1958. Para mas detalles sobre Rizbehan puede consultarse H. Corbin, "Rizbehan Baqli et le
soufisme des fidéles d'amour", en En Islam iranien, cit., vol. lll, pp. 7-146. (N. de los T.)

2 Este volumen esta desde hace afos agotado, pero la traduccién francesa del texto,
realizada por H. Corbin, ha sido publicada en una nueva edicién: Le jasmin des Fidéles
d'amour, Verdier, Lagrasse, 1991. (N. de los T.)



habria que llegar a aquellos problemas de los que unos y otros somos herederos. En
tanto no hayamos realizado esta tarea de conocimiento reciproco, nos limitaremos a
monologar cortésmente los unos delante de los otros. Pasar al didlogo seria tarea de los
fildsofos, si éstos no estuvieran con tanta frecuencia absorbidos por los programas

convencionales, cuando no se dejan fascinar por las corrientes de moda del momento.



Entretanto, si se quiere penetrar en el fondo de esas cuestiones, uno pasa a ser
considerado como "especialista”. Verdaderamente, ;qué se puede pensar de una
situacion cultural en la que el esfuerzo consagrado a comprender una experiencia
humana cuyo ejemplo puede informar el destino mds personal de cada uno, aparece
como un interés propio de "especialistas"?

El caso de Rizbehan, tal como se ofrece a nosotros, puede ilustrarnos sobre esa

dificultad. Naci6 en 522/1128 en Pasd, pequefia ciudad situada a unos 140 kilémetros al
sudeste de Shirdz. Su nombre es de pura consonancia irani (significa "de destino feliz",
"cuyo dia es feliz"). Es un nombre que fue habitual en las provincias de Tabarestdn y
Daylam, de donde era originaria su familia. Y nada en aquella familia, segtin el propio
testimonio de Rizbehan, hacia prever la eclosién de una vocacién mistica como la suya.
Dej6 este mundo en Shiraz en 606/1209. Su larga vida cubre casi la totalidad de ese
espacio de tiempo que en Occidente designamos como el siglo XII. ;Y bien! Si
preguntdramos a un joven estudiante occidental de filosofia sobre el siglo XII, estas dos
palabras despertarian en él la idea de escuelas filoséficas y espirituales precisas. Es de
temer que le cogeriamos desprevenido si le preguntdramos qué sucedia, en esa misma
época, en Iran en cuanto a la historia de la filosofia y la espiritualidad. Y quizés fuera

peligroso plantear la pregunta reciproca a un estudiante oriental.

Pero hay algo peor. Cedemos a la ilusién de que establecemos relaciones de
contempordneos, o que nos volvemos contemporaneos unos de otros, simplemente
manipulando las tablas de comparaciones entre la era isldmica y la era cristiana, por
ejemplo, y convirtiendo aritméticamente las cifras de los afios. Tal operacién concierne
al tiempo del calendario, es decir, el tiempo fisico, continuo y cuantitativo, objetivo e
impersonal, el de los afios en que "caen" los acontecimientos que vivimos. Pero antes de
"caer" ahi, nuestro ser interior modaliza su tiempo propio, un tiempo cualitativo puro, el
de las almas, discontinuo, irreductible a las cuantificaciones del calendario. El problema
no es, pues, para cada uno "vivir con su tiempo", "caminar con su tiempo", segtn la
expresion trivial y tanto mas engafiosa cuanto que nos invita en realidad a ser no de
vuestro tiempo, sino del tiempo de todo el mundo. En ese plano, es imposible establecer
los sincronismos que condicionan toda comprensién mutua. Si, como hombre del siglo
XII, RGzbehan nos parece infinitamente lejano, eso quiere decir que nunca lo
encontraremos. Si, en cambio, su tiempo propio estd en sincronia con el nuestro, el
encuentro ya se ha producido. Por eso, no nos apresuremos a transponer en términos de
cémputo las cualificaciones histéricas a las que estamos acostumbrados. El término
medieval, por ejemplo, expresa mucho menos una cuantificacién del tiempo que un
cierto tiempo cualitativo. A partir de ahi, no es del todo seguro que los limites entre los

que tenemos la costumbre de inscribirlo tengan un sentido trasladable. No es del todo



seguro que podamos hablar en el mismo sentido de una Francia medieval, por ejemplo,
y de un Irdn medieval, como si fuera un puro asunto de equivalencias establecidas en el

tiempo fisico del calendario.

Una vez tomadas estas precauciones, los sincronismos que pueden ayudarnos a
situar a la persona y la obra de Réizbehan cambian de sentido segtin que los pidamos a
su contexto irani o a un contexto que el propio Riizbehan no podia prever. En efecto, un
estudio de mistica comparada encontrard a Rézbehdn contempordaneo de familias

espirituales que desbordan ampliamente el marco del siglo XIL



En cambio, si se tratara de sacar del apuro al estudiante interrogado al azar acerca de los
hechos espirituales del siglo VI de la Hégira en Iran, aquéllos a los que en general es
indiferente la gran historia politica, yo le sefialaria esto: se estan realizando o
preparando grandes cosas. En el extremo oriental del mundo irani, en el Khwarezm, el
sufismo, bajo el impulso del gran maestro Najmoddin Kubra, toma una direccién a la
vez especulativa y experimental que lo separa profundamente de los ascetas piadosos
que habian tomado el nombre de sufies en los primeros siglos del Islam. Atento a las
visiones de luces coloreadas que revelan al mistico su grado de avance espiritual,
relacionandolas respectivamente con los siete centros u 6érganos de la fisiologia sutil, y
cada uno de éstos con un profeta, el sufismo realiza una interiorizacién radical basada
en una exégesis esotérica del Cordn sumamente compleja’.

Ante el empuje de las invasiones mongolas, los discipulos de Najmoddin Kubra se

vuelven hacia Occidente. Entre ellos figuran algunos de los nombres mas prestigiosos
del sufismo irani: Najm Dayeh Razi, Sa'doddin Hamfiyeh, 'Azizoddin Nasafi,

'Alaoddawleh Semnani, etcétera.

Volvemos con ellos progresivamente hacia el oeste. En Nishdpur, encontramos al
gran poeta Faridoddin 'Attar elaborando sus grandiosas epopeyas misticas. Todavia més
al oeste, entre Qazvin y el mar Caspio, en el castillo fuerte de Alamut, el 8 de agosto de
1164 se proclama la Gran Resurreccién, el acontecimiento del puro islam espiritual por
el que el ismailismo irani asume en adelante el sentido de una religién de salvacién
personal y resurrecciéon espiritual. Por dltimo, es en este mismo siglo de la Hégira
cuando un joven filésofo, entusiasta y temerario, Shihaboddin Yahya Sohravardi, se
atreve a acometer una gran tarea: restaurar la sabiduria del antiguo Irdn, la antigua
doctrina de la Luz y las Tinieblas, en el contexto de los problemas filoséficos y
teoldgicos surgidos de los datos isldmicos y de la herencia de la filosofia griega en el
islam. Aunque la venganza de los doctores de la Ley le hiciera morir la muerte de los
martires, en Alepo, en la flor de su juventud, a los treinta y seis afios de edad, en
587/1191, su obra marcé una huella indeleble en todo el futuro de la filosofia de Irdn. La
obra del Shaykh al-Ishraq determiné una forma nueva del avicenismo; se percibe su
influencia en toda la escuela de Ispahan, en la época safavida, en Mir Damad, Molla
Sadra y, mds cercano a nosotros, en el siglo pasado, en Hadi Sabzavari. Y mientras que
el joven maestro, audaz resurrector en el islam de la teosofia del Iran antiguo, tenia
tiempo de nacer y acabar su vida demasiado breve, Shaykh Razbehan proseguia su

larga carrera espiritual en el sur de Irdn, en Shiraz.

2. RGzbehéan en Shiraz

3 Corbin estudiaria extensamente este tema afios mas tarde. Véase El hombre de luz en el
sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000. (N. de los T.)



Para representarnos la trayectoria de esa vida, y sobre todo para ver nacer sus
primicias, disponemos de un documento excepcional. En obra titulada Kashf al-asrir (El
desvelamiento de los secretos), Rlizbehan nos dejé su propio Diario espiritual con el relato
de sus etapas misticas y sus experiencias visionarias. Felizmente, dos de sus

manuscritos han llegado hasta nosotros.



Tales documentos son raros; habria que traer a colacién aqui una obra similar de Najm
Kiibra, algunos relatos misticos de Sohravardi o las confesiones extaticas de Mir Damad.
En Occidente, se ofreceria un término de comparacién en el Diarium spirituale del gran
mistico visionario Emmanuel Swedenborg. Semejantes textos, que son fuentes de un
valor inapreciable para la fenomenologia de la mistica, no nos autorizan en absoluto a
hablar de esquizofrenia; lejos de eso, lo que distingue entre otras cosas al mistico
auténtico es la conciencia que diferencia con una lucidez perfecta los acontecimientos
vividos por él en el estado intermedio y los que entran en la trama de la normalidad
cotidiana.

La redacciéon de esta obra, tan rica en temas de meditacion y de éxtasis, fue

provocada por la demanda de un amigo que habia preguntado a Réizbehan sobre sus
inicios en la vida espiritual. "Tenia yo quince afios -escribe en respuesta a ese amigo al
principio del libro- cuando se produjo en mi corazén el comienzo de esas cosas
misteriosas. Tengo ahora cuarenta y cinco. ;Cémo recuperar desde entonces, oh amigo
mio, lo que se te escapa, a saber, los secretos de mis revelaciones misticas y las
condiciones sutiles en las que vivi mis experiencias visionarias? No obstante, evocaré
para ti algunas cosas que me fueron desveladas en los dias de mi pasado". Razbehan
retine entonces sus recuerdos lejanos: "Naci entre ignorantes, entre personas que eran
victimas de la inconsciencia y el error, groseras y vulgares, semejantes a asnos que
huyen asustados ante un leén (Coran 74, 51). Contaba tres afios de edad cuando surgié
esta pregunta en mi corazén: ;dénde esta tu Dios y el Dios de las criaturas? Ocurrié que
tenfamos una mezquita al lado de nuestra casa. Cierto dia, vi alli a unos jévenes y les
pregunté: ;Conocéis a vuestro Dios? Ellos me respondieron: se dice que no tiene pies ni
manos. Efectivamente, habia oido decir a sus padres que el Dios Altisimo estd
desprovisto de miembros y de érganos. Pero habiendo planteado esta pregunta, he aqui
que me senti trastornado de emocién y me puse a correr. Me sucedi6 algo parecido a los
resplandores del recordar y a las repentinas vislumbres que se abren en la meditacién,
pero, claro estd, entonces no podia comprender verdaderamente lo que sucedia. Cumpli
los siete afios. Entonces mi corazén se prendoé de la préctica del dhikr, es decir, la letania
reiterada de una férmula de meditacién libremente elegida o bien transmitida por un

shaykh. Emprendi la btisqueda de mi secreto (sirr) e hice su aprendizaje".

Sirr, "secreto": éste es uno de los términos caracteristicos de la psicologia del
sufismo; designa el érgano mas sutil. Podemos traducirlo, mas o menos exactamente,
por "conciencia subliminal”, o, mejor, por "transconciencia". En realidad, cuando se
pronuncia la palabra, el sufi piensa en lo que es el alma del alma (jin-e jin), el "amado
interior" (mashiig-e bitin), que es en efecto su secreto més personal, la gibla, el centro de

orientacion de sus deseos maés intimos.



"Maés tarde -prosigue Rlizbehdn- naci6é en su corazén el amor de ardiente deseo
('ishq), y sentia que mi corazén se fundia en este amor. Todo ese tiempo lo pasé en una
profunda nostalgia, pues mi corazén se hundié entonces en el océano del recuerdo de
mi preexistencia eterna y en el olor de los perfumes del mundo celestial. Méas tarde,
surgieron en mi las bruscas intuiciones de éxtasis fugitivos, sin conmocién fisica,
aunque una cierta dulzura invadia mi corazén, mientras las ldgrimas brotaban de mis
0jos. No comprendia lo que me sucedia; no percibia més que mi memoracién de Dios en

el presente".



De etapa en etapa, entre los doce y los quince afios, podemos seguir el progreso del
joven muchacho destinado a ser un gran shaykh sufi. Aparece un rasgo, caracteristico ya
de una espiritualidad que percibe en el misterio de la belleza la teofania (tajalli) por
excelencia: "En aquella época -escribe Rizbehan- veia a todos los seres como
transfigurados en hermosos rostros, y mientras se me presentaban asi, su belleza me
inspiraba el gusto por los retiros meditativos, los salmos confidenciales (mondjit), las
practicas de devocién y las visitas a los santuarios mas eminentes de los shaykhs sufies".
Por otra parte, en el alba de la adolescencia, a los quince afios, tiene lugar una serie de
acontecimientos decisivos, como la iniciacién espiritual personal que Rtizbehdn no debe
a ningtin maestro de este mundo. Aparece en su conciencia la aspiracién caracteristica
del sufismo: verificar mediante una experiencia mistica personal el testimonio de la
experiencia profética. Una voz interior sugiere al adolescente que es un profeta nab? (no,
ciertamente, un nabi morsal, un profeta enviado, y menos aun enviado con un Libro, sino
un nabi sin mas). Bl se declara incompetente: el estado de nabif es incompatible, piensa,
con las imperfecciones que supone un cuerpo de carne. Se anuncia ya el acontecimiento
interior que decidira toda su vida. Observémoslo bien: el joven Rizbehan ignora todavia
todas las dificultades teoldgicas que se han acumulado alrededor del tawhid, la
profesion de fe que enuncia la concepciéon monoteista del islam. Seria todavia incapaz
de enunciar la diferencia entre el tawhid exotérico, el monoteismo tal como lo entiende la
religion oficial y legalitaria, y el tawhid esotérico, el "teomonismo" tal como lo
comprende experimentalmente la teosofia del sufismo. Y sin embargo, como ya ha
encontrado la via de su secreto personal, el alma de su alma, la experiencia decisiva se
presentard como un primer enfrentamiento con el temible problema.

Una noche, después de la cena, deja y casa y se dirige hacia cierto punto del desierto

que rodea Shirdz, con la intencién de realizar all’fii sus abluciones para la oracién.
"Stibitamente -escribe- escuché el sonido de una voz dulce. Mi conciencia intima (sirr) y
mi ardiente deseo (shawg) se sobresaltaron. Grité: jEh! {Hombre de la voz, espérame!
Subi a una colina préxima y me encontré en presencia de un personaje de gran belleza,
como la apariencia de los shaykhs sufies. Yo era incapaz de decir nada. El mismo
pronuncié algunas palabras referentes al tawhid. No comprendia, pero experimentaba
simultdneamente una gran angustia y un amor insensato". El joven se queda asi una
parte de la noche en el desierto, fuera de sus sentidos. Después vuelve a su casa, donde
permanece "hasta la mafiana -dice- presa de emocién y de inquietud, con suspiros y
lagrimas. [...] Después, me sosegué. Me parecié que esto habia durado horas y horas".
Una hora més permanece sentado, meditando. Luego, cediendo a la violencia de la
emocion, se levanta, hace un paquete con todas sus cosas, que arroja a un rincén, y se va
al desierto. "Estuve en ese estado, escribe, durante afio y medio, nostalgico, estupefacto,
transportado de emocién. Cada dia estaba marcado por grandiosas visiones de éxtasis y

por las visitaciones repentinas de los mundos invisibles. En el curso de esas visiones, los



cielos y la tierra, los desiertos y las plantas, todo se me aparecia como luz pura. Luego,

conocf un cierto sosiego".

Estos "toques divinos" que le suceden desde la infancia, esa aptitud visionaria de
transfigurar los seres y las cosas en rostros de belleza, esa capacidad emotiva que excede
ampliamente los limites conocidos por la psicologia corriente, todo lo que configura la

persona de Rizbehan, estd ya presente en el adolescente.



En el curso de una visién en la que todo el universo se le aparece como una luz
resplandeciente, sobreabundante, inmensa, escucha desde el centro de esa luz una voz
divina que le llama siete veces en lengua persa: "jOh Rtzbehan! Yo te he elegido para
ser un Iniciado, un 'Amigo’' (waldyat), te he escogido para el amor, ti eres mi Amigo. No
cedas al temor, no cedas a la tristeza, pues yo soy tu Dios y cuido de ti en todo cuanto te
propones". Secuencia, pues, notable: como para sugerirnos que la nocién sufi de
iniciacién espiritual (waldyat) debe ser lo que es en el pensamiento director y
fundamental del chiismo, he aqui que esta mencién encuentra su prolongacién en otra
vision donde se pronunciarad el nombre del I Imam, Ali ibn Abi-Talib. "Aquella vez
-escribe Rizbehan- me parecié en mi visién que yo estaba en la montafia del Oriente, y
habfa alli un grupo de dngeles. De Oriente a Occidente habia un mar inmenso; no veia
nada més. Entonces los dngeles me dijeron: "Entra en el mar y nada hasta Occidente".
Entré en el mar y empecé a nadar. Cuando llegaba al poniente del Sol, a la hora de su
ocaso [...] vi un grupo de dngeles en la montafia de Occidente. Estaban resplandecientes
por el fulgor del sol poniente. Me gritaron: "Nada, no tengas miedo". Cuando
finalmente llegué a la montaria, entre ellos, me dijeron: "Nadie habia cruzado este mar
antes que t, aparte de Ali ibn Abi-Talib".

Cuando nos preguntamos sobre las relaciones iniciales y las conexiones esenciales

entre sufismo y chiismo, no debemos olvidar nunca el alcance implicito de este
testimonio. Al mismo tiempo aprenderemos también tal vez algo sobre la identidad del
misterioso personaje cuya hermosa aparicién al caer la noche, en el repliegue de una
colina, en el desierto de los alrededores de Shirdz, provocé en el joven Riézbehan el
choque decisivo. Esta peligrosa travesia hasta el Occidente del Sol, en los confines de la
region de las Tinieblas, nos recuerda algo: uno de esos relatos-arquetipicos de los que la
experiencia de Rtzbehdn debe ser considerada a su vez como una ejemplificacion
notable. Sin duda la evocacién del Imam nos sugiere el progreso del alma penetrando
en la noche del sentido esotérico de las Revelaciones (el bitin-e nobowwat) para encontrar
alli la luz de su resurreccién. Pero hay, como en sobreimpresion, el tema de la Bisqueda
de la Fuente de la Vida, el Agua de la inmortalidad, que encuentra aquel que tiene el
valor de afrontar las Tinieblas, busqueda cuyas figuras legendarias son Alejandro, que
se extravia, y Khezr, que la alcanza. {Khezr (Khadir)! El misterioso profeta que tan
pronto forma pareja con el profeta Elias, como se identifica con él, como también, en
algunos chiitas, se identifica con el "Imam oculto". Superior a los profetas legisladores
(es incluso el iniciador de Moisés, sura 18), su papel en el sufismo es de la mayor
importancia; de siglo en siglo, su presencia se transparente desde el mundo del
Misterio; €l es el maestro personal de todos aquellos que no tienen iniciador ni maestros
terrenales. Un discipulo de Khezr, como Rtzbehan, como Ibn 'Arabi, como tantos otros,
es un sufi que, anteriormente a todo contacto con un maestro humano, a toda filiacién

histérica terrenal que pasa por sucesivas generaciones humanas, recibe su filiacién



directa de aquel que reconocieron como su tinico maestro todos aquellos que no han
tenido maestro humano. La filiacién, la iniciacién por Khezr, tiene pues un significado
transhistérico, y por ella la religiéon mistica escapa a toda posible socializacién; es un
acontecimiento que se realiza, como un comienzo absoluto, en el tiempo psicoespiritual
puro, el tiempo en el que vemos al joven Rfzbehan vivir en estado visionario su
experiencia iniciatica.

Todo indica que RGzbehan reconoce al misterioso personaje que una primera vez
habia provocado su emocién a propésito del tawhid, en la persona de Khezr, al que

encuentra después.

Todavia en su adolescencia, en una época, nos dice, en que era atin ignorante de las
altas ciencias teosoficas, encuentra a Khezr en el curso de una de sus visiones. Khezr le
da una manzana, diciéndole: "Cémela entera, pues es la cantidad que yo he comido". El
simbolo es transparente: Rizbehan debe convertirse inicidticamente en lo que el propio
Khezr es. "Y me pareci6 -dice- que, desde el Trono hasta las Pléyades, habfa un mar
inmenso; no veia nada maés. Era semejante a la irradiacién del Sol. Entonces mi boca se
abrié a mi pesar y en ella entr6 todo el contenido de aquel mar de luz; no quedé de él
una sola gota que yo no hubiera absorbido". La llegada de Khezr a la Fuente de la Vida
se ejemplifica aqui con fidelidad en el caso de su discipulo, por el que es vivida como la
absorciéon de un Agua de luz. Por esta iniciacién, Rizbehan alcanza el "Khezr de su ser".
Existe un vinculo esencial entre la idea del maestro espiritual personal, el personaje de
Khezr, y la idea del Gemelo celestial, Spritus rector (en el maniqueismo), el "Testigo en el
Cielo" de que habla Najmoddi Kubrd, el Yo espiritual transcendente, nuestro yo en
"segunda persona’, aquel que hay que entender en la célebre sentencia: "Quien se

conoce a si mismo conoce a su Senor'".

Realizar experimentalmente esa frase es, en efecto, esto: ser discipulo de Khezr,
alcanzar el "Khezr de tu ser”, el "alma de tu alma". Otra visién con la que acabaremos
nuestra breve investigacion referente a la iniciacion espiritual de Rfizbehdn nos lo
confirmara: dos personajes le acogeran, y a él le parecera que es él mismo a su propia
imagen y semejanza. Pero hay mas. Llegado a esa etapa de iniciacién, Rizbehan se
convertird en uno de los siete Abddl. Este es otro término técnico; se refiere a un grupo
de personas que forman la ctspide de una jerarquia mistica invisible, determinada
tnicamente por el estado espiritual de sus miembros y que asume una funcién
fundamental en el esoterismo sufi. Esta jerarquia esotérica comprende un ntmero
determinado de personas (360, por ejemplo, que corresponde a los 360 grados de la
Esfera, pero hay muchas variantes y amplificaciones), que se sustituyen unas a otras

para asumir sucesivamente el mismo papel tutelar y que constituye como un plano de



permanencia histérica; estdn repartidas tanto en los intermundos como en nuestro
mundo terrenal, invisiblemente, y no son conocidas, y de manera excepcional, méds que
por un pequefio niimero. Tienen por centro al Sabio perfecto, el "Polo de los Polos" (en
términos chiitas, el "Imam oculto”). Un tratado de Rizbehdn nos ensefiara enseguida lo
que quieren decir los te6sofos del sufismo cuando afirman que si esas personas y el Polo
de los Polos llegaran a dejar de existir, cosa imposible, todo nuestro mundo se abismaria
en una catastrofe definitiva. En pocas palabras, la idea de esta jerarquia mistica, asi
como su composicién, se relacionan a la vez con la imamologia chiita y con un
simbolismo astronémico muy antiguo, es decir, una Imago mundi de la que el mundo
astral y el mundo espiritual son dos ejemplificaciones homoélogas. Es lo que nos
ensefiard la vision ejemplar en el curso de la cual RGzbehan se siente promovido al

rango de los Abdal.

Visién ejemplar, pues encontramos en ella todos los temas arquetipicos que cabria
esperar. Hay, en primer lugar, un rito de ascension interior, simbolo conocido de todos
los rituales de iniciacién. La totalidad de las criaturas se le revelan a Réizbehan reunidas
en una casa. Sin embargo, hay un muro y no puede llegar hasta ellas. Sube entonces a la
terraza de su propia casa y alli ve, con la apariencia de su propia persona (rasgo
significativo de la iniciacién en la conciencia de si mismo), a dos shaykhs muy bellos
que le sonrien y que por su aspecto parecen ser sufies. Observa una marmita colgada,

bajo la cual arde un fuego sutil y puro, sin humo, alimentado por hierbas olorosas.

Uno de los dos shaykhs coge un mantel, lo despliega; aparecen algunos panes de
trigo puro y una escudilla de graciosa forma. Rompe uno de los panes en la escudilla, y
luego vierte en ésta el contenido de la olla: "Era -dice nuestro mistico- como una especie
de aceite, pero muy sutil, de una naturaleza completamente espiritual”. Después, los

tres juntos consumen una especie de comida de comunién.

Este ceremonial de iniciacién vivido en el estado visionario lleva asi consigo el
anuncio de acontecimientos perfectamente reales, pero que se realizan en el plano de
una realidad distinta a la realidad fisica e histérica material. Y la escena termina
aportando a Rtizbehan la revelacion de que €l pertenece ya a esa jerarquia mistica cuya
estructura se corresponde con las configuraciones celestiales. Uno de los dos shaykhs le
pregunta: ";Sabes lo que habia en la olla?". No, no lo sabe. "Era -le dice el shaykh- aceite
de la Osa Mayor que habiamos recogido para ti". "Cuando sali de mi visién -declara
Razbehan- medité sobre estas palabras, pero no fue sino al cabo de un cierto tiempo
cuando comprendi que aludia a los siete ‘polos' (agtib) del pleroma celestial (Malakilt), y
que Dios me habia concedido la substancia pura de su grado mistico, a saber, el rango

de los Siete que estdn repartidos invisiblemente por la faz de la tierra". Entonces



Rézbehan tomo la costumbre de contemplar todas las noches las siete estrellas de la
constelacion; le parecen siete orificios, los "siete orificios del Trono", y "he aqui que una
noche -dice- vi que estaban abiertos, y vi a Dios, que se me manifestaba por esos
orificios. '{Dios mio!', grité, ';qué es esto?'. Y Aquel que sobrepasa toda comprensién me
dijo: "Yo me manifiesto a ti por estas aberturas, ellas forman siete mil umbrales hasta el
umbral del sublime pleroma angélico (Malakiit). Y he aqui que me muestro a ti por todas

a la vez".

Habria que meditar atentamente los cientos de visiones que conmemora este
Diarium spirituale para penetrar hasta el secreto de su amor apasionado por la belleza,
de su adoraciéon extatica ante los rostros de belleza, pues esos rostros ya los ha
contemplado en otro mundo: son los espejos donde se le muestra la Belleza preeterna.
En este secreto, se origina en él el sentido de la anfibolia (iltibds) de lo visible, la
multiplicacién de los simbolos que descifra sin caer nunca en la trampa. Vive en
contacto cotidiano con el mundo celestial, en una intimidad que le revela sus suntuosos
esplendores, la magnificencia de seres de dulzura que permanecen invisibles a la
percepciéon comun: dngeles adornados de una belleza a la vez tierna y sobrehumana,
profetas, huries, jardines y musicas celestiales, un mundo de una belleza que nuestra
imaginacién apenas puede concebir. Y, como dominante, los repetidos esplendores de
auroras enrojecidas, la profusién de jardines de rosas, rosas blancas y rosas rojas,
umbrias de rosaledas, la Presencia divina fulgurante en el resplandor de una rosa roja.
El tabique opaco, el muro de duda que se interpone para el comun de los hombres entre
esta vida y el més all4, entre el mundo de la tierra y el mundo del Angel, se elucida para
Rhizbehan hasta la perfecta transparencia. Dos figuras, por ejemplo, obsesionan en
general al creyente devoto: Nakir y Monkir, los dos dngeles que deben ir a buscarle e
interrogarle a la tumba. Pero he aqui que en el curso de una de sus visiones, Rizbehan
ve, en una clara anticipacién, a Nakir y Monkir como dos jovencitos, bellos y graciosos
miusicos, tocando el rabel en la cabecera de su propia tumba, y le dicen: "Estamos
enamorados de ti. De esta manera vendremos a buscarte a la tumba". "Entonces -dice

R{izbehan- todo temor se desvanecié en mi".



De aqui en adelante esta investido de una iniciacién espiritual plena que no debe a
ningtin maestro humano. Puede entonces partir en busca de su familia espiritual en la
tierra. Se siente cada vez mads atraido por la compafifa de los sufies. De Shirdz, cuando
cuenta aproximadamente veinte afios, vuelve a Pasd, su pais natal; encuentra allf al que
fuera entonces su primer shaykh, su primer guia humano. Luego se preocupa por
adquirir una formacién regular en las ciencias tradicionales, y aquellas obras cuyos
manuscritos han llegado hasta nosotros testimonian que no habia descuidado en
absoluto el ciclo de los estudios teolégicos. Después, emprende los largos viajes que
normalmente implican la formacién de un sufi: a Kermén (sudeste de Iran), a Iraq, el
Hidjaz, estando marcada su estancia en La Meca por un acontecimiento memorable. A
pesar de la detallada biografia que redacté su bisnieto, es dificil establecer una
cronologia precisa. Por lo demads, el interés fundamental para nosotros es su
establecimiento definitivo en Shirdz. Al salir de la gran conmocién espiritual de su
juventud, habia deseado vivir en un khdngih (se designa asi un "alojamiento” de sufies o
"priorato”); fue de uno a otro. Este deseo no podia quedar plenamente satisfecho més
que por la fundacién de su propio khdngdh. Lo hizo construir en Shiraz cerca de la
puerta Khadash ibn Manstir, en el afio 560 de la Hégira (1164/1165), el mismo afio en
que nacia en Murcia, Ibn 'Arabi, uno de los mayores tedsofos misticos de todos los
tiempos, y el dia del aniversario de la proclamacién de la Gran Resurrecciéon de Alamut
un afio antes. Existen sincronismos extraordinarios.

Durante més de cuatro generaciones, el khingih de Rtzbehan iba a ser para Shiraz

un foco de vida espiritual, un centro de sufismo de considerable importancia. Allf
llegaban gran numero de discipulos de todas las regiones. Por eso, lo mejor que
podemos hacer para seguir la vida y ensefianza de Riizbehdn de Shirdz es leer sus
libros. No nos faltan testimonios de amigos y discipulos directos que nos hacen conocer
ciertos rasgos de su aspecto externo. Uno de ellos, por ejemplo, nos dice que el rostro de
este amante mistico era de una extrema belleza, belleza tal que bastaba mirarlo para
sentirse apaciguado y consolado. "Sobre su frente luminosa -se nos dice- aparecia la
huella de la intimidad divina, y el resplandor interior de su persona se hacia visible en
ese reflejo". Desde esta perspectiva se nos muestra también todo el sentido de una
anécdota que todos los biégrafos han repetido uno tras otro. La primera vez que Shaykh
Razbehén se dispone a subir al pulpito para cumplir la funcién de predicar que asumié
durante muchos afios en Shirdz, escuché a una madre que daba este consejo a su hija:
"Hija mia, ponte el velo, no muestres tu belleza a nadie, no sea que se convierta en
objeto de desprecio”. Entonces, Shaykh Razbehan se detuvo y dijo: ";Oh mujer! La
belleza no puede soportar ser secuestrada en la soledad; todo su deseo es que el amor se
una con ella, pues en la preeternidad, la belleza y el amor intercambiaron juramento de

no separarse jamas".



Es légico que un ser tan emotivo fuera también musico y adoptase una actitud
positiva con respecto a la practica del concierto espiritual (sami’) que muchos otros
sufies, como sabemos, tuvieron por sospechoso. Rtizbehan fue un adepto ferviente hasta
los ultimos afios de su vida. Pero a partir de un momento ya no tuvo necesidad de la
mediacién de los sonidos sensibles; percibia lo inaudible en una pura mdsica interior.
Esa es la raz6n que dio a un amigo que le preguntaba por las razones de su abstencion:
"En lo sucesivo -dice- Dios mismo es en persona el oratorio que escucho; me abstengo

de escuchar cualquier otro concierto salvo él mismo".



Cabia esperar que cuando a Réizbehan, nostalgico sin consuelo en su exilio, le lleg6 el
momento de volver "a casa", sus tltimas palabras vibraran con resonancias
imprevisibles. Al final de su vida, fue alcanzado por una especie de hemiplejia. La
enfermedad, lejos de inspirarle la preocupacioén de buscarle remedio, parecia no
despertar en él mas deseo que hacerla irremediable. Uno de sus discipulos, sin decirle
nada, viajé de Shiraz a El Cairo y obtuvo de los tesoros reales cierta cantidad de
balsamo destinado a curar al Shaykh. A su vuelta a Shiraz, es recibido con estas
palabras: "Hijo mio, que Dios recompense tu buena intencién. Pero ahora, ve a la puerta
del khangdh. Alli hay tendido un pobre perro sarnoso; fricciénale con ese balsamo, tal
vez le siente bien. Pero sabe que el sufrimiento de Réizbehan no lo alivia ningtin
balsamo de este mundo. Es una cadena de entre las cadenas del amor la que Dios ha
sujetado firmemente a sus pies, y permanecera con él hasta el momento en que llegue la
felicidad del encuentro".

Dos amigos van a verle la misma vispera de su partida: su cufiado, el shaykh 'Ali

Sirdj, y el shaykh Abti'l-Hasan Kardtyeh, que debia recitar las plegarias de los funerales
dos dias més tarde. Con la simplicidad y la certeza confiada que le daba la intimidad de
toda su vida, Rzbehan les dice: "Si, venid pues. Salgamos juntos de los lazos de esta
existencia corporal evanescente y entremos juntos en la existencia espiritual, eterna e
imperecedera". Los dos amigos aceptan el pacto. "jBien! -les dice Rtizbehdn- yo soy el
guia que os precede. T, oh 'Ali, me seguiras en el plazo de un mes, y td, Abti'l-Hasan,

quince dias después de mi partida".

Asi sucedi6; Shaykh Razbehdn muri6 al dia siguiente, 15 Moharran de 606 (1209);

sus dos amigos se reunieron con él, fieles a la cita, en los plazos que les habia indicado.

El shaykh fue enterrado en un recinto contiguo a su khingah, alli donde varios de
sus descendientes debian luego descansar a su lado. Y he aqui, para cerrar este esbozo
biografico, otro ejemplo de amistad extrafia que tiende un lazo entre esta vida y el mas
alla. El didlogo de una salmodia péstuma que nos transmite corresponde tal vez, para
nosotros, a los fendmenos que interesan a la parapsicologia; esto no invalida en nada la
testificacion del hecho realmente vivido. Un amigo y discipulo, el shaykh Abt Bakr ibn
Taher Hafez, qued6 particularmente inconsolable por la partida de Rtizbehan. El mismo
nos lo relata: "Todas las mafianas, a la aurora, procediamos, Shaykh R{zbehan y yo
mismo, a la recitacion alterna del Coran; él salmodiaba una decena de versiculos, y yo la
decena siguiente. Cuando se fue, me senti angustiado y atenazado por la tristeza. Al
final de la noche, me levantaba y procedia a la oracién. Después, iba a sentarme a la
cabecera de su tumba, y alli comenzaba la recitacion del Cordn, mientras corrian mis
lagrimas, por la angustia que experimentaba al quedarme solo, separado de él. Ahora
bien, ocurri6 que una mafiana stibitamente escuché la voz del shaykh; me parecia que

salia de la tumba y recitaba conmigo, por decenas alternadas, los versiculos del Libro.



Esto duré hasta la hora en que los compafieros se reunieron; entonces, la voz se
interrumpi6. Pero el mismo hecho se repiti6 los dias siguientes, y sucedi6 asi durante
algtn tiempo. Pero un dia se lo confié a un amigo; desde entonces, no volvi a escuchar

la voz".

Nosotros, por nuestra parte, podemos hoy, tal vez, escuchar otra voz: la del
reproche. ;Qué ha sucedido con el santuario de Rtzbehadn en el curso de los siglos?
Durante cuatro generaciones, los shaykhs de su familia hasta Réizbehan III continuaron
haciendo de su khingih el centro espiritual de Shirdz. Uno de ellos realiz6 ampliaciones

considerables; los discipulos siguieron afluyendo.



Sin ni siquiera insistir en la difusién de la orden ruzbehanti (tarigat riizbehdniya fuera de
Irdn), mencionemos que gracias a un comentarista de Hafez, Stidi, sabemos que el gran
poeta mistico de Shiraz se relacionaba, por uno de sus shaykhs, aquel que designa como
Pir-e Golrang, con esa orden ruzbehani, por una afiliacién que desemboca en el propio
hijo de Rizbehan. No es pues solamente por su comtn mistica de amor y su intrepidez
malamati, sino también por una filiacién precisa, por lo que establecemos el vinculo
entre las dos grandes figuras espirituales Rizbehan y Hafez. En el siglo VIII de la
Hégira (siglo XIV), sabemos por el triple testimonio de Jonayd Shirazi, Ibn Batt(ita y
Hamdollah Mostawfi, que el santuario de Rzbehan era entonces uno de los més
reputados de Shirdz. Cada miércoles, se celebraban alli predicaciones, acompafiadas de
devociones especiales.

Luego, en el siglo XIII de la Hégira (siglo XIX), encontramos un estado de cosas

completamente deteriorado. Los escritores iranies dan la voz de alarma. Mirza Hosayni
Fasa'l (compatriota de Riizbehan) en su Fdrs-Nimeh y Forsat-e Shirazi en su "Athir-e
"Ajam, no ocultan su indignacién: el santuario ha sido abandonado; incluso ocupantes
abusivos han instalado alli un establo; se roban a escondidas las piedras y los ladrillos.
El devoto y santo sufi Ma'stim 'Ali Shah va alli en peregrinacién, y en su gran libro del
sufismo, tras haber deplorado la triste situacion, escribe: "jQue Dios ayude a aquéllos
cuya generosidad puede hacer posible restaurar este edificio!". Asi se comprende, sin
duda, la importancia de la noticia a que me referia al principio de la charla. Pero nos
seguimos preguntando: jes eso suficiente? ;Bastan las reparaciones de urgencia para
honrar "en el presente" la persona y el recuerdo de aquel que fue en Shiradz un precursor
de Hafez? Asi como en la época de Ibn Battfita el peregrino se dirigia espontdneamente
hacia el santuario de Rizbehan, es necesario que el viajero cultivado de nuestros dias
pueda encontrar el camino, no sélo al memorial de Héfez, al memorial de Sa'di, a la
Madrasa Khan, donde ensefiaba en el siglo XVII el gran filésofo Molld Sadra, sino
también a otros mas cuyo recuerdo podria hacer reaparecer la ciudad de Shiraz, que tan

fecunda fue en grandes figuras espirituales.

3. "Un mundo que Dios no mira"

Acabamos de referirnos a cémo Razbehan rechazé la eficacia de todo remedio
terrenal para un sufrimiento que no podia ser abolido més que con la supresién de los
lazos de la vida terrenal. El secreto al que alude no es otro que el que ha sido vivido, en
grados variables de intensidad, por todos los sufies. Es una situacién en la que se
experimenta el drama mismo del amor divino realizdndose en la experiencia del amor

humano, porque la revelacién de Dios a si mismo en el amor pasa y se realiza



precisamente por las tribulaciones y exultaciones del amor humano, pues no se trata en

esencia mas que de un solo y mismo amor.

En un pequefio libro de una densidad extraordinaria, el Libro del ennublamiento,
Réizbehan interpreta de forma muy personal un hadith meditado incansablemente por la
teosofia especulativa del sufismo, porque expresa de forma 6ptima la cosmogonia, la
percepcion del universo. Ciertamente, no encontramos ahi una "historia" que cuente los
hechos sucedidos y registrados en la materialidad controlable de los datos histéricos;
pero encontramos la historia simbdlica, el acontecimiento eterno por el que la conciencia

humana se representa su relacién con el Ser divino.

Es el hadith en que el Ser divino, hablando en primera persona, afirma: "Yo era un
Tesoro oculto; aspiraba a ser conocido; entonces, creé la creacién a fin de conocerme en
ella". En el umbral inicial e iniciador de la creacién, se anuncia no un destello de

omnipotencia, sino la nostalgia y la tristeza divina que aspira a salir de su soledad.

La primera figura instaurada por esta nostalgia divina creadora es el Espiritu Santo,
el Espiritu supremo, por el cual y a partir del cual existen todos los Espiritus Santos, es
decir, las individualidades espirituales preexistentes a la condicioén terrenal, las de los
seres que constituyen la "posteridad espiritual de la Luz sacrosanta". Cada atomo de ser
diferenciado en el seno de esta masa completamente sutil del Espiritu primordial es una
teofania que manifiesta un atributo divino, como en un éxtasis de amor de la divinidad
por si misma. Por eso cada uno es un ojo nacido de la Luz y estd completamente absorto
en la contemplacién de esa Luz que le da origen. Pero Dios, al revelarse a si mismo
(nosotros dirfamos, "al objetivarse a si mismo") tiene un Testigo que le contempla, un
Testigo que él ha exteriorizado, otro distinto a él. Entonces surgen en la pre-eternidad
los celos divinos respecto de si mismo, de modo que Dios trata de retomarse en ese
Otro. Por eso aparta la vista de esa criatura suya para que deje de contemplarle a El; la
induce a contemplarse a si misma, y olvidarle a El. "Entonces ella se contemplé a s
misma, fue ocultada, se ausent6 (ghibat) de la contemplacién del Ser original, de su Ser

original".

Es esta ocultacion, este acto de remitir la criatura a si misma, lo que Rézbehan,
analizdndolo con la penetracién de los mds grandes maestros del sufismo, designa como
la prueba suprema, la prueba del Velo. En todos los planos del ser: dngeles, profetas,
amigos de Dios, peregrinos terrenales, reaparece el drama. No se sale victorioso de él
més que a condicién de resolver experimentalmente el sentido paraddjico de la célebre
maxima del sufismo: "Quien se conoce a si mismo, conoce a su Dios". Solamente ahi

cesan los amorosos celos divinos porque, si es cierto que Dios quiere eternamente (es



decir, ahora), ser conocido por un testigo (shihid), ese testigo no puede ser otro que él
mismo. Por tanto, es necesario que el conocimiento que el testigo tenga de él no se
distinto al conocimiento que él mismo tiene del testigo. Es necesario que la mirada del
testigo, a ejemplo del Profeta en el momento de su visién suprema, "no se desvie ni se
extralimite" (53, 17). Es necesario que el testigo tome conciencia de que si es el testigo de
Dios, es porque él mismo es el espejo, el ojo, por el que Dios se contempla a si mismo.
Dado que sélo Dios puede conocer a Dios, y que sélo Dios puede dar testimonio de
Dios, el contemplador (shahid) deviene el contemplado (mashhiid), el amante deviene el
amado. Por esta transferencia al sujeto real de la actividad contemplativa y testimonial,
no se puede decir ya que Dios es mirado por la criatura; sino que ésta, llevada al estado
de pura transparencia por la desaparicion de su yo egoista, es Dios mismo que se mira a
si mismo en y por su mirada. Y es que la creacién como contemplacién divina no es un
objeto distinto del acto mismo de la contemplacién, sino que es el érgano, el espejo, el
ojo, puesto que sin el érgano de la visién, nada se muestra. Cuando el Velo se convierte
en espejo, entonces se supera la prueba. Pero RGzbehdn también lo sabe: el comtn de

los hombres lo ignora, y el drama de la condicién humana esté ahi, en esa inconsciencia.



Lo que también sabe Rtizbehan es que en su persona, como en todo el sufismo, se
enfrentan dos concepciones del tawhid, de la atestacién del Unico, y se dedica a
explicarlo largamente en otro de sus tratados (Risdla-ye qodsiya). Esté el tawhid exotérico,
el de la religion comtn, literal y legalista, para la que la atestacién del Unico consiste en
afirmar la existencia de un Ens supremum que transciende a la totalidad del ser y de los
existentes. Pero, ;como podria haber todavia ser fuera de este Ens supremum? Seria
necesario que fuera ese Otro por quien precisamente Dios no puede ser mirado, puesto
que El mismo no puede mirarle. Y esta el tawhid esotérico, el de la elite de los Amigos de
Dios, que ha tomado conciencia de que el Unico que ella atestigua es, segtin la férmula
neoplaténica, la unidad del amor, el amante y el amado. Por esta via redentora del puro
amor, la conciencia del fiel se convierte en la del mistico que se conoce a si mismo como
la mirada con la que Dios se contempla, como siendo él mismo, en su ser, la atestacion
por la que él se atestigua, la revelacion por la que el Tesoro oculto se revela a si mismo.
Cesa entonces el conflicto de lo Uno y lo Mdltiple, puesto que toda creacién es una
teofania, pero esta teofania no puede ser percibida mas que por aquél cuya mirada es
esa mirada de Dios contemplandose en su propia mirada.

Las consecuencias de esto tienen un alcance infinito. El tawhid exotérico, que es el

del monoteismo abstracto (es decir, tal que el tawhid no se realiza en el Ser Divino
mismo, puesto que la criatura, al atestiguarle, le es extrinseca, en lugar de ser su
6rgano), estd siempre en peligro inminente de caer en la peor idolatria metafisica que
pretende evitar. Pues si Dios es conocido y atestiguado por otro que él mismo, es que
existe Otro. Ahora bien, para que haya Otro, es necesaria esa opacidad, esa tiniebla de
un ser que se detiene en si mismo, en el no ser de sus pretensiones, de sus ignorancias,
incluso de sus devociones. Si él se propone como Otro, no puede mirar a Dios, puesto
que Dios no puede ser mirado mds que por si mismo. Dios no puede mirar mas que un
mundo que sea su propia mirada, es decir, sus propios ojos que en este mundo le miran.
Por eso el mundo que se quiere otro (sea por agnosticismo, sea por devocién) no es un
mundo que Dios mire. Es literalmente un mundo que Dios no mira. Aqui, el giro que
traduce literalmente a RGzbehdn adquiere una resonancia de una singular amplitud.
Pues es necesario un mundo que Dios no mire para que en él resuene y se propague la
tragica exclamacion d Nietzsche en el siglo pasado: Dios ha muerto. Lo que quiere decir
ese grito proferido desde Occidente, y que desde entonces ha resonado en todas las
conciencias, es lo mismo que para el sufi es experimentado como la prueba suprema, la
prueba del Velo, y al hacer frente a esta prueba el sufismo abre precisamente el camino a
aquel que quiere salir de ella vencedor. Si su metafisica es valorada como monismo o
como panteismo por los piadosos doctores contra los que precisamente debe buscar la
via de la salvacion, tales cualificaciones no son sino insignificancias académicas ante lo

que esta en juego.



Podemos entonces entrever el sentido experimental de la vision en que al
adolescente Rtizbehan le fue dado presentir, y luego comprender, que pertenecia a la
jerarquia mistica de aquellos a los que se denomina los Awliyd, los Amigos de Dios, las
360 (a veces 12.000) personas presentes en cada momento de cada ciclo de la profecia.
Esos son simultdneamente los puntos de mira de la Mirada divina entre los terrestres, y
los ojos por los que Dios contempla su creacién, o, més bien, se contempla en ella. Son
simultdneamente los ojos por los que Dios se muestra a sus criaturas y los ojos por los
que él las contempla, pues son como otros tantos espejos sobre los que cae el rayo del sol

para reflejarse en el mundo.

Por ellos, otros ojos se abrirdn a la Mirada de la que entonces serdn también
contemplacién. En el fondo de la doctrina de Rtizbehan encontramos la misma intuiciéon
esencial que la expresada por uno de los mas grandes misticos de Occidente, el maestro
Eckhart, en el siglo XIV, en este enunciado: "La mirada por la que yo conozco a Dios, es
la misma mirada por la que Dios me conoce". La identidad de esta mirada mutua,
reciprocamente condicionada, es el secreto de las teofanias que llenaron la vida de
Razbehan: su encantamiento, su éxtasis enamorado ante todas las formas de belleza, no
se pueden comprender mas que a la luz de esa Mirada. Pues la multitud de todas las
bellezas no es sino la multitud de las teofanias del Unico, pues cada una es cada vez una
mirada por la que el Unico se contempla a si mismo, mostréndose a la mirada de aquel
que le contempla. Por eso también nosotros podemos comprender lo que quieren decir
los tedsofos del sufismo, Razbehan en particular, cuando repiten que sin el pleroma de
esos seres ignorados de la masa de los hombres sin el Polo de los Polos (en términos
chiitas, el Imam oculto), nuestro mundo no podria perdurar y se abismaria en la
catastrofe definitiva. Pues esos seres d élite, a los que se denomina los Awliyd, los
Amigos de Dios, son cada uno una mirada por la que Dios, contemplédndose a si mismo,
mira al mundo, en cada instante de la noche y del dia. Hay ahi una idea que supera
infinitamente lo que nuestra época aceptaria tal vez como el papel "social" de los
espirituales. Se trata aqui de una funcién de salvaciéon césmica. Es porque sus ojos, sus

miradas, no se cierran, por lo que nuestro mundo sigue siendo un mundo que Dios mira.

Sin duda Razbehan no es de aquellos que pueden alcanzar una quietud definitiva;
la victoria sobre la duda, sobre la prueba del Velo, debe ganarse cada dia. Como todos
los maestros del sufismo, discernié bien cémo la pretensién de los negadores se une
finalmente con la de los afirmadores que, en su piedad legalista, no se despojan de si
mismos. Termina su Libro del ennublamiento con esta exclamacién: "jOh! Pobre muchacho
aquel que ve la luna en la cumbre de la montafia y se imagina que cuando haya escalado

su cima podrd coger la luna. ;Como agarrarla si la Luna estd més alld de la montafia de



Qaf (la montafia c6smica)? [...] Yo he contemplado la Luna nueva de la Unidad, pero
unos celos preeternos me impidieron, mediante una nube, alcanzarla. Entonces quedé
en medio, entre la separaciéon y la reunién, y no hay para mi lugar a donde huir ni
refugio en el que llorar. [...] He escrito este libro bajo el dictado de una conciencia
maltrecha y un corazén herido, lo he sellado por las inspiraciones que la prueba me ha
inspirado, en presencia del Misericordioso". Y es que toda la vida de Rtzbehan pasé en
alternancias entre lo que él llamaba la "demencia de lo inaccesible", el tormento de la
ausencia, de lo eternamente mds alld degustado en el encuentro, y la recuperacién
saludable en la certeza de la "funcién teofdnica" del amor, que confiere al ser amado una

investidura preeterna.

Acabamos de evocar las dos formas enfrentadas de tawhid; para la teosofia iniciatica,
sin duda representan dos estados, dos grados de progreso espiritual. Pero un sufi no
deja de permanecer en su vida concreta enfrentado a las exigencias de la Ley religiosa.
También él debe pasar entre los dos abismos que han constituido, desde el origen, la
pesadilla de la teologia en el islam: el tashbih, que es asimilar a Dios a los atributos
creaturales, y el ta’til, que, para salvar su transcendencia, la reduce a una abstraccion.
Entre los dos pasa la afirmacién por la que se debe constatar la solidaridad del sufismo
y la imamologia chiita, la afirmacién de la revelacién divina, sin duda, pero que se
realiza en el mundo celestial (Malakiit), muy diferente por consiguiente de la idea
occidental de encarnacién con todas sus consecuencias, idea que los autores sufies,

Razbehan entre otros, rechazan con vigor.

Pues ocurre con la teofanfa como con la manifestacién de una imagen en un espejo:
la imagen no se "encarna" en el espejo, y lo que hay que contemplar es la imagen que
muestra el espejo, no el espejo. Si el espejo se rompe, el ser cuya imagen el espejo
soportaba no deja de existir en absoluto. Esta conciencia teofénica es la que presupone el
célebre hadith (hadith al-rilyd) en que el Profeta, evocando una visién celestial de gloria
completamente juvenil, atestigua: "He visto a mi Dios en la més bella de las formas". Es
éste un hadith que Rhzbehan cita con predileccién, y todo sufi aspira a alcanzar esta
visién. Pero, jcomo es posible sin transgredir la ley de la transcendencia (tanzih) y el
tawhid? No puede ser mds que si, en la mirada del contemplativo, se contempla a si
misma la figura misma que él contempla, es decir, en ese tawhid del amor que formula
tanto el enunciado platénico como la tesis del maestro Eckhart. Ni la religién de la Ley
ni la dialéctica filoséfica pueden abrir su via. La doctrina desarrollada en el libro del
Jazmin de los fieles de amor no se comprende més que a la luz de las experiencias vividas
en el estado visionario tal como las relata Razbehan en su Diario espiritual,

especialmente aquélla en que se le dira: "Biascame en la morada mistica del amor".



4. "Bascame en la morada mistica del amor"

Pero quien se atreva a esta blisqueda se encontrara en la obligaciéon de desafiar las
normas y las formas de pensamiento de la religion comuin y socializada, y sus
propuestas sonardn como paradojas (esos shath que tanto gustaban a RGzbehan). Para
permanecer fiel, con una sinceridad absoluta, a la presencia de su Dios interior, tal vez
le era necesario pasar por una "oveja sarnosa" a 0jos de los musulmanes bienpensantes.
Ese fue el caso de aquellos que se denominan maldmati. Hafez era uno de ellos. Ahora
bien, Rizbehan nos cuenta un detalle sobre si mismo que acaba de subrayar su afinidad
con Hafez. Lo hace con ocasién de una de esas visiones en la que se resuelve para él la
contradiccién de lo Unico y lo Mdltiple, esa contradiccién que la teologia exotérica es
impotente para superar, puesto que retrocede ante ella. "En el tiempo de mi juventud
-escribe- tenfa un shaykh que era un hombre de gran ciencia mistica, un shaykh
maldmati, cuya verdadera figura era ignorada por el comtn de las gentes. Una noche, yo
contemplaba una inmensa llanura en las llanuras del Misterio, y de pronto vi a Dios con
la apariencia de ese shaykh, al frente de aquella llanura. Me acerqué a él. Entonces, me
hizo una sefia, mostrdndome otra llanura. Me adelanté hacia aquella llanura, y de nuevo
vi a un shaykh semejante a él, y ese shaykh también era Dios. De nuevo me hizo una
sefia, mostrdndome otra llanura, y asi sucesivamente hasta que me hubo desvelado
setenta mil llanuras, y cada vez, al frente de cada llanura, veia una figura semejante a la
que habia visto en la primera. Me dije a mi mismo: Dios altisimo es sin embargo tnico,
uno, indiviso, transciende (monazzah) el nimero sea grande o pequefio, asi como los
iguales, los contrarios y los semejantes. Entonces se me dijo: ésas son las teofanias de los
atributos eternos, pues son sin limite. En ese instante, senti sobre mi la fuerza de las

realidades esotéricas del tawhid, desde el mar de la Magnificencia".

El sentido de esta vision es de una claridad perfecta. La multiplicidad de las
teofanias sin limite, escollo para la conciencia ingenua que facilmente veria en ellas
politeismo, se resuelve cada vez como la multiplicacién de la unidad por si misma, cuyo
producto es siempre y cada vez la unidad, es decir, la unidad del Contemplador y el

Contemplado.

Este es el modo de visién que permite al mistico encontrar en la criatura, sin
teologia negativa ni dialéctica de lo inaccesible, el secreto del Increado. Luego, en otra
visién que le pone al descubierto toda la serie de los atributos divinos correspondientes

a la forma humana, es admitido a participar en una misteriosa cena divina; Razbehan



exclama: "Dios mio, t transciendes la acciéon de comer y de beber. Si las ldgrimas de
arrepentimiento son la bebida de los dngeles, ;qué sucede con las lagrimas del deseo y

de la intimidad en el momento de la visién?". Y él me dijo entonces: "Esa es mi bebida".

Los datos del conflicto intimo que se libra en las profundidades del subconsciente
entre la aspiracion del mistico y la rigidez del tawhid igualitario, emergen, y asi se
resuelven, en el horizonte de la transconciencia cuando ese horizonte se clarifica en el
estado visionario. Son las fases del combate que sostiene la prueba del Velo; se
presentan principalmente como los datos del conflicto entre los dos peligros que acabo
de recordar, el de la asimilacién (tashbih) y el de la abstraccion (ta’til), sobre todo cuando
el visionario experimenta, con una frecuencia creciente, la paradoja de la visién de lo
Invisible mostrdndose a €él, como al Profeta,, "bajo la mds bella de las formas". En el
curso de una de sus visiones, Rlizbehan "experimentaba -escribe- una nostalgia, un
amor, un deseo, que se incrementaban reciprocamente. Durante mi estado extatico
quedaba desterrado de mi corazén toda preocupacion de tashbih y ta’til, pues en Su
presencia se derrumban las normas de los intelectos y los conocimientos. Pasé cierto
tiempo. [...] Permaneci varias horas sumido en mi éxtasis. Luego, Le vi a la aurora. Se
mostré en Belleza y Majestad en las soledades del Misterio, en el umbral del Lugar del
Misterio, pintando las estrias de la aurora eterna con la sangre de los Abdil”. Entonces
Razbehdn se pregunta si es, pues, cierto que él es uno de ellos. Y nosotros ahora
sabemos lo que implica ser uno de ellos. Estd embargado de alegria, después de temor.
Recuerda otra vision; otra visioén en la que él mismo era sacrificado como victima de su
audacia amorosa. Su sangre se extendia por los arroyos del mundo del Misterio, pero al
extenderse, se transmutaba en luz pura: "Mi sangre tomaba el aspecto de los rayos del
sol en el momento de la aurora, cuando se muestra més inmenso que los cielos y la
tierra. Y multitudes de dngeles tomaban de mi sangre (es decir, de esta luz) y pintaban

con ella su rostro".

No es exagerado decir que este Diario espiritual de RGzbehan es un documento
extraordinario, y que si no fuera por él, el secreto de su vida y de su experiencia interior
se nos escaparia en gran medida. Encontramos a nuestro shaykh meditando cierta
noche, agitado por alguna duda en cuanto al sentido de sus predicaciones en la
mezquita. El incidente ocurrido en el momento de su primera predicaciéon en Shirdz nos
sugiere que se trata de su doctrina de la implicacién del amor humano en el amor
divino, en virtud del pacto preeterno establecido entre el amor y la belleza. Entonces,
Dios se muestra a él con una belleza que sobrepasa todas las que le habian maravillado:
"Bajo una forma -dice- apropiada al secreto de mi amor”. Y en esta confesién se expresa

todo el sentido de la experiencia mistica para una conciencia teofdnica como la de



Rézbehan. Luego se le dice: "No lo dudes. Es a la medida de mi secreto lo que has
predicado para guiar a las criaturas y hacerlas conocer los favores divinos preparados

para ellas".



Citaré todavia otras dos visiones, porque subrayan esta confesién con un testimonio mas
explicito. Cierta noche, Rizbehdn camina por las llanuras del Misterio. Por su
conciencia secreta, se le pregunta: ";Dénde vamos? -Hacia la preeternidad, responde-.
(Qué buscas, pues? ;Mi aniquilacién en la violencia de las realidades preeternas, pues
no puedo quedar satisfecho con la visién de la anfibolia (iltibds)? -Es un largo viaje, se le
dice; yo voy contigo, seré tu comparfiero en el camino"-. A medida que avanza, Dios se le
vuelve invisible; se siente aniquilado en el mundo del Jabariit (el mundo de las potencias
y los nombres divinos). "Entonces -escribe- mostrandome una graciosa dulzura, me
dice: Biiscame en la morada mistica del amor, pues, mira, ni el mundo ni nada de lo que hay
en el mundo puede hacer frente a los asaltos de mi Majestad".

En estas dltimas palabras se anuncia el desenlace de la prueba a la que nos ha

iniciado el Libro del ennublamiento. En la "morada mistica del amor", el Testigo (shihid) no
es ya el ojo distinto que mira a Dios, sino el ojo, el espejo, por el que Dios mira y se muestra
a si mismo bajo las infinitas variantes de "la més bella de las formas". Una noche, con los
asaltos del tawhid y de lo Inaccesiblemente Sublime golpeando con violencia contra su
corazén, Rizbehan escucha esta pregunta: ";Quién eres ti para decirte mi servidor?".
Me senti completamente avergonzado. Dije: ";Qué atributo podré nombrar, puesto que
soy una cosa entre las cosas que te pertenecen?". Pero él me dijo: "No eres un verdadero
unificador si no te olvidas de ti y de todo lo que es distinto de mi, desde el Trono hasta
las Pléyades". Yo permanecia como pasmado en el seno de un Velo inmenso, cuando las
grandes llanuras del Misterio se iluminaron, y he aqui que sefialdndose a si mismo, me
dijo: "Soy yo quien te pertenece" (and laka). Luego, aproximandose a mi bajo la forma de
un Jovencito divino (contemplado por el Profeta), me dijo: '"Aqui, tu corazén no esté ya
angustiado por el enunciado del tawhid, pues aqui el tawhid es artimafia y engafifa, ya
que ta eres mi Testigo ocular y yo me muestro a ti bajo la forma de la gracia y la
belleza'." Asi pues, es el tawhid, la profesién de fe unitaria, la que encierra la forma més
sutil y temible de la Prueba del Velo. De ella sale triunfante aquél que busca al Unico en
la morada mistica del amor, pues alli el Contemplador (shdhid) y el Contemplado
(mashhiid) dejan de ser dos para no ser mds que uno. Esa serd toda la ensefianza, toda la

pedagogia mistica del libro que Rtizbehan titulé Jazmin de los Fieles de amor.

5. Majntn, el "espejo de Dios"

Este libro, como nos informa el capitulo primero, fue emprendido con ocasién de
una conversaciéon con una persona, una muchacha o una mujer joven, cuyo nombre
silencia discretamente el autor. No sabemos de ella mas que dos cosas: su extrema
belleza, que Rtzbehén celebra con todos los recursos de su vocabulario, y su grado de

cultura espiritual, que se manifiesta por las preguntas muy pertinentes que dirige al



autor y que motivaron la composicién del libro. Las preguntas convergen hacia ésta:
(qué significado puede tener el amor humano para un sufi? Rasgo curioso, no
desprovisto de humor, ella comienza por dirigirse a Rzbehan en el lenguaje de la
ortodoxia mds estricta, ortodoxia que fue siempre mds que reticente respecto de las

apasionadas expresiones del sufismo.



En primer lugar, ;se esta autorizado y tiene verdaderamente sentido emplear la palabra
amor respecto de Dios (amor a Dios, amar a Dios, etc.)? Es el punto en el que vacilaron,
por temor de la absoluta transcendencia divina, los devotos ascetas de Mesopotamia
que, en un principio, fueron designados como sufies. En cambio, Rtizbehan puede ya
apelar a toda una estirpe de célebres maestros que habian aprobado este uso de la
expresion, con la concepcién que implica y cuyas consecuencias para la historia religiosa
se pueden entrever. Pero, una vez admitido esto, la hermosa interlocutora se encuentra
todavia con mds razén para pregunta: "Oh, sufi, en el amor divino, ;qué tiene que hacer
el amor humano?". Rlizbehan evoca entonces el testimonio de la sura 12 del Corén (la
historia de José y Zulaica), y junto a frases atribuidas a los maestros del sufismo, la
autoridad de célebres hadith, en especial aquél que enunci6 el Profeta: "Quien ama,
permanece casto y muere sin haber traicionado su secreto, ése muerte como testigo
veridico (shahid)". En realidad, la respuesta de Rizbehan estd integramente contenida en
la pregunta que él plantea a su vez a su interlocutora: "Tal como tt eres a la mirada de
Dios, es decir, tal como Dios se contempla a si mismo en ti, ;quién entonces eres ti?
¢Ta?". Formular esta pregunta es suponer la iniciacién espiritual que inviste a la belleza
humana de un sentido sagrado, como manifestacién divina, como teofania por
excelencia. Por eso finalmente su interlocutora pedird a Rtizbehan que componga un
libro que sea para todos los adeptos de la religiéon del amor un guia, un Imdm, que les
lleve por una Via en la que el amor humano, en lugar de plantearse como antagonista
del amor divino, sea por el contrario su iniciacién y, cuando llegue al limite de su
perfeccion, se manifieste como su eclosion.

Lo que precede nos pone ya en condiciones de entrever los fundamentos de la

mistica del amor caracteristica del sufismo de Rézbehan y del sufismo irani en general.
Las etapas de la peregrinacién interior por las que nos hacen pasar los capitulos del
libro del Jazmin implican, en efecto, el siguiente postulado: el misterio de la divinidad,
del Tesoro oculto que se revela a si mismo, es representado y experimentado por el
mistico como el misterio mismo del amor preeterno, y es a partir de esta intuicién inicial
cuando la relacioén entre el amor divino y el amor humano es experimentada como una
relacién entre dos formas de un solo y mismo Eros. En razén de esta implicacién, la
forma humana del amor (ishq insini) deviene la iniciacién necesaria a su forma divina
('ishq rabbani), lo que quiere decir que es la sola experiencia del amor humano lo que
lleva a descubrir el secreto divino, tal como lo enuncia el tawhid esotérico, el que profesa
"la elite de la elite" de los sufies. Ahora bien, ese secreto se enuncia como una identidad
que para la conciencia comtn no puede tener sino una apariencia paradéjica. Nuestros
espirituales conocian muy bien su enunciado por la Teologia atribuida a Aristoteles.
Razbehan lo formula a su vez: "Desde antes de que existan los mundos y el devenir de
los mundos, el Ser Divino es el amor, el amante y el amado". O también: "El amor del
Ser Divino, sébelo, es tal como es su Conocimiento. El no deja de ser el amante de si

mismo, igual que no deja de estar conociéndose y contemplandose a si mismo por si



mismo". Sélo el tawhid que cumple y realiza esta unidad es el auténtico tawhid que
triunfa en la prueba del Velo, mientras que la fe comtn y la conciencia exotérica,
proclamando un existente que transciende a todos los demds existentes, permanecen de

hecho presa en la trampa de una dualidad irremisible.



La distancia entre los dos mide toda la distancia que separa al homo religiosus y al homo
mysticus. Este se sitta en un plano de conciencia anterior (o posterior) a la oposicién
sujeto-objeto, es decir, un estado en el que no son posibles ni objetivacién ni
socializacion del objeto religioso porque es un estado en que el Ser Divino es
experimentado como Sujeto absoluto que activa cada caso, cada existencia. Puesto que
éste es para si mismo el objeto de su conocimiento, y puesto que se revela a si mismo en
su Imagen, la Forma humana primordial, para que el Anthropos o Adan celestial se
conozca en ella siendo conocido por ella, es necesario que el conocimiento que la
Imagen tiene de él no sea distinto al conocimiento que él tiene de ella.
Consecuentemente, el amor experimentado por esta criatura que es su imagen y su
teofania (fajalli) no puede ser un acontecimiento extrafio, extrinseco, a la nostalgia
divina y al éxtasis de amor que la divinidad experimenta en si misma por si misma.
Esta metafisica del sufismo que resumo al extremo, fundamenta la doble idea

esencial de Rtizbehan: si el amor humano es la iniciacién a la tri-unidad del misterio
divino es porque el tawhid esotérico se enuncia en los mismos términos que expresan la
suprema perfeccion del amor humano; si tal es su esencia, s6lo entonces la experiencia
del amor humano puede llevar a descubrirla. Es el fruto de la admonicién percibida en
el estado visionario: "Biscame en la morada mistica del amor. Pues ni el mundo, ni
nada de lo que hay en el mundo, puede hacer frente a los asaltos de mi majestad". Por
eso Razbehan distingue con cuidado entre aquellos sufies cuyas primicias espirituales
no han conocido la experiencia del amor humano, y aquéllos a los que esta experiencia
ha marcado la entrada en la Via espiritual. Designa a los primeros como los "ascetas
piadosos” o "devotos" (zohhid), mientras que los segundos son propiamente los ‘ashigin,
que traducimos por "Fieles de amor" para distinguirlos de los primeros, acercandolos a

sus homologos de Occidente, los Fedeli d’amore, compafieros de Dante.

Por supuesto, esta espiritualidad de Rtzbehan, caracteristica también de todo el
sufismo irani, es la antitesis de la idea corriente del ascetismo, para el que la belleza
sensible se presenta como una trampa diabdlica, en tanto el eros humano y el amor
divino se presienten como dos términos excluyentes entre los que el asceta debe escoger
de entrada. Pero no nos equivoquemos: asi como no basta salir de lo individual para
alcanzar lo divino, tampoco la individuacién radical que postula esta religion mistica de
la belleza excluye una ética rigurosa, tanto més rigurosa cuanto que se trata de una ética
completamente individual, a veces heroica y secreta, tipificada en la persona del
javanmard, el "caballero del alma". Réizbehan lo afirma: es necesario haber franqueado el
puente que estd suspendido sobre el infierno de la naturaleza sensual, para poder decir
como él dice a aquella a la que estaba dedicado el Jazmin: "Imposible franquear el rio
torrencial (el jayhiin) del tawhid, sin el puente de tu amor". O, por emplear otras

imagenes queridas a Riizbehan: "Por tratarse de un solo y mismo amor, es en el libro del



amor humano donde hay que aprender a leer la regla del amor divino". 51, se trata de
un solo texto, pero hay que aprender a leerlo, y este ejercicio es dificil. El mensaje de la
belleza es un mensaje profético que implica un doble sentido (iltibds). Como todo texto
profético, postula un ta’wil, una hermenéutica espiritual. Invita a pasar de una forma
impropia, inauténtica y "metaférica" del amor ('ishq majizi), que es el amor en el sentido
"literal", el amor sensual, al amor en el sentido verdadero y auténtico ( ‘ishg hagigi). Pero
aqui la exégesis del texto es una exégesis del alma, es decir, un éxodo del alma que sale de

si misma para hacer en ella un lugar al Unico.



Esta es la dolorosa peregrinacién del amor, peregrinacién que reproduce las tres fases
del tawhid en un paralelismo tan sorprendente que sus enunciados, en tltima instancia,
se confunden.

La primera fase del tawhid, la del comtn de los seres humanos, va simple e

ingenuamente del mundo sensible a Dios, de un objeto natural a un objeto transcendente.
Una segunda fase, en la que se detienen algunos misticos, va del yo personal a Dios, en el
que sumergen y en el que se aniquila la personalidad de ese yo personal. La tercera fase
va de Dios a Dios, no sale de él. Aniquila a su vez esa aniquilacién a la que sucumbe el
mistico en la segunda fase. El mistico resurge entonces, emergiendo del mar de la
sobreexistencia (baqd’); aniquilado en su propia nada, no deja subsistir mas que la
triunidad del amor, el amante y el amado. Ese tawhid se cumple en la divinidad misma
y, por tanto, no sale de ella; por eso el secreto del amor humano, tal como entonces se
experimenta, estd implicado en el misterio del amor divino. En una férmula de una
concision extrema, Rzbehdn declara: "En adelante el mistico, ausente, ve a Dios por
Dios" (bi-khwdd Haqq-rd be-Haqq binad). El ve, sin duda, pero al mismo tiempo no es él
quien ve. Es Dios quien ve por él: él es el ojo por el que Dios se contempla a si mismo, lo
que quiere decir también: "El arriba ha devenido el abajo, y reciprocamente”. Ahora
bien, en el limite extremo de su perfeccién extatica, la experiencia del amor se enuncia
en los mismos términos. Por eso la pareja ejemplar de Majntin y Layla, los Tristan e
Isolda del "romanticismo" persa y arabe, se ofrece inagotablemente a la meditacién de

los Fieles de amor entre los sufies.

Para ilustrar el caso del amante mistico, que totaliza en si mismo, por la perfeccién
de su amor, los dos modos de ser, el del amante (‘ashigi) y el de la amada (ma’shilgi),
introduce aqui dos célebres versos atribuidos ora a Majn(in, ora a Hallj: "Yo soy aquella
(0 aquel) que amo; aquella (o aquel) a la que (o al que) amo soy yo; somos dos espiritus
inmanentes en un solo cuerpo”. "Entonces -dice- cuando ese estado espiritual llega al
limite de su perfeccién, es Dios mismo quien, por su propia mirada eterna, contempla su
propio rostro eterno. El amante mistico, Majniin, es el ojo por el que Dios se ama a si
mismo en el objeto de ese amor. "Todo lo que no sea ese instante indivisible -decfa
Réizbehan-, no es mas que el mundo de la dualidad de los objetos. Medita este hecho
singular: soy yo mismo quien, aunque ausente, soy el amante de mi mismo (man bar
man bi-man ‘ashiq-am). No ceso de contemplarme a mi mismo, atin estando ausente.
Entonces, ;quién soy yo?". La tnica respuesta posible viene sugerida por este poema

alusivo:

A la basqueda del Graal de Jamshid recorri el
mundo,

ni un dia descansé, ni una noche dormi.



Pero cuando escuché al maestro describir al Graal
de Jamshid,

el Graal que revela el mundo, era yo mismo.

Como vemos: el paso del amor humano al amor divino no consiste en pasar de un
objeto a otro. Es una metamorfosis del sujeto lo que se realiza, de tal modo que la nocién
de objeto lo que se realiza, de tal modo que la nocién de objeto periclita, pues Dios no es

un objeto. Dios es el propio sujeto del amor que es el amante y el amado.

El Ser Divino encuentra ahi su Testigo-de-contemplacién (shihid), porque el
Contemplador (shdhid) ha devenido el Contemplado (mashhiid); los patéticos celos
divinos surgidos de su propia nostalgia, tal como nos ha evocado el Libro del
ennublamiento, estdn en adelante redimidos. También para Rtzbehan, Majniin es mucho
més que un modelo cuyo ejemplo proponer y trasladar para uso de los sufies piadosos
en busca del amor divino. Esta manera de comprender el caso de Majntin es la que
estaba al alcance de los ascetas piadosos, pero no estd hecha a la medida de los Fieles de
amor. El estado de Majnin hace de él el "espejo de Dios"; ser ese espejo, ;es entonces
algo distinto a realizar el amor divino, que es unidad del amor, el amante y el amado? Si
Majntin no hubiera realizado esa unidad, ;cémo le seria posible murmurar en su estado

de total absorcion sus célebres palabras: "Yo soy Layla. Mi nombre es Layla"?

Por eso otras palabras de nuestro anénimo glosista ruzbehani anénimo nos hablan
de un triple espejo de contemplacién: 1°) el espejo donde contemplar lo invisible, lo
absconditum, lo esotérico del Ser Divino, son los tres 6rganos sutiles de percepcion: el
corazon, el secreto (sirr) y el espiritu. 2°) el espejo donde contemplar lo aparente, lo
manifestado, la forma visible de Dios, el fenémeno de lo divino (stirat-e Haqq), son los
sentidos externos, las facultades de percepcién sensible iluminadas por los tres 6rganos
sutiles. 3°) el espejo donde contemplar el Rostro eterno de Dios son los ojos humanos

iluminados por el amor.

Asi pues, si el pensamiento fundamental de Rtizbehan nos ha recordado cierta tesis
no menos fundamental del maestro Eckhart (la mirada con la que yo le conozco es la
misma mirada con la que El me conoce), tendriamos que afiadir que Rfizbehan de
Shirdz podria ser un maestro Eckhart que hubiera escrito ademas algo asi como la
historia de Tristan e Isolda. Reunir ambas cosas es tal vez incurrir en una paradoja, para
nosotros, occidentales, pero probablemente es caracterizar de forma inmejorable el
genio mistico irani tal como se expresa en sus epopeyas misticas y en una vasta region

de su sufismo, de Sana'l a Nir 'Ali-Shah. Shaykh Réizbehan se inscribe en el linaje que



incluye a Ahmed Ghazali, Aymol-Qazat Hamadani o Fakhroddin 'Eraqi, uno de los

trovadores mas ilustres del sufismo irani (m. 688/1289).

Si hago especial hincapié en el ultimo es porque hay, entre otros, un poema de
Fakhroddin 'Erdqi que resume de manera 6ptima toda la inquietud de esos buscadores
de Dios en el amor, ya que dicho poema repite con obstinacién la pregunta que esos
autores no han dejado de plantear uno tras otro en el curso de los siglos, pues son
gentes a quienes "esta pregunta mira". Antes de terminar, quisiera citar un intento de
traduccién de este breve poema. Helo aqui, en la tonalidad simple y patética del mismo

tema obstinadamente repetido: skoja’i? skoji'i?, ";dénde estds?".

Fuera de mis sentidos estoy, de amor por ti.
¢(Dénde
estas?
Con el alma te busco, a ti que eres mi alma.
¢(Dénde
estas?
Hacia ti corro a través del mundo,
por todas partes te busco. ;Dénde estas?
El mundo no puede contener tu belleza,

(podré saber entonces como eres y dénde estas?

Alli donde estés nadie puede llegar,

(a quién, pues, preguntaré? ;quién puede saber
donde estas?

Eres manifiesto, y sin embargo oculto a todos.

Y sino estds oculto, ;dénde te muestras? ...

A mi corazoén asustado y perplejo

haz un signo en el Camino. ;Dénde estas?

El pobre Eraqi esta fuera de si por tu causa,

¢no le diras finalmente: oh, loco de amor, t4, déonde

estas ta?

En la pregunta que, al invertirse, se resuelve, percibimos en Eraqi una ensefianza
idéntica a la de Rtizbehan. Pues el momento en que el Contemplador descubre, en el
acto mismo de su contemplacion, que es el Contem-plado, es el momento en que aquel
que plantea la pregunta: ";Dénde estds?", escucha finalmente como se le plantea a su
vez. Pero en ese momento, penetra el arcano de la célebre méxima del sufismo: "Quien
se conoce a si mismo conoce a su Sefor", y también al mismo tiempo penetra el sentido

de la exhortacién emitida en el versiculo cordnico: "Oh alma pacificada, regresa a tu



Sefior, aceptadora y aceptada”. Pues entre la célebre maxima y el versiculo coranico hay
un lazo profundamente meditado por el sufismo, un lazo que los garantiza
reciprocamente, con una garantia secreta, la que afirma este admirable verso de Hafez
de Shiraz, el ilustre compatriota de Rtzbehan: "Jamdas gustara la muerte aquel cuyo

corazon esté vivo por el amor". En ese distico vibra la tonalidad profunda del sufismo.

Teheran, 25 de noviembre de 1958.



IV
Maniqueismo y religion de la belleza'

No es mi intencién proponer una nueva hipétesis respecto de los origenes del
catarismo, ni responder a la pregunta de si existe 0 no una filiacién histérica, de huellas
material e indiscutiblemente reconocibles, entre el maniqueismo y el catarismo, por una
via o por otra. Sea cual sea la discrecién que de manera relativa se impone a la discusién
histérica, no es por ello menos oportuno elevar la cuestién a otro plano: el de los hechos
espirituales como tales. Ahi, los problemas de causalidad y de influencia exterior
pierden su importancia, si no su sentido. Pues lo que desde ahi se considera son los
tipos espirituales y lo que del mundo suprasensible nos revelan los rasgos que dichos
tipos tienen en comun. Desde ese punto de vista, aquellos que desde hace ya tiempo
consideraron el catarismo como la forma extremo-occidental del maniqueismo no se

equivocaron.

Por esa razon le esta permitido al investigador profesionalmente comprometido en
la exploracién del universo espiritual irani decir lo que le sugieren y en qué le hacen
pensar algunos problemas que nos plantea la religiéon y la concepcién del mundo de los
cataros. Entre esos problemas, hay especialmente uno sobre el que tuve ocasién de oir
hablar a varios amigos vinculados fervientemente con los estudios cataros, y que
plantea ciertas dificultades, especialmente a aquellos que no comparten el mismo fervor.

El problema es éste:

;Cudl es la relacion de los trovadores con el catarismo? Cuanto mas se sefiala el lazo
e

entre maniquefsmo y catarismo, més urgente parece la pregunta: jes que la mistica del
amor, el éxtasis de adoracion de la belleza humana, puede tener algo que ver con la

ascesis rigurosa del maniqueismo?

Que la respuesta negativa parezca a muchos evidencia nos revela que, en general, el
conocimiento del maniqueismo no pasa de un nivel de opinién que altera hasta la
caricatura de la visién y el sentido de esta religion. Ahora bien, disponemos de textos

drabes y persas de comienzos de la época isldmica, es decir, de una época en que el

1 El presente texto es una comunicacién presentada en la R.T.F. en el curso de un ciclo de
emisiones consagradas al catarismo por Jacques Magne. Su destino original nos servira para
justificar su extrema concisién. Afadirle todo lo que hubiera sido deseable nos habria
obligado a modificar su estructura, y sin duda también a alterar la densidad alusiva que se
nos imponia. Que el lector atraido por la cuestién aqui tratada y en busca de un contexto
ampliado, se remita a nuestras tres obras recientes: La imaginacidon creadora en el sufismo
de Ibn 'Arabi, Destino, Barcelona, 1993; Cuerpo espiritual y tierra celeste, Siruela, Madrid,
1996; El hombre de luz en el sufismo iranio, cit.



maniqueismo estaba todavia vivo en Asia central, que nos dan testimonio explicito de

esta religion de la belleza profesada por los maniqueos.

En presencia de esos textos, cuyos autores conocian sin duda mejor que nosotros
aquello de lo que hablaban, se han repetido en nuestros dias las mismas objeciones

banales e inoperantes.



A estas objeciones se les puede hacer frente mediante consideraciones que valdrian
igualmente en el caso de los trovadores, y que son corroboradas por sus homélogos y
contempordneos iranies, sea por los adeptos de la teosofia de la luz de Sohravardi, sea
por la larga estirpe de sufies que, desde Rzbehan de Shiraz en el siglo XII, han
profesado la misma religion que nuestros Fieles de amor.

Ya el heresiégrafo 'Abdol-Qadir Bagdadi nos informa de la existencia de una escuela

denominada Holmaniyi, segin el nombre de su fundador, Abt Holman, un irani
originario de Fars (m. 340/951). Esta escuela profesaba que Dios se estableci6 en los
seres de belleza, y en su fervor, se nos dice, sus adeptos se prosternaban ante toda
aparicién humana de esta belleza® (creo que Gérard de Nerval consigné algo semejante

a esto en su Voyage en Orient [Viaje a Oriente].

Mejor atin, un escritor del siglo V de la hégira, es decir, de nuestro siglo XI, Abti
Shakfir Salimi, nos remite expresamente a los maniqueos de China, de Khotan y del
Tibet. Ellos adoran, nos dice, todo lo que a sus ojos manifiesta la belleza: luces, aguas
que corren, drboles, animales, porque en todo ser bello, en todo objeto hermoso, la
divinidad de luz ha hecho su morada. El autor emplea aqui un término caracteristico
del sufismo, diciendo: en cada shdhid, es decir, en cada testigo de contemplacion.
Subraya su relaciéon con la escuela antes citada, e insintia naturalmente que los chiitas

participan de esta doctrina.’

Por dltimo el gran tedlogo Ghazali (m. 1111) nos transmite los mismos datos,
precisando que se trata de los turcos de Extremo Oriente, es decir, turcos uigures.
Sabemos en efecto que los turcos uigures habian adoptado el maniqueismo y hay que
subrayar en su honor insigne que su Estado, de duraciéon desgraciadamente efimera, ha
sido histéricamente el tnico en que el maniqueismo no fue perseguido. En cuanto a
ellos, nos dice Ghazali, no tienen una shari’at (es decir, una ley religiosa en el sentido
isldmico del término), pero tienen un Dios, un Sefior, que es el mas bello de los seres, y
por eso se prosternan ante todo ser cuya belleza es perfecta, diciendo: es nuestro Dios.
Te6logo islamico estrictamente ortodoxo, Ghazali evoca estas cosas no sin cierto
malestar, pero admite que estdn mads cerca de la visién de la Luz que los idélatras,
porque veneran la belleza absoluta, no una cosa determinada con exclusién de otra, y

. 4
porque veneran la belleza natural, no una belleza fabricada por sus manos.

Es posible, es incluso probable, que los heresidgrafos, en sus prejuicios, hayan

exagerado las cosas. Sin embargo, hay un rasgo fundamental que se discierne, y que nos

2 Cf. el texto citado por Hellmut Ritter, Das Meer der Seele: Mensch, Welt und Gott in den
Geschichten des Fariduddin 'Attar, Leiden, 1955, p. 452.

3 Cf. el texto de este autor poco conocido, ibid., p. 453.

4 Cf. el texto de Ghazali, ibid., p. 454.



serd confirmado por otras fuentes. Es sin embargo significativo que, hace poco todavia,
se haya pretendido contra esos textos perfectamente explicitos que nada podria ser
menos maniqueo que esa veneraciéon o adoraciéon de la que hablan, profesada respecto
de todos los seres que manifiestan la belleza. Pues, se nos dice, los seres humanos
hermosos, las plantas hermosas, los animales espléndidos, son también cuerpos, seres

materiales, y, como tales, enteramente demoniacos (daéuvik).



La luz divina que impregna el mundo es bella, ciertamente, pero es incorpérea y
espiritual, y no se manifiesta en las substancias materiales.” Nos parece que éste es el
tipo de objecién que, siendo completamente marginal, enreda irremediablemente
problemas e investigacion, pues toma como base de sus afirmaciones lo que
precisamente esta en discusion.

En efecto, el argumento pierde totalmente de vista un modo de percepcién

simultdnea del mundo sensible y suprasensible que, por no ser el de la conciencia
racional de nuestros dias, no por eso es menos dispensable para percibir el fenémeno de
la belleza que estamos tratando. El argumento confunde implicitamente la fisica
maniquea y la percepcién maniquea de la luz con una fisica cristiana de la encarnacién
que tiene presupuestos completamente distintos. Un primer sintoma que hay que
retener precisa, en efecto, la diferencia respecto de la cristologia oficial de los concilios;
se anuncia en el esquema conocido en virtud del cual la cristologia del maniqueismo es
indisociable de su antropologia. Esta cristologia y esta antropologia presuponen, a
grandes rasgos, una estructura triple del hombre -cuerpo, alma y espiritu-, contraria,
pues, a la dualidad reduccionista de alma y cuerpo. Es muy posible que nuestra
confusién actual, igual que todo materialismo, ingenuo o cientifico, tenga su origen en

esta mutilacion.

En cualquier caso, sin esta triple estructura, es imposible comprender la relacién
que la visibn maniquea establece, por una parte, entre aquel que denomina Jests-
Resplandor, el Yo de luz, el Espiritu salvador (cuya figura alterna en el maniqueismo
oriental con la de la Virgen de Luz, es decir, la Sofia), y, por otra, el alma sufriente que es
su miembro y que es la parcela de Luz retenida prisionera en las Tinieblas. Una mezcla,
sin duda, pero que no es una fusién similar a la de los cuerpos materiales, pues la
substancia de luz no puede materializarse. Y son todas esas parcelas de luz prisioneras,
que esperan con impaciencia tras la aparicion de su miembro salvador, lo que los
maniqueos occidentales, es decir, africanos, designaban como Jesus patibilis, Jesus
sufriente, clavado por toda la duracién de este Eén en la cruz de la materia. En todas
partes donde se presentan luz, resplandor, color agradable, perfume o sonoridad
deleitosa, hasta en los minerales, los metales y las plantas, sobre en las flores y los
frutos, los maniqueos veian al Jesus patibilis, el alma de luz prisionera.® Existe un
acuerdo sorprendente con el testimonio recogido en nuestros escritores isldamicos. Jests
es a la vez la psique sufriente y el Yo celestial, el Espiritu Santo del que aquella es

miembro: la forma de aparicion de la naturaleza luminosa.

5 Véase la extrafia carta de W. Henning reproducida ibid., p. 454.

6 Cf. K. Kessler, en Realencyklopé&die fiir protestantische Theologie und Kirche, vol. XIl, p.
208.



Precisamente esta nocion de "forma de aparicién" caracteriza de manera inmejorable
el contraste entre teofania y encarnacién en el sentido corriente de la palabra, y es ese
contraste, seflalado por un mismo término técnico (mazhar), el que se encuentra en el
Islam, en toda la teosofia del chiismo y el sufismo. En cuanto a nosotros, podemos sin
duda admirar, por ejemplo, la materia roja de un cuerpo rojo. En cambio, si admiramos
una imagen en un espejo, no es la materia del espejo la que se encuentra hermosa y se
admira, sino la imagen que alli se muestra. El ejemplo del espejo es la comparacién a
que recurren tradicionalmente todos nuestros autores para explicar cémo perciben el

fendmeno.



La belleza es la luz que transfigura a los seres y las cosas, sin incorporarse a ellas ni
encarnarse en ellas; esta en ellas a la manera de la imagen irradiante del espejo, que es el
lugar de su aparicién. Por eso la adoracion de la belleza es la adoracion de la luz
manifestada a través del velo de carne perecedero, sin ser nunca un atributo inherente a
la materia ni una cualificacién de la carne o de la materia.” La belleza es de esencia
espiritual; el fenémeno de la belleza es una aparicién de lo suprasensible. La teosofia
ismailf ha insistido especialmente en este punto, y esto nos ayuda a entender més
correctamente las intenciones atribuidas a los maniqueos del Asia central u oriental.

Es notable que aquel sufi irani que es tal vez el més representativo de la religion de

la Belleza, Rtizbehan de Shirdz, en el siglo VI/XII, multiplique las alusiones a esas
aldeas de Asia central, algunos de cuyos habitantes tenian, en la época, reputaciéon de
una belleza extraordinaria y sobrehumana.® Una de sus obras en persa, el Jazmin de los
Fieles de amor, es una especie de didlogo autobiogréfico en el que se transparenta en cada
pégina lo que él denomina el sentido profético de la belleza; el sufi es de alguna manera
el profeta de la Belleza absoluta. Y por ello nos es dado comprender cémo y por qué,
para Razbehan y sus discipulos, el amor humano, lejos de contrastar con el amor
divino, es por el contrario la pedagogia espiritual indispensable para acceder a éste.
Amor divino y amor humano no se presentan a la manera de un dilema, imponiendo
entre ellos una opcién, como es requisito indispensable para las vocaciones monadsticas
en la cristiandad. En realidad no se trata de dos amores diferentes, determinados y
cualificados respectivamente por un objeto diferente (pues Dios no es nunca objeto), sino
que se trata de dos formas de un solo y mismo amor. De uno a otro, no hay transferencia
de un objeto humano a un objeto divino, sino que existe una metamorfosis que se
realiza en el sujeto, es decir, en el amante. Por eso Rizbehan distingue expresamente
entre aquellos a los que denomina "piadosos devotos", los sufies ordinarios, y aquellos
que son propiamente los Fieles de amor. En estos dltimos se realiza una metamorfosis
del modo de percepcién del ser amado; se hacen capaces de percibir asi la entidad
omnipresente de la Luz, es decir, de la Belleza: Luz y Belleza que son de orden

suprasensible.

Nos encontramos sin duda en presencia de una espiritualidad que marca una
ruptura decisiva con nuestras categorias habituales. Hemos tratado de indicar muy
sumariamente las raices de este fendmeno espiritual. Nos parece que la visién maniquea
de la Luz, lejos de ser contradictoria con esta percepcién de la belleza, es por el contrario

su presupuesto. A partir de ahi vislumbramos también el interés de estas

7 Sobre esta intuicién fundamental y su contexto irani, véase principalmente nuestra edicién
de R{zbehan Baqli Shirazi (m. 606/1209), Le jasmin des Fidéles d'amour (Bibliotheque
Iranienne, VIII), Paris, Adrien Maisonneuve, 1958, p. 6 y 19-20 de la introduccién en francés.

8 Cf. ibid., p. 101.



comparaciones para todos aquéllos a quienes preocupa el significado de los trovadores
en relaciéon con el catarismo. Un significado que desborda también a la civilizacién
occitana como tal, puesto que hubo igualmente cétaros en el Norte. Y tal vez por eso
vean aqui una invitaciéon a repensar todo este tema aquellos que consideren que los
problemas espirituales no admiten coartadas ni soluciones que otros han decidido de
antemano, pues la urgencia del hombre-espiritu sigue siendo la que es: ni pasada ni

superada.

Marzo de 1961.

V

Del sentido musical de la mistica persa'

Quisiera sugerir en algunas pdginas como se me muestra el hecho de que, entre
todas las misticas de las que pueden tener conocimiento nuestras ciencias de las
religiones, la mistica persa se caracteriza por haber tendido siempre a la expresion
musical, y por haber alcanzado en ella su expresién acabada. La suerte de la musica en
los paises del Islam no siguid, a lo largo de los siglos, el mismo curso que en Occidente;
sin duda porque aquellos que condenaban su utilizacién no veian en ella mas que un
divertimento profano. En cambio, lo que nuestros misticos produjeron es algo
equivalente a lo que nosotros denominamos musica sacra; y la razén de ello es tan
profunda que, si la hemos comprendido, toda musica, a condicién de que se haya
entregado a su finalidad suprema, nos parecerd que no puede ser mas que musica sacra.

Pero, jno es ésa una nueva paradoja?

Creo que todo irani tiene mds o menos presente en la memoria el célebre prélogo
del Masnavi de Djala-loddin Balkhi Rumi, al que en Iran llamamos mas habitualmente
Mowlana. Este prélogo encierra tal vez la justificacion de la paradoja que acabo de
formular. De ello me ha convencido un descubrimiento reciente, en el curso de mis
investigaciones sobre un eminente pensador irani, casi desconocido del gran ptblico en
nuestros dias, pero que, llegado el momento, merecerd, estoy seguro, figurar en nuestras
antologias de la historia de la filosofia y la espiritualidad; me refiero a Qazi Sa'id
Qommi, fil6sofo del siglo XVIL. En una de sus grandes obras todavia manuscritas, Qazi

Sa'ld Qommi recuerda y comenta largamente unas palabras de aquel que ocupa

1 Este articulo se publicé inicialmente en Horizons franco-iraniens, diciembre de 1967.
Curiosamente, éste es -que sepamos- el Unico texto en que Corbin habla de forma
significativa de Rumi, el gran mistico persa, llamativamente ausente en la obra del
islamdlogo francés. (N. de los T.)



igualmente un lugar eminente en los corazones iranies, el primer Imam de los chiitas,
Mowlana Ali ibn Abi Talib. Segtn esta tradicion, el primer Imam dijo un dia ante sus

familiares:

Porque habia en mi corazén preocupaciones que lo
angustiaban y no he encontrado a nadie a quien con-
fiarlas, he golpeado la tierra con la palma de la mano
y le he confiado mis secretos, de manera que, cada
vez que en la Tierra germina una planta, esa planta

es uno de mis secretos.

Ciertamente, no se trata de un secreto agronémico. La Tierra de la que se trata no es
la tierra que soporta nuestros pasos y que estd hoy en vias de ser devastada por las
ambiciones de nuestras desmesuradas conquistas. Es la "Tierra de Luz" que sélo se ve

con los ojos del corazén.



Pero depende de nosotros, de cada uno de nosotros, mirar esa tierra con ojos capaces de
verla, y, mirdndola de ese modo, hacer que la Tierra de Luz nos mire también, nos
concierna también a nosotros. Depende de nosotros que, golpeando junto con el Imam
el suelo de esa Tierra de Luz, veamos emerger de ella ciertas plantas que nos revelen
nuestros secretos apenas presentidos. Y como ocupando un rango preeminente entre
esas plantas, el filésofo Qazi Sa'id Qommi nombra la cafia de la que esta tallada la flauta
mistica, cuyo lamento exhala el prélogo del Masnavi y que, como sabemos, esta asociada
a todos los servicios religiosos de la Orden de Mowlana.

Todos hemos oido cantar al menos algunos disticos de ese prélogo:

Escucha la historia que cuenta la flauta de cafia, la

de las separaciones cuyo lamento exhala.

Desde que fui cortada del cafiaveral, mi queja ha
hecho lamentarse a hombres y mujeres.

El que es abandonado lejos de su fuente original,
aspira a volver al tiempo de su unién.

Mi secreto no esta lejos de mi queja, pero la luz
estd ausente al ojo y al oido.

El cuerpo no esta velado al alma, el alma no esté
velada al cuerpo; sin embargo, a nadie le esta
permitido ver el alma.

Es de fuego el sonido de esta flauta, no es un
soplo de viento. Quien no posee ese fuego,

jmorira asimismo!

Ciertamente, nadie ha visto nunca el alma con los ojos con que normalmente vemos
las cosas de este mundo. S6lo se puede presentir por la queja de la flauta mistica
cortada, en el origen, en la Tierra de Luz. Lo que germina de esa Tierra y de ella fue
separado, la historia del exilio y el retorno, ésa es la obsesién de la mistica persa, y eso
es algo que no puede ser visto ni probado de forma racional, algo que no se puede
contar ni se puede ver con la visién directa, sino que sélo el hechizo musical nos puede
hacer presentir y ver, en la medida en que la audicién musical llegue a hacernos
stubitamente "clarividentes". Y eso es, en muy pocas palabras, lo que quisiera sugerir al

hablar del sentido musical de la mistica persa.

Lo indecible que la mistica persa se siente en el deber de expresar es una historia
que rompe lo que nosotros llamamos historia, una historia que deberiamos denominar
metahistoria, pues su acontecer se sitia en el origen de los origenes, anteriormente a
todos los acontecimientos registrados y registrables en nuestras crénicas. La epopeya

mistica es la del exiliado que, llegado a un mundo extranjero, estd en camino para volver



a su casa, a su mundo. Lo que intenta decir esta epopeya son los suefios de una
prehistoria, la prehistoria del alma, su preexistencia a este mundo, suefios que parecen
ser siempre para nosotros una orilla prohibida. Por eso, en una epopeya como el
Masnavi, apenas se puede hablar de sucesiéon de episodios, ya que todos ellos son
emblematicos, simbdlicos. Toda dialéctica discursiva estd excluida. La conciencia global
de ese pasado y del futuro al que nos invita mas alld de los limites de la cronologia, no

pueden alcanzar mds que musicalmente su cardcter absoluto.

Para experimentar su "Libro santo", ese Masnavi que con frecuencia es denominado

el "Coran persa", los misticos estan, por esencia, en el deber de cantar para decir.

Esa parece también la estructura de toda audicién musical que frecuentemente, con
sencillez, se improvisa entre amigos en Irdn. El instrumentista comienza con un largo
preludio cuya sonoridad se va amplificando. La voz humana interviene entonces como
en un crescendo, empezando con sonoridades sordas, para culminar en un paroxismo
patético y descender de nuevo, progresivamente, hacia el silencio. Y el postludio con el
que el instrumento acompafa ese silencio parece perderse finalmente como en arpegios

de una luz lejana, esa luz cuya nueva aurora todo mistico anhela.

Lo que se denomina el sami, el concierto espiritual, el oratorio, desborda, por
supuesto, el caso de Mowlana y de su Orden. Es toda la historia del sufismo irani la que
aqui estd presente, pues aunque algunos maestros rigoristas, incluso puritanos, hayan
tenido el concierto espiritual por sospechoso, otros por el contrario lo practicaron con la
asiduidad de un culto del que cada uno sacaria una impresién conmocionante. Entre
estos ultimos, quiero citar al menos a un gran maestro, Razbehan Baqli Shirdzi, en el
siglo XII, compatriota de Hafez de Shiradz, al que precede en unos dos siglos y con el que

le unen numerosas afinidades.

Sin embargo, al final de su vida, vemos a Rtizbehan abstenerse de la préctica de la
audicién musical; no necesitaba ya de la mediacién de sonidos sensibles; escuchaba los
sonidos inaudibles en una musica puramente interior. Es su vida entera la que
ejemplifica asi esta estructura de la audicion musical que evocaba hace un instante. A
uno de sus familiares que le preguntaba las razones de esa abstencién, Shaykh
Réizbehan respondi6: "Ahora, es Dios mismo en persona quien me ofrece su concierto (o
Dios mismo en persona quien es el oratorio que yo escucho). Por eso me abstengo de
escuchar todo lo que ofrece a mis oidos cualquiera que no sea él (o cualquier otro

concierto que no sea él)".

Al término de la experiencia de toda una vida, en el momento en que el oido del

corazon, el del hombre interior, se vuelve indiferente a los sonidos del mundo exterior,



he aqui en efecto que escucha sonoridades que jamds escuchard el hombre disperso,
fuera de si, arrancado a si mismo por las ambiciones de este mundo. Lo que el oido del
corazén percibe entonces son unas sonoridades, una musica que algunos privilegiados
han percibido también en este mundo, desde mads all4 de la tumba, hasta el punto de
que el tabique opaco se convertia para ellos en pura transparencia. Un amigo y discipulo
de Shaykh Rtzbehan quedé particularmente inconsolable después de su muerte. Los
dos habian adquirido la costumbre, desde hacia afios, de salmodiar juntos la recitacién
alternada del Coran todos los dias al amanecer. La tristeza del amigo solitario era tal
que, tras la muerte de Rtizbehédn, adquiri6 la costumbre de ir a sentarse, cada amanecer,
en Shirdz, a la cabecera de su tumba, y alli comenzar solo la salmodia del Coran. Pero
un difa, sucedié que la voz de Rézbehan se dej6é oir desde lo invisible, y desde un
mundo al otro, o més bien, en el mismo intermundo, los dos amigos retomaron juntos el
canto alternado del Cordn. Sucedi6 asi, de aurora en aurora, hasta que el amigo se lo
confié a uno de sus comparneros. "Desde entonces -dice- no volvi a escuchar la voz de

Rézbehan".



Esto parece sugerirnos que, si bien el mistico debe cantar para decir, si el sentido de la
mistica es esencialmente musical, ese sentido permanece incomunicable. Desde el
momento que se tiene la temeridad de comunicarlo, de revelar el instante fugitivo en
que parece que "el alma deviene visible al cuerpo", entonces ese secreto se nos escapa.
Por tanto, no quiero decir mas. Pero desearia, para concluir, que esa sacralizacion de

la musica que realiza la mistica persa nos ayude a presentir el sentido de una "belleza"
que es rechazada actualmente en este mundo por una verdadera rabia de negacién y
destruccién. Desearia que percibiéramos el significado y la presencia permanente de un
arte que no es una regién de la moda. La obra de Mowlan4, como la obra de Rzbehéan y
de tantos otros que ilustran la historia espiritual de Iran, son esencialmente, en cada
caso, expresion de una personalidad que no se verd dos veces entre los hombres.
Entonces, a quien verdaderamente lo ha comprendido asi, nunca se le ocurrird pensar

que estan "superadas".

Paris, 1967.



VI
Mistica y humor'

Un dia u otro, todo buscador comete alguna imprudencia. Asi, por ejemplo, yo he
cometido recientemente una, en el curso de una conversacién que sin embargo no
parecia encerrar ningin peligro. Se me ocurri6, pues de mistica se trataba, unir dos
palabras que, a primera vista, parecian bastante extrafias entre si. Eso basté para que su
asociaciéon imprevista, algo paraddjica, esbozara primero, después precisara y luego
terminara por imponer lo que se denomina el tema de una conferencia. Y como no hay
que negarse a las solicitudes amistosas, esta tarde debo pagar las consecuencias de mi

imprudencia.

Se ha querido que viniera aqui para hablar de mistica ... y humor. Para justificar que
esas dos palabras pueden tener que ver una con otra, habrd que comenzar por dejar
perfectamente claro lo que ambas significan. Eso serfa ya una empresa temible, que
exige la puesta en accion de grandes medios historicos, filoséficos y técnicos. Prefiero no
considerarla sino como una simple charla en el curso de la cual se vera por qué esas dos

palabras -mistica y humor- se encuentran unidas una con otra.

El por qué no fue sino la vida y la obra, en el siglo VI/XII, de Shihdboddin Yahya
Sohravardji, al que toda la tradicién irani saluda como el Shaykh al-Ishrig, el maestro de
esa teosofia de la Luz que se da a si misma el nombre de sabiduria "oriental", en el
sentido metafisico y no geogrdfico de la palabra: "oriental', pues, porque es
iluminadora, e iluminadora porque es "oriental". Es de Sohravardi de quien se trataba
en la imprudente conversacién a la que acabo de aludir; fue pues él, en primer y Gltimo
lugar, el responsable de mi imprudencia; deberfa, pues, estar resentido contra él. Sin
embargo, no me es posible, porque su obra representa, para el filésofo orientalista que
soy, un amor de juventud, y porque finalmente es él quien me ha guiado como de la
mano hasta el corazén de ese pais, Irdn, hace ahora veinticinco afios. A cambio, he
consagrado algunos afios de mi vida a la restitucién y la interpretacién de sus obras;
hay, pues, entre él y yo un lazo irremisible, y espero que ese lazo haya sido un punto de

. ., . . 2
partida para la renovacién de los estudios sohravardianos”.

1 Este texto se publicé por primera vez en Collected Papers on Islamic Philosophy and
Mysticism, Institute of Islamic Studies, Teheran, 1971. (N. de los T.)

2 Para una relacién de los principales trabajos de Corbin sobre Sohravardi, véase
"Bibliografia" en S.Y. Sohravardi, El encuentro con el Angel, cit., pp. 36-38. (N. de los T.)



Asi pues, es a él a quien preguntaremos la razén del acercamiento de las dos
palabras: mistica y humor. Sin duda hay otros misticos a quienes podriamos preguntar.
Pero es a este gran fildsofo y mistico irani a quien nos vamos a dirigir principalmente, y
esto por tres razones fundamentales. La primera es la importancia de su obra, que ha
dominado el horizonte de la filosofia y la espiritualidad en Irdn durante varios siglo, y

que parece destinada en nuestros dias a un renacimiento.



La segunda es que acaba de aparecer como volumen 17 de la "Bibliothéque Iranienne",
publicada por nuestro Departamento de Iranologia del Instituto franco-irani de
investigacion en Teherdn, el tomo III de las obras completas de Sohravardi. Este
considerable volumen retine en un corpus todas las obras escritas en persona por
Sohravardi, un persa claro y magnifico del siglo XII. La aparicién de ese volumen no es
solamente una fecha sefialada para la bibliografia irani, sino, en general, para los
estudios filos6ficos como tales. Dicho volumen llega a su hora, aunque ligeramente
retrasado, y ésta es la tercera razén que planteo. En efecto, el volumen de las obras en
persa habria debido aparecer hace ya més de dos afios, si no hubiera sido por detalles
de impresion, siempre imprevisibles. Pues fue hace dos afios y medio, exactamente el 5
Rajab de 1387 en el calendario islamico lunar, que corresponde al 10 de octubre de 1967
y al 18 Mehr de 1346 del calendario solar irani, cuando habriamos debido celebrar el
octingentésimo aniversario de la muerte como martir del Shaykh al-Ishraq, a los treinta
y seis afios, en la ciudadela de Alepo, el 5 Rajab de 587, correspondiente al 29 de julio de
1191. Llevamos pues un retraso de dos afios y medio. Ahora bien, cuando se trata de
ocho siglos, la desviacién es minima, sobre todo para filésofos y misticos
acostumbrados por vocacién a no mirar las cosas méas que sub specie aeternitatis. En
cualquier caso la apariciéon de este volumen nos permite, especialmente esta tarde,
conmemorar juntos su octavo centenario, y creo que el sentido de este aniversario se
propagard en resonancias lejanas en el corazén de nuestros amigos iranies.

Estas palabras me obligan ya a decir, o a recordar, algo mas de la obra de
Sohravardi, puesto que son algunas paginas de su obra las que nos hardn comprender la
conjuncién necesaria y saludable -en un momento dado- entre mistica y humor. Tal vez
algunos recuerden que, el afio pasado, habiamos estudiado esencialmente en la obra de
Sohravardi la sefial del paso de la epopeya heroica a la epopeya mistica. Ese paso es sin
duda un hecho capital de la cultura espiritual de Irdn; lo verificaremos en un gran
nimero de esas epopeyas misticas tan caracteristicas del genio irani; habria que citar
demasiados nombres aqui, desde 'Attar, 'Assar de Tabriz, Jami y tantos otros hasta Ntr
'Ali-Shah. Haciendo una confidencia, diré que, desde hace mucho tiempo, espero tener
un discipulo a quien poder confiar la tarea de una investigaciéon comparada y profunda
entre el ciclo de la epopeya mistica irania y el ciclo de nuestra epopeya mistica en el
Occidente medieval. Sé bien que ése no puede ser sino un trabajo de madurez, pero
profundizando en ello se llegaria realmente al punto de contacto de nuestras dos
culturas. Aqui mismo habiamos estudiado el paso en cuestion en algunas paginas que

se podran encontrar precisamente en la edicion de las obras persas de Sohravardi’.

Estaba, a propésito del Graal de Kay Khosraw, el magnifico relato del Graal de un

mistico khosrawani. Kay Khosraw es para Sohravardi una figura ejemplar de los

3 Sobre este tema, véase H. Corbin, "De I'épopée héroique a I'épopée mystique", en Face de
Dieu, face de I'homme, cit., pp. 163-235. (N. de los T.)



soberanos extaticos del antiguo Irdn, hasta el punto de que es el héroe epénimo de los
khoswawaniyiin, precursores en el Irdn preisldamico de los ishriqiyiin (los adeptos de la
teosoffa de la Luz de nuestro Shaykh, aquellos a los que se denomina ishrigiyiin-e Iran,

es decir, los platénicos de Persia).



Ademés, estaban los episodios del Shdh-Nimeh, cuyo sentido mistico nos es sugerido
por un relato inicidtico de Sohravardji, el que lleva el titulo "El arcangel tefiido de
ptrpura" ("Agl-e sorkh)": el episodio del nacimiento de Z4l, el nifio cuya cabellera lleva
todavia la huella del mundo de la luz del que viene y que tipifica el alma arrojada al
desierto de este mundo; después, el episodio de la muerte d Esfandyar, el héroe de la fe
zoroastrica, ligado al motivo escatolégico de Simorgh. Pues, ;se puede ver a Simorgh sin
morir? Y todo esto hacia lamentar que Sohravardi no viviera lo suficiente para tratar asi,
de un extremo al otro, el Shih-Nimeh de Ferdawsi y ensefiarnos a leerlo con ayuda de
esa hermenéutica simbdlica que se denomina el ta'wil, de la misma manera que todos
los espirituales leen el Coran con la ayuda de esa hermenéutica. Pero ahi mismo vemos
surgir una clara indicacién respecto del sentido de su obra, y también respecto de la
manera en que la elaboré.

El Shaykh al-Isrdq formulé claramente el sentido de su obra en varias ocasiones:

resucitar la teosofia mistica de la Luz y las Tinieblas de los sabios del antiguo Iran,
sabiduria que para él era profundamente diferente de toda filosofia dualista y para cuya
restauraciéon él declaraba, explicita y conscientemente, no haber tenido ningtun
predecesor. Molla Sadra Shirazi, su mayor intérprete, lo saluda todavia en el siglo XVI
como "el resurrector de las doctrinas de los sabios de la antigua Persia". Unos tres siglos
antes, pues, del gran fil6sofo bizantino Gemistos Plethon, Sohravardi elabora una
doctrina en la que se unen las tradiciones de Hermes, Platén y Zoroastro, el profeta del
Irdn antiguo. Se puede decir que realiz6, de alguna manera, la repatriacién a Irdn de
esos sabios que el encuentro de la sabiduria griega y la sabiduria irani hizo designar en
otra parte como los "magos helenizados". Pero, ;cémo logré esa repatriacion?
Justamente, la interpretacion mistica de los episodios del Shih-Nimeh a los que he
aludido nos lo muestra: con ayuda de esa comprensién espiritual que connota por
excelencia el término ta wil como hermenéutica de los simbolos, con los recursos, por
tanto, que le ofrecia el Islam espiritual, la espiritualidad del Islam mistico. El ta wil
consiste en reconducir una cosa a su origen, a su arquetipo: es descubrir bajo la
apariencia exterior de la letra, o de todo fenémeno, el sentido esotérico, es decir, el
sentido oculto, la verdad interior. Es por la verdad interior como se comunican entre si
los elevados conocimientos de todas las sabidurias. Sin duda hay en Sohravardi algo
como el sentimiento de un ecumenismo espiritual, por emplear una palabra muy usada
en nuestros dias, pero un ecumenismo cuyo fundamento sigue siendo esotérico, es
decir, oculto, es decir, interior. Si se debe realizar -pero se realiza ya secretamente- es por
las altas cimas, o por las profundidades, no en el nivel de las evidencias exotéricas
comunes, siempre vulnerables, pues siendo accesibles a todos y siendo el soporte de

intereses inmediatos, son accesibles también a todas las pasiones y a todas las traiciones.

4 S.Y. Sohravardi, "El arcangel tefiido de purpura", en El encuentro con el Angel, Trotta,
Madrid, 2002, pp. 39-66. (N. de los T.)



De ahi que encontremos, en nuestro Shaykh al-Ishraq, una concepcién tan rigurosa
de la filosofia que, para él, toda investigacion filosdfica, si no desemboca en una
experiencia mistica, es decir, en una realizacién espiritual personal, es vana y estéril.
Inversamente, toda tentativa de alcanzar la experiencia mistica en ausencia de una
formacion filoséfica seria, corre el riesgo de extraviarse en el desierto de las ilusiones y
la locura. De ahi el punto de partida no menos riguroso de toda investigacion filosoéfica,

formulad como conocimiento de si.

Esto no significa el conocimiento que cada uno pueda adquirir de sus pequefios
defectos y sus grandes virtudes. No es eso lo que entiende el fil6sofo. Lo que quiere
decir adquirir conocimiento de si es tomar conciencia de lo que implica el hecho de un
sujeto que se conoce a si mismo, que tiene conciencia de si mismo. En otras palabras, es
despertarse a si mismo, a todo lo que implica una expresién como ésta: yo me conozco,
tengo conciencia de mi. Ese yo que asi se expresa es puesto en presencia de un S{ mismo
que es diferente a ese yo que habla en primera persona, puesto que éste le toma como
objeto de su conocimiento. Tan diferente incluso, que ese Si mismo le parece de una
substancialidad infinitamente més estable y permanente que ese yo que lo descubre y
que se refiere a él; descubrimiento que, al término de su afloramiento, puede llegar a la
vision interior de ese Si mismo, que entonces aparece como el maestro interior, el guia
personal. El descubrimiento es tan perturbador y sus efectos se propagan tan
profundamente en todas las dimensiones de la vida, que lo que mejor lo recapitula es la
célebre frase: "Quien se conoce a si mismo conoce a su Dios". Es una frase sobre la que
se han escrito muchos libros en el islam, pues formula la més elevada experiencia
interior del hombre espiritual. Justamente, algunas obras de Sohravardi tienen por

objeto describir este encuentro interior y las condiciones que lo preparan.

Constatamos asi que esta espiritualidad esta orientada hacia una cierta concepcién
del hombre, cuyo ideal, en el limite, estd formulado en la designaciéon del Hombre
Perfecto (al-Insin al-Kdmil; ya los hermetistas decian anthropos teleios). E1 Hombre
Perfecto es aquel que en la terminologia mistica se designa también como el "Polo"
(Qotb), el polo mistico, aquél que la masa de los hombres en general ignora y no puede
sino ignorar, por méds que sin la existencia de ese polo, atin en secreto, la especie
humana no podria perseverar en el ser y se abismaria en n cataclismo final, pues es por
él como se comunican todavia el mundo superior invisible y el mundo de nuestra
realidad cotidiana. En terminologia chiita, sabemos que el término "polo", o la expresién
"polo de los polos", designa al Imam oculto. Ademas, alli donde se utiliza, es raro que

no haya al menos algo asi como un criptochiismo. Y ése es tal vez el sentido tltimo del



proceso que los ‘olamd de Alepo entablaron contra nuestro Sohravardi cuando, sin
querer entrar en las sutiles distinciones filoséficas que presupone la profetologia, le
reprocharon sostener en sus libros que Dios podia, en cualquier momento y en
cualquier tiempo, crear un profeta. Nuestro Shaykh no les respondi6, por desgracia, con
el humor que testimonian algunas paginas de sus libros, sino con el impetu de su ardor
juvenil. Tal vez se sentfa protegido por la amistad de al-Malik al-Zahir, gobernador de
Alepo, y del propio hijo de Saldheddin (el Saladino de las Cruzadas). Pero nos
seguiremos preguntando qué motivo le habia arrastrado en aquel viaje funesto a Alepo,
donde no encontraba ni el clima espiritual de Irdn, el de su pais natas de Sohravard, ni
el que le habia acogido entre los principes selytcidas de Anatolia. En tres ocasiones los
‘olamd de Alepo intervinieron ante Saladino para conseguir su ejecucién. En tres
ocasiones Saladino debié amenazar con la desgracia a su propio hijo al-Malek al-Zahir
si continuaba protegiendo a su amigo. Y es asi como el Shaykh al-Ishraq murié maértir
en la ciudadela de Alepo, el 5 Rajab 587, 29 de julio de 1191. Tenia exactamente, lo

recordaba hace un momento, treinta y seis afios.



A pesar de su juventud nos ha dejado una obra considerable, obra que, a lo largo de los
siglos, ha alimentado la vida filoséfica y espiritual de sus discipulos, los ishrdqiyiin,
aquéllos a los que se llama también "platénicos de Persia". Esta obra nos parece
especialmente rica en perspectivas que permanecen desaprovechadas y que podrian
estimular en nuestros dias cuestiones muy distintas a las que son habituales entre
nuestros contemporaneos y que nos empujan hacia un desconcierto y un desorden
generalizados en el &mbito intelectual; esas perspectivas podrian permitirnos el acceso a
un continente del alma que, para muchos, es hoy un continente perdido.

Diré dos palabras acerca del contenido de esta obra: globalmente podemos

diferenciar una tetralogia de obras filoséficas poderosas, cuya cima estd constituida por
el Libro de la teosofia oriental, que contiene la suma del pensamiento de nuestro Shaykh y
cuya intuicién, segiin €l nos dice, le vino stdbitamente, en un dia maravilloso, aunque
luego necesitara largos meses para redactarlo. Ademads, hay algunas obras de menor
extension: unas filoséficas, pero en el sentido sohravardiano de la palabra, es decir,
donde la filosofia desemboca indefectiblemente en el memento de la vida espiritual; las
otras propiamente misticas, algunas de las cuales estdn redactadas en forma de relatos
de iniciacién personal, otras en forma de parédbolas o de historias simbdlicas. Unas estan
en persa, otras en arabe. Son los tratados redactados en persa los que se pueden
encontrar reunidos a partir de ahora en el volumen publicado en conmemoracién del

octavo centenario de su muerte.

Aqui, llegamos al centro de nuestra charla, pero ese centro no podemos alcanzarlo

més que recorriendo los caminos que he intentado trazar a grandes rasgos.

Acabo de evocar la forma que revisten los tratados misticos de Sohravardi, y
anteriormente habia indicado que en algunas paginas de esos tratados encontramos el
testimonio de un humor sui generis. Entonces, tal vez habria que comenzar
respondiendo a las dos preguntas planteadas al principio: ;qué es la mistica? ;qué es el
humor? Preguntas temibles, a las que ni siquiera estoy seguro de que se pueda dar una
respuesta satisfactoria. Sefialaré simplemente, en primer lugar, que el término "mistica"
es una de las palabras mas profanadas y mancilladas en nuestros dias, empleada con
una ligereza y una inconsciencia ridiculas, en ocasiones o en dmbitos en los que no
pintarfa absolutamente nada si se conociera realmente su sentido. Y no creo ser el
primero en formular esta protesta. Precisemos, pues, que la empleamos aqui en su
sentido riguroso, tal como se puede usar en un contexto religioso o metafisico y tal
como implica su etimologia griega. Mystikos es lo que estd oculto, invisible a las
facultades de percepcién sensible, inaprensible en el nivel de las evidencias comunes y
por los 6rganos de percepciéon comun. Mistica estd, en cuanto a la palabra y en cuanto a

los hechos, esencialmente asociada a misterio, a lo que en la Antigiiedad se denominaba



religiones de misterios, cuyos iniciados recibian el nombre de mistos (misterios de
Eleusis, de Mitra, etc.). La palabra griega mystikos es, pues, equivalente de bitin, ghayb,

makhfi, mahjiib, penhin, etc.

Pero, entonces, ;qué es penetrar misticamente en el mundo del misterio? Es una
penetracion que no se realiza ni por las facultades de percepciéon sensible, ni por el
entendimiento racional, y sin embargo es una penetracién que tiene enteramente un
alcance noético, es decir, cognitivo (y es a esto a lo que corresponde en persa el empleo

de la palabra ‘erfin).



Es una penetraciéon que nos arranca a todas las evidencias en las que se basa la
conciencia comun; si llamamos a ésta conciencia de vigilia, para el mistico, al contrario,
esta pretendida conciencia de vigilia no es mas que un pesado suefio, el suefio de la
ignorancia y la ceguera espiritual. Lo que al comtin de los hombres le parece el dia
deviene entonces el mundo de la noche, y a la inversa. Los 6rganos de penetracién -se
los denomine vision interior, luz del corazén, imaginacién activa, centros del cuerpo
sutil, etc.- estdn generalmente atrofiados y paralizados en el hombre ordinario de
nuestros dias, que ni siquiera tiene ya idea de su existencia. Esta penetracion es
verdaderamente una entrada en la cuarta dimension, aquella que Sohravardi designa con
una expresion persa que él mismo forjo: Ni-koji-abad, el "pais del no-dénde", pero esa
expresion no se podria traducir por "utopia” sin incurrir en el peor de los
contrasentidos. Es un pais (4bid), un pais real, pero cuyas coordenadas es imposible fijar
en nuestros mapas geograficos, pues existe un hiato entre el mundo exterior o exotérico
y el mundo interior o esotérico, el Malakiit, el mundo del Alma. Es un pais donde las
relaciones de distancia local son sustituidas por relaciones de distancia entre estados
interiormente vividos. Para llegar a ese puro espacio del alma es necesario, como dicen
nuestros misticos, salir de la cripta césmica, emerger al exterior. Ninguna nave espacial,
por perfeccionada que esté, nos aproximard nunca a él. Es mds, los mundos sutiles, los
seres de luz a los que se une el peregrino mistico, han estado ahi desde siempre; s6lo
nuestra ceguera espiritual nos impedia verlos. como dice Sohravardj, si se le devolviera
la vista a un ciego de nacimiento y viera el sol por primera vez, tal vez preguntaria al
sol: ;por qué no estabas ahi antes?

Con estas palabras creo sugerir por qué es capital que una cultura espiritual

disponga de una metafisica y de una teoria del conocimiento que haga justicia a estos
mundos, intermedios entre lo inteligible y lo sensible, y podemos decir que con la
filosofia del Ishriag la cultura irani ha dispuesto de esa metafisica y esa teoria del
conocimiento. Ciertamente, nosotros hemos tenido su equivalente en Occidente, pero
hace tal vez algo mas de tres siglos que la hemos perdido, y ése es un aspecto de la
tragedia de nuestra filosofia. Para prevenirse contra un aspecto de esa tragedia
Sohravardi quiso establecer una salvaguarda, imponiendo a toda vocacién mistica una
s6lida formacion filoséfica. Pues si el hombre no puede prescindir de un contacto con el
Malakiit, tratar de alcanzar un mundo al que se le ha cortado el acceso implica, en
determinadas condiciones culturales, ciertos peligros. Es importante ver cara a cara,
para hacerle frente, ese peligro al que estd expuesto el mistico que se aventura en Ni-
koja-abdd. En pocas palabras, ese peligro es el que los psiquiatras de nuestros dias
designan como "esquizofrenia” bajo sus multiples aspectos, y que es la imposibilidad
del visionario de distinguir entre el mundo interior de sus visiones y el mundo de la
realidad cotidiana. jActualmente, no pasa un dia sin que las informaciones nos den a
conocer lamentables ejemplos de ello! Sin llegar a ese extremo, puede ocurrir que el

privilegio de una experiencia supranormal determine en el sujeto lo que los psicélogos



de nuestros dias llaman inflacién del yo, complejo de superioridad ... En tales casos, la
experiencia que deberia hacer del sujeto un renunciante, y, por eso mismo, un guia para
otros hombres, le despierta a ambiciones mundanas o politicas de las que se convierte
en juguete; en resumen, todo lo contrario de lo que hace un derviche, un renunciante. Ese
es el peligro que se puede denominar subjetivo a que se expone el mistico cuya

preparacion es insuficiente.



Hay otro, que podemos denominar peligro objetivo. Superado el primer peligro, si el
mistico quiere describir su experiencia, describir lo que ha visto y oido, los mundos y
los acontecimientos de los que ha sido testigo, ;como lo hara sin violar el secreto?, ;sin
exponer ese secreto a la incomprension, a la burla, al escarnio de los ignorantes?, ;sin
entregar, por consiguiente, el tesoro que le ha sido confiado a las manos de los indignos,
de quienes no son sus herederos? En pocas palabras, ;cémo podré hacerlo sin violar lo
que, en la tradicién esotérica occidental, se denomind la disciplina del arcano? Y sabemos
cémo y por qué, bajo el nombre de taqiyeh, esta disciplina estd prescrita por los Imames
del chiismo; sabemos cémo Sohravardi se preocup6 de ello, hasta el punto de que habia
inventado para su gran Libro de la teosofia oriental una escritura secreta. Uno de sus
relatos misticos, la Epistola sobre el estado de infancia’, nos muestra al peregrino novicio
hablando atolondradamente de secretos misticos a un desconocido que termina
tratdndole duramente y tomédndole por loco; més grave todavia, esta indiscrecién tiene
por resultado la pérdida de la presencia de su shaykh, es decir, de su guia interior, al
que no volvera a encontrar.

iBien! Es el momento de que nos planteemos la pregunta: ;qué tiene que ver el

humor con la mistica? En primer lugar, pienso que existe un consenso general en cuanto
a que no hay ninguna definicién posible del humor, y hace mucho tiempo que se ha
renunciado a encontrar una, incluso por parte de nuestros amigos britdnicos que, sin
embargo, estdn particularmente al tanto de la cuestién. En consecuencia, no lo intentaré
yo tampoco. Pero, si no podemos encontrar una definicién satisfactoria, tal vez si
podamos constatar algunos de sus efectos. Propondré que el humor implica la
capacidad de alejarse, de retirarse, de tomar una cierta distancia, respecto de uno
mismo y de las cosas; y esa retirada proporciona la capacidad de no tomarse totalmente
en serio aquello que, en el fondo de uno mismo, uno se toma, de forma inevitable,
terriblemente en serio; pero se hace entonces sin traicionar su secreto. A falta de esa
distancia respecto de las cosas, se corre el riesgo de convertirse en cautivo y victima de
ellas. En cambio, si se es capaz de tomar esa distancia, la crispacién del rostro, el gesto
patético, la actitud defensiva, incluso agresiva, ceden su lugar a una sonrisa, tal vez

apenas esbozada.

Esta breve indicacién, sobre la que no quiero insistir demasiado, puede bastar ya,
espero, para hacernos entrever que la relacién entre la mistica y humor consiste en que
el humor es tal vez la salvaguarda del mistico en el sentido de que le preserva del doble
peligro que describia hace un instante como peligro subjetivo y peligro objetivo. Y es al
propio testimonio de Sohravardi al que podemos apelar para ello. Més exactamente,
para el primer caso, serd el doble testimonio de Avicena (Ibn Sind) y de Sohravardji,

puesto que el ejemplo que voy a proponer lo tomaré del Relato del pdjaro compuesto en

5 "L'épitre sur I'état d'enfance", en S.Y. Sohravardi, L'Archange empourpré, Fayard, Paris,
1976, pp. 383-412. (N. de los T.)



arabe por el filésofo Avicena y traducido al persa por Sohravardi. Como relato mistico,
el Relato del pdjaro es una pequefia obra maestra de Avicena; se puede encontrar una
traduccién francesa en mi libro sobre Avicena, que tiene ya una decena de afios®, en el
que traté de mostrar su lugar en el ciclo de los relatos avicenianos, situdndolo en el
contexto de lo que habria sido la "filosofia oriental" de Avicena si el manuscrito de ésta
no hubiera sido destruido durante el saqueo de Ispahdn y si Avicena hubiera tenido

tiempo para reescribirla.

Mas todavia, conviene situar ese relato en el ciclo que se desarroll6 alrededor de ese
simbolo del pédjaro desde Ghazali hasta la gran epopeya mistica de 'Attar. Sus origenes
son lejanos. La primera referencia que nos viene a la memoria es el Fedro de Platén,
donde el alma es imaginada a semejanza de una energia cuya naturaleza serfa la de un
carro alado que lleva un auriga igualmente provisto de alas. Y es también la imagen
magnifica de la procesion celestial de las almas tras la de los dioses y de la caida de
algunas de ellas. "Pertenece a la naturaleza del ala -escribe Platon- ser capaz de llevar
hacia lo alto lo que es pesado, elevdndolo del lado donde habita la raza de los dioses, y
entre todas las cosas que tienen relacién con el cuerpo, es el ala la que tiene mayor
participacién en lo divino". Esto en cuanto al simbolo del pajaro, del que hay otros

ejemplos magnificos, por ejemplo en algunos salmos maniqueos.

Vayamos ahora al relato de Avicena traducido por Sohravardi. Su exordio es
patético: ";No habrd nadie entre mis amigos -pregunta el autor- que me preste un poco
de atencién a fin d que pueda confiarle una parte de mi tristeza? [...] jHermanos de la
Verdad! Despojaos de vuestra piel, como se desprende la serpiente de sus escamas [...]
Amad la muerte, a fin de permanecer vivos. Estad siempre en vuelo; no escojdis un nido
concreto, pues es en el nido donde se captura a los pdjaros". Hay asi dos pdaginas
magnificas en este tono. Después, el narrador cuenta su historia: como un grupo de
cazadores tendieron sus redes y le apresaron con toda una bandada de pajaros de la que
formaba parte; como en su cautividad lo olvidé todo: su origen, su pertenencia a otro
mundo, y, finalmente, perdi6 incluso la conciencia de los lazos que le trababan y de la
estrechez de su jaula. Cémo después vio un dia otros pdjaros que habian logrado
liberarse y termind por unirse a ellos; cémo juntos emprendieron el vuelo, franquearon
las altas cumbres, recorrieron los elevados valles de la montafia de Qdf, es decir, de la
montafia psicocésmica, al precio de esfuerzos agotadores; cémo encontraron a sus
hermanos en los alrededores de la Ciudad del Rey, y cémo alli fueron recibidos por éste,
cuya belleza les llen6 de estupor; como finalmente se realiz6 su regreso, esta vez en

compafiia del mensajero del rey, portador de una orden para aquellos que habian atado

6 H. Corbin, Avicena y el relato visionario, Paidés, Barcelona, 1995. (N. de los T.)



el lazo y que eran los tnicos que podian desatarlo. No puedo insistir sobre ningtin
detalle, sino tinicamente sobre el repentino cambio de tono que se produce al final del

relato.

El lector habia sido llevado por la contemplacién de "aquel que es todo entero el
Rostro que ti contemplas, todo entero una Mano que da", y he aqui que stbitamente el
narrador, poniéndose por adelantado en el lugar de los escépticos que acogerdn su
relato con una dulce ironia, escribe estas lineas: "Mdas de uno de mis amigos me diré:
'Debes de tener la mente algo trastornada; incluso es probable que te hayas vuelto
completamente loco. {Veamos! Tt no has volado nunca. Es sencillamente tu razén la que
ha volado. Ningtin cazador hizo nunca de ti su presa; es tu sentido comtn el que ha
sido cazado. Ademas, ;cémo un hombre puede emprender el vuelo? ;Y como puede un
péjaro ponerse a hablar? No, realmente deberias ponerte a régimen: beber infusiones,
tomar bafios calientes, inhalar aceite de nentfar, vigilar tu alimentacién; nada de
cansancio excesivo, ni veladas nocturnas prolongadas. Siempre te hemos conocido como
un hombre sensato. Viéndote asi trastornado, la preocupacién nos embarga, y nosotros

rn

mismos nos sentimos por ellos completamente enfermos'.



Creo que las lineas en las que se da libre curso al humor del médico Avicena tienen una
virtud ejemplar; el mistico ha hablado, ha intentado contar su aventura. Pero sabe de
antemano cémo la recibirdn las personas razonables; la acogerdn como tantos
historiadores de la filosofia han acogido a los neoplaténicos, a Proclo, Jamblico y sus
émulos. ;Qué sucedera? Si trata de hacerles frente, oponiendo un argumento a otro
argumento, se volverd infinitamente vulnerable; no convencera a ningtn escéptico, pero
tal vez se convenza él mismo, cada vez mas, de la excelencia de su caso. Y ahi esta
perdido, frustrado, bueno tal vez como ejemplo de esquizofrénico. Lo que debe hacer es
efectuar ese retroceso, formular de antemano, con total claridad de conciencia, lo que
los escépticos y los agndsticos le van a oponer; entonces, lo que en estos tltimos habria
sido una critica negativa, agresiva, se convierte en €l en un triunfo del humor gracias al
cual se desliza entre las manos de los escépticos. El humor es su doble salvaguarda,
pues al tiempo que le previene contra toda ebriedad y toda inflacién del yo, borra los
efectos de lo que hubiera podido ser una violacién de la disciplina del arcano. Sélo
comprenderd aquel que tenga capacidad para ello y que sea digno de comprender; los
otros nada veran alli. Pero igualmente, hacia todo y contra todo, habrd transmitido su
mensaje. Es, pues, simultdneamente como el mistico encuentra su salvaguarda contra el
peligro subjetivo y el peligro objetivo que le amenazan. Y esta salvaguarda la encuentra
hablando el lenguaje de los simbolos. Y sucede que este lenguaje estd, como en Avicena,
como en Sohravardi, inspirado por un humor superior.

Pero entonces, ;qué es exactamente un simbolo? Para decirlo de forma rigurosa, lo

mejor es remitirnos al significado de la palabra griega symbolon. El verbo symbollein, en
griego, quiere decir aglomerar, reunir. Por ejemplo, dos hombres se conocen por azar
como invitados ocasionales. Antes de separarse, rompen en dos un anillo o un terrén de
arcilla; cada uno coge la mitad; cada uno de los dos trozos serd entonces el symbolon del
otro. Podran pasar afios y afios, con todos los cambios que ello supone, pero si unen sus
respectivos symbolon podran reconocerse como los que antafio se encontraron. En el caso
de nuestros metafisicos misticos, cada symbolon pertenece a su universo respectivo: el
mundo invisible del Malakiit, por una parte, el mundo visible de la percepcién sensible
por otra. Los dos juntos, el symbolon de uno y el symbolon del otro, forman una unidad
superior, una unidad integral. Pues el hecho de que aqui un symbolon se una con el otro
anuncia que el mundo visible simboliza con el mundo invisible, si hablamos la lengua
que todavia conocia Leibniz. Ahf estd la fuente de la célebre frase de Goethe, al final del
segundo Fausto: "Todo lo efimero no es nada més que un simbolo" (podriamos decir
también: nada menos que un simbolo). Captamos asi inmediatamente la diferencia
entre el simbolo y lo que corrientemente se denomina hoy alegoria. La alegoria
permanece en el mismo nivel de evidencia y de percepcién. El simbolo garantiza la

correspondencia de dos universos que estdn en niveles ontolégicos distintos: es el



medio, el tnico medio, de penetracién en lo invisible, en el mundo del misterio, en lo

esotérico.

Cuando hace un momento hablaba de la importancia que para una cultura tiene el
disponer de una filosofia que garantice la funcién de los simbolos, la validez ontolégica,
"objetiva", del mundo intermedio entre lo inteligible y lo sensible, es a esto a lo que
aludia. La idea de esta region intermedia presupone la triple articulacién de lo real con
el mundo de lo inteligible (Jabariit), el mundo del alma (Malakiit) y el mundo material,

triada a la que corresponde la triada antropoldgica: espiritu, alma, cuerpo.

Desde el momento en que la antropologia filoséfica lo redujo a una diada, alma y
cuerpo, o si se prefiere espiritu y cuerpo, se ha acabado con la funcién noética,
cognitiva, de los simbolos. Ahora bien, esta triada, abolida en Occidente desde el siglo
IX, no ha subsistido més que en escuelas filoséficas o teoséficas a las que se califica, sin
duda, erréneamente, de marginales. El cartesianismo no conocia ya mdas que el
pensamiento y la extension. No habia mdas que las percepciones sensibles y los
conceptos abstractos del entendimiento. Es entonces el inmenso mundo de la
Imaginacién, en sentido propio el mundo del Alma, el que, identificado con lo

imaginario, con lo irreal, estd abocado a la decadencia.

Es muy sorprendente observar con qué cuidado Sohravardi y los ishriqiyiin se han
ocupado de la metafisica de la Imaginacién. Precisamente porque reconocian su papel
ambiguo, la mantienen sélidamente centrada entre lo inteligible y lo sensible. Al
servicio de lo inteligible, es decir, de la Inteligencia (el Noiis griego), su funcién es
presentar la idea velada bajo la forma de la imagen, es decir, del simbolo. Los personajes
y los acontecimientos de una pardbola son simbolos, y por eso la pardbola es también la
tnica historia verdadera. En cambio, cuando la imaginacién se deja cautivar
enteramente por las percepciones sensibles, revoloteando de una a otra, estd
literalmente "descentrada" y se pierde en lo irreal. En el primer caso, la imaginaciéon
activa es el 6rgano de penetracién en un mundo real, que debemos designar con su
nombre propio, a saber, lo imaginal; en el segundo caso, la imaginacién no segrega mds
que lo imaginario. En el primer caso, la imaginacién es, para Sohravardji, el 4rbol celestial
que emerge en la cumbre del Sinai, en el que los sabios recogen los elevados
conocimientos que son el "pan de los Angeles". En el segundo caso, es el drbol maldito
del que habla el Cordn. En nuestros dias se habla mucho de la civilizacién de la imagen;
pienso que en este tema nuestros fildsofos, ishrigiyiin y otros, tienen mucho que
enseflarnos. Sin duda es un asunto muy complejo, a propésito del cual temo parecer
oscuro a fuerza de concision, pero el tiempo no me permite citar mas que lo esencial.

Nos encontramos aqui en la fuente del genio sohravardiano, en la fuente de una



inspiracion que le permite pasar de un registro a otro, como en un gran érgano, y asi
presentarnos en simbolos y pardbolas de relatos inicidticos lo que expone por otra parte,

en sus grandes libros, de forma tedrica y sistemética.

Me referiré sélo a tres ejemplos, tomados de un tratado de Sohravardi que no tiene
la forma de un relato continuado, sino de una rapsodia que encadena uno tras otro varios
relatos simb6licos’. Vemos aparecer alli al pueblo de las tortugas, el pueblo de las hadas,
el pueblo de los murciélagos. Por supuesto, no se trata de zoologia, sino de otros tantos
simbolos de aquellos que, entre los humanos, son ignorantes espirituales, ciegos del
alma. Son reconocibles en su forma simboélica porque su forma interior oculta, por
consiguiente, su forma verdadera, simboliza con aquélla. Y ahi estd toda la diferencia, con
relacién a la puesta en escena de su vida cotidiana que no da a conocer més que su
forma aparente. Al mostrarse bajo sus formas simbdlicas, se nos muestran tal y como
son en realidad en el mundo imaginal, tal como su ignorancia o su ceguera los fija en
una relaciéon completamente negativa con el Malakiit, el mundo del Alma. Es su verdad, o
més bien su falsedad interior, la que estalla, proyectada sobre el trasfondo de evidencias
que los superan, y es ahi donde se da libre curso al humor de un gran mistico como

Sohravardi.

Un primer ejemplo: lo que estd en discusion es Ni-koji-ibid, el pais del "No dénde",
fuera de las dimensiones del espacio sensible. Se puede escribir a este respecto un sabio
tratado de metafisica sobre el hiperespacio. Pero puede suceder también que la doctrina
sea vivida hasta el punto de que ya no sea una teoria, sino que se convierta en un
acontecimiento real del alma. Se tiene entonces al mistico en lucha con el pueblo de las
tortugas. El pueblo de las tortugas observaba un dia desde la orilla las evoluciones de
un péajaro multicolor en la superficie del mar: tan pronto se sumergfa, tan pronto
reaparecfa. Una de las tortugas se pregunto: "Este pdjaro, jes de naturaleza acuética o
aérea?. Otra tortuga respondi6: "Si no fuera acudtica, jqué haria en el agua?". Pero una
tercera dijo: "Si fuera acuédtico, no podria vivir fuera del agua". Habia entre las tortugas
un sabio juez al que preguntaron. El juez les dijo: "Observadlo bien. Si puede vivir fuera
del agua, es que el agua no le es necesaria. La prueba es el pez, que no puede vivir fuera
del agua". En lo alto, se levanta una gran rafaga de viento; el pajaro de bellos colores
emprende su vuelo y desaparece entre las nubes. ;Comprenderan las tortugas? No;
empiezan por pedir al sabio que se explique. Este les responde de manera alusiva,
citdindoles algunas frases de grandes espirituales, culminando con la declaracién del

mistico al-Hall4j relativa al Profeta: "El guifi6 el ojo fuera del dénde", es decir, su vision

7 H. Corbin se refiere en las paginas siguientes a diversos pasajes de "La langue des
fourmis", en S.Y. Sohravardi, L'Archange empourpré, cit., pp. 413 y sig. (N. de los T.)



interior le elevo sobre las dimensiones y orientaciones del espacio sensible. Entonces las
tortugas se enfurecen: ";Cémo -preguntan- un ser que estd localizado en el espacio
puede salir del lugar? ;Cémo se puede sustraer a las direcciones y coordenadas
espaciales? (recordemos el final del Relato del pdjaro). El sabio les responde:
"Precisamente por eso os he contado todo lo que os acabo de decir". Entonces las
tortugas, indignadas, le lanzan piedras y tierra: "jVete! jTe destituimos, no te

reconocemos como juez!".

Un segundo ejemplo. Esta vez, lo que estd en cuestion es la relaciéon del dia con la
noche. Lo que les parece dia a los ciegos del alma, no son més que tinieblas para quien
tiene la vision espiritual; y, a la inversa, lo que es para él el pleno dia, no es sino noche
peligrosa y amenazadora para quienes no tienen la visién espiritual. Es asi como una
abubilla (la abubilla es el pajaro del sabio Salomén) se detuvo, en el curso de uno de sus
viajes, en el pueblo de las hadas. Ahora bien, como sabe todo el mundo, la abubilla tiene
una vista penetrante, mientras que las hadas son completamente miopes. La abubilla
pasa la noche charlando con las hadas y, al amanecer, quiere ponerse de nuevo en
camino. Pero las hadas se oponen a ello con violencia: "jDesdichada! ;Qué es esta
innovacién? ;Desde cudndo se pone una en camino cuando se hace de dia? La abubilla
responde que es precisamente al amanecer cuando conviene ponerse en camino. Las
hadas responden: "{Pero estds completamente loca! ;Cémo se puede ver algo al
amanecer, en la oscuridad del dia, cuando el sol pasa por la regién de las tinieblas?".
"iPero es todo lo contrario!", responde la abubilla. La discusién se encona, las hadas
presionan a la abubilla para que se explique, y entonces ésta formula la profesién de fe
de un gran mistico: "Quien ve durante el dia, no puede sino testimoniar lo que ve. jHe
aqui que yo veo! Yo estoy en el mundo de la Presencia, en el mundo de la visién directa.
El velo ha sido levantado. Las superficies que resplandecen, las percibo como otras
tantas revelaciones sin que la duda haga mella en mi". Entonces las hadas, heridas por el
comportamiento del pdjaro que pretende ver en pleno dia, se abalanzan, con ufias y
pico, sobre los ojos de la abubilla, gritindole entre burlas: "{Eh! La-que-ve-durante-el-
dia". La abubilla comprende finalmente que no tiene salida: lo que es para ella el pleno
dia de los mundos espirituales suprasensibles, no son sino tinieblas que desorientan a

quienes s6lo ven lo que ven sus ojos de carne.

Comprende que las hadas la matardn, pues atacan sus ojos, es decir, su vision
interior, y un mistico no podria sobrevivir en ese mundo si llegara a estar privado de su
vision interior. Comprende que es necesario volver a la disciplina del arcano, conforme
al sabio precepto: "No hables a las gentes mds que en funcién de lo que son capaces de

entender". Entonces, para librarse de sus enemigas, les dice: "Por supuesto, yo soy como



vosotras, como todo el mundo, y no puedo ver nada durante el dia. ;Cémo podria ver
con claridad en pleno dia?". Entonces las hadas, tranquilizadas, dejan de atormentarla.
Hasta el momento en que logra partir, la abubilla finge ceguera, aunque eso le haga
sufrir mil tormentos en el alma, pues es duro no poder contar a otros las maravillas que
se estdn viendo. Pero, nos recuerda el autor, es una ley divina que no tiene excepcion:
"Divulgar el secreto divino ante los indignos es un crimen de impiedad (kofr)". Y es esto
lo que fundamenta la necesidad del esoterismo. jSorprendente! Este debate del mistico
persa del siglo XII, en lucha con las fuerzas que quieren encerrarle en las tinieblas de su
noche, lo volvemos a encontrar configurado bajo la misma imagen en un escritor ruso
de nuestros dias, Alexandre Solzhenitsyn, cuando éste dirige a todos aquellos que se
niegan a escuchar la melopea del hombre solo, esta adjuracién patética: "Limpiad la

esfera de vuestro reloj. Ni siquiera sospechdis que, fuera, es de dia".

Por dltimo, un tercer ejemplo, cuyo tema enfatiza el relato que acabamos de leer. La
pardbola de nuestro shaykh pone en escena esta vez a un pueblo de murciélagos y un
inocente camaleén. Cémo habia surgido la discusién entre ellos, se deja a nuestra
imaginacién. Lo cierto es que el odio de los murciélagos contra el camaleén es tal que
proyectan una expedicién aprovechando las tinieblas de la noche a fin de hacer
prisionero al camaleén y vengarse de él, matdndole de una manera u otra. Asi lo
hicieron, y lograron llevar a su pobre enemigo a la prisién. Alli le mantuvieron
encerrado durante toda la noche; por la mafana, se pusieron de acuerdo: ";Cémo
castigar a este camaleén? ;Qué género de muerte infligirle?". A juicio de los
murciélagos, no puede haber castigo mas terrible que tener que soportar la vista del sol.
En consecuencia, deciden que ése serd el castigo que infligiran al camaleén: obligarle a
contemplar la luz del sol. Pero lo que su mentalidad de murciélagos no podia ni siquiera
intuir es que ése era exactamente el género de muerte que el pobre camaleén deseaba de
Dios. Y el autor corta la deliberacién de los murciélagos con dos de los disticos maés
célebres del mistico al-Hallaj: "Matadme, pues, amigos mios. Al matarme me haréis
vivir, pues para mi vivir es morir y morir es vivir". Cuando apareci6 el sol, los
murciélagos arrojaron al camaleén fuera de su prision, para que fuera castigado por el
resplandor del sol. Lo que no podian saber es que lo que a ellos les parecia una tortura

para el camaleén era en realidad su resurreccion.

Tres pardbolas misticas muy semejantes y, a la vez, como se ve, muy diferentes.
Ponen en accién los recursos propios del humor sohravardiano, un humor que
finalmente es la méscara de una profunda tristeza, la tristeza del "hombre que ha
comprendido”, ante su impotencia por superar la incapacidad de comprender en la

mayoria de los hombres, pues esa incapacidad es el "secreto del destino”, y ninguna



criatura humana puede penetrar ese secreto. Tomé antes la precaucion de recordar que
no hay ninguna definicién posible del humor. Queriendo analizar demasiado de cerca el

humor sohravardiano, nos arriesgamos a perder su presencia.



Lo que si podemos hacer, para concluir, es seguir a nuestro shaykh en la via de los
sfmbolos. El supo crear algunos maravillosos, porque tenia la visién interior de las
figuras con las que simbolizaban. Es necesario tal vez que un hombre llegue a la cima de
la madurez espiritual -que no estd en absoluto ligada a la edad civil- para que sea capaz
de crear sus propios simbolos. Esa cumbre es el conocimiento de si que, como ya hemos
recordado, estd en el principio y en el final de la espiritualidad del Shaykh al-Ishraq.
Pues el logro de este conocimiento de si surge en una experiencia visionaria cuyo
recuerdo reaparece a lo largo de sus relatos. Y esa experiencia visionaria es
configuradora del més hermoso simbolo de ese Si mismo en cuya biisqueda va el fil6sofo,
ese SI mismo que es su Yo transcendente, su Yo celestial, con el que simboliza el Yo
terrenal. Ese simbolo es la figura de luz, de una belleza resplandeciente, con cuya visién
se inician o concluyen varios relatos misticos de Sohravardji, a saber, la figura del Angel
que entre los filésofos avicenianos es la décima de las Inteligencias jerdrquicas, el Angel
de la humanidad, y que entre los te6logos se denomina el Espiritu Santo. Hecho
notable, esta misma figura polariz6 igualmente en Occidente la visién interior de
aquéllos a los que se denomina "Fieles de amor", principalmente los compafieros de
Dante, que habfan leido a Avicena y a Averroes; es a esta figura del Angel del
Conocimiento a la que ellos daban el nombre de Madonna Intelligenza.

En Sohravardi, esta figura del Angel encontrada en el curso de los relatos de

iniciacion es siempre identificada con un shaykh. Ahora bien, uno de los comentadores
de esos relatos misticos (Mosannifak) se pregunta: ;por qué un shaykh? Que asi sea
nada tiene que ver con la edad, ni la ancianidad, puesto que, casi siempre, se subrayan
los rasgos juveniles de la aparicién. Y el comentador explicarda que shaykh quiere decir
morshed, guia espiritual, y que los ishragiyiin (los filésofos y los espirituales de la escuela
del Shaykh al-Ishrdq) no tienen otro morshed que el Angel del conocimiento. Es eso
mismo, dice, lo que les diferencia de los sufies, los cuales plantean la necesidad de un
shaykh o maestro humano; entre los ishrdgiyiin, éste no podria ser, en todo caso, mas que
un intermediario momentdneamente necesario. Pues su shaykh, su morshed o guia
espiritual, es el propio Angel, el Angel de su visién y de su nostalgia. Podemos pues
decir que esta experiencia del Angel, entre los ishrdgiyiin, estdé muy préxima a la
experiencia que, en la escuela de Najmoddin Kobré, es la del guia interior personal, el
maestro invisible, aquél al que se denomina shaykh al-ghayb, ostid-e ghaybi. Y por eso
también esta figura de luz que domina el horizonte interior del mistico es por excelencia
el symbolon, la figura con la que simboliza su ser personal mds intimo; es el Si mismo a
que accede en el conocimiento de si el sujeto que no es sino su complemento terrenal.
Ahi llegamos a una experiencia interior tan fundamental que podriamos ilustrarla con

gran namero de textos; toda la gnosis valentiniana podria citarse en su apoyo.

Al mismo tiempo es de alguna manera la "actualidad" de Sohravardi lo que se deja

entrever. Me excuso por emplear la palabra "actualidad" en un caso asi, pues,



verdaderamente, estd demasiado cargada de asociaciones lamentables. Digamos mas
bien presencia, urgencia ... Al decirlo, pienso en un hombre, dramaturgo y novelista,
muerto hace poco, que a primera vista puede parecer tan distante como se pueda
imaginar de Sohravardi, pero algunas de cuyas paginas me inspiran una aproximacién
entre ambos con la que quisiera concluir esta conferencia. Pienso aqui en Audiberti,

cuya obra muy diversa tiene admiradores no menos diversos.



Pero, que fuera un mistico, y algo visionario, es algo en lo que estara de acuerdo, en una
medida u otra, cualquier lector de un libro que lleva por titulo Les tombeaux ferment mal.
Sin embargo, es en otro episodio, contenido en otro libro, en el que pienso; el libro se
titula Dimanche m’attend, y el episodio tiene por escenario una iglesia de entre todas las
iglesias de Paris, un monumento del que se puede no admirar sin reservas la
arquitectura, a saber, la iglesia Saint-Sulpice, pero que contiene dos tesoros: sus grandes
organos y, en la primera capilla lateral, segtin se entra a la derecha, la inmensa pintura
de Eugene Delacroix que representa el combate de Jacob con el Angel. Es sin duda eso
mismo lo que le ha sugerido a mi inconsciente el paralelismo, aunque la experiencia del
Angel sea en Sohravardi un combate por el Angel mds que un combate con el Angel.
Pero, sin haber leido a Sohravardi, Audiberti acostumbraba, cada vez que pasaba por
alli, a entrar en la iglesia para meditar unos instantes ante el cuadro d Delacroix,
meditaciéon que en él se transformaba facilmente en una experiencia de visualizaciéon. Y
he aqui como concluye el relato de una de sus visitas:

"Jacob y el Angel, después de haberse inclinado, irénicos, sobre mi desconcierto,

retoman su postura ... El frio me puede, la iglesia se vacia. Fuera, la lluvia da brillo a la
plaza. Entre los coches detenidos (detenidos pero no condenados) camina una
muchachita alta con botas, cubierta con un gorro, con una capa gris sin mangas,
reemplazadas por una especie de alas de tela, los ojos azules muy oblicuos, los cabellos
rubios. La miro maravillado. Pero me acuerdo de €l ... Créaseme o no, me precipité en la

iglesia.
"El 4ngel estaba todavia alli ...

iBien! Tenemos también aqui un ejemplo del humor sui generis que es el propio de
un mistico un tanto visionario. ;Cémo podia decirnos que habia visto, y no sélo creido
ver, sino confesdndonos que habia vuelto a entrar en la iglesia para asegurarse de que el

angel de Delacroix seguia estando alli? ...

Aqui, la reflexién filoséfica se detiene, pues destruirfa lo que constituye

precisamente lo mas valido de ese humor.

No nos queda més que una cosa que hacer al separarnos, y es recordar estos versos
de Rimbaud:

"Y yo he visto a veces lo que el hombre ha creido ver".

Teheran, 11 de noviembre de 1969.



VII
De Heidegger a Sohravardi

Conversacién con Philippe Némo'

Philippe Némo: Henry Corbin, usted ha sido el primer traductor de Heidegger en
Francia, y ha sido después el primero en introducir la filosofia isldmica de Irdn. ;Cémo
pueden conciliarse esas dos tareas en un mismo hombre, teniendo en cuenta sobre todo
que Martin Heidegger reivindica Occidente como patria? Su filosofia es tipicamente
alemana, y puede pensarse que hay una cierta disparidad entre dedicarse a traducir a

Heidegger y dedicarse a traducir a Sohravardi.

Henry Corbin: Es una pregunta que me han planteado a menudo, y a veces he
constatado, divertido, el estupor de los interlocutores al descubrir que el traductor de
Heidegger y el introductor de la filosofia islamica de Irdn eran un mismo hombre. Y se
preguntaban: ;como ha pasado de lo uno a lo otro? Ya traté de decirle, hace algun
tiempo, en una conversacién que mantuvimos poco después de la muerte de Heidegger,
que ese asombro es el sintoma de la compartimentacion, de la actitud de poner etiquetas
a priori a nuestras disciplinas. Se dice: estdn los germanistas, estan los islamoélogos, los
irandlogos, etc. Pero, ;cémo se podria ir del germanismo a la iranologia? Si quienes se
plantean esta pregunta tuvieran una ligera idea de lo que es un filésofo, de la busqueda
del fil6sofo, si se imaginaran que los incidentes lingiiisticos no son para un filésofo més
que incidentes del trayecto, que no sefialan sino variantes topograficas de importancia

secundaria, tal vez quedasen menos sorprendidos.

Aprovecho la oportunidad para decir estas cosas porque he podido encontrar
versiones completamente fantdsticas de mi biografia espiritual. Tuve el privilegio y el
placer de pasar algunos momentos inolvidables con Heidegger, en Friburgo, en abril de
1934 y en julio de 1936, por tanto, durante el periodo en que yo elaboraba la traduccién
de la compilacién de textos publicados con el titulo de Qu'est ce que la Métaphysique? He
tenido oportunidad de enterarme con asombro de que, si me he vuelto hacia el sufismo,
ha sido porque me haba decepcionado de la filosofia de Heidegger. Esta version es
completamente falsa. Mis primeras publicaciones sobre Sohravardi datan de 1933 y 1935
(mi diploma de la Ecole des Langues Orientales es de 1929); mi traduccién de

Heidegger aparecié en 1938. Un fil6sofo lleva su btisqueda simultdneamente sobre

1 Esta entrevista, grabada para Radio France-Culture en junio de 1976, se publicé impresa
por primera vez, revisada y completada por Corbin, en Cahier de L'Herne: Henry Corbin, cit.
(N. de los T.)



varios frentes, si se puede decir asi, especialmente si la filosofia no se limita para él al
concepto estrechamente racionalista que algunos han heredado de nuestros fildsofos del
Siglo de las Luces. Lejos de eso, la investigacion del filésofo debe englobar un campo
bastante amplio para que pueda contener la filosofia visionaria de Jacob Boehme, la de
Ibn 'Arabi, la de Swedenborg, etc., en pocas palabras, para acoger los datos de los Libros
revelados y las experiencias del mundo imaginal como otras tantas fuentes ofrecidas a la

meditacion filoséfica.



Sino, la filosofia no tiene ya nada que ver con la Sofia. Mi formacién es en su origen
completamente filoséfica, por eso no soy, a decir verdad, ni un germanista ni siquiera un
orientalista, sino un fil6sofo que prosigue su Demanda por todas partes donde el
Espiritu le guie. Si me ha guiado hacia Friburgo, hacia Teheran, hacia Ispahén, esas
ciudades son para mi esencialmente "ciudades emblematicas", simbolos de un recorrido
permanente.

1. Lo que me gustaria hacer comprender, desesperando de poder hacerlo en el

escaso tiempo de que disponemos -pues seria necesario que escribiera todo un libro- es
lo siguiente. Lo que buscaba en Heidegger, lo que comprendi gracias a Heidegger, es lo
mismo que buscaba y encontré en la metafisica irano-isldmica, en la obra de personajes
de los que enseguida recordaré algunos grandes nombres. Pero con estos tltimos todo
se situaba en un nivel diferente, traspuesto a un registro cuyo secreto explica por qué,
finalmente, no es una casualidad que se me haya encomendado, inmediatamente
después de la Segunda Guerra Mundial, una misién en Iran, pais con el que, desde hace
ahora més de treinta afios, he mantenido una relacién ininterrumpida profundizando lo

que fueron su cultura espiritual y su misién espiritual.

Pero me es agradable y necesario precisar todavia algo, justamente para dar a
entender lo que fue mi trabajo, mi basqueda, lo que debo a Heidegger y lo que de él he

conservado a lo largo de mi carrera de buscador.

Ante todo, estd la idea de hermenéutica, que aparece desde las primeras paginas de
Sein und Zeit. El mérito inmenso de Heidegger sera haber centrado en la hermenéutica
el acto propio del filosofar. Cuando hace cuarenta afios la palabra "hermenéutica" se
empleaba entre fil6sofos parecia extrafia, incluso barbara. Sin embargo, es un término
tomado del griego y de uso corriente entre los especialistas de la Biblia. Debemos su uso
técnico a Aristételes: el titulo de su tratado Peri herméneias fue traducido al latin como
De interpretatione. Hay una mejor, pues en el uso filoséfico de nuestros dias, la
hermenéutica es lo que se denomina en alemén das Verstehen, el "comprender”. Es el arte
o la técnica del "comprender”, tal como lo entendia Dilthey. Un viejo amigo, Bernard
Groethuysen, que habia sido discipulo de Dilthey, volvia siempre a ello en el curso de
nuestras conversaciones. Hay en efecto un lazo directo entre el Verstehen como
hermenéutica en la "filosoffa comprehensiva" de Dilthey y la analitica, la idea de la

hermenéutica en Heidegger.

Sin embargo, en Dilthey deriva de Schleiermacher, el gran teélogo del romanticismo
alemén, al que Dilthey habia consagrado un enorme trabajo, que qued¢é inacabado. Ahi
encontramos los origenes teoldgicos, especialmente protestantes, del concepto de
hermenéutica del que hoy hacemos un uso filoséfico. Por desgracia, tengo la impresion

de que nuestros jévenes heideggerianos han perdido un poco de vista esta relacién de la



hermenéutica con la teologia. Para recuperarla, seria necesario, evidentemente, restaurar
una idea de la teologia muy diferente de la que es habitual en nuestros dias, en Francia
y en otras partes; me refiero a esa teologia convertida en sierva de la sociologia, cuando
no de la "sociopolitica". Esta restauracién no se podra hacer sino con el concurso de la
hermenéutica practicada en las religiones del Libro: judaismo, cristianismo e islam,
porque es ahi donde la hermenéutica se desarroll6 como una exégesis espontdnea y

mantiene en reserva las palingenesias futuras.



¢Por qué? Pues porque se tiene entre las manos un Libro del que depende todo. Se trata
de comprender su sentido, pero de comprender su sentido verdadero. Hay tres aspectos:
estd el acto de comprender, esta el fenémeno del sentido, esta el poner al descubierto la
verdad de ese sentido. ;Sera ese sentido lo que se denomina habitualmente el sentido
histérico, o bien un sentido que nos remite a otro nivel distinto al de la historia en el
sentido corriente de la palabra? De entrada, la hermenéutica practicada en las religiones
del Libro pone en juego los temas y el vocabulario familiares a la fenomenologia. Lo que
encontré con satisfaccion en Heidegger era, en suma, la filiaciéon de la hermenéutica
desde el tedlogo Schleiermacher, y si apelo a la fenomenologia es porque la
hermenéutica filoséfica es esencialmente la llave que abre el sentido oculto
(etimoldgicamente, lo esotérico) bajo los enunciados exotéricos. No he hecho por tanto
mas que seguir su profundizacién, primero en el inmenso dominio inexplorado de la
gnosis isldmica chiita, después en las regiones de la gnosis cristiana y de la gnosis judia
que son limitrofes de ella. Inevitablemente, dado que por una parte el concepto de
hermenéutica tenia un sabor heideggeriano, y, por otra, mis primeras publicaciones se
referian al gran filésofo irani Sohravardi, algunos "historiadores" se obstinaron en
insinuar virtuosamente que yo habia mezclado (sic!/) a Heidegger con Sohravardi. Pero
servirse de una llave para abrir una cerradura no es en absoluto lo mismo que confundir
la llave con la cerradura. Ni siquiera se trataba de utilizar a Heidegger como llave, sino
de servirse de la llave de la que él mismo se habia servido y que estaba a disposicién de
todo el mundo. Gracias a Dios, hay insinuaciones a las que su misma inepcia reduce a la
nada, y, por su parte, el fenomendlogo tendria mucho que decir sobre las falsas llaves
del historicismo.

Desde este punto de vista, hay en el conjunto de la obra de Heidegger un libro del

que quizd no se habla lo suficiente. Es cierto que es un libro antiguo, uno de los
primeros que Heidegger elabord, puesto que fue su tesis de habilitacién. Se trata de un
libro sobre Duns Scoto. Este libro encierra paginas que fueron para mi particularmente
iluminadoras, porque tratan de lo que nuestros filésofos medievales llamaban
grammatica speculativa. Obtuve de él un beneficio inmediato cuando fui llamado a suplir
a mi malogrado amigo Alexandre Koyré en la Seccién de Ciencias Religiosas de la Ecole
de Hautes Etudes, durante los afios 1937-1939. Al tener que tratar de la hermenéutica

luterana, tuve que poner en préctica lo que habia aprendido de la grammatica speculativa.

Hay en efecto una nocién que domina la hermenéutica del joven Lutero, la de
significatio passiva, de la que trata precisamente la "gramdtica especulativa". El joven
Lutero afronta el versiculo del salmo: In justitia tua libera me. ;Cémo la justicia divina, el
aspecto de Rigor opuesto al de Misericordia, podria ser instrumento de liberacién? La
contradiccién no tiene salida, en tanto se hace de esta justicia un atributo que se confiere

a un Dios en si.



Todo cambia cuando se la entiende en su significatio passiva. Es, a saber, la justicia
por la que somos hechos justos. Asi sucede para los otros atributos divinos, que no
pueden ser comprendidos (nuestro modus intelligendi) mas que por su relacién con
nosotros (modus essendi), y que deberian ser expresados siempre con la adjuncién del
sufijo "-fico" (el unifico, el benéfico, el verifico, el santifico, etc.). Es este descubrimiento el
que hizo del joven Lutero el gran intérprete de San Pablo, cuando habia estado cerca de

ser su victima.



Ahora bien, yo he encontrado esta situacién hermenéutica en muchos grandes textos de
la filosofia mistica del islam. Su especificidad tal vez hubiera permanecido cerrada para
mi si no hubiera dispuesto de la llave de la significatio passiva. Un simple ejemplo de ello
lo encontramos en el advenimiento del ser, que en esa teosofia es la puesta del ser en el

imperativo: K, esto’ (segunda persona, no fiat). Lo que es primero, lo que no es ni el ens
ni el esse, sino el esto. "{Sé!". Este imperativo inaugurador del ser es el imperativo divino
en el sentido activo (amr fi'li); pero considerado en el ente que él hace ser, en el ente que
somos, es ese mismo imperativo pero en su significatio passiva (amr maf'illi).

Se puede decir, creo, que ahi esta el triunfo de la hermenéutica como Verstehen, a

saber, lo que comprendemos en verdad no es nunca més que lo que experimentamos y
sufrimos, lo que padecemos en nuestro mismo ser. La hermenéutica no consiste en
deliberar sobre conceptos, es esencialmente el desvelamiento de lo que sucede en
nosotros, el desvelamiento de lo que nos hace emitir una determinada concepcién,
visién o proyeccién, cuando nuestra pasion deviene acciéon, un padecer activo, profético-
poiético.

El fenémeno del sentido, que es fundamental en la metafisica de Sein und Zeit, es el
vinculo entre el significante y el significado. Pero ;qué hace este vinculo, sin el cual
significante y significado serfan también objetos de consideracién tedrica? Ese vinculo
es el sujeto, y ese sujeto es la presencia, presencia del modo de ser al modo de
comprender. Presencia, Da-sein. No quiero volver aqui sobre las razones que, en la
época, de acuerdo con nuestros amigos, nos hicieron traducir Dasein por realidad
humana. Sé lo que tiene de vulnerable, sobre todo cuando, por una negligencia
demasiado frecuente, se omite el guién que es esencial por razones que hemos
explicado. Da-sein: ser-ahi, por supuesto. Pero ser-ahi es esencialmente hacer acto de
presencia, acto de esa presencia por la cual y para la cual se desvela el sentido en el
presente, esa presencia sin la que algo como un sentido en el presente jamas seria
desvelado. La modalidad de esa presencia humana es entonces ser reveladora, pero de
modo que revelando el sentido, es ella misma la que se revela, ella misma la que es

revelada. De nuevo la concomitancia pasién-accion.

En pocas palabras, el vinculo al que nos hace estar atentos la fenomenologia es el
vinculo indisoluble entre modi intelligendi y modi essendi, entre modos de comprender y
modos de ser. Los modos de comprender estan esencialmente en funcién de los modos
de ser. Todo cambio en el modo de comprender es concomitante con un cambio en el

modo de ser. Los modos de ser son las condiciones ontolégicas, existenciales (no digo

2 Esto: imperativo del verbo latino sum ("ser"). (N. de los T.)



existentielles’) del "Comprender”, del Verstehen, es decir, de la hermenéutica. La

hermenéutica es la forma propia de la tarea del fenomendlogo.

3 El término habitual en francés para "existencial/es" es existentiel/es; Corbin acufia aqui el
neologismo existential/es. al no haber en castellano una posibilidad razonable de diferenciar
las dos variantes, las mantenemos en francés. En cuanto a su sentido, debe tenerse en
cuenta que existentiel tiene como referencia la existencia histérica, y existential, la
existencia metahistérica; son, pues, homdlogos -como Corbin explica mas adelante en esta
misma entrevista- al par "historicidad"/"historialidad". Desde el punto de vista de la
Ontologia, podria decirse que existentiel se remite al orden de lo éntico, y existential, al de
lo ontoldégico (N. de los T.)



2. Pasemos al vocabulario extrafio ante el que nos pone Heidegger, y que puso
duramente a prueba a su primer traductor francés. Pienso en palabras como
Erschliessen, Erschlossenheit, en todos los términos que designan los actos por los que se
revelan las modalidades de la presencia- humana; en términos como Entdecken,
descubrir, desvelar lo oculto, lo Verbogen. Ahora bien, experimenté rapidamente que
habia equivalentes para esas palabras en el drabe cldsico de los grandes te6sofos
visionarios del islam.

Por otra parte, no es dificil encontrar el puente. Evocaba hace un momento el libro

de Heidegger sobre Duns Scoto. Sabemos, como nos ha mostrado Etienne Gilson, que
Avicena esté en el punto de partida del pensamiento de Duns Scoto. Ademas, en el siglo
XII, gracias a los historiadores de la escuela de Toledo, teniamos un vocabulario
filoséfico comtun, drabe-latino. Denis de Rougemont recordaba no hace mucho con
humor que en la época en que éramos compafieros de juventud habia constatado que mi
ejemplar de Sein und Zeit llevaba en los margenes numerosas glosas en drabe. Sin duda,
creo que me habria sido mucho mas dificil traducir el vocabulario de Sohravardi, Ibn
'Arabi, Molla Sadra Shirazi, etc., si no hubiera estado entrenado previamente en los
ejercicios, en las acrobacias que habia necesitado realizar para traducir el vocabulario
alemdn que encontramos en Heidegger. Pienso en términos 4rabes como zihir, que
significa lo exterior, lo aparente, lo exotérico, como bdtin, que designa lo interior, lo
oculto, lo esotérico. Toda una familia de palabras se organiza alrededor de esos dos

términos.

Esta zohilr, la manifestacién, el acto de revelarse, de aparecer; izhar, el acto de
aparecer, de manifestarse; mozhir, lo que hace manifestarse; mazhar, la forma de
manifestacion; la forma epifanica; mazhariya, la funcién epifanica de un mazhar. En persa
existen términos como hast-kardan, hacer ser; hast-konandeh, lo que hace ser; hast-kardh,
hast-gardideh, 1o que es hecho ser. No voy a esbozar aqui un diccionario. Basta con estos
términos para presentir todo el vocabulario de la fenomenologia. ;Es necesario,
entonces, insistir en el servicio mutuo que pueden hacerse el conocimiento del
vocabulario teoséfico isldmico y el conocimiento del vocabulario de la fenomenologia? Y

todo esto, a pesar de la diferencia en la altura de miras que mencionaré enseguida.

Existe en efecto lo que denominamos "niveles hermenéuticos". El término es hoy
corriente; en aquella época, lo era mucho menos. Se trata, por supuesto, en todos los
casos, de considerar los niveles hermenéuticos (modi intelligendi) en funcién de los
diferentes modos de ser (modi essendi), que son respectivamente sus soportes. Son
precisamente esos modos de ser lo que hay que diferenciar, a fin de evitar toda
confusién apresurada entre los modos de comprender, malentendido contra el que no

he dejado de prevenir a mis alumnos, en Paris y en Teheran.



A este fin, es importante que por una y otra parte tengamos un concepto bien
definido de la fenomenologia y de la hermenéutica. Con frecuencia nos hemos
preguntado, por ejemplo, como traducir fielmente la idea de fenomenologia, tanto al
drabe como al persa. Un intento de solucién, que no es tal, consiste en transcribir
simplemente la palabra en escritura drabe. No es mejor camino el obstinarse, como he
visto hacer a menudo a mis alumnos o a autores de resefias, en buscar un equivalente a
golpe de diccionario. La mejor solucién era comenzar por preguntarse si el vocabulario
arabe o persa no nos ofrecia un término que designara un proceso correspondiente.
Ahora bien, hay un término de uso corriente en la teosofia mistica (‘erfdn), tan corriente
que incluso sirve de titulo a més de un libro. Es el término Kashf al-mahjiib, que significa

exactamente "desvelamiento de lo que esta oculto".

¢No es exactamente ése el proceso del fenomendlogo, el proceso que, al desvelar y
hacer que se manifieste el sentido oculto, ocultado bajo la apariencia, bajo el fenémeno,
realiza a su manera el programa de la ciencia griega: sozein ta phainomena (salvar los
fenémenos)? Kashf es el desvelamiento (Enthiillung, Entdecken) que lleva a manifestarse a
la verdad ocultada bajo lo aparente, el phainomenon (pensemos en todo lo que Heidegger
dijo a propésito del concepto de alétheia, verdad). Ese velo somos nosotros mismos en
tanto no hacemos acto de presencia, en tanto no estamos ahi (da-sein), en el nivel
hermenéutico postulado. Parece, pues, que podriamos caminar juntos, aunque sea
necesario prever una diferencia de perspectivas, diferencia que se anuncia en el hecho
de que por ese desvelamiento nuestros tedsofos entienden el desvelamiento de lo
esotérico oculto bajo la apariencia exotérica. En eso mismo, su hermenéutica permanece
fiel a lo que es a la vez la fuente y el trampolin: "el fenémeno del Libro santo revelado”

que recordaba al comienzo.

Eso es precisamente lo que nos sugiere el término que corresponde en drabe a
nuestro término hermenéutica, a saber, el término fa-wil. Etimolégicamente, la palabra
ta’wil significa "reconducir una cosa a su fuente, a su arquetipo". Es la técnica del
"comprender” en la que los tedsofos chiitas duodecimanos e ismailies han mostrado su
pericia en la hermenéutica esotérica del Coran. Es "ocultar lo aparente y hacer que se
manifieste lo oculto”, y los propios alquimistas no entendian de otro modo su Gran
Obra. En esta via hay una multitud de niveles hermenéuticos, que corresponden
también a numerosos niveles del ser. Por eso el ta'wil auténtico no tiene nada que ver
con la inofensiva "alegoria". Pero puede suceder que en la ascensién de estos niveles
hermenéuticos tengamos la impresion de dejar atrds a nuestro comparfiero
fenomendlogo de Occidente. Pero, puesto que estamos comprometidos en la misma via,

(por qué no unirnos finalmente? Esa es toda la cuestién de nuestras relaciones futuras,



la cuestion misma que plantedbamos hace un momento a propésito de la significatio
passiva. Bastaba, pero era necesario, prolongar lo que habfamos aprendido en
grammatica speculativa para seguir los admirables desarrollos del gran teésofo Ibn 'Arabi
respecto del sentido de los nombres divinos. Simple ejemplo que me permite decir que si
no se estd ya algo iniciado en el secreto de la significatio passiva, se corre el peligro de
buscar a tientas y dejar escapar lo esencial. Permitaseme remitir aqui a mi libro sobre
Ibn 'Arabi*. He aqui, en muy pocas palabras, cuél fue mi idea rectora en los libros que

constituyen mi obra de buscador en las ciencias filoséficas y religiosas.

3. Le serd facil, pues, mi querido Philippe Némo, comprender por qué yo no podia
ni querfa ser un "historiador" en el sentido corriente de la palabra, un erudito que
establece el balance del pasado pero que en absoluto se siente responsable de éste; ni
siquiera responsable del sentido que le da, cuando es él quien da a ese pasado ese
sentido u otro y hace funcionar la "causalidad histérica” conforme al sentido que €l ha
decidido. Y es que, para el historiador, los hechos son pasados, los acontecimientos se
convierten en pasado, mientras que él, el historiador, no estaba alli. Pues conviene que el
historiador no esté alli, donde y cuando eso ocurrié. Es necesario incluso -se dice- que
no esté alli, que jamas haga "acto de presencia" en ese pasado para poder hablar de él

con toda "objetividad histérica".

4 La imaginacion creadora en el sufismo de Ibn 'Arabi, cit., (N. de los T.)



Aunque prodigo términos como "pasado viviente" o "presencia del pasado”, esa
presencia no es sino una inofensiva metafora de su coartada personal. En cambio, el
fenomenodlogo hermeneuta debe estar siempre alli (da-sein), porque nunca hay nada
para él pasado o superado. Es haciendo acto de presencia como hace que se manifieste
lo que esta oculto bajo el fenémeno aparente. Este acto de presencia consiste en abrir, en
hacer surgir el futuro que oculta el pasado supuestamente superado. Es verlo ante si, y
esto es algo completamente distinto a una metaférica e inofensiva presencia literaria del
"pasado vivo". Pues es sentirse "responsable del pasado" porque se asume el futuro.
Esto implica un cierto modo de ser, sin duda, pero el modo de ser que precisamente
condiciona ese nivel hermenéutico. (No se pueden poner en duda dialécticamente los
modos de ser. Se los comprende, se los rechaza, pero no se los refuta). Por eso he
seguido siendo siempre el fenomendlogo que fui en mi juventud. Sé que esto tal vez ha
despistado a algunos de mis colegas orientalistas, m4s o menos bien informados de las
exigencias del filésofo. Pero como el estado de las investigaciones ha exigido que me
convirtiera en editor critico de varios volimenes de textos arabes y persas, probaba asi
que un fil6sofo puede reunir los deberes de la erudicién filolégica y las exigencias de la
comprension filoséfica. Por eso he sido mejor comprendido por parte de los fil6sofos,
que han captado de entrada mi propésito. Pero aqui se dejan sentir las consecuencias de
la pobreza de nuestros programas oficiales. Hay que comenzar por dar a conocer los
nombres de fil6sofos lejanos, el desfase de las periodizaciones, la relacién de términos
técnicos, etc., cosas todas que deberian ser habituales, y que tal vez lo sean un dia,
cuando fil6sofos de Occidente y de Oriente han retomado juntos el hilo de su tradicién.
Debo decir que el curso de mis investigaciones se originaba en el incomparable

andlisis que debemos a Heidegger, que muestra las raices ontolégicas de la ciencia
histérica y pone de manifiesto que existe una historicidad més original, méas primitiva,
que lo que se denomina la historia universal, la historia de los acontecimientos
exteriores, la Weltgeschichte, en pocas palabras, la historia en el sentido ordinario y
corriente de la palabra. Para significarlo, forjé el término historialidad, y creo que el
término se debe conservar. Entre historialidad e historicidad existe la misma relacién
que entre existential y existentiel. Ese fue un momento decisivo. Me pareci6 en efecto que
esta historialidad motiva y legitima la negativa a dejarnos insertar en la historicidad de
la Historia, en la trama de la causalidad histérica, y que nos llama a arrancarnos a la
historicidad de la Historia. Pues si hay un "sentido de la historia" no estd, en cualquier
caso, en la historicidad de los acontecimientos histdricos; esta en esa historialidad, en esas

raices existenciales [existentiales] secretas, esotéricas, de la Historia y de lo histdrico.

Si aquel momento fue decisivo es porque sin duda fue también el momento en que,
tomando como ejemplo la analitica heideggeriana, me vi obligado a apuntar a niveles
hermenéuticos que su programa todavia no habia previsto. Se trata de lo que he

designado luego con el término de hierohistoria, historia sacra, que no apunta en



absoluto a los hechos exteriores de una "historia sagrada”, de una "historia de
salvacion”, sino a algo mds original, a saber, lo esotérico oculto bajo el fenémeno de la
apariencia literal, la de los relatos de los Libros santos. Acabo de sefialar el contraste
entre historialidad e historicidad. Ahora bien, es un contraste ya perfectamente conocido,

aunque expresado en otros términos, entre los gnosticos y cabalistas de las religiones
del Libro.



Nuestros amigos cabalistas judios, por ejemplo, hablan de los misterios de la Tora
primordial, de la Tord-Sofia, que contiene los arquetipos de la Creacién que el Santo-
bendito-sea contemplé durante milenios antes de crear los mundos. Pero no es la
historia del primer hombre, la historia de Coré, la de la burra de Balaam, las que, bajo su
apariencia literal, ocupaban su meditacién; no es con esto con lo que creé los mundos.
Lo que contemplo era la neshama, el centro espiritual més intimo de la Tora y del
hombre, de la Tora tal como existe en el nivel del mundo supremo, el mundo de Atsilut.
Y es esto lo que la hermenéutica espiritual ensefia a leer en la Biblia. De manera
semejante, para los gnosticos chiitas, duodecimanos e ismailies, lo que nosotros,
profanos, llamamos historicidad y sentido histérico, no es para ellos sino la figura y la
metéfora (majiz) de la verdadera realidad (hagigat) de acontecimientos y personas
metafisicas, anteriores a la creaciéon de nuestro mundo. Y es eso lo que la hermenéutica
espiritual, el ta'wil, ensefia a leer en el Coran. Si no existiera exactamente eso -y es lo que
formul6 de forma decisiva el V Imam de los chiitas, el Imam Mohammad Baqir (siglo
VIII)-, si no hubiera més que la apariencia literal relativa a las circunstancias de la
revelacion de los versiculos cordnicos, es decir, si no hubiera més que lo histérico, hace
tiempo que el Corén seria un libro muerto. Ahora bien, ese libro estd vivo hasta el dia de
la Resurreccion, y si estd vivo es por la hermenéutica espiritual que desvela siempre de
nuevo sus sentidos ocultos. He aqui, de este modo, la hermenéutica fenomenolégica
remitida a sus origenes teol6gicos.

Entonces, jcolmo de la ironia!, lo que los profanos, los exoteristas, consideran como

el sentido metaférico es precisamente lo que los gnodsticos consideran el sentido
verdadero, pues no degradan nunca el sentido espiritual al rango de una metafora o de
una alegoria. Y lo que el profano toma por el sentido verdadero, el sentido histérico
visible, no es para los gndsticos sino el sentido metaférico, la metafora de la verdadera
realidad. Asi, nuestra ciencia histérica y nuestros historiadores quedan reducidos a las
metéforas y al estado metaférico. Y ;qué decir de los te6logos exégetas que en nuestros
dias no quieren saber nada de otro sentido que no sea el llamado "histérico" y destruyen
la hierohistoria insertdndola a cualquier precio en la historicidad de la Historia, al no
haber, para ellos, ninguna otra "realidad"? Todo lo mas, se llegard a una tipologia tan
inofensiva como poco convincente. Tal vez yo no haya tenido muchos precursores para
hacer estas comparaciones, pero me parecen indispensables, pues nos permiten juzgar
mejor la posibilidad de que la analitica heideggeriana se haya inmovilizado en

interrupciones prematuras.

La historialidad de la hierohistoria, arrancdndonos a la historicidad de la Historia,
nos permite considerar con ironia el furor de lo histérico y de la historicidad que impera
en nuestros dias. Hay "claves histéricas"”, "coloquios histéricos", proposiciones de leyes
histdricas, "giros histéricos", etc. La hierohistoria nos ensefia que existen filiaciones més

esenciales y verdaderas que las histéricas, tan esenciales incluso que el privilegio



concedido a estas tltimas por los "ciegos para lo invisible" resulta ridiculo. No es por un
lazo "histérico” como nos vinculamos con los otros mundos que le dan "sentido" a este
mundo. La analitica heideggeriana tiene el extremo interés, entre otros, de llevarnos a
comprender los motivos que hacen que la humanidad se aferre en nuestros dias a "lo
histérico” como lo tinico "real". Se tiene la impresién de una laicizacion de la idea de
Encarnaciéon, que arrastra incluso a los tedlogos en la estela de una sociologia

generalizada y omnipresente.

Ahora bien, la analitica del acto de presencia, del da-sein, en el que aflora el futuro
del pasado, al "actuar” lo que en el pasado estaba por venir, debiera tener la virtud de
liberarnos del espejismo de esta pasién de historicidad que es la pasién de hacer un
"pasado"” al que se tendré la gloria de pertenecer, justamente porque disipa el espejismo

de la idea del pasado transfigurdndolo.

Pensemos de nuevo en el vocabulario inaudito ante el que nos ha colocado
Heidegger para plantear la pregunta: los actos de presencia humana, ;pasan al pasado
puro y simple? ;O permanecen en el presente, en el sentido de que son habiendo sido?
Pero si son, es que la presencia que hace "acto de presencia” esta siempre por venir, un
porvenir que no deja d constituirse en presente (Gegenwirtigendes-Zukunftiges). El
habiendo-sido no puede presentemente ser-habiendo-sido (Gewesenheit) mas que
naciendo sin cesar del porvenir. No hay presente sino porque el porvenir no deja de
devenir habiendo-sido (Gewesend). El presente es esto: es el porvenir habiendo-sido-por-
venir, pero porque el porvenir es habiendo-sido, mantiene en el presente todas sus
virtualidades y posibilidades. Todo depende del "acto de presencia" (da-sein) por el que
habiendo-sido estd ahi (da-gewesen). Ese es el proceso de la temporalizacién del tiempo.
Pero entonces habria que establecer una comparacién con las intuiciones profundas de
los tedsofos iranifes respecto de este proceso. Y habria que empezar con el Irdn
preisldmico: todo lo que se vincula con el zervanismo. En el Irdn isldmico, Semnani
(siglo SIV) distingue entre el zamdn dfigi, la "temporalidad de los horizontes", es decir, el
tiempo del macrocosmos, del universo fisico, y el zamin anfosi, la temporalidad de las
almas, es decir, el tiempo psicoespiritual. Qazi Sa'ld Qommi (siglo XVII) distinguird
entre una temporalidad opaca y densa (zamadn kathif), una temporalidad sutil (latif) y una
temporalidad absolutamente sutil (altaf). He tenido ocasion de tratar de ello en mis

libros’.

5 Véase especialmente En Islam iranien, cit., vol. |, pdgs. 135-185 y vol. IV, Index général,
S.V.(N. delos T.)



Lo que acabo de sugerir me permite explicar como la empresa del joven filésofo
Sohravardi, en el siglo XII, al proponerse deliberadamente en pleno Irdn islamizado
"resucitar la teosoffa de la Luz de los Sabios de la antigua Persia" no se me habria
aparecido con su aura fulgurante si yo no hubiera sido formado e informado por esta
fenomenologia. a ojos del historiador como tal, el proyecto sohravardiano puede parecer
una "especulaciéon mental”, segiin el término en uso, un proyecto arbitrario sin
fundamento histérico. Pero el propio Sohravardi ni actué ni pensé como "historiador".
No delibera sobre conceptos, influencias o huellas histéricas discernibles o discutibles.
Simplemente estd alli: hace acto de presencia. Asume el pasado del antiguo Iran
zoroastriano, poniéndolo asi en el presente. No es ya un pasado sin futuro,
interrumpida toda filiacién material. Devuelve su futuro a ese pasado, un futuro que
comienza por ser él mismo porque se siente responsable de ese pasado. Desafiando toda
ruptura de lo histérico, el nexo espiritual es bastante fuerte para constituir sélo por si
mismo una filiacién legitima. En adelante, los sabios de la antigua Persia, los
khosroviniyiin, son en verdad los precursores de los ishriqiyiin (los platénicos) del Iran

islamico. "No he tenido precursor -escribe el Shaykh al-Ishraq- para esta tarea".



Sin duda la intrepidez de un joven pensador de treinta y cinco afios, cuyo acto de
presencia (da-sein) provoca y legitima la transformacién del pasado en futuro, porque es
todo el futuro de ese pasado lo que se constituye de nuevo como presente, en el
presente de su "acto de presencia". Y esto es lo historialmente verdadero.

El joven Shaykh al-Ishraq, Sohravardi, es desde hace mucho tiempo, a mis ojos, el

héroe ejemplar en filosofia. Es toda la cultura espiritual de Irdn la que me he esforzado
en comprender seglin su ejemplo, para darle toda su dimensién todavia por descubrir.
Tal vez haya ayudado a mas de un amigo irani, conocido o desconocido, a encontrarse a
si mismo. Mds de una vez he recibido algin testimonio de ello, y esos testimonios
siempre me han impresionado. Pero estoy convencido de que ese acto de presencia debe
ser realizado por cualquiera que quiera transmitir a Occidente un mensaje como el de
los espirituales iranies. Creo que no puedo aportar un testimonio mds claro en apoyo de
lo que antes decia en cuanto a lo que he conservado de Heidegger a lo largo de toda mi
carrera de buscador. Y esto deberia bastar para disipar definitivamente el grave
malentendido que ya he denunciado, al menos en la medida en que ese malentendido

fuera de buena fe.

4. La observacion se ha formulado desde hace tiempo: en realidad, la analitica, la
puesta en préctica de la hermenéutica heideggeriana, postula, pues, ticitamente una
opcion filosdfica, una concepcién del mundo, una Weltanschauung. Esta opcién se
anuncia en el horizonte bajo el que se despliega la analitica del Da del Dasein. Pero no es
en absoluto necesario adherirse a esa Weltanschauung tacita para poner en préctica todos
los recursos de una analitica de ese Da-sein, que traducia hace un momento por "hacer
acto de presencia". Si la Weltanschauung no coincide con la de Heidegger, eso se
traducird en el hecho de que se dard al Da del Dasein otro situs, otra dimensién, distinta
a la de Sein und Zeit. Lo comparaba antes con la llave que se utiliza para abrir una
cerradura. Esta llave es la hermenéutica. Nos toca a nosotros dar a esta llave la forma
que se adapte a la cerradura que se quiere abrir. Los ejemplos que he recordado hace
unos instantes nos muestran que, asi adaptada, esta clavis hermeneutica abre todas las
cerraduras que cierran el acceso a lo velado, a lo ocultado, a lo esotérico. Es con la clavis

hermeneutica como Swedenborg abre las cerraduras de los Arcana coelestia de la Biblia.

Esta llave es, si se puede decir asi, la herramienta principal que equipa el laboratorio
mental del fenomendlogo. Pero servirse de esta clavis hermeneutica, porque Heidegger ha
mostrado cémo se puede utilizar y cémo se puede adaptar, no exige ni quiere decir en
absoluto que haya que estar de acuerdo con la concepciéon del mundo, con la
Weltanschauung de Heidegger. Ahora bien, quienes han insinuado que yo habia
"mezclado" a Heidegger con Sohravardi, no se referian a esta clavis hermeneutica de la

que por otra parte no tenfan conocimiento; se ha querido insinuar que yo habia



realizado no sé qué sincretismo entre la Weltanschauung de Heidegger y la de los
filésofos iranies. La insinuacién es tan absurda que he puesto en duda su buena fe.
Precisamente, he hecho uso de la clavis hermeneutica y he escrito paginas y paginas para
mostrar las diferencias de lo que abria. ;Para qué? Los criticos superficiales no las leen y

perseveran en su inepcia.



Como ejemplo de mis esfuerzos por resaltar las diferencias y prevenir toda confusién
me referiré a la obra de uno de los mayores fil6sofos iranies, Molla Sadra Shirazi (siglo
XVII), gran hermeneuta del Ishrdg de Sohravardi. He tratado de Molla Sadra en varios
de mis libros; he publicado y traducido enteramente un tratado suyo y he realizado
varios cursos sobre sus obras, tanto en Paris como en Teheran®. Molla Sadra es autor de
una verdadera revolucién como metafisico en la filosofia tradicional isldamica. Fue el
primero en socavar la venerable metafisica de la Esencia para sustituirla por una
metafisica que da al acto de existir, a la existencia, prioridad y primacia sobre la Esencia.
No hacia falta nada més para que yo escuchase en Teherdn, a estudiantes e
investigadores, proclamar con convicciéon jque Molla Sadra era el verdadero fundador
del existencialismo! Otros, impresionados por la cosmogonia y la psicologia grandiosa
de Molla Sadra, encontraban alli con orgullo lo que habian asimilado mejor o peor del
evolucionismo. Ahora bien, la reminiscencia jodnica que se encuentra en Molla Sadra y
tantos otros filésofos isldmicos -"Nada sube al cielo sino lo que ha bajado del cielo"- es
completamente extrafia al evolucionismo. La filosofia de la Imaginacién activa como
potencia puramente espiritual, en Molla Sadra, autorizaria tal vez alguna comparacién
con el Bergson de Materia y memoria y de La energia espiritual. Pero el horizonte
escatolégico de nuestros filésofos iranies no es un horizonte bergsoniano.

Entonces, tuve que desplegar cada vez mayores esfuerzos y volver a la carga para

evitar estas confusiones que arruinan todo intento serio de filosofia comparada. Y lo
hice sirviéndome de la clavis hermeneutica, es decir, mostrando que, a pesar de alguna
consonancia, subsistia una diferencia fundamental como aquella a la que aludiamos en
los modos de comprender (modi intelligendi) procedentes de modos de ser (modi essendi)
enteramente diferentes. Habfa que mostrar que las perspectivas respectivas
correspondian a niveles hermenéuticos distintos. Ademads, al publicar y traducir una
obra de Molla Sadra, El libro de las penetraciones metafisicas’, habia tenido ocasién de
insistir ampliamente en las particularidades del vocabulario del ser en griego y latin, en
arabe y persa, en francés y alemén. Sin duda los traductores de Toledo del siglo XII, que
antes evocaba, nos han dado los elementos de un vocabulario filos6fico arabe-latino
donde figuran las palabras mihiya (quidditas, essentia), wojild (esse, existere), mawjiid (ens),
etc. Basta con remitirse a él para comprender que no hay en Molla Sadra ninguna huella
de lo que se ha denominado en Francia "existencialismo", quiero decir, nada de la
filosofia de la existencia que ha adoptado ese nombre, pues en una y otra parte los
modos de ser que son los soportes de la primacia conferida al "existir" son radicalmente
distintos. Esto, independientemente del juicio expresado por el propio Heidegger
6 En cuanto a textos de Corbin sobre Molla Sadra, véase especialmente En Islam iranien,

cit., vol. 4, pp. 54-122; La philosophie iranienn islamique aux XVII et XVl siecles, Buchet-
Chastel, Paris, 1981, pp. 49-82; Historia de la filosofia islamica, Trotta, Madrid, 1994, pp.

303-306; asi como la traduccién anotada e introducida por Corbin de Molla Sadra, Le livre
des pénétrations métaphysiques, Verdier, Lagrasse, 1988. (N. de los T.)

7 Véase nota precedente. (N. de los T.)



respecto del "existencialismo", palabra que los heideggerianos de primera hora no

habrian pronunciado jamaés.

Asi llegamos a la diferencia fundamental de la que resulta el paso, "mi paso”, de

Heidegger a Sohravardi, diferencia con la que quisiera concluir.



Acabo de indicar cémo el uso de la clavis hermeneutica que Heidegger nos ha puesto en
la mano no implica en absoluto una adhesién a su Weltanschauung. La hermenéutica
procede a partir del acto de presencia significado en el Da del Dasein; tiene por tanto
como tarea iluminar cémo, comprendiéndose a si misma, la presencia-humana se sitta,
circunscribe el Da, el situs de su presencia y desvela el horizonte que hasta entonces le
estaba oculto. La metafisica de los ishriqiyiin, por excelencia la de Molla Sadra, culmina
en una metafisica de la Presencia (hoziir). En Heidegger se ordena alrededor de ese situs
toda la ambigiiedad de la finitud humana caracterizada como un "ser-para-la-muerte"”
(Sein zum Tode). En Molla Sadrd, en Ibn 'Arabi, la presencia tal como ellos la
experimentan en este mundo, tal pues como se la desvela "el fenémeno del mundo”
vivido por ellos, no es una presencia cuya finalidad sea la muerte, un ser-para-la-
muerte, sino un "ser para mds-alld-de-la-muerte”, digamos: Sein zum Jenseits des Todes. Se
percibe de entrada que la concepcién del mundo, la opcién filoséfica pre-existencial, sea
en Heidegger, sea en nuestros tedsofos iranies, es un elemento constitutivo del Da del
Dasein, del acto de presencia al mundo y de sus variantes. A partir de ahi, no hay més
que cefiir tan ajustadamente como sea posible esa nocién de Presencia. ; A qué esté
presente la presencia humana?

La investigacion comenzard como es légico por la gnoseologia de los ishrigiyiin.

Segun éstos hay un conocimiento formal ('ilm siiri) que es el conocimiento habitual; se
produce por medio de una re-presentacion, de una species, actualizada en el alma. Y hay
un conocimiento que designan como conocimiento presencial ('ilm hoziiri), que no pasa
por la mediacién de una representacion, de una species, sino que es presencia inmediata,
aquella por la cual el acto de presencia del alma suscita la presencia de las cosas y se
hacen presentes a ella misma, no ya objetos, sino presencias. Es el conocimiento que
denominan también conocimiento "oriental" (‘ilm ishriqi), que es a la vez el nacimiento
del Oriente del ser sobre el alma y el nacimiento de la iluminacién matutina del alma
sobre las cosas que ella revela y se revela a si misma como copresencias. Es importante
conservar siempre la significacion primera de la palabra Ishrdg, la de la salida y el
levante del astro, el astro en su Oriente. Pero se trata aqui de un Oriente que no hay que
buscar en nuestros mapas geogréficos, es la Luz que se eleva, Luz anterior a toda cosa

revelada, a toda presencia, puesto que es ella la que las revela, la que hace la Presencia.

Entonces, toda la diferencia estard ahi cuando se plantea la pregunta: ;qué
presencias se hace presentes la presencia humana a si misma al hacer acto de presencia?
En otras palabras: ;de qué constelaciones de presencias se rodea el Da del Dasein al
revelarse a si mismo? ;A qué mundos estd presente al estar ahi? ;Deberia limitarme yo
al fenémeno del mundo que analiza Sein und Zeit? ;O bien presentir, aceptar y
amplificar mi presencia en todos los mundos e intermundos tal como me los descubre y
revela la Presencia "oriental" de nuestros te6sofos islamicos de Irdn? Al plantear esta

pregunta, no hago sino ilustrar la diferencia que planteaba hace un momento. Si



Heidegger nos ensefia a analizar el Da del Dasein, el acto de presencia, esto no implica
en absoluto, como se ve, que haya que imponer a este acto de presencia los limites del
horizonte heideggeriano, ni que se deba inmovilizar prematuramente. Por eso evocaba
el momento decisivo en que yo fui arrastrado hacia niveles hermenéuticos no previstos

por la analitica heideggeriana de que disponia entonces.



Me refiero a una dimensién del acto de presencia en la que nos sentimos en compariia
tanto de las jerarquias divinas del gran neoplaténico Proclo como de las de la gnosis
judia, de la gnosis valentiniana, de la gnosis isldmica. Desde ese momento también son
el porvenir y la dimensién del porvenir los que se deciden. Si el acto de presencia es el
porvenir que no cesa de constituirse en el presente, si depende de este acto de presencia
constituirme en el presente mi siempre por venir, ;cudl es ese porvenir? Aqui no se
puede esquivar la eleccién, la opcién filoséfica latente desde antes del trayecto
hermenéutico, pues esa eleccion es decisiva: la hermenéutica no hace més que
desvelarla.

En efecto, por una parte se hace oir el patético adagio de la analitica heideggeriana:

ser libre para la muerte. Por otra, la firme invitacion a una libertad mds alld de la muerte.
Quedémonos con la palabra Entschlossenheit: la decision resuelta. Se traduce hoy por
decision sin retirada. Y es todavia mejor. Pues se trata de saber en qué medida esa
resolucién no seria un movimiento de retirada ante la muerte, una impotencia para ser
libre para mds alld de la muerte, para hacerse presente a y para mas alla de la muerte. Temo
en efecto que, convertida en victima del agnosticismo generalizado, la humanidad de
nuestros dias se sienta incapaz ante la libertad para mds alli de la muerte. Hemos
acumulado con gran ingenio todas las murallas posibles: psicoanadlisis, historicismo,
etc., todo ha sido puesto en practica para prohibirnos toda mirada y todo significado
mads alld. Incluso una humanidad infinitamente evolucionada, al término de los cientos
de milenios que imagina Franz Werfel en su patética e inmensa novela, Stern der
Ungeborenen (La estrella de los que no nacieron®), no deja de caer fuera de los iniciados de
siempre, los "cronésofos", del lado de aci, demasiado fragil y demasiado vieja para llevar
el peso de su futuro mds alli. Y ése es finalmente el sentido metafisico de la palabra
Occidente: el ocaso, el poniente, el sentido que Sohravardi tipificé en su breve y patético
Relato del exilio occidental’. Tal vez diga un dia cémo ese Relato del exilio occidental fue
precisamente el momento decisivo en que rechacé el peso de las finitudes que pesan
bajo el cielo sombrio de la libertad heideggeriana. Tuve que darme cuenta de que, bajo
ese cielo sombrio, el Da del Dasein era un islote de perdicion, precisamente el islote del

"exilio occidental".

Las gentes se tranquilizan repitiendo que "la muerte forma parte de la vida". No es
cierto, a menos que se entienda la vida sélo en el sentido bioldgico. Pero la vida
biolégica deriva de otra vida que es su fuente y que es independiente de ella, que es la

Vida esencial. En tanto la decisién resuelta quede simplemente "libre-para-la-muerte", la

8 Publicada en castellano con el titulo Los que no nacieron (N. de los T.)

9 "Relato del exilio occidental" en S.Y. Sohravardi, El encuentro con el angel, cit., pp. 113-
134. (N. de los T.)



muerte se presenta como una clausura, no como un exitus, una salida de este mundo

hacia otros mundos. Pero son los vivos, no los muertos, quienes salen de este mundo.

En el curso de esta breve conversacién espero haber conseguido explicar como el
tilésofo puede ser a la vez el primer traductor francés de Heidegger y el hermeneuta de
la res religiosa irani. Quiero decir, haber explicado todo lo que debo al instrumental que
me habia proporcionado la hermenéutica de Heidegger, y como y por qué me he
servido de él para llegar a perspectivas situadas en otros niveles. Creo que fue una
experiencia completamente diferente de lo que han representado los cruces, con mas o

menos éxito, entre la filosofia de Heidegger y la teologia.

Hay que comprender también como después de mis largos afios de peregrinaciéon a
Oriente, lejos de Europa, me era dificil volver a enlazar con la persona y la filosofia de

Heidegger.

PN.: Justamente acaba de hablar usted de Heidegger, al que tradujo en 1938. Ha
subrayado el contraste entre la hermenéutica heideggeriana del Dasein y la que le
permitieron descubrir los filésofos y misticos de Irdn. Da usted la medida de ese
contraste refiriéndose al sentido de las palabras "oriente" y "oriental", tal como esos
filésofos las emplean. Pero, ;habria que entender que después de 1938 la continuacién
de las obras de Heidegger testimonia una detencién y una fijacién en las posiciones
entonces adquiridas? ;Habria que entender que la segunda parte de la obra de
Heidegger, después del periodo de Sein und Zeit y Qu'est ce que la métaphysique? no ha

cambiado nada de ese cierra que usted comprobaba en la primera parte de su obra?

H.C.: jCuidado! jA ningtn precio quisiera emplear la palabra "cierre" respecto de un
filésofo que nos ha ensefiado a abrir tantas cerraduras del Ser! Pero la pregunta que
usted me planteaba se referfa a mi propio caso: qué han representado la obra y el
pensamiento de Heidegger para un buscador conocido al mismo tiempo, o desde
entonces, como intérprete de la filosofia islamica irani, que sigue siendo Terra incognita
en Occidente. Yo he procurado responder lo mejor que he podido a su pregunta, y por
supuesto en relacién con la obra de Heidegger tal como disponiamos de ella en 1938 y
que tenia ya un cierto peso. La pregunta que usted me plantea ahora apunta a la
totalidad de su obra. Para responder a ella serfa necesario todo un estudio comparativo
de esa obra con el conjunto de la filosofia isldmica irani. Tal vez esa tarea sea pensable
algtin dia, pero reconozco que, por el momento, me sobrepasa. Me queda todavia

mucho por hacer en el campo de los fildsofos iranies, precisamente para que esa



investigacion comparada sea posible algtin dia. Esta tarea deberdn abordarla nuestros
jovenes colegas fildsofos; por una parte, aquellos que hayan mantenido el contacto con
la produccién ulterior de Heidegger, contacto que inevitablemente yo he perdido en el
curso de mis largos afios de Oriente; por otra, los jovenes filésofos, alumnos mio o no, a
los he animado a estudiar por su propia cuenta &rabe y persa, a fin de poder actuar
como filésofos para sacar a la filosofia y la teosoffa isldmica del gueto de lo que se ha

convenido en denominar "orientalismo".

El despliegue de la obra de Heidegger fue, como se sabe, considerable. Se nos
anuncia una edicién integral que, textos de seminarios incluidos, comprenderd unos
setenta volimenes. Muy acorde, pues, con los infolios de nuestros filésofos orientales.
Hay, en consecuencia, buenas perspectivas de trabajo, de posibilidades, de ilimitados
"poder-ser" que comprender. Es el momento de repetir: ifilésofos, a vuestra tarea! En
todo caso, creo 1til aportar un testimonio pensando en una pregunta que a menudo he
oido formular y que plantea tal vez un enigma. La pregunta se refiere a la suerte de lo
que hubiera sido la segunda parte de Sein und Zeit, segunda parte sin la cual la primera
es como la curva ascendente de un arco arquitecténico, privado de la curva

descendente, y que sin duda hubiera culminado el edificio ontolégico de la historialidad.

Ahora bien, pude ver con mis ojos el manuscrito de esa segunda parte en la mesa de
trabajo de Heidegger, en julio de 1936, en Friburgo. Estaba contenido en una gran funda.

Incluso Heidegger me dijo que lo cogiera para sopesarlo y realmente pesaba mucho.



¢Qué sucedi6 después con ese manuscrito? Ha habido respuestas contradictorias; yo
mismo no puedo dar una.
Vuelvo a su pregunta. Asi como no se puede hablar de un "cierre" en la trayectoria

filosofica de Heidegger, tampoco el desarrollo de su obra nos permite hablar de una
parada, de una fijacién. En realidad, la cuestién no es esa. La cuestion es si, a lo largo de
ese despliegue, la analitica heideggeriana, puesta en préctica bajo mdltiples aspectos,
mantiene subyacentes los presupuestos tacitos de una Weltanschauung discernibles
desde el comienzo. Analizar el ser-para-la-muerte como la anticipacién de la posibilidad
para el ser humano de formar un todo acabado, ;implica o no una filosofia de la vida y
de la muerte? Creo que para los fildsofos "orientales" que he evocado, la idea de un
acabamiento asi considerado revela por el contrario la aceptacién del inacabamiento de un
ser condenado a caer hacia atrds de si mismo. Por eso he preferido hablar de una
hermenéutica de la existencia humana que se inmoviliza prematuramente sobre un
acabado que es en realidad siempre inacabable sin un impulso-hacia-adelante

(vorlaufen) que es un impulso mds-alld.

P.N.: Quisiera plantearle una tltima pregunta. Usted ha sefialado el contraste entre
el horizonte de la analitica de Heidegger y el horizonte "oriental". Sin embargo, si es
cierto que en Heidegger no hay lugar para la nocién de Dios, puesto que Dios es
asimilable para él a un concepto metafisico, el del Ente supremo, existe sin embargo en
Heidegger un lugar para la dimensién de lo sagrado, para una diferencia que él llama
diferencia ontoldgica entre el Ser y el ente, es decir, para la diferencia entre dos mundos,
el mundo eterno que esta arriba y un mundo provisional que estd abajo. Entonces, ;no
estaria ahi el medio para la confluencia entre el pensamiento de Heidegger y un

pensamiento religioso?

H.C.: Tengo la impresién, mi querido Philippe Némo, de que la pregunta, tal como
usted la plantea, tenderia a hacer de Heidegger un gran platénico. Se introduciria usted
asi por una via escabrosa, donde habria que vigilar cada uno de sus pasos. No estoy
seguro de poder seguirle por ahi. Recordemos primero que se podria decir que la
dimensién "oriental" fue al menos presentida por Heidegger, aunque no se trate
exactamente del "Oriente" en el sentido en que lo entienden los ishrigiyiin, los
"platénicos de Persia". Usted mismo ha debido tener conocimiento de las declaraciones
sorprendentes de Heidegger respecto de las Upanishads que nos permiten presentir que
era en el fondo algo asi a lo que él buscaba. Dicho esto, reconozcamos que la relacién

entre el Ser y el ente no equivale a la relacién entre el mundo de arriba y el mundo de



abajo. No basta con oponer un mundo del Ser al mundo del ente para acceder a lo
sagrado. El mundo del ente no significa eo ipso el mundo caduco y provisional, pues
todos los universos de los Dioses y los Angeles son universos eternos del ente. En
cambio, usted pone el dedo en algo esencial al recordar que para Heidegger el concepto
de Dios es el concepto metafisico del Ente supremo (Ens Supremum, Summum Ens), y
que él, como otros, veia su dificultad al preguntarse qué relacién podia tener ese
Summum Ens con el non-ens, el nihil, 1a nada, cuando se dice que el ens creatum es creado

ex nihilo, de la nada, por el Ens increatum.



Topamos aqui con una dificultad fundamental, tan radical incluso, que pone en cuestién
todo el sentido del monoteismo. Fue observada por los tedsofos isldmicos con una
atencion superior, creo, a cualquier otra, puesto que todo el horizonte del pensamiento y
de la espiritualidad del Islam est4d dominado por el tawhid, la afirmacién del Unico.
/Qué para entonces con ese Unico?

Se puede producir una confusién catastréfica. Ha sido denunciada con lucidez por

nuestros teésofos misticos de Irdn, al poner de manifiesto la confusién cometida por
muchos sufies y, tras ellos, por mds de un orientalista. Es la confusién entre el Esse o el
Ser (en arabe wojild) y el ens o el ente (en arabe mawjiid). Sin duda aqui lindamos con
Heidegger. En la teosofia islamica, Ibn 'Arabi (siglo XIII) plante6 con fuerza la diferencia
entre el tawhid teolégico (olithi) y el tawhid ontolégico (wojidi). El tawhid teolégico,
exotérico, afirma en efecto la Unicidad de Dios en tanto que Ens supremum como el Ente
que domina todos los demads entes. El tawhid ontolégico, esotérico, afirma la unicidad
transcendental del Ser. El Ser o el esse, en su esencia, es uno y tinico. Los entes que el Ser
actualiza en su acto de ser son, por esencia, multiples. El Ser uno y tnico es la Divinidad
una y Unica, incognoscible en lo mds recéndito de su misterio; es el Absconditum que
s6lo puede ser perfilado, y de lejos, por la teologia apofdtica o negativa. No es
cognoscible positivamente mdas que en sus teofanias: la teofania es pues esencial para
que sea posible una teologia afirmativa. Precisamente por eso, si la Divinidad es una y
Unica, los dioses, es decir, los nombres divinos, las figuras divinas, las figuras teofénicas,
son multiples. Ninguna puede cumplir las funciones de la Causa suprema. Confundir
una de esas figuras necesarias con la Divinidad una y tnica equivale a instaurar un
idolo tnico en el lugar de los demés, y el monoteismo perece en su victoria. Afirmar la
unidad del Esse, siendo el Esse tnico la divinidad misma, es afirmar su esencia, pero
esto no equivale nunca y de ningtn modo a afirmar la unidad del Ente. Seria
monstruoso decir que no hay mdas que un solo ente. Serfa un nihilismo metafisico que la
realidad se encarga de desmentir'. Si se hace de Dios como Summum Ens, el Ens unicum,
el Unico ente, todos los demés entes se abisman en la indiferenciacién y la nada, toda la
ordenaci6n del Ser en la jerarquia de los entes desaparece. Esa es tal vez la ilusién con la
que se han embriagado muchos pseudomisticos, y lo que algunos intérpretes en
Occidente han designado como "monismo existencial", sin darse cuenta de que ese
término implicaba una contradictio in adjecto, pues lo existencial es esencialmente
multiple. En cuanto a la relacién entre el Esse unicum y los entia (transcendiendo en
realidad ese Unicum al Esse que él hace ser en los entes), fue formulada originalmente

de manera 6ptima por el gran filésofo Proclo: es la relacién entre la Hénada de las

1'% Sobre este tema, aqui sucintamente tratado y que preocupd profundamente al autor,
véase H. Corbin, "De la teologia apofatica como antidoto del nihilismo", en La paradoja del
monoteismo, Losada, Madrid, 2003, pp. 233-289, (N. de los T.)



hénadas y las jerarquias de los entes que monadiza al hacerlos-ser. No hay en efecto ser-
ente mas que cada vez como un ser (se trate de un Dios, de un Angel, de un hombre, de
una especie, de una constelacion, etc.) Ens et unum convertuntur. Por eso nuestros
grandes tedsofos especulativos ("especulativos" en el sentido de la palabra speculum,
"espejo”) han planteado siempre que el sujeto agente del tawhid era el Uno mismo. El es
el Unifico. Es él quien hace de cada ente, de cada uno de nosotros, un ente, un tinico del
que él es respectivamente el Unico. Es lo que el mistico Hallaj formulaba diciendo: "La

aspiracion del Unico es que el Unico le haga tinico".



De este modo, tal vez hemos llegado bastante lejos del Ser y del ente en Heidegger. Pero
de forma sélo aparente, pues es la pregunta que usted me ha formulado la que nos ha
llevado a evocar este aspecto teoséfico de la metafisica del Ser para el que Ibn 'Arabi
sigue siendo nuestro gran maestro. Veamos, acabo de decir que la teofania (tajall? ildhi)
es esencial, la teofania en figuras multiples que corresponden a cada uno de aquellos a
quienes y para quienes ella se teofaniza. Pero el Dios personal teofdnico no tiene que
asumir las funciones de la Causa suprema que es el Absconditum. De esta confusién, con
su trasfondo politico, el monoteismo sélo se salva por la paradoja esotérica del Uno-
multiple. Existencialmente, diremos tal vez que es el hombre quien se revela a s mismo
algo (alguien) como Dios. Teol6gicamente es Dios quien se revela al hombre. La teosofia
mistica especulativa supera el dilema haciendo inseparable la verdad simultanea de los
dos términos. Reveldndose al hombre, el Dios personalizado de la teosofia personal
revela el hombre a él mismo, y revelando el hombre a él mismo se lo revela a si mismo y
se revela él mismo a si mismo. De una y otra parte, el ojo que mira es simultdneamente
el ojo mirado. Toda teofania (desde el grado minimo de la visién mental) se cumple en
la simultaneidad de esos dos aspectos. Tal vez tengamos aqui algo como un
neoplatonismo superado, pero la superacién es obra de Ibn 'Arabi mas que de
Heidegger. Sin duda quedan muchas investigaciones importantes que realizar en este
camino. Pero mientras tanto, la impresién que yo guardo es la formulada por uno de
nuestros colegas, creo que Pierre Trotignon: la hermenéutica heideggeriana nos deja la
impresién de una teologia sin teofania.

P.N.: Por supuesto, es necesario llevar més adelante las investigaciones, porque est4,
por otra parte, esa temética de la Palabra que en el fondo fue inaugurada en la época
moderna por Heidegger, pero que tan bien concuerda con la tradicion, especialmente la
tradicion biblica, de la Palabra de Dios, y ahi estamos en la tradicién de lo sagrado. Que
ese elemento sagrado tome el nombre de Dios o solamente el de Ser, lo que importa en
el fondo es la diferencia ontolégica en si misma, la diferencia entre el Ser y el ente, igual
que para las religiones hay una diferencia entre un mundo de arriba y un mundo de
abajo. Si se toma entonces esa diferencia en si misma y por si misma, ;no se encuentra

una unidad de inspiracién entre Heidegger y lo que queda del mundo de las religiones?

H.C.: Comprendo perfectamente su preocupaciéon. Su pregunta nos lleva a
interrogarnos sobre la relacién entre el Logos de la onto-logia y el Logos de la teo-logia, o,
mejor dicho, el Logos de todas las teologias de las religiones del Libro. Recordaba
anteriormente ese adagio comun a nuestros te6sofos misticos y que no es otra cosa que
una reminiscencia del Evangelio de Juan (3, 13): "Nada sube al cielo, sino lo que bajé del
cielo". El Logos de la analitica heideggeriana, sha bajado del cielo para poder subir a é1?

Pues creo que asi simbolizo su bisqueda de una inspiracién comun entre Heidegger y



lo que queda del mundo de las religiones. Pero, si podemos analizar sin demasiado
esfuerzo los procesos de laicizaciéon que han desacralizado lo sagrado, apenas tenemos
testimonios de una re-sacralizacion de lo laicizado. Sin duda constatamos una
promocion frecuente de lo laicizado, concediéndole los privilegios y prerrogativas de lo

que fue sagrado. Eso no es en realidad sino una caricatura demoniaca.



La laicizacién metafisica no se acomoda mas que con la muerte de los Dioses, no con su
resurreccion. Es necesario entonces que concentremos todo nuestro esfuerzo en la
palabra "resurreccién”. Todos los sentidos que lleva consigo implican la ruptura de un
sistema de cosas bien ordenado: un arrancamiento, una salida de la tumba. La
resurreccion nos es anunciada después: por el misterio de la tumba vacia. En cambio,
las laicizaciones de nuestros dias, caricaturizando lo sagrado, se complacen en el
pseudoculto de la tumba habitada. Y yo pienso que el heraldo de toda resurreccién es,
por excelencia, el Verbo, el Verbo de sonoridad divina soberana.

Por otra parte, es de forma muy pertinente como su pregunta nos lleva al tema de la

Palabra, a la tradicion biblica del Verbo divino. Sin duda hay en Heidegger una tematica
de la Palabra. Pero no olvidemos que en ese dominio, nuestros amigos cabalistas judios,
asi como los cabalistas de la cristiandad y del islam, fueron y siguen siendo desde hace
siglos nuestros mejores maestros y nuestros guias. Ellos han analizado admirablemente
el fenémeno de la Palabra: como la Palabra deviene Libro, como la Palabra escrita
resucita en Verbo vivo. En comparacién, la temética de la Palabra, en Heidegger, me
parece afectada de una ambigiiedad: ;es un creptsculo -;un creptisculo que seria la
laicizacién del Verbo?-, o bien es una aurora que anuncia la palingenesia, la resurreccién
del Verbo de la tradicién biblica? La respuesta dependera de unos y otros, y las opciones
discernibles en esas respuestas me hacen pensar que, si la filosoffa de Hegel dio
nacimiento a un hegelianismo de derechas y a un hegelianismo de izquierdas, la
pregunta que usted plantea puede llevar a una filosofia de Heidegger, volens nolens, a

dar nacimiento a un heideggerianismo de derechas y a otro de izquierdas.

Pero lo que por el momento me parece esencial, y me parece también que atestigua
la coherencia de nuestra conversacion, es que su pregunta nos lleva a lo que fue nuestro
punto de partida. En efecto, yo he partido de la idea de hermenéutica en Heidegger,
recordando sus origenes teolégicos. He aqui que su pregunta sobre el Verbo que estd en
el centro de la hermenéutica nos reconduce a esos origenes. Cerramos asi juntos el

circulo hermenéutico, y ésa es una buena sefial.

Creo que mi propia experiencia, tal como he intentado describirla, concuerda con la
preocupaciéon que denota su pregunta, en la medida en que la hermenéutica
heideggeriana, salida lejanamente de Schleiermacher, habia sido para mi el umbral que
se abria sobre una hermenéutica integral. Precisemos més los trazos. No creo que los
cuatro sentidos inofensivos que aceptaba la exégesis medieval corriente tengan la virtud
de llevarnos, hasta un nivel de ser no presentido, a una aventura hermenéutica "sin
retirada" ni retorno. En cambio, hay una hermenéutica del Verbo, otorgada a las
religiones del Libro, que siempre ha tenido, y por esencia, la virtud de producir una

elevacion, una salida, un ek-stasis hacia esos otros mundos invisibles que dan su sentido



verdadero al nuestro, a nuestro "fendmeno del mundo". Pienso, en el cristianismo, en el
gran gnoéstico Valentin, en Joaquin de Fiore, Sebastian Franck, Jacob Boehme,
Swedenborg, F.C. Oetinger y tantos otros; testigos que corroboran con sus cofradias
esotéricas del judaismo y el Islam que el fenémeno del Libro Santo, lejos de inmovilizar

el desarrollo y la iniciativa de los pensamientos, es su estimulo maés vivo.



Ahora bien, lo mismo que otros han hablado de la necesidad de una "necesidad
permanente”, preconizaré la necesidad de una "hermenéutica permanente”. Por
supuesto, entiendo por ello no una acomodacién a los descubrimientos histéricos y
arqueolodgicos, que llevan con gran frecuencia a reducir el "relato histérico" del Libro
santo a las dimensiones banales de sucesos de los que se tiene preparada una
explicacion sociolégica, eliminando algunas palabras superfluas de sacralidad algo
molesta. No, la hermenéutica permanente no altera ninguna palabra de la Tradicion,
cada palabra debe conservarse, pues contribuye a un nuevo encuentro fulgurante entre
la Imagen y la Idea.

Pero, ;nos habria seguido Heidegger en esta operaciéon que pretende convertir el

Logos de su ontologia en Logos teolégico? cuando le toc6 confrontar filosofia y teologia
(un articulo suyo lleva este titulo), ;en qué sentido realiz6 tal conversién? Y, antes de
nada, ;quién debe ser el Theos? Yo he tratado de decirlo. Pero la incertidumbre en que
nos podemos encontrar acerca de su respuesta eventual es secundaria. Una "ortodoxia"
heideggeriana esta fuera de lugar, y debemos proseguir nuestra tarea tal como la
vislumbramos. Tal vez en el conjunto de su obra inédita o en alguna conversacién
grabada se encuentre la indicacién de una respuesta. Pero, tal vez también, se haya

llevado para siempre el secreto con él.

Por eso prefiero decir hoy, simplemente, como se dice en drabe: Ramat Alléh "alay-hi:

iQue la Misericordia divina sea con él!



VIII
Post-scriptum biografico

a una conversacion filosofica’

Al releer el texto de mi conversaciéon con Philippe Némo tengo la impresiéon de que
la mayor parte de las cuestiones esenciales que han ocupado mi vida de buscador han
sido abordadas, siquiera sea sucintamente. No faltan fisuras, por supuesto, por las que
habrian podido pasar muchas prolongaciones y explicaciones no superfluas. Pero tal

vez entonces la conversaciéon todavia continuaria ...

Entre esas fisuras estdn aquellas en las que se habrian podido y debido intercalar
algunas precisiones sin las cuales las etapas del itinerario espiritual, las fases de la
"curva de la vida", no aparecen tal vez con suficiente claridad. He hecho alusién a mi
formacion original de filosofia. Que un joven estudiante de filosofia se encuentre con la
filosofia alemana, no tiene nada de imprevisto. Que tome el camino de la filosofia
isldmica, en drabe y persa, es mucho mas inesperado. Que conjugue las dos vias, es ya

un caso bastante raro. ;Cémo tuvieron lugar esos encuentros?

Nadie se asombrard de que un estudiante de filosofia, habiendo examinado
concienzudamente los autores del programa de licenciatura, pueda estar avido de
explorar continentes nuevos que no figuran en los programas. Entre esos continentes
poco explorados estaba la filosofia medieval, cuyo estudio seria completamente
renovado por las investigaciones y las publicaciones de Etienne Gilson. Una aurora se
levantaba sobre ese continente olvidado, cuya luz bastaba para atraer a un estudiante
avido por amplificar su aventura filoséfica. Fue en el curso 1923-1924, si mis recuerdos
son exactos, cuando Etienne Gilson comenzé su incomparable ensefianza en la Seccién
de Ciencias Religiosas de la Ecole Pratique des Hautes-Etudes. En cualquier caso, fue a

partir de ese curso cuando me converti en su alumno.

Quisiera fijar de una vez por todas el recuerdo deslumbrante que me dejaron los
cursos de Etienne Gilson que segui entonces durante varios afios. Su método no
consistia en hacer traducir a unos alumnos algunas lineas de texto y pedir el parecer de
los otros, para ofrecer finalmente su comentario. iNi mucho menos! Era una época en la
que los estudiantes iban a escuchar al maestro, no a sus compafieros, porque no ponian

en duda que el maestro sabia algo mas que ellos. Gilson lefa los textos latinos, los

1 Este texto fue especialmente redactado para el Cahier de I'Herne: Henry Corbin, cit., (N.
delosT)



traducia él mismo y hacia entonces surgir todo el contenido, explicito o latente, en un
comentario magistral que iba al fondo de las cosas. Me produjo tal impresién y tal
admiracién que decidi tomarle como modelo, y, mucho mas tarde, yo mismo intentaria
aplicarlo a la filosofia y la teologia islamicas tratando de ofrecer los cursos que me

habria gustado seguir entonces como alumno pero que nadie daba.



Entre los textos abordados por Etienne Gilson, a lo largo de aquellos afios fecundos,
estaban los textos traducidos del drabe al latin por la Escuela de Toledo, en el siglo XII, y
en primer lugar el célebre libro de Avicena: Liber sextus Naturalium, al que el comentario
de Gilson daba una singular amplitud. Ese fue mi primer contacto con la filosofia
isldmica. Descubri en ella la connivencia entre cosmologia y angelologia, y me
preguntaba si no habria lugar para profundizar otros aspectos de esta tiltima; creo que
esa preocupacién angelolégica no me ha abandonado ya a lo largo de mi vida®.

Pero entretanto, una primera tarea parecia ineluctable. Para llegar mas lejos era

necesario ir por uno mismo a los textos. Y para ir por uno mismo a los textos, era
necesario ponerse a estudiar arabe. Por otra parte, el propio Gilson me animé a ello. Por
eso, desde el comienzo del curso 1926-1927, dando la espalda a la agregaduria, tomé el
camino de la Escuela Nacional de Lenguas Orientales. Esta no era en absoluto entonces
la gran "médquina" en que se ha convertido en nuestros dias. El pequefio inmueble de la
calle de Lille presentaba el aspecto intimo de una Escuela, casi tal como la habia dejado
Silvestre de Sacy. No éramos més que un pufiado de estudiantes para cada lengua, y con
mi colega y amigo Georges Vajda éramos casi los tnicos filésofos extraviados en el
venerable establecimiento. Fue esa entrada en la Escuela de Lenguas Orientales la que
preparé mi entrada en la Biblioteca Nacional, donde fui requerido como orientalista
desde noviembre de 1928. Y fue ese paso por la Biblioteca Nacional lo que me debia

llevar paradéjicamente a mi escapada definitiva hacia Oriente.

Sin embargo, exactamente en el curso de esos mismos afios habia otra ensefianza
capaz de desviar a un joven y ardiente fil6sofo de la via comin de los programas
oficiales. Fra la ensefianza de Emile Bréhier. Incluso a unos cincuenta afios de distancia
se tiene la impresion de que el acercamiento del nombre de los dos maestros produce
chispas. Emile Bréhier, més o menos heredero en este punto de las concepciones
filosoficas de la Aufklirung, profesaba que no existe filosofia cristiana. Toda la obra de
Etienne Gilson le infligia un desmentido, y nos era dificil salir de un curso de Duns
Scoto, el doctor subtilis, y aceptar que no habfa filosofia cristiana. Pero, ;cémo convertir a
un racionalista perfecto a la idea de que los datos de los Libros santos pueden ser
soporte para la meditacion y la investigacion filoséfica? Si se niega esto, no habré ya ni
filosofia judia ni filosofia isldmica. Ni se sabe ya siquiera si el maestro Eckhart y Jacob
Boehme se mantendrian todavia en la historia de la filosofia alemana. La paradoja va un

poco més lejos, pero no hace mas que traducir uno de esos "modos de ser" de los que

2 Aunque las referencias a la angelologia son omnipresentes en la obra de Corbin,
especialmente relevante como planteamiento global sobre el tema puede ser: H. Corbin,
"Necesidad de la angelologia", en La paradoja del monoteismo, cit., pp. 105-232. (N. de los
T)



deciamos en la entrevista que precede a este texto, que ninguna fuerza humana exterior

puede hacerlos ceder.

Sea como fuere, Emile Bréhier estaba entonces sumergido en las Enéadas de Plotino,
cuya edicién y traduccién estaba preparando. En 1922-1923 habia impartido en la
Sorbona un curso magistral sobre Plotino y las Upanishads, y los cursos de los afios

siguientes recogian sus consecuencias.



Planteamos de nuevo la pregunta: ;cémo un joven fil6sofo dvido de aventura metafisica
se habria resistido al llamamiento de profundizar en las influencias o las huellas de la
tilosofia india en la obra del fundador del neoplatonismo? Ahora bien, para esto era
necesario "hacer" sanscrito. Pero yo ya habia decidido "hacer" arabe. ;Cémo conciliar
ambas cosas? Habia que escoger uno u otro, es lo que aconsejaban de manera
imperativa todos los fil6logos o lingiiistas consultados. Pero el fil6sofo tiene razones que
el fildlogo no siempre comprende. Al fil6sofo correspondia optar, a escondidas, por
supuesto, por la solucién heroica: comenzar a la vez el estudio del drabe y del sédnscrito.
Fue un famoso periodo de ascetismo mental, puedo asegurarlo. No se pudo prolongar
mas alla de dos afios. Guardé de él el beneficio de que si tengo que leer hoy un libro de
filosofia india o budista, los términos técnicos sdnscritos interpolados no me son
completamente extrafios. Pero al cabo de dos afios yo debia encontrar en la via de
Oriente el "mojon indicador” que me sefialaba la direccién decisiva de un camino sin
retorno; en adelante, mi via pasaria por los textos drabes y persas.

Hay que decir que el filésofo, convertido en estudiante de arabe extraviado entre los

lingtiistas, pens6 morir de inanicién al no tener como alimento mas que gramaticas y
diccionarios. Més de una vez, al recordar los alimentos sustanciales que dispensaba la
filosofia, me pregunté: ;qué hago yo aqui? ;Dénde me he metido? Habia sin embargo
un refugio, en el que se dispensaba la mas fina substancia de la espiritualidad isldmica.
Ese refugio se llamaba Louis Massignon, que, a partir de 1928, debia aunar su
enseflanza en el College de France con la direccién de los estudios de islamismo en la
Seccién de Ciencias Religiosas de nuestra Ecole des Hautes-Etudes. No podia entonces
presentir que estaria llamado a sucederle un dia en su cétedra. Pero el contraste entre los
cursos metédicos y rigurosos de Etienne Gilson y los de Louis Massignon era
"fabuloso”. Ciertamente, el maestro distribufa al comienzo del afio un programa
repartiendo un tema general en cierto ntimero de lecciones. Pero jpara qué los
programas! Una clase comenzaba con algunas de esas intuiciones fulgurantes en las que
el gran mistico Massignon era prédigo. Y luego se abria un paréntesis y luego otro, y
otro ... Finalmente el auditorio se encontraba aturdido y extraviado en pleno enredo del

maestro con la politica britdnica en Palestina ...

Pero habia que ver alli, y todos nosotros lo veiamos, un aspecto necesario de la
pasion en la que ardia Massignon. No era posible escapar a su influencia. Su alma de
fuego, su penetracién intrépida en los arcanos de la vida mistica del Islam, donde nadie
habia penetrado todavia de esa forma, la nobleza de sus indignaciones ante las villanias
de este mundo, todo esto marcaba inevitablemente con su huella el espiritu de sus
jovenes oyentes. Ciertamente, con el transcurso de los afios, era imposible no ver en
algunos lados vulnerables, algunas brechas. En el ocaso de su vida, qued6 desolado

cuando sus amigos no pudieron seguirle en sus opciones politicas. Pero esto no altera en



nada la veneracién con la que yo evoco el recuerdo de Massignon. Ciertamente, él
reservaba sorpresas para el fil6sofo, pues su formacién original no era en absoluto
filosofica, de ahi a veces algunas vacilaciones en el vocabulario, cuando no en la
adopcién de ciertas posturas. Algunos dias pude conocer a un Massignon ultrachiita, y
le debo mucho en este punto; sus estudios sobre Salman Pak, sobre la Mobihala, sobre
Fatima, reservan todavia minas de intuicién que explorar, conjugandolas con los

resultados de las investigaciones realizadas desde entonces.



Pero otros dias lo encontraba vituperando al chiismo y a los chiitas, cuyos grandes
textos le eran entonces, por otra parte, extrafios. Yo asumia la defensa del chiismo,
oponiéndole que su concepcién del Imamato no era en absoluto "carnal", pues el lazo
familiar terrenal entre los Imames no era sino la imagen de su lazo pleromaético eterno.
Massignon se sorprendia entonces de "mi" ultrachiismo. ; Acaso no habia abordado yo
un vasto estudio de los textos de la gnosis ismaili? Pero él supo afirmar valerosamente
que el Islam irani habia librado al Islam de todo apego racial, étnico o nacional, aunque
me confesaba que nunca se habia sentido alli completamente "en su casa". Por otra
parte, cuando yo seguia simplemente la linea inscrita en el proyecto establecido y en las
obras de Sohravardi, "resurrector de la teosofia de la Luz de los sabios de la antigua
Persia", Massignon se alarmaba. No "mazdeanice" demasiado, me recomendaba. ;Qué
hacer entonces? En primer lugar, no habia que equivocarse de dia en cuanto al tema que
se abordaba con él. Luego, no habia que olvidar por qué se le habia ido a ver, y
mantener firmemente controlado el hilo de la conversacion. Entonces habia muchas
oportunidades de que se saliera completamente satisfecho.

Fue asi como cierto dia -fue, creo, el curso 1927-1928- yo le hablaba de las razones

que me habian arrastrado como fil6sofo al estudio del arabe, de las preguntas que me
planteaba sobre las relaciones entre la filosofia y la mistica, de lo que sabia, por un
resumen en aleman bastante pobre, de un tal Sohravardi ... Entonces Massignon tuvo
una inspiracién del cielo. Habia traido de un viaje a Irdn una edicién litografiada de la
obra principal de Sohravardi, Hikmat al-Ishrdq, La teosofia oriental. Con los comentarios,
formaba un grueso volumen de més de quinientas paginas. "Tenga -me dijo- creo que en
este libro hay algo para usted". Ese algo fue la comparifa del joven Shaykh al-Ishraq, que
ya no me ha dejado en el curso de la vida. Siempre he sido un platénico (en el sentido
amplio de la palabra, por supuesto); creo que se nace platénico, como se puede nacer
ateo, materialista, etc. Misterio insondable de las elecciones preexistenciales. El joven
platénico que yo era entonces no podia mdas que enfervorizarse en contacto con quien
fue "el Imam de los platénicos de Persia". He hablado tanto de él en mis libros, o
publicando y traduciendo sus obras, que no afiadiré nada aqui, sino para sefialar el

rasgo decisivo.

Por mi encuentro con Sohravardi, mi destino espiritual para la travesia de este
mundo estaba sellado. Ese platonismo se expresaba en los términos de la angelologia
zoroastriana de la antigua Persia, iluminando la via que buscaba. No habia ya que
quedar cruelmente dividido entre el sdnscrito y el drabe. Persia se encontraba alli, en el
centro, mundo mediano y mediador, pues Persia, el viejo Irdn, no es solamente una
nacién ni un imperio, es todo un universo espiritual, un foco de la historia de las
religiones. Ese mundo estaba dispuesto a acogerme, y me acogié. Desde entonces, el

filésofo pasaba a las filas de los orientalistas. Dird mds tarde, instruido por una larga



experiencia, por qué le parece que en lo sucesivo son los fil6sofos, no los orientalistas,

los tnicos capaces de encargarse de la "filosofia oriental".

Comenzaba la gran aventura. Normalmente, después de la licenciatura y el diploma
de estudios superiores de filosofia, hubiera tenido que seguir los cursos para
convertirme en profesor agregado. Era la via de la sabiduria, sin imprevistos, tan
normal que un venerable profesor de la Sorbona al que veia ocasionalmente en casa de
algunos amigos y al que informaba del curso de mis decisiones, me pregunté

paternalmente: "Pero, ;dispone de fortuna personal o de tiempo para perder?".



Yo no tenia, a Dios gracias, ni lo uno ni lo otro. Pero, ;como sufrir los cursos y las
perspectivas de la agregaduria cuando se ha tenido en la cabeza este gran propdsito:
hacer por la filosofia irania, cuyos grandes nombres aparecian a través de los
comentadores de Sohravardi, lo que Etienne Gilson habia hecho para "resucitar" la
filosofia medieval de Occidente? Una apuesta, quiza, contra los avatares del Destino.
Pero creo que el cielo me concedi6 el favor de mantener la apuesta y ganarla.

He aqui, en pocas palabras, el encuentro decisivo en la "carrera" del fil6sofo

orientalista con la tierra "color del cielo" de Irdn, "patria de fildsofos y de poetas". La
conversacion con Philippe Némo se interesaba ante todo por la confluencia, en la misma
persona, del filésofo iranélogo y el traductor de Heidegger. Asi que este post-scriptum
debera evocar otro encuentro, el encuentro con la vieja Alemania que fue antafio,
también ella, "patria de filésofos y de poetas”. Dos encuentros, esencialmente

complementarios uno del otro. ;Cémo se produjo este tltimo?

Tal vez no quedamos ya mas que algunos supervivientes entre los amigos de la
pareja fraternal, asombrosa, inimitable de los hermanos Baruzi: Joseph, el mayor, autor
de La Volonté de métamorphose, del Réve d'un siécle, el musicélogo que entrega
regularmente a la revista Le Ménestrel articulos de un profundo pensamiento musical.
Jean, el menor, que paso veinte afios realizando su voluminosa tesis sobre san Juan de la
Crugz, trabajo que tuvo sus admiradores y sus criticos. Jean Baruzi, que supli6 a Alfred
Loisy en el Collége de France antes de convertirse en titular de la catedra de Historia de
las religiones. Sus cursos eran seguidos con una fidelidad apasionada por una pléyade
de estudiantes, contando entre ellos un buen nimero de alumnos de la Facultad de
Teologia protestante de la época. Fue él quien nos revel6 la teologia del joven Lutero, de
la que tanto se hablaba entonces en el contexto de las investigaciones teoldgicas en
Alemania: después, tras él, los grandes espirituales del protestantismo: Sebastian
Franck, Caspar Schwenkfel, Valentin Weigel, Johann Arndt, etc. El maestro no
disimulaba ninguna de las dificultades que encontraba su lectura directa, pero una
oleada de vida espiritual se las llevaba todas. Era completamente nuevo, cautivador. Yo
comenzaba a percibir ciertas consonancias, como la llamada de un carillén lejano
invitando a explorar las regiones que cubren lo que yo debia denominar mds tarde "el
fenémeno del Libro santo". Era la via de la hermenéutica que ya se abria en las brumas
matinales. Si yo habia decidido, al escuchar a Avicena interpretado por Etienne Gilson,
ir alli a ver por mi mismo poniéndome a estudiar drabe, era imposible oir hablar de la
via de los espirituales interpretados por Jean Baruzi sin tomar la decisién de ir a su

lugar de origen. Fue Jean Baruzi quien me mostré el camino de la Alemania de los



filésofos y las "grandes individualidades" de la espiritualidad mistica. Mi primera etapa

fue Marburgo”.

Fue asi como Irdn y Alemania fueron los puntos geograficos de referencia de una
btisqueda que proseguiria en realidad por regiones espirituales que no estan en
nuestros mapas. Los recuerdo aqui, en apoyo de lo que decia al comienzo de mi
conversacién con Philippe Némo. El fil6sofo sigue su bisqueda respondiendo con toda

libertad a la inspiracién del Espiritu.

3 Sobre el pensamiento y las actividades de Corbin en los afios treinta, a los que el autor se
refiere ampliamente en las paginas siguientes, es particularmente interesante el trabajo de
Maria Soster, "Le développement de la pensée d'Henry Corbin pendant les années trente",
Mémoire de D.E.A. d'Histoire de la Philosophie, Université Paris |, Panthéon-Sorbonne, 2002.
(N. de los T)



Mis amigos iranies saben muy bien que no puedo aislar mi amistad por Sohravardi y los
suyos de mi amistad por Jacob Boehme y su escuela. Creo que es la unién de lo que
ellos simbolizan lo que ha hecho de mi lo que ahora soy.

El circulo de amigos agrupados alrededor de los inseparables hermanos Baruzi era

una invitacién a intentar las aventuras del Espiritu. Por su inmensa cultura, su sentido
de los valores mds delicados, mas sutiles, del arte y de la vida, los dos hermanos eran
los testigos de otro siglo, eminentemente representativos de una Europa y de una
sociedad europeas desaparecidas con las dos guerras mundiales y que nosotros no
hemos logrado rehacer, ni siquiera de lejos: tan obstinada y profunda es la influencia de
los demonios y poseidos que profetizé Dostoyevski. Habia en su casa, en la plaza Victor
Hugo, reuniones frecuentes, ademds de las sesiones de "seminario" que Jean Baruzi
celebraba en su casa y que se prolongaban hasta muy tarde por la noche. Se podia
encontrar entre los participantes a todo tipo de personalidades europeas inesperadas.
La presencia de nuestros camaradas alemanes era siempre importante. Jean Baruzi daba
a las reuniones el cardcter que habrian tenido si se hubieran celebrado en el Weimar de
Goethe. Fue por excelencia el profesor que abolia toda distancia oficial entre el maestro
y el estudiante. S6lo subsistia la de la amistad deferente, una amistad que iba creciendo
de afio en afio. Aquellos que, como yo mismo, tuvieron el privilegio de conocer ese tipo
de relaciones en que el maestro comunica su saber infinitamente mejor que en cualquier
curso, se quedan estupefactos actualmente, cuando oyen que los estudiantes se quejan

de la lejania inaccesible de sus maestros. Miden la triste mutacién de los tiempos.

iMarburg an der Lahn! Jean Baruzi supo guiarme hacia aquel alto lugar, al que él
me habia precedido y donde habia entablado amistad con Rudolf Otto o con Friedrich
Heiler. ;Cémo expresar el deslumbramiento de un joven filésofo al desembarcar en
Marburgo a principios de julio de 1930? El hechizo de los lugares, de esa "colina
inspirada" que sélo vive por y para la Universidad, los magnificos bosques que lo
rodeaban ... Permaneci alli més de un mes. Mi primera visita fue para Rudolf Otto, que
ya entonces era emeritus pero cuya presencia no era por ello menos activa, pues seguia
siendo una figura de primer orden en la Alemania protestante liberal. Sus libros sobre
"lo sagrado", sobre "la mistica de Oriente y Occidente", su profundo conocimiento de las
escuelas filosoficas y religiosas de la India era impresionante, y mds impresionante
todavia la simplicidad con la que este sabio eminente conversaba, en un francés
admirablemente cldsico, con un principiante como si fuera un joven colega,

simplemente porque éste era arabista.

Dos coincidencias que quiero sefialar. La primera fue que, durante mi estancia en
Marburgo, se produjo la llegada de Rabindranath Tagore. Nunca olvidaré la belleza

didfana del venerable rostro de los dos ancianos, Rabindranath Tagore y Rudolf Otto,



sentados uno al lado del otro sobre el estrado del Aula Magna de la Universidad de
Marburgo. Segunda coincidencia: fue exactamente en esa época cuando Olga Frobe-
Kapteyn acudié a Marburgo para hablar extensamente con Rudolf Otto sobre un
proyecto al que éste dio su forma y su sentido. El proyecto tomé forma y se convirtié en
el circulo Eranos, en Ascona, cuya importancia en mi vida de buscador recordaré maés
adelante. Mas de una vez hemos evocado con Olga cudles fueron nuestras emociones

respectivas, al tocar el timbre de la residencia de Rudolf Otto.



Habia en Marburgo, entre los estudiantes que conoci entonces, una vida filoséfica y
teoldgica intensa. No insistiré demasiado sobre algunos aspectos; tendria que evocar la
agitacion que comenzaba a provocar la teologia de Rudolf Bultmann. Pero estaba
Friedrich Heiler, citado anteriormente, profesor de la Facultad de Teologia. Figura
dolorosa, autor de un gran libro sobre la oracién que aspiraba a la formacién de un
cristianismo sin vinculo confesional. Estaba mi llorado amigo Albert-Marie Schmidt,
que era entonces lector de francés. Cosa extrafia, fue él quien me regal6 la traduccién
francesa del primer libro de Swedenborg (Du ciel et de I’Enfer [Del cielo y del infierno]) que
cay6 en mis manos. En el fondo, Swedenborg inspiraba un cierto temor al piadoso
calvinista, y sin duda penso al pasarme este libro que estaria en mejores manos que las
suyas. Fue, pues, en Marburgo donde me sumergi por vez primera, con admiracién, en
la lectura de Swedenborg, cuya obra inmensa iba asi a acompafiarme durante toda mi
vida. Mas todavia, fue el primer lazo de mi amistad con Ernst Benz, que luego lleg6 a
ser profesor de la Facultad de Teologia de Marburgo. El mismo era un eminente
especialista de los estudios swedenborgianos, y fue en Eranos donde nos conocimos,
hace ahora veintiocho afios, como si de Marburgo a Eranos hubiera una via permanente.
Otra paradoja. Fue a través del profesor Theodor Siegfried, que habia sido

habilitado por Otto, por quien of hablar por primera vez de Karl Barth. Incluso me envié
un ejemplar del compacto comentario a la Carta a los Romanos. Aunque Siegfried me
habia advertido contra el formalismo puro al que se condenaba la "teologia dialéctica",
me zambulli con ardor en la lectura de aquel libro, en el que presentia un montén de
cosas formuladas por primera vez. Sus consecuencias se prolongarian durante varios
afnos. Heidegger habia dejado ya la Universidad de Marburgo por la de Friburgo, pero
habia en filosofia dos eminentes Privatdozent: Karl Lowith, con quien tuve largas
conversaciones sobre Hamann y las corrientes que se vinculan con su obra, y Gerhard
Kriiger, experto en fenomenologia, en cuyo seminario presenti todos los problemas que
estaban a la orden del dia en Alemania. Cuando dejé Marburgo, para dirigirme en
peregrinacion a Weimar, después a Eisenach y a la Wartburg, tuve la impresiéon de que

debia reiniciar toda mi educacién filoséfica. Era a la vez entusiasmante y abrumador.

Este primer contacto con la filosofia alemana me llevé a estancias repetidas en
Alemania, entre los afios 1931 y 1936. Evocaré, no sin emocién, pensando en todos los
desaparecidos (entre ellos Landsbert y tantos otros), una estancia en Bonn en la
primavera de 1932. Alli estaba, por supuesto, Karl Barth y la potente cohorte de sus
discipulos y adeptos. Las discusiones teoldgicas iban a buen paso, tanto mds cuanto que
se presentia la catdstrofe cercana. Fue en aquella época cuando traduje un optsculo de
Karl Barth: Die Not der evangelischen Kirche (La tristeza de la iglesia protestante, pero que se
titul6 finalmente, segtin el parecer de Pierre Maury: Misére et Grandeur de 1'Eglise

évangélique [Miseria y grandeza de la Iglesin evangélica]. Entre los colegas de Karl Barth,



estaba Fritz Lieb, figura impactante en su amor mistico por la Rusia ortodoxa, amor tan
ilimitado que parecia que no se hubiera dado cuenta de que por el momento la Santa
Rusia ortodoxa habia ... subido al cielo. Nuestro lazo fue nuestra comiin amistad con
Nicolds Berdiaev, hacia el cual he tenido ocasién de expresar en otro lugar mi deuda
espiritual. Estuvimos juntos, Fritz Lieb y yo, en casa de Nicolds Berdiaev, manteniendo

los tres una conversacion escatoldgica cierta noche dramaética de la primavera de 1939.



He citado aqui a Fritz Lieb como caso representativo: era a la vez seguidor de Karl Barth
y enamorado de Weigel, de Paracelso, de la sofiologia del padre Sergei Bulgakov. Mas
de una vez le pregunté: ";Cémo concilia todo esto, querido Lieb?". ";Oh! Es dificil, es
dificil!", me respondia. Y tenia lagrimas en los ojos.

Tendria que evocar aqui dos estancias en Hamburgo, donde ensefiaba Ernst

Cassirer, el filésofo de las formas simbdlicas, que ampliaba mi via hacia lo que buscaba
y presentia todavia oscuramente y que debia convertirse més tarde en toda mi filosofia
del mundus imaginalis, cuyo nombre debo a nuestros platénicos de Persia. Cassirer
conocfa muy bien a los platénicos de Cambridge y me descubria asi a otros miembros
de mi familia espiritual. Estaba también el instituto Warburg, con todos los fondos de su
biblioteca. Fue en la primavera de 1934 cuando realicé mi primera visita a Heidegger, en
Friburgo. Esbozamos entonces el plan de recogida de optsculos y extractos que yo
traduciria reuniéndolos bajo el titulo: Qu'est ce que la métaphysique? Habia que comenzar
con un proyecto limitado. Después, la generosidad de Julien Cain, administrador de la
Biblioteca Nacional, me concedi6 una agregaduria que me permiti6 pasar el curso
universitario de 1935-1936 en Berlin, en nuestra Franzdsiches Akademikerhaus, cuyo
director era mi amigo Henri Jourdan, al que habia conocido como lector en la
Universidad de Bonn. En julio de 1936 pasamos, mi mujer y yo, una temporada en
Friburgo, donde pude someter a la consideraciéon de Heidegger algunas dificultades de
la traduccién. Pero él confiaba enteramente en mi, aprobaba todos mis neologismos
franceses y me dejaba una responsabilidad algo pesada. He recordado esa temporada en

la conversacion anterior.

Mis experiencias germénicas habian ampliado el circulo de mis amistades de Paris.
Me gustaria decir todo lo que significé para mi la amistad de Alexandre Koyré, una de
las mads brillantes inteligencias con que haya tenido contacto. Fue inicialmente conocido
por su obra monumental sobre Jacob Boehme, después por todo un conjunto de
publicaciones sobre la historia de las ciencias, sobre la revolucién astronémica. Debido a
la obra sobre Boehme y otras publicaciones sobre los espirituales que, por otra parte,
estudiaba Jean Baruzi, muchos pensaban que Alexandre Koyré era un gran tedsofo
mistico. Pero era un hombre de un pudor y una discrecién totales respecto de sus
convicciones intimas. A menudo, una boutade podia hacer pensar en un agnosticismo,
incluso en un nihilismo desesperado. En realidad, nuestro amigo Koyré se llevd su
secreto con él. Lo digo no sin emocién, pues fui el tltimo de sus colegas de los Hautes-

Etudes en estrecharle la mano, en la clinica, la vispera de su muerte.

Lo que quiero decir como homenaje a su recuerdo es que era, de una manera sin
duda diferente de Jean Baruzi, el amigo, el compafiero de sus alumnos y de sus oyentes

de la Ecole des Hautes-Etudes. La mayor parte de los cursos terminaban en d'Harcourt,



el café histérico y confortable en la esquina de la plaza de la Sorbona y el Boulevard
Saint-Michel. jQuien nos devolvera el d'Harcourt que encontré, después de la guerra,
transformado en una libreria edificante y que ahora es una tienda de confeccién y
calzado! Fue en d'Harcourt donde se elaboré una parte de la filosofia francesa de la
época. Hegel y la renovacién de los estudios hegelianos ocupaban alli un importante
lugar. Alrededor de Koyré estaba Alexandre Kojeve (Kojevnickov), Raymond Queneau,
yo mismo, filésofos como Fritz Heinemann, muchos de nuestros colegas israelies que
habian elegido el exilio y cuyos relatos desoladores nos informaban del curso de los

acontecimientos en Alemania.



El tono se elevaba mucho a veces. Kojeve y Heinemann estaban en completo y total
desacuerdo sobre la interpretacion de la fenomenologia del Espiritu. Las
confrontaciones entre la fenomenologia de Husserl y la de Heidegger se repetian con
frecuencia. Después, provocabamos a Queneau: ;como se las arreglaba para escribir una
novela? ;Formaba un plan? ;Dejaba correr las cosas? No puedo mencionar aqui todos
los nombres que me vienen a la memoria, pero no puedo dejar de evocar muy
especialmente la figura del viejo amigo Bernard Groethuysen, nuestro incomparable
Sécrates, figura central de las inolvidables veladas que Alexandre Koyré y su esposa
ofrecian en su pequefio apartamento de la calle Navarre. El humor de Groethuysen
parecia dominar las vicisitudes del tiempo y nuestras preocupaciones. Fue él quien
inaugur6 la "antropologia filoséfica" (su gran obra, que lleva ese titulo, quedé
inacabada), y fue gracias a su tenacidad como pudo aparecer mi traduccién de
Heidegger, pues éste, filsofo "desconocido", interesaba escasamente a los editores.

En el curso de las veladas de la calle Navarre, ocupaba siempre un destacado lugar

el plan del préximo volumen de Recherches philosophiques. No tenemos nada equivalente
en nuestros dias. El animoso editor Boivin llevaba todo el peso de los seis gruesos
volimenes anuales de unas quinientas pdginas y que fueron para gran parte de
nosotros un precioso laboratorio. Si el investigador de nuestros dias se remite a él,
constatard que raramente se ha reunido tal pléyade de fil6sofos y se han abordado
tantos temas nuevos, entre los que la fenomenologia ocupaba, por supuesto, un

importante lugar.

La fenomenologia estaba también con mucha frecuencia en el centro de las
conversaciones que ocupaban las largas veladas en casa de Gabriel Marcel. Estaban alli
los fil6sofos Le Senne, Louis Lavelle, tan agradable de oir como penoso de leer, y
ademads, como alrededor de Koyré, muchos colegas israelies huidos de Alemania.
"Jaspers y Heidegger": otro tema de confrontacién cuyos imprevistos producian la
misma exclamacién frecuente: "Esto me parece muy grave ... muy grave", olamos repetir
al querido Gabriel Marcel en las elevadas notas agudas de la escala. Y estas gravedades

acumuladas pesaban cada vez mas sobre nuestras cogitaciones.

Estaba también el grupo de los nuevos te6logos protestantes, que habian establecido
su cuartel general en los locales de Editions “Je sers”, situada entonces en la Rue du Four.
Por supuesto, en un pais como el nuestro, el auditorio era forzosamente limitado, pero
tratdbamos de responder al imperativo de nuestra conviccién intima. Poniamos toda
nuestra esperanza en Karl Barth para una renovacién de la teologia protestante. En
1931-1932 habfamos fundado (Denis de Rugemont, Roland de Pury, Albert-Marie
Schmidt, Roger Jezequel y yo mismo) una pequefia revista titulada Hic et Nunc, e ibamos
con esa brutalidad juvenil que consterna a los mayores no menos que a los jévenes

cuando a su vez estos tultimos se convierten en los mayores a los que la vida ha



ensefiado algunas cosas. Compartiamos la convicciéon de Keyserling al afirmar: "Karl
Barth y sus amigos tienen en sus manos el futuro del protestantismo". jAy! Nuestras
ilusiones cayeron desde muy arriba, y si el querido Rudolf Otto hubiera estado alli,
habria podido decirme, cogiéndome de la mano para reconducirme a Schleiermacher:

"iNo se lo habia predicho ya?".

Muy pronto, por otra parte, dejé de sentirme comodo en el "barthismo" y la teologia
dialéctica. Reivindicdbamos como ascendencia espiritual a Kierkegaard y Dostoyevski.
Estaba bien, pero eso no bastaba para revolucionar la filosofia como pretendian hacer

mis amigos.



Ya Sohravardi me habia avisado, advirtiéndome de que, puesto que esa "revolucién” se
realizaba a expensas de una filosofia que no merecia ya ese nombre, habia motivos para
intentar recuperar el acceso a la Sofia de otra filosoffa. Es muy dificil medir la
responsabilidad de un hombre y de una obra con respecto a lo que le ha sucedido. Pero
es finalmente imposible no constatar el alejamiento entre el comentario de Romerbrief, de
fulgores proféticos, y la pesada y colosal Dogmatica que elaboré el Karl Barth de la
madurez. ;Una nueva "dogmatica"? No, realmente no era eso lo que nosotros habifamos
deseado y esperado; entonces pareciamos estar en la retaguardia de los "barthianos" de
tltima hora. Yo habfa facilitado a Karl Barth mi primera publicacién de orientalista: la
edicién y la traduccién de El rumor de las alas de Gabriel de Sohravardi®. Lo ley6 y me
habl6 de él mas tarde con una sonrisa benévola, pronunciando las palabras "teologia
natural”. No iba mds alld. Yo estaba consternado. Le escribi al respecto (tal vez sea ésa
mi carta de 1936 conservada en el Barth-Archiv en Basilea). Entretanto, estuvo el paso
memorable de Karl Barth por Paris (1934). Tuve ocasiéon de hablarle de mi interés por los
"te6logos especulativos" de principios del siglo XIX, aquéllos a los que se ha
denominado los hegelianos de derechas y que lefan a Hegel de la misma manera que
lefan al maestro Eckhart. Nombré entre otros a Philipp Marheineke, en el que me
interesaba de manera muy particular. Todavia veo el asombro maravillado de Karl Barth
y atin escucho su voz: ";Ha leido usted a Marheineke, Monsieur Corbin?". Descubri en
él una discreta simpatia, que result6 para mi dificilmente explicable, por aquel te6logo
"especulativo” injusta pero completamente olvidado, aunque cualquier dia pueda
convertirse en muy actual. Esta simpatia sigui6 siendo el secreto de Karl Barth,
dejandonos finalmente ante una "profunda brecha" entre su "teologia dialéctica" y esta
teologia hegeliana de derechas, tan vigorosamente dirigida contra el racionalismo,
mientras que la rutina de nuestras traducciones ha hecho de "razén" el equivalente de
Vernunft, aunque la palabra nos remita al Noiis griego. Todo el ambiente hegeliano y
posthegeliano cambiaria si lo tuviéramos en cuenta.

Por el momento, me encontraba ante una primera y deplorable constatacién. La

"ciencia de las religiones" habias sido en gran parte obra de te6logos protestantes, pero
la teologia de Karl Barth profesaba el desdén més profundo por toda ciencia e historia
de las religiones. El oponia ingenuamente las religiones, como esfuerzo del hombre, al
cristianismo, que era el descenso y la iniciativa de Dios hacia el hombre, razén por la
cual el cristianismo ni siquiera debia ser considerado una "religién". Nada demasiado
original, puesto que algo parecido ya se habia dicho en el islam mucho antes de Karl
Barth. A éste, como a los tedlogos legalistas del islam, una misma respuesta: la de Ibn
'Arabi y su escuela. La teologia dialéctica barthiana, optando deliberadamente por una
completa ignorancia de la res religiosa, se revelaba impotente para vislumbrar la tarea de
esta "teologia general de las religiones" cuya urgencia se hace sentir cada vez mads.

Permanecia en la retaguardia del inmenso horizonte del ciclo de la religién profética, tal

4 "El rumor de las alas de Gabriel", en S.Y Sohravardi, E/ encuentro con el dngel, cit., pp. 67-
112. (N. de los T)



como la concibe la gnosis chiita, especialmente Haydar Amoli (siglo XIV). Alli donde
habiamos entrevisto con Keyserling la promesa de un nuevo futuro, hemos visto surgir
de hecho una "teologia de la muerte de Dios", luego una "teologia de la revolucién”,
después una "teologia de la lucha de clases", identificando con ésta el mensaje
evangélico. Ni siquiera en las horas mas negras que precedieron a la Segunda Guerra

Mundial nadie se habria atrevido a imaginar tal derrumbe.

Tal vez yo mismo me hubiera visto arrastrado a esa debacle si, entretanto, por uno
de esos decretos que se toman en lo Invisible por los Invisibles, no hubiera estado
apartado, en una completa soledad filoséfica y teoldgica, lo que permitié que una
filosofia y una teologia completamente distintas tomaran cuerpo en mi. Hay algo que ha
permanecido ignorado en el curso de los siglos de todas nuestras dogmaticas y
confesiones de fe. Es la solidaridad intima, secreta, entre lo "esotérico” de las "religiones
del Libro", de manera que, si el cristianismo devastado ha sucumbido a los peligros de
la Historia, en cambio, una larga peregrinacién a través de una de esas "religiones del
Libro", en especial la gnosis chiita en sus dos formas (imamita duodecimana e ismaili),
conduce de nuevo a redescubrir un cristianismo cuyo lugar es permanente en el ciclo de
la religiéon profética, pero que difiere de tal manera de las formas oficiales del
cristianismo de la Historia que resulta dificil hacerse comprender por el profano. Asi
pues, abordo ahora los largos afios de peregrinacion que me tuvieron alejado de Europa

mientras se cumplia el curso tragico de su historia.

Por supuesto, no es al desarrollo externo de esa historia, tal como se podia vivir en
la plataforma giratoria que fue Estambul en el curso de los afios negros, a lo que me
referiré aqui. Es la sola historia del Malakiit la que quiero evocar. En la primavera de
1939, se me habia encomendado la misién de recoger en fotocopias todos los
manuscritos de Sohravardi esparcidos por las bibliotecas de Estambul, con objeto de
realizar una edicién critica de sus obras en drabe y en persa. El plazo fijado para llevar a
cabo esta misién comenzaba el 1 de septiembre de 1939. En aquella fecha, el objetivo
parecia muy fragil en medio de los acontecimientos desencadenados. Sin embargo,
después de muchas conversaciones, partimos para Estambul el 30 de octubre de 1939,
mi mujer y yo, acompafados de las paternales inquietudes de Julien Cain. La misién era
en principio de tres meses. Dur6 seis afios, hasta septiembre de 1945. En el curso de los
afios, durante los cuales fue el vigilante del pequefio instituto Francés de Arqueologia,
que estaba como en estado de latencia, aprendi las virtudes inestimables del Silencio, de
eso que los iniciados denominan la "disciplina del arcano” (en persa ketmin). Una de las
virtudes de ese silencio fue dejarme a solas en compafifa de mi shaykh invisible,

Shihdboddin Yahya Sohravardi, muerto martir en 1191 a los treinta y seis afios de edad,



la misma que yo tenia entonces. A lo largo del dia y la noche yo traducia del arabe,
tomando como guia tinicamente a los comentaristas y continuadores de Sohravardi, y
escapando por consiguiente a la influencia externa de toda corriente o escuela filoséfica
o teoldgica actual. Al final de aquellos afios de retiro me habia convertido en un ishrdgi,
y la impresién del primer tomo de las obras de Sohravardi estaba casi acabada.
Ciertamente, apenas tenia ocasion de hablar de ello a mi alrededor, si no era, por
ejemplo, con amigos turcos de origen bektashi. El recuerdo de Yahya Kemal permanece

inolvidable.

Pero Estambul era Bizancio, Constantinopla. Igual que el Templo de Salomoén era el
centro de Jerusalén, el templo de Santa Sofia era el centro de la segunda Roma. En el
curso de los afios anteriores, el estudioso americano Whitemore habia consagrado todos
sus esfuerzos a la restauraciéon de los mosaicos. Visitar Santa Soffa en compafifa de
Whitemore era a la vez un privilegio, una aventura y una peregrinaciéon. Alli Whitemore
estaba en su casa, era el guardidn del templo, y hacia al visitante los honores de la casa,
deteniéndose prolongadamente con él ante el brillo de la luz interior de los mosaicos,

maravillosamente liberada.



Era necesario estar en su companiia para que €l llamara la atencién sobre un dibujo
tardio, en la parte alta de la pared oeste interior y que "cifra" el secreto del Templo de la
Sofia. El dibujo presenta una pequefia ctipula a la que se accede por siete escalones.
Evocacién del Templo de la Sabiduria de siete pilares (Prov 9, 1). "Di a Sofia: jtt eres mi
hermana! Y llama a la Inteligencia amiga" (Prov 7, 4). Un ishriqi es espontdneamente un
sofidlogo. El Templo de Santa Sofia fue para mi el templo del Graal, al menos una
ejemplificacién de su arquetipo presentido por muchos buscadores en la gnosis. En una
vasta sala que antafio habria podido ser la sacristia, un valioso fondo de manuscritos
arabes y persas. Yo iba con frecuencia a trabajar alli, y al atravesar el Templo tarareaba
en voz baja los temas del Graal y de la cena mistica del Parsifal de Wagner. Esta
presencia de una caballeria sofidnica invisible, conocida igualmente por los platénicos
de Persia, ya nunca me abandoné. Se encontraran los indicios de lo que ella me inspir6
en mis investigaciones y proyectos mas recientes’.

Sin embargo, no podia volver a Francia sin dirigirme a mi pais de eleccién, mi hogar

de eleccion, puesto que era la patria de Sohravardi, mi shaykh invisible. El mes de
agosto de 1944 se me encomend6 una misién en Persia por parte de lo que era todavia el
"gobierno de Argel". Como tenia que esperar a que alguien me relevara en nuestro
Instituto de Arqueologia en Estambul, debi esperar hasta 1945 para cumplirla. También
en ese caso era por tres meses, pero se ha prolongado desde hace mds de treinta afios.
En aquel tiempo, el viaje de Estambul a Teherdn era también una aventura. Estaba el
ferrocarril "estratégico" hasta Bagdad, donde se descendia al balasto. Después, en coche
desde Bagdad a Teheran, a través de la cadena de montafias del Zagreus. Viaje agotador
pero exaltante. El Teherdn que nos acogi6 el 14 de septiembre de 1945 apenas tenia algo
en comun con el Teherdn actual. Las dimensiones de la ciudad eran las de una de
nuestras prefecturas y tenia unos ochocientos mil habitantes. Hoy, la superficie de la
ciudad se ha multiplicado por diez. Lo que estaba al norte ha pasado al sur. Lo que era
todavia el desierto es ahora una ciudad inmensa cuadriculada por magnificos paseos
con arboles y hay mas de tres millones de habitantes. Los pequefios doroshki (coches
tierados por un caballo) bastaban para el trafico. Hoy, el trafico, con mds de un millén de
automoviles, se ha vuelto un infierno y desafia cualquier previsién cronolégica. Todo
esto, con la formacién de una clase media entonces inexistente, no es sino el sintoma de
la prodigiosa mutacién vivida por Irdn en el curso de una sola generaciéon. Result6
apasionante ser testigo de ello, pero tampoco aqui son los hechos exteriores lo que

quisiera evocar.

En el breve texto titulado "De la Bibliotheque Nationale a la Bibliotheque Iranienne”,

que se reproduce en este mismo volumen’ tuve ocasién de contar cuél fue el objetivo de

5 Véase por ejemplo, H. Corbin, "La Imago Templi frente a las normas profanas", en Templo y
contemplacién, Trotta, Madrid, 2003, pp. 259-378. (N. de los T.)

6 Este escrito no se incluy6 finalmente en el Cahier de I'Herne del que se extrajeron los



mi misién y cdmo me apliqué a poner en préctica "los grandes proyectos y los vastos

pensares”. No voy, pues, a repetirme aqui.

textos que componen este libro. El articulo en cuestién figura en Humanisme actif. Mélanges
d'art et de littérature offerts a Julien Cain, Hartmann, Paris, 1968, pp. 309-320. (N. de los T.)



No haré mas que evocar la calurosa acogida dispensada a mis proyectos por mis amigos
iranies, acogida que tuvo una gran peso ante las autoridades francesas en favor de la
creacion de un "Departamento de Iranologia", anexo al nuevo Instituto Francés, creado
por la Direccién Francesa de Relaciones Culturales y que fue inaugurado en Teheran
después del verano de 1947.

Habia llegado el momento de poner en practica el proyecto que habia germinado en

mi espiritu después de los cursos de Etienne Gilson. La tarea inmediata: recoger el
material, crear un gabinete de trabajo, comenzar a publicar. Las condiciones de trabajo
en Teherdn no eran las de nuestros dias, en que podemos encontrar grandes colecciones
de manuscritos provistos de catdlogos. Entonces existian bibliotecas, pero pocos o
ningan catdlogo. S6lo cabia confiar en la suerte; pero es verdad que la suerte favorece
habitualmente al buscador obstinado. Comencé la publicaciéon de la Bibliothéque
Iranienne, y pude proseguirla, durante veinticinco afios, con la ayuda de algunos
colaboradores hasta el volumen veintidés. Cada volumen, enteramente fabricado en el
mismo lugar, exigia un gran esfuerzo. La colecciéon era esencialmente una compilacién
de textos que permanecian inéditos, en persa o en &rabe, incluyendo en cada volumen
una traduccién integral o al menos una amplia introduccién que permitiera al filésofo
no orientalista sacar el mejor partido posible del libro. Creo que esta coleccién, cuyos
volimenes estdn hoy dia casi todos agotados’, logré abrirse un camino. En aquel
tiempo, s6lo podia hablar de Sohravardi, Molld Sadrd y tantos otros con venerables
shaykhs. Hoy, es toda una pléyade de jovenes investigadores la que se toma muy en
serio la causa de la filosoffa tradicional. No disimulemos las dificultades. Para crear o
recrear una tradicion filoséfica, para proveerla de todo el armamento conceptual y
lexicografico necesario, se necesitan varias generaciones. Otro sintoma, de orden
completamente distinto, es cierto: grandes avenidas del Teheran moderno llevan ahora
los nombres de nuestros filésofos. Una de las mas hermosas es la Avenida Sohravardi.
Nadie habria podido imaginar esto hace treinta afios. Y por parte occidental, ha habido
que rendirse a la evidencia de que la filosofia isldmica no se detenia en el siglo XII con
Averroes, y de que la filosoffa islamica irani formaba un verdadero continente cuya
exploracion habfa sido completamente ignorada. Actualmente, conozco a jévenes
tildsofos que comienzan a asimilarla, hasta el punto de que los nombres de Sohravardi y

otros figuran en las disertaciones de sus alumnos. He aqui verdaderamente algo nuevo.

Fue en Teherén, en la primavera de 1954, donde recibi la noticia de que la Seccién de
Ciencias Religiosas me llamaba a suceder a Louis Massignon en la direccién de los
estudios islamicos. El querido Massignon no era ajeno a esta eleccién. Yo conocia sus
7 Actualmente, todos los volimenes de la "Bibliotheque iranienne" estdn agotados, aunque

varios de ellos han sido reeditados por diversas editoriales francesas, prescindiendo casi
siempre de los textos en lengua arabe o persa. (N. de los T.)



intereses y, fueran cuales fueran nuestras diferencias de pensamiento, me consideraba el
mas cercano a él para prolongar la direccién que él habia dado a las investigaciones, si
no en cuanto a su contenido, al menos en cuanto a su sentido y su espiritu. Pero en el
intervalo, exactamente en la primavera de 1949, yo habia recibido otro llamamiento
cuyas consecuencias se hicieron sentir desde entonces en el programa y el ritmo de mis

investigaciones.



Me refiero a la invitacion que me envié Olga Frobe-Kapteyn para participar en el circulo
Eranos que ella habia fundado en 1932, en Ascona (en el Tessin, junto al Lago Mayor);
antes recordaba el papel que en esa iniciativa habia desempefiado la inspiracién de
Rudolf Otto. Esta participaciéon debia traducirse en dos conferencias de una hora cada
una, en el mes de agosto de 1949. No sospechaba que esta participacion iba a repetirse
durante mas de un cuarto de siglo. He testimoniado en un breve texto que se reproduce
en este volumen lo que constituye el espiritu y la realidad tnica de Eranos. Sin duda lo
que el circulo Eranos ha podido aportar a cada uno de los aproximadamente 150
conferenciantes que alli se sucedieron desde hace casi medio siglo, varia,
necesariamente, de forma considerable en cada caso. Estan aquellos que no hicieron
mas que pasar por alli, un afio o dos, sin més, porque un indicio indefinible, misterioso,
advertia que ni su naturaleza ni su comportamiento lograrian armonizarse con una
finalidad en si misma dificilmente definible. En cambio, estuvo el pequefio grupo de los
que de afio en afio se convirtieron, sin haberlo premeditado en absoluto, en el sostén del
concepto de Eranos. En cuanto a la funcién decisiva que Eranos haya cumplido para estos
ultimos, fue, ante todo, ademds de adiestrarles en el dominio de su especialidad, la de
llevarles a una libertad espiritual integral. Cada cual descubria poco a poco y dejaba
hablar a lo més recondito de si mismo. Toda ortodoxia eclesidstica, académica o
universitaria, de cualquier tipo, es completamente al circulo . Este aprendizaje para ser
abierta e integramente uno mismo se convierte en una costumbre que no se pierde ya,
por peligroso que tuviera que ser a veces en su rareza. Las conferencias de cada sesién
se publican en un grueso volumen en tres idiomas. La coleccién alcanzard en 1978 su
volumen 45, y constituye una verdadera enciclopedia para uso de los investigadores en
las ciencias de los simbolos. Cada uno de esos voltmenes ha representado para los
participantes algo asi como un laboratorio, donde se tanteaba el primer ensayo de una
investigacion nueva. Para casi todos, esos ensayos se han transformado en libros.

Ese espiritu de Eranos era alimentado y fortalecido por los intercambios de ideas

entre quienes componian el circulo, simbolizado por nuestra Mesa Redonda bajo el
cedro, y por las amistades que alli se entablaron en el curso de los afios. Rudolf Otto,
que habfa ayudado a Olga Frobe-Kapteyn a definir su concepcién, no vino jamas. En
cambio, Carl Gustav Jung fue durante afios algo asi como el genio tutelar, esbozando
sus libros en conferencias que atraian a un numeroso auditorio de Zurich. Las
entrevistas con C.G. Jung eran algo inolvidable. Tuvimos largas conversaciones en
Ascona, en Kiissnacht, en Bollingen, en su castillo, al que me llevaba mi amigo Carl-
Alfred Meier. ;Qué decir de aquellas conversaciones sobre las que no querria dejar
planear ninguna ambigiiedad? Yo era un metafisico, no un psicélogo. Jung era un
psic6logo, no un metafisico, aunque con frecuencia se haya codeado con la metafisica.
Nuestra formacién y nuestros objetivos respectivos eran muy diferentes, y sin embargo
nos entendiamos en el didlogo, hasta el punto de que cuando aparecié su Respuesta a

Job, que fue destrozado ferozmente desde todos los lados confesionales, yo quise dar



una interpretacion leal de su trabajo en un largo articulo que me valié su amistad. Este
articulo hacia de él, en alguna forma, un intérprete de la Sofia y de la sofiologia. ;Me
atreveré a decir que la ensefianza y la conversacién de Jung podia aportar a todo
metafisico, a todo te6logo, un don inapreciable, a condicién de separarse de ellas en el
momento oportuno? Pienso en el precepto de André Gide: "Ahora, Nathanaél, tira mi

libro ...".



Jung se defendia con fuerza y humor de ser "junguiano". Yo mismo fui amigo de Jung,
pero jamés fui "junguiano”. Lo preciso porque, para muchos lectores superficiales o
ingenuos, basta que uno se refiera varias veces a un autor para que hagan de él uno de
sus adeptos.

Lo que sorprendia de entrada a un fil6sofo en el psicélogo Jung era el rigor con el

que él hablaba del alma y de la realidad del alma, su insurreccién contra la disolucién
del alma a la que conducian alegremente el psicoanélisis de Freud, los laboratorios de
psicologia y tantas otras invenciones en las que tan fértil es nuestro mundo agnéstico.
¢No es sintomatico que d términos técnicos de Jung como "inconsciente colectivo" o
"proceso de individuacién", en Francia parezca a menudo no retenerse mas que el
primero, y eso para poner el acento en la palabra "colectivo"? Es de temer que el
malentendido, completo o incompleto, se prolongue. Esta reserva expresa nos pone en
condiciones de valorar lo que Jun fue el primero en discernir y expresar mediante los
conceptos Animus y Anima, aunque, desgraciadamente, el uso que de ellos se hizo
después se pareciera demasiado al de un pequefio aparato automaético que se aplica,
valga o no valga, a cualquier caso. Pero la via en la que nos ponia Jung era la del
descubrimiento del Imago interior. Reconocer en un rostro los rasgos y el brillo de esta
Imago es entonces no agitarse mas en una vana bisqueda exterior de lo inaccesible, sino
comprender que esa Imago estd en primer lugar presente en si mismo, y que esta
presencia interior la que me permite reconocerla en el exterior. Méas tarde, yo debia ser
absorbido, y lo sigo estando, por la metafisica de la Imaginacion activa (la "Imaginacién
agente") y lo que mis filésofos iranies me llevaron a denominar, para diferenciarlo del
puro imaginario, mundo imaginal, mundo de las formas imaginales (mundus imaginalis,
equivalente literal del drabe ‘dlam al-mithil). Pero tenia que constatar esto. Todo lo que el
psicélogo enuncia sobre la Imago adquiere, para el metafisico, un sentido metafisico.
Todo lo que éste enuncia es interpretado por el psicélogo en términos de psicologia. De
ahi todos los malentendidos posibles. Por eso decia anteriormente que después de
habernos informado uno a otro, habia que aceptar la separacién inevitable en el

momento necesario.

Y esto vale para todas las admirables investigaciones a las que procedié C.G. Jung.
Sus trabajos sobre alquimia estdn basados en una documentacién inmensa, y todo
investigador en alquimia debe leerlos y beber en ellos. De esas investigaciones, Jung
deducia la idea de un "mundo de cuerpos sutiles". La intuicién era profundamente
justa. Ese mundo de los cuerpos sutiles ha sido definido y situado con rigor por los
tedsofos tradicionales del islam: el mundo intermedio donde los espiritus se
corporifican y los cuerpos se espiritualizan. Es, precisamente, el mundus imaginalis, el

mundo del Alma, el Malakiit, primer mundo del Angel. Desgraciadamente, sea cual sea



su voluntad restauradora del Alma y del mundo del Alma, le falta todavia al psicélogo
occidental disponer de esos cimientos o de ese marco metafisico que asegure
ontolégicamente la funcién de ese mundo mediador, que preserva lo imaginal de los
desérdenes y las divagaciones de lo imaginario, de la alucinacién y la locura. Ha sido por
eso por lo que yo he debido diferenciar radicalmente lo imaginal y lo imaginario. Pero
dado que esta diferenciaciéon radical y decisiva apenas se ha admitido todavia
normalmente, evito hablar, ante un psicélogo, del Angel y de la angelologia que han

ocupado un lugar tan grande en mis investigaciones.



Comparese la interpretacién de las visiones de los profetas por un cabalista o por el
ta’wil de la gnosis chiita, con el andlisis que de ellas ofrece un psicélogo. Hay todavia
una "profunda brecha" entre ambas. La pérdida de lo imaginal en Occidente nos remite a
toda la corriente surgida de Descartes y Mersenne oponiéndose a los platénicos de
Cambridge y a todo lo que representan J. Boehme, Swedenborg, Oetinger. Es todo un
"combate por el Alma del mundo" el que debemos librar. La psicologia junguiana puede
preparar oportunamente el terreno del combate, pero la conclusién victoriosa del
combate depende de otras armas que las de la psicologia.

Acabo de insistir sobre el caso y la obra considerable de C.G. Jung porque la

simpatfa que hubo entre nosotros no es un misterio, pero también quiero despejar toda
ambigiiedad que haria de mi el psicélogo que no soy, o me haria sospechoso de un
"psicologismo" que siempre he combatido. Dicho esto, las sesiones de Eranos fueron
ocasién de muchos encuentros memorables y duraderos: Adolf Portmann, el maestro en
ciencias de la Naturaleza segun el espiritu de Goethe; Gerhard van der Leeuw, el gran
fenomendlogo neerlandés de la res religiosa; D.T. Suzuki, el maestro de budismo zen;
Victor Zuckerkandl, incomparable fenomendlogo del discurso musical; Ernst Benz, a
quien ningtin movimiento religioso de ayer o de hoy le es extrafio; los amigos Mircea
Eliade, Gilbert Durand, James Hillman, ;coémo nombrarlos a todos? Que lo sea en
cualquier caso, en un lugar privilegiado, mi amigo Gerschom Scholem, a quien los
estudios de la Cabala le deben una renovacién total. Su obra monumental es para
nosotros una mina inagotable. Mejor dicho, nos hace escuchar un imperativo al que ya
no nos podemos sustraer, a saber, que a partir de ahora, no podemos desunir ya una de

otra las formas del esoterismo en las tres grandes "religiones del Libro".

Recibiendo, pues, en Teheran, en la primavera de 1954, la noticia de que un voto del
Consejo de la Seccién de Ciencias Religiosas de la Ecole des Hautes-Etudes me llamaba
a suceder a Louis Massignon, me vi dividido en ese momento entre una alegria
inmensa, ni que decir tiene, y una penosa inquietud. Mis investigaciones y
publicaciones en Teherdn estaban emprendiendo el vuelo. Nuestro pequefio
Departamento de Iranologia comenzaba a afirmar su vitalidad. El relevo no estaba listo.
(Qué iba a pasar con todo aquello si mi vuelta a Paris exigia su abandono? Fue entonces
cuando se encontr6 una feliz solucién administrativa. Combinando el tiempo de
vacaciones con una autorizacién regular de ausencia, me era posible disponer de
practicamente todo el trimestre de otofio para continuar mis trabajos en Teherdn. Fue asi
como cada afio, en el mes de septiembre, cogia de nuevo el avién a Teheran, donde me
quedaba hasta diciembre. La perpetuaciéon de mi vida irani fue decisiva para la
orientacién y el contenido de mi ensefianza en los Hautes-Etudes, que no habria sido la

que fue si no hubiera podido mantener de este modo el contacto con mis colegas y



amigos iranies, seguir al corriente de sus publicaciones, proseguir con la Bibliothéque
Iranienne y continuar enriqueciendo mi material de manuscritos en fotocopias. La
mayoria de mis cursos en los Hautes-Etudes se realizaron a partir de manuscritos
todavia inéditos. Cada afio di un largo resumen de ellos en el Annuarie de nuestra

Seccién®. La secuencia de mis investigaciones es asi facil de seguir.

8 Todos esos resiimenes se encuentran reunidos en H. Corbin, Itinéraire d'un enseignement,
Institut Francais de Recherche en Iran, Teherdn, 1993. (N. de los T.)



Ciertamente, de vez en cuando me llegaron sordos rumores que deploraban que yo
hubiera transformado esta direccién de estudios en una catedra de chiismo. Si esta
critica fue realmente formulada alguna vez, partia de un punto de vista enteramente
falso. Nuestra Secciéon de Ciencias Religiosas no es una Facultad de Teologia, con un
programa que imparta una ensefianza de dogmas. Es un foco de investigacién tinico en
el mundo, yo creo, en lo que se refiere a las "ciencias religiosas". Cada uno de nosotros
orienta libremente sus investigaciones y su ensefianza en la direccién que le parece mas
urgente, sea porque esa direcciéon haya estado hasta entonces particularmente
abandonada, sea porque una nueva aportaciéon de documentos modifique
absolutamente los puntos de vista aceptados. Creo que los estudios del chiismo
duodecimano e ismaili, asi como de la metafisica del sufismo, presentaban una urgencia
de este tipo desde este doble punto de vista.

Por otra parte, no me sentia sorprendido si mis publicaciones provocaban algtn

asombro, cuando una resistencia escéptica. Nunca se habia oido decir que existiera una
filosofia propia y originalmente chiita. Se ignoraban los tratados ismailies recientemente
publicados, o los manuscritos que se volvian providencialmente accesibles. Ignorando
su puesta en practica, nunca se habia tomado en serio el proyecto sohravardiano de
"resucitar la teosoffa de los sabios de la antigua Persia", aunque ese proyecto hubiera
marcado con su huella una parte notable del pensamiento irani posterior, pues era todo
éste el que se ignoraba sistemdticamente. Se conocia a los piadosos ascetas de
Mesopotamia de los primeros siglos de la Hégira, pero apenas se habia prestado
atencion a la diversidad de lo que hay que denominar la "metafisica del sufismo": la de
Ibn 'Arabi, Najmoddin Kobra, Semnani, Haydar Amoli, etc. SE identificaba mistica
isldmica y sufismo, y se hacia del chiismo un adversario de la mistica, porque en
ocasiones se habia mostrado severo con respecto a un cierto sufismo. Pero se ignoraba
que mistica isldmica y fasawwuf no se superponen exactamente, que hay toda una
mistica y una teosofia chiita (‘erfin-e shi'i) fuera del sufismo, fuera incluso de las tard’ig
(congregaciones) sufies expresamente chiitas, por la sencilla razén de que la situacién
del creyente chiita le pone de entrada, a diferencia del creyente sunnita, en la via mistica
(tariga). Precisemos la situacion: los grandes ‘orafd (te6sofos misticos) chiitas, incluso
Molla Sadra Shirazi y muchos otros, estuvieron expuestos a criticas por parte de sus
colegas, integrantes de lo que hay que llamar paraddjicamente un "clero" chiita. Pero
esto no hace sino asociarlos més estrechamente a la suerte comdn de sus cofrades

gnosticos de todas partes y de siempre.

Estas lineas no hacen méas que evocar algunos aspectos de la inmensa tarea ante la
que me encontraba si pretendia que tomara forma el proyecto surgido anteriormente en
el espiritu de un joven estudiante de E. Gilson. No me hice un plan quinquenal, sino un

plan de veinte afios. Ha sido casi cumplido, y, gracias al cielo, contintio todavia su



realizacion in emeritis annis. En un volumen colectivo publicado por mis colegas de la
Seccion de Ciencias Religiosas tuve ocasion de decir como habia concebido y
planificado mi tarea. Era a la vez "un programa y un testamento". El texto se reproduce
con ese titulo en el presente volumen’. No tengo pues que reproducir aqui sus
indicaciones, como tampoco puedo en un post-scriptum biogréafico resumir las grandes

tesis sostenidas en mis libros.

Pero lo que todavia me queda por decir es esto. No se vive durante mds de treinta
afios en contacto con lo mejor que han producido la filosofia y la espiritualidad de una
cultura, especialmente las de un universo espiritual como el de Irdn, sin quedar tefiido
por ellas. Ciertamente, yo soy y sigo siendo un occidental (en el sentido terrenal de la
palabra), porque es como occidental como he conseguido lo que me ha sido dado
conseguir. Pero hay algo, por otra parte, que todo fil6sofo sabe muy bien: no se puede
llevar a término un libro sobre Platén, por ejemplo, mas que a condicién de ser
platénico al menos durante el tiempo en que se lo escribe. Es lo que les resulta muy
dificil de comprender a los historiadores de las religiones como tales. Recuerdo que en
el curso de un coloquio internacional, hace una veintena de afios, un colega de un pais
lejano, al oirme hablar de chiismo en los términos en que suelo hacerlo, cuchiche6 a su
vecino: ";Cémo puede hablar de ese modo de una religiéon que no es la suya?". Pero,
¢qué es "hacer mia" una religién o una filosofia? Por desgracia, hay quienes no pueden
pensar mas que en términos de "conversién", lo que les permite adherir a tu persona
una etiqueta colectiva. No. Hablar de "conversiéon" es no haber comprendido nada de lo
que es el "esoterismo". Un filésofo sabe muy bien que ser platénico no es inscribirse en
una iglesia platénica, y menos todavia verse impedido a ser también alguna otra cosa
distinta a platénico. El ‘orafd, de Oriente o de Occidente, no puede pensar y pesar las
cosas mas que en términos de interioridad e interiorizacién, lo que significa hacer en si
mismo una morada permanente a las filosofias y religiones a que le conduce su
bisqueda. Y no puede sino guardar su secreto: Secretum meum mihi, el secreto del
castillo del alma. No es en una opcién exterior de orden sociolégico donde se manifiesta
exteriormente esta profunda realidad interior; es en la obra personal que produce, y en
cuya exteriorizacién concurren todos los modos de ser vividos. La comunidad, la omma,
de los esoteristas de todas partes y de siempre, es esta "Iglesia interior" que no impone

ningtn acto de pertenencia para formar parte de ella.

Pero este lazo interior es el lazo verdadero, porque es imprescindible e invulnerable,

y porque es en ese tinico caso cuando es verdad decir que "de la abundancia del corazén

9 Finalmente, ese texto no se incluyé en el Cahier de I'Herne y, por tanto, tampoco figura en
L'Imam caché. En consecuencia, tampoco aparece en este volumen. (N. de los T.)



habla la boca". Y es eso, creo, lo que pone a mis amigos iranies en condiciones de
testimoniarme, tras largos afios de trabajo dedicados a lo que juntos amdbamos, una
amistad libre de toda segunda intencién, una amistad que ha sido y continta siendo,
con el recuerdo de tantos desaparecidos, el tesoro de una larga vida. Esta amistad se
manifesté de forma conmovedora cuando alcancé, en 1973, lo que se ha convenido en
llamar el "limite de edad". Tenia entonces que decir adids a Irdn. Pero no. He aqui que
nace de manera providencial, justo entonces, una "Academia Irani de Filosofia" que me
acogié como miembro. Es una institucién que, reuniendo a filésofos, se proponia a la
vez formar jévenes investigadores iranies en filosofia y ayudar a los fil6sofos de todos
los demds paises a emprender investigaciones en Irdn. Doble tarea urgente y de largo
alcance. Alli, pues, se publican libros, se dan cursos y conferencias. Es asi como,
habiendo dejado mi Departamento de Iranologia del Instituto Francés a su destino,
puedo seguir pasando cada afio el trimestre de otofio en Teherdn para impartir la
enseflanza en la Academia de Filosofia. Por otra parte, ya hacia alusién anteriormente al
privilegio de poder continuar dando conferencias en la Ecole des Hautes-Etudes,
incluso in emeritis annis, hasta el dltimo aliento, si lo deseo. Es asi como sigo
compartiendo entre Paris y Teherdn una actividad que me permitird llevar a término,

espero, algunas de las grandes tareas emprendidas.



En la primera fila de esas grandes tareas todavia inacabadas, debo poner el proyecto del
que habla en este mismo volumen un articulo de mi eminente colega y amigo Sayyed
Jaladoddin Ashtiyani', profesor de la Facultad de Teologia de la Universidad de
Mashhad. El profesor Ashtiyani es sin duda el hombre més representativo en el Iran de
nuestros dias, del linaje filoséfico de Molla Sadra. La amplitud del material que ha
recogido es prodigiosa. Consagrado dia y noche tinicamente a su tarea, es de alguna
manera un Molla Sadra redivivus y un prolifico filésofo ‘erfini. Nuestro proyecto fue
elaborado en 1964-1965. En respuesta a aquellos que, desde Ernest Renan, han
considerado que el destino de la filosofia isldmica acababa en el siglo XII con la muerte
de Averroes, como anteriormente recorddbamos, el proyecto consistia en elaborar una
vasta antologia de los fildsofos iranies desde el siglo XVII hasta nuestros dias. Ashtiyani
se encargard de recoger y de presentar los textos; por mi parte, yo ofreceré su
quintaesencia en francés, de manera que los filésofos occidentales no orientalistas
puedan por fin tener noticia de ellos. Algunos de esos textos habian sido editados en
litografias antiguas, pero la mayor parte estaba todavia en manuscritos inéditos.
Habiamos previsto cinco tomos en octavo mayor. Creemos ahora que serdn siete.

Los dos primeros han aparecido ya. La impresién de la parte arabe y persa del tomo III
estd acabada (unas 800 paginas), la del tomo IV estd en preparacién. A partir de ahora,
me voy a ocupar de reunir en volimenes independientes las respectivas partes en
francés que presentardn la filosofia islimica de Iran'. Son las obras de una cuarentena de
filé6sofos que hacemos asf salir a la luz y entrar en el circuito general de la filosofia. Por
vastas que sean las dimensiones de la edicién, su plan es todavia incompleto, pues en
razon misma de su amplitud, ha habido que dejar fuera algunas escuelas
independientes. Por eso hemos convencido a nuestros amigos shaykhs para que
elaboren por su parte una antologia de sus grandes mashdyekh. Desde Shaykh Ahmad
Ahsa'l (1826), sus sucesores, a los que podemos agrupar bajo la denominacién de
"escuela de Kerman", han sido prolificos, mds de un millar de titulos. Todo esto
permitird finalmente apreciar la profundidad, la originalidad y la diversidad de los
aspectos de la filosofia y la teosofia mistica que el islam chiita ha hecho posible que

surgieran en Iran, o, si se prefiere, con las que Iran ha ilustrado el islam chiita.

Lo que puede resultar sorprendente es que solamente ahora se empiece a hablar en
Occidente de todo esto. Sin duda, desde hace tiempo, gracias a las traducciones del
arabe realizadas en el siglo XII, los especialistas en filosofia medieval se han interesado
por estos fil6sofos del islam a los que, siguiendo a nuestros escolasticos, persistieron en
calificar de "filésofos 4rabes", confundiendo asi peligrosamente "islamismo" y
1'% Este articulo figuraba en el Cahier de I'Herne: H. Corbin, pero no en L'/mam caché -donde

sélo se incluyeron los textos de H. Corbin, salvo el prélogo de Christian Jambet- y, por tanto,
tampoco figura aqui. (N. de los T.)

11! Los textos que Corbin llegé a escribir para este proyecto configuran el libro La
philosophie iranienne islamique aux XVII et XVIIl siecles, cit. (N. de los T.)



"arabismo". En la otra vertiente del mundo irani, los fil6sofos y misticos de la India han
merecido desde hace mucho tiempo no sélo las investigaciones cientificas, sino también
la esperanza de almas titubeantes en busca de la "Via". Y el mundo irani seguia alli,
inexplorado, entre el mundo &rabe y el mundo indio. Se seguia -y se sigue- repitiendo

inepcias monumentales respecto del mundo chiita.



Ahora bien, no es en absoluto fruto del azar que fuera en Irdn donde elevadas
espiritualidades filoséficas y misticas encontraran abrigo y refugio natural. Nuestra
Antologia da a conocer lo mejor y mds profundo que ha producido el islam espiritual.
Hay, por ejemplo, un concepto chiita del Primer Emanado que establece con el
neoplatonismo un nexo que a la vez presupone y abre las perspectivas de la "filosofia
profética" propia del chiismo. Esta la insistencia sobre ese mundo mediano y mediador,
el mundus imaginalis ('dlam al-mithdl), al que aludia anteriormente y del que he hablado
tanto en mis libros que no tengo ya por qué hacerlo aqui. Sin la funcién mediadora de
ese mundo que asegura la articulacién entre lo inteligible puro y el mundo sensible, nos
vemos privados de la clavis hermeneutica que nos abre el sentido real, verdadero y
concreto, es decir, el "lugar” real de las visiones de los profetas y los misticos; la prueba:
nuestras psicologias occidentales incapaces de considerarlas de otra manera que como
alucinaciones, desdoblamientos de personalidad, etc. Ese mismo mundus imaginalis es el
"lugar" de los acontecimientos reales que suceden en el Malakilt, en el mundo del Angel
que tiene un lugar tan importante en Sohravardi y en su intérprete francés. Sin el
mundus imaginalis, es imposible hacer justicia a la realidad de los acontecimientos que
rodean la parusia del XII Imam, las resurrecciones y las palingenesias futuras. Sin
embargo, es gracias a esta misteriosa figura, identificada por muchos pensadores chiitas
con el Paréclito jodnico, como se comunican las "redes esotéricas" de las gnosis, de las
religiones del Libro.

Introduzco asi el tema con el que me gustaria concluir este post-scriptum, a saber, el

surgimiento de un proyecto que significé para mi la floracion espiritual de toda mi obra
cientifica, al mismo tiempo que el resultado de un suefio de juventud. Evocaba
anteriormente el camino que segui por el interior del templo de Santa Sofia como
interior del Templo del Graal. Me queda mencionar aqui la fundacién realizada con
algunos amigos y colegas universitarios de un "centro de investigacion espiritual
comparada" al que hemos dado, puesto que todos nosotros éramos universitarios, el
nombre de "Universidad San Juan de Jerusalén". Su espiritu: el de una caballeria
espiritual definida de manera 6ptima en el siglo XIV por Rulman Merswin cuando hizo
donacién de la encomienda de la Isla Verde a los caballeros joanitas (los del gran
priorato de Brandeburgo de la Orden soberana de San Juan de Jerusalén). Para Rulman
Merswin, como para los "Amigos de Dios" de la época, la caballeria espiritual implicaba
un estado que "no es ni el del clérigo ni el del laico", porque, pensaba, "el tiempo de los
claustros ha pasado". Igualmente hoy, tras la catastrofe que ha acarreado la traicién de
los clérigos, debemos concebir un estado del hombre espiritual que no es ni el del
clérigo ni el del laico. En cuanto a la finalidad de nuestra fundacién no es otra que
procurar por fin, en la ciudad espiritual de Jerusalén, un hogar comun, que no ha

existido jamds, para el estudio y la fructificacion espiritual de la gnosis comun a las tres



grandes religiones abrahdmicas fundamentado sobre la puesta en comun del tesoro

oculto de sus esoterismos, no sobre la acomodacién diplomatica de relaciones oficiales.

Para explicar el surgimiento de esta empresa, sobre la que no puedo decir aqui todo
lo que seria necesario, habria que evocar todas las investigaciones, los pensamientos y
tradiciones que finalmente han convergido en nuestro concepto de Universidad San
Juan de Jerusalén (juridica y conceptualmente independiente de cualquier Orden del

mismo nombre).



Evocaba hace un momento el caso de Sohravardi, que no se content6 con deliberar sobre
las posibles supervivencias del pasado zoroastriano de Irdn, sino que asumi6
resueltamente ese pasado, abriéndole por eso mismo el futuro. Y esta voluntad de
resurreccion concuerda perfectamente con las concepciones de Sohravardi y sus
continuadores, a saber, que una investigacion filoséfica que no desemboca en una
realizacion espiritual personal, es una vana pérdida de tiempo, y que la basqueda de
una experiencia mistica, sin una seria formacion filoséfica previa, tiene todas las
probabilidades de perderse en aberraciones, ilusiones y extravios. En el fondo, ése es en
resumidas cuentas el aspecto que asume para la vida del fil6sofo la idea de lo que se
designa en persa por javin mardi, en drabe por fotowwat, términos que precisamente
tienen su mejor traduccién en "caballeria espiritual"'. Todo lo que connota este término
es el lugar de las poderosas convergencias que se han impuesto a nosotros.

Dibujar el itinerario de esas convergencias serfa esencialmente mostrar, bajo los

horizontes esotéricos de las religiones del Libro, el paso de la epopeya heroica a la
epopeya mistica; el paso de la caballerfa militar a la caballeria mistica, o lo que la
espiritualidad islamica llama el paso del jihid menor, el combate con las armas en el
mundo exterior, al jihdd mayor, librdndose el combate espiritual en el campo interior de

cada hombre, pero también en un campo sobrenatural de dimensiones césmicas.

Vemos coémo se realiza este paso en Sohravardi y los suyos, herederos de esa ética
zoroastriana de la que se ha podido decir con toda razén (Eugenio d'Ors) que lleva a la
constitucion de una orden de caballeria. Se realiz6 en el Islam chiita en el concepto de
"Amigos de Dios" (4rabe Awliyd Alldh, persa Diistan-e Khodd), y se ha podido poner en
paralelo la idea de los compafieros del Saoshyant zoroastriano con la de los compafieros
del XII Imam de los chiitas. En pocas palabras, estd todo lo que se expresa en los
términos javdnmardi y fotowwat, como estilo de vida propuesto a cada uno segin su
estado, pues cada estado implica una "caballeria" que le es apropiada. Este paso a la
caballeria mistica lo encontramos en Occidente en el siglo XIV, acabo de mencionarlo,
cuando Rulman Merswin (m. 1382) confié su fundacion de la Isla Verde a los caballeros
joanitas, abriéndoles la via de una espiritualidad profundamente ligada a Johann Tauler.
Ahi vemos reaparecer la expresién "Amigos de Dios" (Gottesfreunde) y la idea de
caballerfa espiritual se propaga en la mistica renana. Es ese mismo paso el que se
efecttia desde la orden militar de los caballeros templarios que toman parte en las
Cruzadas, a la Orden Mistica de los Templarios Caballeros del Graal, en el ciclo de
Parsifal de Wolfram von Eschenbach y del Nuevo Titurel. Finalmente, si los
reconstructores del Templo en torno al principe Zorobabel fueron en realidad los

primeros caballeros del Templo, es a un servicio de caballeria mistica a lo que la

112 Véase la parte francesa de Traités des compagnons-chevaliers, Bibliothéeque Iranienne,
vol. 20, 1973.



cosmogonia cabalistica de Isaac Luria convoca a los "Hijos de la Luz", como fueron
convocados también por la comunidad esencia de Qumran, para un combate espiritual
cuya idea estd en afinidad evidente con la cosmogonia y la ética del zoroastrismo,

independientemente incluso de toda filiacién o influencia, demostrable o no.

A grandes rasgos, eso es todo lo que quiso recoger nuestra idea de la Universidad

San Juan de Jerusalén (y que esbocé al final del tomo IV de mi obra En Islam iranien).



Por supuesto, no esperamos que la Orden de esta "caballeria espiritual” pueda ser
reconocida al lado de 6rdenes honorificas e histéricas, creadas en el curso de los siglos
por los poderes de este mundo. La misma idea de ese reconocimiento seria ridicula,
pues la caballeria espiritual es un estado orientado hacia més alla de este mundo,
mientras que la finalidad de las otras termina con los discursos pronunciados en los
funerales. La Orden de los Templarios pudo desaparecer oficialmente en la terrible
tragedia maquinada por sus enemigos. Pero la idea de la Orden del Temple, como eje de
una tradicién esotérica anterior incluso a la orden histérica de ese nombre y
perpetudndose después de ella, no ha desaparecido nunca, porque ningtn poder en el
mundo puede impedir que un alma se dé a si misma la ascendencia espiritual que elija,
y que legitime esta ascendencia por su fidelidad a lo que implica. Como escribié
Unamuno, es importante reconocer "que el pasado no es ya y que nada existe en verdad
mas que lo que acttia; y que una de esas leyendas, como se las denomina, cuando
empuja a los hombres a la accién, abrasdndoles el corazén o consoldndoles la vida, es
mil veces mas real que la relacién de cualquier acto que se pudre en los archivos".

Por eso la tnica referencia auténtica es aquella que los tedsofos cristianos como

Eckhartshausen, en el siglo XVIII, denominaron con la expresiéon que yo mismo
formulaba anteriormente, la "Iglesia interior", y que no es sino otro nombre de esta
espiritualidad del Templo comdn a los tedsofos misticos de las tres religiones
abrahdmicas. Esta Iglesia interior es el tinico lugar en que se puede ubicar una caballerfa
espiritual orientada hacia el Templo mistico, la tnica que puede responder en
profundidad a las necesidades de nuestros dias, y que el esoterismo (el ketmdn) debe
preservar de variantes y acomodaciones a las modas profanas. Solamente ahi, en la
Iglesia interior, puede ser considerada la tarea inaudita y paraddjica que se nos impone
en nuestros dfas: de alguna manera, encontrar a nuestro Dios contra Dios. ;Qué quiere

decir esto?

Siglos de certezas teoldgicas, dogmaticas y perentorias, han confundido la Causa
suprema de los universos, el Supremo Principio incognoscible al hombre en su
condicién presente, con el Dios personal y personalizado. Laicizados, esos conceptos se
han convertido en ideologias totalitarias. Mds que nunca el Gran Inquisidor reina como
soberano absoluto. Y es que esos conceptos teolégicos se han asociado con los conceptos
cientificos de su tiempo, ya fuera con las certezas de la l6gica racional, ya fuera, cuando
esas certezas vacilaron, con las ciencias llamadas en nuestros dias humanas o sociales.
Es asi como los monoteismos exotéricos han preparado el gran Vacio en el que ha
resonado el clamor: "Dios ha muerto". Pero, ;qué Dios? La gnosis, ya fuera la de
Valentin, la de Ibn 'Arabi, o la de Isaac Luria, se ha mantenido siempre en guardia
contra esa confusiéon entre la Causa suprema y el Dios personal, porque jamés ha

transgredido el imperativo de la teologia apofética, ni ha perdido el sentido de lo que



son esencialmente las teofanias y su necesidad. Encontrar a nuestro Dios contra Dios es
encontrar ese Dios por el que tii respondes, es liberar a nuestro Dios de las funciones que
no son las suyas y cuya imputacién a su idea ha permitido a la ciencia positiva, a la que
le trae sin cuidado, declarar oficialmente su muerte. No hay liberacién para nosotros si
no liberamos de ella a nuestro Dios, nuestro compafiero de combate. Encontrar a nuestro
Dios contra el Dios de todos los sistemas, de todas las dogmaticas y de todas las
sociologias, es probar que, si nuestro Dios personal nos hace existir para él, él no puede

existir sin nosotros.

Nuestra responsabilidad respecto de nuestra propia vida y nuestra propia muerte
nos hace por eso mismo responsables respecto de la vida y la muerte de nuestro Dios.
Que él viva o muerra postula nuestra propia vida o nuestra propia muerte, no siendo
comprendidas aqui la vida y la muerte, por supuesto, en su sentido biolégico, sino en el

sentido gnostico de la Vida primera, venida del mundo de la Luz.

¢Coémo sugerir mejor el compromiso inaudito del "caballero espiritual” en busca de
su Dios, compafiero de los compafieros que estdn en la misma biasqueda? En busca de
un Dios que no es ni el Omnipotente ni el Gran Justiciero, sino el eterno enamorado,
atormentado, angustiado y decepcionado, que los misticos judios percibieron
intimamente en la persona de Yahveh. El Dios personal no es el Uno de la unidad
aritmética. El es el Unico de cada tnico (1 x 1 x 1 ...). El es el Todo en el cada. Cada tinico
del que él es el Unico le libera de la soledd, haciendo que él sea su Dios. Tal parece el
sentido profundo, el misterio del "Dios de Dioses" (Ilih al-dliha), por retomar esta
expresion de origen hermético, de uso corriente en teésofos como Sohravardi. Y ése es el
secreto al que se han acercado todas las gnosis, especialmente, quiza, la de Ibn 'Arabi y

la del ismailismo.

Se impone entonces con evidencia la urgencia de una tarea apenas esbozada, jamas
todavia emprendida, puesto que implica la existencia de un "centro de investigacién
espiritual comparada’. Ese es precisamente el subtitulo con el que definimos a la
Universidad San Juan de Jerusalén. La tarea urgente es el estudio comparado del tawil,
es decir, de la hermenéutica esotérica del Libro, profesada y practicada en el interior de
las "religiones del Libro". La reunién de la Imagen y de la Idea interior en las
hermenéuticas esotéricas de la Biblia y del Cordn dan a menudo lugar a encuentros que
se pueden decir fulminantes. Tarea inmensa, sin duda, que necesita el concurso de
competencias multiples, tanto mas cuanto hablamos de una hermenéutica "profesada y
practicada". No se trata, pues, de un simple examen tedrico, sino de las consecuencias

vividas de una y otra parte. Por eso la Universidad San Juan de Jerusalén no es una



simple "Sociedad de Filosofia". No es tampoco, e incluso menos todavia, una Facultad
de Teologia, que elabora y dispone un programa al servicio de la dogmaética. Ademads,
para marcar todavia mejor la diferencia, hacemos seguir cada conferencia de algunos
minutos de musica, lo que lleva al oyente a una interiorizacién inmediata, mucho mejor
de lo que puedan hacerlo los aplausos. Acabo de sefialar la idea rectora, pero cada uno
de los miembros del grupo fraternal de la Universidad San Juan de Jerusalén, conserva
integramente su libertad espiritual. Existen matices diferenciadores entre todos
nosotros, que venimos de origenes diversos por itinerarios diversos. El vinculo
profundo es una voluntad comtin y una responsabilidad comtn, en referencia a lo que

hemos designado anteriormente como "Iglesia interior".



Cinco voltimenes, totalizando un millar de paginas, han recogido hasta aqui los trabajos
de nuestras sesiones anuales: Sciences traditionnelles et sciences profanes [”Ciencias
tradicionales y ciencias profanas”] (1974), Jérusalem, la Cité spirituelle [Jerusalén, la ciudad
espiritual] (1975), La foi prophétique et le sacré [La fe profética y lo sagrado] (1976), Les pélerins
de I'Orient et les vagabonds de 1'Occident [Peregrinos de Oriente y vagabundos de Occidente]
(1977), Les yeux de chair et les yeux de feu, ou la Science et la Gnose [Ojos de carne y ojos de
fuego, o ciencia y gnosis] (1978)".

Esta ultima sesion fue particularmente fecunda en resultados. Permitié disipar
muchas ambigiiedades respecto del concepto de gnosis, sea por parte de filésofos e
historiadores que, por prevencién o por falta de informacién, hacen de la gnosis lo que
no es, sea por parte de las supuestas cosmogonias neognoésticas modernas. La gnosis no
es una ideologia ni un saber teérico contrastante con la fe. Conocimiento salvifico por si
mismo, su contenido se dirige a una fe. Es sabiduria y es fe, Pistis Sophia. No se limita al
gnosticismo de los primeros siglos: hay una gnosis judia, una gnosis cristiana que
pervive a lo largo de los siglos, una gnosis isldmica, una gnosis budista. Y, sobre todo,
no merece en absoluto que se haga respecto de ella un empleo abusivo del término
"nihilismo", sino que es mas bien su antidoto; pues rechazar este mundo pensando en
otro mundo para el que éste es paso, no es nihilismo. En cambio, una filosofia que
rechaza a la vez este mundo y la perspectiva de otros mundos es, sn duda ninguna,

nihilismo. Pero, ;tiene la gnosis algo que ver con ella?

Creo que nuestro proyecto, que la abnegacién de algunos amigos ha hecho posible,
representa algo raro en nuestro pais. El que fue su impulsor debe ahora dar gracias al
cielo por haber prolongado suficientemente sus dias para que este proyecto acabe de
madurar y afianzarse, y pueda inscribirse al final de este post-scriptum. Hace poco fui el
editor y traductor de Riazbehdn Baqli de Shirdz, el incomparable poeta mistico, en
lengua persa, de la elevada via del amor humano. En esta elevada via puedo afirmar
que, sin la presencia y la cooperacién de la compafiia que me preserva de la soledad y
los desdnimos, nada de la obra aqui descrita habria sido posible. Y al haber sido posible,
hace posible a su vez lo que, pasada la travesia del desierto de la juventud, colme los
deseos de un buscador y profesor: encontrarse rodeado de hombres jévenes, de jovenes
filbsofos (algunos que me son particularmente queridos estdn presentes en este
volumen'), y que él sabe que continuardn, a su manera, la obra que él dejara
forzosamente inacabada, y que irdn mas lejos que él en la via que se propuso abrir.

Aquel que asi fue colmado, podrd, cuando llegue la orden de la llamada, decir con

13 Aunque H. Corbin fallecié antes de celebrarse la sexta sesidn, la Universidad San Juan de
Jerusalén prosiguié regularmente su actividad hasta 1987, afio en que celebré su Ultima
sesién. Sus trabajos se encuentran recogidos en catorce volimenes de los Cahiers de
I'Université Saint Jean de Jérusalem, Berg International, Paris, 1975-1988. (N. de los T.)

1% Alusidn a los trabajos contenidos en el Cahier de I'Herne: Henry Corbin. (N. de los T.)



Simeén: "Ahora, Sefior, segiin tu palabra, dejas irse en paz a tu servidor" (Lc 2, 29).

Esperando "mientras es de dia" (Jn 9, 4), permanecer a su lado, en la almena en que le ha

colocado el destino.

Parfs, junio de 1978

IX

Teologia a la orilla del lago'

Todo es revelaciéon; no puede haber sino re-velacién. Ahora bien, la revelacién

procede del Espiritu, y no hay conocimiento del Espiritu.

Pronto llegara el creptsculo, pero ahora las nubes son todavia claras, los abetos atin
no estdn oscuros, pues el lago los alumbra con su transparencia. Y todo es verde, de un
verde que seria més rico que una pieza de 6rgano, en el teclado mas alto. Hay que
escucharlo sentado, muy cerca de la Tierra, con los brazos cruzados y los ojos cerrados,

como si se estuviera durmiendo.

No hay que pasearse como vencedor, pretendiendo dar nombre a las cosas, a todas
las cosas; son ellas las que te dirdn quiénes son, si escuchas sumiso como un amante;
pues stibitamente, para ti, en la paz sin confusién de este bosque del norte, la Tierra ha
venido a Ti, visible como un Angel que serd, tal vez, mujer, y en esta aparicién, en esta
soledad muy verde y muy poblada, si, el Angel también estd vestido de verde, es decir,
de creptsculo, de silencio, de verdad. Entonces hay en ti toda la dulzura que est4

presente en el abandono a un abrazo que te vence.

Tierra, Angel, Muijer, todo en una sola cosa, que adoro y que esté4 en el bosque. El
crepuisculo sobre el lago, mi Anunciacién. La montafia: una linea. jEscucha! Algo va a
suceder. La espera es inmensa, el aire se estremece bajo una llovizna apenas visible, las
casas que extienden a ras de suelo su madera roja y rustica, su techo de cafia, estan ahi,

al otro lado del lago.

Algo comenzara esta noche, algo prometido, en lo que creo. jAh! ;Esta noche?
(Cuando, pues, esta noche? Si fuera realmente en unas horas, no seria nunca, pues
habria que terminar y luego volver a empezar, y acabaria siempre sin comenzar nunca.

(Sabes tt qué es esperar, y saber lo que es creer?

1 Este texto se publicé por primera vez en Cahier de I'Herne: Henry Corbin, cit. (N. de los T.)



El Misterio de la Santa Cena en que serés introducido, donde todos los seres estaran
presentes, si, no lo puedes decir més que en futuro. Pues cuando lees en verdad, como
ahora, lo que esta ahi, delante de ti, cuando escuchas al Angel, y a la Tierra, y a la Mujer,
en ese momento recibes Todo, Todo, en tu pobreza absoluta. Pero en cuanto has leido y
recibido, en cuanto miras, en cuanto quieres comprender, poseer, dar un nombre y
retener, explicar y encontrar, jah!, no hay mas que una cifra y tu sentencia se ha

pronunciado.

Pues a cada instante eres juzgado, y debes morir. Entonces mueres, cuando tu
existencia decide y realiza, pues entonces se acaba: lo que fue no es, quisiste sin

renunciar, renuncia sin querer.



No, tt eres el pobre, tu eres el hombre; y él es Dios, y tti no puedes conocer a Dios, ni al
Angel, ni a la Tierra, ni a la Mujer. Debes ser encontrado, tomado, aprehendido; es
necesario que ellos hablen, si no, estas solo, y tal vez esta bien asi, y serd siempre asi,
siempre, es decir, que no habrd eternidad para ti. Pues has nacido en un pecado que era
pecado antes de ti, y has tenido miedo, mucho miedo, y has gritado, gritado porque la
Tierra era inmensa, gritado porque la Mujer era demasiado bella, gritado porque el
Angel era invisible, y porque tu, eras Adén; y Adén queria vivir.

Adan erigi6 el Amor, el lirismo, la religién, pues quiso-vivir, es decir, quiso-ser Dios,
y luego hablar a su antojo a los otros seres. Preguntar; jay! y €l solo responderse.

Escuchar; ;ay! darse a si mismo un concierto.
iay

Pero entonces, ciertamente surgird de stibito de este lago un cortejo de seres
bellisimos. Cantaran los funerales de Adén; y porque Adan ha muerto, se dirdn en una
coral, a la que mds voces se uniran, que no hubo angustia en todos sus instantes: "jCristo

ha nacido! jCristo ha resucitado!".

Leksand en Dalécarlie, en la orilla del lago de Siljan,
24 de agosto de 1932, 18 horas.



Transcendental y existencial'

La explicacion que ordena la aproximacién de estos dos términos’ no pretende
comparar pura y simplemente dos léxicos técnicos, ni dos sistemas filoséficos
definitivamente cerrados, de los que se habria hecho balance para pronunciar sobre
ellos un juicio histérico. Se trata de saber en este caso particular si Heidegger ha
"comprendido” realmente a Kant o bien si se ha comportado con respecto a él como un
"usurpador”. En este caso preciso, la relacion que estd en cuestion nos invita a
considerar en primer lugar lo que hace posible una relacién de comprensién como tal, el
orden no sélo del conocimiento, sino de la "comprensién histérica". Ahora bien, plantear
la cuestion de la "posibilidad”, buscar la condicién que hace posible (im Bewustsein der
reinen Vernunft), es instituir un problema transcendental. Instituirlo a propésito del hecho
primario de la "comprension" es evocar la tarea del andlisis existencial. La relacién
personal sobrentendida, si se quiere, en el titulo de esta comunicacién, nos remite asi
espontdneamente a lo que, anterior en origen, condiciona su esencia. ;Cual es pues la
estructura del hecho de la "comprensién" (Verstehen) para ocultar en ella la realidad de
una transcendencia? ;Como se anuncia esta transcendencia para ser designada

especificamente como existencial?

En adelante, lo sabemos, este planteamiento es el que propone la "Ontologia
fundamental". Antes de insistir en ello sefialemos que si se ha hablado mucho de
ontologia en el curso de los dltimos afios, parece que a menudo se haya sobrentendido
como unido a este término un cierto favor hacia el "realismo", como si se quisiera
terminar asi con el "idealismo" de épocas precedentes, considerado responsable de las
decepciones de la filosofia. Alternativa que sin embargo no es en absoluto objeto de
discusion; el hecho de identificarla con una solucion realista de una "teoria del
conocimiento” no puede sino reforzar la habitual desconfianza hacia la propia idea de
ontologia, pues de hecho ésta no designa entonces propiamente mas que el orden

"6ntico" de las cosas.

1 Este texto es la contribucién de H. Corbin al IX Congreso Internacional de Filosofia,
"Congrés Descartes", Paris, 16 de agosto de 1937. Se publicé por vez primera en Travaux du
IX Congres de Philosophie, Hermann, Paris, 1937. A lo largo de este articulo se traduce por
"existencial" el neologismo existential (véase nota 3 del capitulo VII). El término habitual
existentiel sélo aparece en una ocasién, en el Ultimo parrafo, y se mantiene en francé para
diferenciarlo. (N. de los T.)

2 Las proposiciones siguientes suponen conocida la postura general de Heidegger en Sein
und Zeit. Derivan de un trabajo de conjunto en preparacién sobre las nociones de
hermenéutica y antropologia.



Hablar de la realidad del mundo exterior (incluso en un sentido "critico") no es, sin
embargo, hacer ontologia. En la misma medida en que el discurso ontolégico no es
rigurosamente comprendido como una investigacién transcendental, uno se encuentra
inevitablemente arrastrado a esta otra confusién, reducir el propésito de la analitica
existencial al debate tradicional de la relacién entre la esencia y la existencia. Se trataria
entonces de definir el ser de la existencia, el esse existere, y, mas particularmente en ese

marco, el ser de la existencia humana.

Si el ser de la existencia humana no se distinguiera mas que por su predicado de
todas las demds existencias, el hecho de ponerla en el centro significaria entonces no ya
preparar una antropologia filoséfica, sino instituir una filosofia antropoldgica, y
acarrear asi, tal vez, la ruina de la filosofia como tal. Ahora bien, no es en absoluto a una
operacién predicativa del juicio a lo que se refiere la tesis de la que la ontologia
fundamental hace su fundamento: a saber, que la esencia de la realidad-humana (Dasein)’
consiste en su ex-sistencia (Existenz)*. Pero porque ex-sistiendo, la realidad humana es
siempre en adelante trans-cendente, la verdad de esta relacién es entonces mds
originaria que la que sostiene el vinculo del sujeto y el predicado en el juicio 16gico. Esta
relacién es una relaciéon de poder-ser, es decir, una relaciéon con el Ser que es a partir de
ahi una cierta comprensién del Ser. La primera cuestién que plantedAbamos mas arriba
equivale a preguntarnos en qué sentido ese poder-ser ex-sistiendo como comprensién del
Ser forma la estructura de la transcendencia. La segunda equivale a preguntarnos cémo
esa comprension esencialmente ontolégica, verdad transcendental, no es otra cosa que
la realizacién por la realidad-humana misma de su presencia-real. Y esas dos cuestiones
responden juntas al mismo proyecto: desvelar el ser de la realidad humana, la

Subjetividad del Sujeto, como realidad-que-transciende.

Las proposiciones que siguen sé6lo pretenden llamar brevemente la atencién sobre el
significado que se da al problema de la transcendencia, conforme a las preocupaciones
debatidas en este Congreso. A partir de esta clarificacion se nos mostrard que, a fin de
cuentas, la relacién efectiva entre dos filésofos y dos filosofias no se puede buscar ni
discutir fuera de lo que hace nacer y constituye esa relacion: la repeticion de una pregunta,

repeticién que no se sitta en la Historia, sino que efectiia el Tiempo de la Historia.

I. La repeticiéon de la pregunta referente al ser del Sujeto proyecta esta cuestion

sobre el horizonte de la temporalidad como horizonte transcendental. ;Qué tiene que

3 Téngase en cuenta que este es un "texto de juventud" de H. Corbin. En la entrevista "De
Heidegger a Sohravard{", supra, el propio autor cuestiona su inicial traduccién de Dasein
como "realidad humana" (N. de los T.)

4 Para las equivalencias francesas de la terminologia de Heidegger tal se adoptan aquif, cf.
nuestra introducciéon: Qu'est-ce que la Métaphysique?



decir y qué modificacién presupone en la interpretaciéon de la "filosofia transcendental"
tal como estdbamos acostumbrados a entenderla? Habra ocasién de tener en cuenta aqui
todo el conjunto de investigaciones recientes sobre Kant (Heimsoeth, Max Wundt,
Gerhard Kriiger); se ha resaltado la intencién de Kant al trabajar con la filosofia de
Christian Wolf en segundo plano, no para destruir, sino para "salvar" la metafisica. La
transformaciéon de la ontologfa (Kant utiliza todavia este término) en filosofia
transcendental la sittia como "antepatio de la metafisica”, pero de una metafisica cuyo
proposito es fundamentalmente practico, aquella que "todo hombre debe poseer”, y que
en las condiciones del imperativo moral descubre una ontologia prictica de la Creacion.
El propésito culminaria finalmente con una ético-teologia, en correlacién con una
antropologia de la vida moral, es decir, con una experiencia de la vida que supera y

transciende lo dado comprendiéndolo segtin principios y fines morales.



Si planteamos la cuestion del ser constitutivo del Sujeto, su transcendencia nos aparece
entonces aqui bajo esta dimensién teleolégica y ética: es el deber-ser que supera la
realidad-natural, la realidad-dada. ;Es ésa sin embargo su constitucién absolutamente
originaria? Ese deber-ser significa una superacién de la realidad sometida al tiempo; si,
por tanto, ese "deber" no responde a un futuro dado en la cronologia, como tampoco la
anterioridad propia a toda condicién transcendental equivale a una anterioridad
cronolégica, ;qué decir, sino que la cronologia, el tiempo cronolégico, no es el
fundamento o razén de la temporalidad misma? Descubrir la estructura original de esta
temporalidad, ;no serd entonces descubrir la modalidad especifica del ser del Sujeto,
por la cual el Sujeto, ahora como poder-ser, supera el ser de la realidad-dada, de todo
existente en el Tiempo, siendo él mismo el Sujeto del tiempo? Asi, es mediante un
analisis de la temporalidad transcendental como se esboza el andlisis del ser del Sujeto;
ese andlisis mostrara la estructura originaria de la transcendencia en el poder-ser que
existe como comprensién del Ser, como engendrando el problema del Ser.

La transcendencia de la realidad-humana como sujeto se anuncia pues en el poder-

ser que la constituye; ella es esencialmente el pro-yecto del horizonte (o la constitucién
del ob-jeto transcendental) que permite al existente manifestarse como existente. Por eso
la relacién de la realidad-humana con su existencia no es una sintesis predicativa, sino
una sintesis veritativa, en otras palabras, una sintesis ontolégica o lo que hace
previamente posible la inteligencia misma del Ser. La investigacién orientada de este
modo encuentra su prototipo en la discusién kantiana "del principio supremo de todos
los juicios sintéticos", en la revelacion del "medio" (medium) que hace posible y que
constituye el exitus (hinausgehen) del concepto dado hacia algo muy distinto. No
expondremos aqui las etapas del andlisis tal como lo desarrolla Heidegger, y nos
limitaremos a recordarlo muy brevemente’. Sacando a la luz la tri-unidad del tiempo, el
"yo pienso" y la imaginacién transcendental, este andlisis tienede a descubrir en su ser
originario la res cogitans: descubrimiento preparado por Descartes, después por Kant,
pero todavia no desarrollado, por estar siempre orientado por la nocién de ens (como
ens creatum) o por la nocién tradicional y popular del Tiempo. Ahora bien, en el sentido
kantiano justamente, el Tiempo no puede constituir una especie de marco dado de
antemano y neutro en el que la imaginacién irfa introduciendo como a golpes su
actividad, sino que como intuicién pura es a la vez intuicién y configuracién del objeto.
El horizonte en el interior del cual contamos con el tiempo se da como una pura
sucesion de nunc, pero esta sucesién no es en absoluto el Tiempo en su realidad original.
Es al contrario la imaginacion transcendental la que da origen al Tiempo como sucesién
de nunc, es ella la que es el Tiempo originario (a la vez visién, previsién y retrovision de

cada nunc). Igualmente, la simultaneidad de las condiciones de posibilidad de la

5 Cf. Kritik der Reinen Vernunft A 154-158 y B 193-197; Heidegger, Kant und das Problem
der Metaphysik, pp. 108 y sig., 165 y sig.



experiencia y de posibilidad del objeto expresa la unidad de estructura de la
transcendencia. Hacer que un objeto se ob-jete en el acto mismo de volverse hacia él

(sintesis ontoldgica), es lo que forma como tal el horizonte de la ob-jetividad.



Por eso la superacién (hinausgehen), la transcendencia previa y necesaria para todo
conocimiento finito es un continuo ek-stasis, “hinausstehen" que podemos traducir aqui
literalmente por ex-sistencia; ahora bien, este ek-stasis proyecta precisamente en el stasis
un horizonte, y esto responde a nuestra primera pregunta: la existencia que ex-siste
como transcendencia es por si misma reveladora de un horizonte y ek-statica; el
conocimiento ontolégico es la formacion originaria de la transcendencia.

Es una vez asi desvelada la temporalidad del Tiempo como puro ékstatikon cuando

nos podemos preguntar, no ya si hay un Yo que sea el Sujeto, ese Yo que piensa, sino
mas bien si el "Si mismo", la ipseidad, expresa el ser del Sujeto y cémo. El "Yo persistente
y permanente”, el "Tiempo que no cambia", como dice Kant, deberdn entenderse asi
porque el Yo, como ser del Sujeto, no esté en el tiempo, sino que es el Tiempo mismo. El
Yo no designa una substancia-alma; su persistencia no es una atribucién éntica, sino su
estructura transcendental, su objecion a si mismo del objeto, constituyendo en una
presencia al existente presente. Constitutivo de la existencia, el conocimiento ontolégico
no es creador como lo intuitus originarius; no crea 6nticamente, no remite més que a la
posibilidad de lo existente, al horizonte que no es un objeto de conocimiento empirico,
sino rigurosamente un sin-sentido, una nada. Por su misma transcendencia, la realidad-
humana es devuelta a su finitud intima. El "conocimiento" ontolégico no se apropia de
un existente, sino que es verdad transcendental, verdad que da origen a la verdad, al
mantener abierto el horizonte que por adelantado permite a un existente manifestarse.
Segun la fuerza elemental del término griego aléthein (des-velamiento), la verdad del
conocimiento ontolégico como trascendencia de la realidad-humana quiere decir
alétheuein, descubrir, revelar lo existente; el logos de la ontologia no es discurso sobre,
sino "manifestacion" (apophainesthai, fenomenologia). En tanto que existente, la realidad-
humana es realidad-revelante (hermenéutica) y como tal es bdsicamente "verdadera";
ex-sistiendo, la realidad-humana no es nunca sin un mundo, sino que constituye la
realidad de una presencia en el mundo, pone al descubierto, verifica lo que es in-
sistiendo en este mundo. La respuesta a nuestra segunda pregunta estd contenida en esa
indicaciéon de la verdad existencial. La transcendencia es mds originaria que todo
cardcter de "espontaneidad"; es libertad fundadora, ella hace que reine un mundo
proyectando ese mundo més alla de lo existente, como su poder-ser, como el mundo con

vistas al cual existe.

II. Se ha reprochado particularmente a Heidegger haber abolido con su exégesis la
oposiciéon kantiana fundamental entre Tiempo y Libertad; remitiendo toda "facultad de
conocimiento” a la "imaginacién transcendental”, esta exégesis se veria impedida para
reconocer otro plano de relacion que el de la existencia temporal y finita; por esa

nivelacion, el significado del dualismo radical del Ser y el Deber, de la experiencia y la



Idea, seria aniquilada. ;Se cree verdaderamente sin paradoja que la analitica existencial
tiende a reducir la realidad-humana a una realidad-natural? El reproche en cuestion
exige dos precisiones: por una parte, la precedencia otorgada a la imaginaciéon
transcendental no se dirige a una "facultad de conocimiento”; no lleva a hacer del
entendimiento una "facultad sensible" por relacién a otra que no lo fuese. La dificultad
sOlo se plantea, al parecer, porque se persiste en hacer de la finitud una consecuencia de
la sola sensibilidad; pero la "totalidad en la sintesis de las condiciones", ;no se

constituye ella misma tinicamente en la transcendencia, que es finitud?



Por otra parte, y esto es lo més grave, al fundamentar en una yuxtaposicion de
"facultades"” el contraste de "tiempo" y "libertad", se opone justamente temporal e
intemporal (o supratemporal) de tal forma que se reduce la temporalidad al modo de la
"cronologia", es decir, al tiempo que pertenece al existente puesto-al-descubierto en el
mundo; pero la realidad-humana no puede decaer a ese modo de ser mas que en
ausencia de su existencia auténtica. Como existencia que transciende y que es por eso
reveladora del existente, es la realidad-humana la que temporaliza el tiempo de ese
existente. Su transcendencia que proyecta, revela y fundamenta un mundo, constituye el
triple ekstasis de la temporalidad. Para designar esta estructura hemos recurrido en otra
parte a la antigua palabra francesa historial; se reservara etimolégicamente a la
movilidad especifica de la existencia, que no es ni el devenir de una Naturaleza, ni la
continuidad de un impulso vital. Esta estructura-historial es la condicion existencial de la
historicidad, la posibilidad de que exista una realidad-histérica (Geschichte) que puede
ser constituida en objeto por una ciencia-historica (Historie).

El problema de la Metaphysica generalis se enraiza, pues, en un problema maés

primitivo que el del Ser, a saber, ;para quién y por quién puede haber algo como el Ser?
Por este problema, la finitud de la realidad-humana en el hombre, eso por lo cual el
hombre es hombre, se anuncia como mads original que el hombre; no puede ser una
cuestion "antropolégica”, no hay que empezar por plantear al hombre como hombre. El
problema transcendental de la fundacion de la metafisica se enraiza asi en la
existencialidad como posibilidad constitutiva del Sujeto. Pero si lo existencial es
propiamente lo posible que hace ex-sistir la realidad-humana, serd importante no
confundir nunca ese proyecto originario con el poder-ser efectivo, existencial, que revela
en su esquema inicial. Como revelacién auténtica, ese proyecto tiene el modo de ser de
una decision-resuelta (Entschlossenheit); no se dirige hacia una cosa situada delante, sino
que es la anticipacién que, revelando lo posible, hace que cada realidad-humana sea
respectivamente su posible. Como tal, ella es su futuro y es como futuro como puede ser
su pasado, asumir su compromiso, transmitirselo en una repeticion. Y esto ordena toda
relacion entre dos filésofos y dos filosofias. ;Qué es repetir un problema? No es restaurar
un pasado, sino asumir y proyectar eso mismo que lo hace posible como problema. La
realidad-humana es su pasado como futuro que ella constituye en presente. Su
transcendencia, como temporalizando el tiempo por el futuro y por lo posible, es

esencialmente superacion, desactualizacion de lo actual.

La salida a la luz de la estructura-historial de la realidad-humana "historializando"
un mundo, porque no puede ex-sistir méds que histéricamente, podra conducir a separar
de toda ciencia-histérica constituida el proyecto existencial de esta historicidad, la
comprensiéon que la realidad-humana atestigua ahi de su poder-ser. La ontologia

fundamental podra separar el horizonte de la temporalidad de una "Historia" incluso



concebida segtin un modelo muy diferente de lo que en nuestros dias entendmos como
ciencia-histérica. ;Cémo, por ejemplo, la historia de los "cronistas" arabes (Dhahabi, Ibn
al Jawzi) es esencialmente la exposicion de una relacién entre personas? ;Por qué el
cuidado minucioso de la "cadena de testigos", de la relacién interhumana para la que y
por la que han "existido" los acontecimientos referidos? Por otra parte -y la nocién
misma de hermenéutica que esté en la base de la fenomenologia de la realidad-humana
lo recuerda espontdneamente- jes seguro que el dilema en que se encierran a veces las

teologias: mito o historia, no es una simplificaciéon "6ntica"?



Pero entonces, ;cudl es la diferencia "historial" entre la "tipificaciéon" y el "hecho"? Esto
confina con la "teologia”, y no es por casualidad. No ha sido necesario proclamar la
resonancia teolégica de la filosofia heideggeriana. Sin embargo, ésta no quiere
reemplazar ni excluir la teologia como ciencia positiva del orden éntico y existentiel; se
omite con demasiada frecuencia, en este punto, la intencién y el limite de la palabra
existencial. Pero si es de esto de lo que se quiere hablar, evidentemente es inevitable
sentirse sorprendido por las similitudes entre las prerrogativas de la realidad-humana
como "realidad-revelante", y las que una teologia, tal vez del tipo de la del maestro
Eckhart, reconocia en la pura subjetividad divina. Ahora bien, en este terreno, una
cuestion decisiva queda planteada por la analitica heideggeriana. La ontologia
tradicional planteaba el ens creatum frente al ens increatum. Pero nunca se ha explicitado
el problema de la relacién positiva entre el ens increatum y la Nada de la que es creado el
ens creatum, la Nada que es. Si ahora, el ser de la subjetividad es reconocido en el ens
creatum como ser que la nada aniquila, ;qué pasara con una Subjetividad que no es la
Nada?



XI
El tiempo de Eranos'

Es posible que en un siglo o dos, poco mds o poco menos, algtin historiador de las
ideas, si todavia existe alguno, o algtn estudiante con problemas de tema para su tesis,
descubra en el fenémeno Eranos, en el siglo XX, la materia idénea para una monografia.
Esta se asemejara tal vez a todas las que desde el advenimiento de la critica histérica se
han consagrado a las "escuelas" y a las "corrientes de ideas" del pasado para mostrar sus

"causas", explicar sus "influencias”, las "migraciones de motivos", etcétera.

Y asi, es de temer que si se contenta con practicar un método cientifico, que podra
tener todas las virtudes, salvo la virtud inicial de definir su objetivo atendiendo a cémo
esa misma realidad lo habia definido para si, es de temer -decia- que nuestro futuro
historiador traicione por completo el fendmeno Eranos. Tal vez crea haberlo "explicado"
mediante una dialéctica de causas, ingeniosa y profunda. En cambio, no habra
presentido que el verdadero problema no era descubrir lo que explica a Eranos, sino lo
que Eranos explica en virtud de lo que implica: por ejemplo, la idea de una comunidad
verdadera, que retine a oradores y oyentes, tan paraddjica que no ofrece ninguna de las

caracteristicas por las que se interesan las estadisticas y la sociologia.

Por eso, si se evoca aqui la eventualidad de nuestro historiador futuro, no es en
absoluto por banidad de una gloria anticipada, sino més bien con el temor de que el
alma de Eranos se pierda un dia en esta aventura. Si no hubiera sido afectado por ese
temor, aquel que se present6 para cumplir un papel de solista a la cabeza del presente
volumen’, habria sentido escrtpulos por destacarse asi del coro de sus cofrades. Pero
estd convencido de una cosa. Todo este volumen estd consagrado a la cuestion del
tiempo, que cada uno de nosotros ha considerado bajo el angulo de sus meditaciones
habituales. Ahora bien, si es cierto que al explicar las cosas y los seres por su tiempo, los
historiadores como tales dificilmente empiezan por preguntarse por la naturaleza del
tiempo histérico, tal vez haya en el tema de este volumen la mejor advertencia contra el

equivoco de una férmula que pretenda explicar a Eranos "por su tiempo".

Convendria meditar lo que pueden significar estas palabras: el tiempo de Eranos. Pues
no se explicard Eranos diciendo que es un fendmeno "muy de su tiempo", es decir, del
tiempo de todo el mundo, segin la férmula que aporta tanto sosiego a los

conformismos inquietos o apresurados. No parece en absoluto que Eranos se haya

1 Publicado inicialmente en Man and Time, Pantheon Books, Nueva York, 1957.
2 Se trata, lo recordamos, del volumen Man and Time.



preocupado nunca por "ser de su tiempo". Lo que, en cambio, tal vez habra logrado es
ser su tiempo, su propio tiempo. Y es siendo su tiempo propio como habra realizado su
propio sentido, aceptando gustosamente dar la impresién de ser a destiempo. No son
ciertas cosas las que dan su sentido a Eranos; més bien es Eranos el que da sentido a esas

cosas.



¢{Cémo entonces hay que concebir que no sea "siendo de su tiempo", como dicen tantos,
sino "siendo su tiempo", como cada uno explicita y realiza su propio sentido? ;Es
posible sugerirlo en un breve recuerdo?

¢Por qué nuestro hipotético historiador futuro, disponiéndose a explicar Eranos por

las circunstancias, las "corrientes" y las "influencias" de la época, traicionaria su sentido
y su esencia, su "razén seminal"? Por la misma razén que hace, por ejemplo, que la
primera y tdltima explicacién de las diversas familias gnésticas evocadas en el presente
libro sean esos mismos gnoésticos. Aunque se pudieran suponer todas las circunstancias
favorables y se realizaran todas las deducciones posibles, nunca se razonaria mas que en
abstracciones si no estuviera el hecho primero y singular de las conciencias gndsticas. No
son las "grandes corrientes" las que las suscitan y las hacen encontrarse; son ellas las que

hacen que haya tal o cual corriente y hacen posible su encuentro.

Por otra parte, es probable que la palabra "hecho", tal como se acaba de emplear, no
signifique exactamente aqui lo que el lenguaje comin de nuestros dias entiende
habitualmente por esta palabra; significarfa més bien eso a lo que el lenguaje comn lo
opone cuando distingue las personas y los hechos, los hombres y los acontecimientos.
Para nosotros, el hecho primero y ultimo, el acontecimiento inicial y supremo, son
precisamente esas personas, sin las que nunca advendria algo que nosotros llamamos
"acontecimiento”. Es, pues, necesario invertir la perspectiva de la 6ptica vulgar, que la
hermenéutica de lo individual humano sustituya a la pseudo-dialéctica de los hechos,
aceptada actualmente en todas partes y por todos como una evidencia objetiva. Y es
que, en efecto, ha sido preciso comenzar por abandonarse a la "coaccién de los hechos"
para imaginar en ellos una causalidad auténoma que los "explicaba". Ahora bien,
"explicar" no quiere decir todavia, forzosamente, "comprender”. Comprender es maés
bien "implicar". No se explica el hecho inicial del que hablamos, pues es individual y

singular, y lo individual no puede ser deducido ni explicado: individuum est ineffabile.

En cambio, es lo individual lo que nos explica muchas cosas, a saber, todas aquellas
que el individuo implica y que no habrian sido sin é€l, si él no hubiera comenzado a ser.
Para que nos la explique, es necesario comprenderlo, y comprender es percibir el sentido
de la cosa misma, es decir, como su presencia determina una cierta constelaciéon de
cosas, que hubiera sido completamente distinta si no hubiera existido primero esa
presencia. Eso es completamente distinto a deducir la cosa de unas relaciones causales
presupuestas, es decir, a remitirla a algo distinto a ella misma. Y sin duda es ahi donde
se percibird naturalmente el contraste con nuestras vigentes costumbres de
pensamientos, ésas que representan todas las tentativas de filosofia de la historia o de

socializacién de las conciencias: el anonimato, la despersonalizacién, la abdicacion de la



voluntad humana ante la red dialéctica que ella misma ha comenzado por tejer para

acabar cayendo en su propia trampa.

Lo que concretamente existe son voluntades y relaciones de voluntad: voluntad que
desfallece, voluntad imperiosa o imperialista, voluntad ciega, voluntad serena y
consciente de si misma. Pero esas voluntades no son energias abstractas. O, mas bien, no
son y no designan nada mdas que a los propios sujetos voluntarios, aquellos cuya
existencia real postula que se reconozca al individuo y a lo individual como la primera

y tnica realidad concreta.



Admitiré gustosamente estar aqui en afinidad con un aspecto del pensamiento estoico,
pues, ;no es precisamente uno de los sintomas caracteristicos de la historia de la
filosoffa en Occidente el desvanecimiento de las premisas estoicas’ ante la dialéctica
surgida del peripatetismo? El pensamiento estoico es hermenéutico; hubiera resistido a
todas las construcciones dialécticas que pesan sobre nuestras representaciones mas
corrientes; en historia, en filosofia, en politica. No hubiera cedido a la ficcién de las
"grandes corrientes", del "sentido de la historia", de las "voluntades colectivas", de las
que tampoco nadie puede decir exactamente cudl es su modo de ser.

Fuera de la primera y tultima realidad que es lo individual, no existen més que

maneras de ser, por relacién al individuo mismo o por relacién a lo que le rodea, y esto
quiere decir atributos que no tienen nnga realidad substancial en si mismos si se los
separa del individuo o los individuos que son sus agentes. Lo que nosotros llamamos
"acontecimientos" son igualmente atributos de los sujetos agentes; no son ser, sino
maneras de ser. Como acciones de un sujeto, se expresan en un verbo; ahora bien, un
verbo no adquiere sentido y realidad mds que por el sujeto agente que lo conjuga. Los
acontecimientos, psiquicos o fisicos, no adquieren existencia, no "toman cuerpo" més
que por la realidad que los realiza y de la que derivan, y esta realidad son los sujetos
individuales agentes, que los conjugan "en su tiempo", dandoles su propio tiempo, que

es siempre por esencia el tiempo presente.

Asi, pues, separados del sujeto real que los realiza, los hechos o acontecimientos no
son sino irrealidad. Ese es el orden que ha habido que invertir para alienar al sujeto real,
para dar en cambio toda la realidad a los hechos, para hablar de la ley, de la leccién, de
la materialidad de los hechos, en pocas palabras, para dejarnos apresar en la red de
irrealidades construida por nosotros mismos y cuyo peso recae sobre nosotros en forma
de Historia, como la tinica "objetividad" cientifica que podemos concebir, como la fuente
de un indeterminismo causal cuya idea no habria llegado nunca a una humanidad que
hubiera conservado el sentimiento del sujeto real. Separados de éste, los hechos "pasan".
Estd el pasado, y el pasado "superado”. De ahi los resentimientos contra el yugo del

pasado, las ilusiones progresistas y, a la inversa, los complejos reaccionarios.

Sin embargo, pasado y futuro son también atributos expresados por verbos;
presuponen el sujeto que conjuga esos verbos, un sujeto para el que y por el que el tnico
tiempo existente es el presente, y cada vez el presente. Las dimensiones del pasado y del
futuro son cada vez medidas y estan condicionadas por la capacidad del sujeto que las
percibe, por su instante. Son a la medida de esa persona, pues de ella depende, de la

amplitud de su inteligencia y de su generosidad de corazén, abrazar la totalidad de la

3 Véase el excelente libro de Victor Goldschmidt, Le systéme stoicien et I'idée du temps, ).
Vrin, Paris, 1953.



vida, totius vitae cursum, totalizar, implicar en ella misma los mundos echando hacia
atrds hasta el limite extremo la dimensién de su presente. Esto es comprender, y eso es
completamente distsinto a construir una dialéctica de causas que han dejado de existir
en el pasado. Es "interpretar" los signos, no ya explicar hechos materiales, sino maneras
de ser que revelan los seres. La hermenéutica como ciencia de lo individual se opone a

la dialéctica histérica como alineacion de la persona.



Pasado y futuro devienen asi signos, porque precisamente un signo se percibe en el
presente. Es necesario que el pasado sea "puesto en presente" para ser percibido como
algo que "hace un signo" (si la herida, por ejemplo, es un signo, es porque indica no que
alguien ha sido herido, en un tiempo abstracto, sino que es habiendo sido herido). La
auténtica superacion del pasado no puede ser mas que su "puesta en presente" como
signo. Y yo creo que se puede decir que toda la obra de Eranos es en este sentido una
puesta en presente. Ni el contenido de este libro, ni el de los otros veinticuatro volimenes
ya aparecidos, tienen el cardcter de un simple diccionario histérico. Todos los temas
tratados adquieren el valor de signos. Y si es cierto que, en un dia por venir, el acto de
Eranos, una iniciativa que persiste desde hace veinticinco afios, no podra ser "explicado"
a partir simplemente de unas circunstancias que podrian autorizar al historiador a decir
que "fue muy de su tiempo", es porque Eranos es un signo. No puede y no podra ser
comprendido més que si se lo interpreta como signo, es decir, como una presencia que
remite cin cesar y cada vez "al presente”. El es su tiempo porque pone en presente, lo
mismo que cada sujeto agente es su tiempo, es decir, una presencia que pone en
presente todo lo que se refiere a ella. Una presencia activa no ca "en su tiempo", es decir,
que no es "de su tiempo", en el sentido de la férmula simplista que cree explicar un ser
situdndolo en un tiempo abstracto que es el tiempo de "todo el mundo", y por lo tanto el
tiempo de nadie.

En pocas palabras, todo el contraste estd ahi. Con signos, con "hierofanias" y

teofanias, no se hace Historia. O més bien, el sujeto que es a la vez el érgano y el lugar de
la historia es la individualidad psicoespiritual concreta. La tinica "causalidad histérica"
son las relaciones de voluntad entre los sujetos agentes. Los "hechos" son cada vez una
creacion nueva: hay discontinuidad entre ellos. De ahi que percibir sus conexiones no sea
formular leyes ni deducir causas, sino comprender un sentido, interpretar signos, una
estructura de conjunto. Por otra parte, serfa conveniente que estuviera en el centro de
este libro el planteamiento de C.G. Jung sobre la sincronicidad, pues esté en el centro de
una nueva problematica del tiempo. Percibir una causalidad en los "hechos"
separandolos de las personas es hacer posible, sin duda, una filosofia de la Historia, es
afirmar dogmaéticamente ese sentido racional de la Historia sobre el que nuestros
contempordneos han construido toda una mitologia. Pero eso es entonces reducir el
tiempo real al tiempo fisico abstracto, esencialmente cuantitativo, al de la objetividad de
los calendarios profanos de los que han desaparecido los signos que daban una

cualificacion sacral a cada presente.

Nos queda tomar una mayor conciencia de la abdicacién del sujeto aliendndose él
mismo en la Historia objetiva. Previamente habrd sido necesario que los
acontecimientos dejen de ser percibidos en el plano de los signos para ser llevados al
plano de los datos. Los signos han sido de este modo laicizados. Pero habrd sido

necesario que toda nuestra teologia haya preparado por si misma, por una inconsciente



y fatal complicidad, la laicizacién de la que es victima. El sentido de la Historia: ya no es
necesario el nacimiento de un Dios en la carne para descubrirlo. Una filosofia de clase
pretende poseerlo e imponerlo, pues no es, después de todo, mds que una teologia laica

de la Encarnacién social.

La caricatura de nuestra propia imagen (Ivan Karamazov contemplandose en el
espejo) nos inspira tanto mas espanto cuanto que no tenemos para oponerle mas que

nuestros propios rasgos, que ella nos refleja caricaturizados.



Ahora bien, no se rivaliza con y contra una socializacién cientifica, materialista y atea,
con un conformismo de buenas gentes que no encuentran justificacién a su ser méas que
en su actividad social, ni fundamento a su conocimiento mdas que en las "ciencias
sociales". El no que se trata de gritar procede de otro imperativo. Saca su energia del
reldmpago cuya vertical une el Cielo con la Tierra, no de una linea de fuerza horizontal
que se pierda en una ilimitacién de la que no se eleva ningtin sentido. Pues lo que se
denomina "evolucién" no tendria sentido mdas que a escala césmica; pero nuestras
tilosofias son demasiado serias para asumir esta curiosidad, todo lo més excusable en
gnosticos y orientales.

Y, sin embargo, detengdmonos un instante en la firma de estas paginas. Con un

nombre delugar, hay una doble fecha que incorpora tres calendarios; una fecha de la era
cristiana, una fecha irani en la que el nombre oficial del mes corresponde al calendario
de la antigua Persia preislamica, mientras que el afio es el de la hégira solar (todo el
resto del islam, fuera de Irdn, cuenta en afios lunares). Es un simple ejemplo. ;Se
imagina que la puesta en concordancia de esas eras, su conjugacién "en presente",
puede resultar de una simple ecuacién matemdtica con ayuda de una tabla de
concordancias? Se responderd si, si se tiene la ingenuidad de suponer que todos los
humanos tienen en todas partes la misma edad, los mismos deseos, las mismas
aspiraciones, el mismo sentido de la responsabilidad, y que la buena voluntad y una
buena higiene bastarian para ponerles de acuerdo en el marco del tiempo objetivo

abstracto, el tiempo matematico uniforme de la Historia universal.

Pero se respondera ciertamente no si se tiene un sentimiento agudo de las
diferencias, una preocupacién por los derechos del pluralismo contra todo monismo,
sea éste bien intencionado o sea brutal y no confesado. De lo que se trata es de una
relacion entre tiempos cualitativos. El occidental puede ser con mucho el hermano mayor
o el hermano menor del oriental, segtn el dominio en que se encuentren. Pero tal vez es
cierto también que sélo el ocidental estd en condiciones de segregar el antidoto y de
ayudar al oriental a superar la crisis espiritual que el impacto de Occidente ha

provocado y que ha arruinado ya varias civilizaciones tradicionales.

Por ese simple ejemplo se vislumbra la verdadera tarea de la que tal vez ni siquiera
nosotros mismos hemos empezado a ser conscientes. Se trata de percibir juntos los
mismos signos; se trata para cada uno de interpretarlos cada vez segtn el sentido de su
ser propio, pero se trata también de construir una hermenéutica concordante, como
antafio concordaban los cuddruples y los séptuples sentidos de las Escrituras sagradas.
Para esto, es importante no escaparse mds a un tiempo abstracto, el tiempo de las
colectividades anénimas, sino encontrar el tiempo subjetivo concreto, el tiempo de las

personas. Y esto no es, en el fondo, sino abrir la fuente viva de la simpatia



incondicionada, preexistente a nuestro propodsito deliberado y consciente, la simpatia
que produce el agrupamiento de los humanos y que es lo tinico que los convierte en

"contemporaneos".

Lo que quisiéramos llamar el sentido de Eranos, y que es también todo el secreto de
Eranos, es que es nuestro ser en presente, el tiempo que activamos personalmente,
nuestra manera de ser. Por eso no somos tal vez "de nuestro tiempo", pero somos algo
mucho mdés importante: somos nuestro tiempo. Y por eso Eranos no tiene siquiera

denominacién oficial, ni razén social colectiva.



No es ni una academia ni un instituto, ni siquiera algo que se pueda, segtn el gusto
actual, designar por iniciales. No, no es verdaderamente un fenémeno "de nuestro
tiempo". Y por eso es capaz de despistar al futuro historiador dialéctico y deductivo. Ni
siquiera interesara a los aficionados a las estadisticas, ni a quienes se dedican a los
sondeos de opinién.

Si se quiere a cualquier precio curvas y graficos, no conozco mas que una referencia:

el gran planisferio de Daniel Brody, nuestro animoso editor, tuvo la idea de desplegar
sobre las paredes de la exposicién que conmemoraba el vigésimo aniversario de Eranos-
Jahrbuch en los locales de Rhein-Verlag, en Zurich. Planisferio surcado por lineas
multicolores que desembocan todas en un mismo centro: un punto invisible en la
inmensidad del plano, Ascona, en las orillas del Lago Mayor. El profano hubiera creido
ver alli inmediatamente algo familiar: las curvas que indican el recorrido de los aviones,
las lineas del gran trafico aéreo. Y, sin embargo, no indicaban nada semejante, sino
simplemente el recorrido de cada uno de nosotros, desde los diferentes puntos del
mundo hacia el centro que nos retine. Esas lineas no tienen ningtn sentido estadistico:

eran signos, el signo hecho a cada uno de nosotros y por cada uno de nosotros.

De la respuesta a ese signo resulta el concurso de individualidades activas,
auténomas, cada una de las cuales revela y expresa, en una libertad total, su manera de
pensar y de ser original y personal, fuera de todo dogmatismo y de todo academicismo;
una constelacion de esas voluntades, y una constelacion de los mundos que aportan con
ellas, que han tomado a su cargo, poniéndolos en presente, el presente de Eranos. Un
conjunto, una estructura, no un resultado condicionado por las leyes de la época ni los
caprichos de la moda, sino un conjunto fuerte por su tinica forma interior y central: una
voluntad femenina generosa, enérgica, tenaz, la de Olga Frobe-Kapteyn, invitando cada

afno, alrededor de un tema nuevo, a una creacioén nueva.

Y por eso todos aquellos que en el sentido corriente de la expresiéon "no estdn ya" no
dejan sin embargo de estar presentes en el presente de Eranos. Se ha llevado a cabo un
trabajo inmenso. Han nacido ensayos y obras que tal vez no habrian surgido si Eranos no
las hubiera puesto en presente. Su sentido dltimo es el de una sinfonia cuya ejecucién
seria retomada cada vez en sonoridades mas amplias y mds profundas, las de un
microcosmos del que no cabe esperar que el mundo se le parezca, pero del que se puede

esperar que su ejemplo se propague por el mundo.

Teheran, 21 de diciembre de 1956 / 30 Azar 1335



XII
De Irdn a Eranos'

(Estd en poder de un ser humano trazar la trayectoria de su propia vida? ;No
tendria que estar ya del "otro lado" del horizonte terrenal para poder captarla en su
totalidad? Pero entonces, ;iinicamente sélo "los otros" tendrian el privilegio de poder
comprenderla, mientras se encuentren todavia bajo ese horizonte, mas alla del cual sélo
un punto invisible asegura el trazado de esa curva? O mas bien, ;no responde todo al
presentimiento que anticipa? A cada uno le corresponde vivir el sentido total de su
propia existencia como ya vivida, por un adelanto de todos los posibles, en los instantes
privilegiados en que todo se elucida en una transparencia simultdnea de terror y de

alegria.

Instantes en los que un retorno fugitivo sobre el pasado proyecta el resplandor de
un reldmpago sobre un horizonte mas lejano todavia que todos los futuros que pueda
ambicionar una vida que lentamente el tiempo consume. El jubileo de Eranos, por
ejemplo ... "De Iran a Eranos": entre esos dos nombres, el nexo no es una asonancia
fortuita, sino una connivencia que invita a gustar la deferencia secreta que prepara las

etapas que marcan el itinerario de una tnica peregrinacion.

Bajo esos dos nombres, leo como en transparencia otro: Rudolf Otto, hacia quien me
dirigi6, hace mas de veinte afios, el maestro y amigo, tristemente desaparecido, que fue
Jean Baruzi. De las conversaciones que el prestigioso tedlogo -aquel que nombré lo
"numinoso"- quiso conceder en Marburgo al joven orientalista de entonces, éste
conserva un doble recuerdo. Al rememorarlo, descifra el sentido de una invitacién y de

un presagio.

Rudolf Otto, al término al que le condujeron sus investigaciones sobre el "Hijo del
Hombre" en los libros de Enoc y la cristologia anterior a los concilios, tuvo el valor de
formular la intuicién genial: que las relaciones entre Enoc y el Hombre celestial
prefiguran exactamente las que existen entre Jests y el Anthropos, y que ejemplifican un
mismo arquetipo, el que ilumina, en la teosofia irania, la figura de Fravarti, la entidad

femenina que es a la vez el arquetipo celestial y el Angel personal de cada ser de luz.

Otro recuerdo: la alusién a aquel joven budista japonés, discipulo de la Tierra Pura,

llegado hasta Rudolf Otto siguiendo las huellas de Lutero, "Buda de Occidente", pues la

1 Publicado inicialmente en Du 4, Zurich, abril de 1955. (N. de los T.)



doctrina de la redencién por la gracia y la bondad pura habia resonado en él como un

eco de la compasiéon de Amitabha, el Buda de la Luz infinita, sefior de la Tierra Pura.

Fravarti y Tierra Pura: dos temas enraizados en las profundidades del alma irani,
puesto que en los origenes de la Tierra celestial de la Luz infinita resplandece la sagrada

Luz de Gloria, el xvarnah de las hierofanias del antiguo Iran.



Ha pasado el tiempo. Yo ignoraba entonces, que durante diez afios permaneceria fijado
en investigaciones y meditaciones sobre esta tierra de Irédn, el pais "color de cielo", con el
leitmotiv que tan justamente habian enunciado las conversaciones con Rudolf Otto
trazando la curva de mi destino personal. Si es cierto que éste se mide para cada uno en
el campo de visién que le fue abierto, deberia dejar que las altas montafias de Irdn
dijeran cémo conservan la presencia latente de las teofanias dispensadas a Zaratustra, la
visién de los Arcdngeles de luz que domina la filosofia irani desde Avicena y Sohravardi
pasando por sus continuadores; la huella invisible de los pasos del Arcédngel Rafael
enviado por el joven Tobias hasta esa Raghes cuyo paisaje dibuja su linea de creta en el
cielo sutil. Como si, a través de las recurrencias de sus visiones, de Zaratustra a
Sohravardji, su resurrector, de Mani a los gnésticos del islam chiita, el alma de Iran
hubiera estado siempre tras las huellas de aquella a la que su antigua cosmogonia llama
la Fravarti -y a la que los Fieles de Amor llamaban Madonna Intelligenza o Sofia-,
aquélla que el "Parsifal” de los Hechos de Tomés alcanza en el limite de un Oriente
celestial que tipifica la "montafia del Sefior", la montafia que, al este, emerge de las
aguas de un lago mistico. Irdn permite dar un nombre a esta btisqueda: la Fravarti, el
Angel, pues no hay nombre que haga transparentarse mejor el prodigio de luz, sin el
que no queda mds que lo Incognoscible, lo Innombrado; pero €l te anuncia a ti mismo
tal como fuiste, amado y guiado desde el origen de los origenes.

¢Era necesario que esas cosas fuesen formuladas? Pero, ;se las formularia a menos

que hubiera una solicitaciéon acuciante, y se cederia a ésta a menos que permitiera una
total libertad para la verdad, libertad para decirlo todo? Sin Eranos, el esfuerzo se habria
visto aplazado, habria pasado la hora en que todo eso fuera formulable. Y he aqui, pues,
la segunda cita con el destino, el otro punto decisivo de la curva, puesto que fue Rudolf
Otto quien propuso el nombre de lo que iba a ser Eranos. Y es "en Eranos" donde el
peregrino venido de Irdn debia conocer a aquél que por su "Respuesta a Job" le hizo
comprender la respuesta que él traia en si mismo desde Irdn. El camino hacia la eterna

Soffa. Que a C.G. Jung le sean dadas las gracias por ello.

¢Es necesaria una excusa para desvelar esas cosas? No hay mas que una: atestiguar
qué fue Eranos para "uno de nosotros", atestiguar su horizonte y sus lejanias, suficientes
para que el trayecto presentido sugiera su secreto. Pero apenas dicho esto, no queda mas

que el silencio.

Y es en el silencio interior donde hay que celebrar, para concluir, el don precioso, el
don hecho al corazén. Unos y otros hemos venido a Eranos desde todos los puntos del
mundo sin hablar previamente entre nosotros del tema que se proponia a nuestras
conversaciones. A menudo hemos logrado un unisono, una "homofonia", que nos ha
afectado profundamente en cada ocasién. Olga Frobe-Kapteyn, que ha sido el 6rgano
por el que se dirigia a cada uno de nosotros la llamada que le invitaba al imprevisible

encuentro, lo ha escrito muy exactamente: Eranos no era posible mas que en un tiempo



de angustia como el nuestro. En un tiempo en el que toda verdad auténtica estd
amenazada por las fuerzas de lo impersonal, en el que el individuo abdica de su
derecho y su deber de disentir ante la colectividad anénima, en el que la propia
individualidad significa ya culpabilidad, habremos sido al menos el érgano de un
mundo que desde "el descendo de las Fravartis a la tierra" no ha sucumbido a las

fuerzas demoniacas, y habremos contribuido a la traditio lampadis.

Porque ese mundo imperecedero ha sido nuestra pasioén, y éste es el secreto de lo
que Olga Frobe-Kapteyn ha llamado tan justamente nuestra Ergriffenheit, la fuente de
esa juvenilitas a la que aludia Schleiermacher al afirmar: "La religion detesta la soledad,
y sobre todo en su juventud, que para todo es la hora del amor, se consume en

devoradora nostalgia".

Teheran-Paris, enero de 1955



A Olga Frobe Kapteyn
Octubre de 1951

En el horizonte de un derviche

Peregrinando sobre las elevadas planicies de Persia:

Espacios ilimitados y desnudos, materia teltrica primordial,

Ocre silencioso, intensificado por los resplandores de las auroras,

En los fugitivos éxtasis de los creptisculos.

Crestas que proponen sucesivamente su perfil

Que un cielo translicido suaviza,

Y hacia las que se camina entre otras, lejanas y elevadas

murallas

Soledad, silencio, peregrinacion: lo sin limite.

Nada maés que estaciones:

Nunca llegara al corazén el pensamiento: "Este es el lugar de mi
reposo".

El peregrino, el Silek, responde a la llamada del espacio:

Mas alla, siempre en otra parte.

El es el Errante, el Renunciador.

(Imaginard, en una parada suspendida

Sobre uno de esos lagos de sal inméviles y desolados, coagulados
en la memoria de los suefios

que conserva el Alma de la Tierra,

Estratos de Mercurio en el fondo de una cuba de roca,

Impasibles, hieraticos, fascinantes,

Imaginara superficies de Agua Viva que reflejan el brillo de las
flores,

Altas cimas que cierran el espacio

En el que decir: "Este serd el lugar de mi descanso'?

Porque alli, lo Imposible, una vez, se hizo real.
Lo Imposible: que, venidos de otros lugares, ignorando su
presencia comun en la Tierra,

Los peregrinos hayan respondido a la misteriosa llamada



Y a la promesa de un Pentecostés.
Pensaron en voz alta:

Dijeron su camino, su bsqueda, una esperanza insensata.



Y en sus voces sucesivas
Vibraba el acorde de una preexistencia secreta,

Juntos formaron el circulo de los dgapes.

Por un momento, fueron los Doce.

Entonces pudieron volver a partir, retomar las distancias en su
sombra.
El circulo invisible existe para siempre

En el mundo que lo prefiguré.

A Aquella que desde el Centro emite la llamada y logra el
prodigio,

Que hizo que el Don celestial afluyera a las almas

Por un momento abiertas las unas a las otras,

Se dirige un pensamiento continuo que es a la vez

Reconocimiento por lo que fue

Y voto confiado por Lo que, todavia,

Debe ser.

Paris-Teheran, septiembre de 1951




