
h  Ihuh n t«lti‘16n <tn «lumán, 1934 

t '* Imiti | mllflftii ou capo ño], 1954 

«ilii'l/iti <>n español, 1965

{
Itltl Contratada con Walter de Gruyter & Co., de Berlín, 

Hundo con <•! título de Zur Crundlegung der Ontologie

Dltichos reservados conforme a la ley 

Otijiy rlght by Fondo de Cultura Económica 

A v . U# Ift Universidad, 975 - México 12, D. F.

Impreso y hecho en México 

Pflnted and made in México



N ICOL AI HARTMANN

ONTOLOGIA
I. Fundamentos

Traducción de José G aos

FONDO DE CULTURA ECONÓMICA

México - Buenos Aires



PRÓLOGO

Las cuatro investigaciones que presento juntas en este libro 
—sobre el ente en cuanto ente, el “ser-ahí” y el “ser-así”, la 
manera de darse la realidad y el ser ideal— forman el preludio 
de una ontología en que trabajo desde hace dos decenios y cu­
yas partes subsiguientes están ya esbozadas y seguirán dentro 
de no mucho tiempo.

El todo planeado forma el trasfondo filosófico-fundamental 
de mis trabajos sistemáticos aparecidos desde entonces —la 
Metafísica, del Conocimiento, la Etica y el Problema del Ser Es­
piritual—, habiéndose hecho notar cierta y repetidamente en la 
estructura de ellos. Darle término era una tarea que sólo podía 
madurar y realizarse lentamente. Entra en la esencia de una obra 
capital el estar sometida a distinta ley de desarrollo que la expo­
sición de dominios parciales y periféricos; alcanza su madurez 
más tarde, porque el campo de lo dado en que se hallan sus 
puntos de partida se extiende a los dominios parciales, mien­
tras que toda experiencia filosófica se recoge exclusivamente en 
éstos. Se confirma en ello la ley de Aristóteles que dice que 
el camino de todo conocer avanza desde lo anterior para nos­
otros hasta lo anterior y más fundamental en sí. La dir»cción 
del camino no puede invertirse, si la filosofía no ha de degene­
rar en especulación. Es la impaciencia del afán especulativo 
la que lo quiere de otra manera. Esta impaciencia se halla 
pronta en cualquier momento a anticipar el todo y a sacar de 
él consecuencias y darlas por evidencias. Pero justo ella tiene 
que callar allí donde se trata de obtener una efectiva evidencia.

Resucitar los tiempos de la antigua ontología deductiva a 
priori no puede ser interés de ningún esfuerzo actual. Sin duda 
que habrá de volver en nueva vestimenta más de uno de los 
viejos temas; los problemas no surgen y sucumben con los mé­
todos que se ensayan sobre ellos. Pero la manera de tratarlos 
se ha vuelto distinta. La conquista filosófica de los siglos de la 
edad- moderna, la escuela del pensar crítico, no ha pasado de 
largo y sin dejar huellas por junto a ella. Se ha hecho posible 
una nueva ontología, crítica. Realizarla es la tarea. Su proce­
der no se presta a que se lo exponga de antemano, no respon­
diendo a ninguno de los simples esquemas metódicos tradicio­
nales. Únicamente en el avance por su objeto podrá ponerse 
de manifiesto y justificarse. Para tener una visión de conjunto 
con la que cupiera juzgarlo concluyentemente, no bastan, en 
absoluto, ni siquiera las cuatro investigaciones de este tomo.

VIÍ



Estas investigaciones no pretenden formar un todo cerrado; 
son sólo el primer miembro de una serie natural de problemas 
que únicamente con la marcha progresiva de ésta cobrará todo 
su peso. Quizá fuera osado presentarlas separadamente, si la 
amplia masa del conjunto entero de problemas no prescribiera 
imperiosamente un poner límites provisionales. Prácticamente 
no es posible recoger en un solo libro una serie tan imponente 
de investigaciones como la que requiere el tema total de la 
ontología.

Al par empiezo con esto a pagar una vieja deuda. En mis 
trabajos anteriores no han faltado supuestos ontológicos, que 
hube de hacer sin poder fundamentarlos suficientemente. Me­
diante una serie de trabajos menores (Cómo es posible una 
Ontología Crítica, Leyes Categoriales, etc.) he tratado de reme­
diar esta deficiencia. Ello no podía bastar a la larga, pues no 
se trataba de aclarar cuestiones marginales, sino de fundamen­
tar un todo. Lo fragmentario de semejante proceder tenía in­
cluso que suscitar a su vez malas inteligencias. Éstas no han 
faltado, pues, tampoco en los juicios de los colegas. Hacerles 
frente en detalle sin presentar por mí mismo algo concluso, no 
me pareció prometedor. Pero el todo concluso no se dejaba em­
pujar violentamente hacia delante.

Aún más creo ser deudor de una especie de explicación a 
aquellos que por su propia cuenta han sacado de mis trabajos 
consecuencias de una índole sistemática general. Como ejemplo 
de lo que pasa con esto quisiera aducir tan sólo el hecho de 
haber aparecido hace unos años una tesis sobre mi “ontología” 
por la que supe, para admiración mía, que la obra aún no es­
crita, y ni siquiera aún plenamente madurada en mi cabeza, 
estaba hacía ya largo tiempo conclusa en la cabeza de un con­
temporáneo más veloz, sellada con un “ismo” y refutada punto 
por punto de la manera más pulcra.

No se tenga esto por un mal chiste. El trabajillo no era tan 
malo; lo que refutaba, está bien refutado. Sólo que refutaba 
otra ontología, no la mía. El caso no es tampoco del todo ais­
lado. Con complementos arbitrarios me he encontrado en la 
mayoría de mis jueces. Y siempre se mueven los complemen­
tos en el trillado carril de alguno de los tipos tradicionales de 
sistemas. No sólo descansan en una libre invención, antes bien 
trabajan con conceptos y hábitos mentales ciegamente recibi­
dos, y por lo regular justo con aquellos que yo había rechazado 
por erróneos.

Amonestar a los inventivos es poco fructuoso. Tampoco fué



bastante defensa contra las desfiguradon'es el que yo mismo 
rechazara de la manera más expresa las inferencias propias de 
una “idea del mundo”. La mera repulsa no convence; como 
quiera que uno se ponga en guardia, nadie le cree. Cada cual 
olfatea algo no dicho y cree tener derecho a decirlo por su 
parte, pensando saberlo mejor, aún sin más averiguación. La 
experiencia de la ciencia enseña algo muy distinto: antes de todo 
comprender y de toda conquista han puesto los dioses el sudor 
del trabajo. Y el trabajo es lo primero que hay que llevar a 
cabo, aquí como en todas partes, lo mismo al leer que al pen­
sar por cuenta propia. Sin él se convierte toda filosofía en 
especulación.

Lo que por mi lado presento, pues, aquí es un fragmento de 
trabajo, pero que a su vez no se contenta con fragmentos, sino 
que empieza por abajo, aunque no aporte ya el redondeamiento 
por arriba. Es la parte fundamental de la ontología y abraza las 
cuestiones previas indispensables de todo ulterior investigar la es­
tructura del mundo ente. Cae, por lo tanto, con mayor derecho 
que todo lo más especial bajo el título general de “ontología”, al 
tratar él solo del ser en general y hacer suyo en realidad el tema 
correspondiente de la vieja ontología, de ente et essentia. El 
título no importa, sin duda, demasiado; la cosa es quien debe 
llenarlo con nuevo contenido. Hubiera preferido el nombre de 
ph.ilosoph.ia prima, acuñado por Aristóteles, si hubiese la pers­
pectiva de volver a darle carta de ciudadanía. No me pareció 
haber tal perspectiva.

De “ontología” hemos oído hablar mucho en los últimos 
decenios. No sólo entra aquí lo que lleva el título, como las 
obras de H. Conrad—Martius y Günther Jacoby. Hay que 
nombrar aquí también la “teoría del objeto” de Meinong, los 
esbozos metafísicos de Scheler, El Ser y el Tiempo de Heidegger 
e igualmente varios ensayos menos notados. La aparición de 
esta tendencia está en la conexión más estrecha con el nuevo 
despertar de la metafísica, que empezó, por su parte, como re­
acción contra la vacuidad del neokantismo, positivismo y psico- 
logismo declinantes al comienzo de nuestro siglo. En ello se 
anunció patentemente un movimiento de revivificación general 
del espíritu filosófico, y sin duda que se hubiera impuesto en 
mayor medida si no hubiese caído dentro de este mismo perío­
do la culminación del historicismo, que con su relativización del 
concepto de la verdad formó un contrapeso y un obstáculo es­
céptico y disolvente a los problemas del ser.

Doquiera dirijo la mirada en estos conatos, sólo encuentro



por todas partes el anuncio de la ontología venidera, en nin­
guna parte un intento de llevarla a cabo efectivamente a ella 
misma. En parte, se quedan pendientes en la investigación pre­
liminar que concierne a la relación del conocimiento y el ser — 
donde el concepto ontológicamente no aclarado de conocimien­
to hace ilusorio a limine todo lo demás; en parte, confunden la 
cuestión del ser mismo con la cuestión de cómo se da, o in­
cluso el ente mismo con el “objeto”, de suyo referido al sujeto; 
en parte, buscan, a la manera cartesiana, el punto de partida 
exclusivamente en el sujeto —siendo indiferente que se inter­
prete éste como el hombre, la persona o el “ser ahí”—, con lo 
que se falla de antemano la indiferencia del ente a toda forma 
de conocer y comportarse el sujeto.

Hay que decirlo: en conjunto, todo se ha quedado en el 
anuncio; la ontología misma no lo ha seguido. No se fijó pro­
piamente, en absoluto, su tema; mucho menos, pues, se lo 
atacó — no porque no se hubiera querido en serio atacarlo, 
sino porque no se supo hacerse con él. Hacerse con él no es 
posible ni por los carriles de las teorías tradicionales, ni con la 
mera destrucción de éstas; lo primero lo prueba plásticamente 
el intento de Jacoby, lo segundo el de Heidegger.

Una posición especial ocupa, en cambio, Hans Pichler. Este 
fué uno de los primeros en anticiparse con su pequeño, pero 
importante libro Sobre la Cognoscibilidad de los Objetos (1909), 
obra que, a pesar de su título, es mucho más ontológica que 
gnoseológica, y justo por ello ha sido demasiado poco apre­
ciada. También Pichler está, sin duda, muy lejos de dar una 
exposición cabal. Pero tiene el alto mérito de ser el único en 
haber dado efectivamente en el problema del ser; su referen­
cia expresa a la doctrina de la ratio sufficiens de Wolf, así como 
su obra posterior sobre la Ontología de Cristian Wolf (1910), 
denuncian su buscar la orientación en la clásica fuente his­
tórica.

El precedente de Pichler fué lo que me fortificó en su día 
en la convicción de haber emprendido el camino recto. Al mis­
mo dempo me dió la razón en mi aprecio por Wolf, en el 
que me vi entonces tan prácticamente solo como hoy. Este 
aprecio no hace, en manera alguna, de Wolf uno de esos filó­
sofos que abren camino. No hay duda de que Wolf se limitó 
a sistematizar lo que habían elaborado cabezas efectivamente 
creadoras, aguando, ciertamente, parte de ello. Pero justo la 
sistematización es una obra de alto valor, dado lo ampliamente 
ramificado de los problemas del ser, la larga prehistoria de



estos problemas y su inabarcable desparramamiento en el tra­
bajo de detalle de las disputas escolásticas. Y tal valor sube 
aún significativamente, cuando se considera qué la Philosophia 
Prima Sive Ontología (1730) de Wolf sigue siendo la única 
exposición en compendio de todos los problemas del ser. Ni 
Juan Clauberg antes de él, ni Hegel después de él llegan a ello. 
Aquél no alcanzó ni la profundidad ni la totalidad propias de 
las cuestiones pertinentes; éste —a un nivel incomparablemente 
más alto de pensamiento— lo puso todo al servicio de su idea­
lismo dialéctico de la razón, con lo que le rompió la punta a 
todo investigar las verdaderas formas del ser.

El mérito de la lógica hegeliana, que en sus dos primeras 
partes es, ciertamente, una ontología y está designada como tal 
por Hegel mismo, lo veo en una dirección muy disdnta. Em­
prendió el camino de la especificación del ente, y con ello 
abrió la vía a la comprensión de la multiplicidad de las catego­
rías, e incluso a la íntima unidad de la ontología y la teoría de 
las categorías. Es el mayor análisis completo de las categorías 
que poseemos, y sigue siendo el único que ha logrado en este 
campo algo decisivo. A  agotarlo filosóficamente no se ha lle­
gado en manera alguna hasta el día de hoy. Pero entendido 
como ontología se quedó tan a medias como es propio de todos 
los sistemas especulativos, en cuanto que para ellos se trata, en 
último término, de la justificación de tesis metafísicas. El bene­
ficiar la lógica hegeliana es una incumbencia de la teoría espe­
cial de las categorías, no la incumbencia de una ontología de 
los primeros fundamentos.

Por otro lado, conduce también hacia atrás la perspectiva 
que parte de Wolf. Si se prescinde, en su ontología, de la po­
sición central del principium rationis sufficientis leibniziano, está 
la serie de sus temas tomada íntegramente a la metafísica me­
dieval. Tal como bebió él mismo de Suárez, bebió éste de To­
más, Duns Escoto, Occam, incluso de Anselmo y Abelardo. 
Por este camino se acaba sumido directamente en los siglos de 
la gran disputa de los universales. Esta disputa fué desde un 
principio un asunto ontológico. En ella se trataba de la posición 
de las esencias (essentiae), pero de éstas dependía la manera de 
ser de la cosa material, del mundo, del hombre, del espíritu; 
de los grados inferiores del ser no menos, pues, que de los 
sumos.

Lo que constituye el peso intrínseco de la disputa de los 
universales, es el no agotarse, ni de lejos, en el antagonismo de 
las escuelas medievales. La disputa procede de la filosofía clá­



sica de los griegos y tiene ya en Platón y Aristóteles su primera 
cima. En la escolástica, justamente, quedó oscurecido su sen­
tido por obra de una serie de ingratos seudoproblemas que la 
acompañan incesantemente y dominan con el tiempo cada vez 
más. Piénsese en sutilezas como las que, por ejemplo, introdujo 
la preocupación por el ser de los “ángeles” en el problema de la 
individuación, que es un problema de suyo perfectamente serio 
e inspirado en fenómenos efectivos.

No hay aún, hasta donde sé, una rigurosa apreciación, bajo 
el punto de vista de la historia de los problemas, de las con­
quistas ontológicas que debemos a los maestros del realismo de 
los conceptos y a sus adversarios. Tampoco hay que esperarla 
de una generación que ha perdido la noción prístina del pro­
blema del ser, ni conoce, en absoluto, la ontología como disci­
plina filosófica. Dentro del marco de mi tarea no puedo reco­
rrer la historia de la disputa de los universales. Es cosa del 
historiador. Sólo puedo proporcionar al historiador la base sis­
temática sobre la cual podría volvérsele de nuevo vivo y actual 
el problema objeto de aquella poderosa lucha.

La disputa de los universales no está terminada, no es cosa 
de un pasado lejano que felizmente hayamos superado. Es, me 
permito afirmarlo, todavía un asunto actual. Lo que nos hace 
pasar casi intencionadamente de largo junto a ella, como si 
fuese algo atávico que pudiera ridiculizarse, es la falta de sen­
tido de nuestro propio tiempo para los problemas ontológicos. 
No debiera olvidarse que tal disputa es la forma en que han 
buscado los principios y lo permanente del mundo los princi­
pales pensadores desde Aristóteles hasta Leibniz. Y ella es infi­
nitamente instructiva para nosotros, los hombres de hoy, porque 
en el terreno de ella se desarrolló, hasta llegar a una cierta ma­
durez, el problema de las categorías más generales del ser, o 
sea, el problema fundamental de la philosophia prima.

lO  no es verdad que el concepto de categoría está aún hoy 
afectado de la misma ambigüedad que provocó en su tiempo 
la cuestión disputada de los universales? Aun hoy es la cues­
tión ontológica fundamental de la teoría de las categorías, la 
de si éstas son maneras de concebir del hombre o rasgos funda­
mentales de los objetos existentes en éstos con independencia 
de toda concepción. Pero ¿qué era lo controvertido entre Ros- 
celino y Anselmo, tomistas y occamistas? Es, referida a las 
notas más fundamentales de la esencia de todo lo predicable, 
justo esta cuestión de si existen meramente in mente o también 
in rebus (o incluso ante res). Si se prescinde aquí de los ex­



tremos más agudos, se ve que la cuestión fundamental sigue 
siendo siempre la misma, y que la vieja oposición de nomina­
lismo y realismo sigue constituyendo siempre un problema car­
dinal y persistente.

Sólo que las teorías escolásticas tomaron el problema mu­
cho más en general y produjeron una variedad de concepciones 
mucho mayor de lo que le parecería obligado al pensamiento 
actual. Pero bien pudiera ser que el pensamiento actual su­
cumbiera aquí a una ilusión. Pues casi con la misma extensión 
vuelve a encontrarse el problema en los propios dominios espe­
ciales de este pensamiento. Lo único que falta es el reconocer 
lo antiguo bajo la nueva vestimenta. Pues ¿qué quiere decir el 
que la ciencia exacta hable hoy de leyes naturales de las que 
resulta sumamente dudoso, dentro de su propia concepción de 
ellas, hasta qué punto son efecdvamente leyes de conexiones 
existentes en la naturaleza y hasta qué punto meras leyes del 
pensar científico? No es ningún secreto que el positivismo actual 
está corroído hasta las raíces por esta ambigüedad; que entre sus 
representantes hay cabezas que han llegado, sin sospecharlo, a 
conclusiones nominalistas expresas. Pero la consecuencia no la 
encuentro sacada en ninguna parte. Aquí no se trata, sin duda, 
de las esencias ónticamente fundamentales, sino de otras mucho 
más especiales. Pero justo esto es instructivo. El problema se 
ha desplazado simplemente en la dirección del contenido espe-. 
cial; en principio es el andguo: si aquello que se destaca como 
notas esenciales de lo conocido y se expresa en juicios tiene un 
ser in rebus o existe meramente post rem, es decir, en la abs­
tracción.

La gran línea histórica del problema del ser se perfila como 
clara y unívoca, a pesar de las muchas interrupciones, oscuri­
dades y cosas que pululan sobre ella. Ni la filosofía escéptica 
ni la crítica han podido desviarla. Si se la persigue retroce­
diendo hasta su punto de origen, se tropieza con la Metafísica 
aristotélica. El título de esta obra, entendido en el sentido ac­
tual de la palabra, induce a error; tampoco procede de su crea­
dor. La obra no es —con excepción quizá del libro XII— en 
absoluto una metafísica, sino una teoría del ser. Aristóteles la 
llamó “filosofía prima” y definió ésta como la'“ciencia del ente 
en cuanto ente”. Los dos pares fundamentales de categorías 
que dominan el conjunto —forma y materia, potencia y acto— 
no consienten materialmente disputa alguna sobre ello.

Esta Metafísica —ella misma un producto ya tardío del es­
píritu griego, surgido en polémica consciente con Platón y los



viejos maestros de la presocrática— ha seguido siendo para to­
dos los tiempos la obra fundamental de la ontología. Con ella, 
ante todo, tiene que arreglar las cuentas aun hoy todo intento 
nuevo. Y tanto más, cuanto más se desvíe de los caminos allí 
emprendidos, que han durado más de dos milenios. Lo justi­
fican perfectamente el rigor metódico de la manera aristotélica 
de investigar, así como la riqueza de sus aporías. No por ello 
se necesita, en modo alguno, convertirse en aristotélico, exac­
tamente como tampoco se necesita convertirse en wolfiano por 
aprender de Cristián Wolf. Ontología a la aristotélica es hoy 
tan escasamente posible como a la wolfiana. Pero como fuentes 
de problemas y puntos de apoyo son indispensables tanto la una 
como la otra. Los problemas un día descubiertos tienen su pro­
pia ley en la historia. Mientras no se resuelven definitivamente, 
no caducan, por mucho que se desvíe de ellos el foco de los 
intereses del momento. Pero de una solución definitiva está el 
gran grupo de problemas del “ente en cuanto ente” tan lejos 
hoy como en otros tiempos.

Tal es la situación del problema del ser, que es necesario 
buscarse los precursores a considerable distancia histórica. Es 
la consecuencia del sueño de casi doscientos años en que ha 
yacido la ontología. Despertarla requiere empezar de muy le­
jos. Los intentos del pasado más reciente antes nombrados no 
han llevado a cabo tal cosa. Ésta es la razón por la que no 
han llegado a arrancar en forma efectivamente ontológica.

La tarea es, pues, junto a todo el trabajo de construcción, 
doble: recobrar la vieja ontología en la integridad de los pro­
blemas en que consistía y al par cobrar distancia frente a ella. 
Esto último se impone por el hecho de que desde un principio 
se cargó la ontología de problemas metafísico-especulativos que 
han oscurecido aquello en que consiste la pura cuestión del ser. 
Lo que nos separa de la vieja ontología para siempre es la re­
forma kantiana de la teoría del conocimiento. La crítica de la 
razón pura, en la medida en que concierne en algo a la onto- 
logia, sólo se vuelve, sin duda, contra su carácter apriorístico- 
deductivo; pero justo con esto da en varios de los primeros 
supuestos hechos desde siempre. Además muestra que hay con­
diciones gnoseológicas, aclarar las cuales es indispensable tam­
bién para el problema del ser. Pero no penetra hasta conocer 
que también ella hace por su lado supuestos ontológicos —su­
puestos sin duda necesarios, pero en manera alguna seguros 
ni críticamente sopesados. Como tampoco se da cuenta Kant 
de que él mismo trabaja en amplia medida con las categoríás de



PRÓLOGO XV

la vieja ontología. Lo que faltó a la crítica fué justo la arma­
zón de una nueva ontología críticamente fundada. Viejos kan­
tianos y neokantianos han sentido la deficiencia, pero no la han 
conocido. Trataron de remediarla sobreagudizando el idealis­
mo, pero con esto sólo lo han hecho mayor. Lo contrario era lo 
requerido. El requerimiento creció y acabó por producir el vuel­
co, la vuelta al problema del ser.

En medio de esta vuelta nos hallamos hoy. De ella vino 
ese repetido anuncio de una nueva ontología que hasta aquí ha 
quedado incumplido. Es tiempo de hacer por fin un avance 
hacia el cumplimiento del mismo.

Berlín, septiembre de 1934.

PROLOGO A  LA TERCERA EDICIÓN

Cuando hice aparecer estos Fundamentos en segunda edición, 
en el año de 1941, estaban publicados ya los dos tomos siguien­
tes: Posibilidad y Efectividad (1938) y La Estructura del Mundo 
Real (1940). La continuidad de estas obras era tan comprensi­
ble de suyo, que pareció innecesaria toda palabra preliminar 
sobre ella. Hoy, al aparecer la tercera edición, es cosa disdnta. 
Las tres obras ontológicas han compartido el destino de otros 
muchos libros en estos años: se agotaron en el más breve tiem­
po y no han podido reeditarse desde entonces; han faltado, por 
ende, hasta ahora en el mercado de libros; faltaron también, 
naturalmente, en el estudio universitario, al que hubieran de­
bido servir ante todo, e incluso en las bibliotecas de los colegas, 
como prueban numerosas peticiones de informes hechas en los 
últimos años. A  este estado debe poner un término la reedición.

Entre tanto no se ha detenido el trabajo de composición de 
la ontología. En los años 1941-1943 surgió el cuarto tomo, pla­
neado también desde un principio y al que remiten por adelan­
tado en muchos pasajes los tres primeros. Contiene la “teoría 
especial de las categorías”, en la medida en que conciernen a 
las capas inferiores del mundo real, al reino de la naturaleza. 
También esta obra está ahí, pues, ya hace cinco años, aguar­
dando la publicación. Pero no tenía sentido hacerla aparecer 
aparte, mientras faltasen en el mercado los tres primeros tomos. 
Por eso la he retenido hasta que pudieron aparecer de nuevo 
estos tomos.

Con esto se amplía la perspectiva abierta por los Funda­
mentos. Éstos se presentan, al aparecer de nuevo, como los



prolegómenos de un conjunto mucho mayor, que sin duda no 
está cerrado, ni siquiera puede cerrarse, dada la situación actual 
de los problemas, pero que sin embargo ha quedado ampliado 
con un miembro esencial. Pues desde el principio —es decir, 
desde los primeros esbozos, que se retrotraen hoy a más de tres 
decenios— apuntó hacia la teoría especial de las categorías, y 
cada uno de los cuatro tomos se esbozó en el curso del tiempo 
con vistas a una estrecha coherencia con ella. En semejante 
conjunto se comprende de suyo que no pueda desplegarse de 
nuevo en cada parte la total plenitud de los puntos de vista y 
de los argumentos; que, antes bien, siempre los desarrollados 
en una parte son válidos también para las otras.

Esto hay que entenderlo lo mismo hacia atrás que hacia 
adelante, dada la manera de proceder, preponderantemente ana­
lítica, mantenida a lo largo de toda la obra: los verdaderos 
fundamentos gnoseológicos de lo precedente están con tanta 
frecuencia en lo subsiguiente como los de lo subsiguiente en lo 
precedente. La marcha de la exposición no es precisamente 
idéntica con la estructura de la cosa. Ni puede serlo, por ínti­
mas razones. Característico de ello es, entre otras cosas, la po­
sición que ocupa la justificación del proceder dentro del círculo 
de temas de! conjunto. El esquema usual en las grandes obras 
sistemáticas del siglo xix, anteponer la discusión metodológica, 
se ha revelado inaplicable al alterarse la situación de los pro­
blemas: un método únicamente puede exponerse en su justo 
sentido allí donde el pensar ha hecho ya sus experiencias en 
el contenido objetivo y se ha familiarizado con éste. De otra 
suerte resulta abstracta toda reflexión sobre el proceder. Por 
esta causa he dado las necesarias explicaciones acerca de los su­
puestos metodológicos al final del tercer tomo (La Estructura 
del Mundo Real), y aún hoy soy de la opinión de que allí tiene 
su justo sitio antes que en ningún otro. Por esta causa, tampoco 
en esta nueva edición lo introduzco en los Fundamentos, donde 
quizá se lo espera, sino que lo dejo seguir sin alteración en 
su lugar.

Este ejemplo muestra mejor que nacía de qué manera se 
relacionan unas con otras las cuatro obras, forman juntas un 
todo y cortadas unas de otras quedan flotando en el aire. AI 
editar ahora su serie aumentada en un tomo, soy bien conscien­
te de lo mucho que con ello exijo del lector, pero no veo 
posibilidad alguna de acortar en favor suyo el camino que 
conduce a un juicio y una valoración independiente. Prefiero 
correr el riesgo de exigirle tanto — confiando en lo altamente



dispuestos a recibir y aprender que están los que se interesan 
hoy por la filosofía, en particular la juventud universitaria, cuya 
básica actitud, auténticamente investigadora y filosófica, me es 
bien conocido por una experiencia de muchos años. A  nadie 
se le ocurrirá ligeramente, pues, armarse con las investigaciones 
introductorias de estos Fundamentos una precipitada imagen 
del mundo, ni menos adaptarlas a la visión del mundo que trai­
ga consigo: tal es el supuesto tácito de que creo ser deudor a 
la seriedad y objetividad de mis actuales compañeros alema­
nes de destino. Vale para todos aquellos que, en medio de la 
excesiva oferta de rápidas construcciones y juegos del pensa­
miento, han comprendido que la visión del mundo es algo que 
no se somete en la investigación filosófica, sino que únicamente 
puede esperarse sacar de ella.

Gotinga, en octubre de 1948.

N ic o l a i H a r t m a n n



INTRODUCCIÓN

1. La f o r m a  t r a d ic io n a l  de p e n s a r  y  l a  f u e r z a  d e l  h á b i t o

¿Por qué debemos realmente retornar a la ontología? ¿No era 
en otro tiempo ontológico el fundamento de la filosofía entera? 
¿Y no se ha derrumbado bajo ella este fundamento, arrastrando 
en el derrumbe a ella misma y a todo cuanto estaba en pie 
con ella?

No es sólo el escepticismo lo que la ha minado. La filoso­
fía crítica desde Descartes hasta Kant no era, en modo alguno, 
una filosofía escéptica; y, sin embargo, ella fué quien hizo re­
troceder cada vez más la cuestión del “ente en cuanto tal”, 
hasta acabar rechazándola como de todo punto absurda. La 
cuestión de “cómo podemos saber algo del ente en sí” queda 
sustituida por la cuestión de “cómo podemos, ni siquiera, hablar 
unívocamente de él”; mucho menos aún, “mentarlo”. En el 
hablar de él y mentarlo está ya, en efecto, puesto; es algo exis­
tente “para nosotros” y no en sí. Las escuelas kantianas de 
principios y fines del siglo xix lo han expresado así con toda 
rudeza, robusteciéndolo con reflexiones que no resultan sin más 
caducas por la caída de las teorías idealistas.

No se debe, ciertamente, tomar a la ligera esta hostilidad, 
aun cuando ya no tenga el papel directivo en la filosofía ac­
tual. Las formas en que se mueve nuestro pensar son aún las 
suyas, los conceptos son los creados por ella. Se ha vuelto una 
hostilidad que nos ataca desde dentro, porque es como la ur­
dimbre de nuestras propias reflexiones. Hacerle frente quiere 
decir revisar de raíz los conceptos, transformarlos y aprender 
a trabajar con los transformados. Pero es difícil dejar las vías 
muy recorridas en el pensar propio y aprender a marchar con 
seguridad por las recién abiertas.

Nada menos que esto significa para el pensar actual el pro­
blema de la ontología. Ni nada menos que la fuerza de unos 
hábitos de pensar fijados a lo largo de una tradición de, como 
mínimo, 150 años, es lo que le resiste. Los adversarios de la 
cuestión del ser ya no son hoy verdaderos idealistas. Pero son 
de punta a cabo herederos de la forma idealista de pensar. Y 
justo porque ya no lo saben, se aferran con plúmbea pesadez 
a la herencia tradicional del pensamiento que ha determinado 
el curso evolutivo de su pensar.

Se trata aquí, en primera línea, de conceptos y supuestos 
gnoseológicos. Cada cual lleva consigo algunos, lo mismo si lo



sabe que si no. Pero como la teoría del conocimiento se ha des­
arrollado casi, exclusivamente en terreno idealista, son prepon- 
derantemente conceptos de base idealista./ En los problemas 
que habrán de resolverse en lo que sigue entra el de investigar 
la solidez de estos conceptos gnoseológicos y el de demolerlos 
hasta donde sea necesario.

Siendo, pues, el problema tan grande y difícil, que ya a los 
primeros pasos penetra hasta los supuestos tácitos del pensar 
filosófico, ¿por qué tenemos que entregarnos realmente a él? 
¿No sería mejor abandonar a sí misma la marcha vacilante y 
tanteante de la investigación, tal cual viene trabajando por va­
riados carriles, en vez de osar poner, como la metafísica de los 
viejos tiempos, una discutible garra sobre los primeros princi­
pios, sobre los que a la postre no puede edificarse nada defini­
tivo? ¿Por qué —así hay que preguntar con toda seriedad— 
debemos, en suma, retornar a la ontología?

2. C a r e n c ia  d e  p r o b l e m a s , c a n s a n c io  de los p r o b l e m a s , r e l a ­

t iv ism o

Dar la respuesta a la pregunta anterior es el propósito de esta 
introducción. Pudiera anticipársela declarando simplemente: 
tenemos que retornar a la ontología, porque las cuestiones me­
tafísicas fundamentales de todos los dominios de la investiga­
ción en que trabaja el pensar filosófico son de naturaleza onto­
lógica, y porque estas cuestiones no se echan del mundo con 
ignorarlas “críticamente” o esquivarlas con toda aplicación. 
Podría señalarse, además, que el contenido de semejantes cues­
tiones no es un producto arbitrario del gusto de los hombres 
por las cuestiones, ni tampoco un lastre del pensamiento que se 
haya vuelto meramente histórico, sino que es la eterna enigma- 
ticidad del mundo mismo y tiene sus raíces en la constitución 
de éste. De esto resultaría, sin más, que el hombre está puesto 
ante ellas duradera e insoslayablemente. Más aún, pudiera 
apelarse aquí finalmente a Kant, que da cuenta de esta situa­
ción en las primeras líneas del prólogo a la Crítica de la Ra­
zón Pura.

Pero nada de esto basta para el pensar actual. Harto se ha 
habituado este pensar a pasar por alto cuestiones incómodas. 
Se ha vuelto, en efecto, perfectamente usual confundir el con­
tenido de un problema y el planteamiento de un problema: 
pero con el último es fácil el juego; pues se puede reformarlo 
o rechazarlo según sea menester. Al presente no es, en modo



alguno,, bien común del saber la existencia, en el contenido de 
los grandes problemas, de algo irrecusable, que no está en 
el poder del hombre alterar. Esto hay que hacérselo cons­
ciente y mostrárselo de nuevo al pensar actual. Y como no 
conoce más campo de problemas que el propio y estrecha­
mente presente, hay que mostrárselo justo en este propio cam­
po de problemas, es decir, hay que demostrarle que él mismo 
encierra los grandes problemas irrecusables, sólo que no sabe 
de ellos.

De otra manera tampoco puede dar aquí fruto la apelación 
a la autoridad histórica. Encima, lo que Kant sentó como un 
destino universal de la razón, no concierne, en modo alguno, a 
la totalidad de los problemas metafísicos; no se diga, pues, de 
su capa ontológica fundamental. Kant se atuvo simplemente 
a los tres grandes dominios conocidos de la filosofía especula­
tiva —el cosmos, el alma, la divinidad—, pero no vió, en modo 
alguno, que también en lo más cercano de todo y aparentemente 
comprensible de suyo están contenidos fondos de problemas 
metafísicos, no menores que los de los dominios nombrados, 
pero mucho más apremiantes que éstos.

A  todo esto se añade que en el pensar filosófico actual hay 
un cierto cansancio de los problemas. El profundamente arrai­
gado relativismo —en Alemania, como más conocido, bajo la 
forma del historicismo— ha tenido aquí un efecto paralizador. 
Para poder ver sin ambigüedad problemas y atacarlos, es ne­
cesario ver bien el sentido de lo verdadero y lo falso; pues todo 
trabajo de investigación pugna por conquistar la verdad. Pero 
¿cómo, si por verdadero pasa todo lo que es conforme a la si­
tuación histórica del espíritu de una época determinada? El 
pugnar mismo se vuelve ilusorio, porque parece extinguirse 
el sentido de aquello por lo que se pugna. Y entonces tampoco 
puede seguir habiendo problemas que sean insoslayables y pue­
dan reclamar inexorablemente algo de nosotros. Ellos mismos 
parecen sucumbir, en efecto, a la misma relatividad que las con­
quistas parciales del conocimiento a las que son anejos.

Así se acaba por no creer ya en problemas. Se los toma 
tan poco en serio como la verdad a que se apunta con ellos. Y 
con esto se anula el sentido de la investigación - -pero al par 
también el sentido inequívoco de la posición que se toma justo 
con esta anulación. Es la autoanulación del pensar filosófico.



3. El p ro b le m a  d e l  se r  e n  lo s  s is tem as id e a lis ta s

Un pensar que se hubiese quedado efectivamente sin pro­
blemas, tampoco podría, probablemente, enseñarse. Pero la 
verdad es que no se ha ido tan lejos. A pesar de todas las ten­
dencias contrarias, tiene cada época sus problemas, no habien­
do relativismo capaz de barrer sin más con ellos. Lo que en 
nuestro tiempo ha menester de que lo despierten, son más bien 
tan sólo los problemas.metafísicos del fondo. Y a este des­
pertarlos es favorable el espontáneo despertar del sentido para 
las cuestiones metafísicas en general que se anuncia desde el 
comienzo del siglo y al que sólo ha reprimido el relativismo.

¿Por qué se ha sobrevivido realmente a sí mismo el idea­
lismo teorético? Fué en otro tiempo el sostén y el articulador 
de una filosofía del espíritu que abrió verdaderamente caminos, 
y la plenitud de problemas vistos por su culminación en el 
gran período de Kant a Hegel no está aún hoy agotada en modo 
alguno. Mas el idealismo tenía aún otro lado, de teoría del ser 
—se lo conoce como teoría idealista del conocimiento—, y este 
lado pasó cada vez más al primer término después de haber 
rebasado el idealismo su más alto punto. Este lado es el que 
se hizo notar, ya en los comienzos, con la lucha contra la “cosa 
en sí” y experimentó la agudización más extremada en el neo- 
kantismo.

Se tropieza hasta hoy con la opinión de que el idealismo 
consecuente no necesita plantear, en absoluto, la cuestión del 
“ente en cuanto tal”; más aún, de que de hecho no la ha plan­
teado jamás. Pero ¿cómo entenderlo, al ver que las teorías del 
caso se esfuerzan en todas las formas por probar la “idealidad 
del ser”? ¿Puede decirse que semejante empeño no la empren­
de con la cuestión del ser, ni es una teoría del ser?

Kant admitió la “realidad empírica” de las cosas, pero la 
declaró una mera apariencia, la declaró “trascendentalmente 
ideal”. Fichte se la hizo producir al Yo; pero como el Yo la 
tiene en la vida por real, no puede saber de la producción de 
ella. Schelling llamó derechamente a ésta “producción incons­
ciente”. Es una teoría que hace, ciertamente, impresión de ar­
tificial, y que tampoco se ha mantenido, en modo alguno, en la 
historia. Pero por escabrosas que sean sus consecuencias, no 
puede haber duda de que es una teoría del ser y de la reali­
dad. A  la realidad se la declara aquí, sin duda, una apariencia, 
pero justo esta declaración es una declaración de aquello por 
lo que se tiene, al fenómeno de la realidad y su manera de



FQNDO ONTOLÓGICO DEL RELATIVISMO 5

darse. Es, pues, tan exactamente como cualquier explicación 
realista, una teoría del ente en cuanto tal. La cuestión del ser 
es la misma, y lo es sobre la base de los mismos fenómenos. 
Tan sólo se la responde de otra manera.

Lo mismo es válido de las formas del idealismo lógico en­
tre los neokantianos. Puede partirse del ser predicativo en el 
juicio, en lugar de hacerlo de las funciones del yo, y reducir 
toda realidad a validez lógica. Será muy arbitrario, pero es, en 
definitiva, también una explicación de la manera de ser.

La trama ontológica tampoco la esquivan, pues, aquellas 
teorías de las que con más facilidad pudiera esperarse que la 
evitaran efectivamente del todo. Ni siquiera el más extremado 
subjetivismo puede menos de explicar, en alguna forma, al 
menos ía “apariencia” del ser. Con lo que hace la experiencia 
de que no es nada más fácil explicar la apariencia que el ser 
mismo. Por eso resultan tan artificiosos los sistemas de esta 
especie. Desprecian, por decirlo así, el peso de la cuestión del 
ser, y tienen que pagar la arrogancia con un íntimo quebranto.

Hasta en el escepticismo sigue siendo lo mismo, sólo que 
con signo inverso. Tampoco él puede escapar a tratar de lo 
real, justo al mostrar que es cuestionable. A la manera de ser 
de los objetos se refiere, en efecto y en primera línea, la EJto/ií 
con la que el escepticismo se contenta resignado. Y en el escep­
ticismo es donde se ve con más pureza por qué es y tiene que 
ser así. Un pensar teorético que no sea ontológico en el fondo, 
no lo hay en forma alguna y es cosa de imposibilidad. Es pa­
tentemente la esencia del pensar el sólo poder pensar “algo”; 
no, el poder pensar “nada”. Así lo expresó ya Parménides. 
Pero el “algo” se presenta en todo momento con una preten­
sión de ser y conjura la presencia de la cuestión del ser.

4. Fo n d o  o n t o ló g ic o  d e l  re la t iv ism o

Lo mismo puede mostrarse mutatis mutandis de todas las 
teorías que relativizan el concepto de la verdad, tanto si se apo­
yan en argumentos pragmatistas cuanto en argumentos histo- 
ricistas.

Se ha mostrado con frecuencia que tales teorías se anulan a 
sí mismas, declarando radicalmente imposible el sentido rigu­
roso de lo verdadero y lo falso que para sí mismas reclaman en 
sus tesis. Vuelto en forma positiva, significa esto que en reali­
dad sólo relativizan la validez dentro de las convicciones de la 
época y no la verdad misma. Modesto resultado que nadie



discute sin necesidad de tanto aparato. No es justamente una 
y la misma cosa que algo “sea” verdadero y que “valga” por 
verdadero. También los errores pueden valer por la verdad para 
una larga serie de generaciones, también lo verdadero puede 
permanecer oculto o ser incomprensible para el pensar de ellas 
y desacreditarse como error allí donde se lo enuncie.

Es una sencilla reflexión. Basta perfectamente para aclarar 
el fenómeno de la relatividad histórica de la validez que se 
cierne ante estas teorías. Aunque tras de la confusión de ver­
dad y validez se esconde una mucho más peligrosa: la de la 
verdad y el criterio de la verdad. Ésta es de índole gnoseoló­
gica y cala mucho más hondo en los fundamentos de nuestro 
saber del ente. Si la verdad fuese una nota asidera del conte­
nido del conocimiento, lo falso se denunciaría necesaria y cons­
tantemente por sí mismo en la conciencia —fuese como dis­
cordancia o como quiera—, y no habría error que pudiera 
afirmarse en ésta. La ley del error es justo la de que se anula 
tan pronto como se le reconoce por tal. La verdad fuera de 
hecho entonces la “norma de sí misma y de la falsedad”. Pero 
no es así en la economía del humano conocer. El error y el 
conocimiento se dan indiscerniblemente mezclados en todos los 
dominios de la vida y del saber; todo avanzar con la vista del 
espíritu es un progresivo rectificar errores, y es necesario con­
quistar primera y constantemente la crítica del error empe­
zando desde muy lejos. Aquí radica la íntima razón de la 
aparente relatividad de la verdad, tanto de la privada en la opi­
nión personal cuanto de la histórico-objetiva en la sucesión de 
los tiempos.

Pero tan pronto como el relativismo histórico toca también 
el problema del ser, comete una falta todavía mucho más im­
portante. Esta expresión de la teoría es fácil, porque ser verdad 
significa, una vez aún, dar exactamente en el ente. También 
la realidad del mundo se entiende, según esto, como relativa al 
espíritu de la época. Y con esto se mienta no sólo la trivialidad 
de que en el mundo real mismo se alteran muchas cosas, sino 
en la variabilidad de uno y el mismo proceso, dado una sola 
vez, según la conformación histórica del espíritu que hace de 
él su objeto.

Sobre la extravagancia de semejantes conclusiones no es 
cosa de malgastar palabras. Pero sí es instructivo que la teoría 
experimente justo por el lado de esta consecuencia una correc­
ción que la aniquila. El cambio de la conformación del espí­
ritu está, en efecto, supuesto aquí mismo como un cambio real,



FONDO METAFÍSICO DE LA CIENCIA NATURAL 

y sólo sobre este supuesto puede causar aquella “variabilidad”. 
Pero entonces pertenece a ese mismo mundo real cuya relativi­
dad a la conformación del espíritu se infería. Se anula, pues, o 
bien su realidad, o bien esta relatividad. En el primer caso, no 
es efectivo el cambio del espíritu, ni, por tanto, puede tam­
poco efectuar relatividad alguna del ente; en el último caso, 
subsiste, sin duda, en pie, pero el ente no puede ser relativo a él.

Esto suena, cuando se lo expresa así, a grandemente arti­
ficioso. Sólo que la artificiosidad está en la teoría, no en la 
refutación. Pero el resultado sencillamente positivo de estas con­
sideraciones es la evidencia de que incluso el relativismo ex­
tremo supone un fundamento ontológico. De lo cual bien se 
puede concluir que teorías capaces de pasárselas sin él son 
cosa de imposibilidad.

5. Fo n d o  m et a fís ic o  de  l a  c ie n c ia  n a t u r a l

Más importante, sin embargo, que el testimonio de las teorías 
y sistemas es el de los dominios y materias del trabajo filosó­
fico organizado por círculos de problemas.1 Cabe aquí —para 
permanecer aún en el tema favorito de la especulación actual, 
la relatividad— empezar por la filosofía de la naturaleza. Aquí 
ya no están las cosas como en tiempos de Schelling, nadie pien­
sa ya en comprender la naturaleza por analogía con el espíritu. 
Pero tampoco satisface ya la metodología de la ciencia exacta. 
Esta misma se ha vuelto, en efecto, sumamente constructiva en 
sus dominios fronterizos.

La exactitud de la ciencia positiva tiene su raíz en lo ma­
temático. Pero esto no constituye en cuanto tal las relaciones 
cósmicas. Todo lo cuantitativamente determinado es cantidad 
“de algo”. Ciertos sustratos de la cantidad están, pues, supues­
tos en toda determinación matemática. Estos supuestos, lo mis­
mo si se trata de la densidad, la presión, el trabajo, el peso, la 
duración que de la longitud espacial, permanecen en cuanto 
tales idénticos en medio de la multiplicidad cuantitativa, y es 
necesario conocerlos ya por otro lado, si se quiere tan sólo com­
prender lo que pretenden decir las fórmulas matemáticas en 
que apresa la ciencia las relaciones especiales de ellos. Pero 
por detrás de ellos mismos está una serie de momentos catego-

1 La exacta exposición1 del estado total de la metafísica en nuestro 

tiempo se encuentra en mi contribución a la colección editada por H. 

Schwarz, Deutsche Systematische Philosophie nach ihren Gestaltem. Berlín, 

1931, pp. 283 ss.; 3? ed., como sobretiro, 1935.



ríales básicos que tienen también y patentemente carácter de 
sustratos y se sustraen a todo intento de apresarlos" cuantitativa' 
mente, porque son supuestos de las relaciones cuantitativas rea- 
les. De esta especie son, ante todo, el espacio y el tiempo, y 
tras de ellos, pero no menos, la materia, el movimiento, la 
fuerza, la energía, el proceso causal y otros.

En torno a estas categorías de la naturaleza se ha sostenido 
desde siempre la disputa. Aun hoy son las tesis de la teoría de 
la relatividad las que se refieren a ellas. Lo metafísico de esta 
teoría consiste en el intento de disolver los momentos de ín­
dole de sustratos que hay en el espacio, el tiempo, la materia, 
etc. Partiendo de lo cuantitativo, tropieza la teoría con la esen­
cia de los fundamentos ónticos no cuantitativos. Lo teoría se 
inicia en la esfera de la medición, y avanza hasta tropezar con 
los límites de la mensurabilidad unívoca; pero en lugar de re­
conocer aquí los límites de lo cuantitativo en la naturaleza, saca 
la consecuencia del otro lado: relativiza los sustratos de las po­
sibles relaciones de medida. En vez de preguntar: ¿qué límites 
de lo matemáticamente formulable responden a la esencia del 
espacio y del tiempo?, pregunta más bien: ¿qué límites de la 
esencia del espacio y del tiempo responden a las fórmulas 
matemáticas?

Así se empuja a las consecuencias a entrar de lo óntica­
mente secundario a la región de lo primario. Los sustratos de 
la relación se resuelven en relaciones. No se advierte que con 
esto se entra en el callejón sin salida del puro relacionalismo.

Sin dificultad puede sacarse de aquí la tesis de que la trans­
gresión metódica de los límites del pensar matemático prueba 
justamente lo contrario de lo que quería, a saber, sus propios 
límites dentro del dominio de objetos de la naturaleza. Lo que 
aquí revela ser efectivamente muy relativo, es la univocidad de 
las relaciones matemáticas. Pero esta relatividad es sólo un 
caso especial de la dependencia general en que están los con­
ceptos respecto de las formas y categorías de la conciencia que 
concibe con ellos.

El problema categorial que resulta asidero en este estado de 
cosas es patentemente un problema ontológico. No hay ciencia 
natural tan exacta que pueda decir lo que son propiamente en 
sí mismos el espacio, el tiempo, la materia y el movimiento, por 
no hablar de qué sea causar y ser causado. La ciencia natural 
supone ya todo esto, y encima sin preocuparse de fundamentar 
lo supuesto o dar cuenta de ello. El problema que hay dentro 
de estos supuestos requiere un proceder totalmente distinto.



aunque sólo sea para plantearlo en forma que haga justicia a 
los fenómenos. La tarea que brota aquí es una tarea metafísica 
de un cabo a otro. Y sólo un riguroso análisis categoría! puede 
arribar a destacar pulcramente la parte insoluble de los proble- 
mas del caso, para hacer con ello accesibles a una solución los 
solubles.

6. La m e ta f ís ic a  df. l a  v ida  o rg á n ic a

En el campo de los problemas biológicos crece la trama me­
tafísica, ya desde los primeros pasos, hasta dejar en plena per­
plejidad. Desde antiguo impera en la filosofía de lo orgánico 
la concepción teleológica de lo viviente. Demasiado claramente 
parecen transcurrir los procesos vitales en la dirección hacia un 
fin. No es para admirar que el hombre, cuya conducta en la 
vida es una conducta que dondequiera obra por fines, inter­
prete tal dirección hacia un fin como obrar por fines y real 
correr tras de ellos. Sólo más tarde se ha llegado a rastrear la 
pista del antropomorfismo implícito en esta interpretación. Más 
aún, difícilmente se le había ocurrido en serio a nadie que 
había aquí una interpretación antes de la crítica kantiana del 
juicio teleológico.

La interpretación mecanicista, intentada frecuentemente por 
el materialismo, tomada en serio por Darvvin y sus seguidores, 
padece, en cambio, de la dificultad de que procesos, de la com­
plejidad de los orgánicos no se dejan comprender en modo al­
guno causaimente en su totalidad. Son y siguen siendo siempre 
sólo procesos y dependencias parciales los que se dejan regis­
trar. No se pasa de la mera tesis de “que” hay, porque debe 
haberlos, procesos causalmente ordenados.

Ambas cosas juntas desembocan claramente en el hecho de 
que no conocemos la efectiva relación de determinación cate- 
gorial de los procesos vitales. Aquí hay algo que, en medio de 
todo lo dado que nos salta a la vista, nos permanece inaccesi­
ble, algo irracional, un resto de problema metafísico, al par 
irrecusable e insoluble, y que, además, concierne justamente al 
núcleo mismo de la vitalidad.

La manera de darse lo orgánico hace que este estado de 
cosas se presente como perfectamente comprensible. Es una ma­
nera doble, interna y externa, y ambas divergen ampliamente 
por su contenido. Hay una conciencia inmediata de la propia 
vitalidad vivida y de sus estados, y hay una conciencia de la vida 
ajena como una cosa material objetiva. Esta última conciencia



10 INTRODUCCIÓN

ve y conoce el organismo en sus manifestaciones parciales, pero 
no apresa la totalidad; la primera, en cambio* lo vive como un 
todo, pero no sabe de sus funciones. No cabe desconocer que 
ambas maneras de darse se completan mutuamente. Pero esto 
basta simplemente para la práctica de la vida, no para com­
prender la esencia. Pues las dos maneras no ajustan una a otra, 
ni concuerdan, en absoluto, por doquiera. El enfermo y el mé­
dico tienen conciencias muy divergentes de uno y el mismo es­
tado. Aquel sólo siente que algo le “falta”; qué es, no lo 
sabe; éste lo sabe bien, pero no por su sentimiento vital, sino 
en razón de síntomas externos.

Pero, en efecto, opuestos únicamente lo resultan los dos 
círculos de datos en la consideración teorética. El interno tiende 
continuamente a la concepción teleológica; el externo, no me­
nos continuamente, a la causal, ambas tendencias de la inter­
pretación son, patentemente, unilaterales, y ambas juzgan con 
categorías que no son, patentemente, las peculiares de la vida 
orgánica. La categoría de causa está trasferida al organismo 
desde el dominio de lo inorgánico; la categoría de fin, desde el 
dominio de lo psíquico.

La trasferencia es, sin duda, muy comprensible. ¿De qué 
otra suerte podría proceder el hombre que de lo dado a lo no 
dado? Ahora bien, así el mundo exterior de las cosas mate­
riales como el mundo interior de lo psíquico, le están dados de 
cierta manera inmediata, pero no la esfera intermedia de lo 
viviente. La manera de darse ésta se halla más bien repartida, 
por decirlo así, entre aquellos dos “mundos”. Sólo que estos 
dos “mundos” son insuficientes como vías de acceso del saber 
a lo orgánico.

Conocemos así conexiones causales como conexiones finales. 
Pero ni unas ni otras convienen con justeza al proceso de la 
vida. Precisamente aquí se abre el gran vacío de nuestro co­
nocer: no conocemos el tipo de determinación peculiar del 
proceso vital, lista es la razón de que en nuestra conciencia 
de lo viviente se impongan continuamente representaciones ya 
causales, ya finales, que oscurecen el hecho de que lo peculiar 
del proceso vital resulta un enigma metafísico.

7. Lo METAFÍSICO EN LA VIDA PSÍQUICA

Del todo tan difícil no es el estado de cosas en el dominio 
en que trabaja la psicología. La esfera de los datos es aquí uní­
voca y coherente consigo. Empero, también aquí hay un fondo



LO METAFÍSICO EN LA VIDA PSÍQUICA 11

de problemas metafísicos, que en los últimos tiempos se revela 
cada vez más palpablemente. Su peso se hace sentir tanto más, 
cuanto que la psicología del siglo xix no llegó a apresarlo por 
ningún lado, con lo que se entregó a la engañosa certeza de que 
era una pura ciencia de hechos y se había librado de todas las 
dificultades propias de los sistemas. En esta ilusión descansaba 
su aparente superioridad sobre las otras disciplinas filosóficas, 
así como, en último término, su arrogante pretensión de re­
emplazarlas.

La ilusión y la arrogancia del psicologismo han sucumbido. 
Lo metafísico del problema fundamental sigue en pie. Radica 
en la manera de ser de la realidad psíquica; es, pues, por anti­
cipado un problema ontológico.

Mientras se consideró la realidad como algo peculiar del 
llamado mundo exterior —del mundo' de las cosas materiales, 
de lo físico—, pudo la psicología figurarse descargada de toda 
metafísica. Pero ni siquiera la forma en que vivimos lo psíquico 
responde a esta manera de ver. Todo el mundo cuenta en su 
vida con la intención del prójimo como con algo completamente 
efectivo y codeterminante de los acontecimientos; cada cual 
tiene noción de los propios estados, sentimientos, aversiones, 
simpatías, deseos, anhelos, angustias como de algo importante, 
que ahí está siempre, incluso sin que él sepa de ello, y que 
desde el oscuro fondo del propio yo lo determina, sorprende 
y en ocasiones sobresalta por completo. Es patente que hay una 
vida psíquica real que transcurre independientemente del grado 
en que.se la conoce y que no se identifica con la conciencia. 
Transcurre en el mismo tiempo real en que transcurren tam­
bién los sucesos físicos, cambiando y desarrollándose en la mis­
ma secuencia unívoca e irreversible, mostrando el mismo modo 
de surgir y desaparecer; más aún, está en una multiforme rela­
ción de condicionamiento mutuo con el curso de los sucesos 
externos. Tan sólo la inespacialidad la distingue de éste.

Si se tiene la espacialidad y la materialidad estrechamente 
unida con ella por un rasgo esencial de lo real en general, no 
puede apresarse, naturalmente, la realidad de los actos psíqui-. 
eos. Se la ha excluido de ellos con una falsa definición —una 
falsa manera de apresar ontológicamente el ser real. Pero si se 
deja vía libre a la plenitud de los fenómenos indicados, ya 
no puede sostenerse, a la inversa, tal definición. El mundo psí­
quico se revela entonces exactamente tan real como el físico. 
Pero con esto brotan una serie de nuevas tareas para la psico­
logía. No sólo le incumbe la cuestión ontológica de cómo apresar



en alguna foima esta realidad psíquica; se le abre también la 
perspectiva de un complejo campo de estados y actos no vividos 
ni conscientes, de contenido patentemente mucho más rico que 
el de lo inmediatamente vivido y exhibible.

La psicología actual sabe hace mucho de este estado de co­
sas. Han pasado los tiempos de la pura psicología de vivencias 
—que identificaba prácticamente el acto y la vivencia del acto. 
Aquí ha aclarado las cosas justamente la fenomenología del 
acto, que partió de lo puramente dado con más rigor que todos 
los otros métodos. Hoy ya no se edifica de elementos la con­
ciencia. Justamente los elementos no se han dejado ver puros 
en ninguna parte. Lo dado efectivamente en la vivencia son 
siempre conexiones, totalidades. Pero éstas señalan inequívo­
camente por todas partes en la dirección de lo no vivido.

Cabe designar este cambio como la incoación de una crítica 
de la razón psicológica. Cabe tanto más, cuanto que ha condu­
cido de hecho a distinguir el fenómeno y lo en sí dentro del 
mundo interior, no de otra suerte que condujo la crítica kan­
tiana a la distinción del fenómeno y lo en sí del mundo exte­
rior. Pero con esto ha llegado a madurez lo metafísico en el 
problema del alma. En contraste con la antigua metafísica del 
alma —con la psychologia rationalis—, se trata del simple pro­
blema de la manera de ser de lo psíquico, planteado por la 
experiencia interna misma.

8. Lo METAFÍSICO EN EL ESPÍRITU OBJETIVO

En el día de hoy, que mira el espíritu mismo con ojos pre­
dominantemente históricos, no es ningún misterio que el mun­
do del espíritu constituye, una vez más, una esfera especial del 
ser, superior ésta a la de la vida psíquica. Esta vida está ligada 
al individuo, naciendo y muriendo con él. La vida espiritual 
no es nunca cosa del individuo, por más que el individuo sea en 
cuanto persona un ente cerrado y sui generis. Lo que es la per­
sona, no lo saca ésta simplemente de sí misma. Lo torna, al 
desarrollarse, de la esfera espiritual dentro de la que se des­
arrolla. Pero la esfera espiritual es una esfera común, un rami­
ficado todo de intuiciones, convicciones, valoraciones, tenden­
cias, juicios y prejuicios, saberes y errores, formas de vida y de 
expresión; una esfera de unidad y totalidad en cada caso, y, no 
obstante, fluyente, evolucionante,. pugnante en torno a bienes, 
fines, ideas —un vida espiritual que avanza a pasos históricos. 
El espíritu entendido en este sentido, como totalidad, es lo que



une en todo tiempo a los hombres allí donde los separan la 
conciencia y la personalidad.

Con el espíritu en este sentido se ocupan las ciencias del 
espíritu. Aquí no se trata jamás de la singularidad del solo in­
dividuo, ni siquiera allí donde debe apresarse efectiva y mo­
nográficamente tal singularidad. Pues esta singularidad no es 
comprensible por ella sola; lo es únicamente partiendo del todo 
de un espíritu histórico, el circundante del caso. Pero este es­
píritu histórico, con su mudanza, sus tendencias, su evolución, 
es algo real que surge y desaparece en el tiempo aunque sobre­
viva al individuo; es algo que sólo se da una vez en la totalidad 
del tiempo, algo que no retorna,'una formación de no menor 
individualidad que la persona. Es lo que llamó Hegel “espí­
ritu objetivo”.

Se puede apresar y describir la vida y los destinos del es­
píritu objetivo exactamente como se puede apresar y describir 
todo lo real, hasta donde se manifiesta en fenómenos. En la 
misma medida no hay en él, en cuanto fenómeno, nada ocul­
to o misterioso. Enigmática resulta, en cambio, su manera de 
ser. No basta comprobar que es un modo de realidad espiri­
tual. Pues no tiene la forma que conocemos por el espíritu 
personal. No es sujeto, ni conciencia. Ni por su contenido, ni 
en el tiempo se agota en la conciencia del hombre individual. 
Pero nosotros no conocemos más conciencia que la del in­
dividuo.

Esta enigmática manera de ser es lo que tienta, sin querer, 
a sentar tesis metafísicas. Hegel, que fué el primero en apresar 
filosóficamente el espíritu objetivo, lo entendía como la unidad 
de una “sustancia”, de la que eran sólo expresiones acciden­
tales las distintas personas. Esta interpretación es comprensi­
ble como expresión de la sobrecogedora enigmaticidad; pero 
lo insostenible de ella se reconoció pronto y no puede dar lugar 
a duda alguna. No hay ningún fenómeno que responda a ella. 
Pero la cosa no está en modo alguno despachada con rechazar 
la sustancialidad. Por esta causa sigue incomprendida la ín­
dole de la unidad y totalidad, de la vida, capacidad de desplie­
gue, en suma, la manera de ser del espíritu objetivo. Y si se 
repara en que se trata de la manera de ser de objetos muy 
conocidos e importantes —el lenguaje, el derecho, las costum­
bres, el ethos, el arte, la religión, la ciencia—, despunta clara­
mente aquí la necesidad de llegar hasta la raíz de ella.

Mas llegar a la raíz de una manera de ser en cuanto tal, es 
patentemente cosa de una investigación ontológica. Es un caso



14 INTRODUCCIÓN

especial de la tarea general de comprender el “ente en cuanto 
tal”. En su actual estado de atraso, aún no se halla en modo 
alguno la ontología en situación de bastarse para esta tarea; lo 
que hoy podemos hacer es, a lo más, sólo un previo trabajo 
fenomenológico: la descripción de los procesos y relaciones tí­
picas en la vida del espíritu objetivo. Pero la tarea está ahí. Y 
es importante tenerla por adelantado a la vista, al acercarse a las 
cuestiones generales y fundamentales de la ontología.

9. Lo METAFÍSICO EN LA ESFERA LÓGICA

En este orden de cosas sorprende que ya el reino del pen­
samiento —y encima entendido puramente de suyo, sin res­
pecto especulativo alguno— muestre una faz metafísica. La 
lógica, que es quien se ocupa con este reino, silencia esto; pasa 
desde antiguo por ser una disciplina puramente inmanente, 
libre de metafísica. Pero justo ésta su tradición es filosófica­
mente problemática.

¿Qué manera de ser tiene, en efecto, un juicio? Patente­
mente no se agota en que lo pronuncie alguien en el proceso 
del pensar. Resulta captado, comprendido, reproducido por la 
conciencia ajena; resulta bien común de muchos, de toda una 
colectividad contemporánea, a la que sobrevive históricamente. 
Una vez formulado y enunciado, queda elevado a una objeti­
vidad que lo hace independiente de la ejecución del acto. Su 
sentido, su validez trasciende el límite de la conciencia; “pere­
grina” de persona en persona, de época en época, sin alterarse 
en medio de su peregrinar. Pertenece a una esfera distinta de 
la esfera de la realidad de las cosas materiales y del alma.

Si se llama a esta esfera “esfera lógica”, se suscita la cues­
tión de la índole de que sea, de la manera de ser que tenga. 
No es idéntica a la esfera del ser ideal; pues también los juicios 
falsos, que no aciertan con ningún ente, pertenecen a ella. Tam­
bién los errores “peregrinan” acuñados en forma de juicio. 
Tampoco cae en el plano del ser que es el plano del espíritu 
objetivo; pues el espíritu objetivo pronuncia juicios, los rechaza, 
transforma su contenido; el espíritu objetivo tiene un ser tem­
poral, una realidad histórica. Pero el sentido de un juicio en 
cuanto tal sentido no tiene ni temporalidad ni realidad. No 
muda. Sólo muda el reconocerlo, su validez en la aprobación 
de los hombres. Pero esta validez no es el sentido lógico del 
juicio.

Esto mismo es válido de todas las conexiones y secuencias



de juicios, o sea, de lo que llama la lógica “raciocinios”. Lo 
que se dice “ser concluyente”, la interna rectitud en la relación 
de secuencia entre las premisas y la conclusión, existe patente 
y legítimamente aun allí donde ni se la ve, ni se la pone por 
obra. Y esta manera de ser se trasfiere finalmente a concep­
tos de la índole más compleja, construidos ya sobre la base de 
series enteras de juicios y raciocinios. Las “notas” del concepto 
son justo los predicados insertos en él por los juicios. Ahora 
bien, si se considera que el concepto, el juicio y el raciocinio 
son los elementos estructurales con los que da forma la ciencia 
a cualquiera de sus contenidos, también sobre la ciencia reper­
cute la cuestión de la manera de ser de lo lógico. La funda­
mental cuestión de la esencia de la ciencia no es una cuestión 
menos ontológica que las de lo real, de la naturaleza, de la 
vida, de lo psíquico y del espíritu. Tan sólo vuelve a tratarse 
aquí de una manera de ser radicalmente distinto.

A  esto se añade una segunda cosa. Concierne a las leyes 
lógicas. Si éstas fuesen “meramente lógicas”, no podrían ga­
rantizar la verdad de los juicios concluidos de premisas verda­
deras. Pero es justamente de la verdad de lo concluido de lo 
que se trata por todas partes, en la ciencia como en la vida. 
Sin ella no tendría el ensamblaje entero de las conexiones lógicas 
de nuestro pensar ningún valor de conocimiento, ni —lo que es 
más— ningún valor de vida.

Pero ¿qué es lo supuesto en la verdad de lo concluido? Leyes 
como la de contradicción, del tercio excluso, leyes de la sub-' 
sunción, de la tabla de los juicios, de las figuras y modos del 
silogismo, podrían ser meras leyes del pensar, sin nada aná­
logo en el mundo real, referida al cual es verdadera o falsa una 
conclusión. En este caso carecería de valor la consecuencia 
lógica. Únicamente cuando le responde en lo real la conse­
cuencia en las relaciones mismas del ser —cuando, pues, tam­
poco en el mundo real coexiste lo contradictorio, y también 
de términos contradictoriamente opuestos existe necesariamente 
uno, y lo general es necesariamente válido en el caso especial— 
cobra la consecuencia lógica valor de conocimiento.

Pero entonces necesitan las leyes lógicas ser al par leyes 
generales del ser. Necesitan dominar el mundo en que se sacan 
conclusiones y en que puede lo concluido pretender ser verdad. 
Con esto queda dicho que también la cuestión de las leyes ló­
gicas es en el fondo un problema ontológico. Y un tratamiento 
fructífero de la lógica únicamente resulta posible si se la em­
prende con este problema. De hecho se hallaba esta idea implí­



cita en la vieja disputa de los universales. Es la lógica idealista 
y metodológica del siglo xix el único culpable‘de que haya 
caído en olvido este fundamental problema ontológico.

10. La d e cad e n c ia  d e l  p ro b le m a  d e l  c o n o c im ie n to

Más aún salta a los ojos esta situación en la teoría del cono­
cimiento. El criticismo neokantiano tuvo por cosa hecha que la 
crítica del conocimiento podía reemplazar la metafísica. En­
tendía esta crítica como una disciplina puramente inmanente, 
que podía por su parte arreglárselas sin supuestos metafísicos; 
más aún, creía poder apelar a Kant como testigo principal en 
favor de ello. La consecuencia fué no sólo la repulsa, de todo 
punto antikantiana, de los problemas metafísicos —en la me­
dida en que se los reconocía como tales—, sino también el 
que se hiciera perfectamente superficial y se desconociera ple­
namente el problema mismo del conocimiento.

La opinión de Kant era muy distinta. La crítica no se pro­
ponía hacer imposible la metafísica, sino justamente hacerla po­
sible por primera vez. Pero también ella misma se cernía ante 
Kant como una investigación en todo de índole metafísica. 
¿Cómo, si no, hubiese podido desempeñar la cosa en sí el papel 
de un concepto crítico fundamental? Mucho más hondo cala 
aún la famosa cuestión de la posibilidad de los “juicios sinté­
ticos a priori”. Kant decidió esta cuestión con la fórmula de su 
“principio supremo”, diciendo que las categorías de la “expe­
riencia” tenían que ser al par categorías de los “objetos”, y sólo 
dentro de los límites de esta identidad abarcante del sujeto y 
del objeto poseían “validez objetiva”. Esta decisión no es en 
manera alguna una decisión idealista. Consiste estrictamente 
en señalar una condición metafísica fundamental —si no de 
todo el conocimiento, por lo menos de la trama apriorística del 
conocimiento; una decisión que, por lo demás, se sosdene inde­
pendientemente de la distinción de supuestos idealistas y rea­
listas.

Cosa semejante es válida de la otra “rama” del conocimien­
to, el conocimiento a posteriori. Aquí lo redujo todo Kant a la 
afectación de los sentidos por la cosa en sí. Tras de las aporías 
entrañadas en esta concepción no anduvo, ciertamente, Kant; 
incluso la estética transcendental concierne sólo a la trama 
apriorística de la sensibilidad. Pero estp, por lo menos, es claro: 
que Kant vió muy bien y tomó en serio la relación de trascen­
dencia implícita en los datos sensibles.



Las teorías posteriores ya no han hecho lo mismo. Y con 
esto empieza la decadencia del problema del conocimiento, 
que ha conducido por un lado al psicologismo y por otro lado 
al logicismo. Dentro de este último hay que contar todas las 
concepciones que identifican el conocimiento y el juicio, como 
quiera que se distingan unas de otras en lo demás. Cabezas 
tan diversas como Natorp, Cassirer, Rickert, Husserl, Heideg­
ger han sucumbido en este respecto al mismo error. Pero con el 
psicologismo, que combatieron, es común a las teorías lógicas 
el desconocimiento de la relación de trascendencia en el fenó­
meno del conocimiento. En ambos campos podían creerse tanto 
más fácilmente en seguridad frente a la temida metafísica, cuan­
to que eran exactamente tan poco capaces de apresar el pro­
blema ontológico fundamental del juicio como el del acto psí­
quico.

Mas detrás de este desconocimiento del problema se halla 
todavía una consideración que es mucho más antigua y que, 
como fuente de error de amplias consecuencias, domina también 
la crítica de la razón pura. Cabe llamarla el argumento “co- 
rrelativista”. No hay objeto del conocimiento sin sujeto del 
conocimiento, dice este argumento; no se puede separar de la 
conciencia el objeto, que es sólo objeto “para’’ la conciencia. 
Cuando se sostiene esto, hay que aceptar un sujeto también 
para las cosas materiales en la medida en que existen inde­
pendientemente de nuestro concebirlas; al encuentro de quien 
lo acepta sale la antigua idea del intelectus infinitus o diidnus.
Y de hecho se encuentran, así en Kant como en los posteriores, 
las más diversas variantes de este concepto. Estas variantes 
representan una especie de transposición del argumento corre­
lativista al absoluto, y muestran claramente el fondo metafí­
sico del idealismo gnoseológico.

Pero la consecuencia del argumento es que se anula el senti­
do propio de la relación de conocimiento. El conocimiento ya no 
puede pasar por un “aprehender” algo. En el objeto caduca la 
distinción entera del ser conocido y el ser desconocido; semejante 
concepto del conocimiento conduce a que el mundo sólo exis­
ta en cuanto ente en la medida en que se lo conoce; pues lo 
desconocido no existiría, en efecto, para el sujeto. Y, lo que 
es mucho peor, se abandona la oposición de “verdadero y falso”; 
en su lugar queda sólo la íntima concordancia o no concor­
dancia de los conceptos, juicios, representaciones. Con lo cual 
se pierde la distinción entre la posibilidad de que el todo del 
contenido de la conciencia coincida con su objeto total, el mun-



18 INTRODUCCIÓN

do ente, y la de que no coincida —y esto último incluso en el 
caso de una plena consecuencia interna.

Pero justo este coincidir y no coincidir es el sentido propio 
de la verdad y el error. Y como el conocimiento sólo existe 
en el caso del coincidir, mientras que la conciencia es capaz 
también de dar al contenido formas sin tal coincidencia —sea 
en la representación, o en la fantasía, o en el pensar, o en el 
juicio erróneo—, cae también de las manos aquella distinción 
en la que viene a parar todo en el problema del conocimiento: 
la distinción entre el mero representar, pensar, mentar, juzgar, 
por un lado, y el efectivo aprehender la cosa, por otro. Así 
se llega a la paradoja de una “teoría del conocimiento” en la 
que ya no se encuentra en ninguna parte el problema del cono­
cimiento propiamente tal.

11. F e n o m e n o l o g ía  y  m e t a fís ic a  d e l  c o n o c im ie n t o

Lo característico de esta situación histórica es la circunstan­
cia de que justo el argumento correlativista en que descansa es 
un seudoargumento. Se apoya en el prejuicio de que es cul­
pable el concepto tradicional de objeto. “Objectum” — es decir, 
algo “arrojado enfrente”— sólo puede serlo algo, naturalmente, 
“para” alguien, frente a “quien” está arrojado. La palabra 
alemana "Gegenstsand” —es decir, lo "Gegensteh.erud.es”, lo que 
está enfrente— presenta la misma referencia. Estas palabras 
compuestas están, pues, ya acuñadas sobre la base de corre­
lación al sujeto. Y ateniéndose a ellas, no se hará sino confir­
marse más y más en el prejuicio correlativista.

Pero en el problema del conocimiento no se trata de un 
análisis de palabras o de conceptos, sino de un análisis de fe­
nómenos. Y el “fenómeno” del conocimiento tiene un aspecto 
totalmente distinto. Para decir brevemente lo capital, en el 
conocimiento, a diferencia del representar, del pensar, de la fan­
tasía, es justo lo esencial el que su objeto no se agote en el ser 
objeto para la conciencia. Aquello a lo que se dirige efectiva­
mente el conocimiento, lo que éste trata de aprehender y de 
penetrar cada vez más a fondo* tiene un “ser” supraobjetivo. 
Es lo que es independientemente de que una conciencia lo 
haga o no objeto suyo; independiente también de lo poco o 
mucho de ello que se haga objeto. Su ser objeto es, en general, 
algo secundario para él. Todo ente, cuando se convierte en 
objeto, se hace objeto sólo subsecuentemente. No hay ningún 
ente en cuya esencia entre de suyo el ser objeto de una' con-



FENOMENOLOGÍA Y METAFÍSICA DEL CONOCIMIENTO 19 

ciencia. Únicamente con la aparición del sujeto cognoscente en 
el mundo pasa el ente a la relación del estar enfrente, y pasa 
a ella exactamente en la medida en que el sujeto está intrín­
secamente, sobre la base de sus categorías, en situación de “ob­
jetarlo”. La “objeción” es justo el conocimiento.

La prueba de que ésta es la legítima relación de conoci­
miento, puede aportarse apoyándose ya en la conciencia inge­
nua que el cognoscente tiene del objeto. Nadie se figura que 
las cosas que ve tienen lugar únicamente porque las ve; un 
percibir que produjera de raíz su objeto, no lo llamaríamos, 
en absoluto, percibir, sino, en el mejor de los casos, imaginar. 
En general: un conocer que no aprehenda algo ente en sí, no 
debe llamarse, en absoluto, conocer. Puede ser pensar, juzgar, 
fantasear. Pero, justo, pensar se deja todo aquello que mera­
mente no es contradictorio; juzgar se deja lo más inexacto; la 
fantasía, sobre todo, tiene libertad frente al ente y no ente; 
el conocimiento es algo enteramente disdnto. Conocimiento lo 
hay sólo de aquello que alguna vez “es” y que “es” indepen­
dientemente de que se lo conozca o no.

Sin duda que también aquí hay la rigurosa correlatividad 
de sujeto y objeto. Sólo que la relación de conocimiento no se 
.agota en ella. Pues esta relatividad es sólo la relación del su­
jeto con aquello de lo que ha hecho su objeto. Pero el ente 
que se trata de conocer no se agota, justamente, en este su ser 
objeto. Es indiferente a su objeción en un sujeto; el volverse ob­
jeto le es, en cuanto ente, extrínseco. Tampoco altera nada en 
él. Sólo en el sujeto se altera algo con la objeción. Surge en él 
una imagen del ente, una representación, un concepto, un saber 
de éste. Y la imagen va alterándose con el avance del conoci­
miento. Pero toda alteración y todo avance tiene lugar sim­
plemente en la conciencia; el ente que va objetándose cada vez 
más en el proceso, queda intacto ante éste.

En este punto tampoco vió claro Kant. Éste pensaba que 
sólo se conoce el fenómeno, mientras que el ente en sí es incog­
noscible. Exactamente lo contrario es lo justo. Conocido es 
sólo —si es que hay realmente conocimiento— el ente en sí. El 
hacerse fenómeno, en cambio, no es nada más que el conoci­
miento mismo —sólo que visto desde el objeto. “Conozco algo” 
y “es fenómeno para mi”, estas dos expresiones enuncian una y 
la misma relación: la objeción de un ente en un sujeto. Es, se­
gún esto, perfectamente verdadero que sólo conozco un ente 
en la medida en que es fenómeno para mí. Pero se trata de una 
proposición tautológica. Y se vuelve falsa, en cuanto se la vuel-



20 INTRODUCCIÓN

ve negativa: el ente en sí no es cognoscible. Por el contrario, 
justo el ente en sí es lo que se hace fenómeno en el fenómeno. 
De otra suerte, fuera el fenómeno una apariencia vacía. Y esto 
tampoco lo pensó Kant.

Ha sido el error común de las teorías de la conciencia —de 
las neokantianas como de las positivistas, como también de las 
fenomenológicas— el haber confundido el objeto y el ente en 
el problema del conocimiento. Todo ente puede, sin duda, 
convertirse en objeto —al menos en principio, pues no se opo­
ne a la objeción—; pero esto no quiere decir que tenga que 
convertirse en objeto necesariamente, ni mucho menos que sea 
ya de suyo objeto. Es un error pensar que todo ente es objeto y 
que sólo lo que es objeto tiene el carácter del ser. El mundo 
entendido como el conjunto de los entes es, sin duda alguna, 
sólo parcialmente objeto del conocimiento, quizá sólo en su 
mínima parte. Es lo que enseña avasalladoramente el ince­
sante descubrimiento de dominios de objetos en el progreso del 
conocimiento.

Con la evidencia de que el conocimiento es la conversión 
del ente en objeto —o la objeción del ente en un sujeto— se 
vuelve accesible de nuevo el verdadero problema de conoci­
miento en su núcleo esencial. Con ello vuelve a mostrar de 
nuevo su verdadero rostro, que es el de un problema metafísico. 
Pues ahora se trata de cómo sea posible que el sujeto aprehenda 
un ente que le es trascendente; o, lo que es lo .mismo, de 
cómo este ente pueda convertirse en objeto de un sujeto. Se 
trata de franquear la relación de trascendencia. En el desarrollo 
de esta cuestión halla su límite toda mera fenomenología del 
conocimiento, para pasar a ser metafísica del conocimiento.

Pero no sólo para la teoría misma del conocimiento es la 
recuperación de su problema esencial el paso decisivo, sino 
también para la ontología. El “ente en cuanto tal” se desplaza 
con ello desde su aparente lejanía, por decirlo así, hasta la 
más inmediata cercanía y tangibilidad. Si todo conocimiento 
está referido a algo que es un ente en sí en cuanto ente en sí, es 
patente que el problema del conocimiento no empieza única­
mente en los úldmos fundamentos del mundo, sino en mitad 
de la vida. Concierne a todo lo conocido y cognoscible —no 
menos que a lo desconocido e incognoscible. Es anejo a todo 
lo dado, a todas las cosas, a todas las relaciones humanas, a las 
menores como a las mayores. Más aún, abarca la relación mis­
ma de conocimiento. Pues no sólo el objeto del conocimiento 
es un ente, también es uno el sujeto. Y la relación entera es



una relación del ser. Persiguiendo su propio problema, corre 
la teoría del conocimiento en línea recta hasta la teoría del ser. 
Al haber menester de la ontología y conjurar la aparición de 
ésta, ocúpa la posición clave en el plano de los problemas on- 
tológicos.

12. La METAFÍSICA DEL “ ETHOS” Y DE LA LIBERTAD

Sin embargo, no es aún en ella, de modo alguno, donde es 
mayor el peso de lo metafísico. Entre los dominios de pro­
blemas del ser espiritual, tampoco es el conocimiento sino un 
preludio. El conocimiento aún no concierne a la esencia de 
la persona. Pero de la esencia de la persona se trata, tan pronto 
como se trata de la vida con sus cambiantes situaciones, exi­
gencias, apremios y tareas. Mas con esto se entra en el proble­
ma del ethos y de la libertad.

Común a todos los seres vivos es el estar ahí en medio del 
flujo de los sucesos, el constante ser arrebatados y afectados 
por todo lo que viene sobre ellos. Este fluir no se detiene nun­
ca, ni cesa en momento alguno el encontrarse puesto ante si­
tuaciones siempre nuevas que de alguna manera hay que domi­
nar. Pero hay una radical diferencia en la forma en que se 
conduce en este empuje de la vida el animal y aquella en que 
se conduce el hombre. El animal se halla aquí simplemente 
sometido a las leyes de su especie, haciendo simplemente lo 
que tiene que hacer. Hace, sin duda, cosas muy diversas, según 
la situación; pero, sin embargo, obedeciendo siempre a una ne­
cesidad en la que constituyen lo determinante los factores de 
su interna conformación, sus maneras de reaccionar, sus instin­
tos y, juntamente, los de la situación externa.

Distinto es en el hombre. También él está en medio de la 
corriente de los sucesos, también caen sobre él las situaciones; 
él no las elige, él cae en ellas —incluso allí donde las ve venir 
y contribuye a determinarlas interviniendo en ellas o esquiván­
dolas; pues, en último término, finalizan siempre de manera 
distinta de la querida por él. Pero, una vez ahí, no puede 
esquivarlas, tiene que pasar por ellas, tiene que obrar. La dife­
rencia se reduce a ésta: la situación no le dice “cómo” tiene 
que obrar, le deja un espacio libre para obrar de una u otra 
manera. Tampoco le señala inequívocamente la dirección su 
propia naturaleza. Al poder de los impulsos se opone en él 
otra cosa, que le pone ante los ojos metas, tareas, valores, po­
tencias de índole peculiar y peso propio. También la propia



22 INTRODUCCIÓN

naturaleza le deja un espacio libre. Pero esto quiere decir que 
de la dirección que emprende al obrar es dueña feü libertad.

No se debe entender erróneamente el sentido dé esta liber­
tad. El hombre no tiene libertad para querer o no querer obrar 
en una situación dada; pues también la omisión es acción y 
puede recaer sobre él, como culpa, si no fué justa. El hom­
bre está, más bien, forzado siempre a obrar. Su libertad se re­
duce a la de “cómo” obrar. De este cómo es dueña su decisión.
Y justo porque esta decisión es la actuación de su libertad, 
cabe también decir: está forzado a decidirse libremente. O a la 
inversa: en el estar forzado a decidirse, es libre.

Su libertad no es, pues, ni lo que hay de meramente nega­
tivo en el espacio libre —sea el externo o el interno—, ni tam­
poco la libertad de movimientos frente a la corriente de los 
sucesos cósmicos. Esta corriente, vista como cadena de las situa­
ciones, más bien le fuerza sólo a decidir, mientras que aquel 
espacio libre es sólo la condición de la decisión posible. El cómo 
de la decisión resulta, en cambio, cosa suya. Con él descansa 
el hombre sobre sí mismo. Y éste “descansar sobre sí mismo” 
es su libertad.

Lo que en la vida llamamos una persona, es el ente libre 
en este sentido. Es el ente al que imputamos sus actos, el ente 
que porta en sí una responsabilidad, que tiene culpa o méri­
tos; el ente que, según la tendencia o la intención en virtud 
de la cual se decide, es “bueno o malo”. Es el ente que no 
está nunca forzado a hacer el bien o el mal, pero sí a decidir 
entre el bien y el mal. Pues no hay, en absoluto, libertad sólo 
para el bien; únicamente quien es de raíz capaz también del 
mal, es capaz del bien en sentido moral. Si el hombre no fuese 
capaz del mal, estaría sometido a la ley del bien como la cosa 
material a la ley natural. Pero entonces no sería su ser bueno 
un ser bueno moralmente, no sería un valor moral.

Puede también decirse: la persona es el ente que es capaz de 
ser bueno y malo moralmente; el portador del valor y contrava- 
lor moral. Pues éste es el sentido del valor moral, fundarse en la 
libertad. Pero con esto no se ha resuelto, precisamente, el enig­
ma de la persona, sino que se ha reconocido, primariamente, su 
impenetrabilidad. Pues justo la libertad es la grande y enigmá­
tica cuestión metafísica de la persona. ¿Cómo es posible que 
un ente que en el curso de los sucesos cósmicos depende de 
factores inabarcablemente variados, hasta hallarse condicionado 
en sus sensaciones mismas, vaya a ser libre en sus decisiones?
Y dado que así se mostrase, ¿cómo es posible que haya, además,



una libertad contra el requerimiento del bien moral, que es lo 
único qüe puede constituir en él un contrapeso de aquellas 
potencias?

Lo incomprensible en la esencia de la libertad es justamente 
esto de que tiene dos frentes, siendo al par libertad frente a 
las leyes del ser y libertad frente a las leyes del deber ser. La 
libertad significa que la persona, además de la doble determi­
nación por la corriente de los sucesos y por la ley moral, tiene 
que llevar todavía en sí una fuente de autodeterminación. Y 
justo esto es el enigma. La solución de la antinomía kantiana 
de la causalidad sólo basta, en el mejor de los casos, para resol­
ver un lado del problema. El otro lado, la antinomía del 
deber ser, ha de considerarse aún como totalmente por resolver. 
Sólo una aclaración ontológica, llevada a cabo desde abajo, de 
la esencia del hombre, la persona y el espíritu, por un lado, 
del deber ser, la ley moral y el valor, por otro, puede aportar 
aquí luz.

13. M etafísica  d e  los v alores

Pero en todo esto se da aún por supuesta como conocida la 
esencia del “bien” en cuanto tal. Tampoco es sostenible este 
supuesto. Así lo prueba ya la pluralidad de las morales. Desde 
Nietzsche se ha mostrado, cada vez más claramente, que no 
se trata aquí, en absoluto, de un principio único —como aun 
creía Kant—, sino de una pluralidad de valores que sólo se 
abre al hombre paulatinamente en la historia.

Por esto solo no es, ciertamente, el problema de los valores 
un problema metafísico. También el mundo real se abre sólo 
paulatinamente al humano comprender. Pero sí que el pro­
blema se vuelve metafísico tan pronto cómo se trata de la ma­
nera de ser de los valores. En la ética anterior se halla velada 
esta cuestión por la falta del concepto de valor. Entre los anti­
guos ocupa la “idea” el lugar del valor (la idea de la justicia, 
de la valentía, del bien en general); pero el verdadero carác­
ter de valor sólo resalta en ella en el contenido, no estando 
destacado de la manera de ser, patentemente distinta, de los 
principios ónticos (como, por ejemplo, la unidad, la oposición, 
la forma, la materia). Kant, por el contrario, destacó muy 
precisa y pulcramente de los principios del objeto (por ejem­
plo, las categorías) la ley moral —mediante el concepto de 
deber ser. Pero puso la fuente del deber ser en la razón, y con 
ésto surge una nueva dificultad. Pues esta razón —entendida



24 INTRODUCCIÓN
/  '  '  • . ..
como práctica— es la misma a la que toca decidir libremente 
en pro o en contra de la ley moral. Tiene, por tanto, que pres­
cribir, por un lado, la ley como ley suya que es, pero que po­
seer, por otro lado, un espacio libre para oponerse justo a esta 
ley. Si no poseyese este espacio, estaría sometida a la ley 
“como a una ley natural”; sería, por consiguiente, infalible en 
su actividad, pero la infabilidad no sería su valor moral.

Kant ha unido, por lo tanto, en la razón práctica dos auto­
nomías heterogéneas, la de la ley del deber ser y la de la deci­
sión frente a la ley —lo que, "así, no es, patentemente, soste- 
nible. Mas como es imposible buscar la libertad en algo distinto 
del sujeto que quiere (de la persona), el error tiene que estar 
en el origen subjetivo del deber ser. Pero si se borra este origen, 
vuelve en seguida a pasar al primer término la aporía de la 
manera de ser del deber ser. Pues ahora sólo puede tratarse 
de una raíz objetiva. Pero tal raíz ha menester, ante todo, de 
que se aclare su manera de ser. Pues ésta ha de ser de distinta 
especie que la de los principios del ser.

Esta aporía constituye el fondo del problema del valor, no 
resuelto y, en el estado actual de la investigación, todavía en­
teramente insoluble. Por lo demás, no es, en modo alguno, un 
problema meramente ético. Es una aporía que retorna en todos 
los restantes dominios del valor, en el de los valores de bienes, 
el de los valores vitales, el de los valores estéticos, y otros; es 
una aporía no superada, en modo alguno, con declarar autó­
nomos estos dominios del valor. Pues justo la comprensión de 
la autonomía depende, de un cabo a otro, de la comprensión 
de la manera de ser de los dominios.

El problema se halla, pues, en esta situación. Lo sustraído 
a la aprobación del sujeto existe “en sí”. No por ello necesita 
ser real. La realidad tampoco entra para nada en consideración 
por lo que se refiere a la manera de ser de los valores, pues 
que estos existen con patente independencia de que se los rea­
lice en el mundo, ni de la medida en que se los realice; y sólo 
así es posible que los valores morales tengan un carácter de 
deber ser y hagan frente al hombre como exigencias. Es nece­
sario, pues, atribuir a los valores otra manera de ser. En esto 
no se hallarían, sin duda, solos. Hay hasta leyes y esencias 
que tienen un mero “ser ideal”; desde Platón se han aducido 
en apoyo de este hecho las relaciones matemáticas. Pero ni se 
ha aclarado qué manera de ser tienen estas relaciones —jus­
tamente hoy vuelve vivamente la discusión en torno a ella—, 
ni puede su manera de ser ser enteramente idéntica a la de



los valores. Pues es patente que no tiene carácter de deber 
ser y que dominan lo real, en la medida en que se refieren a 
ello, sin resistencia, como leyes naturales. De otra suerte fueran 
las leyes matemáticas de la naturaleza, cualesquiera que sean 
sus límites, cosa de imposibilidad. El ser ideal de los valores 
ha de tener aún, pues, una especie de ser distinta, que ni se sus- 
tente en el sujeto, ni sea idéntica a la de las otras esencias.

Semejante especie es fácil de admitir, pero no de mostrar 
directamente, ni de caracterizar con precisión ontológica. Cons­
tituye hoy un problema abierto —un problema que, descu- 
bierto recientemente, no sólo es insoluble por el momento, sino 
que apenas si está comprendido en todo su alcance. De él 
pende la tarea de una metafísica de los valores. Y esta tarea 
subsiste independientemente de la amplitud con que la multi­
plicidad de los valores deje señalar su contenido y se deje des­
cribir fenomenológicamente.

Qué importante es esta tarea, se ve, mejor que en nada, en 
la dependencia en que está su solución respecto de la decisión 
en punto a la gran discusión acerca del absolutismo o la rela­
tividad de los valores. No hay más manera de darse los valores 
que la conciencia del valor, bajo la forma del sentir el valor. 
Pero históricamente es mudable este sentir. El relativismo his­
tórico se ase de este hecho, y sostiene que los valores mismos 
están sometidos a la mudanza histórica; de lo que resultaría 
que son dependientes de la conciencia del valor. A este rela­
tivismo del valor se enfrenta la otra concepción, según la cual 
el reino del valor subsiste inalterablemente en sí, pero la con­
ciencia del valor sólo aprehende, según los casos, fragmentos 
de él. El sentir el valor se comportaría, según ésto, en relación 
a la esfera de los valores, exactamente lo mismo que el cono­
cimiento en relación al ente en general; pues tampoco el co­
nocimiento aprehende de un golpe el mundo ente íntegro, sino 
que sólo se lo abre paulatinamente al avanzar, y sus imágenes 
del mundo se reemplazan históricamente como las morales, di­
versas por su contenido de valores, de los pueblos y épocas.

Pero como la primera concepción combate el ser no subje­
tivo de los valores, mientras que la última lo tiene por supuesto, 
a la cuestión ontológica fundamental toca, en último término, 
decidir acerca de la razón o sinrazón del relativismo del valor. 
No tiene absolutamente sentido alguno querer dominar esta 
cuestión mediante una previa decisión especulativa. Con ello 
no se hace sino cargarla aún más de supuestos incontrolables. No 
se la aclara, sólo se la oscurece. Sólo de un trabajo sólido sobre



base ontológica cabe prometerse efectiva claridad. Pero este 
trabajo se halla aún hoy en los comienzos.

14. M et a fís ic a  d e l  a r t e  y  d e  l o  b e l l o

El reino de lo bello no puede medirse en peso con el del 
ethos y de la libertad, pero sí en trascendencia e irracionalidad 
metafísica. Se puede vivir sin que le rocen a uno los problemas 
de las bellas artes, pero no se puede filosofar sin ser presa de 
ellos. Por eso entran estos problemas dentro del círculo de cues­
tiones en que tiene sus raíces el problema ontológico.

El reino de lo bello no es un mundo al lado del mundo real. 
La naturaleza, el hombre, la vida, con sus involuntarias come­
dias y tragedias, tocio lo que puede llegar a ser objeto del 
conocimiento, puede llegar a ser también objeto de la contem­
plación y del goce estéticos. Pero no es la misma parte de ello 
la que se ofrece a esta contemplación y la que se ofrece al co­
nocimiento. El paisaje geográfico no es el contemplado estéti­
camente. Aquél existe en sí, aun sin contemplador; el segundo 
está ahí sólo para éste último, es lo que es sólo como visto, sólo 
bajo un determinado punto de vista; le son esenciales la pers­
pectiva especial, los términos dentro del campo visual, la luz 
especial.

Ya un ejemplo tan simple muestra que la manera de ser del 
objeto estético es una manera peculiar, una manera funda­
mentalmente distinta de la manera del objeto teorético. Y, sin 
embargo, no se agota en el mero ser “para” el contemplador. 
Pues sin la presencia real del campo efectivo, no surge tampoco 
el paisaje estético. El conjunto tiene, pues, dos estratos, uno 
real y que forma la base, y otro irreal, puro fenómeno, que se 
erige sobre el anterior. Y, sin embargo, están ambos tan entre­
tejidos, que se trata pura y exclusivamente de un objeto único.

Más tangible aún es esta relación en la obra de arte. En. el 
paisaje pintado, sin duda no está dado en manera alguna el pa­
raje representado —si es que hay un paraje representado; pero 
sí está dada otra realidad, el plano del lienzo con la distribución 
de colores. Lo que ve el contemplador es, sin embargo, mucho 
más que esto: la profundidad del espacio con su contenido, su 
luz, su “impresión”. Nada de esto está realmente allí, pero 
“aparece” en una realidad. Y de nuevo es el conjunto una 
indisoluble unidad: el paisaje sólo aparece al mirar al lienzo, 
pero éste con sus manchas de color sólo es un cuadro en tanto 
aparece en él el paisaje.



El objeto artístico es un objeto estratificado en todos los do­
minios de la creación artística. En la piedra escultóricamente 
modelada aparece la figura en movimiento, aparece la fuerza, 
la vida, la gracia. En la palabra poéticamente modulada apa­
recen. figuras de carne y sangre, pasiones, escenas, destinos. En 
la serie oída de sonidos, que transcurre en el tiempo y no está 
junta en ningún momento, aparece un todo musical, una es­
tructura que se redondea justamente sólo cuando se ha acabado 
la secuencia temporal. En todos los casos aparece algo irreal 
en algo real, claramente diferendable de esto y, sin embargo, 
indisolublemente ligado a su manera de darse. Siempre realza 
una intuición de índole espiritual la visión o audición sensible; 
siempre es la obra de arte un doble producto de dos diversas 
maneras de ser y, sin embargo, una sólida unidad. Nunca exis­
te en sí, desligada del contemplador; pues lo que aparece, sólo 
existe para éste. Pero nunca aparece esto que aparece, sin el 
producto realmente conformado. Y éste sólo es, a su vez, una 
obra de arte en tanto que procura al contemplador lo que 
aparece.

Hasta aquí es la relación descriptible y responde a los sim­
ples hechos. Pero por detrás emerge la cuestión de cómo sea 
posible cosa semejante. Puede parecer comprensible que el ar­
tista conjure para nosotros algo que no es efectivo. Pero la 
obra conformada no es el artista. Con el artista no nos las 
habernos para nada en la contemplación. La obra es lo único 
dado. De ella mana la magia del aparecer.

Este justamente es el problema: cómo un producto real, 
dado sensiblemente como otras cosas materiales, puede hacer 
“aparecer” un contenido enteramente diverso de él y de una 
especie de ser heterogénea con la suya. Aquí no cabe apelar 
a la actividad del artista; pues éste no se repite. Más bien es el 
contemplador quien pone en movimiento la suya, pero no a ca­
pricho, sino fijamente determinada por la obra visible. Tam­
poco sirve de nada apelar al milagro de la “forma artística”. 
Pues justo esta forma contiene ya toda la relación que llama­
mos aparecer. En cuanto artística, es justo aquella conforma­
ción de un producto real que conjura la aparición de esa otra 
cosa, no efectiva —pero una aparición en plena determinación 

y concreción.
Este problema indica claramente el punto desde el cual se 

convierte la estética en metafísica de lo bello. Pero en la me­
dida en que en la estratificación expuesta se trata de una re-



Iación de unidad entre dos maneras de ser, evidente es que el 
problema es un problema ontológico.

15. M et a fís ic a  de  l a  h ist o r ia

Todo ser espiritual está en flujo. Tiene historia. La historia 
no es, sin duda, sólo historia del espíritu, pero sí siempre 
“también” historia del espíritu. Sin el factor del espíritu no se 
diferencia fundamentalmente del curso de la naturaleza.

El espíritu de que se trata aquí, es el espíritu objetivo. La 
persona individual es soporte de la historia sólo en un sentido 
muy restringido. Los grandes sucesos sólo mediatamente son 
suyos. Para los grandes desarrollos tampoco basta la duración 
de su vida. Lo que de un modo efectivo se mueve, transforma 
y desarrolla históricamente, son las formas espirituales, auto- 
creadas, de los pueblos: el derecho, la política, las costumbres, 
el lenguaje, el saber, etc. Son siempre formas de una comu­
nidad, pero no tienen de suyo la forma de la comunidad. Pues 
no constan, como ésta, de individuos, sino de una multiplici­
dad de contenidos que son comunes a los individuos.

Ahora bien, al proceso de la historia está anexa la vieja 
cuestión del de dónde y el adonde. No es, en absoluto, 
una cuestión de mero contenido, sobre todo en la dirección del 
adonde. No se trata sólo de la meta hacia la que nos desarro­
llemos, sino, y más aún, de si los pueblos en general se mueven 
en la dirección de una meta que quepa señalar, o, sin una 
meta semejante, están entregados al “azar” y las cadenas de 
causas. Esta cuestión es una cuestión eminentemente metafí­
sica. Es conocida como problema de la teleología de la historia. 
Pero no debe su peso puramente a sí misma, sino a una cues­
tión de sentido que está detrás de ella. Pues si el curso de la 
historia está entregada al azar de las concatenaciones, en nin­
gún caso estará guiado por un sentido; pero si hay en él direc­
ción hacia una meta, tiene ésta misma que ser una meta que 
dé sentido. En este último caso, es el proceso de la historia, por 
ser efectivo logro de la meta, un proceso que llena un sentido.

Por eso.es la cuestión de la manera de determinación en la 
historia (si está determinado final o causalmente), de la mayor 
actualidad. Un sentido de la vida busca ante todo el hombre; 
y sin un sentido de la historia, tampoco puede tener sentido, ai 
parecer, la vida del individuo. Mas nada soporta el hombre tan 
difícilmente como la falta de sentido de su propia vida. Ni el 
dolor, ni el fracaso le oprime tan hondamente como la falta



de sentido del “para nada, para nada”. Y allí donde dentro de 
la propia existencia no logra descubrir ningún sentido, lo busca 
forzosamente más allá y por encima de la propia existencia —en 
lo que viene.

Esta cuestión del sentido ya no es, ciertamente, una cuesdón 
ontológica. Pero como anuda al problema de la teleología, ra­
dica en una cuestión ontológica, y es de suyo, por lo menos, 
una cuestión ontológicamente condicionada. Constituye desde 
el dempo del idealismo alemán el contenido propio de la filo­
sofía de la historia, o, como debiera decirse con más justeza, de 
la metafísica de la historia.

Pero al par se está aún con ella ante una nueva alternativa. 
Para la forma de determinación en el proceso de la historia, es 
patentemente decisivo qué potencias sean las determinantes. Si 
■lo son las potencias físico-materiales, vitales, económicas, está el 
curso de los acontecimientos, juntamente con las vicisitudes del 
espíritu, determinado “desde abajo”, y sigue la dependencia 
causal; todo lo que sucede es entonces efecto de lo que ha 
venido a ser, y no hay espacio libre para el factor del ideal. 
Pero si lo son las potencias espirituales, tiene que ser también 
la forma de determinación del espíritu lo que impere en el 
proceso histórico, y esta forma es la teleológica. Pues el espí­
ritu es lo que puede proponerse metas y lograrlas efectivamente. 
El proceso está entonces determinado “desde arriba”, y sigue 
un orden de finalidad, que está dirigido desde el fin. En este 
caso está guiado por un sentido, pero para factores de índole 
económica ya no hay espacio libre.

Así es como se hacen rudo frente el materialismo histórico 
y el idealismo histórico, bien conocidos ambos por la oposición 
de Marx y Hegel. Sin duda que no es una necesidad agudi­
zarlos hasta semejante extremo. El proceso histórico es, en 
efecto, de suyo un proceso estratificado, que encierra la vida 
física y económica de los pueblos tanto cuanto la espiritual. 
Se ocurre, pues, ver unidas en él las potencias de ambos lados 
—la determinación “desde abajo” y la “desde arriba”— entre­
cruzándose y completándose, por decirlo así. Pero con esto bro­
tan nuevas dificultades, en primera línea las de que la deter­
minación causal y la final corren en direcciones diametralmente 
opuestas, y no parecen, en absoluto, ensamblarse sin más ar­
mónicamente.

En el proceso histórico son, pues, tres las capas de proble­
mas que desembocan en cuestiones metafísicas. A  fondo sólo 
pueden tratarse las tres si se pone en claro de raíz la estratifi-



30 INTRODUCCIÓN

cación de las potencias y factores que constituyen el ser his­
tórico.

En este poner en claro entra la cuestión, antes planteada, 
de la manera de ser del espíritu objetivo y de su relación con 
los estratos inferiores del ser que lo sustentan. Pero también 
entra en él el análisis categorial de los nexos causal y final, 
sobre las cuales aun hoy no está cerrado el proceso. Y final­
mente entra aún en juego aquí la gran cuestión de si en un 
proceso real condicionado por todos lados pueden entrar en jue­
go y determinarlo, y en qué medida, puros momentos de sen­
tido y de valor como potencias efectivamente formadoras.

No puede suscitar duda alguna la índole ontológica de estas 
cuestiones; ni tampoco el hecho de que la filosofía de la historia 
habida hasta aquí las ha decidido por lo regular especulativa­
mente de antemano. Aquí, si en parte alguna, tiene que ha­
cerse el trabajo entero. Pero éste únicamente puede empezar 
una vez purificadas desde abajo las cuestiones fundamentales y 
generales.

16. El m arco  c e r ra d o  de lo s  p ro b le m a s  m e ta fís ico s

Mientras se entienda por metafísica un dominio de proble­
mas dotado de unidad, tendido junto a otros y susceptible de 
que se deslinde su contenido, no se puede hacer mucho con 
las cuestiones metafísicas señaladas. No parecen pertenecer 
exactamente a ninguna parte, yacen desparramadas por todos 
los dominios de la investigación, y no presentan una verdadera 
coherencia, si se prescinde de ciertos puntos de contacto más 
bien accidentales. Lo común a todas es sólo el estar tendidas 
en el fondo de los dominios parciales de la filosofía, formando 
allí una especie de residuo con el que no acaban los métodos 
especiales de estos dominios.

La antigua metafísica los ha dejado, pues, yacer inadverti­
dos, en parte, porque tenía más y más que hacer con sus objetos 
especiales; en parte, porque no sabía con qué medios ni por 
qué caminos acercarse a ellos. Pues justo esta antigua metafí­
sica era una disciplina deslindada por su contenido; Dios, el 
alma, la totalidad del mundo eran sus objetos. Desde la anti­
güedad hasta Kant mantuvo su concepto. Pero esta metafí­
sica fué la que tuvo que ceder a la crítica del conocimiento. En 
ninguno de los siglos de su florecimiento pisó jamás terreno 
seguro; nunca pudo probar los supuestos que estaba forzada' 
a hacer; nunca, poner en armonía sus consecuencias con los re-



EL MARCO CERRADO DE LOS PROBLEMAS METAFÍSICOS 31 

sultados de la investigación en las ramas empíricas del saber. 
Celebraba sus triunfos en el espacio sin aire de la especulación, 
siendo el verdadero campo de los grandes edificios sistemáticos, 
todos los cuales se derrumbaron tan pronto como la crítica tocó 
no más que ligeramente en sus fundamentos. Ella es la que ha 
acabado por hacer de dudosa fama el nombre de metafísica, in­
cluso el de filosofía.

Ya no es la nuestra. Pero no es que con ella hayan expirado 
los problemas metafísicos. Muy, antes bien, a la inversa, úni­
camente así se han hecho visibles los problemas efectivos, por 
siempre inevitables, de la metafísica. Pero estos problemas ya 
no yacen en el más allá del mundo, ni tampoco más allá de 
toda experiencia y dato, sino en la próxima cercanía, tangibles, 
en mitad de la vida. Penden de todo lo experimentable, acom­
pañan a lo cognoscible en todos los dominios. Pues en todos 
los dominios está lo cognoscible dentro del marco de lo incog­
noscible. Y porque las conexiones del ser no se detienen en 
los límites del conocimiento, sino que los traspasan por todas 
partes, aparecen en el fondo de todos los dominios las cues­
tiones residuales, no resueltas e insolubles, y toda investigación 
tropieza sin querer en algún punto con ellas, cualquiera que 
sea la dirección en que marche por obra de su contenido.

Tales problemas, que constituyen en este sentido el fondo 
de los dominios de problemas, que son inevitables e irrecusa­
bles, porque nos los propone una sólida conexión con lo cog­
noscible, pero que tampoco son solubles hasta el fin con los 
medios de un conocimiento finito y que por esta causa subsis­
ten en medio de todos los progresos del conocimiento, son los 
verdaderos y legítimos problemas metafísicos.

De tal índole son las cuestiones fundamentales de los do­
minios parciales de la filosofía señaladas en lo anterior. No son 
dificultades construidas por el capricho o la indiscreción; su 
contenido no es obra del hombre; no se puede alterarlas ni 
echarlas del mundo. Se puede entenderlas mal, ignorarlas, 
vivir pasando de largo junto a ellas. Pero no se puede impedir 
que se hagan presentes una y otra vez. Pues son hechos aque\ 
lio de que penden, hechos fundamentales de nuestra vida y del 
mundo en que transcurre nuestra vida. Pero ellas mismas no 
son nada más que los eternos enigmas ante los cuales nos pone 
este mundo tal cual es y nuestra vida en él. Mas alterar el 
mundo no está en poder del hombre. Su vida en él se altera, 
ciertamente, pero no según la norma de los problemas que él 
mismo se plantea; sino, a la inversa, los problemas que le pro-

\



.32 INTRODUCCIÓN

pone su vida en eí mundo se alteran en la medida en que se 
altera esta misma.

Una vez que se ha puesto en claro esta situación, se veri­
fica la sentencia de Kant, de los problemas irrecusables y, sin 
embargo, insolubles, en una extensión que no supieron medir 
ni él ni su tiempo. Estos problemas han mostrado ser cuestiones 
fundamentales en todas las direcciones del humano preguntar 
e investigar. Forman una cadena cerrada de problemas de fon­
do, o, por decirlo así, un marco de todos los problemas más 
especiales. Y así no es ningún acaso que, desde el momento 
en que la filosofía se dé cuenta de esta su situación total, su 
destino ulterior venga a depender de lo que ella sepa hacer 
con este marco de problemas metafísicos.

Ha llegado el momento de darse cuenta de ello.

17. El e le m e n to  o n to ló g ic o  e n  lo s  p ro b le m as  m e ta fís ic o s

Si el contenido de los problemas metafísicos fuese algo de 
todo punto irracional, no podría menos de ser empresa sin pers­
pectiva de éxito el atacarlos filosóficamente. Pues irracionali­
dad en sentido gnoseológico quiere decir incognoscibilidad. Pero 
algo de todo punto incognoscible no lo hay en la región de los 
problemas formulables. Lo prueba la existencia misma de 
los problemas. En la formulación del problema en cuanto tal 
hay siempre conocido ya algo de la cosa a que se refiere el pro- 
bléma. De otra suerte, sería imposible simplemente distinguir 
un problema de otros. Lo que comprendemos que es irracio­
nal, es, pues, siempre y sólo parcialmente irracional.

Esto significa que en ello hay siempre también un lado cog­
noscible. Nos lo garantiza la conexión del ser del mundo efec­
tivo, que lo domina todo y franquea todos los límites del cono­
cimiento. Siempre encontramos ligado lo desconocido a lo 
conocido, lo incognoscible a lo cognoscible. Si los problemas 
metafísicos no se dejan, pues, resolver del todo, sí se dejan en 
todo tiempo tratar con métodos apropiados. Es cosa sólo de 
encontrar los métodos. Pero este tratarlos quiere decir simple­
mente un avanzar del conocimiento en que se aducen para 
llegar a una solución nuevos lados o parte del problema, con 
lo que se estrechan cada vez más los residuos incognoscibles, 
a la vez que se hacen relativamente asideros.

Como de suyo se comprende, el proceder se atiene al lado 
cognoscible de los objetos. Querer conocer lo incognoscible mis­
mo, sería una pretensión absurda. Pero ¿cuál es el lado cognos-



EL ELEMENTO ONTOLÓGICO DE LOS PROBLEMAS METAFÍSICOS 33 

cible de los problemas metafísicos que hemos encontrado como 
fondo de los problemas dentro del círculo entero de los domi­
nios de la investigación filosófica?

También a esto se encuentra ya la respuesta en los análisis 
anteriores. A lo largo de toda la línea se ha mostrado que en 
estos problemas hay una trama ontológica. Siempre se trató, 
ante todo, o bien directamente de la manera de ser, o bien del 
tipo de determinación, de la ley estructural, de la forma cate- 
gorial. Este lado de los problemas no es, en absoluto, insoluble; 
es cosa sólo de atacarlo de la manera apropiada. Sin duda 
puede haber también aquí límites infranqueables del conoci­
miento; pero esto no puede ponerse de manifiesto sino al ir 
avanzando. En sí no son los problemas ontológicos necesaria­
mente irracionales; por lo regular, son incluso de una cierta 
accesibilidad; más aún, con frecuencia puede ya la mera des­
cripción de lo presente, cuando procede al par con rigor y por 
todos lados, alcanzar cierta aclaración de la cosa. Pero como 
se trata de últimos problemas fundamentales, en los que cada 
pie de terreno ganado puede tener consecuencias del mayor 
alcance, es aquí de incalculable valor filosófico todo fragmento 
de explicación conquistada.

Aquí cabe dar, por fin, respuesta a la cuestión planteada 
al principio, de por qué debemos realmente retornar a la onto­
logía. Debemos y tenemos que retornar a ella, porque así lo 
requiere la situación dada de los problemas en la filosofía: 
la trama ontológica de las cuestiones metafísicas fundamen­
tales en todos los dominios de la investigación, se ha revelado 
como el lado manejable e investigable de ellas. Puede expre­
sarse esto también así: la cuestión de la manera de ser y la 
estructura del ser, de la arquitectura modal y cátegorial, es 
lo menos metafísico de los problemas metafísicos, lo relativa­
mente más racional dentro del conjunto de lo que contiene 
restos de problemas irracionales.

Que es así, únicamente puede mostrarlo, de cierto, el cum­
plimiento de la tarea. Con todo, puede verse, por el conte­
nido provisional de los dominios de problemas recorridos, que 
de hecho se abre aquí un camino accesible. Hasta el mero 
poner de manifiesto la trama ontológica de tales problemas 
tiene ya, en efecto, una cierta fuerza de convicción. Se rastrean 
las superficies de ataque del posible proceder, aun allí donde 
todavía no se apresa su contenido.

Pero lo que se puede decir de antemano es que no nece­
sita extraviarnos en este punto el destino de la antigua ontolo-



34 INTRODUCCIÓN

gía. Cierto, se ha derrumbado la metafísica que se levantaba 
sobre ella. Pero esta metafísica tenía aún otros supuestos; en 
éstos, y no en la ontología, radicaba su debilidad. Y, lo que es 
más importante, aquella ontología misma era demasiado uni­
lateral; aun no conocía el amplio círculo de problemas que 
hubieran podido darle una base más ancha, ni tampoco la mul- 
tiformidad de los accesos y métodos que hoy podemos tomar 
a una experiencia filosófica más madura. Más bien habría que 
concluir a la inversa: si, a pesar de todo, fué durante tantos 
siglos fundamento de la filosofía, la razón de esto ha de ser 
que le conviene por derecho propio la posición de disciplina 
fundamental —mucho más que a la crítica del conocimiento 
que la reemplazó históricamente—, e incluso sigue convinién­
dole allí donde fracasa ante su tarea. Ésta no existe exclusi­
vamente en razón de su éxito, y no hay fracaso que la anule.

18. La idea de  u n a  n u e v a  “ p h ilo s o p h ia  p r im a ”

Una dificultad hay, aún, en la circunstancia de que el círcu­
lo de los problemas metafísicos sea un círculo tan estirado, 
repartido por tan heterogéneos dominios de objetos. Los distin­
tos grupos de problemas que entran en él, parecen estar sólo 
accidentalmente yuxtapuestos, sin formar una unidad tangible.
Y como la trama ontológica pende de ellos, también ella pa­
rece no tener de suyo mucha coherencia. ¿Cómo, pues, puede 
esperarse sacar de aquí la unidad de una philosophia prima?
Y de ésta no puede menos de tratarse.

A  este respecto hay que considerar, antes de toda investi­
gación ulterior, los siguientes puntos de vista. Son el resultado, 
en parte, de las reflexiones anteriores; en parte, de una bien 
conocida experiencia histórica; y son fundamentales para la 
idea de la nueva ontología.

1. Una unidad de contenido —unidad de acuerdo con un 
esquema o un principio— que pueda indicarse por anticipado, 
no puede, ciertamente, esperarse aquí. Semejante unidad sólo 
podría ser la prematuramente construida de un sistema. Pero 
los “sistemas” construidos se han acabado en filosofía. La his­
toria enseña su caducidad. Lo que se ha acreditado de con­
quista duradera no es, en ningún tiempo ni en ningún pensador, 
la forma acuñada del sistema (el “ismo”); siempre han sido 
más bien descubrimientos de índole más especial, hechos inde­
pendientemente de los supuestos, fórmulas y construcciones 
especulativas —descubrimientos que en la mayoría de los casos



resultaban inconsecuencias dentro del sistema, porque no en­
cajaban en él, y con frecuencia lo hacían saltar ya entre las 
manos del arquitecto. Este estado de cosas en el seno de la 
filosofía es hoy un estado bien conocido,1 y no ha menester 
de fundamentación. Pero, como de suyo se comprende, a esto 
se enfrenta duraderamente la necesidad metafísico-popular de 
imágenes sinópticas del mundo; y por eso es necesario tener 
siempre de nuevo a la vista la falta de valor científico de los 
sistemas.

2. Para la nueva ontología significa esto, que no es, en ab­
soluto, cuestión para ella de una unidad que pueda indicarse 
por adelantado. Aun cuando se ofreciera una unidad semejante, 
habría que verla con desconfianza, habría que dejarla al menos 
provisionalmente a un lado, para no influir constructivamente 
en el trabajar en serio sobre los problemas. Efectivamente en 
cuestión entra sólo un tipo de unidad que es de suyo el resul­
tado de profundizar en los problemas presentes. Si no es de tal 
tipo el resultado, tiene la investigación que acoger éste con la 
incertidumbre que es parte esencial de la situación dada de los 
problemas y que perseverar en ella.

3. La perspectiva de encontrar una unidad semejante no es, 
sin embargo, absolutamente tan pequeña. Sólo se necesita re­
flexionar de la siguiente manera. Los problemas metafísicos 
empiezan, sin duda, por presentar una amplia divergencia; y 
es ciertamente concebible que la divergencia conduzca aún más 
lejos, al seguir penetrando el conocimiento en el contenido de 
ellos. Pero no es posible que se ensanche in infinitum. En al­
gún punto tienen que converger de nuevo los problemas mis­
mos, aunque sea mucho más allá de lo previsible sobre la base 
de la situación actual. Pues son problemas de uno y el mismo 
mundo, y lo único que los hace parecer separados es la división 
de la ciencia humana en ramas del saber relativamente aisladas. 
La conexión del mundo consigo mismo no es dudosa. Tan sólo 
es desconocida en forma especial; y no se debe construir la 
conexión precipitadamente: hay que ir arrancándole la estruc­
tura dada en fenómenos parciales. La unidad de contenido no 
dada, es cierta, sin embargo, como unidad que ahí está. En este 
sentido cabe muy bien considerarla como dada concomitante- 
mente. Esto, justamente, es misión de la ontología: ir arran­
cando al mundo el secreto de esta unidad. Y esto no puede

1 Yo he tratado de señalarlo a su tiempo, en forma programática, con 

el ejemplo de la filosofía kantiana: “Diesseits von Idealismus und Realis- 

mus”, Kantstudien, XX IX, 1924.



lograrse imponiendo por la fuerza al mundo un esquema pos- 
tulado de unidad —la unidad artificialmente inventada nunca 
se ajustaría a él—, sino sólo “buscando” la unidad natural exis­
tente en él. Ésta se alcanzará tanto más pronto, cuanto más se 
abandonen todas las anticipaciones de alto vuelo, y se obe­
dezca sin prejuicios a la multiplicidad dada, siguiendo sin des­
vío las líneas divergentes de problemas a dondequiera que 
conduzcan. Pues es claro que allí donde hay una unidad con­
tenida en la cosa, se la encontrará tanto más fácilmente, cuanto 
menos se obstaculice el buscarla con ideas artificialmente in­
troducidas acerca de ella. Es un contrasentido querer seguir 
a los problemas y simultáneamente prescribirles a donde deben 
ir a parar.

4. Tocante al contenido propiamente ontológico de los pro­
blemas metafísicos están las cosas, sin embargo, de otra manera; 
están más favorables. Aquí se presenta desde luego una mayor 
convergencia. Este contenido ontológico no es, justo, idéntico 
con el carácter metafísico de los problemas. Concierne sólo a 
las maneras de ser, las relaciones y las formas del ser. Pero 
éstas no sólo son mucho más accesibles que los residuos irra­
cionales de los problemas, sino también mucho más dotadas 
de unidad y homogéneas. Ya a vista de pájaro presentan una 
clara coherencia de contenido. Y ellas precisamente son las que 
nos ofrecen las superficies de ataque para un tratamiento po­
sible en todo el círculo de problemas de los fondos metafísicos. 
Esto responde a la posición histórica de la ontología en los 
tiempos de su florecimiento: siempre fué ella la discutible base 
de la metafísica. Lo fué aun allí donde no se sabía de ella como 
una región propia de problemas; y siguió siéndolo incluso allí 
donde el trabajo crítico combatía la metafísica. La crítica, do­
quiera ha aparecido, nunca se ha dirigido sino contra la cons­
trucción y los sistemas especulativos, no contra los fundamen­
tos ontológicos generales. Éstos siempre los ha utilizado, más 
bien, por su parte, suponiéndolos tácitamente, o incluso aco­
giéndolos conscientemente en sus categorías. Una verdadera 
crítica del pensamiento ontológico nunca la ha habido.

5. La unidad de que aquí se trata no necesita ser la unidad 
de un punto. No necesita tener la forma de un “primer prin­
cipio”, de un último fundamento, ni menos de un absoluto. 
Es una difundida, pero falsa necesidad metafísica de unidad, la 
que se aferra a semejantes ideas. La unidad del ser del mundo 
puede tener también otras formas, por ejemplo, la de una co­
nexión, de un orden, de un conjunto de leyes o de una depen-



“ p h ilo s o p h ia  p r im a ” y  “ p h ilo s o p h ia  u l t im a ” 37 

dencia múltiple en sí, la de una escala gradual o una serie de 
capas. Cualquiera de estas formas de unidad satisfaría plena­
mente a la idea de la convergencia de los problemas. Y lo que 
conseguimos captar del mundo en la vida y en la ciencia, habla 
claramente en favor de que es una de estas formas la exacta.

6. La idea de la nueva philosophia prima tiene su unidad 
metódica en su preguntar, en todos los dominios, por lo que 
es principal y fundamental según el orden del ser. Esta ma­
nera de preguntar, así como la forma de buscar que resulta 
de ella, recoge de antemano en una unidad su objeto —en 
medio de toda la dispersión por los dominios parciales y a pe­
sar de ella. La unidad de su objeto así entendida es el “ente 
en cuanto tal”. La especificación de las formas de éste y de sus 
maneras de manifestarse, es la multiplicidad de los principios 
o categorías del ser. En su desarrollo pasa, por ende, la onto­
logía, en línea recta y sin raya fronteriza, a ser teoría de las 
categorías.

19. “ P i- iilo soph ia  p r im a ”  y  “ p h ilo s o p h ia  u l t im a ”

Suponiendo, pues, que pudiera esbozarse y llevarse a cabo 
por el camino de la derivación esta idea de una “filosofía pri­
mera” a priori, partiendo de un principio o de unos pocos prin­
cipios de los que se estuviera cierto antes de toda investigación, 
podría dársele también en la exposición la forma de un sistema, 
sin necesidad de temer que con ello se deslizasen subrepticia­
mente supuestos o se hiciese violencia a los problemas. Que 
esto no es posible, resulta claro ya de los puntos de vista 
acabados de aducir. No cabe buscar principios partiendo ya de 
principios. Hay que empezar por ir a su encuentro. Y esto sólo 
puede hacerse partiendo de lo dado secundario y dependiente 
—de aquello, pues, que está “bajo” los principios y los contiene, 
pero que en manera alguna los ostenta a la vista de la vida co­
tidiana, ni de la ciencia entregada a problemas parciales.

Es aquí en toda la línea exactamente como con la unidad 
del mundo. Los principios que se buscan, se encuentran sin 
duda en el ente, y no se necesita cuidarse de no fallarlos, con 
tal sólo de atenerse efectivamente a los fenómenos dados. Pero 
no por esta causa están sin más dados ellos mismos concomí- 
tantemente con los fenómenos; están no menos encubiertos por 
estos últimos, escondidos tras de ellos, y es menester un pro­
ceder especial para arrancárselos.

Aquí radica la íntima razón de que no pudiera mantenerse



la antigua ontología. Su error estaba en proceder deductivamen­
te, en la pretensión de esbozar la armazón del ser del mundo 
partiendo de unos pocos principios evidentes por adelantado. 
Característico de esto es, desde antiguo, el partir de ciertas “evi­
dencias”, por ejemplo, de las leyes lógicas consideradas desde 
luego como leyes del ser. Así procedió ya Aristóteles en el libro 
r  de la Metafísica, con la introducción del principio de con­
tradicción y del tercio excluso; sus conceptos de potencia y 
acto están forjados sobre esta base. Así procedió también Cris- 
tián Wolf, intentando derivar del principio de contradicción 
el principio de razón suficiente. De esta derivación dependen 
todas las demás incoherencias de su obra maestra. Son inco­
herencias que oscurecen también sus conquistas efectivas y han 
cargado el nombre de la ontología hasta nuestros días con el 
odium de lo especulativamente metafísico.

Si se saca la consecuencia de esta situación metódica, el 
resultado es, en primer término, la evidencia de que una re­
novada philosophia prima ya no puede presentarse como “pri­
mer” miembro de un sistema, anterior a toda ulterior investi­
gación. Su contenido no puede ser lo primero en el orden del 
conocimiento, y no lo puede justo porque es lo primero en 
el orden del ser. La ratio cognoscendi, u orden natural en el 
progreso del conocimiento, no coincide con la ratio essendi, o 
relación de dependencia entre los entes. Corre, en conjunto, 
en dirección diametralmente opuesta. Lo “anterior para nos­
otros” es lo “posterior en sí”. El conocimiento avanza de lo 
secundario a lo primario. Pues el ejército de los datas, de los 
hechos tangibles, de los fenómenos ostensibles, se despliega jus­
to en el plano de lo ónticamente secundario.

Es ésta una antigua sabiduría. Aristóteles fué el primero en 
exponerla. Pero ni él ni los continuadores que siguieron sus 
huellas sacaron de ella las últimas consecuencias para la onto­
logía misma. Mas hay que sacarlas de una buena vez con todo 
rigor. Y esto significa que la ontología, justo en la medida en 
que en cuanto a la cosa tiene que ser philosophia prima, en cuan­
to a la ejecución y manera de trabajar sólo puede ser philóso- 
phia ultima.

Esto es lo segundo que hay que aprender de lo expuesto: 
la ontología sólo puede renovarse dando en ella por supuesto 
todo el trabajo de investigación de los otros dominios del sa­
ber. Tiene que partir, como de un fondo total de datos, de los 
resultados de este trabajo en el momento, tomándolos por base, 
para plantear la cuestión de los fundamentos ónticos que son



comunes a todos ellos. Sería un error creer que con ello re­
nunciaría a su posición natural de filosofía fundamental. Pues 
entra en la esencia de los fundamentos el que sólo pueden ha­
cerse visibles mirando hacia atrás desde lo que descansa sobre 
ellos. Más bien hay, pues, que transformar el concepto mismo 
de filosofía fundamental. Ésta no puede ser el primer cono­
cimiento filosófico, sino que sólo puede ser el último, y no lo 
puede justo porque es conocimiento de lo primero en sí.

El curso de ideas de esta introducción es el fiel reflejo de 
la situación descrita. Ha recorrido el camino que consistió en 
señalar los problemas ontológicos marchando a través de los do­
minios especiales de la investigación filosófica, y únicamente 
sobre la base de lo así encontrado, ha llegado a hacer un bos­
quejo de la tarea que incumbe como propia a la nueva onto­
logía. El camino que hay que emprender ahora se atendrá 
rigurosamente a lo señalado y tratará de beneficiarlo progre­
sivamente.

20. E x p o s ic ió n , d iv is ió n  y  l im it a c ió n

Pero como el orden de las cosas y el del conocimiento no 
coinciden, tampoco pueden coincidir el del conocimiento y el 
de la exposición de lo conocido. El camino de la investiga­
ción misma es prolijo, sobre todo en sus comienzos, donde em­
pieza en la plena muldplicidad de lo dado, para elevarse desde 
allí a grupos más unificados de problemas. Susceptible de una 
exposición sinóptica no se vuelve hasta estadios más avanzados.

Una exposición debe tender a la claridad sinóptica, la bre­
vedad y la unidad. Pero no necesita evitarle al lector todo tra­
bajo mental propio, haciéndole volver paso a paso por todo el 
camino antes recorrido de ella misma partiendo de todos los 
fenómenos especiales. Frente a esta prolijidad inevitable en sí, 
ha de imponerse una cierta limitación, confiando, por lo de­
más, en que el lector retenga duraderamente a la vista lo que 
al comienzo se le dijo en principio sobre el camino.

Prácticamente significa esto que la exposición da por su­
puestos los conocimientos especiales obtenidos en los fenómenos 
también especiales, y que toma su punto de partida allí donde 
éstos se han fundido ya en cierto frente dotado de unidad. La 
referencia a lo especial de que procede, sólo puede desparra­
marse incidentalmente, por decirlo así, como un recuerdo de 
lo sentado en principio. Pero con esto surge la apariencia de un 
procedimiento deductivo-apriorístico. Pues de esta manera em­



pieza la exposición con las consideraciones más generales para 
avanzar hacia las más especiales.

Esta apariencia no es totalmente evitable; ni siquiera pue­
den anularla del todo las más expresas referencias a grupos de 
fenómenos de índole especial. Tanto más necesario es perma­
necer consciente de que se trata de una mera apariencia y de 
las razones de que no quepa evitarla. Pues si es necesario pagar 
el precio de ella, no debiera engañar a nadie que abarque con la 
mirada la descrita situación de los problemas. Tampoco es que 
la exposición siga simplemente la ratio essendi, velando del 
todo la ratio cognoscendi. Ésta se transparentará suficiente­
mente por todas partes; tan sólo no puede determinar direc­
tamente el orden de los temas.

Habría, por lo demás, que anteponer la teoría especial de 
las categorías a la ontología. Pero con ello no podrían menos 
de permanecer oscuros los fundamentos. Éstos son, sin duda, 
lo último en la pura secuencia del conocimiento; pero la rela­
ción no es tal que para tratarlos pueda aguardarse sencilla­
mente a que estén resueltos los problemas más especiales; a esto 
se opone el ser demasiado grande la trama metafísica, (es decir, 
no soluble del todo) de estos problemas. Cada pie de conoci­
miento conquistado sobre lo más genera! y fundamental arroja 
en seguida luz sobre lo especial, y también a la inversa. La in­
vestigación efectiva no puede, pues, seguir aquí, en absoluto, 
un camino simple, rectilíneo. Tiene que avanzar a la vez por 
muchos caminos y aprovecharse de los complementos que se 
ofrecen en diversos lugares del frente total de los problemas.

Sólo así es posible fundir en una cierta unidad las cuestio­
nes ontológicas fundamentales y generales. Tal unidad no es 
una unidad sin vacíos, no tiene, en absoluto, la forma de un 
sistema. Pero, confiando en ella, cabe empezar con lo funda­
mental, sin correr el peligro de que de la ramificada conexión 
de lo dado surja la apariencia de la falta de vínculos.

Tiene, pues, la exposición cierta libertad frente al camino 
del conocimiento, no de otra forma que la tiene éste frente al 
orden del ser. De semejante libertad se ha hecho uso en lo que 
sigue, aunque sólo dentro de los límites de lo didácticamente 
requerido. Así es como hay que entender la división que sir­
ve de base; en ella se han reducido cuatro temas relativamente 
independientes a una unidad en que todo se condiciona y sus­
tenta mutuamente. Cada parte es aquí, a su manera, la fun­
damental. Tan sólo vuelve cada una a presentar los fundamen­
tos bajo otro punto de vista y partiendo de otros accesos.



RELACIÓN DE LA NUEVA ONTOLOGÍA CON LA ANTIGUA 41

Juntas no forman aún, en absoluto, la ontología, sino sólo el 
esclarecimiento de las cuestiones previas a ella. Cínicamente 
despachadas éstas, puede empezar la construcción, lista ten- 
drá que iniciarse con una investigación sobre la realidad y la 
efectividad, para pasar de ella a los estratos y las leyes catego- 
riales del mundo real. La primera tiene que habérselas con el 
núcleo más íntimo de la ontología, la teoría de la modalidad. 
En ésta tienen que recaer las decisiones relativas a la posibilidad 
esencial y la posibilidad real, la necesidad esencial y la nece­
sidad real; mediatamente, pues, también a la idealidad y reali­
dad en general, así como al orden de la determinación impe­
rante dentro de las esferas del ser. La segunda investigación 
tiene que habérselas ya, en cambio, con la especificación del 
ente según la estructura de su contenido, y forma por tanto la 
transición a la teoría de las categorías.

Pero también entre estas partes principales impera la mis­
ma relación. No sólo apoyan y sustentan cada una a la otra, 
sino también ambas a la investigación de las previas cuestiones 
ontológlcas expuesta a continuación, no de otra forma que ellas 
están a su vez apoyadas y sustentadas por ésta. La relación de 
condicionamiento es aquí mutua de un cabo a otro. Y a esto 
responde el que estas “partes” no puedan independizarse, ni 
enjuiciarse sino en conjunto.

21. R e l a c ió n  de  l a  n u e v a  o n t o lo g ía  c o n  la  a n t i.gua

Mirando por adelantado a este conjunto —del que lo pre­
sente sólo forma el comienzo—, hay que decir que en él no 
se han tomado precisamente por hilo conductor los temas tradi­
cionales de la antigua ontología. Es demasiado fuerte, para 
ello, la referencia a los problemas actuales y la ciencia actual. 
No obstante, se hacen valer algunos de los antiguos temas, in­
sertos en un ensamblaje de cuestiones que son aparentemente 
heterogéneas con ellos. Más aún, hasta algo de su sucesión, 
que en realidad nunca fué fija, retorna sin haberlo buscado. 
En esto se refleja el hecho de que en ellos se trata de un con­
junto de problemas que está arraigado inmutablemente en los 
fenómenos fundamentales, independientemente de las mudan­
zas en la manera de plantear y atacar los problemas. Su eterno 
retorno confirma la ley de los problemas metafísicos: emergen 
siempre de nuevo mientras no están dominados, lo mismo si el 
hombre los reconoce en su siempre nueva vestimenta o no; pero 
dominar nunca se dejan en ellos sino cuestiones parciales.



Donde más claramente es visible esto, es justo en las dos 
primeras partes de las “cuestiones previas” aquí tratadas. Es­
tas cuestiones abrazan los antiguos temas de notione erais y 
de essentia et existentia; dentro de ciertos límites está ya tam­
bién incluida en ellas la investigación de singulari et univer- 
sali. El segundo de estos temas domina, además, la cuarta 
parte. La cuestión de la manera de darse es, en cambio, de 
origen moderno y no coincide con ninguno de los antiguos pro­
blemas.

Esto mismo es válido para el análisis modal que aun no apa­
rece aquí. A  él corresponden los temas de la antigua ontología 
de possibili et impossibili, de necessario et contingente, de deter- 
minato et indeterminato, así como el tema wolfiano de principio 
rationis sufficientis. Ünicamente el complejo de cuestiones de 
la estructura categorial se aleja más de esta línea. Cierto que 
en él cabe aún distinguir temas como de principiis, de ordine 
rerum, de dependentia, de simplici et composito; pero aquí sólo 
constituyen escasos fragmentos del todo, ajustándose también 
sólo parcialmente a los objetos tratados.

Por todo ello puede verse cómo los problemas de la nueva 
ontología coinciden con los de la antigua parcialmente, pero 
parcialmente los rebasan. La coincidencia es máxima en los co­
mienzos, pero decrece visiblemente y desaparece casi del todo 
con la creciente especificación del contenido. Mas con la ma­
nera de tratar y resolver los problemas sucede muy otra cosa. 
Sigue en medida mucho mayor caminos nuevos, e incluso allí 
donde desemboca en algo muy antiguo y bien conocido, pre­
sentan los contextos y los argumentos una faz totalmente dis­
tinta. Pero esto significa —dado que las tesis aisladas son una 
abstracción y cada una se alza y sucumbe con sus argumentos— 
que en verdad también se ha vuelto distinto el contenido de 
tesis que aparentemente suenan igual.



P r im e r a  P a r t e  

DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL



S e c c ió n  I

EL CONCEPTO DE ENTE Y SU APORIA

C a p ít u lo  1

LA CUESTION ONTOLÓGICA FUNDAMENTAL

a) P u n to  de p a r t id a  más a c á  d e l  ide a lism o  y  e l  re a lism o

La ontología empieza en una cierta posición, más acá de los 
problemas metafísicos así como de la oposición entre los puntos 
de vista y los sistemas filosóficos. No es de antemano impor­
tante para el planteamiento de su propia cuestión saber si hay 
un “principio del mundo”, si este principio tiene o no la forma 
de una inteligencia, si la fábrica del mundo tiene sentido o el 
proceso del mundo se dirige hacia una meta. Esto no hace 
cambiar gran cosa el carácter del ente en cuanto .tal. Única­
mente con la diferenciación ulterior de los problemas hacen 
sentir su peso estas distinciones. Y entonces sin duda que de 
la manera de tratar la cuestión del ser resultan consecuencias 
que son decisivas para la metafísica. Pero esta relación no se 
deja invertir. Ni antes de entrar en el problema del ser pode­
mos saber sobre el mundo y su principio nada que rebase la 
experiencia, ni pueden decidir del problema del ser hipótesis 
acerca de estos objetos. Justo el problema del ser es por su 
esencia un problema que tiene sus raíces en el más acá, en el 
primer plano. Parte de fenómenos, no de hipótesis.

Cabría pensar que esta posición de más acá encontraría ne­
cesariamente sus límites en la oposición metafísica del idealis­
mos y el realismo, al menos en la medida en que esta oposición 
es una oposición puramente teorética. Pues es una oposición 
concerniente a la relación del ente con el sujeto; patentemente 
es el ser una cosa si sólo existe “para” el sujeto, otra cosa si 
existe independientemente de éste. Pero además resultaría el 
ser modificado también según que se tratase del sujeto empírico 
o de un sujeto superior a éste.

Mas no es del todo así. Sin duda que la distinción ante­
rior afecta muy esencialmente a la ontología, pero no de tal 
manera que ésta hubiese de suyo de tomar posición aquí. Lo

45



46 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [SEC. I

que pasa es más bien que la ontología hace posible, al avanzar 
y sólo paulatinamente, tomar posición también en' esta cuestión. 
Los fenómenos del ser, tomados puramente en cuanto tales, no 
requieren, en cambio, absolutamente ninguna decisión previa 
en este punto. Se comportan tan indiferentemente con el idea­
lismo y el realismo como con el teísmo y el panteísmo. La me­
jor prueba de esto es el hecho de que las teorías idealistas se las 
han en todo tiempo y en todas circunstancias con los mismos 
fenómenos del ser que las realistas. Su afán es, en la misma 
medida que el del realismo, comprender la esencia del llama­
do mundo real —juntamente con el modo de la realidad pro­
pio de éste. Y cuando explican cómo este mundo es un “mero 
fenómeno”, o incluso una apariencia vacía y un engaño, ello es, 
justamente y a pesar de todo, una interpretación de los fenóme­
nos, una explicación; es una teoría que la emprende con el 
problema del ser, pero en ningún sentido una eliminación de 
este problema.

Tocante al punto de partida de la ontología, no se trata de 
si tiene razón el idealismo con su interpretación. Aquí sólo una 
cosa es de importancia: empezar por aprehender satisfactoria­
mente el fenómeno que él interpreta y perfilarlo sin mirar a 
ninguna interpretación ulterior. Es un error pensar que con 
esto ya se pisa el terreno del realismo y se prejuzga de toda in­
terpretación ulterior. Sólo lo parece así porque el fenómeno es 
un fenómeno del ser y se está habituado a entender el ser como 
ser en sí.

En contra hay que afirmar que en principio existe muy 
bien la posibilidad de comprender todo ser ostensible —y jus­
tamente también el de un “ente en cuanto tal”— como referido 
a un sujeto. Entonces sólo queda abierta la cuestión de si se 
trata de una genuina comprensión o de una comprensión erró­
nea. Sobre este punto se llegará también a una decisión más 
adelante, al discutir la manera de darse el ser. Pero en el pun­
to de partida de la investigación no es posible tomar una deci­
sión previa.

b) El ser y  e l  e n te .  S e n t id o  f o r m a l  de l a  c u e s t ió n

f u n d a m e n t a l

No es lícito prometerse demasiado de los comienzos de una 
ontología. Tienen que moverse en el plano de lo más general; 
no pueden evitar una cierta abstracción. Pues todo lo concreto 
que pudiera introducirse sería ya especificación. Se trata de



CAP. 1] ÉL SER Y EL ENTE 47

apresar el concepto rigurosamente general de “ente”, si no en 
su contenido, al menos en su forma; y se trata, además, de fijar 
qué se haya de entender por el “ser” de este ente.

Pues no es la misma cosa. El ser y el ente se distinguen 
exactamente como la verdad y lo verdadero, la efectividad y 
lo efectivo, la realidad y lo real. Hay muchas cosas que son ver­
daderas, pero el “ser verdadero” mismo de estas cosas es uno 
y el mismo; el hablar de “verdades” en plural es filosóficamen­
te torcido y debiera evitarse. Tan torcido es hablar de efecti­
vidades, realidades, etc. Cosas reales hay muchas; su realidad 
es una, un idéntico modo de ser.

Así es también con el ente y el ser. Es menester perder el 
hábito de confundir el uno con el otro. Tal es la primera con­
dición de todo ahondamiento ulterior. El ser del ente es uno, 
por múltiple que sea este último. Pero todas las ulteriores dife­
renciaciones del ser son tan sólo especificaciones de la manera 
de ser. De ésta se habrá de tratar más adelante. Pero ante todo 
hay que dilucidar lo común.

Los antiguos no aprehendieron claramente, en modo algüno, 
la distinción entre ’óv y etvai, aun cuando el lenguaje se la po­
nía en la mano; mucho menos la desarrollaron, pues, en sus 
investigaciones. Esto es válido ya de Parménides, pero no es me­
nos válido de Platón y Aristóteles. La Edad Media, que siguió 
las huellas de éstos, no lo hizo mejor. Dió su preferencia a la 
cuestión del ens sobre la del esse, pero sin distinguir ambas 
justamente. De aquí procede la confusión de los conceptos on- 
tológicos que se ha hecho usual y que aun hoy hace difícil 
plantear sin ambigüedad una cuestión.

No se necesita, sin embargo, tratar de disculpar, ni mucho 
menos, esta confusión. En la práctica es naturalmente impo­
sible tratar del ser sin investigar el ente. Lo que aquí sería de 
requerir tampoco es, para nada, un separar el uno del otro. 
Cabe entender tranquilamente la fundamental cuestión del ente 
como cuestión del ser, pues éste es patentemente lo idéntico 
en la multiplicidad del ente. Sólo se necesita tener a la vista 
la distinción. Y esto significa que no hay que preguntar, diga­
mos, por un “ente” único situado por detrás de la multiplicidad 
de todos los entes —esto significaría por anticipado la busca de 
una sustancia, de un absoluto, o de cualquier otro principio 
de unidad, y este mismo necesitaría tener a su vez un ser—, sino 
que hay que preguntar por lo que en los entes se encierra de 
general entendido en simple sentido óntico. Mas esto es el ser.

Entendida formalmente, no es, pues, la cuestión fundamen­



tal de la ontología la del ente, sino la del ser de éste. Pero no 
debe admirar a nadie que justamente por ello haya de comen­
zar tal cuestión por el ente. Pues el comienzo y la dirección de 
una cuestión no son una misma cosa.

c) La f o r m u la c ió n  a r is t o t é l ic a  de l a  c u e s t ió n

Aristóteles tuvo, por ende, perfecta razón en entender la 
jtgcÚTi) cpdoaocpía como ciencia de lo ov f¡ ov. Si se traduce esto 
literalmente, no se dirige aquí la cuestión hacia el “ser”, sino 
hacia el “ente”, es decir, hacia el “ente en cuanto ente”, o, 
como decimos habitualmente, hacia el “ente en cuanto tal”.

Esta fórmula clásica reproduce exactamente la situación del 
punto de partida. Pregunta, sin duda, por el “ente” y no por 
el “ser”; pero como sólo mienta el ente en tanto es ente, o sea, 
sólo en su nota más general, mienta mediatamente —á través 
del ente—, a pesar de todo, el “ser”. Pues, por encima de todo 
contenido especial, es éste lo único común a todos los entes. 
Lícito es, por ende, apropiarse sin más esta fórmula. Es sin 
duda muy formal, pero a su manera insuperable.

No es, en modo alguno, una cosa comprensible de suyo. 
Defiende, antes bien, por adelantado de ciertos exclusivismos 
y desviaciones en el planteamiento del problema. En el pensa­
miento antiguo hacía frente a lo ov, por una parte lo ipaivó¡.ievov, 
por otra parte lo YiYv¿!xevov< El “ente en cuanto ente” resulta 
así distinguido mediante esta fórmula tanto del ente como lo 
meramente aparente cuanto del ente como lo deviniente; con 
lo que se queda defendido al par de las interpretaciones se­
gún las cuales podría consistir el “ser” mismo en el aparecer o 
en el proceso del devenir.

Pero en realidad va esta defensa aún más lejos. Pues cabe 
emplearla igualmente bien contra ciertas interpretaciones mo­
dernas: el ente en cuanto ente no es, patentemente, ente en 
cuanto puesto, mentado, representado; no es ente en cuanto 
referido a un sujeto, en cuanto objeto. Pero del “ser” mismo 
significa esto que no consiste en el ser puesto, el ser mentado 
o el ser representado; ni, igualmente, en una relación al suje­
to, no agotándose, pues, en el ser objeto. "Si se entienden estas 
últimas afirmaciones como situadas rigurosamente más acá del 
idealismo y el realismo, significan que el “ser” mismo no es, 
por su esencia, un ser condicionado por un sujeto, aunque en 
efecto debiera revelarse más tarde como tal sobre la base de 
otras consideraciones.



Cristián Wolf recogió la fórmula aristotélica con fidelidad 
literal. Define la philosophia prima como scientia entis in genere 
seu quatenus ens est. El ulterior desarrollo revela, sin duda, 
que Wolf no toma el ens rigurosamente en el sentido del “ente”; 
la significación se acerca, a la. manera escolástica, a lo que lla­
maríamos “objeto”.1 Con esto quedaría abandonado el sentido 
rigurosamente ontológico de la fórmula. El tema está entonces, 
por una parte, tomado con demasiada amplitud para una teo­
ría del ser, pues los “objetos” pueden ser también puramente 
inventados, representados, intencionales, es decir, sin carácter 
propiamente de ser; y, por otra parte, está tomado a la vez con 
demasiada estrechez, pues patentemente puede haber en el 
mundo muchos entes que no son objetos —ni de la represen­
tación, ni del pensamiento, ni del conocimiento.

También frente a Wolf será, por ende, necesario mantener 
el riguroso sentido antiguo de la fórmula aristotélica. En su 
Metafísica, restringió sin duda Aristóteles demasiado pronto el 
problema del ser a cuestiones parciales, especiales, haciéndolo 
jugar sobre determinadas categorías —sustancia, forma, mate­
ria, potencia, acto. Pero antes de toda esta especificación, que 
se introduce en la manera de tratar el problema —por no decir 
nada de la solución—, formuló el problema mismo de un modo 
que es ejemplar y aun hoy de no agotada fertilidad.

C a p ít u lo  2

UN INTENTO ACTUAL. ERROR EN EL PUNTO 
DE PARTIDA

a) E x tr a v ío  de  l a  c u e s t ió n  m o d if ic ada  d e l  ser

Martín Heidegger ha impugnado lo anterior. En lugar de la 
cuestión del “ente en cuanto ente” pone la cuestión del “sen­
tido del ser”. Una ontología es ciega mientras no aclara esta 
cuestión; la vieja ontología tiene por esta causa que sucumbir 
a la destrucción; tiene que ganarse un nuevo punto de partida. 
Debe ganarse en el “ser ahí”, que por su parte se restringe in-

1 Sobre esto ha llamado la atención H. Pichler ÍÜber Chr. Wolfs Ortto- 

logie, Leipzig, 1910). No me atrevo a decidir si esta aproximación de W olf 

a la teoría del objeto de Meinong es del todo segura, pero sin duda que 

se encuentran en W olf expresiones que apuntan en esta dirección.



mediatamente al “ser ahí” del hombre. Éste tiene sobre otros 
entes la preeminencia de ser el que se comprende en su ser. 
Todo comprender el ser tiene sus raíces en él, y la ontología 
debe basarse en el análisis existenciario de este “ser ahí”.

La consecuencia de este punto de partida es comprender 
por adelantado todo ente como relativo al hombre. Es el suyo 
en cada caso. Todas las determinaciones ulteriores son el re­
sultado de esta relativización al yo del hombre: el mundo en 
que yo soy es el “en cada caso mío”, pudiendo muy bien, pues, 
ser otro para cada uno; igualmente es la verdad la “en cada 
caso mía”.1

Con esto queda anulada al par la cuestión del ente en cuan­
to ente. Lo mentado es ya sólo el ente tal como existe para 
mí, como me está dado, como es comprendido por mí. En toda 
la línea se ha decidido ya previamente sobre la cuestión ontoló­
gica fundamental, y ello con la mera formulación de la cues­
tión. Aun cuando, pues, se quisiera asentir a los resultados por 
razones metafísicas, no serían éstos los resultados de un análisis 
del ser, sino resultados introducidos de antemano por una tor­
cida formulación de la cuestión, para ir sacando posteriormente 
de ella uno tras otro.

Lo anterior no se mitiga por el hecho de que aquí no se 
tome por base la relación de conocimiento, sino una relación 
del hombre con el mundo entendido como una relación de 
vida y del “ser ahí” tomada con gran plenitud. La relatividad 
del ente al hombre es y será justo la misma como quiera que 
se interprete más concretamente su manera de darse. El ver­
dadero error desde el punto de partida estaría en acercar dema­
siado entre sí el ser y el comprender el ser, hasta confundir 
prácticamente el ser y la manera de darse el ser. Así es como 
todas las demás determinaciones que resultan de este análisis 
“existenciario” son en lo esencial aspectos de la manera de darse, 
y como el análisis entero se presenta como un análisis de esta 
manera de darse. No habría, sin duda, nada que objetar en 
contra, si se distinguiese a cada paso lo dado en cuanto tal de 
la manera de darse, recuperándose así, por lo menos última­
mente, la cuestión del ser. Pero esto es justo lo que falta. Los 
modos de darse se toman por modalidades del ser.

Como crítica de esta posición habrá que decir aún muchas

1 Cf. sobre lo anterior Martín Heidegger, Sein und Zeit, Halle, 1927; en 

especial la introducción así como el comienzo de la primera parte. [Hay 

trad. esp., El Ser y el Tiempo, Fondo de Cultura Económica, México, 

1951.]



CAP. 2] LA CUESTIÓN DEL SER 51

cosas en lo que sigue. Cabría ahorrarse el entrar en ellas, si se 
tratase de la cuestión general del ser. Ésta se encuentra sosla­
yada radicalmente en tal posición; no es, pues, discutible, en 
absoluto, sobre su propio terreno. Pero no se trata sólo de lo 
más general teoréticamente. El análisis existenciario heidegge- 
riano despliega, antes bien, una determinada concepción del ser 
espiritual. Y esta concepción desemboca en privar radicalmen­
te de toda fuerza y todo derecho a todo lo espiritual supra- 
individual, a todo espíritu objetivo —aunque sólo fuese por lo 
parcial de la descripción de los fenómenos; tan sólo al indivi­
duo y su decisión privada se hace justicia; todo lo común, tras- 
misible, tradicional, resulta eliminado como impropio e in- 
auténtico.

Esta concepción no sólo renuncia a lo más valioso a que dió 
evidencia la filosofía alemana en la época de su florecimiento 
(de Kant a Hegel). Hace, antes bien, literalmente inasequible 
la más alta capa del ser, la del espíritu histórico; y como las 
especificaciones del ente en el mundo no están ahí aisladas, 
sino en múltiples relaciones, y sólo partiendo de éstas pueden 
comprenderse, el desconocimiento de una capa del ser aniquila 
indirectamente la comprensión de las otras.

b) L a  c u e s t ió n  d e l  ser y  l a  c u e s t ió n  d e l  s e n t id o

Pero también prescindiendo de toda metafísica del “ser ahí”, 
conduce a error el comprender la cuestión ontológica funda­
mental como cuestión de], “sentido del ser”, torciendo así la 
cuestión del ser en una cuestión de sentido.

“Sentido” es una palabra muy equívoca. “Sentido del ser” 
puede querer decir la significación de la palabra “ser”. Enton­
ces es la cuestión del sentido una cuestión formal que empuja 
hacia una definición nominal, con la que no se habría ganado 
nada. Puede también quererse decir algo así como el sentido ló­
gico del concepto “ser”. Entonces pone la cuestión del sentido 
su vista en una definición esencial; pero la obtención de ésta 
no es posible tratándose de conceptos de la más alta genera­
lidad. En lugar de ella aparece la simple investigación de la 
cosa, y de ésta en sus especificaciones. Ünicamente retrocedien­
do desde éstas puede caer luz sobre lo general. Finalmente, 
puede tener “sentido” también una significación metafísica, y 
querer decir el oculto destino íntimo de algo en virtud del cual 
esto se halla referido a una instancia que le da sentido (diga­
mos un valor) o apunta hacia ella. Pero, entonces, con la



fórmula “sentido del ser” se habría abandonado del todo la cues­
tión ontológica.

En los dos primeros casos no se pregunta, en verdad, por el 
sentido del “ser mismo”, sino sólo por el sentido de una pala­
bra o bien de un concepto. Esto es sin duda muy modesto, 
pero demasiado poco para las pretensiones de la ontología. Pues 
ésta no pregunta por palabras ni conceptos, sino por el ente en 
cuanto ente. En el tercer caso se refiere la cuestión, sin duda, 
al ente, pero no en cuanto ente, sino en cuanto sostén de un 
sentido (sostén de un destino) en una acepción metafísica. Mas 
si el ente en general es sostén de un sentido —en cualquier 
acepción— es cosa que no se discute. Simplemente se da por 
supuesta. Pero el supuesto mismo no es discutible, en absoluto, 
antes de haber discutido la verdadera cuestión del ser.

En general puede decirse que la cuestión del “sentido del 
ser”, aparentemente aclaradora del sentido, es, dada su ambi­
güedad, absolutamente embrolladora del sentido. En sus signi­
ficaciones ingenuas es superflua; en su única significación dotada 
de un contenido importante, conduce a extraviarse. Pero a esto 
se añade todavía una triple consideración.

1. Si es ya necesario preguntar por el “sentido del ser”, mu­
cho más necesario aún es preguntar por el sentido del sentido. 
Pues qué sea sentido no es en nada más comprensible que 
aquello que sea el ser. Pero entonces el preguntar se multipli­
ca in infinitum. Y no se llega absolutamente nunca a la cues­
tión del ser.

2. Por otra parte, todo “sentido” de algo tiene que ser él 
mismo algo ente, necesita tener alguna manera de ser. Si no 
la tiene, no es nada en absoluto. Así, pues, habría que pre­
guntar al menos tanto por el “ser del sentido” como por el 
“sentido del ser”. Semejante cuestión tendría una significación 
muy concreta (bien conocida por cuestiones más especiales, 
como la de si hay un sentido de la vida; en el “hay” o “no hay” 
se delata la cuestión del ser). Tal cuestión es, sin duda al­
guna, una cuestión relativa al ser, pero no es la cuestión general 
del ser.

3. “Sentido” es, en todas las circunstancias (en todas sus 
significaciones), algo que existe “para nosotros” ■—más exacta­
mente, para nosotros o para algo que es nuestro igual, aunque 
sólo sea un sujeto lógico postulado. Un sentido en sí sería un 
contrasentido. Es, pues, aun demasiado poco decir: en sí mis­
mo no necesita el ente en cuanto ente tener ningún sentido. 
Antes bien, hay que decir: en sí mismo no puede en absoluto



tener sentido. Sólo “para alguien” puede tenerlo. Pero su tener 
sentido para alguien —si hay tal alguien— no es, en ningún 
caso, su “ser”. El ser del ente permanece indiferente a todo lo 
que el ente pueda ser “para alguien”.

Aquí está la razón de que el “mundo” de Heidegger sea un 
mundo relativo al hombre individual (“en cada caso mío”). El 
resbalar de la cuestión del ser a la cuestión del sentido no tolera 
otra cosa.

C a p ít u lo  3

ACTITUD PROPIA DEL CONOCIMIENTO 
ONTOLÓGICO

a) In a s e q u ib ilid a d  e in d e f in ib i l id a d  d e l  ser

El anterior ejemplo de un radical desviarse del plantea- 
miento aristotélico de la cuestión, bastará para probar que tal 
desviación se venga. No es posible superar la fórmula del “ente 
en cuanto ente”. Es una fórmula que no decide nada previa­
mente, que permanece neutral ante la divergencia de las posi­
ciones y teorías, más acá de toda interpretación. El reverso de 
esta ventaja es que es meramente formal, un esquema que 
aguarda'que lo llenen. Esto está justificado en el punto de par­
tida de la investigación. Pero si se pretendiera quedarse ahí, 
resultaría la fórmula no decir nada.

¿Cómo hay, pues, que seguir aquí adelante? ¿Cómo hay 
que resolver el problema que enuncia la fórmula?

En ningún caso puede ser buscando y colocando una deter­
minación más precisa tras de otra. Cada determinación sería 
más bien una restricción, que no apresaría el ser in genere, sino 
en la especificación. Mas si toda determinación más precisa 
yerra ya lo general, no puede menos de quedar, patentemente, 
indeterminado el “ente en cuanto ente”. Esto quiere decir que 
es necesario fijar puramente el ente en cuanto tal justo en su 
inasequibilidad e indefinibilidad.

El ser es algo último por lo que cabe preguntar. Algo últi­
mo no es nunca definible. Sólo se puede definir sobre la base 
de otra cosa que se halla detrás de lo buscado. Pero algo último 
es una cosa detrás de la cual no hay nada. No se hagan, pues, 
demandas fuera de lugar; con ello no se hace más que sucum-



54 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL fsHC. J

bir al afán de erigir seudodefiniciones allí donde no son posibles 
definiciones auténticas.

En esto no hay nada para admirar. Esta dificultad no afec­
ta al ser solo. En todos los dominios de problemas hay algo 
último que, en cuanto tal, no puede determinarse más precisa­
mente. Nadie puede definir lo que es el espírtiu, lo que es la 
conciencia, lo que es la materia. Sólo se puede encerrarlo en 
límites, separarlo de otras cosas y describirlo partiendo de las 
especificaciones.

En el “ente en cuanto ente” —y por consiguiente todavía 
más en el “ser”— es la cosa aun de otra manera, aun más di­
fícil. Y en un doble respecto. Primeramente, fracasa aquí tam­
bién tod<| encerrar entre límites. Pues se trata de lo absoluta­
mente general a todo. Junto al ente no queda nada frente a 
lo cual pudiera deslindarse aquél. Cabe, a lo sumo, deslindarlo 
frente a lo determinado en general, es decir, frente a sus pro­
pias especificaciones. Éstas son, sin duda, apresables. Y apre­
sable es también su relación a su genws. Pero, en segundo tér­
mino, ni siquiera se trata de lo más general de un contenido 
precisable, sino de lo general a todas las maneras especiales de 
ser. Ahora bien, en cuanto hay, sólo se deja precisar directa­
mente lo contenido dentro de su manera de ser, no la manera 
de ser misma. Ésta sólo se deja indicar por el rodeo del con­
tenido. Mas aquí se trata de la manera de ser general a todas 
las maneras de ser: el “ser en general”, el ser que conviene a 
todo ente en cuanto ente.

b) P rin c ip io s  p a r a  i r  más a d e la n t e

Con lo anterior se acrecienta aún la aporía en algo consi­
derable. Se pregunta: ¿no es entonces vano todo esfuerzo? ¿No 
se trata de algo puramente irracional —esto último entendido 
en el sentido de lo incognoscible—, o sea, de un problema me­
tálico  que no es posible tratar más?

A  esto hay que responder: sin duda que hay algo de irra­
cional en la esencia del “ser en general”, algo que no podemos 
descubrir hasta el fin. Pero fuera un error creer que no quepa 
descubrir en él nada, que el “ser” sea absolutamente incognos­
cible. Ya antes se mostró por qué no hay nada absolutamente 
incognoscible en la región de los problemas planteables: los hilos 
que ligan el ser rebasan todo límite del conocimiento, vinculan­
do lo conocido y lo desconocido. Mas a esto se añade aún una 
segunda cosa.



CAP. 3] ACTITUD NATURAL Y ACTITUD REFLEJA 55

Lo que sea el “ser” in genere será tan inasequible como se 
quiera: en las especificaciones es el ser, sin embargo, algo muy 
bien conocido; más aún, en ciertas formas de darse, algo de 
todo punto indesconocible. Hay formas de darse el ser de mu­
chas especies, incluso muy inmediatas; y en medio de toda su 
multiplicidad, es aquí el ser mismo algo concomitantemente 
dado en plenitud, algo radical y perfectamente diferenciable de 
lo puramente ficticio. Y esto no únicamente en la reflexión o 
abstracción, sino justamente ya en la actitud ingenua frente 
a lo dado.

Innecesario, pues, preocuparse por la imposibilidad de anu­
lar lo irracional del ser. En éste queda aún bastante que cono­
cer. Y con esto es con lo que tiene que habérselas la ontología. 
Basta no tratar de apresarlo por el camino de la definición ló­
gica, partiendo de algo más general aún, de un principio, en 
forma de notas. Hay que buscarlo allí donde únicamente está 
dado: en sus especificaciones. ¿O en que es algo imposible que 
algo general resulte accesible desde sus especificaciones? Es 
todo lo contrario: toda busca de principios y fundamentos si­
gue este camino. No hay otro. Es el camino propio e inevitable 
de la filosofía. Pues toda filosofía busca principios.

La consecuencia para la ontología es que ésta pudo, sin 
duda, empezar poniendo de relieve la fundamental cuestión ge­
neral, pero no puede pasar directamente desde ella a la solu­
ción. Tiene que intercalar el planteamiento y resolución de 
cuestiones más especiales. La solución de la cuestión funda­
mental, hasta donde es dable, se produce de suyo en la medida 
en que progresa la visión del conjunto. Es lo que se mostrará 
con creciente claridad en el análisis del “ser ahí” y el “ser así”, 
de la manera de darse el ser, de los modos del ser, etc. En 
cierto sentido, no es el conjunto de las siguientes investigaciones 
nada más que el trabajo de resolución de la cuestión fundamen­
tal en avance cada vez mayor.

c) A c t i t u d  n a t u r a l  y  a c t i t u d  r e f l e j a

Cabe, pues, emprenderla tranquilamente con la aporía de 
la generalidad e indeterminación del ente en cuanto ente. Lo 
cabe tanto más cuanto que esta aporía resulta la única de su 
especie y no arrastra tras de sí ninguna otra. En general, no es la 
ontología, de ninguna suerte, una disciplina gravada con difi­
cultades especiales. Tiene, sin duda, sus raíces en el contenido 
de las problemas metafísicos, pero no necesita tomarlo sobre sí



con todo el peso de éstos. Empieza más en primer término, 
estando su actitud más emparentada con la natural.

Justo en su actitud es fácil verlo claramente así. Esta ac­
titud no es, en absoluto, una actitud refleja, una actitud que 
hubiera que conquistar únicamente por un camino filosófico 
—-como es el caso, por ejemplo, en la teoría del conocimiento, 
la lógica o la psicología. Con éstas se halla justamente en una 
muy peculiar oposición, que cabe designar de la manera más 
breve como retorno a la actitud natural.

La dirección natural del conocimiento es la que va hacia 
el objeto de éste. Al conocer sabe el sujeto de lo que conoce, 
pero no de aquello en que consiste el conocer en cuanto tal. 
La teoría del conocimiento, que pregunta precisamente por 
aquello en que consiste el conocer y por las condiciones de éste, 
tiene que torcer la dirección natural del conocimiento, y que 
torcerla hacia ella misma, debiendo hacer de ella el objeto propio 
de ella misma. Esta torsión de la dirección natural es la refle­
xión gnoseológica.1 A la zaga de esta reflexión emerge una 
larga serie de aporías que penetran ya profundamente en la 
mera descripción del fenómeno del conocimiento. De aquí 
la multitud de descripciones torcidas y parciales del fenómeno' 
que padece hasta hoy la teoría del conocimiento.

Bien conocido sería que análogo es en la psicología. La di­
ficultad peculiar que hay para apresar los actos psíquicos, no 
está, de ninguna suerte, en que éstos se escondan, sino en que 
no se nos presentan objetivamente, en que no nos están dados 
como “objetados”. Se los lleva a cabo sin dificultad alguna, 
pero el llevarlos a cabo no hace de ellos objetos de la con­
ciencia que los lleva a cabo. Es necesario atender primero y 
especialmente a ellos, reflexionar sobre ellos, volver la con­
ciencia hacia ellos. Y con esta vuelta se influye en ellos, sus­
trayéndolos, al par y de nuevo, a la aprehensión.

La lógica, sobre todo, está aquí en mala posición. Cierto 
que el saber claro se mueve en conceptos y juicios; pero el ob­
jeto del saber no son éstos, sino los contenidos que se apresan 
en ellos. Es necesario, pues, empezar por abstraer especial­
mente de los contenidos para apresar las formas lógicas. Es una 
nueva —una tercera reflexión la que aquí entra en juego. Y la 
historia de la lógica muestra que es mucho más difícil que las 
dos primeras —pues la lógica ha resbalado casi siempre de su

1 “Reflexión” hay que entenderla aquí en el primero y propio sentido 

de la palabra; reflexio quiere decir justamente “ torcer hacia atrás”.



CAP. 3] “ in t e n t io  r e c t a ” e  “ in t e n t io  o b l iq u a "  57
propio plano a un plano extraño: ya al psicológico, ya al gno- 
seológico, ya al ontológico. Este último resbalón es aun el más 
inocuo. Era el habitual en la lógica clásica.

d) “ I n t e n t io  r e c t a ”  e  “ in t e n t io  o b l iq u a ”

Si se considera esta situación, en seguida se ve cuánto me­
jor está la ontología, con toda su actitud, que la teoría del 
conocimiento, la psicología y la lógica. Justo la ontología no ha 
menester de la torsión. No empieza con una reflexión, no in­
vierte la dirección natural del conocer, antes bien la sigue, pro­
siguiéndola en línea recta. No es otra cosa que la prolongación 
del avance en la dirección del objeto del conocimiento. Trata 
lo general y lo fundamental del objeto del conocimiento, no ne­
cesitando prescindir de él en favor de entidades de otro origen.

Es de valor para todo lo que sigue el ponerse en claro lo 
anterior inmediatamente desde el principio. La actitud natu­
ral, dirigida al objeto —la intentio recta, por decirlo así, el en­
derezarse hacia lo que hace frente al sujeto, se presenta u ofre­
ce a éste, en suma, el dirigirse en el sentido del mundo en 
que se vive y del que se es parte—, esta actitud fundamental 
es la corriente en nuestra vida y sigue siéndolo a lo largo de ésta. 
Es aquella mediante la cual nos orientamos en el mundo, en 
virtud de la cual nos adaptamos con nuestro conocer a los me­
nesteres de la vida cotidiana. Pero esta actitud es la abando­
nada en la teoría del conocimiento, la lógica y la psicología, 
para torcerla hacia una dirigida en sentido oblicuo a ella —una 
intentio obliqua. Ésta es, pues, una actitud refleja.1 Una filo­

1 La distinción aqui introducida entre intentio recia y obliqua tiene 

su modelo en la distinción de intentio prima y secunda usual en los esco­

lásticos del siglo xm y desarrollada en su mayor pureza por Guillermo de 

Occam, pero no coincide en manera alguna con ésta. Pues en Occam no 

se trata de una actitud y dirección de la mirada, sino de una distinción 

en el actus intelligendi, según que se dirige a un objeto primario o secun­

dario. Un terminus primae intentionis es el de una res, es decir, de un 

e^se subjectivum (lo que en la terminología de entonces tiene aproxima­

damente el significado de lo que es en s í): mientras que un terminus 

secundae intentionis es el de un signitm que sólo existe in mente y está 

puesto por la mens (para los nominalistas son ge ñus y species los ejemplos 

convincentes de tal cosa). Pero en un punto se ha conservado el sentido 
estricto de la antigua distinción en la nueva: también en ésta se trata de la 

dirección hacia un ente independiente, por un lado, y hacia otro secunda­

rio, de la conciencia, surgido sólo en aquél, por otro lado. Lo que Occam 

llama signum no conviene, sin duda, a los actos, pero sí a los objetos inter­

nos de éstos, por éstos únicamente creados (el concepto, la representación,.



sofía que hace de una de estas disciplinas la ciencia funda­
mental —y así lo han hecho en los tiempos modernos muchas 
teorías filosóficas, en el siglo xix todas— resulta empujada de 
suyo y totalmente a adoptar semejante actitud refleja, hasta el 
punto de no salir ya de ella. Pero esto quiere decir que ya no 
vuelve a hallar la relación natural con el mundo; desembo­
cando en un criticismo, logieismo, metodologismo o psicologis- 
mo extraño al mundo.

Mas la ontología es la que por su parte abandona la intentio 
obliqua y retorna a la intentio recta; con lo que vuelve a ser 
suya toda la plenitud de problemas del reino del objeto, es de­
cir, del mundo. La ontología es el restablecimiento de la direc­
ción natural de la vista.

En rigor, ni siquiera puede decirse que sea un restableci­
miento. La ontología más bien se abstiene en absoluto de la 
reflexión. Se adhiere directamente a la actitud natural. Tam­
bién históricamente es más í^tigua que las disciplinas reflejas. 
En nuestro tiempo sin duda puede hablarse aquí de retorno y 
restablecimiento, distinguiéndose la nueva ontología de la vieja 
por surgir del volver a la intentio recta. La nueva ontología 
tiene el rodeo detrás de sí y puede sacar una enseñanza de la 
experiencia de este rodeo.

C a p ít u lo  4

LUGAR Y RAICES DEL PROBLEMA DEL SER

a) R e l a c ió n  n a t u r a l , c ie n t íf ic a  y  o n t o ló g ic a  c o n  e l  m u n d o

La unidad de la actitud del conocimiento natural y la del 
ontológico aun no constituye, sin embargo, todo el peso de la 
situación. Se añade aún una tercera especie del conocimiento, 
que guarda la misma dirección que las dos anteriores y por 
cuyo potente testimonio puede medirse como por nada la su­
perioridad de la intentio recta. Esta especie del conocimiento 
es la de la ciencia.

Como de suyo se comprende, puede subsumirse también la 
psicología bajo la ciencia, e igual la lógica y la teoría del cono-

el ptoducto del conocimiento). En este sentido es también la intentio recta 

una intentio prima y la intentio obliqua una intentio secunda. Consúltese 

sobre todo esto la exposición del Tractatus logices I. 11-15.



CAP. 4] RELACIÓN NATURAL CON EL MUNDO 59

cimiento. Pero si se traza una línea divisoria entre la ciencia 
en sentido estricto y la filosofía, debieran caer estas disciplinas 
del lado de la filosofía. Fuera de esto, no se trata aquí de tra­
zar límites dependientes del capricho de una definición nominal. 
El límite está, antes bien, fijado; está trazado imborrablemente 
por la oposición de las actitudes. Aquellas tres disciplinas que­
dan aparte, no porque no sean ramas del saber, sino porque 
descansan en la intentio oblicua.

La gran masa de las ciencias guarda inequívocamente la 
línea de la intentio recta. Sigue, pues, la misma dirección así, 
de la actitud natural de que surge como de la ontología. Esto 
es inmediatamente evidente por lo que respecta a las ciencias 
naturales. Aquí prepondera la forma del darse exteriormente, 
la forma de darse las cosas materiales, y aunque la ciencia ata­
ca lo dado de muy distinta manera que la intuición ingenua 
—dejando caer muchas cosas como pura apariencia y añadien­
do otras no dadas y que se descubren únicamente por medio de 
métodos especiales—, nunca es esta transformación de lo dado 
una torsión de la dirección, sino del modo más patente la pro­
longación del penetrar en la misma dirección. También el 
objeto de la ciencia natural es sólo la ampliación del objeto in­
genuamente aprehendido.

Pero lo mismo es válido también de las ciencias del espíritu. 
Es un error pensar que éstas procederían reflejamente por ser 
su objeto un objeto “interno”. El ser espiritual no es idéntico 
al psíquico. Si sólo el individuo fuese espíritu, sería difícil, cier­
tamente, trazar la distinción, aun cuando ni siquiera entonces 
se agotarían la persona y sus actos en la vivencia de sí mismo 
vuelta hacia adentro.

Pero las ciencias del espíritu no tienen absolutamente nada 
que hacer con las personas y los actos, sino con productos su- 
praindividuales del espíritu objetivo que son comunes a una 
pluralidad de individuos. Sus objetos son el derecho, la moral, 
el arte, la literatura, las costumbres y el estilo de vida, la reli­
gión, el lenguaje, la cultura, etc.; y en tanto que todos estos 
dominios del espíritu tienen su historia, es también la historia 
del espíritu en especial sentido objeto de las ciencias del espí­
ritu. Estas ciencias son, pues, objetivas, no estando menos diri­
gidas hacia los objetos que las ciencias naturales; tan sólo sus 
objetos son de otra especie. También ellas prolongan en línea 
recta la actitud natural de la vida cotidiana, pues el derecho, 
la moral, las costumbres vigentes, etc., están ya dadas en la vida 
cotidiana como potestades objetivas frente a las cuales tiene el



60  DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [sEC. I

individuo que encontrar camino, exactamente lo mismo que 
frente a los poderes de la naturaleza.

Si se saca la consecuencia, el resultado es una significativa 
perspectiva. La relación natural, la científica y la ontológica con 
el mundo son en el fondo una y la misma. Una diferencia 
existe sólo en el aspecto práctico y en la hondura de la pene­
tración, pero no en la actitud fundamental frente al campo en­
tero de los objetos, no en la dirección del conocimiento. La 
actitud natural se prolonga en la científica y en la ontológica. 
Pero como esta última es la que eleva al plano de la conciencia 
toda esta relación, con mayor derecho puede decirse a la inver­
sa: la actitud natural y la científica son ya de suyo ontológicas.

La ontología se encuentra desde luego, pues, en la actitud 
que le es adecuada, mientras no toma su punto de partida en 
teorías filosóficas parciales, sino directamente en la vida y en el 
trabajo de la ciencia. Se encuentra ya por sí misma en el ca­
mino de la intentio recta. Le basta proseguirlo y puede aho­
rrarse rodeos.

b) R e la c ió n  c o m ú n  c o n  e l  e n te .  E l r e a lis m o  n a t u r a l

Ahora bien, la relación con el mundo no está caracterizada 
sólo por la actitud y la dirección, sino también por la manera 
de ser en que el mundo le aparece al sujeto y es acogido por 
éste. La cuestión es si también es la manera de ser la misma 
para aquellos tres grados del conocimiento. Esta cuestión es para 
la ontología todavía más grave que la de la dirección. Pues la 
ontología no es teoría de! objeto —no es, en general, ciencia de 
objetos, sino ciencia del “ente en cuanto ente”. Lo que im­
porta es si en la dirección del conocimiento al objeto se en­
tiende éste sólo “en cuanto” objeto o en cuanto es un ente —es 
decir, en cuanto es algo que es lo que es sin hacer frente e inde­
pendientemente de ello.

Y aquí está el punto en que se verifica plenamente la con­
cordancia. Pues lo propiamente esencial en ésta es que la acti­
tud natural y la científica, enteramente lo mismo que la onto­
logía, entienden su objeto como independiente o siendo en sí.

Si en ello tienen razón, si la teoría del conocimiento escép­
tica o idealista no ha de enseñarles otra cosa, no es por el 
momento cuestión; es cuidado ulterior. La ontología se halla en 
su punto de partida aun más acá del idealismo y el realismo. 
El hecho es que la ciencia comparte el realismo natural de la 
conciencia ingenua del mundo. Parte de él y permanece en



CAP. 4] DIFERENCIAS DE CONTENIDO 61

él, por ampliamente que con su contenido vaya más allá del es­
trecho campo primitivo de objetos. Y justo este realismo natu­
ral es quien constituye la posición de partida en la cuestión del 
“ente en cuanto ente”.

El realismo natural no es una teoría filosófica. Pertenece 
al fenómeno del conocimiento y puede mostrarse en éste en todo 
momento. Es idéntico con la convicción, que nos hace presa 
suya a lo largo de la vida, de que el conjunto de las cosas, per­
sonas, sucesos y relaciones, en suma, el mundo en que vivimos 
y del que hacemos nuestro objeto en el conocimiento, no es 
creado por este nuestro conocimiento, sino que existe indepen­
dientemente de nosotros. Si esta convicción nos abandonara 
tan sólo durante un momento de la vida, ya no tomaríamos 
ésta en serio. Hay teorías filosóficas que la abandonan, pero 
con ello desvaloran la vida en el mundo y de hecho ya no 
la toman en serio. La actitud natural no conoce semejante 
abandono.

La científica tampoco lo conoce. La ciencia natural toma 
por efectivo, sin dejarse desviar, el cosmos desde el electrón 
hasta el sistema estelar, desde la mónera hasta el sistema ner­
vioso central; las ciencias del espíritu toman exactamente igual 
por efectivas las evoluciones, mudanzas, tendencias y destinos 
históricos, lo mismo si son de un peso drástico que de una su­
tileza imponderable. Y sólo en la medida en que se atienen a 
esto son ciencia. Pues allí donde ésta duda de la realidad de 
lo que investiga, pasa el conocer e investigar a ser fantasear.

No se objete que la ciencia trabaja en todos los dominios 
con supuestos, hipótesis y conceptos auxiliares. La ciencia no 
equipara el supuesto al objeto que investiga; sabe de lo hipoté­
tico como tal; distingue sus conceptos auxiliares de lo efectivo 
que se trata de conocer. E incluso allí donde incurre en confu­
siones, se corrigen éstas de suyo en el progreso de la ciencia. 
No pueden mantenerse en él.

c) D ife r e n c ia s  df. c o n te n id o  y  u n id a d  d e l  cam po de  o b je to s

Igualmente errónea fuera la objeción de que la actitud cien­
tífica es muy distinta de la natural, alterando el objeto, aban­
donando el plano de los simples datos con sus formas de con­
creción, intuitividad y cosa material. Semejante objeción apela, 
sin duda, a un contraste efectivamente existente, y por cierto, 
justificado e imborrable. Pero lo describe falsamente y encima 
no acierta con el fenómeno de la aprehensión del ser. La forma



en que la ciencia aprehende lo real es distinta de la ingenua 
tanto bajo el punto de vista del método como bajo el punto de 
vista del contenido. Avanza desde el caso individual hasta lo 
general, desde las cosas hasta las leyes, desde los fenómenos 
hasta los trasfondos. Lo que abandona es sólo el plano de lo 
dado y, en rigor, también la concreción. Ya de la intuitividad 
no puede decirse lo mismo. La ciencia no renuncia a la in- 
tuición; se limita a reemplazar una manera de intuición restrin- 
gida en su contenido por una manera más alta, por una visión 
que abarca mayores plexos de objetos y penetra hasta los tras- 
fondos. Esta visión mediata es la “teoría”.1 La muy censurada 
falta de intuitividad de la teoría es un prejuicio de la concien­
cia ingenua. Ésta ya no trae consigo sin más las condiciones 
previas de la visión superior. Tiene que conquistárselas apren­
diéndolas. Mientras no se eleva efectivamente a la visión supe­
rior, tienen que parecerle los resultados de ésta abstracciones 
conceptuales.

Pero, sobre todo, sigue siendo el objeto exactamente el mis­
mo. Lo que indaga la ciencia natural son las mismas cosas, las 
mismas conexiones naturales cuya superficie ve también la con­
ciencia ingenua. Aquello sobre lo que trabaja la ciencia de la 
literatura, la del lenguaje y la histórica son las mismas corrien­
tes espirituales que vive de un modo inmediato pero oscuro el 
hombre corriente. No es el objeto lo que aquí cambia, sino 
sólo la manera de aprehenderlo. El círculo de la objeción se 
ensancha, pero son el mismo ente, el mismo mundo aquellos en 
los que la objeción avanza y penetra.

Así es como resulta comprensible por qué es también la mis­
ma realidad natural del mundo la que fija la conciencia cien­
tífica. El modo de s£r del objeto no se altera al avanzar el 
conocimiento. La física tiene una conciencia crítica de que en 
efectividad pudieran los átomos estar quizá constituidos de una 
forma muy distinta de la que dibuja sus sucesivos modelos de 
átomos. Pero que aquello de lo que se trata con el concepto 
de átomo es algo tan real como las cosas materiales, es el su­
puesto comprensible de suyo incluso en la concepción hipotética. 
No es la manera de ser de la realidad lo que es cuestión, sino 
tan sólo la especial forma y determinaciones de ella. Justo 
éstas son lo que debe descubrirse.

El realismo natural, situado más acá de toda reflexión gno-

1 Hay que recordar aquí que el sentido primitivo de la palabra 0fco<pía 

es de hecho "visión”. En este sentido introdujo el término Aristóteles.



CAP. 4] EL ASPECTO DADO DEL ENTE 63
seológica, es lá base común del conocimiento ingenuo y del 
científico. Pero él es el que comprende en toda la línea el ente 
simplemente como ente y no como fenómeno u otra cosa cual- 
quiera. Esto y no otra cosa quiere decir la tesis de que el cono­
cimiento ingenuo y el científico están ya de suyo en actitud on­
tológica.

d) El aspe c to  dado  d e l  e n t e  y  cóm o  se l o  y e r r a

La aporía del “ente en cuanto ente” afectaba simplemente 
a la generalidad e indefinibilidad de éste. A  primera vista par 
recía sobrecogedora. Pero su dificultad se mitiga considerable­
mente cuando re la ve dentro de la situación total de! cono­
cimiento humano del mundo en el que tiene sus raíces. Entonces 
se presenta inserta en un plexo de problemas tan firme y rico 
de contenido que los accesos a ella se abren de suyo del todo. 
Pues el aspecto del “ente en cuanto ente” está ya contenido, 
según se ha mostrado, así en la conciencia ingenua del mundo 
como en la científica. Ha de ser, pues, perfectamente posible 
ganarlo partiendo de estas dos formas de conciencia, si se logra 
arrancar a éstas los rasgos esenciales comunes.

Este camino es el que se emprenderá más tarde. Tomará 
la forma de una investigación sobre la forma de darse el ente, 
así el ente real como el ente ideal. El aspecto primeramente 
dado es tan sólo, sin duda, el del real. Pero éste basta tam­
bién para la primera orientación. Su ampliación a otras maneras 
de ser sólo puede acometerse cuando éstas se hayan puesto de 
manifiesto como dadas.

Pero lo que es evidente inmediatamente por lo dicho, es lo 
erróneo de la actitud en que se cae tan pronto como en lugar 
del conocimiento natural y científico se toma por base una for­
ma de la actitud refleja —digamos la gnoseológica. Con ella 
no se Mega nunca sino a “objetos”, nunca al ente; más aún, 
finalmente ni siquiera puede comprenderse éste, dado que en 
la relación de conocimiento está ya supuesto el pleno valor de 
ser del ente. Esto no es tan paradójico como suena. Significa 
simplemente que sin apoyar con firmeza el pie en el suelo onto­
lógico, tiene la teoría del conocimiento que errar su propio 
objeto —el conocimiento. Su actitud inevitablemente refleja 
ha de saber de este carácter reflejo. Si no, se enreda en éste y 
acaba en el callejón sin salida de la inmanencia a la conciencia. 
Mas saber del propio carácter reflejo quiere decir mantener 
conscientemente y sin desvío por base la actitud no refleja y



64 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [SEC. 1

el correspondiente aspecto del ser. Y esto no es fácil. Mante­
nerla mientras se está simplemente en ella, es fácil; detenerse 
en ella cuando se ha retornado a ella desde la reflexión, re­
quiere sólo un poco de ejercicio y perspicacia. Pero mantenerla 
“en medio” de la reflexión misma como base de ésta, es pre­
tensión de muy distinta especie. Es la pretensión de la teoría 
del conocimiento.

No del todo tan alta es la de la lógica y la psicología. A las 
tres es propio, sin embargo, el requerir una práctica metódica 
especial. Una vez alcanzada, pasa la práctica a ser firme há­
bito mental. Y este hábito mental es luego el que cierra, justa­
mente al adiestrado y práctico, el retorno a la actitud natural 
y al aspecto del “ente en cuanto ente”. Ésta es la razón por 
la que a nosotros, los hombres de hoy, nos parece tan difícil el 
acceso a la ontología —un acceso que está directamente abierto 
a la conciencia ingenua del mundo. Nosotros tenemos detrás 
de nosotros un siglo de adiestramiento en el pensamiento re­
flejo, y, encima, de un pensamiento que no sabe de su carácter 
reflejo ni del supuesto que es éste. Mas semejante práctica es 
idéntica a errar de raíz el aspecto primitivamente dado del ser.

El método fenomenológico ha intentado librarse de esta red 
de la filosofía tejida por esta misma. Su santo y seña fué: ¡vuel­
ta a las cosás! Pero no ha llegado hasta las cosas. Llegó sólo 
a los fenómenos de las cosas. Prueba de que tampoco ella ha 
encontrado la salida de la actitud refleja. Los fenómenos son 
algo que sin duda está ahí en todo darse cosas, pero no se ad­
vierte en la actitud natural. Sobre ellos, justamente, hay que 
reflexionar muy en especial.1 El “fenómeno” coincide aproxi­
madamente con el “darse”. Pero el darse no coincide con la 
cosa. Sólo la actitud dirigida a la cosa es intentio recta. La di­
rigida a lo dado en cuanto tal es ya refleja.

Esta reflexión es, sin duda, distinta de la propia de la teoría 
del conocimiento; es meramente propia de una teoría de la 
conciencia. Pero no es* menos, en nada, una torsión de la acti­
tud natural. Lo mismo, pues, que ésta, ha errado el aspecto del 
ente. Es en lo que han fracasado los intentos de llegar con ella 
a una ontología.

1 Esta reflexión está descrita muy exactamente por Husserl en sus 

Ideas: como un poner entre paréntesis, un prescindir del caso individual 

dado, una reducción, ün dejar fuera de los paréntesis, etc. Es el caracte­

rístico retroceso' de la actitud desde el ente hasta el fenómeno.



S e c c ió n  II

CONCEPCIONES TRADICIONALES DEL ENTE

C a p ít u lo  5

CONCEPTO INGENUO Y CONCEPTO SUSTANCIAL
DEL SER

a) El e n te  com o cosa m a te r ia l ,  d a to  o p r in c ip io

Alguna concepción del ente la tiene toda filosofía y toda 
imagen popular del mundo. La pluralidad de las visiones del 
mundo, dondequiera que residan las diferencias que primero 
sorprendan en ellas, es en el mismo número una pluralidad de 
concepciones del ser. Aun dando por supuesto que en su plu­
ralidad no aciertan con lo general del “ente en cuanto ente”, 
en su errarlo cabe aprender lo que no es lo general del mismo.
Y esto tiene valor en una situación problemática en la que fra­
casa toda determinación positiva directa.

Por esta causa deben aducirse aquí algunas concepciones tí­
picas del ente —no para aferrarse a ellas, sino para hacer ase­
quible el ente yendo más allá de ellas.

1. La concepción más ingenua entiende el ente como cosa 
material, el' ser como “ser cosa” material. Es, sin duda, fácil 
de refutar, cediendo ya ante los más ligeros ataques de la -refle­
xión; pues patentemente ya el ser orgánico no se agota en el ser 
cosa material; no se diga el psíquico y espiritual. Pero justo la 
reflexión sobre éste es ya posterior, ha avanzado un paso. Las 
cosas materiales saltan más que nada a la vista, son más llama­
tivas que nada; el campo de lo psíquico y espiritual parece, 
comparado con ellas, de tal suerté ingrávido, aéreo, intangible, 
qué no se lo toma, en absoluto, por un campo de entes. Este 
contraste radica en la naturaleza de las cosas y no puede anu- 
•larse. Por eso la concepción del ente como cosa material se 
mantiene casi inatacada en la conciencia vulgar, incluso en el 
fondo de muchas teorías —y no sólo de las materialistas. De 
ella procede la palabra de acuñación posterior “realidad” (ori­
ginaria de res),' que ya desde un principio abarcó mucho más 
que el puro “ser cosa” material.

65



2. En oposición crítica a esto se halla ya la concepción del 
ente como lo dado (ser =  ser dado). Se sabe ahora que el 
mundo no lo constituyen las cosas materiales solas. Ya el nacer 
y perecer de éstas rompe el frente aparentemente cerrado del 
ser. Pues es tan real como ellas mismas; es tan dado. Esta ma­
nera de ver es vieja, y lo es en dos diversas formas que re­
flejan su doble raíz. Ambas se remontan históricamente mucho 
más allá de la primera aparición del concepto propiamente tal 
de lo dado.

La una entiende el ente como lo atestiguado por los senti­
dos. Se halla en el trasfondo de la presocrática —Parménides 
y Heráclito argumentan contra ella—, pero se sostiene hasta 
las tesis del sensualismo tardío fesse =  percipi). La otra toma 
el ente como lo presente; según ella es lo pasado tan no ente 
como lo futuro. Desembocó en Parménides en eternizar el 
ente en el “ahora”. Es, lo mismo que la apelación al testimo­
nio de los sentidos, una preferencia por lo dado; pues en el ser 
presente (llamado más tarde jtaoouaíu) hay el mismo motivo 
del ofrecerse que en el estar a la vista y al alcance de la mano.

Esta manera de ver se mantiene hasta que se descubre que 
no todos los entes son accesibles a los sentidos ni todos presen­
tes. Hay entes ocultos que únicamente descubre una vista de 
orden superior (el voetv), y hay cosas pasadas que repercuten 
con mucho peso en el presente y cosas futuras que irrumpen 
en éste. Hay una vinculación en el ser de lo temporalmente 
disociado. Con esto sucumbe definitivamente la identificación 
del ser con el ser dado.

3. Una vez que se ha descubierto que el ser dado depende 
sólo de determinados caracteres del ser que no son los funda­
mentales, se incurre infaliblemente en el otro extremo: lo dado 
es en general sólo superficie, algo exterior, mientras que el ver­
dadero ente es el interior de este exterior, lo oculto, lo no dado. 
Se desvalora, pues, lo sensible totalmente —en favor de algo 
suprasensible apresable sólo en una visión superior.

Esta idea toma diversa forma. El ente no dado se inter­
preta como materia prima, principio del mundo, elemento, 
“idea” (forma interna), sustancia. Fórmulas para su ser no 
faltan (sTsrj ov, ovrcüg ov, tí fjv eívat). Si las interpretaciones 
son tan diversas por su contenido, la idea básica es la misma. 
Todas las teorías de un “mundo aparente y mundo real” —des­
de las Ideas hasta la doctrina kantiana de la cosa en sí presentan 
ontológicamente la misma faz. Desde Aristóteles domina en 
ellas el concepto de sustancia.



CAP. 5 ] MOTIVOS ONTOLÓGICOS EN LA IDEA DE SUSTANCIA 67

Pero todas ellas cometen también la misma falta. ¿Por qué, 
realmente, ha de ser lo interior y oculto el único ente? ¿Es 
que no es inherente a él también la superficie aparente y dada? 
¿Es que la distinción de lo aparente y lo no aparente es una 
distinción del ser? ¿No es el ente en cuanto tal indiferente 
al límite del ser dado? Más bien es claro desde luego cjue lo 
accesible no es en nada menos ente que lo inaccesible. De otra 
suerte, tendría esto último que trasmutarse, al volverse acce­
sible, en un no ente.

b) Los MOTIVOS ONTOLÓGICOS EN LA IDEA ANTIGUA DE LA

SUSTANCIA

1. Sin duda que en la idea de sustancia hay aún otra cosa: 
el verdadero ente tendría que ser lo autárquico, independiente, 
sustentante. Aquella superficie dada es lo secundario, depen­
diente. Este motivo está encerrado también en los conceptos 
de fundamento, de esencia, de “idea”, incluso de materia.

Pero también aquí descansa la apariencia de algo compren­
sible de suyo en un prejuicio. Pues patentemente no es lo sus­
tentado menos ente, en nada, que lo sustentante, lo dependiente 
menos, en nada, que lo independiente. De otra forma no sería 
la relación entera una auténtica relación de sustentación, una 
relación de dependencia. El ente entendido puramente como 
ente es patentemente indiferente a la distinción de primario y 
secundario, independiente y dependiente. Por fructífero que 
sea el principio de la sustancia en otro respecto, para la cues­
tión ontológica fundamental carece de importancia.

2. Hay aún otros motivos ontológicos encerrados en el con­
cepto de sustancia. Uno de ellos es la idea de que el ente ha 
de tener unidad. La pluralidad de las cosas, y más aun de los 
acontecimientos, parece ser una intrincada confusión, tiene en 
sí la inasequibilidad de lo múltiple y multívoco. Tan sólo lo 
que tiene unidad puede ser unívoco. La filosofía de los anti­
guos está del todo penetrada por esta convicción: que tiene que 
haber una unidad del principio, de la primera causa, de! últi­
mo fin, pasa las más de las veces por cosa hecha. La eleática 
identificaba directamente ov y ev. Los monismos de todos los 
tipos, hasta las alturas del panteísmo y emanatismo, descansan 
en esta concepción.

Pero ¿es ontológicamente sostenible? ¿Por qué no habría de 
ser la pluralidad y multiplicidad tan ente como la unidad? 
¿Tan sólo acaso por ser concebible? Pero tampoco lo inconce­



bible necesita ser menos ente que lo concebible. ¿Q por ser 
unívoco? Pero ni lo singular es más unívoco que lo plural, ni 
lo unívoco es más ente que lo multívoco. El primado ontoló- 
*gico de la unidad es en el fondo un prejuicio racionalista.

3. Pero más importante que esto es el otro lado del principio 
de la sustancia: el de la persistencia. El ente, así se piensa, no 
puede ser algo en devenir, algo en trance de nacer y perecer. 
Nacer es el camino del no ser al ser, perecer el camino del ser 
al no ser. Ninguno de los dos es, pues, puro ser, sino que cada 
uno es una mezcla de ser y no ser. Y esto es contradictorio en 
sí. Sólo el ente “es”, el no ente “no es”. Sólo lo persistente es, 
pues, un ente, y su persistencia es justo su ser.

Tras esta conocida argumentación de los eléa'tas se halla la 
repulsa del ser perecedero como algo menos valioso y el pathos 
de la eternidad. Lo perecedero parece estar afectado de una 
deficiencia, de una limitación en su ser. Se lo abandona como 
algo impropio en favor de un ente pura y simplemente tal. Este 
motivo retorna con variantes en el platonismo, el neoplatonis­
mo y muchas teorías de la escolástica. Da expresión a un ele­
mento afectivo y valorativo, de visión del mundo, que se halla 
en el pensamiento de la mayoría de los pensadores serios, y se 
afirma duraderamente en el trasfondo de los grandes sistemas.
Y justo por este persistir en el trasfondo de los estados de alma 
se ha vuelto un obstáculo para el pensar ontológico.

Pues el supuesto que hay en él, la oposición facticia entre el 
ser y el devenir, es erróneo. El error se descubrió también tem­
prano, estando superado ya en Heráclito. Se encierra en la 
concepción eleática misma del devenir. Aquel devenir que do-, 
mina el mundo efectivo no es, en absoluto, un nacer de la 
nada y perecer en la nada. Una nada no ocurre, en absoluto, 
en este mundo. Las cosas de este mundo tampoco nacen de 
la nada, sino siempre de algo, a saber, unas de otras; ni pere­
cen en la nada, sino que sólo pasan unas a ser otras. El pe­
recer de una se identifica con el nacer de otra. El devenir no 
es un proceso doble, sino único. Y lo que se forma y se disuel­
ve de nuevo en este proceso es tan ente como lo persistente 
que le sirve de base.

Dicho de otra manera, nacer y perecer son conceptos que 
inducen a error por contener el no ente. Se superan con el con­
cepto de alteración. Sólo algo persistente puede alterarse: en 
lo persistente cambian los estados, formas y determinaciones, 
mientras que ello mismo permanece idéntico. Este cambio es 
el devenir.



CAP. 5] EL ENTE COMO SUSTRATO 69

En este maduro concepto de sustancia —únicamente la edad 
moderna lo ha conocido así conscientemente— resulta clara la 
relación fundamental. La oposición de lo persistente y lo deve­
niente es lo esencial en ella. Pero no coincide con la oposición 
antigua entre el ente y el deviniente. Esta última no es, en 
absoluto, una oposición. Lo deviniente no es menos ente, 
en nada, que lo persistente. Pues consiste en la transición de 
los estados del ser de lo persistente. EL devenir, el cambio, la 
alteración, la transición, son de suyo una forma del ser —y jus­
tamente aquella que está ligada del modo más estrecho al per­
sistir. Alterable es, justo, sólo lo persistente.

c) E l  e n t e  com o s u s t r a to  y  com o  l o  d e te rm in a d o  (m a te r ia

Y FORMA)

1. La idea de sustancia se divide temprano en dos ramas. 
El ente persistente se entiende, por un lado, como sustrato in­
determinado; por otro lado, como forma determinante. Ambos 
lados vuelven a unirse en el dualismo aristotélico.

En el viejo principio de la materia confluyen los momentos 
del principio del mundo, de la unidad y de la persistencia. 
A ellos se añade el de la indeterminación (á'jt£i()ov). Por razo­
nes cosmológicas es comprensible por qué Anaximandro hizo 
de lo indeterminado el principio; ontológicamente resulta al 
pronto extraño. Pero la razón está en la pluralidad y movilidad 
de lo determinado. Sólo algo indeterminado parece poder per­
sistir idéntico. Así, pues, ha de ser el verdadero ente anterior 
a todas las oposiciones.

En esta forma desnudamente ontológica no pudo mantenerse 
la idea; según parece, ni siquiera en el autor de ella. Junto al 
sentimiento valorativo, hondamente arraigado en los griegos, 
que veía en la limitación y determinación lo único afirmativo, 
se anuncia cierta conciencia de lo abstracto y facticio de algo 
indeterminado existente por sí, aunque sea algo divino. Lo po­
sitivo en ello es justo el ser sustrato “de algo” —es decir, de la 
determinación—, pero aislado por sí no es nada. Además, cuan­
do entra en la determinación, es ésta patentemente en él algo 
no menos ente que él mismo.

2. Mucho más hondo cala la antítesis: el ente es lo deter­
minado, ser es determinación, limitación. Lo indeterminado es 
multívoco, es todo y nada, en el fondo algo negativo a que falta 
el ser propio (la peculiaridad). La determinación es no sólo 
forma, medida, belleza, sino también lo único afirmativo, uni-



70 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [SEC. II

vocidad, aprehensibilidad, comprensibilidad. Más aún, es el 
verdadero contenido del ente; si se quiere indicar en qué con­
siste algo —es decir, lo que es—, es necesario atenerse a su ser, 
y éste se manifiesta como el conjunto de sus determinaciones. 
Por eso dieron los pitagóricos al néQag la primacía ontológica 
sobre lo «jtetQov.

En estas consideraciones tiene su raíz el pensamiento plató­
nico.de que las “ideas” (esto es, las formas) son lo ovtcü? ov; y 
también la tesis aristotélica de que las “formas” de las cosas ma­
teriales son su sustancia. De hecho se mantiene la forma idén­
tica en medio de la pluralidad de los casos singulares. Llena, 
pues, los requisitos del principio sustancial. Esta tesis se man­
tuvo más tarde casi sin alteración en la escolástica; más aún, se 
graduó la “realidad” por la plenitud de las determinaciones: 
cuantas más partes determinantes, tanto más “real” la cosa.
Y con la realidad sube y baja también la racionalidad. Pues 
sólo la forma es concebible, la materia es alógica.

Pero en esto se delata también el prejuicio racionalista en 
favor de la forma. Un ente en cuanto tal no necesita, en abso­
luto, ser racional. Tampoco entra en su esencia tener medida 
y belleza. Se reveló, incluso, que ni siquiera la univocidad le 
pertenece incondicionalmente. Pero la persistencia la comparte 
la forma con la materia. Además, así como se puso de mani­
fiesto que la materia no es algo independiente por sí, sino que 
sólo existe envuelta en la forma, como sustrato de ésta, hay 
patentemente que decir lo mismo de la forma. Tampoco ésta 
existe por sí, sino sólo como forma de algo; mas el algo es su 
sustrato. En nada es, pues, la forma más ente que la materia. 
Por consiguiente, tampoco es ella simplemente el “ente en cuan­
to ente”, sino sólo algo de éste.

d )  L a  IDENTIFICACIÓN DE “ ENS” Y “ BONUM”

Metafísicsmente está en estrecha relación con lo anterior 
la intuición de que el ente es lo valioso (el “bien”). Resonó 
ya en el motivo de la medida y la belleza. Pende, en general, 
totalmente de ese lado del ser que es la “forma”. Platón atri­
buía a las cosas materiales un tender hacia la perfección de la 
idea, y Aristóteles entiende el efóo; como el téko; de todo pro­
ceso de devenir. Este universal teleologismo de la forma des­
cansa en las siguientes ecuaciones: forma =  ser, forma ~  valor, 
ergo ser =  valor. Entonces es, patentemente, también válido lo 
siguiente: forma superior =  ser superior =  valor superior. Así



lo encontramos aún en la Edad Media: omne ens est bonum; y 
como la determinación del ser puede incrementarse, es válida 
del Ser supremo la ecuación: cas realissimum — ens perfec- 
tissimum.

Esto sólo es en el fondo un optimismo metafísico. En cuan­
to tal, pudiera ser indiferente para la ontología; en definitiva, 
a ésta no le afecta nada que el ser sea bueno o no. Pero la cosa 
cambia cuando, a la inversa, se ancla el ser en el valor. Y ésta 
es, justo, la secreta idea que hay tras todo ello: el ser no es en 
el fondo nada más que perfección, que valor.

Hacer frente a esta idea es fácil. Hay en el mundo lo im­
perfecto, lo malo, lo contrario al valor; hay la maldad. En nada 
es menos efectivo que lo perfecto y bueno. El hombre tiene que 
sufrirlo, no pudiendo eliminar del mundo el ser de la maldad. 
El problema de la teodicea es su ajuste de cuentas con la Divi­
nidad en torno a la imperfección del mundo. El problema no 
tendría sentido si el ser fuera igual al ser bueno. De nada sirve 
declarar que la maldad es la nada. Con ello no se anula su 
realidad. Y si se va tan lejos como para invertir la relación y 
declarar real tan sólo lo bueno, perfecto y bello —a saber, me­
diante una correlativa definición de lo real como realización de 
algo valioso—, no se hace sino llevar más adelante la ilusión, 
sin cambiar nada en la efectividad de lo contrario al valor. 
No se ha hecho sino desplazar el concepto, teniendo que intro­
ducir otro para concebir la facticidad de lo imperfecto.

La verdad es que tampoco se ha afirmado en serio la no 
efectividad del dolor y de la culpa. Más bien se ha buscado 
una y otra vez la salida inversa, de comprender ambos como 
valiosos dentro del orden total del mundo. Pero entonces se 
cae en una aporía todavía mayor, aunque ya no sea una aporía 
ontológica: se da en el rostro al sentido unívoco del bien y del 
valor en general. Con ello se peca no sólo contra el protofenó- 
meno de la conciencia clel valor, sino también contra el supuesto 
de que se partió. Pues si el bien en cuanto tal no es de suyo 
unívoco, tampoco es unívoca la determinación del ente como 
bueno.



C a p ít u lo  6

EL ENTE COMO UNIVERSAL Y COMO SINGULAR

a) E l  ENTE com o e se nc ia  ( “ e sse n tia ” )

Toda una serie de las concepciones últimamente nombradas 
se resume en la tesis de que el ente es esencia. La esencia es 
fundamento, unidad, algo persistente, determinación (forma), 
pero al par principio de valor e íntimo té).og del devenir. Ya el 
tí fjv slvai de Aristóteles —cuya traducción es essentia— sinte­
tiza estos momentos. Lo que se añade de nuevo es el carácter 
de lo general. El el5o; sólo es sin duda la species, no el genus, 
esto es, no es lo más general lógicamente, pero frente al caso 
individual es también la species algo general. Con razón se ha 
desplegado por esta causa el problema de la essentia como pro­
blema de los “universales”, y se ha desarrollado históricamente 
como disputa de los universales la controversia sobre la ma­
nera de ser de la essentia.

Para la ontología no son lo esencial las distinciones más finas 
dentro del realismo de los universales —si concebirlo más pla­
tónica o más aristotélicamente, si ante res o in rebus. Lo deci­
sivo es sólo el poner el peso del ser del mundo en lo general, 
mientras que, por el contrario, se hace pasar a segundo término 
el caso individual con su individualidad. El mundo de las 
cosas es ahora el reino de lo accidental, es decir, de lo que no 
se sigue de la esencia. El reino de las esencias es, por el con­
trario, una esfera del ser ideal, sin caducidad, temporalidad, 
movimiento, alteración, aunque también sin existencia, concre- 
ción ni vida. Es la esfera de lo perfecto; en una interpretación 
extrema, una esfera más allá del mundo de las cosas materiales, 
que comparado con ellas parece no ser nada.

Lo positivo de esta concepción consiste en el descubrimiento 
de que lo general tiene un ser. Pues esto no es nada compren­
sible de suyo, como lo prueba la multitud de las tesis opuestas. 
Lo general no está dado justo como tal, siendo necesario ele­
varse hasta ello por medio de una reflexión especial. Por lo 
tanto, es el descubrimiento de que las esencias son entes, ya 
una conquista madura del pensar ontológico.

Pero lo negativo está en que “sólo” las esencias tendrían 
verdadero ser, pero las cosas materiales no. Esto no resulta evi­



dente ya dentro de la crítica puramente inmanente. La esencia 
ha de ser esencia “de algo”; pero si este algo es una nada, tam­
bién la esencia misma es esencia de una nada, o sea una esencia 
que ella misma no es nada. A la essentia es inherente un co­
rrelato, y éste ha de tener cierto peso en ser que contrapese el 
de la esencia.

Aquí está la razón de por qué no puede sostenerse un rea­
lismo extremo de los universales. Verdadera fecundidad por 
las consecuencias en los problemas la han tenido de preferencia, 
incluso en la escolástica, las teorías conciliadoras que recono­
cieron los derechos del caso individual. Pero con esto surge otra 
dificultad. La que hay en la individualidad.

b) In d iv id u a l iz a c ió n  d e l  “ eidos”

Aristóteles había cortado a media altura la diferenciación 
de la esencia. El ato^ov e!8og forma el límite. Por debajo de 
él no hay diferencias esenciales. Ninguna diferenciación ulterior 
es ya cosa de la forma, sino de la materia, o sea que vista desde 
la forma, es un ffU|i|J8|irpiós. El eidos “hombre” sólo per accU 
dens se subdivide en los individuos; Sócrates y Calias sólo se 
diferencian por la materia. “Carne y huesos” son distintos, el 
“ser humano” es el mismo.1

Temprano se advirtió que esto no puede sostenerse. Hay 
también diferencias psíquicas y espirituales entre los indivi­
duos humanos, y no es posible negarles la esencialidad. Plotino 
sacó la consecuencia: tiene que haber también formas esenciales 
de lo individual (tcóv y.ad’ exaara EÍSr]).2 Pero entonces va la 
diferenciación de las esencias más allá —hasta descender al caso 
individual y tiene que abandonarse la distinción de determina­
ciones esenciales y determinaciones accidentales.

Lo mismo pensó Duns Escoto, que tomó en serio la idea de 
que es la forma misma el principium individuationis. El ínte­
gro “ser así” de las cosas materiales, su plena quidditas, tiene 
que componerse de parcelas de determinación de la esencia. La 
individualidad de tales cosas estriba en la forma esencial más 
altamente diferenciada, en la haecceitas. En el mismo sentido 
defendió Leibniz las “ideas” de las cosas individuales. Encuen­
tra la clave de ellas en el principio de la combinatoria.

Pero como quiera que se comprenda lo individual, siempre 
causa un hueco en la teoría de la essentia, Si descansa en la

1 Aristóteles, Metafísica Z, 1034 a 5 - 8, 1038 a 15 - 30, etc.

2 Plotino, Enéadas, V. 7.



74 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [SEC. II

materia, descansa en algo expresamente no esencial; si consis­
te en la diferenciación del eidos, cesa la essentia de ser univer­
sal, volviéndose ella misma individual, y no siendo ya el ente 
en cuanto ente lo general. Pues en la essentia que se ha vuelto 
individual, deja la species misma de ser species,

Ó) E l  ENTE COMO EL EXISTENTE

Lo que distingue de la essentia el caso individual es, junto 
con la individualidad, caducidad y concreción, la existencia. 
Cuando lo general se revela como parcial y se busca el ente 
en la p'ena forma del caso individual, se lo identifica con el 
existente y se entiende el ser mismo como existencia. Del ser 
de la essentia no se necesita cuidarse. Pues el existente con­
tiene la essentia.

El existente no es sólo la cosa material. Existencia la tienen 
también los seres vivos, las personas, las comunidades, todo lo 
que tiene individualidad en el tiempo. Esto no es así, natural­
mente, cuando se entiende por existencia la síntesis de forma 
y materia, como se la concibe en el ovvoKov de Aristóteles. Pero 
tan estrechamente, tampoco se la concibe de hecho. Donde 
mejor se ve esto es en el problema escolástico de Dios, en el 
que se trataba justamente de demostrar la existencia de Dios.

La repulsa que experimentó ya en los viejos tiempos el ar­
gumento de San Anselmo, muestra claramente que la existen­
cia es algo distinto de un momento de la essentia. Esta última 
contiene sólo el “ser así”, no el “ser ahí”. Pero el que un “ente 
así” tenga “ser ahí” es algo que no altera nada en su “ser así”. 
Pues lo general es indiferente al número y a la aparición de 
los casos; indiferente, pues, también a si ocurren pura y sim­
plemente algunos o no. Mas el ocurrir mismo es la existencia.

Ahora bien, es claro que lo que “ocurre” y en el ocurrir 
tiene un “ser ahí” real, “es” en un sentido distinto y más pro­
pio que aquello que no ocurre. Tiene, pues, un buen sentido 
buscar el “ente en cuanto ente” en el existente. El nominalis­
mo ha recorrido en la mayoría de sus formas este camino. Sin 
duda que al hacerlo llegó temprano a la tesis extrema de que 
los universales no tienen en absoluto un ser propio, ocurriendo 
sólo in mente y descansando en la abstracción. Pero lo que 
sirve de base a la abstracción es la existencia de los casos in­
dividuales.

Esta desvaloración de la essentia y de lo general —pues la 
esencia ha quedado rebajada casi al nivel de lo inesencial— no



CAP. 7] INDIVIDUO Y GENERALIDAD 75

puede, empero, sostenerse. Y no lo puede justo ontológica' 
mente. Pues no se piensa, en absoluto, el existente puramente 
como tal. La existencia misma es en todos la misma. Se pien­
sa más bien “en” su diferente conformación, determinación, 
en la plena individualidad del “ser así”. Pero la conforma­
ción no es cosa de la e x is te n t ia , sino de la essentía. Se compone 
de determinaciones sin número, cada una de las cuales retorna 
en una pluralidad de casos individuales, o sea, es general.

O  bien a la inversa. Si se quiere obtener lo general per 
abstracción de los casos —aunque sea tan sólo para tenerlo 
luego in mente—, ha de estar contenido de alguna manera en 
los casos. Pero como los casos son lo existente y tienen su “ser 
así” en sí justamente en cuanto existentes, no puede menos la 
essentia de tener necesariamente en ellos también un ser. En 
ellos no es, pues, menos ente, en nada, la essentia que la 
existentia.

Si ahora se comparan las tesis de ambos lados, del realismo 
de los universales y del nominalismo, el resultado es que am­
bas cometen la misma falta ontológica. El primero aísla el “ser 
así” y no puede apresar luego el “ser ahí” de lo individual; el 
segundo aísla el “ser ahí” y no puede concebir luego el “ser así” 
de lo individual. En ambos casos es el mismo aislamiento, de 
los mismos momentos del ser patentemente unidos, lo que im­
pide concebir el “ente en cuanto ente”. No basta, justo, com- 
prehder el ente sólo como determinación o sólo como 1c que 
ocurre realmente. El ente en cuanto ente es la unidad de am­
bas cosas.

Aquí está la razón por la que no bastan las categorías de 
essentia y existentia para asir el problema del ser. Y por esto 
mismo lo erraron, en último término, las teorías de los univer­
sales de ambos campos.

C a p ít u l o  7

EL ENTE COMO ELEMENTO ESTRUCTURAL Y 
COMO TODO

a) In d iv id u o  y g e n e ra lid a d , in d iv id u o  y  t o t a l id a d

Pura individualidad por sí no la hay, como tampoco pura 
generalidad por sí. Todo lo existente es individual (y a la in­



versa), y toda determinación es por su forma algo general. Pero 
real es lo general sólo “en” lo individual, pues sólo esto tiene 
existencia, y determinación la tiene lo individual sólo en lo que 
es común, a uno y a otro, es decir, en lo que en cada uno es 
general por la forma.

En estas tesis, que resumen lo anterior, resaltan dos nuevas 
categorías: el individuo (iudividuum) y la totalidad, o vistas 
por otro lado: la parte y el todo. Con estas categorías se des­
pliegan otras antítesis de la concepción del ser.

El individuo —no entendido como el humano solamente, 
sino en general, como parte, miembro, elemento, ser singular— 
no es en cuanto tal, ni de ninguna suerte, lo individual. “Indi­
viduo” es todo lo singular, es aquello en que no se diferencian 
los casos singulares. El puro “ser individuo” es, pues, algo per­
fectamente general. Y, a la inversa, es cada colectividad de 
individuos algo único en su especie. Tiene índole de conjunto, 
de todo. Cada totalidad colectiva es, pues, algo individual. Sin 
duda no “es”, en cuanto tal, individualidad —en nada lo es 
más que el individuo—, pero “tiene” individualidad, y en nada 
la tiene menos que el individuo que es elemento de ella.

Los dos pares de contrarios: “individualidad - generalidad” 
e “individuo - totalidad” no coinciden. Se cruzan. Son también 
de suyo heterogéneos. El primero forma una antítesis cualita­
tiva, el segundo una cuantitativa. Generalidad es homogenei­
dad de los casos; individualidad, heterogeneidad de éstos: aqué­
lla se remonta a la identidad; ésta, a la diversidad. La totalidad 
es, por el contrario, unidad comprensiva, conjunción o, por la 
forma, una suma; únicamente está reunida cuando no falta 
ninguno de los elementos o individuos. Pero el individuo es 
la unidad con cuya pluralidad se suma aquélla, o, visto desde el 
todo, la parte, el miembro.

Esta distinción de los dos pares de antítesis se ha pasado 
por alto en la filosofía la mayor parte del tiempo. En parte 
tiene la culpa el sonar aproximadamente lo mismo los térmi­
nos de ambos lados, pero también el imperio secular de la 
lógica formal. Ésta es quien entendió desde un principio la an­
títesis de lo general y lo individual (universale y singulare/ como 
una antítesis cuantitativa —lo que ella no es—, subsumiéndo- 
la, en la división de los juicios bajo la cantidad. Para la cualidad 
sólo quedó entonces la antítesis de lo afirmativo y lo negativo, 
que en verdad es una antítesis mucho más elemental y nó 
tiene nada que ver con la cualidad propiamente dicha.

Después de esta aclaración, resulta comprensible que la an-



CAP. 7] EL ENTE COMO INDIVIDUO 77

títesis cuantitativa conjure aún otra divergencia en la concep­
ción del ser, que conduce a nuevos exclusivismos y ha menester 
de rectificación aparte.

b) El ENTE COMO INDIVIDUO, ELEMENTO, MIEMBRO

Desde el atomismo antiguo se difundió la concepción de 
que el ente es el elemento simple que ya no es divisible, pero 
del que se componen todas las formaciones superiores. El “áto­
mo” es el concepto rigurosamente tomado de elemento en este 
sentido. El término “individuo” es la traducción literal de él. 
La concepción atomista lleva claramente su origen en la frente. 
Surge del “análisis” de lo dado: la división halla su límite en 
los elementos ya no divisibles, tropezando aquí con una resis­
tencia que no puede vencer; y esta resistencia se entiende como 
el signo distintivo del ente.

La manera de pensar atomista no se da sólo en la física. 
Vuelve a encontrársela —sin duda relativizada— en los domi­
nios biológicos, psicológicos, sociológicos, y se extiende hasta la 
metafísica especulativa. No en todas partes se trata de límites 
de la posibilidad del análisis; también unidades empíricamente 
dadas se prestan a que se las entienda como elementos de un 
todo superior. Así, se trata de comprender el organismo par­
tiendo de las células, el proceso vital partiendo de las funcio­
nes parciales. En la psicología han desempeñado largo tiempo 
las “sensaciones” el papel de elementos por los que debían “ex­
plicarse” los contenidos más complejos de la conciencia. En 
metafísica defendió Leibniz la tesis de que los entes son “mó­
nadas” indivisibles, es decir, sustancias de índole inmaterial, y 
que el mundo efectivo es el conjunto de ellas.

La tesis de índole atomista más grave de consecuencias tiene 
que anotársela la sociología. Pues aquí se trata de los indivi­
duos humanos como elementos. Mas si se sientan los individuos 
como el verdadero ente, real y efectivo, parecen las formacio­
nes colectivas, en cambio, algo secundario —y no sólo por la 
índole, sino también por el ser—, es decir, algo no perfecta­
mente real, medio inefectivo, pero en todo caso algo que no 
tiene verdadera existencia Estas formaciones colectivas son la 
familia, el pueblo, el estado. Favorece esta concepción la ma­
nera de pensar sensualista, que está muy difundida: los indivi­
duos están dados con toda concreción y asequibilidad, se vive 
y se tropieza con ellos todos los días; el toda colectivo, aunque 
se vive en él, no está dado tan drásticamente, se mantiene en



78 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [SEC. II

una cierta inasequibilidad, siendo necesario darse reflexiva- 
mente cuenta especial de su presencia o aprender a percibirlo.
Y esta percepción no es, en ningún caso, sensible. Así es como 
se llega a la idea de que semejantes todos sólo existen en el pen- 
samiento, en la abstracción.

c) L ím it es  de  l a  c o n c e p c ió n  at o m ist a  d e l  ser

Esta consecuencia extrema es, sin duda, fácil de refutar. 
Surge y sucumbe con el supuesto sensualista, y éste no es sos- 
tenible ya gnoseológicamente. Pero además hay momentos en 
que en la vida misma se revelan las formaciones colectivas como 
potestades reales muy perceptibles. Quien choca contra su ley* 
viene a sentir su dureza. Históricamente ellas son de todo puiv 
to aquello en que tiene lugar el cambio y el devenir, mientras 
que el individuo está inserto en este curso como en una vida 
dotada de una unidad de orden superior.

La vida orgánica y psíquica, principalmente, se resiste con 
encarnizamiento a todos los intentos de entenderla tan sólo por 
elementos discernibles en ella. Es más, ni siquiera el cosmos 
es concebible de esta manera. Los tipos de sistemas que, sobre­
puestos unos a otros, lo dominan, muestran en todos los órde­
nes de magnitud —desde el electrón hasta la nebulosa espiral— 
leyes propias y específicas que no son iguales a las de las for­
maciones parciales. Y de cada uno de estos órdenes de sistemas 
puede probarse sin dificultad que existen. Los más hipotéticos 
son, justamente, los elementos simples y últimos. Y no de otra 
suerte es en las mayores de todas las perspectivas del ser, las 
metafísicas. Entiéndanse los elementos como mónadas o como 
quiera que sea, siempre sigue siendo el mundo, tomado como un 
todo, un factor que interviene en las relaciones entre ellos y 
las determina. Y justamente él ha de ser, más que nada, indi­
vidual, existente y único en pleno sentido.

El resultado es éste: el “ente en cuanto ente” no es parte, 
ni elemento, ni individuo. Pues en nada “es” más el individuo 
que la totalidad, en nada más la parte que el todo. Es un error 
graduar el “ser” como si conviniese a las formaciones más sim­
ples e inferiores en mayor medida que a los sistemas más com­
plejos y articulados. El ser •—y sobre todo la realidad, el “ser 
ahí”, la existencia— no se gradúa ni mucho ni poco. Es una 
sola cosa en todo lo que es. Lo que se gradúa es sólo el orden 
de magnitud, la conformación, la determinación que va con­
densándose.



d) El ENTE COMO TOTALIDAD COLECTIVA, TODO, SISTEMA

Y según la ley de la antítesis, sucede que dondequiera que 
en la historia cede la manera de pensar atomista a la totali­
zadora, tira esta última más allá del blanco, afirmando que sólo 
la unidad superior, la totalidad colectiva, es el ente; el miem­
bro, la parte, el individuo, no es autárquíco, sin el todo no es 
nada, o sólo tiene ser en el todo.

Esto no quiere decir la trivialidad de que la parte sólo 
puede ser parte de un todo, el miembro sólo miembro de un 
sistema. Quiere decir, antes bien: 1) que no hay formaciones 
elementales autárquicas, sino sólo aquellas que son partes o 
miembros, o a cuya esencia es inherente la inordinación; y 2) 
que estas formaciones elementales reciben del todo superior la 
determinación de su ser. Esta tesis Ruede probarse tanto más 
contundemente, cuanto más se asciende en el reino de los 
grados del ente.

Donde es más cuestionable es aún en la esfera físico-mate- 
rial. Los planetas sólo son, ciertamente, lo que son en un sis­
tema solar; pero de los soles cabe presumir algo análogo, no 
mostrarlo. Si los electrones son dentro de la estructura del áto­
mo algo esencialmente distinto que en el llamado estado libre, 
no lo sabemos. Pero la consecuencia de la tesis lo afirma, y 
discutírselo estrictamente no es posible, sobre todo dado que el 
“estado libre” puede concebirse igualmente bien como una com­
binación de otra índole.

Bien sabido es, por el contrario, que las células del orga­
nismo de los metazoos y metafitos no sólo no son autárquicas, 
sino también que bajo el punto de vista estructural y funcio­
nal están determinadas esencialmente por su ser miembros de! 
sistema. Y hasta las células que viven libres están determinadas 
por las condiciones del mundo circundante. Igualmente es, 
dentro de la vida psíquica, el proceso elemental individual to­
mado por sí una abstracción; sólo ocurre dentro del todo de 
procesos de conjunto mucho más amplios, y su contenido de­
pende de éstos.

Aun más claramente sale a luz la superioridad del todo en 
la relación del individuo humano con la Comunidad. Todo 
individuo crece desde el primer momento dentro ele una co­
munidad dada y resulta conformado por este crecer dentro de 
ella. La totalidad de los individuos ejerce un poder determi­
nante; el individuo no puede alterar las leyes, exigencias ni 
formas de vida de la totalidad en cada momento, sino que sólo



80 DEL EN ÍE  EN CUANTO ENTE EN GENERAL [ SEC. ti
puede vivir dentro de ellas, estando así formado a adaptarse a 
ellas. Y así como llega a ser lo que es aceptando los bienes es­
pirituales históricamente generados en la vida de la comunidad, 
así también agota su vida en el trasmitirlos. Como dentro de 
la totalidad es sólo un miembro, en la serie de las generaciones 
es sólo un estadio transitorio.

Más aún, hasta los acontecimientos históricos individuales 
presentan una parecida falta de autarquía. La caída de una 
fortaleza no tiene su ser histórico simplemente en el éxito del 
conquistador o en el destino de la guarnición, sino en el papel 
que desempeña dentro del plan de conjunto de una campaña; 
pero la campaña tampoco tiene el suyo en sí sola, sino dentro 
del conjunto de una política dirigida por el Estado. Ésta, a su 
vez, sólo es lo que es dentro del entretejimiento más amplio 
de las potencias y de sus intereses, que por su parte tiene sus 
raíces en la situación global del mundo y sus antecedentes. Asi 
se confirma la tesis de que “la verdad es el todo”, acuñada 
por Hegel para el ser histórico.

La metafísica ha dado expresión ál primado del todo en el 
orden del ser bajo la forma del sistema panteísta. El panteís­
mo no quiere decir sólo que el todo del mundo es la divinidad. 
Quiere decir más bien que hay una vinculación universal de 
todo lo individual del mundo, y que todo lo individual —sea 
individuo, acontecimiento o elemento— recibe su determina­
ción y su existencia de esta universal vinculación. Y si la 
determinación y la existencia (el “ser así” y el “ser ahí”) cons­
tituyen todo el ser de lo individual, es en último término el 
ente en cuanto tal el universo.

e) El e r r o r  e n  l a  idea o n t o ló g ic a  de  l a  t o t a l id a d

Como se ve, son las mejores tendencias de la ciencia y de la 
filosofía, las que más se dirigen a la visión panorámica y a la pe­
netración efectiva, las que se encuentran en esta idea. Y pudie­
ra pensarse que en el principio de la totalidad no puede menos 
de resultar asequible de hecho un núcleo esencia! del “ente 
en cuanto ente”. Involuntariamente se recuerda aquí el eleático 
§v xcd jtav, o la más antigua formulación de lo ov, y se cree tener 
la confirmación histórica de ello.

Pero no es así. Y es de nuevo fácil de ver. Es verdad que 
en todos los dominios es el todo la formación superior; pero no 
es verdad que la formación superior tenga una superior manera 
de ser. Es verdad que el individuo está ahí en completa de-



GAP. 7] EL ERROR EN LA IDEA ONTOLÓGICA DE LA TOTALIDAD 81 

pendencia respecto de la totalidad; pero no es verdad que lo 
dependiente sea menos ente que lo autárquico. Y es verdad 
que las formaciones parciales y los acontecimientos individua­
les de toda especie deben su determinación —aquello que "son” 
propiamente —en último término a la totalidad del mundo 
tomada en el senddo de una vinculación universal; pero no 
por esta causa deja de distar aun mucho de ser verdad que de­
terminación =  ser; ni mucho más que lo determinante sea ente 
(por ejemplo, real o existente) en mayor medida que lo de­
terminado.

Esto no ha menester en este lugar de una nueva prueba, 
habiéndose probado la cosa ya antes. La falta es, pues, tam­
bién aquí la vieja: confundir el ser con una determinada cate­
goría del ser; identificarlo, sin darse cuenta, con la totalidad, 
exactamente como se lo identificaba en las tesis consideradas 
en lo anterior con la unidad, la determinación, la persistencia, 
etc. Por eso tiene también la refutación ontológica la misma 
forma que allí: en nada es menos ente la parte que el todo, el 
individuo que la totalidad, el miembro que el sistema. El más 
insignificante grano de poivo en el universo no es menos ente 
que el universo mismo.



S e c c ió n  III

CARACTERIZACIONES DEL ENTE POR LA 
MANERA DE SER

C a p ít u lo  8

EFECTIVIDAD, REALIDAD, GRADOS DEL SER

a) E l e n te  com o “ a c t u  e n s ”

Todas las estudiadas concepciones del ente se atienen a de­
terminadas categorías del ser. Con ello dan cada vez en un 
lado del ente, pero yerran el “ente en cuanto ente”. De ellas 
puede aprenderse muy bien qué momentos fundamentales son 
inherentes al ser, con lo que hay de hecho un acercamiento 
—partiendo de la especificación, por decirlo así— a lo general 
inasequible. Si se añade que estas concepciones se mueven en 
pares de contrarios, resulta, encima, la importante consecuencia 
de que el “ente en cuanto ente” tiene patentemente que ser lo 
que abarca estas antítesis. Lo mismo que es lo común a la parte 
y al todo, es también lo común a la unidad y la multiplicidad, 
a lo persistente y lo deviniente, a lo determinado y lo indeter­
minado, a lo dependiente y lo independiente, a lo general y lo 
individual.

Pero es fácil añadir a este rasgo fundamental y positivo un 
segundo rasgo que caracteriza lo común por su modalidad. 
Como tal se ofrece la efectividad. El ente debe entenderse 
entonces como el actu ens de los escolásticos, el aristotélico 
ivsoyeújt ov. Con esto se halla de acuerdo no sólo el uso coti­
diano del lenguaje, que no conoce la palabra “ente” y dice en 
cambio simplemente “efectivo”, sino también la usual grada­
ción filosófica de los modos del ser, según la cual aun no es lo 
“posible” un verdadero ente —sino el grado previo de éste, por 
decirlo así— y únicamente lo efectivo es un ente acabado.

No es necesario entender aquí lo efectivo como lo eficiente, 
ni como ligado a una determinada manera de darse. Pero sí 
que entra aquí en todo su vigor la oposición al concepto de po­
tencia. La 5-úvafxtg de Aristóteles (potentia) no es un concepto 
modal puro, no coincidiendo rigurosamente con “posibilidad”

82



CAP. 8] EL ENTE COMO LO REAL 83

(el puro poder ser); tampoco debe entenderse “dinámicamente” 
en el sentido actual (o como una fuerza impulsiva), cayendo 
el momento dinámico en este sentido más bien del lado de la 
évépyEia. La es la “disposición”, pasivamente entendi­
da, para algo. En ella se pone la vista ideológicamente en el 
algo para el que es la disposición. Lo incompleto de su manera 
de ser radica, pues, simplemente en su estado de indecisión en­
tre el ser y el no ser de este algo. La évépyEta es efectuación de 
este último y, por ende, decisión.

En el aspecto teleológico del mundo hay, pues, de hecho 
algo que habla en favor de conceder a lo efectivo cierto pri­
mado sobre lo posible. Ya Aristóteles trató de demostrar seme­
jante cosa en el libro 0  de la Metafísica: no hay ninguna poten­
cia que exista por sí en libertad, sino que toda potencia está 
adherida a un ente actu que la precede tanto temporal como 
ónticamente.

Lo único cuestionable en esta concepción es el aspecto te­
leológico mismo. Queda justo por probar que efectivamente 
sea todo ente efectuación de disposiciones. Esta cuestión re­
quiere una investigación especial, que únicamente puede ha­
cerse dentro de un análisis categorial, especial también, de la 
relación de finalidad. Pero aquí cabe anticipar que en ningún 
caso puede sostenerse un teleologismo tan universal. Y ésta es 
la razón por la que se han desarrollado en la filosofía nuevos 
conceptos modales metafísicamente neutrales.

Pero si en lugar de la potencia y el acto se introducen los 
modos de la posibilidad y la efectividad simplemente tomados, 
no se comprende por qué haya de llamarse “ser” la sola efec­
tividad. Aquí no se trata de si hay o no hay algo “meramente 
posible” sin efectividad; tampoco esto podrá decidirse sino más 
tarde. Pero lo que es, ya antes de toda investigación, evidente 
es que lo que es efectivo tiene por lo menos que ser posible, o 
que algo efectivo e imposible es un hierro de madera. Pero 
entonces es el ser posible de lo efectivo un factor necesario del 
ser de esto último. No es lícito, pues, excluirlo del ser. Se 
excluiría del ser también lo efectivo mismo.

b) E l  e n t e  c o m o  lo  r e a l

Si la cosa no marcha con los modos del ser, quizá lo haga 
con una determinada manera del mismo. Si se entiende por 
realidad la manera de ser de todo aquello que tiene en el 
tiempo su lugar o duración, su nacer y perecer —lo mismo si



84 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [SEC; .11!

se trata de una cosa material que de una persona, de un pro- 
ceso individual que del curso total del mundo— , Sé ofrece esta 
definición: el ente en general es lo real, el ser es la realidad.

Ésta no es lo mismo que la efectividad. En el reino de lo 
real hay también posibilidad real y necesidad real, siendo un 
reino que abraza los modos del ser; pero exactamente igual re­
tornarán éstos también en otros eventuales reinos del ente, si 
puede mostrarse que los hay. Hay, por ejemplo, también po­
sibilidad esencial y necesidad esencial, y estos modos no son 
idénticos a los correspondientes modos reales. Y en la medida 
en que las esencias tienen también un ser —aunque no sea un 
ser real—, son igualmente modos del ser.

Si se considera exactamente lo implícito en esta distinción, 
queda con ello en rigor ya decidida la cuestión de la identifi­
cación del ser y la realidad. Esta identificación presupone que 
no hay más ente que el mundo real. Y justo esto.es lo que.no 
puede demostrarse por la esencia del mundo. Es necesario dejar 
por lo menos abierto el caso de que haya aún otro reino del 
ente. Supuesto, pues, que hubiese aún otro reino del ente 
—siendo indiferente como se lo llame, pero llamémoslo 
“ente ideal”—, ha de ser válido de él el no ser menos ente que 
el real. Sólo la manera de ser sería distinta. El “ser” tendría, 
pues, que abarcar como gentw la realidad y la idealidad. Y el 
“ente en cuanto ente” no sería ni lo real, ni lo ideal.

Aquí aún no puede decidirse la cuestión de si hay un ser 
ideal. Para ello es menester una investigación de las correspon­
dientes maneras de darse. Mas por ahora basta que quede 
abierta la cuestión. Mientras no se la responda negativamente, 
en ningún caso pueden identificarse la realidad y el ser.

Lo que tienta a hacer tal identificación no es, en verdad, 
otra cosa sino el hecho de que lo real nos está dado en la vida 
muy llamativamente. Pues nuestra vida misma pertenece al 
mundo real y transcurre en él plena y totalmente. Un ente de 
otra especie es, por el contrario, algo hacia lo cual sólo se es 
guiado, en el mejor de los casos, por una reflexión especial. Pero 
nada sería más absurdo que interpretar una oposición en la ma­
nera de darse como una oposición entre el ser y el no ser.

c) E s tr a to s  d e l  ser, n iv e le s  d e l  se r  y  g rados d e l  ser

Todavía hay que considerar dentro de este orden de cosas 
una concepción más del ente. Aunque los tres modos pertene- 
ceh siempre a una manera de ser, parecen significar dentro de



CAP. 8] -STRAT0S, NIVELES Y GRADOS DEL SER 85
la última una serie de niveles: ser efectivo es “más” que ser 
posible y ser necesario es “más” que meramente ser efectivo. 
Tal, por lo menos, es la manera de ver habitual. Algo seme­
jante sería perceptible en la relación entre las maneras mismas 
de ser. Aceptemos por un momento que haya un “ser ideal”; 
sin más, cabe entenderlo como el ser “superior”, por ejemplo, 
como sustraído a la temporalidad y caducidad, como algo que 
es siempre, eterno, divino. Así lo entendieron Platón y todas 
las formas posteriores del platonismo. Pero también cabe enten­
derlo a la inversa, como el ser inferior e imperfecto, justo por­
que le falta el peso del irrumpir fatalmente en el tiempo-, más 
aún, justo porque reina imponderable en el trono de cierta 
lejanía al mundo. Así ha juzgado la mayoría de los pensadores 
fieles a lo efectivo y vueltos hacia el mundo.

En ambos casos se trata de niveles o grados del ser. Y si 
se concede la validez de esta concepción, común a las más de 
las teorías, muy bien puede pensarse que el “ente en cuanto 
ente” sea justo aquello que se remonta por tales niveles o 
grados.

Hasta aquí aún no se han mentado los niveles del contenido 
que hay en el tener el ente forma y articulación categorial y que 
ya para una mirada superficial dividen el mundo en estratos. 
Pero la idea de los grados del ser va más allá, llegando a la es­
tratificación del mundo.

En el reino de los niveles aristotélicos se transparenta cla­
ramente algo semejante, aunque no se encuentre expreso; y 
ciertamente que aquí se halla el grado sumo del ser en el espí­
ritu (vofig) y el ínfimo en la materia (uta]). Los niveles inter­
medios —la cosa material, el ser vivo, el alma— están ordenados 
de tal suerte que el superior informa siempre al inferior, mien­
tras que el inferior cobra su plenitud en el superior. Cuanto 
más alto se asciende, tanto más plena y rica se vuelve la forma.
Y estas diferencias de forma se entienden como grados del ser. 
Claramente expresado encontramos esto más tarde en el neo­
platonismo, que rebajó la materia al nivel del no ente, mien­
tras que entendía el espíritu como puro ser y la Divinidad como 
algo supraente.

En esta forma se mantuvo la idea en los mayores sistemas 
de la Edad Media: cuanto más rico el conjunto de las determi­
naciones del ser (de los predicados esenciales positivos), tanto 
más alto el grado de realidad. La Divinidad, el ens rcalissimum, 
cierra la serie de niveles por arriba. Todavía en la Lógica he-



86 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [sEC. III

geliana se encuentra el esquema fundamental de esta ¡dea: la 
“verdad” del nivel inferior está cada vez en el 'superior. Lo 
que Hegel llama “verdad” es justo la plenificación del ser.

Y en el fondo no es de otra manera con la inversión del 
cuadro total, que sin duda apenas se encuentra desarrollado 
en las grandes imágenes del mundo, pero que en el pensamiento 
popular ha estado en cambio muy difundido en todos los tiem­
pos. Para ella es el estrato de las “cosas” el verdadero ente, el 
único en pleno sentido, constituyendo justamente la materiali­
dad de ellas el peso del ser. Ya el suceder, el proceso, la vida, 
parecen menos reales. Todavía más rarificada, más aérea, más 
sin entidad se presenta la interioridad psíquica. Y en lo pro­
piamente espiritual, que ni siquiera está ligado a individuos tan­
gibles, cesa para esta manera de pensar toda aprehensibilidad 
y todo peso del ser.

d) C r í t ic a  de lo s  g rados d e l  se r

Mientras se trate aquí de los niveles en los modos del ser 
y las maneras de ser, no podrá dejarse enteramente de la mano 
la idea de los grados del ser. No puede decidirse previamente 
cómo habrá que precisarla y que disponer el orden de los ni­
veles. En este asunto habrá de entrar la investigación dentro 
de otro orden de cosas. Pero la cuestión no es, en ningún caso, 
que haya una sola manera de ser, o que un solo modo del ser 
sea el ser en general. Incluso dentro de la pluralidad de nive­
les subsiste una yuxtaposición, imposible de anular, a la que no 
es obstáculo ni siquiera el encajar uno en otro.

Distinto es con los niveles del contenido. Aquí se confun­
de, patentemente, el contenido con el carácter del ser. Lo que 
en los estratos del ser tiene efectivamente distinto nivel es la 
conformación, la determinación, la cualidad, el tipo de unidad 
y de totalidad, la índole de los sistemas y la articulación de 
éstos. Las formaciones mismas son de diversa altura en el ser, 
pero la manera de ser es la misma.

Esto puede mostrarse de antemano sólo en el mundo real, 
porque la manera de ser de éste es bien conocida empírica­
mente. De suyo se comprende que un organismo animal es 
una formación indiscutiblemente superior a una piedra, un 
átomo, un sistema cósmico. Ya la vida lo eleva sobre éstos, 
nada se diga de la conformación orgánica y del sutil equilibrio 
interno de los procesos con la autorregulación autónoma de és­
tos. Pero afirmar por esta causa que el organismo es la forma-



CAP. 8] LA UNIDAD DEL SER DEL MUNDO REAL 87
ción “más real” no tiene sentido. El organismo presenta la 
misma caducidad, destructibilidad, individualidad, existencia; 
está sometido a la misma inordinación en especies, géneros, ór­
denes; tiene, exactamente igual, rasgos esenciales y rasgos espe­
ciales y accidentales en sí; está tan inserto en las concatenacio­
nes del mundo y es dependiente de ellas con su ser y no ser. Más 
aún, el exterior del organismo ostenta incluso los mismos rasgos 
de cosa sensible y tangible que la cosa inanimada. En la mane­
ra de ser en cuanto tal no es discernible absolutamente ninguna 
diferencia —a menos que ex definitione se entienda la “reali­
dad” como determinación del contenido. Pero entonces sólo es 
la realidad una segunda palabra para la misma cosa. Y para la 
identidad de la manera de ser habría que elegir otra expresión.

Lo mismo es válido de las formaciones psíquicas y espiritua­
les: de la conciencia y el acto, de las personas y los carac­
teres, las palabras y las obras, los individuos y las colectividades, 
el derecho, las costumbres, el saber, el proceso de la historia. 
Cierto que aquí desaparece la espacialidad, la materialidad, la 
aprehensibilidad sensible. Pero el nacer y perecer es,el mismo; 
la temporalidad, la duración, el ocurrir sólo una vez, la indivi­
dualidad, son los mismos. También son los mismos el pertenecer 
a un orden, la dependencia y la relativa autonomía. Tan sólo 
son formaciones de distinta índole, y distintas son las totalida­
des en que están insertas. La resolución que toma un ser hu­
mano de llevar -a cabo un acto es ciertamente algo toto coelo 
distinto de la caída de una piedra. Pero el carácter del suceso 
es en general el mismo. El “que” se tome una resolución pre­
senta un ser del mismo sentido —a saber, el de la realidad— 
que el “que” caiga la piedra. Y sólo de la realidad se trata.

e) La u n id a d  d e l  s e r  d e l  m u n d o  r e a l

Lo peculiar del mundo real es justo esto de que en él en­
tidades tan heterogéneas como las cosas materiales, lo viviente, 
lo consciente, lo espiritual existan juntas, se superpongan, se 
influyan mutuamente, se condicionen, se soporten, se estorben 
y en parte también se combatan. Pues todas ellas están situa­
das, se siguen unas a otras o coexisten en el miamo tiempo. Si 
estuviesen en distinto tiempo y fuesen de distinta realidad, no 
sería ello posible. No podría haber entre lo heterogéneo nin­
guna relación de soporte ni condicionamiento, de entrechoque 
ni lucha. La unidad de la realidad es lo esencial en la unidad 
del mundo.



Para la comprensión del “ente en cuanto ente” es una in­
dispensable condición previa no tener los niveles de “altura 
del ser” por niveles de la manera de ser. “Cómo” se entiendan 
más precisamente los niveles, lo mismo si se los hace subir que 
bajar con la altura del ser de las formaciones, es indiferente: 
el <?fror resulta el mismo. No está en la valoración que se haga 
de los estratos del ser, no en la primacía previamente otorgada 
a la materia o el espíritu. Bajo el punto de vista del contenido, 
pudiera existir en rigor una primacía semejante. Pero sólo sig­
nificaría una dependencia de los estratos, lo mismo si se la 
hiciera empezar por las formaciones más altas que por las más 
bajas. El error está más bien en lo que es común a ambas con­
cepciones: en el establecer niveles de la realidad en cuanto tal, 
es decir, en cuanto manera de ser.

La rectificación de que aquí se trata concierne a las bases 
del conocimiento ontológico. Lo que es una manera de ser no 
puede indicarse directamente. Directamente nunca puede in­
dicarse sino el contenido. Es menester un adiestramiento men­
tal de una índole peculiar para aprehender las maneras de ser. 
No puede seguirse aquí más camino que el de la aclaración 
dirigiendo la mirada a lo común y lo diferencial. Unicamente 
hecho esto resulta posible proceder a la verdadera discusión de 
las maneras de ser.

C a p ít u lo  9 

CONCEPCIONES REFLEJAS DEL ENTE

a) E l ENTE COMO OBJETO, FENÓMENO Y ÚTIL A LA MANO

Las concepciones del “ente en cuanto ente” enumeradas 
hasta aquí pertenecen todas a la intentio recta. Cabría limi­
tarse a ellas, pues que ya al principio se mostró por qué no 
entran ontológicamente en cuestión las determinaciones del ser 
propias de la intentio obliqua. En contra hay que considerar 
que estas últimas se mantienen con gran tenacidad en la filoso­
fía actual —sobre todo las que tienen su raí? en la reflexión 
gnoseológica—, y que tal tenacidad ha de tener su razón de ser. 
La experiencia históricá enseña que razones de esta índole es­
triban siempre en ciertos fenómenos por los que está determi-



Hada la reflexión. Para ir al fondo de las concepciones reflejas 
es necesario, pues, descubrir su base fenoménica.

1. La tesis fundamental de todas las concepciones reflejas 
es ésta: el ente es “objeto”. Puede entenderse esta tesis tan en 
general que queden comprendidos en ella los correlatos objeti­
vos e internos de todos los actos de conciencia, cualesquiera 
que sean éstos; también el imaginar, el fantasear, el pensar espe­
culativo tienen su objeto, e igualmente el desear, el esperar, el 
apetecer, etc. En esta generalidad sería el ente “objeto inten­
cional”, sin consideración a la realidad o irrealidad.

El error que hay aquí es manifiesto. De esta manera no 
cabría, en absoluto, distinguir del ente lo puramente pensado y 
lo inventado. Pero esta distinción la hace ya la conciencia más 
ingenua. Pertenece a los datos de la conciencia tanto como la 
universal objetividad intencional.

2. Más cerca de la verdad anda la tesis de que el ente es 
objeto del conocimiento. El conocimiento se distingue de los 
tipos» de actos nombrados por saber del ser en sí del objeto, y 
distingue éste de la objetividad intencional meramente interna. 
El conocimiento no se tendría, en absoluto, a sí mismo por tal, 
Si no'mentase su objeto como independiente de él.

Pero justo entonces es inconsecuente tomar el ente como 
objeto. La independencia significa, justamente, que aun sin ser 
conocido “es” lo que es; pero como el ser conocido es justamen­
te la objeción del ente, es decir, - su volverse objeto para un 
sujeto (su venir a estar enfrente), más bien-es. necesariamente 
válido lo inverso: el ente entendido puramente como ente no 
es de suyo, en manera alguna, objeto. Unicamente hace de él 
objeto el sujeto cognoscente, y lo hace justo mediante la inter­
vención del conocimiento (la objeción). Lá intervención del 
conocimiento supone siempre ya el ente. Pero el ente no supo- 
ne el conocimiento.

3. Esta situación no se altera cuando en lugar del ambiguo 
concepto de “objeto” se pone el de “fenómeno”. La fenome­
nología dice: lo que importa son los. fenómenos; se trata de 
aprehenderlos. Y piensa con esto aprehender el ente. No es 
casual que sobre esta base haya avanzado hasta intentar, una 
ontología real. El supuesto es que a todo ente es inherente 
un mostrarse (cpaívEoflca). Los fenómenos son entonces los en­
tes que se muestran.

Dos errores hay en lo anterior. Primeramente, no entra en 
la esencia del ente el “mostrarse”, como tampoco el volverse 
objeto. Muy bien puede haber entes ocultos; entes, pues, que



90 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [SEC. III

no se vuelven fenómenos. Y, en segundo término, no entra en 
la esencia del fenómeno el tener que haber siempre un ente 
que se muestre en él. Hay también seudofenómenos, aparien­
cias vacías que no son aparición de nada. Los fenómenos en­
tendidos puramente en cuanto tales se parecen en esto a los 
objetos meramente intencionales, en los cuales tampoco puede 
verse si les corresponde o no algún ente.

Cualquiera que sea el caso, el ente en cuanto ente no es 
fenómeno.

4. Ateniéndose al concepto de objeto y retrocediendo con 
él más acá de la relación de conocimiento, se cae en una esfera 
de la vida en que ya uno, ya otro ente está dado como objeto de 
uso o de trato. Heidegger ha acuñado para esta especie del ser 
dado el término de “ser a la mano”. Pudiera parecer ahora 
que el ente es objeto de trato, útil a la mano.

Pero tampoco el ser a la mano es sino una forma de darse, 
no una forma del ser, no se diga el ser mismo. Los objetos de 
uso del hombre tampoco desaparecen del mundo cuando el 
hombre no los usa; sólo desaparece el uso mismo. Tienen, 
pues, un ser que no se agota en el ser a la mano. Exactamente 
como los objetos del conocimiento tienen un ser que no se ago­
ta en el ser objeto. Éstos lo mismo que aquéllos “son” supra- 
objetivos. La desventaja de la relación de trato respecto de la 
relación de conocimiento es, además, patente: no todo lo que 
“es” puede llegar a ser objeto de uso; pero sí que todo lo que “es” 
puede —al menos en principio— llegar a ser objeto de cono­
cimiento.

b) El ENTE COMO TRANSOBJETIVO E IRRACIONAL

Una vez que se ha visto que el ser no se agota en el ser 
objeto, cualquiera que sea la especial coloración que se de a 
éste, se propende a sacar de su supraobjetividad la consecuen­
cia opuesta. El ente parece entonces ser aquello que no es ob­
jeto, ni siquiera objeto de conocimiento.

1. En todo conocimiento hay conciencia de que el objeto 
tiene más contenido que aquel que en el caso resulta conocido 
(objetado). Se sabe que en él se encierra aún una parte des­
conocida. La conciencia del problema es la expresa forma cien­
tífica de este saber. Si se llama lo desconocido en este sentido 
lo “transobjetivo” en el objeto total —es decir, lo que está más, 
allá del límite de la objeción en el caso—, puede enunciarse 
así la tesis: el enje es lo transobjetivo.



Esta tesis tiene en favor suyo algo, en la medida en que en 
lo desconocido logra claramente expresión el carácter de la in­
dependencia por respecto a la relación de conocimiento. Pare­
ce que con esta definición se enuncia la desvinculación del ente 
respecto del cognoscente. Pero en verdad no es, de ninguna 
suerte, así. Antes bien, se ha cometido el error de hacer del 
límite de la objeción un límite del ser. ¿Es realmente cierto 
que el objeto sólo es un ente en la medida en que no es co­
nocido? La parte conocida no puede menos de tener el mismo 
carácter de ser. Si se quisiera impugnar esto, se tendría que 
aceptar que un ente se convertiría en no ente por el hecho de 
ser conocido (objetado). Y como en el avance el conocimien­
to se lo objeta cada vez más, ello significaría que sería poco a 
poco absorbido por el conocer y aniquilado ónticamente. En 
verdad, deja el conocimiento al ente del todo intacto. No lo 
toca. Y su avance^no altera en nada aquello en que consiste.

2. Hay aún en el conocimiento una segunda conciencia de 
un límite; la que concierne al límite de lo cognoscible. Más 
allá de este límite está lo que no es sólo desconocido, sino ade­
más incognoscible, no sólo transobjetivo, sino también trans- 
inteligible —es decir, gnoseológicamente irracional. Esto se halla 
aún más lejos de lo objetado, por lo que parece tener aún más 
derecho a llamarse el ente en cuanto ente. En este sentido lla­
mó Kant lo que hay de incognoscible en el fondo de los objetos 
de experiencia la “cosa en sí”.

Pero aquí se está exactamente ante el mismo error que en 
lo transobjetivo. También aquí se hace de un límite del cono­
cimiento el límite del ser. Se ha olvidado que un ente —pura­
mente en cuanto tal, o sea lo que sea en especial— existe indi­
ferente a si se lo conoce o no se lo conoce, a si es cognoscible 
o incognoscible. No se ve bien por qué algo cognoscible haya 
de ser menos ente que algo incognoscible. La irracionalidad no 
es un carácter del ser, sino sólo una relación a un posible co­
nocimiento. Si lo incognoscible es “ente en sí”, también lo cog­
noscible ha de ser ente en sí.

Si, pues, se declara a lo transobjetivo o lo irracional el úni­
co ente, se comete en ambos casos el mismo error. Pues de 
ambos límites —el límite de objeción en el caso y el límite de la 
objetividad— es válida la misma afirmación: son sólo límites 
gnoseológicos dentro del ente que no tocan al contenido ni al 
ser de éste; no son, pues, límites del ente frente a lo que no 
es ente.

En esta transformación de los límites del conocimiento en lí-



92 DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL [SEC ¡tí
mites del ser cabe descubrir un error aún más profundo. ¿Cómo 
se llega realmente a la transformación? ¿No son los mismos 
límites que se valoraba a la inversa en las concepciones ante­
riores (ente =r objeto de conocimiento)? Entonces era el ente 
lo que estaba más acá del límite; ahora es lo que está más allá 
del límite. Mas si el límite se revela indiferente al ser, se está 
patentemente, aquí como allí, ante el mismo error básico.

En qué consiste éste, puede decirse ahora simplemente: se 
¿ia partido de la reflexión gnoseológica, se ha tomado por base 
el sujeto como punto de referencia, y se mantiene lo tomado 
por base incluso en medio de la negación de la objetividad. Con 
ello se han transportado todos los caracteres del objeto —in­
cluso los negados, incluso los límites de la relación con el obje­
to— al ente. Por eso parece el más allá de ambos límites el 
carácter del ser. Lo transobjetivo se orienta por el sujeto tanto 
como lo objetado; es lo transobjetivo “a él”, como esto último 
es lo objetado “a él”. Y lo mismo es válido de lo irracional. Es, 
pues, la misma relatividad al sujeto la que se sostiene aquí, lo 
mismo que en la identificación del ente con el “objeto”. Esta 
relatividad es el error básico. El “ente en cuanto ente” no sólo 
está por encima de ella, no sólo existe sin referencia alguna a un 
sujeto y antes de toda aparición de sujetos en el mundo, sino 
que abarca la relación de conocimiento entera, juntamente con 
su sujeto y sus límites. También el sujeto cognoscente es un 
ente, no de otra suerte que sus “objetados” y su “transobjetivo”; 
no de otra suerte tampoco que su “incognoscible”.

c) L as TEORÍAS SUBJETIVAS DEL ENTE

De menos importancia son las concepciones que ponen el 
ente en el sujeto. Sólo en atención a la circunstancia de culmi­
nar en ellas la actitud refleja, caen dentro del círculo de los 
problemas ontológicos.

1. En las concepciones últimamente nombradas se desplaza­
ba al ente hasta más allá del objeto. Pero se ha mostrado que 
haciéndolo así se tomaba por base el sujeto como punto de re­
ferencia. Si ahora se invierte la dirección del desplazamiento, 
pasa el punto de referencia al primer término, con la preten­
sión de ser el único ente.

Las teorías idealistas han llevado a cabo, apoyándose en ar­
gumentos escépticos, esta inversión: el sujeto es el ente, los 
“objetados” son sólo sus representaciones. El argumento del 
cogito de .Descartes, aunque no empleado por éste en sentido



idealista, abrió aquí el camino. En el idealismo postkantiano 
fue la lucha contra la “cosa en sí” lo que hizo recaer todo el 
peso del ser sobre el sujeto. De hecho no puede impugnarse 
escépticamente el ser del sujeto de la misma manera que el ser 
de los “objetados”.

En esta forma ha tenido el idealismo poca fortuna. El su­
jeto se queda solo consigo en el mundo —que ni siquiera puede 
decirse “en el mundo”, pues se niega el mundo en la medida 
en que es algo más que el sujeto. Tampoco es sostenible enton­
ces la pluralidad de los sujetos; los otros sujetos son para el 
primero simplemente “objetados” , y los “objetados” son sólo 
las representaciones del sujeto. Con esto se hace no sólo del 
mundo, sino también de las relaciones humanas una ilusión. 
Pero como estas relaciones son esenciales a la manera de ser 
misma del sujeto, éste mismo se convierte en ilusión.

2. No del todo tan frágil es la tesis cuando se introducen 
en ella las relaciones humanas como esencialmente inherentes 
al sujeto, y se entiende éste mismo no meramente como cognos- 
cente, sino como viviente y operante. Entonces puede com­
prenderse el ente como yo, persona, hombre o espíritu; o tam­
bién, según ha intentado Heidegger, como “ser ahí”. El mundo 
es entonces el mundo referido al hombre y relativo a la acti­
vidad de éste en él tal cual él la comprende. El mundo es 
para cada uno el “en cada caso suyo”; así, pues, no un mundo 
común, ente, sino el mundo que el hombre en su conducta 
toma por ente.

Ahora se ha anulado la dificultad del quedarse solo. Pero 
con ello se ha anulado también el rigor de la posición. Las 
circunstancias vitales, las relaciones humanas, la pluralidad de 
las personas, están implícitamente supuestas como entes. Pero 
con ellas está supuesto fácticamente también el mundo real en 
que se encuentra el hombre. Éste no es el único ente. El no 
yo no es en nada menos ente que el yo.

.3. Pero puede llevarse más adelante la reflexión y con más 
consecuencia. Es practicable en el ente como sujeto un despla­
zamiento parecido al practicado en el ente como “objetado”; 
puede ponerse el centro de gravedad exactamente tan por en­
cima del sujeto empírico como por encima del “objetado” em­
pírico, y además en las mismas dos etapas: ante todo por encima 
del límite del conocimiento y luego por encima del límite de la 
cognoscibilidad. Pues ambos límites retornan dentro del cam­
po de la subjetividad. En el primer caso, se llega a un tras- 
fondo inconsciente y desconocido del sujeto empírico; en el



último caso, a un sujeto supraempírico, absoluto o metafísico. 
Aquel trasfondo es conocido por la teoría de la ciencia de 
Fichte. Pero tipos de sujeto supraempírico se encuentran tam­
bién en sistemas de índole no idealista, así, por ejemplo, don­
dequiera que se acepta más allá del mundo un intellectus divi­
nas, intuitivus o archetypus.

Sobre semejantes teorías no hay mucho que decir aquí. Po- 
neryjl ser en un fondo del ser, no de otra suerte que las teorías 
objetivistas del trasfondo. Caen, pues, bajo la misma crítica 
que éstas. Apenas constituye ontológicamente una diferencia 
el que aquí se busque el “fondo” en la prolongación de la di­
rección del sujeto. Cualquiera que sea el caso, ya no está “en” 
la conciencia. Las teorías sólo siguen siendo, pues, idealistas 
de nombre. La consecuencia de la reflexión que llevan a cabo 
es la autoanulación de la reflexividad, autoanulación que en­
tra en la naturaleza de la cosa.

4. Al hacer retroceder al ente desde la dirección de lo ob­
jetado, cabe terminar poniéndolo en un sujeto gnoseológica- 
mente universal (trascendental) o en un sujeto lógico, como 
se ha intentado varias veces en el neokantismo.

Pero con semejante hazaña ya no puede hacerse justicia al 
peso del ser de lo real. Sigue siendo sólo un ser de especie se­
cundaria aquel con el que se tiene que ver, un ser, por decirlo 
así, despotenciado: el ser como “posición”, como ser pensado o 
predicativo. Teorías de este tipo se entregan a una posición de 
tan extrema parcialidad que se ven forzadas a negar los fenó­
menos fundamentales, más importantes, de la vida. El juego 
les es, sin duda, asombrosamente fácil con el ser tal como lo 
entienden; pero sólo porque dejan radicalmente fuera del jue­
go al' verdadero “ente en cuanto ente”.

C a p ít u lo  10

EL LIMITE DE LA POSICION DEL MAS ACÁ

a) La BASE FENOMÉNICA DE LAS CARACTERIZACIONES SUBJETIVISTAS

El último grupo de teorías casi carece ontológicamente de 
peso. Manipula con el ente tan sin escrúpulos, que simplemen­
te no da en el problema del mismo. Sin embargo, subsisten 
muchas reliquias de ellas hasta nuestros días. Si se va al fondo



CAP. 10] EL PREJUICIO CORRELATIVISTA 95

de esta tenacidad, se encuentra un fenómeno en el que se apo­
yan. Está contenido en la relación de conocimiento, de la que 
no hay interpretación que lo elimine. Puede llamarse el fenó­
meno de la inmanencia; también se lo conoce bajo el título de 
“principio de la conciencia”. Dice que la conciencia tiene sólo 
sus representaciones, pero no los objetos representados, por lo 
que no puede saber nunca si a las representaciones les corres­
ponde algo real fuera de la conciencia. La conciencia está presa 
dentro de la inmanencia de sus contenidos —puede también 
decirse de sus objetos intencionales.

Este fenómeno, que desde los tiempos de Aristipo constitu­
ye la base de todo escepticismo, es como tal indiscutible. De 
atenerse a él solo, es cosa fácil inferir que no hay ni un ente 
fuera de la conciencia, ni un conocimiento del ente. Esto úni­
camente cambia cuando también se toman en consideración 
otros lados del fenómeno del conocimiento, por ejemplo, el sa­
ber de la trascendencia de la conciencia y el contenido trans­
objetivo del objeto, e igualmente la conciencia del problema, el 
progreso del conocimiento y otros.

Beneficiar ontológicamente estos lados del fenómeno total 
es, pues, una tarea aún por realizar. Se trata en lo esencial de 
un análisis de la “manera de darse” el ente, así el ente real 
como el ideal. Pues a ambas maneras de ser se extiende tam­
bién el fenómeno de la inmanencia. Esta investigación habrá 
que llevarla a cabo aún con toda exactitud.

Pero una cosa puede decirse por anticipado acerca de ella. 
El punto de partida de la ontología puede mantenerse en cier­
ta posición situada más acá de las teorías de visión del mundo, 
incluso más acá del idealismo y el realismo, Pero esta posición 
no puede persistir en el avance de la investigación. Ha de ha­
ber un punto a partir del cual recaiga una decisión sobre esta 
alternativa. Este punto se ha alcanzado en las últimas consi­
deraciones. Nos hallamos en el límite de la posición del más 
acá. La decisión sobre ella radica en la manera de orientarse 
acerca del fenómeno de la inmanencia. Y puede preverse, ade­
más, que si este fenómeno no se disuelve en pura apariencia, o 
si acaba teniendo razón el idealismo subjetivo, carece de objeto 
todo esfuerzo ulterior dentro del campo ontológico.

b) El PREJUICIO CORRELATIVISTA

Las restantes caracterizaciones reflejas del ente se atienen 
todas al concepto de objeto o bien al concepto de fenómeno.



No se fundan en una base fenoménica tan estrecha como las 
teorías subjetivistas, pero tienen de común con ellas el aferrarse 
al sujeto como firme punto de referencia. Mas no basta po­
ner en claro —como sucedió antes— que el ente no es carac­
terizable como objeto; que el ser objeto sólo es el “estar en­
frente” de un ente, no el ser mismo de éste; que en ello está 
ya supuesto el ser del sujeto, y que justo éste no tiene absolu­
tamente ninguna preeminencia en cuanto al ser, ni siquiera una 
posición central en el mundo ente.

Nada de esto basta, porque en el fenómeno fundamental 
de la relación de conocimiento subsiste la correlatividad del su­
jeto y el objeto. Cuando se parte de la relación de conoc.mien- 
to —o bien de una relación análoga a ella, de una manera de 
darse, de índole más actual—, subsiste como base esta correla­
tividad, que anula el simple carácter de ser del objeto. Se ha 
hecho de la intentio obliqua la única dirección visual y ce es 
presa de ella. Con esto se eleva un fenómeno parcial a la d g- 
nidad de fenómeno total; se hace del carácter de relación del 
conocimiento un prejuicio correlativista, al que se atribuye una 
validez ontológica universal.

Lo torcido de este prejuicio sólo se descubre empezando por 
reconocer de una buena vez plena y totalmente su base feno­
ménica; únicamente entonces puede desligarse del fenómeno 
aparente el contenido real del fenómeno. El fenómeno total 
puede resumirse de la siguiente manera. El conocimiento con­
siste en hacer del ente el objeto del sujeto. Si, pues, se parte 
del conocimiento como de una relación fundamental, se en­
cuentra siempre al ente como estando enfrente. Lo que hay 
de real en ello es que dentro de la región del conocimiento 
tiene toda manera de darse el ente la forma del ser objeto. 
Es una ilusión, por el contrario, creer que por esta cau:a es 
todo ente, ya puramente en cuanto tal, objeto de un sujeto.

Al atenerse, por el contrario, a este estado de cosas, de que 
únicamente el conocimiento hace del ente un objeto, y al ha­
cerlo así lo supone, a él mismo en cuanto tal, más acá de toda 
manera de darse —más aún, de que el conocimiento desde sus 
niveles más ingenuos sabe muy bien de este ser supuerto, y 
sólo por ello se sabe a sí mismo distinto de un mero imag'nar, 
pensar o fantasear—, cae la ilusión del todo por sí misma. Y 
con ella cae el prejuicio correlativista. Lo que queda es la for­
ma del estar enfrente en la relación de conocimiento, pero, a la 
vez que ella, la supraobjetividad del objeto de conoc'm'ento, 
es decir, su ser en sí, supuesto siempre ya en la relación de co-



CAP. 10] EL SER DEL FENÓMENO 97

nocimiento misma. “Ser en sí”, entendido como contrario del 
mero, “ser para mí”, no es nada más que la forma categorial 
en que se anuncia el “ente en cuanto ente” en la relación de 
conocimiento.

“Ser en sí” no es, pues, un concepto rigurosamente ontoló- 
gico. Es sólo una defensa y una raya de separación respecto al 
mero ser objeto. La teoría del conocimiento necesita esta raya 
fronteriza, necesita trazarla por mor de sí misma. Pues para ella 
y su actitud refleja, únicamente se destaca el ente en cuanto 
tal remontándose por encima de la relación propia del objeto. 
“Ser en sí” es y será un concepto gnoseológico.

La ontología puede prescindir de él. La ontología ha retor­
nado de la intentic obliqua a la iruentio recta. A ella no le es 
menester la defensa; el prejuicio correlativista no es suyo. En 
su concepto del “ente en cuanto ente” está ya superado el 
ser en sí.

c) El se r  d e l  fe n ó m e n o  y  l a  r e la c ió n  de  c o n o c im ie n to

Enteramente lo mismo que con el concepto de objeto es con 
el concepto de fenómeno. Todo lo que del ente se nos “mues­
tra” es justo un fenómeno. Ésta es una proposición tautoló­
gica. Pero si se la transforma en la proposición “todo ente es 
fenómeno”, se convierte en un prejuicio tanto como la propo­
sición “todo ente es objeto”. En rigor, es casi idéntica con ésta; 
pues lo que llega a ser objeto del conocimiento se “muestra”, 
justo, al sujeto. Pero el error es doble. Por un lado, no necesi­
ta todo ente mostrarse (aparecer); pero, por otro lado, no 
necesita ser todo lo que se nos aparece un ente que se muestre. 
Esto es tan exactamente válido como las tesis análogas acerca 
del estar enfrente. Ni necesita todo ente ser objeto, ni necesi­
tan todos los objetos —digamos los objetos de la fantasía— 
ser entes.

La ontología no es fenomenología, como tampoco es teoría 
del objeto. Ni siquiera la forma más objetiva del concepto de 
fenómeno eleva la teoría de los fenómenos al nivel de teoría 
del ente. Una incurable confusión surge cuando se anula la 
distinción entre aparecer (mostrarse) y ser. Cesa toda crítica 
de los fenómenos, cesan , todas las diferencias de rango entre 
lo dado, puede moverse a sus anchas cualquier seudofenómeno, 
cualquier descripción torcida.

Con esto no se aboga por una desvaloración de los fenóme­
nos. Los fenómenos son datos y conservan en cuanto tales su



peso imposible de anular. El dato es en la investigación filo­
sófica siempre lo primero, pero sólo lo primero. Nó es lo últi­
mo, lo que decide sobre lo verdadero y .lo falso. Y como con 
lo verdadero y lo falso se trata del ajustarse al ente, puede de­
cirse también: no es lo que decide sobre el ser y el no ser. En­
tre lo metódicamente primero y lo último se halla nada menos 
que lawiarcha total de la investigación, el verdadero trabajo 
de ahondamiento filosófico. Necesario es, pues, señalar al “fe­
nómeno” el lugar que le corresponde. En ese lugar es irreem­
plazable. Fuera de él, induce al error.

La distinción del fenómeno respecto del “ente en cuanto 
ente” no debe, sin embargo, originar prevención por el otro 
lado. No se trata de excluir del ser a los fenómenos en cuanto 
tales. Sin duda tienen también su forma de ser —“son” en 
efecto algo y en manera alguna nada—, tan sólo no es sin más 
el ser de “lo que” ellos muestran. Igualmente hay un ser de 
las representaciones de la fantasía, de los pensamientos, de las 
opiniones y prejuicios; exactamente como hay un ser del cono­
cimiento y un ser de los contenidos de éste.

En qué especial reino del ente caigan todas estas forma­
ciones, qué manera más general de ser tengan, investigar esto 
es tarea de una parte especial de la ontología —de aquella que 
trata del ser espiritual—, pero no tarea de la fundamentación 
general. Antes de toda investigación sólo hay que afirmar dos 
cosas con respecto a lo dicho. Primeramente, la manera espe­
cial de ser de estas formaciones espirituales no es trasportable 
a otras formaciones; no se deja generalizar. Y, en segundo tér­
mino, ya en la esencia misma de estas formaciones es visible 
sin más que el ente al que tienden ni es idéntico con ellas, ni 
necesita ser de su forma de ser. La representación, el pensa­
miento, el concepto “son” algo distinto de “lo que” es repre­
sentado, pensado, conceptuado; y el nivel entero del ente en el 
que se cuentan, es también distinto.

Lo mismo es válido también del fenómeno. El ser del fenó­
meno es fundamentalmente distinto del ser de aquello que se 
“muestra” en él y de lo que es el fenómeno. Sin duda que 
ambos están abarcados por el amplio marco del ente en gene­
ral. Pero no es posible reducir el ser ¿n. genere al ser del fenó­
meno, como tampoco a ninguna otra forma especial de ser.



S e g u n d a  P a r t e

LA R ELA C IÓ N  ENTRE EL “SER A H I” 
Y EL “SER A S I”



S e c c ió n  I

LA APORÉTICA DEL “QUE” Y DEL “QUÉ”

C a p ít u l o  11 

LA REALIDAD Y LA EXISTENCIA

a) Las in d ife r e n c ia s  d e l  e n te

El resultado de la visión panorámica de las concepciones 
tradicionales del ente —de las naturales como de las reflejas— 
parece a primera vista ser un resultado negativo. Tratando de 
deslindarlo frente a lo extrañe a él, no puede obtenerse el con­
cepto del ente. Pues este concepto lo abarca todo. Se mos­
trará que esta inasibilidad no es, en manera alguna, absoluta. 
El ente es apresable partiendo de sus especificaciones —exac­
tamente así como la esencia del mundo no es experimentable, 
inferible ni conjeturable de un golpe en conjunto, pero sí des­
de dentro y desde su multiplicidad.

Ahora bien, las concepciones expuestas son, en verdad, pu­
ras especificaciones del ente. Muy bien podría, pues, sacarse de 
ellas ya algo positivo. Así se confirma cuando se nota que por 
la mayor parte son categorías de índole fundamental las que 
se ocultan en las especificaciones (unidad, determinación, sus­
tancia, forma, etc.) y que sólo su generalización es errónea.

Lo que resulta ante todo, es que el “ente en cuanto ente” 
es perfectamente indiferente a las más de las determinaciones 
aducidas. Es tanto cosa material como no tal cosa, tanto algo 
daík> como algo no dado, tanto principio del mundo como 
mundo fundado en el principio. Estas indiferencias concier­
nen muy propiamente al carácter de ser del ente. Muestran 
claramente su universalidad en oposición a las categorías es­
peciales del ser. Y a pesar de su negatividad formal, dan expre­
sión a algo muy positivo, a saber, la identidad del “ser” mismo 
en todos los entes.

Esto resulta muy impresionante cuando se prosigue la serie. 
El ente en cuanto ente es indiferente a la sustancia y al acci­
dente, a la unidad y a la multiplicidad, a la persistencia y al 
devenir, a lo determinado y a lo indeterminado (sustrato), a

101



102 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” fsEC. I 

la materia y a la forma, al valor y al contravalor. No es menos 
indiferente a la individualidad y a la generalidad, al individuo 
y a la totalidad colectiva, a la parte y al todo, al miembro y al 
sistema. Y si es posible, más perfecta aún resulta la indiferencia 
tratándose de las determinaciones reflejas: sin diferencia al­
guna se extiende el carácter de ser al sujeto y al objeto, a la 
persona y a la cosa, al hombre y al mundo, a lo aparente (fe­
nómeno) y a lo no aparente, a lo objetado y a lo transobjetivo, 
a lo racional y a lo irracional.

A la serie de estas indiferencias podrían añadirse aún mu­
chas. Así, por ejemplo, la indiferencia a lo absoluto y a lo 
relativo, a lo independiente y a lo dependiente, a lo simple 
y a lo compuesto, a las formas inferiores y a las superiores. 
Pero bastantes son los ejemplos. En todos se repite la misma 
situación.

Tanto más sorprendente es que caigan fuera del esquema 
dos grupos de oposiciones. El uno es el de la essentia y la 
existentia, o en una fórmula más general, del “ser así” y el “set 
aquí”. El otro es el de los modos de ser y las maneras de ser: la 
efectividad y la posibilidad, lo real y lo ideal. Aquí no existe 
la misma indiferencia. El ente en general sigue siendo lo que lo 
abarca todo, aquello en que se mueven también estas oposicio­
nes. Pero el carácter de ser en cuanto tal carácter no es el 
mismo en ellas.

En este punto se da el inicio de una nueva investigación. 
No es difícil ver que tendrá su centro de gravedad en la rela­
ción entre los modos de ser. Pero justo por ello no hay que 
partir aquí de la modalidad, sino de la otra oposición, que está 
aún más cerca de las categorías antes enumeradas, la oposi­
ción de la esencia y la existencia.

Común a ambos grupos es la oposición de las maneras de 
ser: la realidad y la idealidad. En ella confluyen aún otras 
cadenas de problemas, así por ejemplo, las cuestiones dcT la 
manera de darse el ser. Con ella tendrán que hacer las si­
guientes investigaciones duraderamente y bajo puntos de vista 
siempre distintos.

b) I n e x a c t i t u d  de  lo s  c o n c e p to s  t r a d ic io n a le s

La discusión en que entramos es en el fondo ya una dis­
cusión categorial. Tan sólo es todavía tan general, que es an­
terior incluso a la diferenciación de las maneras de ser. La 
correlación entre la essentia y la existentia se ha visto siempre



CAP. 11] INEXACTITUD DE LOS CONCEPTOS TRADICIONALES 103 

desde la doctrina aristotélica de la inmanencia de las formas 
esenciales en el mundo de lo real, aun allí donde se insistía 
en lo contrario, atribuyendo al reino de los universales un ser 
para sí. El dualismo de la esfera de las esencias y la esfera de 
las cosas sensibles no ha anulado la referencia en medio de la 
oposición. Aun cuando se ponga especulativamente el peso en- 
tero del ser en un lado de la alternativa, siempre subsiste el 
otro como correlato. A lo sumo se puede eliminarlo mediante 
una declaración metafísica de nihilidad. Pero esto no pasa de 
ser un acto de violencia y arbitrariedad del pensamiento. Y tan 
lejos no han ido ni el extremo realismo de los conceptos, ni el 
extremo nominalismo.

Si se parte de los resultados anteriores (cap. 6 b y c): el 
“ente en cuanto ente” no es ni essentia ni existentia, es nece­
sario beneficiar ahora positivamente estas negaciones. Esencia 
y existencia tienen que ser genuinos caracteres de ser, que con­
vienen ambos al ente en toda su extensión y que únicamente 
juntos constituyen el “ente en cuanto ente”. Esto querría decir 
que todo ente tiene necesariamente en sí un momento de esen­
cia y un momento de existencia.

La manera tradicional de tomar los conceptos se halla en 
contradicción con esto. En el antiguo sentido de la palabra, 
sólo puede atribuirse existencia a lo real. Cierto que la exis­
tencia matemática es también un viejo concepto; pero este con­
cepto no logró insertarse en la gran línea histórica del problema 
de los universales. Quedó fuera de ella como la piedra milia­
ria, por decirlo así, de un problema no dominado, para recu­
perar su vigencia únicamente en tiempos recientes. Mas el 
problema que había en el fondo era eminentemente ontológico. 
Era el del ser ideal. Por lo menos hubiera debido distinguirse 
existencia en el sentido estricto de la existencia real respecto 
de la existencia en sentido lato. Pero aun esto se hallaba le­
jos de la dirección extrema de las teorías dominantes. Se atri­
buyó el ser a los universales eternos o a lo temporalmente 
real y se reservó la existencia a esto último.

No es, pues, para admirar, que se considerara la oposición 
de las maneras de ser, la idealidad y la realidad, como paralela 
a la oposición de la essentia y la existentia, hasta acabar por 
identificarla con ésta. La consecuencia rigurosa hubiera sido 
que lo existente —y con ello el reino del ser de lo real—, no 
hubiera debido tener ninguna determinación esencial. A te­
nerla había de resistirse fundamentalmente su caducidad, indi-



104 LA RELACIÓN ENTRE EL “SER AHÍ” Y EL “SER ASÍ” [SEC. I 

vidualídad y, en la mayoría de las concepciones, también su 
materialidad.

Pero jutso así no se ha sacado nunca la consecuencia. El 
sacarla hubiera conducido en seguida a contradicciones. La 
primitiva concepción platónica de las ideas había partido jus­
tamente de que lo real caduco contiene de alguna manera 
—aunque imperfectamente realizadas— las formas esenciales, 
y que por esta causa ya la percepción de las cosas sensibles 
las recuerda.

c) La “ e sse n t ia” y e l  ser  id e a l

Con esto se aclara en alguna medida la relación entre la 
existencia y la realidad. Del enmarañamiento de los concep­
tos se desprende la evidencia de que aquí no hay ni identidad 
ni oposición, antes bien se trata de miembros homólogos de 
dos distintos pares de contrarios. En parte coinciden y en par­
te divergen. A la realidad es inherente algo más que la nuda 
existencia, y existencia en sentido lato la hay también fuera 
de lo real.

No tan fácil de determinar es la relación de los miembros 
complementarios: la relación entre la essentia y el ser ideal. No 
es simplemente análoga a la relación entre la existencia y la 
realidad. Las dos direcciones de oposición no se cruzan sim­
plemente; coinciden también parcialmente. Las esencias pa­
recen tener de suyo un ser ideal. Se separan de lo real, o sea, 
de lo temporal e individual, por su intemporalidad y genera­
lidad. Pero lo mismo es válido también del ser ideal. Parece, 
pues, que la essentia y el ser ideal coincidan mucho mejor que 
la existencia y la realidad.

Sin embargo, no puede ser así. Si mantenemos firme que 
la distinción de lo real y lo ideal —siempre dando por supues­
to que quepa mostrar que hay esto último— no es sólo una 
distinción de las maneras de ser, sino también una coordinación 
de reinos o esferas enteras del ente, de lo dicho se sigue sin 
más que no pueden coincidir la esencia y el ser ideal. Y no lo 
pueden, no sólo porque hay también existencia ideal, sino ante 
todo porque las esencias no forman un reino del ente existente 
por sí.

Las teorías platonizantes que han tratado de defender se­
mejante existir por sí, no han podido sostenerse jamás ante 
los problemas de la esencia del mundo real. Mas ¿cómo pre­
tendía justificarse una ontología que no podía dar cuenta de



CAP. 11] INEXACTITUD DE LOS CONCEPTOS TRADICIONALES 105 

los rasgos esenciales de lo real? Tenía que erigir un chorismós 
y eliminar simplemente las cuestiones más importantes —las 
de la “esencia” del mundo en que vivimos.

De esta consecuencia tampoco puede proteger la distinción 
de lo esencial y lo inesencial (accidental) en las formas de lo 
real. Si se reserva a la essentia lo “esencial”, y con esto se 
mienta algo más que una tautología, se cae en dificultades to­
davía de mayor bulto. Lo accidental pertenece justo también 
a las formas, y es imposible cargarlo a la cuenta de la existen­
cia; al menos mientras se mantenga firme el sentido primario 
de existentia, o sea, el nudo "que algo es”. En otro caso ten­
dría que acuñarse para éste otro concepto. Además, con esta 
distinción se traza inevitablemente un límite que sólo cabe tra­
zar bajo puntos de vista adicionales, y que bajo el punto de 
vista ontológico es enteramente arbitrario. ¿Es que hay deter­
minaciones especiales de algo real que, mirando al conjunto del 
orden cósmico, no sean también esenciales? Aquí se ha abu­
sado desde siempre de la oposición entre lo primario y lo 
secundario, entre lo necesario y lo contingente. Por necesidad 
en este sentido nunca se ha entendido sino la necesidad esen­
cial, no la necesidad real. Pero con esto se da ya por supuesto 
justo el límite que se quiere trazar.

Pero a todo esto se añade aún lo principal, justamente lo 
peculiar del mundo real es que las esencias generales no ten­
gan su trono en una lejanía cósmica, más allá del mundo, sino 
que estén contenidas en éste, penetrándolo, constituyendo “su” 
esencia y “su” repertorio de formas. Por eso se las puede en­
contrar en él, leer en él; por eso es posible arrancarlas al caso 
singular —sea que se describa este proceso como un extraer 
(poner fuera de paréntesis) o como un resonar de lo eterno 
en lo temporal y una reminiscencia de aquello ante esto.

Esta es la razón por la que no coinciden las esencias con 
el ente ideal. Cierta coincidencia de las regiones no se niega, 
en absoluto, con ello. Muy bien puede ser que las esencias ten­
gan también un ser ideal. Pero ni se agotan en él, m su forma 
especial de ser puede caracterizarse sólo por él. Y a la inversa, 
hay, como se mostrará aún, un ser ideal que no está en la re­
lación de la esencia a lo real. Pues hay ciencias —son ramas 
enteras de la matemática y de la lógica— que tratan exclusiva­
mente con lo que es idealiter en cuanto tai, más acá de toda 
aplicación e incluso de todo preguntar por la aplicabilidad a 
lo real.



dj E l  “ q u e ” y e l  “ q u é ” d e l  e n t e . La “ qu idd it a s”

Si se quiere evitar la ambigüedad que trae consigo la pe­
culiar relación de los dos pares de contrarios, es necesario eli- 
tninar provisionalmente los conceptos de essentia y existentia, 
tan cargados de significación, e introducir otros en su lugar. A 
este fin se ofrecen en la terminología en curso de circulación 
los conceptos de “ser así” y “ser ahí”. Sin duda que proceden 
de una terminología de orientación más bien lógica, pero en su 
Sentido rigurosamente literal aciertan muy exactamente con la 
oposición ontológica de la que aquí se trata. Por el lado de las 
formas sintácticas son bien conocidos como distinción del “que” 
y el “qué”.

En todo ente hay un momento de “ser ahí”. Por éste hay 
que entender el nudo “que algo es”. Y en todo ente hay un 
momento de “ser así”. En éste cuenta todo lo que constituye 
su determinación o especificación, todo lo que tiene de común 
con otros o aquello por lo que se diferencia de otros, en suma 
“qué es algo”. Frente al “que”, abarca este “qué” el contenido 
entero, y lo abarca hasta la diferenciación más individual. Es 
la essentia ampliada hasta ser la quidditas, en la que está aco­
gido también todo lo accidental. También puede decirse que 
es la essentia a la que se ha hecho descender de la altura de su 
exclusiva generalidad e idealidad, para hacerla entrar en la 
vida, incluso en la cotidiana, o, por decirlo así, la essentia des- 
potenciada. La despotenciación es justo la eliminación de las 
ambiciones metafísicas de alto vuelo.

El apartarse del problema estricto de la essentia no se hace 
para echar éste del todo a un lado. Sólo se trata de conquis­
tar para el problema una base más simple y ontológicamente 
más fundamental. La oposición del “ser ahí” y el “ser así” tie­
ne, además de su trasparencia, todavía una triple ventaja. En 
primer término, no desempeña en ella papel alguno el límite 
entre lo general y lo individual. Existe un “que” también para 
lo más general, exactamente como existe también un “qué” 
en lo más individual. También tratándose de leyes, por ejem­
plo, se trata siempre de si “son” o no son, es decir, de si exis­
ten, de si rigen o no en una esfera del ente. En segundo lugar, 
este existir, o el nudo “que”, no coincide con la realidad, no se 
identifica con la existencia real; también el ser ideal tiene su es­
pecie de existencia, que no coincide con su ser formas. Y en 
tercer lugar, tampoco el “qué” se deja identificar con la ideali­
dad. Dado que se remonta por encima de la esencialidad y



penetra en todos los grados de la “inesencialidad”, cruza tam­
bién todos los niveles y especificaciones del mundo real.

El “ser así” y el “ser ahí” están, por tanto, en todo ente 
referidos el uno al otro, y sin embargo en una cierta indepen­
dencia el uno del otro. Tiene perfecto sentido hablar de “qué” 
es algo, sin mirar “si” es. E igualmente, se puede sin contra­
sentido discutir “si” algo es, mientras se deja aún abierta la 
cuestión de “qué” sea. Esto tiene ciertamente sus límites. Pero 
en una primera aproximación, es justamente una cierta indife­
rencia mutua del “ser ahí” y el “ser así” lo que salta a los ojos 
en su relación.

Si en este sentido se reduce la oposición a una mera duali­
dad de anverso y reverso en el ente, nada hay que objetar a la 
distinción. Pertenece al fenómeno del ente en general. Pero 
justo por esto queda provisionalmente indeciso si existe tam­
bién más allá del fenómeno, en sí, es decir, en el ente mismo, 
más allá de toda fenomenicidad. Y no queda menos indeciso 
si la distinción es una distinción absoluta o una distinción rela­
tiva que se desplaza con el punto de vista, análogamente a la 
distinción de lo esencial y lo inesencial. Esto quiere decir que 
es todavía una cuestión la de si el “ser ahí” y el “ser así” si­
guen siempre enfrentados, o bien pasan el uno al otro, en el 
ente mismo.

C a p ít u lo  12

LA SEPARACION DEL “SER AHI” Y EL “SER ASI”

a) A g u d iz a c ió n  o n t o ló g ic a  de l a  oposic ión

Sin embargo, en tal neutralidad no se mantiene la distin­
ción ya dentro de la concepción usual. Una vez conocida, se 
la agudiza cada vez más como oposición, hasta acabar hacién­
dola absoluta. Se divide todo lo que aspira al ser en “ser ahí” 
y “ser así”. Hasta que acaba por parecer que el mundo en su 
totalidad, así como todo lo que tiene lugar en él, se integra de 
dos factores heterogéneos del ser, con lo que la juntura resulta 
visible en cada parte y cruza como una raja el todo.

El que una persona exista, es su “ser ahí”; su edad, aspecto, 
conducta, carácter, etc., son su “ser así”. El que en la serie 
de las potencias haya la magnitud a°, es su “ser ahí”; el que



108 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” [SEC. 1 

sea =  1, es su “ser así”. Con arreglo a este esquema puede divi­
dirse todo. Más aún, parece que no sea menester aquí división 
alguna, estando todo dividido ya de suyo en las dos partes in­
tegrantes del ente, y dividido cabalmente: el “ser ahí” no pasa 
nunca a "ser así”, no puede por su parte comprenderse, en ma­
nera alguna ni bajo punto de vista alguno, como “ser así”; y el 
“ser así” no pasa jamás a “ser ahí”, no es reducible, en manera 
alguna, al “ser ahí”.

De esta manera se hace de la distinción una separación, y 
una separación radical, óntica, absoluta. Y por lo pronto todo 
parece hablar en favor de que así es efectivamente. Es una 
serie entera de argumentos los que suelen entrar en juego aquí. 
A continuación se indican los de más peso entre ellos.

1. Todo “ser así” conviene a un “ente ahí”. No flota en el 
aire, supone un sustrato “al” que está adherido. Se comprende, 
por ende, el “ser así” simplemente como cualidad —aunque 
en el más amplio sentido—, el “ser ahí” como sustrato de la 
cualidad. El “ser ahí” equivale entonces a la oúoía aristotélica, 
de la que penden las restantes categorías; y éstas correspon­
den en conjunto al “ser así”. Ahora bien, las cualidades no 
pasan nunca a ser su sustrato, siguen siendo siempre algo “en” 
él. Y los sustratos, por su parte, no pueden volverse nunca 
cualidades de nada; sólo pueden servir de base, no adherirse. 
El “ser ahí” y el “ser así” no se confunden, pues, jamás entre 
sí con todo y lo apretado de su referencia mutua.

2. La indiferencia recíproca del “ser así” y el “ser ahí” to­
cada antes, puede trasportarse sin dificultad de la esfera de la 
proposición a la cosa misma. Al “ser así” le es del todo indi­
ferente el que “lo que es así” exista o no. Aun cuando “no 
haya” la cosa, no deja de estar cualificada “así”. Y lo mismo 
el “ser ahí”: no se convierte en un “no ser ahí” porque le 
falte un determinado “ser así”. El “ser ahí” es, al parecer, tan 
“contingente” o externo al “ser así” como éste a él. Se vuelve, 
pues, a la antigua idea de que necesario es sólo lo esencial; pero 
esta necesidad esencial queda restringida exclusivamente al lado 
de la essentia, sin alcanzar a la existencia. La distinción de la 
modalidad separa, pues, el “ser ahí” y el “ser así”.

3. El argumento modal puede llevarse aun más lejos. Las 
esencias, vistas desde lo realmente existente, parecen una mera 
posibilidad; el nudo “ser así” sería, pues, un ser meramente 
posible. El “ser ahí” tiene, por el contrario, el carácter de la 
efectividad. Si ahora se entiende lo posible en el sentido de 
la escolástica, como aquello que puede ser tanto como no ser,



CAP. 12] a r g u m e n t o s  lóg ic os  y gn oseo ló g io os  109
y lo efectivo como aquello que sólo es y no “no es”, se sigue 
que el “ser así” está separado del “ser ahí” ya por el modo 
de ser.

bj A r g u m e n t o s  lóg ic os  y  g n oseo ló g io os

A las consideraciones ontológicas se añaden las tomadas de 
la lógica y la teoría del conocimiento. Sin duda traen consigo 
las aporías de la intentio obliqua, pero sin embargo pretenden 
alcanzar el ente.

1. La serie de las determinaciones que constituyen el con- 
tenido de un ente es lo que hay de definible en él. Su integri­
dad constituiría la definición total. Ésta sólo se extiende, pues, 
al “ser así”. El “ser ahí” queda excluido de ella. El “ser ahí” 
no sólo es lo indefinible en algo dado, sino que aun cuando se 
quisiera añadirlo a las partes determinantes, no les añadiría 
nada.

2. Bien conocida es la división de los juicios en juicios de 
“ser así” y juicios de “ser ahí”, es decir, en aquellos que según 
la forma “S es P” enuncian un contenido y aquellos que sólo 
enuncian el ser. Estos últimos ostentan la forma “S es”, o bien 
“hay un S”, y desempeñan bajo el nombre de juicios existen- 
ciales un importante papel en la metafísica; así, por ejemplo, 
las pruebas de la existencia de Dios tienen por meta un puro 
juicio existencial.

Ahora bien, estos dos tipos de juicio son, como es patente, 
radicalmente distintos. Entre ellos no hay transición. Pero 
como el juicio es, por su sentido, pura expresión del ser —como 
lo prueba, en efecto, el ser predicativo, el “es”—, es forzoso ad­
mitir que a la radical oposición de los juicios responde una 
radical oposición del ser.

3. La teoría del conocimiento hace la distinción de cono­
cimiento a priori y conocimiento a posteriori. No es necesario 
referirla, a la manera kantiana, a la intuición y el pensamiento. 
Aun sin esto, es indiscutible que sólo hay conocimiento a priori 
del “ser así” de los objetos, mientras que el conocimiento a 
posteriori se extiende al “ser ahí” y al “ser así”. El lado del 
“ser ahí” entero, sólo es cognoscible, pues, a posteriori. Mas 
como el objeto del conocimiento ha de tener un ser supraob- 
jetivo, se trasporta la oposición de los elementos del conoci­
miento a este ser, haciendo que el “ser ahí” y el “ser así” se 
presenten en él como momentos heterogéneos.

4. Puede quedar indeciso si el “ser ahí” de algo es apre-



110 LA RELACIÓN ENTRE EL “ ser  AHÍ”  Y EL “ SER ASÍ” [SEC. I 

hensible sin ninguna determinación de contenido. Pero sin 
duda hay un tipo del saber que se extiende al “ser así” solo 
y deja abierto el “ser ahí”. De esta especie es todo conocimiento 
riguroso de lo general, todo conocimiento de leyes. Pues aun 
cuando aquí se den previamente como existentes ciertos casos 
singulares, la generalidad como tal abarca fundamentalmente 
una infinidad de otros casos cuya existencia no se aprehen­
de, en absoluto, simultáneamente. En la generalidad conocida 
sólo está dado el lugar vacío de posibles casos reales, no éstos 
mismos. En virtud de esto, surge la apariencia de que el “ser 
así” de las cosas reales —o sea, el conjunto de sus determina­
ciones, cualidades, distinciones y referencias— no sería nada real 
en ellas. Para lo propiamente real quedaría sólo su “ser ahí”

c) A g u d iza c io n e s  m et a fís icas

1. Con una interpretación parcial, se puede leer algo seme­
jante hasta en la Crítica de la Razón Pura. Según Kant, en 
efecto, podemos muy bien saber de la existencia de las cosas 
en sí, pero no de su “constitución”. No consienten que sea de 
otra manera las formas de la sensibilidad y del entendimiento. 
Lo que resulta cognoscible en el espacio y en el tiempo bajo 
conceptos del entendimiento, es sólo “fenómeno”. Si se parte, 
pues, de que solas las “cosas en sí” constituyen el ente en sen­
tido riguroso, viene la tesis de Kant, ontológicamente expre­
sada, a parar en que sólo el “ser ahí” del ente en sí es cognos­
cible, pero no su “ser así”. O en otros términos: el “ser así” 
de las cosas que conocemos tiene sólo el tipo de un ser para 
nosotros; su “ser ahí” es, por el contrario, ser en sí.

2. Con la tesis inversa llega Max Scheler a un resultado 
parecido. Según él, es cognoscible justo sólo el “ser así” de las 
cosas reales, mientras que su “ser ahí” en cuanto tal es incog­
noscible. La base de esto es el concepto fenomenológico de con­
ciencia, que entiende por “conocimiento” un ser de los objetos 
en la conciencia (Scheler dice in mente). Mas como sustan­
cias con una existencia independiente no pueden entrar, pa­
tentemente, en la conciencia, sigue la tesis diciendo: sólo el 
lado del “ser así” de las cosas entra en la tnens, el “ser ahí” 
permanece insuperablemente extra mentem.

Según esta concepción, es la “cosa” tan sólo un objeto del 
sujeto organizado de determinada manera y perteneciente al 
mundo circundante de éste. Sólo existe, pues, en referencia a 
tal sujeto. Esta referencia la llama Scheler “relatividad exis-



tendal”. Pero la expresión induce a error. Pues como justo las 
determinaciones de los objetos del mundo circundante son de­
pendientes de la organización del sujeto, la referencia es mu­
cho más relatividad del “ser así” que relatividad del “ser ahí”. 
El “ser así” aprehendido en las cosas no es, justo, el del ente 
en sí, sino que sólo existe “para nosotros”. Y esto quiere de­
cir, en rigurosa consecuencia, que sólo existe in mente.

Esta consecuencia es inevitable aquí. Se encuentra indicada 
ocasionalmente también en Scheler, aunque sin que éste mismo 
la mantenga rigurosamente. Si se admite su validez, puede re­
ducirse la relación a una elegante fórmula: el “ser así” de las 
cosas reales existe in mente, su “ser ahí” existe extra mentem.

Aquí se ha llevado a cabo mucho más radicalmente de lo 
que podían los argumentos ontológicos, la división del objeto 
del conocimiento, llegando a extremos nominalistas. El lími­
te de la subjetividad se desliza entre “el ser ahí” y el “ser así” 
de las cosas reales. No hay cosa del mundo que, según esto, 
sea ya algo coherente en sí y dotado de unidad: su existen­
cia es existencia en sí, pero su forma es mero asunto de la 
representación. O con otro giro: tales como son en sí, no ten­
drían las cosas reales determinación alguna, ni cualidad alguna; 
y tal como están determinadas y cualificadas, no podrían exis­
tir en sí.

d) C o n c e p c ió n  e r r ó n e a  de los c o n c e pt o s  “ in  m e n t e ” y

“ e x t r a  m e n t e m ”

Los argumentos enumerados no son unas inofensivas exage­
raciones que pudieran admitirse con sólo algunos retoques. 
Tienen una coherencia demasiado orgánica. 'Forman sólo di­
versas facetas de una misma tendencia parcial y desmesurada 
de las teorías a disolver el objeto de la ontología, presentando 
a ésta misma como carente de objeto.

No es por ello superfluo someter estos argumentos a un 
examen. Mas ya los primeros pasos de un examen muestran 
que hay en ellos toda una calderada de errores. Pero el des­
cubrimiento de estos errores no puede hacerse de un golpe, 
sino sólo paso a paso. Y como tampoco puede llevarse a cabo 
sin desarrollar a la vez la relación efectiva entre el “ser ahí” y 
el “ser así”, pasa sin solución de continuidad a la exposición 
positiva del asunto.

Una distinción sólo es practicable aquí entre los extravíos 
groseros y las incongruencias escondidas mucho más hondo.



112 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “SER ASÍ”  [SEC. I 

Es palmario que en estas últimas está lo realmente serio de la 
investigación, mientras que los primeros pueden' despacharse 
con relativa facilidad. En algunos casos se tiene la deductio ad 
absurdum ya al más ligero contacto. Son las construcciones 
artificiales que no brotan de la consecuencia en el problema, 
sino que se edifican por amor a una posición. Y de suyo se 
comprende que primero tienen que destruirse éstas. En con­
traste con la serie de los argumentos aducidos, tendrá, pues, 
que seguir la crítica en conjunto el camino inverso.

1. Ante todo hay que arreglar las cuentas con el último de 
los puntos aducidos (c 2). Si el “ser así” existiera in mente, 
pero el “ser ahí” extra mentem, no sólo estarían ambos separa­
dos, sino que ni siquiera podría ya decirse que fuesen concer­
nientes ambos a un mismo ente. El “ser así”, en efecto, sólo 
podría ser el de la representación —el del contenido de la con­
ciencia conformado por la objeción—, mientras que el “ser ahí” 
sería el del objeto, y no por cierto el del intencional, sino el 
del objeto que es en sí. Como, pues, el ente en sí estaría cua­
lificado, según el supuesto de la teoría, de distinta manera que 
el contenido de la conciencia que lo representa, él mismo ha 
de tener un “ser así”; si no, no cabría hablar de estar cualifi­
cado de distinta manera. Pero si sólo in mente hubiera un 
“ser así” de las cosas reales, no podría tener el ser en sí además 
un “ser así”. Tampoco podría estar, pues, cualificado de dis­
tinta manera.

2. Si a pesar de todo se toma en serio el que las cosas rea­
les tales cuales son en sí no tienen “ser así”, sucumbe toda dis­
tinción de contenido entre ellas. Tendrían que ser todas iguales 
entre sí, a saber, igualmente indeterminadas. Pues toda deter­
minación y toda diferencia es cosa del “ser as!”. Lo que les 
quedaría, sería el nudo “ser ah!” sin determinación; y éste es en 
todas el mismo. Sólo para la conciencia, es a saber, en su re­
presentación de las cosas reales, existiría la multiplicidad. Pero 
justo esto sería un error. Este se hallaría ya en el mero hacer 
diferencias. Pues las cosas reales no podrían tener diferencia 
alguna.

3. El contrasentido de estas consecuencias salta tanto a la 
vista, que se busca sin querer una fuente de error. Se la en­
cuentra en una especie de falso juego con los conceptos “m 
mente" y “extva mentem”. Estos dos conceptos se hallan sin 
duda en oposición, pero de ninguna manera en contradicción. 
No se excluyen. Lo que existe en sí o independientemente del 
sujeto, puede muy bien retornar en la conciencia. Y lo que la



CAP. 12] FALSA APLICACIÓN DE LOS CONCEPTOS KANTIANOS 113 

conciencia se representa de una manera determinada, puede 
muy bien existir también en sí con justo esta determinación. 
De otra suerte sería cosa de imposibilidad el que la represen- 
tación acertase a dar con lo representado. Y esto querría decir 
que el conocimiento sería cosa de imposibilidad.

4. Muy bien puede, pues, ocurrir algo al par in mente y 
extra mentem. Y encima, esto es válido tanto del “ser así” 
como del “ser ahí” del algo. No es verdad que no pueda co­
nocerse el “ser ahí” de las cosas reales. No sólo se le conoce y 
representa muy concretamente, sino que en el conocimiento se 
lo distingue de la manera más precisa del “no ser ahí”. Muy 
bien ocurre, pues, asimismo in mente. Y no es verdad que el 
“ser así” conocido y representado no pueda existir también en 
las cosas reales tales como son en sí. La representación puede 
sin duda errar, pero también puede patentemente acertar. Y 
justo este acertar es lo que llamamos conocimiento. El “ser 
íis í”  ocurre muy bien, pues, asimismo extra mentem.

Un error semejante lo cometió ya el nominalismo. Tenía 
razón en afirmar un ser post rem de los universales. Pues los 
posee la conciencia. Pero no tenía razón en negarles por esta 
causa el ser in rebus. Pues si no, no podría la conciencia abs- 
traerlos de los casos reales singulares. Para esto es necesario 
que estén ya en ellos de alguna manera. También aquí hay ya 
en el fondo algo de la errónea idea de que se excluyan “post 
rem” e “in re"

c) Falsa  a p l ic a c ió n  d e  los c o n c e pt o s  k a n t ia n o s

Apenas menos erróneo, sólo menos grosero, es el argumento 
que cree apoyarse en Kant ( e l ) .  La constitución de las “co­
sas en sí” es incognoscible. Esta tesis pisa aún firmemente en 
suelo kantiano. También podría en rigor añadirse: cognoscible 
es a lo sumo su “ser ahí”. Con esto se habría trazado entre el 
“ser así” y el “ser ahí” tan sólo un límite del conocimiento, no 
un límite del ser. Pues Kant no admite duda alguna acerca 
de que las cosas en sí tengan también su determinación y no 
están ahí en una difusa indeterminación. Kant justamente 
no confunde el ser y el ser cognoscible. De ello da testimonio 
inequívoco la idea de las incognoscibles cosas en sí.

Lo torcido se introduce únicamente cuando se pone toda 
determinación del lado del fenómeno y toda existencia del lado 
de la cosa en sí. Entonces parece que el “ser así” en cuanto tal 
hubiera de significar un mero ser para nosotros y el “ser ahí”,



114 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “SER ASÍ”  [SEC. 1 

por el contrario, un ser en sí. Y únicamente con esto se traza 
la raya de separación por en medio de las cosas reales —tanto 
de las empíricamente reales, que son fenómenos, cuanto de las 
cosas en sí. Pero acerca de ambas es la consecuencia lo menos 
kantiana posible.

El que las cosas en sí tengan también un “ser ahí” es el su­
puesto tácito, pero patentemente comprensible de suyo, de to­
dos los giros kantianos que hablan de la imposibilidad de cono­
cerlas. “Qué” sean ellas no es apresable bajo las formas de 
nuestra intuición y de nuestro entendimiento. Pero la existen­
cia de un “qué” no es, en absoluto, cuestión. Y lo mismo es 
con el “ser ahí”. Éste no está en manera alguna reservado a 
las cosas en sí. Hay también un “ser ah!” empírico en el fenó­
meno. Precisamente el término “ser ahí” es usado por Kant 
justo para la realidad empírica. El “ser ahí de las cosas fuera 
de mí”, en la “refutación del idealismo”, no mienta, en abso­
luto, el de las cosas en sí. Pero sin embargo mienta algo dis­
tinto del “ser así” de las cosas empíricas.

En ningún caso se puede, pues, apelar a Kant cuando se 
enriende el “ser ahí” como ser en sí y el “ser así” como mero 
ser para nosotros. No carece de importancia el poner en claro 
que semejante cosa no puede pensarse sin contradicción en con­
ceptos kantianos. Pero más importante aún es, sin apelar a la 
autoridad histórica, lograr la claridad acerca de la razón por 
la cual tampoco es ello posible fundamentalmente y renun­
ciando a toda consideración de conceptos tradicionales.

El error está, en efecto, más hondo. Radica en una con­
cepción del “ser ahí” que le da una primacía óntica sobre el 
“ser así”: verdadero ser en sí es sólo el “ser ahí” o el existir 
en cuanto tal. La existencia no puede enunciarse de las cua­
lidades. Pero el “ser así” de las cosas reales consiste en sus 
cualidades, así como en todo lo que tiene igual rango en el 
ser que éstas, a saber, las relaciones, conexiones, o dependen­
cias de toda especie. Esto querría decir, pues, que el “ser así” 
de las cosas reales no sólo no “es” existencia, sino que tampoco 
“tiene” existencia. La existencia conviene ciertamente a las 
cosas reales. Pero sólo concierne al lado del “ser ahí” en ellas, 
no al del “ser así”.

Pero justo esta valoración del “ser ahí” como lado preferente 
del ente es el prejuicio. Tal valoración procede de la relación 
escolástica entre existentia y actualitas, y no puede menos de 
sucumbir con ella. No es verdad que el “ser así” de las cosas 
reales no forme parte de la efectividad real de éstas (o de ellas



como actu entm). Antes bien, tiene incluso un “ser ahí” en 
ellas. Decimos que las cualidades existen “en” las cosas; y que­
remos decir que se encuentran efectivamente en ellas, no colga­
das de ellas, digámoslo así, por el conocimiento. Pero el “ser 
ahí” de las cosas es “ser ahí” de las cosas que “son así”, no de 
una cosa abstracta (existencia en general) sin determinación. 
Justamente a esta última no podría atribuirse ningún “ser ahí”.
Y como con las cosas reales, así es también con todos los de­
más entes.

No es, pues, verdad que el “ser así” no tenga existencia. 
Más bien podría decirse que el “ente así” es justamente el úni­
co existente. Y tampoco es verdad que el “ser ahí” sea el ver­
dadero ser en sí. El “ser ahí” no tiene sobre el “ser así” prima­
cía alguna en el ser. Como justamente es el ente lo único que 
puede tener “ser ahí”, es forzoso poder decir con el mismo 
derecho que su “ser así” es un genuino ser en sí. El peso de 
una bola (una parte integrante de su “ser así”) tiene la misma 
manera de ser que la bola misma. Y si la bola tiene “ser ahí”, 
también su peso tiene el mismo “ser ahí”. Si no tiene este 
“ser ahí”, tampoco conviene a la bola, es decir, tampoco es 
su peso.

Dicho en general: un “ser así” al que no convenga un “ser 
ahí” en algo, no es, en absoluto, el “ser así” de este algo.

C a p ít u lo  13 

SUPRESIÓN DE LA SEPARACIÓN

a) E l  c o n o c im ie n t o  de  las l e y e s  y  la  e x is t e n c ia  d e  los casos

Después de despachar las malas inteligencias groseras, se 
trata de acercarse a los argumentos serios. Entre ellos están los 
gnoseológicos bastante cerca aún de la superficie.

Uno de ellos (cap. 12 b 4) apela al conocimiento de lo 
general, en especial al de las leyes. Aquí es halla aprehendido 
el “ser así” de una serie infinita de casos, pero no el “ser ahí” 
de éstos. Tan sólo está dado el lugar vacío de los posibles ca­
sos reales, no éstos mismos. Mas si puede conocerse el “ser 
así” sin el “ser ahí”, parece seguirse que tampoco tenga efecti­
vamente un “ser ahí”.

En este argumento hay algo preciso perfectamente bien



116 LA RELACIÓN ENTRE EL “SF.R AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” [SEC. i 
visto. La posibilidad de conocer las leyes de algo dentro de 
ciertos límites, mientras permanece desconocido el “ser ahí” del 
algo, es un hecho no sólo indiscutible, sino también sumamente 
sorprendente. Una vez que se está convencido de él, se siente 
la inclinación a ver en este fenómeno del conocimiento la ver­
dadera raíz de la separación del “ser ahí” y del “ser así” que 
se ha hecho usual. Desde Platón se han apoyado en este fenó­
meno todas las teorías de las ideas, de la forma y de la esencia.

La cuestión es sólo si se ha interpretado de una manera on- 
tológicamente satisfactoria el fenómeno. Y aquí justo está el 
error. Es el mismo error que se descubrió en las concepciones 
reflejas del ente (cap. 9 b): se toma erróneamente el límite del 
conocimiento por un límite del ser. Se piensa que porque no 
puede conocerse la existencia de una serie de casos que va has­
ta el infinito, tampoco tienen existencia los casos mismos; pero 
como se conoce simultáneamente su “ser así”, hay patentemen­
te este “ser así”. Hay, pues, un “ser así” de lo no existente.

Este razonamiento es un paralogismo. No puede negarse en 
manera alguna la existencia de los casos desconocidos. Ya 
no por razones gnoseológicas. Si no, no tendría realmente nin­
gún sentido que la ciencia, cuando ha aprehendido por adelan­
tado una ley —o simplemente la admite a título de hipótesis—, 
busque a continuación los casos reales. No lo hace a buen se­
guro para disponer empíricamente de la serie completa, pues 
ésta no entra en cuestión, sino sólo para alcanzar la verifica­
ción de lo que todavía está en cuestión sobre la base de casos 
característicos. Pero esto es ya demostrativo de que está cierta 
por anticipado de la existencia de tales casas. La ciencia no 
hace, pues, del límite del conocimiento un límite del ser. En 
esto sigue fielmente la actitud natural. Únicamente las teorías 
especulativas invierten la relación.

Lo que quiere decir el conocimiento de las leyes cuando 
extiende el “ser así” conocido en el caso singular a una serie 
infinita de casos, no es, pues, en absoluto, lo que afirma el ar­
gumento. No quiere decir, en absoluto, el “ser así” general de 
casos no existentes, sino el de casos existentes. Nada se altera 
en esto por la circunstancia de que no conste la existencia de 
los últimos, ni pueda constar en su totalidad. Igualmente, nada 
de ello se altera por el hecho de que la mayoría de estos casos 
pertenezcan al pasado y al futuro, o sea, que en parte ya no 
existan efectivamente, en parte aún no existan efectivamente. 
Pues no se quiere decir, en absoluto, que tengan que existir 
todos a la vez en la accidentalidad de un determinado ahora.



CAP. 13] LO GNOSEOLÓGICAMENTE DESCONCERTANTE 117

Lo pasado es, antes bien, algo que existió a su tiempo, y lo 
futuro es algo que existirá al suyo. Y este haber existido y lle­
gar a existir es la misma existencia que el existir presente. Es 
un error reservar la existencia al presente exclusivamente. Y 
aun cuando quisiera hacerse la errónea reserva, no podría ne­
garse que los casos pasados han tenido todos su ahora y han 
existido en él, mientras que los futuros lo tendrán todos y exis­
tirán en él.

bj Lo GNOSEOLÓGICAMENTE DESCONCERTANTE EN EL

CONOCIMIENTO “ a  PRIORl”

Todo esto debiera ser realmente comprensible de suyo. Esta 
comprensibilidad sólo se ha perdido porque hemos abandona­
do la actitud natural ante el mundo, reemplazándola por la 
refleja. Es una prueba de cuánto para la ontología depende 
todo de recuperar la intentio recta.

Desconcertante sigue siendo, en la esencia del conocimiento 
de leyes, aun después de llevar a cabo la rectificación, la ex­
clusividad con que se dirige al “ser así”. El trasfondo gnoseo­
lógico de esta última se halla en la esencia de lo a priori. Con 
esto pasa el problema a otro punto discutible (cap. 12 b 3), 
Conocimiento del “ser ahí” sólo lo hay a posteriori; el conoci­
miento a priori aprehende sólo el “ser así”.

También esto puede aceptarse como un hecho, al menos 
por lo pronto. Tan sólo se pregunta si de ello se sigue que el 
“ser ahí” y el “ser así” sean partes separables del “ente en 
cuanto ente”.

1. Lo que primero salta a la vista es la circunstancia de 
que la discusión del conocimiento de leyes hecha anteriormen­
te se trasporta sin más al elemento apriorístico de todo cono­
cimiento. El conocimiento a priori, allí donde se hace una 
preparación de él puramente como tal, o sea, donde se lo des­
prende como elemento del todo del conocimiento, tiene justo 
la forma de lo general. Es conocimiento de leyes, o como lo 
entienden concepciones más antiguas, puro conocimiento de for­
mas. Se sigue, pues, que la existencia de los infinitos casos que 
él prevé, está supuesta justamente en él. Nada altera en esto el 
que no la conozca a ella misma y en cuanto tal. El “ser ahí” 
desconocido no es, en nada, menos “ser ahí” que el conocido.

2. En el campo del conocimiento real (conocimiento del 
ente real) no ocurre aislado del conocimiento aprioristico,^Don­
de se lo aísla artificialmente, como sin duda sucede en. ¡ciertas



118 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “SER ASÍ”  [SEC.1 

teorías, deja de tener carácter de conocimiento —validez obje­
tiva— y pasa a ser especulación o libre juego de combinación. 
Aquí hay que mantener firme la conquista de la Crítica ¿le la 
Razón Pura, de que ningún operar con “conceptos puros del 
entendimiento” puede aspirar a la validez objetiva sino en el 
campo de la “experiencia posible” y en constante referencia a 
ésta.

Distinto sería si nuestro entendimiento fuese un entendi­
miento “intuitivo”. El sentido de este distingo kantiano, re­
ferido a nuestro problema, es justamente éste: distinto sería si 
el elemento apriorístico de nuestro conocimiento, incluso pura­
mente para sí, sin ayuda de la experiencia, pudiera aprehender 
el “ser ahí” de las cosas. La consecuencia es contundente: sólo 
hay conocimiento apriorístico en la medida en que es accesi­
ble al aposteriorístico el “ser ahí” de los casos. No es, pues, en 
absoluto, conocimiento de casos “no entes ahí”, sino sólo de 
casos “entes ahí”.

3. Con el conocimiento ideal es distinto. En general es cólo 
apriorístico. No hay un conocimiento a posteriori del ser ideal. 
Conocer a posteriori quiere decir “conocer partiendo del caso 
singular”, pero el ser ideal no tiene casos singulares. En lo 
que toca a la existencia ideal —digamos a la existencia mate­
mática—, está siempre dada con el “ser así”, y encima dada 
también a priori. De esto habrá que dar cuenta aún. Pero en 
todo caso, menos aquí que en ninguna parte puede hablarse 
de separación del “ser así” respecto del “ser ahí”.

4. La presunta separación en el dominio del conocimiento 
real se apoyaba en estas dos tesis: conocimiento del “ser ahí” 
lo hay sólo a posteriori y el conocimiento a priori sólo aprehen­
de el “ser así”. Pero obsérvese que estas dos tesis no son rever­
sibles. No puede decirse que a posteriori haya sólo conocimen- 
to del “ser ahí”; ya la percepción primitiva de cosas reales es 
rica en determinaciones de contenido. Y tampoco puede decirse 
que el “ser así” de una cosa lo aprehenda sólo el conocimiento 
a priori. Antes bien, es patente que al “ser así” de las cosas 
reales tiene el conocimiento ambos accesos, al “ser ahí” sólo 
uno, el aposteriorístico. Así, pues, la oposición ontológica entre 
el “ser ahí” y el “ser así” y la gnoseológica entre lo a posteriori 
y lo a priori no son siquiera paralelas, ni mucho menos coin­
ciden en su contenido. De la última no cabría, pues, derivar 
una raya de separación en la primera, ni siquiera en el caio de 
que cosa semejante se encontrara efectivamente en la estructura 
del conocimiento.



CAP. 13] GL PATRÓN DE MEDIDA DE LA DEFINIBILIDAD 119
5. Finalmente, no tienen las dos tesis aducidas ni siquiera 

una validez estricta, sino sólo condicional. Sólo inmediatamen­
te es el conocimiento a priori puro conocimiento del “ser así”. 
Mediatamente se extiende a todo lo cognoscible, así pues tam­
bién a la existencia en cuanto tal. Lo que quiere decir “media­
tamente” es muy fácil de decir: es una expresión exacta donde­
quiera que el elemento apriorístico del conocimiento es el 
término intermedio; dondequiera, pues, que sobre la base de 
datos empíricos se comprende “por medio” del conocimiento 
de leyes que tiene que existir algo no directamente experimen- 
table.

Así se calculó la existencia del Compañero de Sirio por 
la curva de movimiento observada en la estrella principal. Así 
sabe el médico, por el síntoma de la enfermedad, de la presen­
cia de la causa. Sin punto de partida aposteriorístico no se 
conoce aquí absolutamente nada; pero con él se conoce a priori 
el “ser ahí” de algo.

c) E l  t o r c i d o  p a t r ó n  d e  m e d id a  d e  l a  d e f in ib i l id a d

Verdad es que la definición de. una cosa concierne sólo a su 
“ser así”; que el “ser ahí” en cuanto tal queda fuera de ella 
(cap. 12 b 1). Sin duda habría que añadir que nunca con­
tiene sino una parte del “ser así”, a saber, lo esencial, o lo que 
por tal se tiene. Sin embargo, es radicalmente susceptible de 
toda ampliación, y puede extenderse muy bien en los casos sim­
ples al “ser así” entero. Pero aun dentro de la más ideal tota­
lidad, seguiría quedando el “ser ahí” más allá de ella.

Esto parece al pronto querer decir poco. ¿Por qué habría de 
ser en un ente definible todo? ¿Quien se jactaría de definir los 
procesos de la vida, o el automovimiento del ser vivo, o bien 
los sentimientos del alma humana? Pero fácilmente se ve que la 
cosa no es tan sencilla. Son cosas distintas el que tan sólo 1a in- 
apresabilidad, fugacidad o complejidad de la cosa ponga un 
límite a la definibilidad, y el que lo haga el simple y lapidario 
elemento del ser que es la existencia. En el primer caso está 
la razón en el conocer, o también en la grosería del material 
conceptual; y entonces hay por lo menos en principio la posi­
bilidad de ir más adelante. Pero en el último caso parece estar 
la razón en el lado del ser; en todo caso es el limite un límite 
absoluto.

Sin embargo, aun cuando esté en el ente la razón para que 
aparezca el límite, de ello no se sigue aún que sea un verdadero



120 i LA RELACIÓN ENTRE EL “SER AHÍ” Y EL “SER ASÍ” [SEC. I 

límite del ser. Puede pasar exactamente lo mismo que con el lí­
mite de la cognoscibilidad, que tampoco es un límite del ser, 
sino que sólo señala el alcance de la objetabilidad en el ente, 
mientras que el ente mismo permanece indiferente a él. Así 
puede decirse del límite de la definibilidad —incluso cuando 
fuera absoluto— tan sólo que es el límite de lo apresable lógi­
camente en el ente. La existencia es justo algo radicalmente 
alógico. Pero la distinción de lo lógico y lo alógico no es una 
distinción del ser.

A  esto se añade una segunda cosa. No es precisamente que 
toda forma especial de “ser ahí” sea lógicamente indefinible. 
Si se toma el ejemplo kantiano de los cien táleros, su existencia 
en mi bolsillo puede muy bien entrar en la definición. Una 
manera especial de “ser ahí” se acerca justo al “ser así”, y pue­
de en principio incluirse en éste; en este caso consiste en el 
ser mío. Esto da que pensar, y lo da en la dirección inversa 
al fenómeno del límite toscamente apresado.

De hecho, no hay en el mundo el nudo y general “ser ahí”. 
Es siempre un “ser ahí” de determinada especie, y esto signifi­
ca un “ser ahí” en determinadas relaciones, un estar en deter­
minada relación a algo. Sin duda el “ser ahí” del algo al que 
está en relación, está siempre supuesto en ésta. Pero sobre la 
base de este supuesto cabe perfectamente introducir en la defi­
nición pl determinado “ser ahí” de lo definiendum. Con esto 
queda incluido mediatamente también el “ser ahí” general.

La consecuencia es: la limitación de la definibilidad no sólo 
permite concluir una separación del “ser ahí” y el “ser así”, 
antes bien prueba que tampoco el límite de lo lógico es un 
límite estricto. Más aún, parece que aquí se deje captar una 
especie de tránsito continuo del “ser así” al “ser ahí" (y a la 
inversa), tal como el ser mío puede considerarse sin dificultad 
perteneciente al “ser así”. La única cuestión es la de si esto es 
un desplazamiento meramente lógico u óntico. Si la verdad 
fuese esto último, se habría invertido de raíz la situación. El 
“ser así” y el “ser ahí” especial se habrían relativizado mutua­
mente en el ente mismo, y el “ser así” general formaría sólo un 
caso límite abstracto.



C a p ít u lo  14

LOS TIPOS DE JUICIOS Y LA POSIBILIDAD 
DE REDUCIR UNO A OTRO

a) La pos ic ión  e sp e c ia l d e l  ju ic io  e x is te n c ia l  y  e l  “ esse

p r a e d ic a t iv u m ”

Para lo que el concepto no apresa, el nudo “ser ahí”, tiene 
espacio el juicio. La forma en que éste enuncia el “ser ahí”, 
es el juicio existencial del tipo “S es”. El hecho de este tipo 
de juicio —como un segundo y especial tipo junto al juicio de 
“ser así”: “S es P”— es sin duda un motivo capital de la dis­
tinción ontológica del “ser ahí” y el “ser así” (cf. cap. 12 b 2). 
Pero ¿ante qué clase de fenómeno lógico se está realmente aquí?

Es verdad que todos los juicios pueden dividirse en estos 
dos tipos; es más, puede llevarse la división hasta las formas 
más especiales de los juicios —hasta las diferencias de canti­
dad, hasta el negativo, hasta el hipotético y el disyuntivo, hasta 
el problemático y el apodíctico. Pero no es verdad que no 
haya transición entre el juicio de “ser así” y el juicio de “ser 
ahí”; ni tampoco es verdad que a la distinción formal de los 
tipos de juicio corresponda una separación óntica de los mo­
mentos del ser.

Esto suena al pronto como increíble. La tradición lógica 
se opone cerradamente a ello como un muro. La posición es­
pecial de los juicios existenciales está certificada por una for­
ma especial y propia. ¿Cómo podría anularse?

Pero justo esto es el punto discutible. La forma lógica no 
es en absoluto lo decisivo por respecto al contenido de ser de 
los juicios. Se olvida, por la aparente independencia de las re­
laciones formales, que los juicios tienen un contenido de ser, 
más aún, que su carácter enunciativo consiste justo en que “lo” 
enuncian. No es un azar que la forma verbal de la enuncia­
ción sea una forma del ser —el “es”, la cópula. Es erróneo 
tratar la cópula como cosa secundaria en el juicio. Es lógica­
mente lo capital, el signo de la enunciación en cuanto tal, el 
sigmtm del convenir o no convenir (del {uráfr/eiv aristotélico). 
Es la portadora del ejse praedicativum.

Hay que despejar aquí un montón de errores de las teorías 
lógicas. Pongamos aquí sólo unos ejemplos. No es verdad que



122 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ”  Y EL “ SER ASÍ”  [sEC. 1 

sólo la cualidad y la modalidad de los juicios pendan de la 
cópula; también la cantidad y la relación tienen su raíz en ella. 
En la distinción del “es” y el “no es” se manifiesta así inme­
diatamente; e igual en la distinción del “puede ser”, el “es” y 
el “tiene que ser”. Pero basta ahondar un poco en la esencia 
del ser predicativo —es decir, hacer aquello que omiten las 
teorías formales— para ver que también la relación disyuntiva 
y la hipotética penden de la cópula y que ambas son transfor­
maciones del “es”. En el “es o — o” puede verse esto aún di­
rectamente; en el “si •— entonces” está encubierto por la forma 
verbal, pero puede ponerse de manifiesto tan pronto como se 
reflexiona sobre el sentido del ser en el ser dependiente, que 
es un sentido muy especial. Y por lo que toca a la cantidad, 
no hay nada más erróneo que ponerla en el S. Pues no se trata 
de si son “todos los S” juntos o sólo “algunos”, sino de si todos 
“son P” o sólo algunos “son P”. Si el juicio dice que P “con­
viene” a S, es patente que la diferencia de cantidad está úni­
camente en si el “convenir” mismo es universal o parfcular.

Si después de borrar los errores formalistas, se parte del 
sentido primario del esse praedicativum, caduca tamb'én la 
oposición entre los juicios,de “ser ahí” y los juicios de “ser así”. 
De ello cabe convencerse con las consideraciones siguientes.

b) R e d u c c ió n  de lo s  ju ic io s  de “ se r  a h í ”  a ju ic io s  de  “ ser así”

El juico existencial no se diferencia del tipo normal del 
juicio de “ser así” en manera alguna exclusivamente por la 
forma verbal, sino también por la lógica. Pero tampoco la for­
ma lógica es idéntica al contenido de ser predicativo del ju;c:o. 
Si se contrapone “S a P”, se obtiene por la forma otro iu;co: 
“no-P es S”. Ésta es la razón por la que la lógica formal dec'nra 
la contraposición una forma de racocinio. Contra esto >-e ha 
objetado siempre con razón: aquí no se enuncia en la conc’u- 
sión nada nuevo, se trata sólo de una transformación del m;rmo 
contenido de ser predicativo. Que todos los S son P quiere de­
cir justo que nada que no sea P es S. Con esto no se hrce 
justicia a la consecuencia de las formas. Pero en el sentido del 
contenido de ser tiene razón el argumento.

Exactamente así es con la diversidad formal del ju-c;o de 
“ser ahí” y el juicio de “ser así”. La forma “S es”, que pred ca 
la existencia, puede reducirse en todo momento y sin acera­
ción del contenido de ser predicativo a la forma “S es P” 
—exactamente así como el juicio “a” se reduce por contrapo-



CAP. 14] ENUNCIADOS DE “ SER AHÍ” 123

sición al juicio “e” equivalente. Basta para ello resolver el 
juicio de “ser ahí” en su pleno contenido de ser. “S es” no 
quiere decir, en efecto, un juicio incompleto, un juicio al que 
le falte el P; ello no sería en absoluto un juicio. Tampoco 
quiere decir que S sea una cosa cualquiera, un “qué” indeter­
minado, sino justamente que es algo muy determinado, a saber, 
un ente. Lo que aquí se predica es el “ser ahí”, la existencia. 
El juicio en la plenitud de su forma diría “S es ente” o “S es 
existente”. Lo no expreso en la forma elíptica, pero predicado 
perfectamente, es la existencia.

La posibilidad de enunciar la existencia será maravillosa 
o no; el hecho es que se enuncia, y encima stn ambigüedad 
alguna. Pero que la forma de este juicio sea una forma elíptica, 
estriba en la ambigüedad de la palabra “es”. Ésta puede sig­
nificar la cópula, pero puede significar también la existencia; 
en este último caso aparece también la cópula dentro de la 
forma verbal.

Si no fuese así, tendría que ser la cópula del “S es P” in­
tercambiable con el predicado de “S es”. Entonces no habría 
diferencia alguna en el ser predicativo entre “es” y “es”. Pero 
esto pugna contra el sentido de los dos juicios. El “es” como 
señal del convenir es esencialmente diverso del “es” como pre­
dicado existencial.

Los juicios de “ser ahí” son diversos de los juicios de “ser 
así” sólo por la forma lógica. Por el contenido de ser enun­
ciado pertenecen sin restricción al tipo básico y explícito del 
juicio. Pero éste es el del juicio de “ser así”. Esta denomina­
ción se revela ahora sin duda como parcial. No sólo, pues, no 
existe razón alguna para concluir, partiendo de los juicios, un lí­
mite óntico entre el “ser así” y el “ser ahí”, sino que ni siquiera 
lógicamente existe en los juicios mismos —en su contenido 
de ser predicativo— un límite semejante.

c) E n u n c ia d o s  de “ sf.r a h í ” n u d o s  y  pues tos  e n  r e la c ió n

A los fines de una mera refutación de un argumento, po­
dría bastar lo dicho. El argumento se apoyaba en un supuesto 
erróneo, el error está descubierto, el argumento ha sucumbido. 
Pero después de haber dirigido la vista hasta tan lejos, se abre 
otra perspectiva, que en un principio no era de presumir. De­
bemos seguirla un paso más.

Parece, en efecto, que la posibilidad de reducir los tipos de 
juicios sea recíproca, o que no sólo el juicio de “ser ahí” pueda



124 LA RELACIÓN ENTRE EL “SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” [SEC. I 

trasformarse en un juicio de “ser así”, sino también éste en un 
juicio de “ser ahí”, sin que se altere el contenido del ser pre­
dicativo. De hecho puede probarse esto, si es posible lograr di- 
rigir la vista puramente al ser del enunciado, sin dejarse extra­
viar por el fracaso de la forma verbal. Pues aquí toman justo 
las proposiciones formas que no pueden menos de parecer ar­
bitrarias y artificiales comparadas con el lenguaje vulgar. Pero 
no se olvide que el lenguaje vulgar está adaptado sólo a las 
necesidades de la vida, no a las cuestiones de la lógica.

Considérese la serie de las proposiciones: “el pizarrón es 
rectangular” — “el pizarrón tiene cuatro ángulos” — “en el pi­
zarrón hay cuatro ángulos” — “los cuatro ángulos del pizarrón 
son”. Las dos primeras proposiciones presentan el tipo del juicio 
de “ser así”, la última el del juicio de “ser ahí”. En la pri­
mera es el “es” cópula. En la última es predicado de la exis­
tencia. Con todo, son las proposiciones equivalentes al con­
templarlas exactamente. No se objete que nadie en el mundo 
dirá una proposición como la cuarta. No se trata de esto. Por 
lo demás, forma la tercera proposición claramente la forma de 
transición; y esto solo debía ya dar qué pensar. Lo importante 
aquí es sólo una cosa: el contenido del ser predicativo es el 
mismo. Pues ¿qué otra cosa quiere decir el ser rectangular el pi­
zarrón, sino .que hay en él cuatro ángulos, o que los ángulos de 
él tienen un “ser ahí”?

Aquí no puede hacerse el reparo de que “ser ahí en algo” 
no es el “ser ahí” puro y simple. El nudo “ser ahí” sólo ocu­
rre en el mundo como caso límite abstracto. Todo “ser ahí” 
efectivo es un “ser ahí” determinado, o que se presenta en cier­
tas relaciones. En todos los enunciados de “ser ahí” es sólo tal 
“ser ahí” el afirmado, aun cuando no estén expresas también 
las relaciones. Pero aun cuando hubiera un nudo “ser ahí”, el 
puesto en relaciones es el mismo “ser ahí”. La existencia es in­
diferente a todo “en qué” y “a qué”.

d) R e d u c c ió n  de  lo s  ju ic io s  de “ se r  así” a  ju ic io s  de “ ser a h í ”

Si se tiene esto a la vista, puede decirse: todo juicio de 
“ser así” enuncia el “ser ahí” de algo en algo. Enuncia, por 
ejemplo, en los juicios de percepción de “ser ahí” del color, 
de la forma espacial, del tamaño, de la dureza, o bien de las 
partes —en una cosa. Un pensar muy preso de las cosas reales 
pudiera sin duda opinar aquí que el color, la forma o la du­
reza no tienen “ser ahí”. Pero con ello sustancializa el “ser



CAP. 14] REDUCCIÓN DE LOS JUICIOS 125
ahí”, reservándolo a las cosas. Y justo esto es el error. Si las 
cualidades de la cosa no tuviesen “ser ahí” alguno en ella o 
existencia en sentido estricto—, no estaría, en absoluto, la cosa 
existente cualificada efectivamente como lo está. Su “ser así” 
consiste en el “ser ahí” de las cualidades en ella —en el ocurrir 
éstas, en su estar, en su presencia, en ella. Las últimas expre­
siones no son nada más que perífrasis para el “ser ahí”.

Expresado formalmente, quiere esto decir: todo juicio “S es 
P” puede trasformarse en un juicio “hay P en S”, donde el 
“hay” expresa el “ser ahí”. Todo juicio de “ser así” puede, 
pues, tomar la forma de un juicio de “ser ahí”. Y si sé junta 
esto al anterior resultado, el nuevo resultado es que ambos 
tipos de juicios son reducibles uno a otro. La reducibilidad es 
mutua.

No es un azar que esta disquisición sea ya más ontológica 
que lógica. El sentido del juicio y el contenido del ser predica- 
tivo están por esencia condicionados ontológicamente. La enun­
ciación es justo por su sentido enunciación del ser y mienta un 
ente —aun cuando la reflexión lógico-formal prescinde de esto 
para sus propios fines. La adaptación del juicio a las condi­
ciones del ser no es extrínseca al juicio. Si no, sería toda for­
mación de un juicio un juego vacío del pensamiento.

De la relación aclarada entre los juicios de “ser ahí” y los 
de “ser así” no sólo no resulta, pues, una raya de separación 
óntica entre el “ser ahí” y el “ser así” del ente, pero ni si­
quiera nada semejante entre los tipos de juicios. Y de atenerse 
al misterioso lazo que liga la forma lógica con el ente —el mis­
mo lazo que pretende anudar el argumento acabado de refu­
tar—, el resultado es una perspectiva más amplia: como los 
juicios se reducen unos a otros, es de esperar que también en 
el “ente en cuanto ente” se reduzcan necesariamente una a 
otra las dos cosas que enuncian —el “ser ahí”_y el “ser así”. Y 
entonces surge la cuestión de qué sentido conserve aún propia­
mente la distinción del “ser ahí” y el “ser así”.



S e c c ió n  II

RELACION ÓNTICA MENTE POSITIVA 
ENTRE EL “ SER AHI” Y EL “ SER ASÍ”

C a p ít u lo  15

ANULACION DEL ESPEJISMO ONTOLOGICO

a) M a l  uso o n to ló g ic o  de  l a  c a te g o r ía  de s u s t r a to

Los argumentos gnoseológicos y lógicos pertenecen sin duda 
a la ¿ntentio obliqua, siendo por lo tanto ontológicamente du­
dosos de antemano. Pero su refutación ha mostrado que en 
ellos está la íntima fuente del espejismo que oscurece la rela­
ción entre el “ser así” y el “ser ahí”. Tenían por tanto que ser 
desmontados los primeros. Los argumentos ontológicos son sin 
duda los centrales, pero el extravío que de ellos parte es peque­
ño comparado con aquel espejismo, y puede remediarse fácil­
mente, cuando este espejismo ya no es un obstáculo para la vista.

He aquí en primer término el argumento de la sustratividad 
(cap. 12 a 1). Toma la relación como un adherir: el “ser 
ahí” es el sustrato de las cualidades; éstas constituyen el 
“ser así” de la cosa. Son algo “en” el “ser ahí”, no éste algo 
“en” ellas. Ninguna de las dos cosas se reduce a la otra. Son 
momentos heterogéneos del ente. De esto infiere el argumento 
la separación del “ser ahí” y el “ser así”. En ello hay de nuevo 
varios errores:

1. También momentos heterogéneos pueden penetrarse en 
la unidad de una formación. Así se penetran en la percepción 
de las cosas la forma y el color. Permanecen heterogéneos, no 
fluyen el uno en el otro, pero sin embargo están ahí esencial­
mente referidos uno a otro. También con el “ser ahí” y el 
“ser así” pudiera pasar cosa parecida.

2. Puede muy bien concebirse el “ser así” como el contra­
rio de un sustrato; tiene el carácter de la forma, de la determi­
nación, de la cualidad. Y referir éstas a algo informe como su 
soporte tiene por lo menos sentido. En la región de las cosas 
físicas se ha forjado para él el concepto de materia. A tal so­
porte estaría “adherido” todo lo que entra en el “ser así”.

126



CAP. 15] MAL USO DE LA CATEGORÍA DF. SUSTRATO 127

Pero el “ser ah!” no es, es absoluto, un soporte. No tiene 
ni el carácter de la materia, ni el del sustrato. No es ningún 
“ente” junto a otros entes o tras de ellos, o bajo ellos; tampoco, 
pues, nada “en” que pudiera tener su existencia algo distinto. 
Es, antes bien, la manera de ser del ente entero, como quiera 
que éste se halle compuesto. Si el ente consiste efectivamente 
en un sustrato con cualidades adheridas a éste, el “ser ahí” se 
extiende como manera de ser tanto a las cualidades como al 
sustrato. Y este último en nada es más que el primero un 
“ente ahí”.

Hay, pues, en el argumento dos momentos que se cruzan 
entre sí oblicuamente —y que sin duda son ambos genuinos 
momentos ónticos—, pero que están confundidos uno con otro: 
la sustratividad del ser y la manera de ser. Aclarar la relación 
efectiva entre ellos, únicamente puede lograrse en un análisis 
de la categoría de sustrato. Ésta es una tarca mucho más es­
pecial y posterior. La manera de ser es, por el contrario, una 
incumbencia fundamental de la ontología entera. No se puede 
restringirla a una sola entre muchas categorías, todas las cua­
les la suponen de igual forma.

El “ser ahí” se divide como manera de ser por las maneras 
especiales de ser, en “ser ahí” real y. “ser ahí” ideal; y resulta 
concebible que semejantes maneras de “ser ahí” sean más to­
davía. Pero carece patentemente de sentido comprender la 
idealidad o la realidad como sustratos de cualidades posibles. 
Éstas convienen, antes bien, a los sustratos especiales que ocu­
rren en las dos esferas del ser, así como a las cualidades so­
portadas.

3. Un motivo de esta confusión está en el sentido de la 
expresión “ser ahí”; resuena en ella algo de lo drástico de 
lo materialmente tangible. Pero la significación vacila en el 
alemán corriente. Se habla también del “ser ahí” humano, y 
también en esta significación resuena un tono bajo de sustan- 
cialidad. De ambos hay que distinguir rigurosamente el sentido 
ontológico de la expresión. Como más fácilmente se logra 

esto, es ateniéndose a la expresión paralela “existencia”. Pero 
tampoco en ella cabe evitar del todo la tendencia a la sustan- 
cialización.

Otro motivo está en la falta de la distinción entre “ser ahí” 
y “ente ahí”. Un “ente ahí” puede ser naturalmente también 
sustrato, puede ser soporte de cualidades. Tan sólo se olvida 
que entonces son las cualidades igualmente cualidades “entes



128 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” [SEC. II 

ahí”. El carácter de “ser ahí” no separa al sustrato de ellas, 
sino que lo une con ellas.

b) L a  p r e s u n ta  in d if e r e n c ia  y  c o n t in g e n c ia  d e l  “ se r  a h í ”

El más importante de los argumentos ontológicos en favor 
de la separación, es sin duda el de la indiferencia (cap. 12 a 2). 
Para el “ser ahí” no representa diferencia alguna que el “ser 
así” resulte tal o cual; y para el “ser así” no representa dife­
rencia alguna que lo que es así exista o no. Partiendo de la 
esencia —y esto quiere decir de las partes esenciales del “ser 
así”—, no es necesario en absoluto el “ser ahí”. Éste es lo con­
tingente y lo externo a aquél. Y tan externo y contingente es 
al “ser ahí” el determinado “ser así”.

Este argumento es instructivo en alta medida. En él no se 
trata de tal o cual prejuicio periférico, sino de la base sobre 
la que se edificó casi entera la vieja ontología. La vacilación 
de la base arrastra consigo el edificio.

1. La mejor manera de empezar aquí es por el fin. En cierto 
sentido es sin duda el “ser ahí” accidental visto desde el “ser 
así”, es decir, para una consideración que ya ha puesto la deter­
minación en oposición a la existencia. Al hacerlo se ha pen­
sado siempre en una esfera de la essentia pura que puede 
considerarse suelta para sí. Pero ello es al precio de dos difi­
cultades. En primer lugar, vistas desde la essentia son las partes 
accidentales del “ser así” tan accidentales como el “ser ahí”; el 
límite entre necesario y accidental no pasaría, pues, por entre 
el “ser ahí” y el “ser así”, sino por en medio del “ser así”. 
Con lo que ya se ha hecho saltar el rigor del argumento. Y en 
segundo término, se ha hecho de la essentia el ser ideal, mien­
tras que se ha cargado la existencia del lado de lo real, y de 
lo real solo. Se ha desplazado, pues, la oposición. Ésta ya no 
funciona ahora dentro de un mismo ente, sino entre dos esfe­
ras del ser con diversa manera de ser. No altera en nada la 
situación la circunstancia de que según la teoría se extiendan 
las formas del ser ideal al real hasta introducirse en él y do­
minarlo.

2. De esta manera no se acierta con la peculiar relación en­
tre el “ser ahí” y el “ser así”, según resulta ya del hecho de 
que ambos estén patentemente dados como momentos de un 
mismo ente; lo que es visible con máxima claridad en la esfera 
de lo real. Mas si se consideran ambos, a la inversa, en un caso 
real —una cosa, un suceso, una persona—, no son contingentes



CAP. 15] EL SENTIDO T LA ANULACIÓN DE LA INDIFERENCIA 129 

el uno al otro. Pues ahora están incorporados a un orden real 
que causa el que justamente algo “ente así” tenga un “ser ahí” 
y no otro, o lo que es lo mismo, que justamente el “ente ahí”, o 
aquí, y ahora, esté cualificado así. Este orden es el de la ne­
cesidad real.

3. El error, pues, que hay en el fondo aquí, consiste en la 
confusión de la necesidad esencial y la necesidad real. La pri­
mera pertenece a la esfera del ser ideal, pues también se la 
define expresamente como la de la essentia o la de lo que se si­
gue de ésta. Es, según esto, comprensible de suyo que la exis­
tencia de un caso real singular no tenga necesidad esencial. 
Pero no por esta causa ha menester ser forzosamente una 
existencia contingente; más aún, ni siquiera ha menester ser 
contingente al “ser así” del caso real. Pues un caso cualificado 
diferentemente no hubiera podido, en absoluto, llegar a la exis­
tencia dentro del mismo orden real. Está, pues, enlazada por 
necesidad con el “ser así” dentro del orden de la esfera a que 
pertenece. Sólo que no por necesidad esencial, sino por nece­
sidad real.

4. Si se va a la raíz del error, se descubre que en el argu­
mento de la contingencia se ha trasportado sin darse cuenta la 
modalidad de una esfera del ser a la otra. Pero esta otra tiene 
sus propias relaciones y leyes modales. Aquí está el punto de 
partida de una larga serie de investigaciones que tienen por 
misión poner de manifiesto las leyes modales y las diferencias 
que hay entre ellas en las distintas esferas del ente. El error 
de la vieja ontología aquí discutido no es el único que hay que 
rectificar en ella. Este error representa sólo una especie de pri­
mera señal indicativa del campo en que debe la investigación 
cosechar los conocimientos decisivos sobre la esencia del ente.

C) E l  SENTIDO Y LA ANULACIÓN DE LA INDIFERENCIA

La presunta contingencia del “ser ahí” depende, como ya 
quedó claro, de la errónea referencia de la distinción entre las 
esferas de la idealidad y la realidad a la relación entre el “ser 
así” y el “ser ahí”. Como, pues, esa contingencia está en rigu­
roso paralelismo con la indiferencia de que habla propiamente 
el argumento, es de esperar que con ésta se trate del mismo 
error.

1. Es, sin duda, verdad, que en cierto modo puede enten­
derse el “ser así” de una cosa como indiferente al “ser ahí”. 
Pero entonces se lo ha atribuido por anticipado a una esfera



130 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “SER ASÍ”  [sEC. II 

del ser distinta de la del “ser ahí”. Sólo existe indiferencia 
cuando se entiende el “ser así” como ser ideal y el “ser ahí” 
como ser real. La existencia ideal de la forma —en el sentido 
de la essentia pura y absoluta— es de hecho indiferente a la 
realidad y la irrealidad. Se trata, pues, de otra distinción, la de 
las maneras de ser, la idealidad y la realidad. Pero de esta suer­
te no se acierta con el sentido del “ser así” y el “ser ahí”.

Ni el “ser así” es en cuanto tal ser ideal, ni el “ser ahí” en 
cuanto tal real. Si no, no podría lo real tener “ser así”, ni lo 
ideal en su esfera “ser ahí”. Más aún, ni siquiera se podría ya 
hablar de la pertenencia del “ser así” y el “ser ahí” a una mis­
ma cosa real; estarían no sólo separados, sino incluso sin rela­
ción alguna. Pero esto no lo piensan ni siquiera los más osados 
argumentos en favor de la separación.

2. Ello es más bien así: el ser ideal tiene su propio “ser así” 
y “ser ahí”. Este último será tan ingrávido como se quiera; 
no por ello deja de tener el sentido del existir en su esfera.
Y el ser real tiene su propio “ser ahí” y “ser así”. Aun cuando 
este último coincidiera en su contenido con un “ser así” de la 
esfera ideal, en cuanto es el de algo real no sería idéntico con 
él. Como ya se mostró, tiene él mismo un “ser ahí” real en 
algo realmente “ente ahí”.

3. Lo mismo puede verse por el otro lado. Es verdad que 
el “ser ahí” no resulta igual al “no ser ahí”, si se altera el 
“ser así”. En cierto sentido es, pues, también sin duda el “ser 
ahí” indiferente al “ser así”. Pero tampoco existe esta indife­
rencia sino cuando el “ser ahí” significa ser real y el “ser así” 
ser ideal; lo que no es admisible por la razón indicada.

Pudiera replicarse aquí: pero el nudo ser real —el “ser ahí” 
real— no se altera, de hecho, cuando se altera meramente la 
cualificación de lo “ente ahí”; ni tampoco cuando se entiende 
la cualificación como igualmente real. El giro se limita, sin 
embargo, a velar la relación. Porque ¿dónde hay en todo el 
mundo un nudo ser real sin ninguna cualidad? Su cualifica­
ción entra, antes bien, en su realidad, teniendo en él el mismo 
“ser ahí” real que tiene él mismo. Y. no se trata de engendros 
de una abstracción supersutil, sino de lo real. Si se prescinde de 
semejante jugueteo, si se toma el “ser ahí” real de una cosa 
junto con el “ser así” igualmente real que le corresponde, cam­
bia la situación. Ya no se puede afirmar que el “ser ahí” no 
se altere cuando se altera el “ser así”. El “ser ahí” de la cosa 
de una índole determinada se altera muy bien con sus cua­
lidades. Y cuando han desaparecido todas éstas y hecho lugar



CAP. 15] EL SF.NTIDO Y LA ANULACIÓN DE LA INDIFERENCIA 131 
a otras, también ha desaparecido el “ser ahí” de la cosa. Se ha 
convertido en el “no ser ahí” de esa cosa determinada.

Visto ontológicamente no es esto un caso límite y accesorio. 
Es, antes bien, la forma universal de ser de lo real. Es nada 
menos que el nacer y perecer.

4. De la indiferencia recíproca del “ser así” y el “ser ahí” 
no queda nada cuando se consideran ambos como lo que son, a 
saber, como los momentos del ser de un mismo ente. Ambos 
pertenecen siempre a la misma esfera del ser, y tienen la misma 
manera de ser. El “ser ahí” real es siempre el de un “ente así” 
real, el “ser así” real siempre el de un “ente ahí” real. El 
vínculo consiste simplemente en que el primero no es nunca 
el “ser ahí” de algo indeterminado o arbitrario, sino siempre el 
de algo muy determinado. Aquí cesa todo espejismo de indife­
rencia. El “ser así” real está tan firmemente vinculado al “ser 
ahí” real como éste a aquél.

5. Y exactamente lo mismo es válido dentro de la esfera 
del ser ideal. En ésta no se suele atender al “ser ahí”. Pero 
éste existe tanto como el real. El que en la serie de las po­
tencias haya el caso a° es su “ser ahí” ideal. Y como le co­
rresponde un determinado valor numérico, tiene también “ser 
así” ideal. Un “ente ahí” ideal es siempre un “ente así” (y 
no algo cualquiera) ideal; y un “ente así” ideal es siempre 
“ente ahí” ideal. También dentro del ser ideal están, pues, 
indisolublemente enlazados el “ser ahí” y el “ser así”, y toda in­
diferencia es en ellos un espejismo.

6. Resumiendo puede, pues, decirse: dentro de cada esfera 
del ser están indisolublemente vinculados uno a otro el “ser 
así” y el “ser ahí”. En cada esfera están enlazados por necesi­
dad y no ocurren aislados. Esta evidencia es la anulación del 
espejismo ontológico que ha conducido una y otra vez al cha- 
rismós de los momentos del ser.

Indiferencia la hay sólo entre los momentos de diversas es­
feras del ser. El “ser así” ideal es indiferente al “ser ahí” real. 
Esto es lo que siempre se ha visto. Y porque se reservaba el 
“ser ahí” a lo real, mientras que se entendía el “ser así” como 
pura essentia, tenía' ciertamente que surgir el espejismo de que 
ambos eran contingentes y externos el uno al otro. Pero esto 
era el error.

Un error muy comprensible. Pues la existencia ideal es 
difícil de apresar. Y el “ser as!” tiene en sí el ser común a 
amplios dominios del contenido de-ambas esferas del ser. Sobre 
esto, y tan pronto como se trata de apresarlo en forma concep-



132 LA RELACIÓN ENTRE EL “SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” [SEC. II 

tualmente pura, parece ostentar el sello de la idealidad (eserv 
cia). No es maravilla que con ello se olvidara su realidad.

C a p ít u lo  16 

EL ERROR DEL ARGUMENTO MODAL

a) F a ls a  a r g u m e n ta c ió n  c o n  l a  po s ib ilid ad  y  l a  e fe c t iv id a d

Queda todavía por despachar uno de los argumentos onto- 
lógicos en favor de la separación. Es el concerniente a la di­
fundida opinión de que el “ser así” es un ser meramente posi­
ble, mientras que el “ser ahí” es un ser efectivo. Si se parte de 
que todo es, o posible, o efectivo, pero nunca las dos cosas a la 
vez, —y esto es lo que responde a la tradición aristotélica—, se 
sigue que el “ser ahí” y el “ser así” sólo pueden existir sepa­
rados, e incluso que dividen la unidad de un ente en la duali­
dad de unos factores que se encuentran desligados entre sí 
(cap. 12 a 3).

Este argumento convierte la relación entre el “ser así” y el 
“ser ahí” en una oposición de modalidad. Para juzgarlo sería 
necesario, pues, con toda razón el análisis modal entero de la 
posibilidad y la efectividad. Pero este análisis pertenece a otro 
orden de cosas y no puede anticiparse aquí. Provisionalmente 
han de bastar consideraciones más generales.

1. Por donde es más conocida la relación aquí mentada es 
por la idea leibniziana de la creación del mundo: en sí son po­
sibles muchos mundos, uno solo viene a ser efectivo. Los mun­
dos posibles existen unos al lado de otros en el intelecto divino; 
entre ellos elige Dios el mejor para efectuarlo. Aquellos tienen 
su “ser así” también sin existencia, éste recibe su “ser ahí” de 
un principium convenientúze. Una relación semejante es la 
pensada también por Kant en la refutación de la prueba onto­
lógica de la existencia de Dios con los “100 táleros posibles”, 
que no se distinguen por su contenido de “100 táleros efecti­
vos”, o sea, comparten el “ser así” con ellos, pero carecen del 
“ser ahí”.

2. ¿Qué quiere decir en estos ejemplos la distinción de po­
sible y efectivo? ¿Se piensa con ella una genuina distinción de 
modalidad? No es cosa muy fácil de responder. Pero tangible 
es otra cosa, a saber, que no se trata de la sola oposición de mo-



CAP. 16] RECTIFICACIÓN DEL ERROR 133
dalidad. Los “mundos posibles” de Leibniz en el intelecto di­
vino antes de la creación del mundo no son, en ningún caso, 
algo realmente posible; para esto les falta la condición capital, 
el principio realizador. Tampoco son los “cien táleros posibles” 
de Kant nada realmente posible; para posibilitar su realidad es 
menester un proceso real del devenir, en este caso de adquisi­
ción, de trabajo. Únicamente en este proceso se posibilita su 
realidad. ¿Con qué derecho, pues, se llaman posibles allí los 
“mundos”, aquí los “cien táleros”?

3. A  esto sólo hay una respuesta: que pertenecen a otra 
esfera, que no es en ningún caso la del ser real; y en esta 
otra esfera hay una posibilidad de una especie enteramente 
distinta, a saber, tal que no está ligada a largas series de con­
diciones. Esta especie de posibilidad consiste en el cumpli­
miento de una sola condición, la falta de contradicción inter­
na. Esta condición la satisfacen los “cien táleros” pensados y 
asimismo los “mundos” pensados por la Divinidad —y esto sin 
consideración alguna a la posibilidad de su realización. Son 
justo formaciones de otra esfera, de una esfera de lo mera­
mente pensado. Y justo este mero ser pensado es aquello por 
lo que les falta el “ser ahí”.

b) R e c t if ic a c ió n  d e l  e r r o r

N o  es necesario, pues, entender la esfera de lo “posible” 
en este sentido exclusivamente coma la de lo pensado. Igual­
mente bien puede ponerse en su lugar la de la essentid o del 
ser ideal. Del ejemplo leibniziano es esto exacto sin más; pues 
desde siempre pasa el intellectus divinus por ser el reino de las 
esencias. Y en el ejemplo kantiano no se altera, al menos, nada 
si se lo entiende así.

1. Pero entonces es evidente que de hecho no se piensa en 
absoluto aquí en una oposición de modalidad, sino en la opo­
sición de las esferas del ser y de las correspondientes maneras 
de ser. Y entonces se traslada aquí todo lo que se dijo antes 
sobre la fatal confusión de la distinción entre “ser ahí” y “ser 
así” con la distinción entre realidad e idealidad. Algo tan sólo 
idealmente posible no puede en cuanto tal tener todavía, na­
turalmente, efectividad real; por eso parece que pueda existir 
un “ente así” incluso sin “ser ahí”. Pues se ha reservado el 
“ser ahí” a lo real solamente. Aquí se han sobrepuesto dos 
errores; pues también el “ser así” ideal tiene en su esfera su es­
pecie de “ser ahí”.



134 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” [¿EC. II

2. En conjunto se han aproximado e identificado casi, pues, 
aquí tres pares de contrarios de muy diversa estructura y di­
mensión: 1) los momentos dél ser, el “ser ahí” y el “ser así”; 
2) las esferas del ser, la realidad y la idealidad; y 3) los modos 
del ser, la efectividad y la posibilidad. En esto descansa el 
seudoargumento de que el “ser así” sería un ser meramente 
posible, el “ser ahí” un ser efectivo. Para la refutación basta­
ría simplemente la pulcra distinción de los dos primeros pares 
de contrarios. Pues sin su identificación no es el tercero apli­
cable, en absoluto, aquí.

3. Pero encima puede aun mostrarse que el tercer par de 
contrarios se cruza con aquellos dos y no coincide con ninguno 
de ellos. Hay una posibilidad real propia, a la que es inhe­
rente mucho más que a la posibilidad esencial ideal; y hay una 
efectividad esencial propia, que es mucho menos que la efecti­
vidad real. Pero asimismo hay dentro de lo real tanto efec­
tividad del “ser así” como del “ser ahí”, tanto posibilidad del 
“ser así” como del “ser ahí”; y cierto que no separado lo uno 
de lo otro, sino siempre y sólo lo uno con y por medio de lo 
otro. Pero lo mismo es válido de la posibilidad esencial y 
la efectividad esencial; ambas se extienden constantemente tan­
to al “ser así” ideal como al “ser ahí” ideal, nunca a uno solo 
de éstos.

4. Una separación de posibilidad y efectividad como la que 
admite el argumento modal, sólo la hay cruzada con la opo­
sición de las esferas: sólo la posibilidad esencial está indife­
rente ahí, y sólo frente a la efectividad real (no frente a la efec­
tividad esencial). Pero esto no es maravilla; puesto que está ya 
ahí tan indiferente frente a la posibilidad real. La efectiva 
oposición que se halla tras de la relación modal es, pues, más 
bien la de las esferas enteras del ser.

Esto es lo que no han visto los argumentos metafísicos y 
modales desde Aristóteles (Metaf. 0) hasta el presente.

c) Lo INSTRUCTIVO DE LOS ERRORES EN LOS ARGUMENTOS

Para probar más exactamente las últimas afirmaciones, es 
menester sin duda aún una investigación mucho más amplia 
de la relación entre las maneras de ser y los modos de ser. Con 
esta investigación se las habrá el segundo tomo entero de la 
ontología. De antemano basta tener a la vista la confusión pa­
tentemente errónea de los pares de contrarios.'

La serie entera de los argumentos que quisieran hacer creí­



ble una separación del “ser ahí” y el “ser así” ha quedado que­
brantada. Brota ahora la tarea de determinar la relación posi­
tiva de estos dos momentos del ser. Y también para ello se ha 
ganado ya algo con la discusión de los argumentos erróneos. 
Se ha mostrado ante todo que los errores ontológicos pueden 
reducirse todos a una fuente, a la falsa localización de la opo­
sición de las esferas de la realidad y la idealidad. Esta oposi­
ción parece tener en las tradiciones de la ontología una cierta 
preeminencia, deslizándose por detrás de todo lo demás. Ello 
es comprensible si se reflexiona que durante siglos se ha movi­
do el pensamiento ontológico en las categorías de la essentia y 
la existentiú. tomadas sin rigor y sobrecargadas de peso meta- 
físico. De esta preeminencia hay que defenderse —aunque no 
ignorando la oposición de las esferas, sino aclarándola. Para 
esto se encontrará el medio en el análisis modal.

Esta oposición hay que tomarla con gran precaución. Nada 
es más difícil que comprender maneras de ser en su índole pe­
culiar. Y como entran en todas las relaciones, constituyendo 
en todas lo más íntimo del “ente en cuanto ente”, no pueden 
menos de radicar justamente en ellas las más importantes con­
clusiones.

Pero si se ensancha la perspectiva, si se combina este re­
sultado con las consecuencias que se desprendieron de la dis­
cusión crítica de los argumentos reflejos en favor de la sepa­
ración, salta a la vista todavía algo más. La distinción entera 
del “ser ahí” y del “ser así” se vuelve dudosa. Tal como pasan 
uno a otro los tipos de juicio —sin alteración del contenido 
del ser predicativo—, de igual manera pasan, en el “ente en 
cuanto ente” mismo, los momentos del ser, el “ser ahí” y el 
“ser así”, y también igualmente sin alteración del contenido 
óntico. Lo que resta no parece ahora ser nada más que la opo­
sición de las esferas. Esta no puede, sin duda, anularse. Pero 
está falsamente trasportada a la relación del “ser ahí” y el 
“ser así”. Dentro de “una” esfera —y el “ser ahí” es siempre 
el de un “ente así” de la misma esfera— no tiene nada que 
buscar. Es necesario, pues, preguntarse en serio qué pueda te­
ner aún que buscar en el “ente en cuanto ente”.



C a p ít u lo  Í7

OPOSICION CONJUNTIVA Y OPOSICION 
DISYUNTIVA

a) E l c o n c e p t o  d e l  “ s e r  a s í”  ó n t i c a m e n t e  n e u t r a l

La refutación del argumento de la indiferencia (cap. 15 
b y c) ha conducido a una vinculación óntica del “ser ahí” y 
el “ser así” que sólo puede anularse en la abstracción. Tan­
gible se hizo este resultado en el desplazamiento de la dirección 
de la mirada desde el “ser” al “ente”, o en este caso del “ser 
ahí” al “ente ahí”, del “ser así” al “ente así”. Esto no es nin­
gún artificio metódico superficial. Responde, antes bien, con la 
mayor exactitud a lo que se presentó como imperioso desde 
el primer comienzo (cap. 1 b y c) —en concordancia con las 
intenciones primitivas de la ontología antigua.

Brevemente puede expresarse esto así: el “ser ahí” y el 
“ser así” son ciertamente algo diverso, y no necesita impug­
narse su oposición en un ente; pero el “ente ahí” y el “ente 
así” no son algo diverso, sino en absoluto un mismo ente. Su 
“ser ahí” y su “ser así” forman sólo distintos “momentos” de 
él. Si se permanece, según esto, rigurosamente dentro de una 
esfera del ser, no tiene esta tesis dificultad ninguna en sí.

Unicamente se vuelve ambigua cuando no se separan pul­
cramente las esferas. Se dice, por ejemplo, que leyes como las 
de los números imaginarios no tienen “ser ahí”, pero que son 
algo “ente así”. Se piensa que no tienen “ser ahí” real. Y a 
esto no hay nada que oponer. Pero se olvida que en cuanto 
entes ideales tienen muy bien su “ser ahí” en su esfera. Así 
es con leyes que no ocurren en nada real (o no conciernen a 
nada real), pero que tampoco son el “ser ahí” de nada real. 
El “ser ahí” real no entra, por ende y en absoluto, para ellas 
en cuestión.

Sin embargo, con la mera separación de las esferas tampoco 
se ha hecho bastante. Pues también entre ellas impera una 
vinculación peculiar, que interviene por su parte en todas las 
consideraciones ontológicas. El lenguaje tradicional, que siem­
pre entiende el “ser ahí” como “ser ahí” real, es sin duda tor­
cido, pero no del todo infundado. Importante es el “ser ahí” 
justo sólo en la esfera real. Y asimismo no es infundado que



CAP. 17] LA DISTINCIÓN DE ESFERAS 137
se entienda siempre el “ser así” en una cierta indiferencia a 
la idealidad y la realidad. Pues es lo peculiar del “ser así” 
vincular las dos esferas del ser y extenderse sobre ambas ma­
neras de ser —no sin duda completamente, pero sí sobre am­
plios dominios de objetos.

Con esto llegamos a un nuevo y esencial punto problemá­
tico. Resta algo de la indiferencia del “ser así” —incluso des­
pués de haber anulado el argumento de la indiferencia—, pero 
no es su indiferencia al “ser ahí”, sino a la idealidad y la rea­
lidad. En el ser redonda de una esfera no constituye diferencia 
alguna el que se trate de una esfera geométrica o de una es­
fera material. El ser redonda en general y en cuanto tal con­
viene a ésta lo mismo que a aquélla. En este sentido puede 
hablarse con perfecta univocidad del “ser así en general”. O 
bien, como aquí se trata de una especie de indeterminación 
respecto de la distinción entre la idealidad y la realidad, quizá 
sea más exacto hablar de “ser así neutral”.

Este concepto del “ser así” neutral toma, pues, del recha­
zado concepto de indiferencia lo que hay de positivo en él 
después de borrar todos los errores tradicionales. No se debe 
extenderlo demasiado. Pues no puede mostrarse la neutrali­
dad absolutamente en todo “ser así”. En el “ser así” de los 
números imaginarios, por ejemplo, se la buscaría vanamente, 
pues estas formaciones tienen sólo ser ideal. La coincidencia 
de contenido entre las esferas del ser ideal y del ser real es en 
general limitada —quizá en todas las direcciones. Ahora bien, 
de la neutralidad óntica del “ser así” sólo puede hablarse den­
tro de los límites en que coinciden los contenidos. Esto no 
obstante, puede aspirar a tener algún peso; pues los sectores 
dados de ambas esferas se hallan preponderantemente dentro 
de estos límites.

b) La DISTINCIÓN DE ESFERAS COMO OPOSICIÓN DF. LA MANERA DE

“ SER AHÍ”

Ya la consecuencia inmediata revela tener un inesperado 
alcance. Si el “ser ahí” en cuanto tal hace frente como neu­
tral a la idealidad y la realidad, cae patentemente el peso 
óntico de la oposición de las esferas por completo del lado del 
“ser ahí”. El ser real y el ideal se distinguen por la especie y 
manera del “ser ahí”.

Esta distinción es la que en el lenguaje de conceptos que 
se ha vuelto usual se ha agudizado hasta el extremo de que se



138 LA RELACIÓN ENTRE EL “ ser  AHÍ”  Y EL “ s e r  ASÍ” [SEC. II 

comprenda el “ser ahí” sin más como “ser ahí” real. Este ex­
tremo es sin duda erróneo, pero contiene de nuevó un núcleo 
de verdad. El “ser ahí” real es el “ser ahí” incomparablemen­
te de más peso, por decirlo así, condensado; es la existencia en 
sentido estricto. El peso en ser del “ser ahí” real da en la vida 
a todas las cosas y todas las relaciones su dureza, fuerza y po­
der. El “ser ahí” ideal es, por el contrario, algo sin peso, ape­
nas apresable, algo en lo que únicamente piensa un pensa­
miento acrisolado que se ha vuelto teórico. Lo drásdco de la 
vida queda intacto ante él.

Ello no autoriza en manera alguna a identificar el “ser ahí” 
y la realidad. A  la neutralidad del “ser así” corresponde, an­
tes bien, claramente la dualidad y oposición de las maneras de 
“ser ahí”. Pero de esta manera cobra la distinción del “ser 
ahí” y el “ser así” todavía mayor peso del que pudo parecer 
después de la refutación de la separación.

Se trata de lo siguiente. El “ser así” neutral está siempre 
cierto del “ser ahí” ideal e ingrávido; pues tiene que ser por lo 
menos “ser así” ideal, y en cuanto tal tener su existencia en 
la esfera del ser ideal. Puede tener además “ser ahí” real, pero 
no necesita tenerlo. En esto alcanza su expresión la indiferen­
cia del “ente así” meramente ideal al “ser ahí” —la única 
indiferencia que ha resistido a la crítica. El “ser ahí” real sólo 
tiene el “ser así” neutral cuando él mismo es más que neutral, 
es decir, un “ser así” real, a saber, cuando es el “ser así” de algo 
real. Por esto se puede muy bien saber del “ser así” de algo sin 
saber de su “ser ahí” real. Se sabe entonces justo del “ser así” 
neutral.

Pero esta neutralidad no puede invertirse. Y en esto se 
distingue dé las indiferencias rechazadas. El “ser ahí” real no 
es por su parte neutral frente al “ser así”. Tiene necesariamen­
te su “ser así”, y éste es su “ser así” real. Es justo el “ser ahí” 
de un “ente así” real. Esto no significa que sea necesario saber 
ya del “ser así” hasta en los menores detalles, cuando se sabe 
del “ser ahí”. El conocimiento del ente está sujeto en este 
punto a distinta ley que el ente mismo. Pero bien podría el 
paralelismo ir tan lejos, que en el saber del “ser ahí” esté siem­
pre comprendido por lo menos algo del “ser así”. De otra 
suerte no podría distinguirse, en absoluto, del “ser ahí” de 
otra cosa real.

Y todavía puede inferirse esto: sólo el “ser así” en cuanto 
tal —por decirlo así, el “mero” “ser así”— es un ser neutral. 
En el “ser ahí” se separan las esferas del ser. La distinción de



CAP. 17] CONJUNCIÓN DE LOS MOMENTOS DEL SER 139

éstas es la de las “maneras de ser”. Pero la manera de ser de­
pende de la manera de “ser ahí”, no del “ser así”. La oposi­
ción de realidad e idealidad es una oposición del “ser ahí”. 
Pero la identidad de contenido de las respectivas esferas es la 
identidad del “ser así”. Esta identidad —justo hasta donde 
llega— es la neutralidad del “ser así”.

En la forma, pues, más breve: el “ser así” vincula las dos 
esferas del ente. El “ser ahí” las separa. Si se entiende esta 
fórmula con las restricciones indicadas, puede tomársela por 
válida en una primera aproximación.

c) C o n ju n c i ó n  de lo s  m om en to s  d e l  ser y  d is y u n c ió n  de la s

MANERAS DE SER

tínicamente aquí resulta clara la distinción de los dos pares 
de contrarios. Las precisiones anteriores no bastan para ello; 
sólo muestran el distinto carácter de la oposición, sin poder 
determinarlo positivamente. La relación entre el “ser ahí” y 
el “ser así” no sólo no es paralela a la que hay entre la reali­
dad y la idealidad, antes bien trascurre en otra dimensión ond­
ea. Esto puede precisarse más ahora, utilizando las precisio­
nes dadas.

El “ser ahí” en cuanto tal sin duda no es por sí mismo una 
manera de ser, pero se diferencia con la manera de ser, y por 
eso es siempre “ser ahí” en determinada manera de ser. El 
“ser así” es determinación de contenido, y ésta admite diver­
sas maneras de ser. Esto es su neutralidad. Pero la realidad 
y la idealidad son puras maneras de ser y se extienden tanto al 
“ser ahí” como el “ser así”. Si se mantiene en firme esto, pue­
den sentarse dos tesis:

1. La distinción entre el “ser ahí” y el “ser así” es una dis­
tinción entre manera de ser y determinación del ser. Pues no 
hay “ser ahí” neutral.

2. La disrinción entre el ser real y el ideal es la distinción 
de las maneras de “ser ahí” entre sí. Pues como el “ser así” 
es neutral, la manera de ser consiste en la manera de “ser ahí”.

Estas tesis expresan una relación óntica fundamental de 
índole compleja. Después de introducir el concepto del “ser 
así” neutral, es la intersección de los dos pares de contrarios 
una intersección regular; expresada con una imagen geométri­
ca, son perpendiculares entre sí. Pero hay que fijarse mucho 
en que no puede sustancializarse la relación entera. Esta sólo 
es válida de los puros momentos del ser y maneras de ser, no



140 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ”  Y EL “ SER ASÍ”  [SEC. II 

siendo trasportable a un sujeto de ellos. No hay “entes así” 
neutrales, sino sólo un “ser así” neutral. Tampoco hay un 
“ente ahí” real que no sea un “ente así” real. La manera de 
ser del “ser ahí” es sin más en todo “ente” a la vez manera 
de ser del “ser así”. Siempre se extiende directamente del 
“ser ahí” al “ser así”. Es necesario, pues, añadir a las dos pri­
meras tesis, para entenderlas en su justa limitación, todavía una 
tercera:

3. El “ser así” de un de­
terminado ente no es nun­
ca un “ser así” neutral, es 
siempre “ser así” ideal o 
“ser así” real, no de otra 
suerte que su “ser ahí”. La 
distinción entre el ser .real 
y el ideal siempre es tam­
bién una distinción de las 
maneras de “ser así” en­
tre sí. Pues a toda especie 
de “ser ahí” corresponde un 
“ser así” de su propia esfe­
ra. La neutralidad del “ser 
así” consiste sólo en prescin­

dir del determinado “ente”; su sentido es simplemente la iden­

tidad del contenido de las esferas.
La mejor manera de hacer visible la relativa justificación 

del concepto de “ser así” neutral, así como el sentido de las 
tesis 1 y 2, es prescindir provisionalmente por completo de la 
neutralidad y enfrentar entre sí los cuatro miembros de la re­
lación de oposición combinada, (fi'g. 1). Entonces se enfren­
tan horizontal mente los momentos del ser, el “ser así” (sas.) 
y el “ser ahí” (sah.), verticalmente el ser ideal (i.) y el ser 

real (r.).
En esta disposición salta en seguida a la vista la distinción 

de la oposición horizontal y la vertical. La primera es de mo­
mentos indisolublemente unidos, la última de una alternativa; 
aquélla forma una relación conjuntiva, ésta una disyuntiva. La 
una tiene la forma del “tanto como”, la otra la del “o — o”. 
De esto resulta la doble tesis.

El ser de todo ente —lo mismo si es ideal que real— es 
tanto “ser así” como “ser ahí”; pero el ser de todo ente —lo 
mismo si es “ser así” que “ser ahí”— es un ser, o ideal, o real.

Q  Q

F ig u r a  1



CAP. 17] EXPOSICIÓN Y REDUCCIÓN 141
Si se entiende esto como una caracterización del “ente en 

cuanto ente” —y al principio se mostró cómo las determina­
ciones del mismo sólo pueden ser determinaciones que pueden 
darse desde dentro, partiendo de sus especificaciones y de las 
relaciones entre éstas— puede decirse ahora: el “ente en cuan­
to ente” se caracteriza por dos relaciones heterogéneas que se 
entrecruzan; una es la relación conjuntiva de los momentos del 
ser, la otra la disyuntiva de las maneras de ser. Esta última lo 
divide en las esferas del ser, la primera lo mantiene unido 
—a través de la oposición de las esferas. Esta compenetración 
de conjunción y disyunción es el esquema óntico fundamen­
tal de la fábrica del mundo.

d) E x p o s ic ió n  y  r e d u c c ió n  d e l  e s q u e m a  f u n d a m e n t a l

Se trata ahora de hacer-valer esta doble relación. No fal­
tan modelos más o menos oscuros; oscuros, por nunca des­
arrollados en las teorías, sino sólo puestos tácitamente en el 
fondo. Pero hay que decir que en medio de toda la oscuridad 
se encuentra en todas las teorías algún saber del esquema ónti­
co fundamental.

En el viejo concepto de essentia cabrillean confundiéndose 
el ser ideal y el ser así. Donde se entienden los universales 
como siendo ante res, prepondera el carácter del ser ideal; 
donde se entienden como siendo ¿n rebns, es determinante el 
carácter de “ser así”. Es comprensible por qué pudo sostenerse 
esta confusión: le prestó apoyo la neutralidad del “ser así”. El 
error fué sólo entenderla como idealidad.

Como el “ser ahí” ideal es difícilmente apresable y apenas 
diferenciable del “ser así” ideal para la mirada no adiestrada, 
tienden todas las teorías a ignorarlo. La distinción de los mo­
mentos del ser desaparece entonces en los dos miembros supe­
riores del esquema fundamental, y la relación total se vuelve 
trimembre: un ser ideal único (s. i.) hace frente al “ser así” 
real y al “ser ahí” real (fig. 2). El esquema simplificado de 
esta manera es patentemente torcido y no puede sostenerse. 
Pues o bien es ahora superfluo admitir aún una esfera del ser 
ideal, puesto que está borrada la manera de ser (sah. i.) pro­
pia de ella (consecuencia que sacó Aristóteles); o bien se in­
troduce en la idealidad el “ser así” del mundo real (sas. r.), y 
en el plano de lo real queda sólo el “ser ahí” (sah. r.). Y en­
tonces tenemos la identificación tradicional del “ser ahí” con 
la realidad y del “ser así” con la idealidad, que ya se reveló



142 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” [SEC. II 

como insostenible. En ambos casos deja la reducción de los 
cuatro miembros sólo dos restantes.

Muy distinto es cuando se emprende la reducción en la ver­
tical. El lado del “ser ahí” ya no es cuestión; pues justo en el

“ser ahí” se distinguen radi­
calmente el ser ideal y el 
real. Pero en el “ser así” 
no hay ninguna diferencia 
de principio entre ellos. El 
“ser así” es fundamental­
mente el mismo en la for­
mación ideal que en la 
real. En esto consiste su 
neutralidad. El “ser así” en­
tendido como único, común 
o neutral (sas. n.) hace 
f r e n t e  horizontalmentc a 
ambas ma n e r a s  de “ser 
ahí”, con lo que en la dua­

lidad de las últimas se hace valer más aún la vertical (la opo­
sición de las esferas).

Esta segunda forma de la reducción tiene patentemente una 
justificación objetiva de todo punto determinada, aun cuando 
deja caer una distinción que 
en sí está justificada tam­
bién. En primer término, 
responde a un ostensible 
fenómeno fundamental, la 
neutralidad del “ser asi”
—o bien, para decirlo en 
términos de contenido, la 
convergencia de las esferas 
en el contenido estructural 
de cada una. Pero en se- 
g u n d o término, responde 
también al otro fenómeno 
fundamental e igualmente 
ostensible de la divergencia 
del “ser ahí” en las esferas.

El esquema así reducido se ajusta, pues, exactamente a las 
dos tesis formuladas más arriba (en c). En él es directamente 
visible cómo la distinción de ser ideal y ser real es una distin­
ción en la especie del “ser ahí”; e igualmente que no hay un

F igura .3

F ig u r a  2



CAP. 17] EL PAPEL DEL “SER ASÍ” NEUTRAL 143

“ser ahí” neutral; con lo que la distinción del “ser ahí” y 
el “ser así” se pone de manifiesto como distinción de la ma­
nera de ser y la determinación del ser.

En este esquema no puede introducirse el “ser así” neutral 
simplemente en la esfera ideal, considerando el “ser así” ideal 
como superior al real (como su genus), tal cual ha sucedido 
varias veces en las teorías de la essentia. Pues en el “ser así” 
neutral no existe distinción alguna de las maneras de ser; la 
determinación del ser en cuanto tal es de hecho la misma en 
ambas esferas; es efectivamente neutral frente a la manera de 
ser. Y esto no quiere decir a su vez que sea indiferente a todo 
“ser ahí” —sin “ser ahí” sería una determinación no ente, es 
decir, no sería una determinación. La neutralidad concierne 
sólo a la “especie” del “ser ahí”.

e) E l PAPEL DEL “ ser  ASÍ” NEUTRAL EN LA DISPUTA DE LOS UNI­

VERSALES

Difícil de apreciar podría ser provisionalmente la significa­
ción filosófica de este resultado. Las consecuencias puramen­
te ontológicas no pueden mostrarse tan rápidamente, y así pu­
diera dudarse fácilmente aquí del valor de semejantes cono­
cimientos. Señalemos, por ende, antes de continuar, algunas 
consecuencias que no se encuentran directamente en nuestro 
camino, pero arrojan un claro rastro de luz sobre lo dicho.

Aquello de que se trataba en la disputa de los universales 
no era en el fondo el ser ideal, sino el “ser así”. El término 
essentia, que tan fácilmente se entiende como esencia ideal, 
no permite reconocerlo así. -Pero repárese en que la disputa 
versaba justamente sobre si los universales existían ante res, o 
in rebus, o post res fin mente). Estas eventualidades no con­
vienen al ser ideal, pero sí al “ser así” neutral. La neutralidad 
está simplemente aquí referida a una tercera esfera, patente­
mente dependiente, la de la mens humana; y como puede ha­
ber más esferas que las dos esferas del ser independientes, no 
se ve bien por qué no podría extenderse la neutralidad del “ser 
así” a más esferas, de una manera de ser dependiente.

Los universalúí ante res pueden entenderse sin dificultad 
como un “ser así” ideal; los universalia in rebus son patente­
mente un “ser así” real. Los universalia in mente entendidos 
nominalísticamente representan el “ser así” en la conciencia. 
Si se sintetiza esto, reflexionado que en los tres casos se men­
taba en cuanto contenido el mismo reino de universales, e



144 l a  r e l a c ió n  e n t r e  e l  “ s e r  a h í” y  e l  “ ser  así”  [sec . II 

igualmente que en los tres casos era la existencia un problema 
ontológico aparte, es evidente que el gran objeto de la disputa 
era de hecho el “ser así” cabrilleante en su neutralidad. El 
cabrilleo es en él justo la indeterminación y multivocidad de 
las maneras de ser.

Si se quiere una prueba plástica de ello, estaría en que 
dentro del realismo de los universales podría con toda conse­
cuencia la quidditas entera —hasta descender a la individuali­
dad misma del caso singular (la haecceitas)— recogerse en la 
essentia. Aun más probatorio sería el hecho de que el mismo 

Duns Escoto, que sacó la última consecuencia, reunió los tres 
casos en una teoría ontológica, con lo que además no estuvo 
solo en su tiempo. Pero ¿qué sentido tendría afirmar cosas se­
mejantes del ente ideal? IQuerría decir que formaciones de 
muy determinada manera de ser tendrían más bien tres clases 
de maneras de ser! Pueden reprocharse a los maestros de la 
gran escolástica muchas deficiencias, pero de que hayan de­
fendido conscientemente algo contradictorio en sí mismo, no 
los acusará precisamente a ellos nadie que conozca su mane­
ra de trabajar tan lógica y propensa a la pedantería formal. El 
enigma se resuelve simplemente entendiendo la esxemia en 
el sentido del ser así neutral. Pues justo la neutralidad es lo 
que literalmente no sólo admite por anticipado las tres mane­
ras de ser, sino que por su esencia misma las abraza.

En esto consiste lo clásico de la gran disputa de los univer­
sales, en que fué una inevitable lucha con una ambigüedad 
ontológica que hay efectivamente en el “ser así” del ente. Con 
esta lucha se disputó en torno a un problema fundamental e 
ineludible, hasta llegar al borde mismo del litigio visto para 
sentencia. Pero la edad moderna, con su progresivo desviarse 
de las cosas ontológicas, no supo beneficiar de la situación al­
canzada frente al problema.

f) La po s ic ió n  de  las  “ ese n c ia s” f e n o m e n o l ó g ic a s

Una segunda consecuencia afecta a cosas muy actuales y 
cercanas, pero se mueve más bien dentro de la línea gnoseo­
lógica: lo que el modo fenomenológico de trabajar en nuestros 
días, que parte del caso concreto, deja “fuera del paréntesis” 
como esencia, no es la esencia propiamente tal, sino el “ser 
así”, y éste en la forma del “ser así” neutral. Cierto que con 
esto se atiene ese modo de trabajar exclusivamente a lo gene-



CAP. 17] LA POSICIÓN DE LAS “ ESENCIAS”  FENOMENOLÓGICAS 145 
ral del “ser así”, suscitando con ello la apariencia de que se 
trata de la esencia ideal.

Si fuera directamente el ser ideal lo conquistado en la re- 
ducción fenomenológica, resultaría ontológicamente incompren­
sible cómo pueda arrancarse al caso real poniendo entre pa­
réntesis el “ser ahí”. A algo real en cuanto tal no se le puede 
arrancar nada más que su “ser así” real y su “ser ahí” real. 
Pero si fuese el “ser así” real lo destacado, resultaría incom­
prensible cómo después pueda considerárselo como una forma­
ción independiente, que por decirlo así flota libre, puramente 
sobre sí, y encima arrancarle leyes con esta manera de consi­
derarlo. Esto no es patentemente posible con el “ser así” real.

Pero sí lo es con el “ser así” neutral. Éste, y no el ser 
ideal, es el destacado. Esto resulta evidente también de otra 
manera. La esencia de la cosa sólo puede ser una; pero el 
fenómeno puede producirse de diverso modo, no se identifica 
con la cosa, está sometido a los factoíes subjetivos que entran 
en la forma de ver. Puede también producirse de tal suerte 
que la esencia se presente en él desfigurada. Con todo, del 
fenómeno justamente en cuanto tal puede dejarse algo fuera 
del paréntesis: su “ser así”. Pero éste puede ser distinto del 
de la cosa. Sólo es, justo, el “ser así” del fenómeno. Lo que 
queda como residuo no es, pues, tampoco la realidad, sino el 
“ser ahí” dado con y en el fenómeno mismo.

Si fuera, pues, un “ser así” meramente fenoménico lo con­
quistado de tal manera, no se podría emprender mucho con el 
método entero y cabría ahorrárselo. Pero la situación no es 
tampoco ésta’. Antes bien, el “ser así” en cuanto tal que se des­
taca, puede muy bien entenderse como neutral, es decir, como 
un “ser así” que podría ser también en la cosa misma un “ser 
así” real, y elevado por encima de esto a la genuina esfera de 
la esencia, un “ser así” ideal. Si es así, es asunto sujeto sin 
duda todavía a mayor examen, y no cabe ocultarse que el puro 
método fenomenológico resulta deudor de este examen en la 
medida en que trabaja sin el complemento de ofros métodos. 
Pero como inicio de otros procederes tiene su razón de ser y 
es indispensable, porque todo dato tiene la forma del fenó­
meno.

No entra en la esencia del “ser así” neutral poder tras­
portarse sin reparo de una esfera cualquiera a la otra, digamos 
sobre la base de una identidad total y garantizada por adelan­
tado del contenido de las esferas. Esto no es exacto ni siquie­
ra de las esferas ideal y real —en las que esta identidad es ya



146 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” [SEC. II 

también limitada—, por no decir nada de la esfera de los fenó­
menos referidos al sujeto en su relación”con las dos anteriores. 
Tomadas las cosas con rigor, sólo puede hablarse de una iden­
tidad del “ser así” neutral allí donde ya consta que coinciden 
en su contenido el fenómeno y la cosa. De este caso puede 
sin duda decirse que por lo menos inmediatamente se aprehen­
de por medio de una reducción el “ser así” ideal. Pero justo 
esto no es lícito suponerlo en general de toda especie de fenó­
menos, ni puede darse por seguro jamás con un fenómeno sin­
gular tomado aisladamente. Pero si se hace entrar en conside­
ración un conjunto más amplio de fenómenos, en el que se 
eliminan de suyo variedad de “ilusiones eidéticas”, se pasa a 
un proceder de otra índole, en el que resultan apresables las 
discrepancias de contenido de las esferas. En verdad, única­
mente así hay un acercamiento al ente.

Así se explica que la fenomenología en cuanto tal no sea 
ontología, ni pueda llegar a serlo en su propio terreno. La fe­
nomenología se queda radicalmente en el “ser así” de los fenó­
menos y no puede ir más allá de ninguna manera. Esto lo 
puede únicamente un método que contando con ella —y al par 
en oposición a ella— desvíe la mirada de los fenómenos y la 
vuelva por encima de éstos hacia el “ente en cuanto ente”.



S e c c ió n  III

LA INTIMA RELACIÓN DE LOS MOMENTOS 
DEL SER

C a p ít u lo  18

EL “SER AHI” EN EL “SER ASI” Y EL “SER ASI”
EN EL “SER AHÍ”

a) V in c u la c ió n  y r e la t iv id a d  e n  l a  r f . la c ió n  de  lo s  m om en­

to s  d e l  ser

La aclaración de la situación en la relación de las doŝ  opo­
siciones —la oposición de los momentos del ser y la oposición 
de las maneras de ser— no es todavía, de ninguna suerte, la 
aclaración definitiva de la relación entre el “ser así” y el “ser 
ahí”. Esto cabía ya desprenderlo de la posibilidad de reducir 
lógicamente uno a otro el juicio de “ser así” y el juicio de “ser 
ahí”. El concepto del “ser así neutral”, cuya justificación es 
sólo relativa, puede incluso inducir fácilmente a error aquí, 
en cuanto que despierta la apariencia de haber además de las 
esferas del ser una esfera neutral en la que habría un puro 
“ser así” sin “ser ahí”. Lo que hay de ónticamente efectivo 
en ello es tan sólo la convergencia de contenido de las esferas, 
convergencia que no anula en manera alguna la disyuntiva de 
éstas. Mas para cada una de las esferas permanecen en vigor 
las tesis: no hay “ser así” sin “ser ahí”, ni “ser ahí” sin “ser así”.

Estas dos tesis expresan la conjuntividad de los momentos 
del ser. Y como la distinción de las esferas del ser radica en 
la distinción de las maneras de “ser ahí”, expresa la primera 
de las dos tesis al par la fisura óntica que hay en la esencia 
del “ser así”. Pues no hay un “ser ahí” neutral. En el carác­
ter conjuntivo ele la oposición entre los momentos del ser des­
cansa, pues, el carácter disyuntivo de la oposición entre las 
maneras de ser.

Pero ¿cómo está constituida la relación conjuntiva misma 
del “ser así” y el “ser ahí”? Se busca con la vista una compara­
ción; múltiples relaciones de oposición se ofrecen para ella. Pero 
ninguna se ajusta a lo buscado. En la oposición “la montaña

147



148 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ Y EL “ ser  Así” [SEC. III 

y el valle” hay también una vinculación de los momentos. Pero 
degenera en una perfecta relatividad. En una línea de ondas 
basta tan sólo alterar la dirección de la manera de considerar­
la para que las cimas de las ondas se presenten como valles 
entre éstas. En la oposición de la forma y la materia hay otra 
vinculación; pero también a ésta le es propia una determinada 
especie de relatividad. Todo portador de una forma puede 
contener ya de suyo formas de especie inferior, y todo lo do­
tado de una forma puede a su vez volverse portador de formas 
superiores. En la fábrica del mundo real es ésta una relación 
bien conocida. Tiene por consecuencia que todo cuanto jamás 
se declaró materia absoluta —si no se quedó en un concepto 
abstracto— se resolvió a su vez en alguna forma, y todo cuan­
to se tuvo por forma pura se reveló como materia de otras 
formas.

La cuestión sería, pues, si en la relación del “ser así” y el 
“ser ahí” del ente hay alguna relatividad semejante. No será 
lícito esperar que sea enteramente de la misma especie. Pero 
el análisis lógico mostró que la relación es suceptible de alguna 
relativización, sin que ésta contradiga su carácter de oposición.

Si las dos tesis anteriores ya no son exactas por respecto al 
“ser así” neutral, mucho más aún apunta la última formula­
ción de la cuestión a una relación en que resulta un callejón 
sin salida el aislamiento de un momento del ser respecto del 
otro. Será cuidado posterior precisar la justificación que le que­
de según el punto de vista bajo el cual se la considere. Por lo 
pronto no se trata de ningún punto de vista semejante, sino 
mucho más de prescindir de todos ellos. Pues hay la sospecha 
de que la misma distinción óntica entre el “ser ahí” y el “ser 
así” haya recibido el sello de la oposición únicamente por obra 
de una determinada forma de considerarla.

b) La CONCIENCIA PRIMARIA DEL MUNDO. La FORMA VERBAL Y

LA FORMA LÓGICA

No son las teorías las únicas que proyectan su manera de 
considerar las cosas en el ente que consideran; también lo hace 
la conciencia ingenua del mundo. Al pensar en el ente, piensa 
ésta en primera línea en cosas; ya las relaciones, los movimien­
tos y los procesos pasan para ella por menos entes. Sin duda 
que no puede quedarse aquí, pero en medio de su avance siem­
pre retiene algo de la posición inicial. Sustancializa las cosas 
y les atribuye como sustancias el “ser ahí”. A las cualidades,



alteraciones y relaciones de las cosas no les atribuye común­
mente “ser ahí” alguno. Las comprende como algo ónticamen- 
te secundario, enunciándolas “de” las sustancias, juntándolas 
como el “cómo” o el “qué” de las cosas. El “ser cosa” en 
cuanto tal no lo enuncia, son las cosas mismas las que son para 
ella, el sujeto —el ente “sustantivo”, al que conviene todo lo 
demás, pero que no conviene él mismo a nada.

No hay duda de que ésta es una manera de considerar los 
entes. No hay duda tampoco de que de ella procede el que 
sea tan corriente la oposición entre el “ser ahí” y el “ser así”. 
Naturalmente, ya en la vida no puede sostenerse. ¿Es el arro­
yo, la nube, el bosque, una cosa? ¿Es sólo el agua sustancia, o 
también las ondas, la espuma voladora? ¿Es el grupo de árbo­
les una cosa o sólo una cualidad del bosque? ¿‘Es la corteza del 
árbol un “ser así” del árbol o tiene un “ser ahí”? El lenguaje 
sustancializa sin discernir todo aquello de que puede enunciar­
se algo. ¿Y de qué no podría enunciarse algo? Pero también 
enuncia, y también sin discernir, de todo lo enunciable y adhe- 
rente, “que” es. En esto no hace distinción alguna entre lo 
sustancial y lo no sustancial. Pero en el “que” entra la enun­
ciación del “ser ahí”.

El lenguaje progresa con el desarrollo de la conciencia del 
mundo. Pero en sus formas conserva los propios orígenes. El 
hombre sabe hace mucho que el ser adherente (adjetivo) es 
también “ser ahí”, no distinguiéndolo ya hace mucho del ser 
de la cosa (sustantivo); más aún, sabe que este último es tam­
bién siempre un “ser así” de algo —el árbol en su lugar, un “ser 
así” del bosque; la hoja en el suyo, un “ser así” del árbol; 
—pero conserva la forma de hablar y de pensar forjada un día, 
canoniza gramaticalmente, la oposición entre sustantivos y ad­
jetivos, y la introduce como separación de los momentos del 
ser en la conciencia desarrollada del mundo, a la que ya no se 
ajusta.

Por último sobreviene la lógica como teoría. Se apodera de 
las formas forjadas por el lenguaje, afirma que son fielmente 
formas del pensamiento, y las canoniza definitivamente en los 
tipos de conceptos y de juicios.1 Para ella no se trata del mun­
do. Su orientarse por el ser se limita al contenido de ser de la 
enunciación, al ser predicativo. Descubre la enunciación del 
“que” como una enunciación propia junto a la enunciación 
del “qué”, encontrando rigurosamente distintas las formas ver­
bales de ambas. No analiza el enunciado en busca de un con­
tenido de ser que vaya más allá. Así permanecen el uno al



150 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “SER ASÍ” [SEC. 111 

lado del otro, sin relación entre sí, el juicio de “ser ahí” y 
el juicio de “ser así”.

c) R e la t iv id a d  de c o n te n id o  d e l  “ q u e ” y e l  “ q u é ”

Estas reflexiones muestran ya por sí solas que la oposición 
de los momentos del ser no puede sostenerse ontológicamenté. 
El “ser ahí” no es sin duda la sustancia del “ser así”, pero la 
sustancialización del “ente ahí” sí tiene la culpa de la separa- 
ción esencial del “ser ahí” respecto del “ser así” como lo ad- 
herente. Y asimismo ha favorecido la adjetivación del “ser 
así” la separación esencial de éste respecto del “ser ahí”. Pero 
¿cómo así, si se muestra que la manera de ser —y con ella 
todo “ser ahí”— es indiferente a la distinción del ser sustan­
tivo y el ser adjetivo?

La consecuencia tiene que ser la relativización del “que” 
y el “qué” mutuamente.

Esto no puede verse en el concepto de “cualidad”, que 
siempre se ofrece apresuradamente al mentarse el “ser así”. 
En él está acentuado demasiado unilateralmente el carácter 
adjetivo. Pero sí puede verse en el “qué” o en el “cómo”. La 
manera de ser es en definitiva también una determinación del 
ente. Pero la manera de ser es cosa del “ser ahí”. Más aún, 
ni siquiera en la mera oposición entre el ser y el no ser fracasa 
esta concepción. El cuadro tradicional de los juicios llama, en 
efecto, esta oposición la de la “cualidad”. De otra suerte tam­
poco podría enunciarse el “ser ahí”, y el juicio existencial ca­
recería ontológicamente de sentido.

Y lo mismo es con el “que”. La determinación de una cosa 
es también en definitiva un “que”, y se apresa verbalmente en 
las proposiciones de “que”. Es el mismo “que” el que se em­
plea cuando se dice “que” la cosa es así o así y cuando se dice 
“que” es. También en el “ser así” entra, pues, la manera de 
ser, no de otra suerte que entra en el “ser ahí” la determina­
ción. Pues en toda determinación se trata del ser de la deter­
minación, y en todo ser se trata de la determinación de la ma­
nera de ser.

La correlación del “ser ahí” y el “ser así” subsiste sin duda 
y con ella una cierta oposición. Pero no admite que se trace 
ningún límite. No pasa de ser una oposición de direcciones. 
Puede trazarse artificialmente un límite —como sucede en la 
conciencia ingenua de las cosas, y no menos en la distinción 
lógica de los tipos de juicios—, pero semejante límite no resis-



CAP. 18] TRASF0RMACI0NES ESPECIALES DE LOS JUICIOS 151
te. Se desplaza al iniciarse la reflexión ontológica y acaba por 
desvanecerse del todo.

En esto descansa la posibilidad de reducir los juicios de “ser 
ahí” y los juicios de “ser así” unos a otros que se mostró más 
arriba (cap. 14 b'd). “S es” no sólo puede reducirse a “S 
es ente” o, en el caso especial, a “S es real”, sino que es abso- 
lutamente idéntico con éstos. Así por lo menos cuando, mi­
rando al contenido de ser, no se deja a la forma lógica que 
haga incurrir en extravíos. Y “S es P” no sólo puede interpre­
tarse como “P es ahí en S” o como “P es ente, es real en S”, 
sino que es absolutamente idéntico con éstos.

Esta última identidad puede documentarse con la analítica 
aristotélica. La expresión fija de Aristóteles para el ser predi­
cativo es el í>rox(>XEiv (tó B í’Jtáoxei tcü A), lo que sólo inexac­
tamente puede reproducirse con el “convenir”. Entra en este 
concepto el de estar a la disposición, el estar al alcance de la 
mano, el “hay” (hay B en A). Pero el mismo wáQ/vet.v apa­
rece en la misma analítica también en la nuda significación de 
“ser ahí”, ser dado, existir.

dj TRASFORMACIONES ESPECIALES DE LOS JUICIOS Y SENTIDO ONTO­

LÓGICO DE LAS MISMAS

El contenido de ser de los juicios es mucho más constante 
que su forma lógica. Puede apresarse el sentido existencial de 
“S es P” de otra manera todavía que en el “ser ahí” de P en S. 
La forma del juicio categórico quiere decir también que la re­
lación entera “S es P” es ahí, es ente. Justo esta forma de jui­
cio enuncia la unión (síntesis) que enuncia como ente. Cuando 
más claro se ve esto es cuando se pone en frente la forma del 
juicio hipotético, en que el ser predicativo de la apódosis está 
expresado como condicionado tan sólo. En el modus ponens 
del raciocinio hipotético suprime la mmor el condicionamien­
to, al enunciar categóricamente la condición como cumplida 
(ente). La conclusio pone tan categóricamente el ser de la 
apódosis.

Aquí se hace presente con toda claridad el sentido del 
“que” en el “ser así” de algo (en el ser P de'S). El que la 
trayectoria de la tierra sea realiter elíptica quiere decir, por su 
contenido de ser, justo esto de que la forma elíptica de la tra­
yectoria es real en el movimiento de la tierra. Cierto que no 
se enuncia así, pues la forma del juicio pone el peso del lado 
“ser así”. Calla el ser del “ser así”, pero no calla el ser de la



152 LA RELACIÓN ENTRE EL “SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ”  [SEC. 111 

relación entera. Éste está contenido en el carácter categórico 
(incondicional) del “es”.

Este sentido del “que” del “ser así” de algo puede encon- 
trarse en cualquier juicio. El “ser así” de un “ente ahí” no 
quiere decir absolutamente ninguna otra cosa sino “que” algo 
determinado “es ahí” “en” algo determinado. “El árbol es un 
ser vivo”, no quiere decir más sino “que” la vida “es” en el 
árbol. “Los seres vivos son mortales”, quiere decir “que” la 
muerte es algo que entra efectivamente en ellos.

Verbalmente más fluidos parecen los siguientes ejemplos. 
“Algunas plantas no son verdes” —“hay algunas plantas que 
no son verdes”. O  bien: “ningún hombre hace el mal por el 
mal mismo”— “no hay ningún hombre que. . . ” Aquí se está 
claramente ante el segundo tipo de la trasformación; no hay la 
relación entera “S es P”, no la hay en ningún caso de S. En 
estos ejemplos descansa la fluidez verbal en el carácter nega­
tivo de los juicios (juicios de “o” y “e”). Pero lógicamente no 
desempeña esto ningún papel. Con un contenido verbalmente 
más flexible resulta la trasformación también fluida en los jui­
cios de “a”. “Cada siete días es domingo” —“cada siete días 
hay un domingo”.

El sentido ontológico de estas trasformaciones es muy sen­
cillo. Lo esencial no es la reducción de los juicios, sino la 
ilimitada posibilidad de trocar los enunciados de “ser ahí” e 
inversamente, y ello dejando intacto el contenido de ser pre­
dicativo.

Para esta situación no es patentemente la “relatividad” de 
los momentos del ser una expresión del todo exacta. Igual­
mente insuficiente es la imagen del límite vacilante y de la dis­
tinción restante. La esencia de la cosa está más bien en que 
en el “ser así” mismo y en cuanto tal hay un carácter de “ser 
ahí” y en el “ser ahí” mismo un carácter de “ser así”. Es !o 
que ha de poderse mostrar directamente, o prescindiendo de los 
juicios, en el “ente en cuanto ente”.



C a p ít u l o  19

IDENTIDAD Y DISTINCION DE LOS MOMENTOS 
DEL SER

a) La id e n t id a d  c o n t in u a m e n te  d e sp la zad a  d e l  “ ser a h í ”  y

EL “ ser  ASÍ” EN EL ORDEN TOTAL DEL SER

La tesis en que todo converge aquí puede formularse así: 
todo “ser así” de algo “es” de suyo también un “ser ahí” de 
algo, y todo “ser ahí” de algo “es” también un “ser así” de algo. 
Tan sólo no es el algo uno y el mismo en ambos casos.

El “ser ahí” del árbol en su lugar “es” de suyo un “ser así” 
del bosque, que sin él sería distinto; el “ser ahí” de la rama del 
árbol “es” un “ser así” del árbol; el “ser ahí” de la hoja de la 
rama “es” un “ser así” de la rama; el “ser ahí” del nervio 
de la hoja “es” un “ser así” de la hoja. Esta serie puede pro­
longarse por los dos lados; siempre es el “ser ahí” de lo uno a 
la vez “ser así” de lo otro. Pero también puede invertirse: el 
“ser así” de la hoja “es” el “ser ahí” del nervio, el “ser así” 
de la rama es el “ser ahí” de la hoja, etc. No sería lícito en­
contrar un obstáculo a esto en el hecho de que nunca sea sino 
un fragmento del “ser así” lo que consiste en el “ser ahí” de 
otra cosa. Pues no se trata en absoluto de la integridad del 
“ser así”. Pero sí puede decirse que también los restantes frag­
mentos del “ser así” consisten de la misma manera en el “ser 
ahí” de cosas siempre nuevas.

Si se mira a un solo trozo aislado del ente, resultan separa­
dos en él el “ser así” y el “ser ahí”. Si se fija la vista en el 
orden total del ser, es siempre —y además en un orden serial 
determinado— el “ser así” de lo uno ya también el “ser ahí” 
de lo otro. De esta manera se acerca la relación entre el “ser 
así” y el “ser ahí” en la totalidad del mundo a la identidad.
Y como en esta identidad se trata de un continuo desplaza­
miento del contenido, cabe llamarla una identidad continua­
mente desplazada.

Las cualidades puras, que no tienen el carácter de partes 
de un todo, no constituyen de ninguna suerte excepción. A  
verlo así sólo se opone el modo usual de expresarse, que se­
para el ser adjetivo, como un mero “ser así”, del ser supuesta­
mente sustancial. De hecho tienen también los colores de las



154 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ”  Y EL “ SER ASÍ” [SEC. III 

cosas, como la dureza de éstas, su elasticidad, forma espacial, 
movimiento o alteración, un “ser ahí” en ellas en el mismo 
sentido. El “ser ahí” no es un privilegio de las sustancias. Pues 
“hay” las cualidades en lo sustancial exactamente en el mismo 
sentido en que hay sustancias. El lenguaje corriente está de­
terminado por la concepción sustancial de las cosas reales. Pero 
el “ente en cuanto ente” no se agota en esta concepción. Y 
esta situación es independiente de cuáles entre las llamadas 
cualidades tengan verdadera realidad. Aquellas que no la tie­
nen, o que sólo existen para una determinada manera de con­
cebir o de intuir, tampoco entran en consideración como cua­
lidades de la esfera real. Si, por ejemplo, los colores no son 
propiedades físicas, tampoco tienen, naturalmente, un “ser ahí” 
real. Pero entonces tampoco son un “ser así” real de las co­
sas reales.

Expresado en términos escolásticos, dice este resultado: la 
existcntia misma es también essentia y la essentia misma es 
también existencia. Esto le da en la cara a la vieja concepción. 
Pero justo en este punto hay que desaprender lo aprendido. El 
error estaba en reservar aisladamente la essentia a la esfera 
ideal, la existentia a la real. Y tan erróneo era tomar ambas 
aisladamente como las del ente aislado (ens). Sólo hay entia 
dentro del orden del ser. Pero dentro de este orden es la exis­
tencia del uno siempre essentia del otro. Y viceversa.

La segunda de las dos tesis —la essentia misma es también 
existentia— no quiere decir, en manera alguna, que pueda con­
cluirse, en el sentido del “argumento ontológico”, de la esen­
cia de algo su existencia, ni aun cuando trate de nada menos 
que de id quo majus nihil cogitan potiest. Tan sólo se seguiría 
la existencia de otro ente, y aun esto tan sólo cuando ya cons­
tase que la esencia en cuestión era la esencia de algo existente. 
Lo que no es el caso ni en el argumento ontológico, ni en nin­
gún otro razonamiento de estructura análoga.

b) E l  “ ser  así” c o m o  “ ser  a h í”  d e  a lg o  “ e n ” alg o

En este lugar es necesario entrar en una dificultad formal 
aun más a fondo de lo que era posible en la discusión de los 
juicios —en la dificultad que hay en la relación entre el “ser 
ahí” a secas y el “ser ahí en algo”. Este último es la forma 
especial del “ser ahí” de todo “ser así”, mientras que el pri­
mero es patentemente la forma óntica fundamental del “ser 
ahí”. O  que por tal vale. No basta, naturalmente, reconocer



CAP. 19] EL “SER ASÍ”  COMO “ SER AHÍ” DE ALGO “ e n ”  ALGO 155 

aquí la oposición entre lo sustancial y lo adherente (atributi­
vo, accidental, adjetivo) y declararla ónticamente sin importan­
cia. Pues el “ser ahí” no es una sustancia— ni tampoco un 
sustrato (un sostén) del “ser así”. Son más bien otras dos con­
sideraciones las que resultan aquí decisivas.

1. La circunstancia de que algo no flote libremente, sino 
que sólo sea ahí “en” algo distinto, no hace en manera alguna 
ambiguo el carácter del “ser ahí”. El “a qué” o el “en qué” 
no produce alteración alguna en la existencia en cuanto tal. 
Sólo tiene importancia para el reverso óntico del “ser ahí”, es 
a saber, para el hecho de que constituye a la vez el “ser así” 
de otra cosa. La distinción de una existencia libremente flo­
tante (hasta donde pueda haber semejante existencia) y una 
existencia adherente es, pues, una distinción perfectamente 
óntica; pero es una distinción en el “ser así”, no en el “ser 
ahí”. Y el hecho de que todo el mundo la sienta en la actitud 
natural como esencial, sólo es la prueba de la medida en que 
la actitud natural es una actitud dirigida puramente al conte­
nido —al “ser así”—, mientras que toma el “ser ahí” como 
trivialidad inadvertida que se agota sin dejar residuo en el “ser 
así” del gran orden del ser. En la vida a nadie se le ocurre 
ver la existencia singular de un ente tan completamente aisla­
da como fuera necesario para destacar el nudo “ser ahí” en 
cuanto tal.

Puede verse aquí una prueba de que el aislamiento por 
obra del cual y sólo del cual se dió a la distinción del “ser ahí” 
y el “ser así” el sello de la oposición, es un aislamiento intro­
ducido posteriormente, creado por la concepción sustancialista 
y canonizado únicamente por la teoría. La culpa principal de 
la canonización la tendría la técnica lógico-formal de la enun­
ciación existencial. Justo en ella se prescinde radicalmente de 
todo orden real. Pero el orden es siempre ahí ónticamente.
Y él es aquello donde se manifiesta el “ser ahí” de lo uno en 
todo momento como el “ser así” de lo otro.

2. En el juicio existencial se alcanza la desnudez del “ser 
ahí” por abstracción de todas las referencias del ser —las rela­
ciones del “a qué”, “en qué”, “por medio de qué” etc.— o 
sea, por abstracción de todo aquello sobre la base de lo cual 
existe el “ser ahí” enunciado. Esto es lógicamente posible por­
que las relaciones del ser son de hecho lógicamente indiferen­
tes. Y esta indiferencia lógica no es a su vez nada simplemente 
absurdo, sino que descansa en la peculiaridad óntica del “ser 
ahí”. Resulta posible porque en la existencia de algo no están



156 LA RELACIÓN ENTRE EL “SER AHÍ” Y EL “SER ASÍ” [SEC. ni 

encerradas como un contenido las relaciones del ser en las que 
descansa. Estas relaciones se encuentran más .allá de la esfera 
de su contenido, en un orden cuyo “ser ahí” no es idéntico al 
“ser ahí” del algo.

La existencia de algo surge y sucumbe sin duda con las re­
laciones que la sustentan. Pero suponiendo que flotara libre­
mente sin las relaciones, sería no obstante la misma existencia 
del mismo algo. Tiene, pues, lógicamente perfecto sentido el 
abstraer de las relaciones. El error interviene únicamente cuan­
do se pretexta esta abstracción para practicar el aislamiento 
óntico. Y esto sucede tan pronto como se deriva de la forma 
del juicio existencial una forma propia de “ser ahí”. Pero el 
error se incrementa hasta la enormidad cuando encima se hace 
—con las viejas teorías del ser— de esta forma del “ser ahí” 
de lo ónticamente aislado el verdadero y único tipo fundamen­
tal del “ser ahí”. Con ello se declaran las relaciones del ser 
sustentante ónticamente inesenciales o incluso no “entes ahí”.
Y entonces hay sólo un pequeño paso hasta la tesis del neo- 
kantismo, de que las relaciones en general son de origen sub­
jetivo y únicamente se introducen en los objetos por obra de 
la manera de concebirlos.

Frente a esto hay que mantener en firme que ontológica­
mente las relaciones no sólo son de suyo esenciales, sino que 
constituyen siempre la textura que soporta toda existencia sin­
gular. Tienen la misma existencia que el singular sustancial.

Todo lo existente tiene su “a qué”, “en qué, y “por medio 
de qué”, y éstos son ellos mismos existentes en igual sentido. 
En la existencia no se diferencian las determinaciones y cua­
lidades de su portador, sea éste efectivamente sustancial o sólo 
presuntamente tal. Así como, en efecto, las cualidades sólo son 
algo “en” una cosa (u otro algo), así también las cosas mismas 
sólo son algo “en” o “dentro de” un orden de cosas, “en” el 
curso del mundo, “en” el mundo. Mas en cuanto son tal “en 
qué” y “dentro de qué”, pertenecen al “ser así” del mundo. 
Ni las cosas ni nada de lo que parece sustancial como ellas 
tienen en punto de “ser ahí” preferencia alguna sobre los órde­
nes en que se hallan.

c) A lc a n c e  de l a  id e n t id a d  d e l  “ ser así” y  e l  “ s e r  a h í ”

Así como las determinaciones sólo “son” “en” un “ente 
ahí”, así también “es” el “ente ahí” sólo “en” o “dentro” de” 
un orden de “ser ahí”. Y éste mismo es “ente ahí”. El “ser



ahí” no es portador del “ser así”, sino la manera de ser de éste 
y de su portador. El “ser ahí” de un “ente ahí” es el mismo 
“ser ahí” que el de sus determinaciones, el mismo, pues, que 
el de su “ser así”. Es sin duda “ser ahí” de algo distinto —de 
algo ente en él—, pero el “ser ahí” mismo, entendido pura­
mente como manera de ser, es el mismo.

Se justifica, por tanto, la tesis de que todo “ser así” de algo 
puede entenderse como “ser ahí” de algo. Pues todo “ser así” 
“es” “ser ahí” de algo en algo. Provisionalmente aun no se 
había indagado si esta tesis puede invertirse, si puede enun­
ciarse análogamente del “ser ahí” con la misma generalidad 
ilimitada. Es necesario para ello aducir ejemplos de gran es­
tilo.

El que Sócrates haya vivido (haya existido) no quiere de­
cir, en su pleno sentido, que “fuera ahí” aislado para sí, al 
lado del mundo, sino que “fué ahí” “dentro de” éste. Pero 
entonces es su existencia un “ser así” del mundo. Y quién se 
atrevería a negar que el mundo sin su vida en él sería efecti­
vamente otro.

Y a la inversa. El que el curso del mundo esté determi­
nado por leyes, quiere decir ontológicamente: hay una deter­
minación por leyes en el curso del mundo. El “ser así” del 
curso del mundo se revela como “ser ahí” de las leyes “en” 
él. En el primer ejemplo reveló el “ser ahí” de algo “dentro” 
del mundo ser un “ser así” del mundo; en el segundo revela 
un “ser así” del mundo ser el “ser ahí” de algo dentro de éste. 
Hasta este punto sería, pues, la relación de identidad “dentro 
del todo” perfectamente reversible.

Más a fondo en lo que importa en principio entra un ejem­
plo categorial. Kant pensaba que en el nexo causal se trata del 
“ser ahí” de algo. Esto no puede, ciertamente, negarse, pero 
es sólo la mitad de la verdad. Un determinado efecto no de­
pende sólo del “ser ahí” de la causa, sino otro tanto del “ser 
así” de ésta. Igualmente depende también el “ser así” del efec­
to, y tanto como su “ser ahí”, de la causa. El efecto “es ahí” 
porque la causa “es ahí”; pero el efecto “es” también no me­
nos “así” porque la causa “es así”. A  causas desiguales efectos 
desiguales.

No hay, patentemente, una mera causa del “ser ahí” de 
algo que no sea a la vez causa de su “ser así”. El fundamento 
de esto se halla en la indicada relación de la identidad con­
tinuamente desplazada: el “ser así” de la causa es de suyo 
algo “ente ahí” en ella; esto mismo es válido del “ser así” del



158 LA RELACIÓN ENTRE EL “SER AHÍ” Y EL “SER ASÍ”  [SEC. III 

efecto. Y a la inversa: el “ser así” de la causa en un deter­
minado estadio del curso de los sucesos es de suyo un “ser así” 
de este estadio; igualmente, el “ser ahí” del efecto (su surgir) 
en un determinado estadio del curso del mundo es de suyo un 
“ser así” de este estadio. Ambos juntos constituyen además y 
muy esencialmente el “ser así” del curso total.

En general hay que decir: no hay causas separadas del “ser 
ahí” y del “ser así”; ni hay efectos separados del “ser ahí” y 
del “ser así”. No los hay, porque no corren paralelas entre 
sí dos formas, una del causar y otra del efectuar, sino que la 
una es a la vez la otra, es decir, porque en general sólo hay 
en el nexo causal un sólo efectuar y ser efectuado, que enlaza 
tanto un “ser así” con otro cuanto un “ser ahí” con otro. El 
efectuar aparentemente doble es, antes bien, idéntico.

Ni cómo pudiera ser de otra manera, pues que los sucesos 
singulares no corren aislados, sino que pertenecen siempre a 
un curso total, del que sólo pueden desprenderse en la abs­
tracción. El “ser ahí” de cada causa especial es de suyo un 
“ser así” del gran orden de las causas, y el “ser ahí” de cada 
efecto es de suyo un “ser así”, del gran efecto total. Cuanto 
más se familiariza la mirada con la anchura de los órdenes del 
ser, tanto más evidente resulta —justo en la textura causal 
del mundo— que la identidad desplazada del “ser ahí” y el 
“ser así” es una ley general del ser.

d) E l  l ím i t e  ó n t ic o  de  l a  id e n t id a d

La experiencia filosófica dice que las tesis de identidad, 
cuando no son vacuas tautologías, tienen siempre límites de va­
lidez. Si no se tiene en cuenta el límite, resulta errónea la 
tesis. Pero ¿dónde está en el “ser ahí” y el “ser así” el límite 
óntico de la identidad?

Este límite no lo constituye patentemente el que en la for­
mación singular aislada, ni siquiera concebida sustancialmente 
allí donde es posible, sean el “ser ahí” y el “ser así” algo total­
mente diverso. Pues el aislamiento es abstracción, y un lími­
te de identidad que quisiera buscarse aquí no sería un límite 
óntico. Tampoco pugnaría con la ley general del ser tal cual 
se formuló. Pues ésta no afirma, en manera alguna, que el “ser 
así” de algo sea a la vez su propio “ser ahí” y viceversa. Sólo 
afirma que el “ser así” de algo es a la vez el “ser así” de algo 
distinto y el “ser ahí” de algo a la vez el “ser así” de algo dis­
tinto.



Es importante poner esto en claro. Tenemos una relación 
análoga en todas las estructuras seriales. Así, por ejemplo, en 
la serie causal. La causa de A no es a la vez efecto de A. 
Pero sí es a la vez cierto efecto, a saber, efecto de algo distin­
to. El nexo causal no consta de dos diversas series, una la de 
las causas y otra la de los efectos, sino sólo de una única serie 
en la que todo es a la vez causa y efecto. En esto consiste la 
identidad óntica de las causas y los efectos. Es, como la del 
“ser ahí” y el “ser así”, una identidad continuamente des­
plazada.

Pero en este ejemplo resulta claro dónde hay que buscar 
el límite de la identidad en una serie semejante. Hay que bus­
carlo allí donde la serie misma encuentra su límite: en el pri­
mer miembro. El ser todo a la vez causa y efecto sólo es válido 
si la serie continúa in infinitum y con ello tiene su dificultad 
metafísica. Pero si tiene un primer miembro, éste es sólo cau­
sa, y no efecto. En este dilema incide la antinomía cosmoló­
gica causal.

También en la relación del “ser ahí” y el “ser así” trope­
zamos con un carácter de serie. Recuérdese el ejemplo: el “ser 
ahí” del árbol es “ser así” del bosque, el “ser ahí” de la rama 
es “ser así” del árbol, el “ser ahí” de la hoja “ser así” de la 
rama, el “ser ahí” del nervio “ser así” de la hoja. Por mucho 
que se alargue hacia atrás esta serie, descansará aquí en sí mis­
ma, no se podrá trazar un límite preciso. Sin embargo, trope­
zamos con un límite si la proseguimos hacia delante. El “ser 
ahí” del bosque es también un “ser así” del paisaje, el “ser ahí” 
del paisaje un “ser así” de la tierra, el “ser ahí” de la tierra 
un “ser ahí” del sistema solar. Esta prolongación de la serie 
tropieza con un término final, el mundo como un todo. Y de 
este todo ya no puede decirse que su “ser ahí” sea el “ser así” 
de algo más.

La superficialidad del ejemplo —el hecho de que la serie 
entera se mueva aquí entre las cosas materiales— no debe en­
gañar acerca de lo esencial de la relación óntica. Los ejemplos 
del mundo del espíritu presentan exactamente la misma faz. 
Siempre es lo último a que puede adherirse algo como “ser 
así”, el conjunto del ente en general, el mundo como un todo. 
Esto resulta evidente aun sin tomar en consideración el carác­
ter de serie por saltar todos los miembros intermedios. Así en 
el ejemplo de Sócrates: que haya habido un Sócrates es un “ser 
así” del mundo. Pero que haya el mundo, ya no es un “ser así”



160 LA RELACIÓN ENTRE EL “SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ”  [SEC. III 

de algo. El mundo fuera otro sin Sócrates, pero ¿qué hay aún 
que fuera otro sin el mundo? Patentemente nada.

e) La DIFERENCIA DE DIRECCIÓN EN LA IDENTIDAD DESPLAZADA

Si se quiere meterse en sutilezas metafísicas, quizás se pue­
de sustantivar aún “la nada” y decir que la nada sería otra si 
no estuviese limitada por el conjunto de los algos —el mundo. 
Pero en primer lugar no se gana con esto nada, pues la aporía 
salta enseguida a la nada misma; no es, en efecto, una apo­
ría del mundo, sino del último miembro, y último miembro es 
entonces la nada. Pero en segundo término no se trata aquí de 
un juego con conceptos especulativos, sino de una ley del ser.
Y se hará bien en permanecer en el terreno del ente.

La tesis: “todo ser así es un ser ahí de algo” no puede in­
vertirse. AI menos no en estricta generalidad. No puede de­
cirse con la misma razón que todo “ser ahí” sea un “ser así” 
de algo. El “ser ahí” del todo es una excepción. Y es también 
claro por qué es la excepción: el todo es el conjunto de cuan­
to “es ahí”; no puede “ser ahí” fuera de él nada en que él 
mismo fuese un “ser así”.

En general, pues, es válida la inversión sólo “dentro” del 
mundo. Esto no es poco, pero es una generalidad limitada. Y 
como por su contenido está todo “ser ahí” particular encerrado 
en el “ser ahí” del mundo —o sea, en el caso excepcional—, 
pues que surge y sucumbe con el “ser ahí” del mundo, se pre­
senta como ontológicamente importante justo este caso límite 
y excepcional. Su peso se extiende mediatamente a todo “ser 
ahí” particular. Y el resultado es que en la oposición de los 
momentos del ser queda algo que no se agota en la identidad 
desplazada.

Esto es lo que se presentaba en el carácter serial como di­
ferencia de dirección entre el “ser ahí” y el “ser así”. Si el 
“ser ahí” de B es un “ser así” de A, no por ello es el “ser ahí” 
de A un “ser así” de B, sino de un tercer término. Esta direc­
ción en el encaje de los momentos del ser unos en otros es 
unívoca e irreversible. Y ésta es la razón por la que en el ente 
singular parecen separados y heterogéneos los momentos del 
ser, más aún, se presentan como opuestos hasta en la forma 
de la enunciación. La separación es sin duda una pura apa­
riencia. Pero la heterogeneidad no es tal. Tampoco la cabal 
identidad es sino un momento parcial de la relación total. Que­
da un exceso de peso del lado del “ser ahí”. Y éste es lo que



se extiende desde el todo hasta lo singular y en ningún caso se 
agota en la determinación.

Esto concuerda bien con la circunstancia de que es en el 
“ser ahí” donde está la manera de ser. La manera de ser 
es justo en todo ente el momento óntico fundamental.

C a p ít u lo  20 

EL RESULTADO Y SUS CONSECUENCIAS

a) S ín te s is  de  lo s  r e s u lta d o s

¿Qué queda de la oposición tradicional de la cssentw y la 
existencia? No ha desaparecido. Pero se ha revelado que en 
ella hay algo distinto y algo mucho más diferenciado. No le 
conviene ni la relación de la forma y la materia, ni la de la po­
sibilidad y la efectividad. El “ente en cuanto ente” se ha reve­
lado más bien como una intersección de dos pares de contrarios 
que están ambos latentes en la relación de la essentia y la 
existentia.

1. Subsiste, pues, una relación de cuatro miembros en que 
la distinción de las maneras de ser viene a ser perpendicular 
a la de los momentos del ser (fig. 1). Aquí está la distinción 
de las maneras de ser en el momento del ser que es el “ser 
ahí”. El “ser así” converge, al contrario, por el contenido en 
las esferas. Considerado para sí es neutral.

2. La distinción del “ser así” y el “ser ahí” se conserva sin 
menoscabo en esta relación; pero como oposición sólo existe en 
el ente singular y en el todo del mundo. En los órdenes del 
ser interiores al mundo desemboca en una constante identi­
dad, en cuanto que todo “ser así” es de suyo también un “ser 
ahí” y todo “ser ahí” es de suyo también en “ser así”. Esta 
identidad de los momentos del ser sólo existe en la diversidad 
de la referencia, su diversidad sólo en la identidad de la re­
ferencia. En diversos entes son idénticos según un determinado 
orden serial, en algo idéntico son insuperablemente diversos.

3. Su distinción mantiene así su legitimidad como distin­
ción relativa. Pero no tiene el sentido de dos variedades del 
ser de un ente. El “ser ahí” y el “ser así” permanecen como 
manera de ser y determinación del ser en oposición mutua in­
cluso cuando coinciden; su identidad no es tautológica, sino



162 LA RELACIÓN ENTRE EL “SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ” [SEC. III 

identidad sintética que tiene la raíz en la estructura de los ór­
denes del ser. Y también permanecen incluso en su oposición 
vinculados rigurosamente uno a otro; jamás'puede decirse de 
un ente (cualquiera que sea su esfera) que tiene sólo “ser ahí” 
o sólo “ser así”; tiene siempre ambos. Esta vinculación mutua 
no coincide con aquella identidad. No existe sólo en diversos 
entes, sino también en uno mismo.

4. De esta oposición “conjuntiva” de los momentos del ser 
se destaca la “disyuntiva” de las maneras de ser como una 
oposición perfectamente distinta. Su confusión con la primera 
ha sido el error capital de la vieja ontología y tiene la culpa de 
tocias las oscuridades tradicionales de las teorías de la essentia. 
El ser ideal y el ser real ni están vinculados entre sí, ni hay 
en ellos nada en que sean idénticos. La vinculación efectiva 
que existe entre las esferas es puramente de contenido; des­
cansa en la comunidad del “ser así”, en la “neutralidad” de 
éste, pero ni siquiera ella es universal. Tampoco estriba en la 
esencia de la manera de ser, sino en la del contenido, y su limi­
tación en el mundo es limitación de contenido.

5. La comunidad del “ser así” ideal y del real sólo es, por 
tanto, su neutralidad, es decir, la indiferencia de la determina­
ción del contenido a la distinción de la manera de ser. No 
anula, por ende, la oposición de las esferas; pues no hay un 
“ser así” aislado sin “ser ahí”; y por el “ser ahí” cae todo ente 
bajo una relación disyuntiva. No hay, por ende, ningún 
ente que no sea o ideal, o real (o que, si hay más maneras de 
ser, no caiga bajo ellas); es decir, no hay un “ente neutral”, 
sólo el lado (el momento del ser) del “ser así” en cuanto tal 
es en él neutral. Pero el momento del ser en cuanto tal cae 
bajo una relación conjuntiva y no ocurre por sí.

b) P e rspe c t iv a  de nuevos  p ro b le m as

Estos resultados provisionales bastan ya para colocar la on­
tología sobre una base nueva. Ahora ya no es admisible deri­
var de un reino de esencias ideales la determinación del ser 
de lo real (digamos de las cosas), mientras que la existencia 
sola constituiría por fuerza el real “real”. La determinación 
de real es, antes bien, una determinación sui generis, y es siem­
pre idéntica a la existencia real de múltiples factores y cone­
xiones. Tampoco es ya posible poner el carácter de ser sola­
mente en lo sustancial. Las sustancias no tienen en la manera 
de ser privilegio alguno sobre las cualidades, los cambios y las



CAP. 20] LA APARIENCIA DE LA SEPARACIÓN 163

relaciones. Esto simplifica considerablemente la situación en 
la ontología. La fundamental resolución de la vieja relación 
entre la essentia y la existentia en un sistema de dos relacio­
nes que se cortan entre sí, no tiene el carácter de una compli­
cación, sino el del descubrimiento de una relación fundamental 
inesperadamente simple y abarcable con la vista.

Esto no debe olvidar que hasta ahora sólo se ha aclarado 
la relación entre el “ser así” y el “ser ahí”, mientras que las 
maneras de ser han menester aún de mayor investigación. Por 
“ser ideal” pueden entenderse cosas muy diversas; a menudo 
se niega su existencia misma y con igual frecuencia se la afir­
ma. El ser real es sin duda empíricamente más que conocido; 
pero no por ello es menos oscuro lo que él sea, es decir, qué 
es lo que pasa ontológicamente con su manera de ser. Las de­
más cuestiones fundamentales que se agregan aquí son, pues: 
1) la de la manera de darse lo real y lo ideal, 2) la del carác­
ter de ser tanto de lo uno como de lo otro, y 3) la de la íntima 
estructura de su relación mutua.

La primera de estas cuestiones es epistemológica y puede 
tratarse separadamente. Con ella van a ocuparse las partes 
siguientes. La segunda sólo puede discutirse, en la medida en 
que admite que se la trate, dentro del tema de las relaciones de 
modalidad. La tercera concierne ya a la fábrica estructural del 
mundo. Es una cuestión de la relación de las capas del ser a 
las esferas del ser. Requiere un amplio análisis de las leyes 
categoriales y constituye el objeto de una tercera serie de in­
vestigaciones.1

c) La APARIENCIA DE LA SEPARACIÓN V SU FUNDAMENTO

ONTOLÓGICO

Los argumentos en favor de la separación entre el “ser ahí” 
y el “ser así” recogidos anteriormente (cap. 12 a-c) se han 
revelado seudoargumentos. Los momentos del ser no son un 
ser esencialmente diverso, sino lados correspondientes del mis­
mo ente. Ni tiene el “ser ahí” una independencia que no ten­
dría el “ser así”, ni el “ser así” una dependencia que no tendría 
el “ser ahí”. Su heterogeneidad es sólo la de miembros rela­
cionados. Y como en el orden del ser se dispone la relación en

1 Las dos cuestiones últimamente nombradas no pertenecen, pues, al 

tema de este libro. Se las trata en las obras que continúan ésta bajo los 

títulos de Posibilidad y efectividad (1938) y La estructura del mundo real 

(1940).



164 LA r e l a c ió n  e n t r e  e l  “ s er  a h í”  y  e l  “ ser  así” [se c . III 

series, se convierte dentro de cada gran conjunto en identidad, 
y de la oposición no queda nada más que la diferencia de 
dirección.

Una vez bien vista esta relación, se suscita empero la cues­
tión de en qué descanse entonces la apariencia de la diversidad 
de esencia. La apariencia no es una arbitrariedad, ni siquiera 
después de descubrir la verdadera situación desaparece sim­
plemente; antes bien persiste como una apariencia inevitable. 
No tiene simplemente el carácter de un error, que puede rec­
tificarse por medio del conocimiento. Se parece más bien a las 
ilusiones, que siguen siéndolo aun después de descubiertas.

Hay dos razones de esta apariencia. La primera es ontoló­
gica. Consiste en que en el “ser ahí” de una cosa no están 
contenidas las relaciones en que se encuentra la cosa —pues 
éstas pertenecen al lado de la determinación, mientras que el 
“ser ahí” en cuanto tal es sólo una manera de ser—, pero en 
el “ser así” sí que están contenidas. Sin duda que también 
en el “ser así” de una cosa puede abstraerse de todas las de­
más relaciones para destacar exclusivamente una sola. Mas 
justo para esto es menester de la abstracción, y hay que llevar 
a cabo ésta, mientras que el “ser así” se ofrece en una cierta 
desnudez aun sin un acto especial de abstracción.

Y de “una” relación no puede abstraerse nunca en el “ser 
así”. Tal es su pertenencia a un “ente así”. Una determina­
ción es por su esencia algo “en” algo. La manera de ser es, por 
el contrario, indiferente al “a qué” y “en qué”. El “ser ahí” 
de una cosa está sin duda en relaciones ónticas que son ellas 
mismas “entes ahí”; pero no “consiste” en ellas. El “ser asi” 
consiste, por el contrario, esencialmente también en ellas. Ésta 
es la razón por la que el “ser ahí” parece algo independiente; 
el “ser así”, algo sin independencia.

Esta razón no es una seudorazón. Es una auténtica razón 
óntica. Es un error pensar que las razones de una apariencia 
tendrían que ser otra apariencia ellas mismas. Una aparien­
cia que tiene de suyo una constancia imborrable, sólo puede, 
por el contrario, descansar en una razón óntica. Unicamente 
el descubrimiento de la razón óntica de la imposibilidad de bo­
rrar lo aparente, quita a la apariencia el nervio. Pero tampoco 
esto es más que descubrimiento, no una eliminación.

Lo que pasa aquí es bien conocido dentro del campo me- 
tafísico por la dialéctica trascendental de Kant. Ésta es justo 
una lógica de la apariencia, y su incumbencia es descubrir las 
razones de la apariencia. En la esfera de la vida diaria es esto



CAP. 20] LA RAZÓN GNOSEOLÓGICA OE LA SEPARACIÓN 165

mucho menos conocido. Pero justamente es ella lo que es aquí 
cuestión. Así se hace muy evidente en la relación entre la 
cosa y la cualidad. La cualidad es algo que sólo puede estar 
“en” en un “ente ahí”. Por eso en ella no se puede abstraer 
de todas las relaciones. Ella sola está en el pensar sustancial 
protegida contra la abstracción aisladora. Las cosas mismas no 
lo están. Por eso tienen de suyo en la conciencia ingenua la 
apariencia de la independencia. Y ésta cae del lado del 
“ser ahí”.

Justo en la concepción de las cosas es donde incide prima­
riamente el prejuicio de la diversidad de esencia. Las cosas se 
independizan justo como sustancias, las cualidades parecen de­
pendientes. Y así es como parece que no tienen “ser ahí”, ni 
sus portadores, “en sí”, “ser así”. Pues como no son “en sí”, 
pero existe en ellas el “ser así”, tampoco puede convenir éste 
a las cosas “en sí”. El error está en el aferrarse al fenómeno 
sensible. No se ve que los fenómenos de las cosas no son las 
cosas mismas.

d) La RAZÓN GNOSEOLÓGICA DE LA SEPARACIÓN

La segunda razón que entra aquí en juego está en la pecu­
liar estructura del conocimiento humano. También ella es en 
sentido amplio una razón óntica; pues el conocimiento perte­
nece al ser espiritual, y la relación de conocimiento del sujeto 
con el mundo es una relación óntica.

Esta razón es fácilmente visible: se separa en los “objetos” 
el “ser ahí” y el “ser así”, porque su manera de darse es di­
versa y con frecuencia separada también en intuiciones muy 
distantes entre sí. El punto saliente de esta diversidad es la 
dualidad de las fuentes del conocimiento —o para hablar con 
Kant, de los troncos del conocimiento— o sea, de los elemen­
tos apriorístico y aposteriorístico del conocimietno. La relación 
de esta dualidad con los dos momentos del ser puede expre­
sarse en dos simples tesis:

1. El “ser ahí” es cognoscible sólo a posteriori;
2. A priori sólo es cognoscible el “ser así”.

Esto sólo es válido sin duda para el “ser ahí” y el “ser así” 
reales; el ser ideal entero sólo es cognoscible a priori. Pero el 
peso del problema del “ser ahí” está una vez más en la esfera 
real. Además, hay que advertir que la segunda tesis sólo es 
exacta mientras se trata de un conocimiento “puramente” aprio­
rístico; tan pronto como hay en la base elementos empíricos,



166 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ”  Y EL “ SER ASÍ” [SEC. III 

puede descubrirse por medio de una aplicación del conoci­
miento apriorístico de leyes del “ser ahí” de algo determinado. 
Aquí hay que prescindir de este caso, que es el habitual en la 
ciencia como en la vida. En él se presentan ya mezclados los 
elementos del conocimiento. Pero no por esta causa es el caso 
puro, en absoluto, un caso artificial. Hay en muchos dominios 
del saber el saber apriorístico de lo general en cuanto tal, por 
ejemplo, como saber de la ley, sin que estén dados los casos 
singulares. Se encuentra además un saber del “ser así” sin sa­
ber del “ser ahí”.

Mirada más exactamente, se presenta la relación de la si­
guiente manera. Supuesto que a priori y íi posteriori (no con­
fundir con el pensamiento y la intuición) sean maneras origi­
nales de darse el ente, no es válida la simple coordinación: “ser 
ahí” —dado a posteriori, “ser así”— dado a priori. Sino que en 
primer lugar no necesita estar dado ninguno de los dos, exis­
tiendo tanto el “ser ahí” como el “ser así” de una cosa incluso 
sin darse, más aún, incluso sin ser cognoscible. Y en segundo 
término hay también un “ser así” dado a posteriori.. En este 
último cuentan, por ejemplo, todas las cualidades, formas es­
paciales, relaciones, procesos percibidos. La percepción da sin 
duda el “ser ahí” de las cosas reales, pero no el nudo “ser ahí”, 
sino el “ser ahí” con una parte considerable del “ser así”.

Esto tiene su clara expresión en las dos tesis anteriores. 
Éstas no expresan una relación de paralelismo. Si no. tendría 
que poderse invertir la segunda tesis. Y no es así. El “ser así” 
es en muchos casos cognoscible también a posteriori.

Hay, pues, una relación de superposición entre los momen­
tos del ser y las maneras de darse. La relación entre ambos 
pares de contrarios es la producida por la objeción del ente; y 
naturalmente sólo es cuestión de ella dentro de los límites de 
objeción posible. No puede expresarse como una relación de in­
tersección de dimensiones. Superposición es algo muy distinto 
de intersección. Lo que en ella salta en seguida a la vista es 
más bien una doble relación de límites en la que no se co­
rresponden entre sí los dos límites. El límite del darse aprio- 
rístico y del dhrse aposteriorístico no coincide por su posición 
con el óntico entre el “ser ahí” y el “ser así”.

Del “ser así” hay, pues, tanto conocimiento apriorístico 
como aposteriorístico, del “ser así” sólo aposteriorístico. Y a la 
inversa: conocimiento aposteriorístico lo hay tanto del “ser así” 
como del “ser ahí”, apriorístico sólo del “ser así”. Respecto 
de la dualidad de las fuentes del conocimiento —y con ellas de



CAP. 21] TRIPLE SUPERPOSICIÓN 167

la cognoscibilidad en general—, tiene, por tanto, el lado del 
“ser así” un privilegio. El “ser' ahí” queda reducido exclusiva­
mente al elemento aposteriorístico.

Co. a priori Co. a posteriori

“Ser asi” “Ser ahí”

F ig u r a  4

Mas si se sopesa qué inmenso alcance tiene en el conoci­
miento —y principalmente en el científico— el elemento aprio- 
rístico, resulta muy fácilmente comprensible por qué el estar 
excluido de él el “ser ahí” despierta la apariencia de ser el 
“ser así” algo separable de él. En todo conocimiento pura­
mente apriorístico se presenta en efecto como algo que se co­
noce separadamente del “ser ahí”.

Puede expresarse esto también más enérgicamente: en el 
ente objetado está también efectivamente separado. Pero lo ob­
jetado es el objeto. Y como ni la conciencia natural ni la cien­
tífica sabe distinguir rigurosamente el ente del objeto en cuanto 
tal, no puede menos la separación del “ser ahí” y el “ser así” 
de parecer forzosamente una separación óntica. Lo que el co­
nocimiento divide no puede menos de tenerlo por dividido 
también en sí.

C a p ít u lo  21

LAS MANERAS DE DARSE Y LAS MANERAS DE SER

t

a) T r ip le  supe rpos ic ión  y  t r i p l e  r e la c ió n  de  l ím ite s

Ahora bien, hay, como se mostró, una relación determinada 
entre las dos oposiciones ónticas, la del “ser ahí” y el “ser así” 
y la del ser real y el ideal. Esta relación se presentó como una 
intersección de dimensiones. Por su parte muestran a su vez 
las dos especies del darse una relación igualmente determi­
nada con la oposición de lo real y lo ideal. Pero es una relación 
distinta de la que tiene con los momentos del ser.

También esta nueva relación puede presentarse aproxima­
damente (no por cierto sin residuo) como una relación de su-



168 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ”  Y EL “ SER ASÍ” [SEC. III 

perposíción. Y tampoco aquí coinciden los límites. Sólo que 
el límite de las maneras de ser está desplazado hacia el otro 
lado por respecto a las maneras de darse. Esto puede sinteti­
zarse de nuevo en algunas tesis:

1 . Conocimiento a priori lo hay tanto de lo ideal como de 
lo real, conocimiento a posteriori sólo de lo real.

2. De lo real hay tanto conocimiento a priori como cono­
cimiento a posteriori, de lo ideal sólo conocimiento a priori.

Respecto a la dualidad de las maneras de ser y de las esfe­
ras de éstas, tiene por tanto el elemento apriorístico del cono­
cimiento un privilegio. Esto es bastante sorprendente, pues que 
respecto a la dualidad de los momentos del ser fué el resultado 
un privilegio del elemento aposteriorístico. Puede verse aquí 
sin más una nueva y contundente prueba de la heterogeneidad 
de los dos pares ónticos de contrarios en que se ha resuelto la 
antigua oposición de la essentia y la existentia.

Si se expresa esto esquemáticamente de la misma manera 
que la primera superposición y se saca de ésta (fig. 4) en se­
guida la relación de las maneras de darse con los momentos del 
ser, para meterla en aquélla, se obtiene la superposición común 
de tres pares de contrarios, y encima con tres límites despla­
zados recíprocamente (fig. 5). En esta superposición sorprende 
en seguida la diferencia de dirección en el desplazamiento de 
los dos límites ónticos respecto del límite gnoseológico. Si se 
parte de este último, queda desplazado el límite de las ma­
neras de ser hacia la izquierda (hacia la región de lo cognoscible 
a priori), pero la de los momentos del ser hacia la derecha 
(hacia la región de lo cognoscible a posteriori). Están, pues, 
desplazados en dirección opuesta.

Co. a priori Co. a posteriori

Ser ideal Ser real

"Ser as!” (Ser ahí)

F ig u r a  5

Pero en este esquema se hace perceptible, al mirarlo mejor, 
una incoherencia. Se halla ésta en la implicada relación de 
suposición entre las maneras de ser y los momentos del ser. La 
oposición de lo ideal y lo real y la del “ser así” y el “ser ahí”



CAP. 21] RECTIFICACIÓN DEL ESQUEMA 169

no pueden en absoluto superponerse, porque son, antes bien, 
una intersección de dimensiones. Y esta falla del esquema re­
sulta muy sensible en la posición del “ser ahí”. El “ser así” 
está colocado satisfactoriamente, abarcando el ser ideal y el 
ser real, como le conviene. Pero el “ser ahí” está limitado 
al ser real. No está, pues, en el esquema en el sitio justo (lo 
que en la fig. 5 está indicado por el paréntesis). Esto corres­
pondería al antiguo concepto de la existentia. Pero no‘se ajusta 
al hecho de que es precisamente en el momento del “ser ahí” 
donde radica la distinción de las maneras de ser.

b) R e c t if ic a c ió n  d e l  esquem a. V e rd a d e r a  po s ic ión  de  la s

MANERAS DE DARSE

Si se quiere rectificar esta falla, fácilmente se descubre que 
es imposible lograrlo dentro del esquema. Los tres pares de 
contrarios y las relaciones de límites entre ellos, no pueden en 
manera alguna encerrarse inequívocamente en una triple su­
perposición. En ésta no hay lugar alguno para el “ser ahí” 
ideal. Esto produce un hueco en la disposición toda. Habría 
que arrastrar, en la región media, el ser ideal hasta superponerlo 
al “ser ahí”; o bien habría que desplazar el límite de los mo­
mentos del ser (en la región inferior) mucho hacia la izquier­
da, incluso hasta más allá del de las maneras de ser. Pero en 
ninguno de los dos casos concuerdan entonces las restantes re­
laciones de límites.

Es necesario patentemente echar mano de otro esquema. Es 
necesario trasformar la relación de suposición en una relación 
de intersección de dimensiones, como corresponde a la posi­
ción de los dos pares ónticos de contrarios. Hay que partir 
del lado óntico, no del lado del conocimiento. La relación de 
superposición resultó implicada, en efecto, únicamente porque 
se tomó por punto de partida la oposición de las maneras de 
darse. Ésta fué la falla. Esta oposición admite sin duda una 
relación de superposición con cada una de las dos oposiciones 
ónticas. Pero si se combinan ambas superposiciones entre sí, 
resulta una tercera; y ésta resulta a su vez falsa, por no ajus­
tarse a la relación de los pares ónticos de contrarios.

Partamos, pues, de la relación bidimensional de los últi­
mos, como se indicó en la fig. 1 antes de la reducción del “ser 
así” (o sea, pasando por alto su neutralidad). Entonces todo 
se reduce a ver cómo se distribuye el alcance de la cognosci­
bilidad apriorística y de la aposteriorística a los cuatro miem-



170 LA RELACIÓN ENTRE EL “ SER AHÍ” Y EL “ SER ASÍ”  [SEC. III 

bros del esquema. Esta distribución puede dibujarse de hecho 
inequívocamente (fig. 6), dando expresión intuitiva a la rela­

ción de las respectivas regio­
nes. El resultado puede sin­
tetizarse en los siguientes 
puntos.

1. El conocimiento a prio* 
ri recubre tres de los cam­
pos ónticos de contrarios 
(sas. i., sah. i. y sas. r.). 
Sólo el “ser ahí” real está 
excluido de él.

2. El conocimiento a pos- 
teriori recubre sólo dos cam­
pos (sas. r. y sah. r.). Los 
dos campos del ser ideal 
están excluidos de él.

3. El conocimiento aprio­
rístico y el aposteriorístico 
tienen en común sólo uno

de los cuatro campos ónticos: el “ser así” real.
4. El “ser ahí” real es accesible sólo al conocimiento a pos­

ten'orí.
5. El ser ideal (tanto sas. como sah.) es accesible sólo al 

conocimiento a priori.

Los puntos 1, 3 y 4 sólo se modifican porque el conoci­
miento a priori se extiende mediatamente (en el supuesto de 
que se parta de un darse aposteriorístico) también al “ser ahí” 
real. Con todo rigor, pues, únicamente son exactas estas tres 
tesis cuando se entiende el conocimiento a priori tan sólo como 
el elemento “puramente” apriorístico del conocimiento, sin mi­
rar hasta qué punto ocurra en tal pureza.

c) La DIVISIÓN DEL CONOCIMIENTO Y LA APARIENCIA DE LA

DIVISIÓN ÓNTICA

Pero hay todavía una cosa a que hacer aquí un reparo. En 
esta disposición se da por supuesta una rigurosa relación de 
límites entre el “ser ahí” y el “ser así”. Pero la investigación 
ha mostrado que no existe tal cosa, que entre el “ser ahí” y el 
“ser así” sólo resta una diferencia de dirección. Es lo que se 
seguía de la situación óntica general de ser todo “ser ahí" de

Co. a priori

Co. a posteriori 

F ig u r a  6



algo un “ser así” de algo y todo “ser así” de algo un “ser ahí” 
de algo.

Pero por otra parte pasa de hecho el corte entre lo que es 
cognoscible a priori y lo que es cognoscible sólo a posteriori, 
justo entre el “ser así” real y el “ser ahí” real; a lo que da la 
fig. 6 clara expresión con la línea diagonal que deslinda la re­
gión del conocimiento apriorístico.

Sería cosa de imposibilidad que las maneras de darse el 
objeto fuesen de suyo momentos del ser en él como “ente en 
sí”, ni siquiera que correspondiesen rigurosamente a los mo­
mentos del ser. Ninguna de las dos cosas es patentemente el 
caso. Los límites del conocimiento no son en general límites 
del ser. También el límite de lo apriorístico es un límite me­
ramente gnoseológico, y no hay un límite óntico que le co­
rresponda. Pero como la raya fronteriza que él traza concierne 
al objeto, y éste es “ente en sí”, surge la apariencia de que se­
para el “ser ahí” del “ser así”.

La dualidad de las fuentes del conocimiento tiene su fun­
damento en la organización del conocimiento, o sea, en la ín­
dole del sujeto cognoscente, no en la índole del ente; tampoco, 
pues, en un estado de división del ente en “ser ahí” y “ser así”

El ente, en la medida en que entra en la relación de objeción, 
es y sigue siendo homogéneo. En él sólo tienen el “ser ahí” 
y el “ser así” diferente dirección, pasando el uno a ser sin 
residuo el otro dentro de grandes órdenes del ser. 'Únicamente 
la índole y organización de nuestro conocimiento introduce la 
división; pues de hecho ella sí está dividida. Sin duda no pue­
de introducir la división en el ente mismo —pues el ente es 
en sí y está sustraído a su poder— pero sí puede introducirla en 
el concepto del ente que ella se hace. Y así despiertan, sobre la 
base de su propio estado de división, la apariencia de estar di­
vidido el ente mismo.

Esta apariencia es sin duda extraña a la actitud totalmente 
ingenua. Pero surge al iniciarse la reflexión. Y se consolida 
en la meditación gnoseológica. A su manera es insuperable; 
pero perfectamente trasparente. Y resulta trasparente cuan­
do se descubre la relación óntica entre el “ser ahí” y el “ser 
así” y la relación de éstos con el estado de división de las 
maneras de darse.

Por esta causa resulta perfectamente justificada la disposi­
ción anterior (fig. 6) junto con las cinco tesis consecutivas en 
que se la ha expuesto. El sesgo ontológico del trazado de los 
límites en ella no es arbitrario, sino la que corresponde al fenó-



172 LA RELACIÓN ENTRE EL “ se r  AHÍ”  Y EL “ ser ASÍ” fSEC. III 

meno de las maneras de darse. Señala las efectivas regiones de 
objetos del conocimiento apriorístico y del aposteriorístico den­
tro del ente.

Estos se deslindan entre sí gnoseológicamente con todo rigor.
Y en esto bien podría estar la íntima razón de la obstinación 
con que la separación del “ser ahí” y el “ser así” se ha man­
tenido en las teorías filosóficas.



T e r c e r a  P a r t e  

LA MANERA DE DARSE EL SER REAL



C a p ít u lo  22

SER EN SI GNOSEOLÓGICO Y ONTOLÓGICO

a). A n u la c ió n  de  l a  n e u t r a l i d a d  o n to ló g ic a

En la caracterización del “ente en cuanto ente”, de la que 
partimos, desempeñó la distinción respecto del ser objeto un 
papel decisivo. El punto saliente en ella es la independencia 
del ente respecto de la objeción. Ahora bien, como toda ma­
nera de darse un ente tiene la forma de la objeción, o el ente 
mismo resulta aprehendido siempre como objeto, se suscita la 
cuestión de qué sea lo que pase propiamente con la manera 
de darse misma. Para ello no basta saber de la distinción entre 
el ser y el ser dado. Sólo resulta tangible por tratarse de un 
ente.en sí. Pero hasta qué punto puede afirmarse la existencia 
de éste, no resulta claro con sólo lo anterior. En tanto, pues, 
la afirmación descansa en la forma de darse, pero a la vez afir­
ma justamente que el ente no se agota en el ser dado, surge 
aquí una aporía que se trata de resolver.

La investigación que se inicia con esto hubiera pertenecido 
al comienzo, de acuerdo con las cosas mismas. Pero no es sus­
ceptible de ser desarrollada antes de aclarar la relación entre el 
“ser ahí” y el “ser así”. Pues en ella se trata, de un cabo a 
otro, del momento del “ser ahí”. El que algo “sea en sí” quie­
re decir justo que lo hay, que existe, y no sólo “para nosotros”, 
no meramente en la mención o en el tenerlo por tal.

Se trata, pues, de la demostración del “ser ahí”. Y como 
esto no se reduce a un ente determinado, sino que se extiende 
en general y en conjunto al “ser ahí” de todo aquello que pre­
tendemos que es un ente, tampoco se puede hacer valer aquí 
el paso del “ser ahí” a “ser así”. Pues en el conjunto del 
mundo encuentra este paso su límite. Más bien resulta claro 
que aquí nos hallamos en el punto en que la ontología ya no 
puede mantener su posición neutral y de más acá frente al 
idealismo y el realismo. Sólo los comienzos podían ser neutra-

175



176 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. I

les. Con la cuestión del ser en sí se requiere la decisión en esta 
alternativa.

De acuerdo con lo anterior, no es difícil ver que tiene que 
recaer en favor del realismo. Con todo, hay que advertir en 
seguida y previamente aquí, que el término “realismo” no se 
ajusta efectivamente en absoluto a la posición de la ontología; 
como tampoco coincide con ésta ninguno de los tipos tradicio­
nales de sistematización realista. Ello no es así ya simplemente 
porque en dicha posición no se trata meramente, en absoluto, 
del ser real, sino otro tanto del ideal. Y sería totalmente erró­
neo jugar aquí por anticipado con la idea de la reducción a un 
tipo único de ser. Ante todo hay que evitar el error de pensar 
que el concepto de ser ideal tenga cosa que ver con el idealis­
mo. El idealismo sostiene justamente la “idealidad” de lo real; 
del ser ideal suele no cuidarse más.

b) F o n d o  g n o se o ló g ic o  d e l  c o n c e p t o  de  s er  e n  sí

Una aclaración más la pide el concepto mismo de ser en sí. 
No es, en absoluto, un concepto ontológico, ni se identifica, 
pues, en manera alguna, al de “ente en cuanto ente”. Procede 
plena y totalmente de consideraciones gnoseológicas; está for­
mado dentro de la dirección visual de la intentio oblicua. Es un 
concepto opuesto al concepto de apariencia, fenómeno, objeto. 
Esta oposición se adhiere a él haciéndolo ambiguo. Pues es una 
oposición pura y exclusivamente gnoseológica.

Ontológicamente es torcida. Ser objeto, ser para mí, ser fe­
nómeno, son también ser. Y además y en igual medida óntica­
mente “en sí”. La relación entera a la que pertenecen, la 
relación de conocimiento, es una relación entre lo real, el su­
jeto real y el objeto real. Ella misma es una relación real. El 
que yo conozca algo será extrínseco al algo, a mí no es extrín­
seco. En mí es algo real. Y, por consiguiente, es también en 
sí algo real. Y puede ser muy esencial y grávida de conse­
cuencias dentro del orden real. Como que también tiene en el 
proceso de conocimiento su origen temporal.

Esto quiere decir a su vez: también el ser objeto en cuanto 
tal es, a su manera, ser en sí. Por eso se puede hacer de este 
mismo, a su vez, objeto del conocimiento, como sucede de he­
cho en la teoría del conocimiento. De otra suerte, sería un 
saber filosófico del conocimiento cosa de imposibilidad.

Pero si el ser objeto es también algo “en sí”, lo mismo es 
válido también del “ser para mí”, de la apariencia, del fenó-



meno. Y con esto queda reconocido justo aquello de que se 
distinguió el “ser en sí” como un ser en sí ello mismo. ¿Es 
esto una contradicción? ¿Está erróneamente formado el con­
cepto de ser en sí?

No es posible, pues sin el carácter de en sí del objeto no 
hay conocimiento. Mas la dificultad se resuelve fácilmente, si 
se mantiene en firme el origen gnoseológico del concepto de 
ser en sí.

Gnoseológicamente es la distinción de “en sí” y “para mí” 
perfectamente inequívoca y esencial. “Objeto” sólo puede ser­
lo un ente que, justo, “está enfrente”, o sea, sólo relativamente 
a un sujeto. En oposición a este ser relativo no significa el ser 
en sí nada más que la independencia respecto del sujeto, y es­
pecialmente respecto del ser conocido por el sujeto. Esto no 
agota el carácter del ser en el “ente en cuanto ente”. Pero 
no contradice esto, en absoluto, el que el ser para mí, y con 
él el ser objeto mismo, puedan convertirse en objeto de cono­
cimiento, o sea, tener también un ser en sí gnoseológico. Pues 
no es el mismo acto de conocimiento el que hace de ellos ob­
jetos. El ser objeto un ente puede muy bien tener lugar en un 
primer acto de conocimiento, siendo un ente en sí, es decir, 
algo existente independientemente de él, para un segundo acto 
superpuesto al primero. La relación de conocimiento puede 
extenderse, justo, a todo, incluso a sí misma. Tan sólo el caso 
es entonces distinto.

Ontológicamente es, por el contrario, inesencial justo la in­
dependencia. Si algo es “en sí” —es decir, si tiene junto con 
su “ser así” un “ser ahí” en su esfera del ser—, es para esto 
del todo indiferente que este su “ser ahí” esté o no en rela­
ción con algún otro ente de su esfera (así, por ejemplo, con un 
sujeto real). Es indiferente incluso cuando la relación tiene la 
forma de un ser dependiente. Pues la dependencia misma es 
ente, y en ella no es lo dependiente menos ente, en nada, que 
lo independiente. Todo ente está en dependencias universales. 
Lo totalmente independiente es sólo un caso límite.

c) L e v a n ta m ie n to  d e l  c a r á c t e r  r e f l e j o  e n  e l  ser e n  sí

ONTOLÓGICO

En tanto la ontología tiene que habérselas con una cues­
tión de la manera de darse, no puede prescindir del concepto 
de ser en sí, a pesar de !a ambigüedad del mismo; pues la ma­
nera de darse es un asunto de conocimiento. Y una manera de



178 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [ SEC. I

darse el ser la presenta, sin duda alguna, el ente en la oposi­
ción del “en sí” al “para mí”. Es necesario, pues, distinguir del 
ser en sí gnoseológico, que existe sólo en esta oposición, el ser 
en sí ontológico, en el que la oposición se ha levantado. Pero 
aquí se trata de llevar a cabo el levantamiento por el lado justo: 
no por el del sujeto, sino por el del “ente en cuanto ente”. 
Visto desde el sujeto, se levanta (con arreglo al principio de la 
conciencia) todo ente en sí en un ente para mí (que está en 
frente de mí); visto desde el “ente en cuanto ente”, se levanta 
todo ente en sí y ente para mí en un ente puro y simple.

El concepto ontológico de ser en sí se presenta, por tanto, 
como el retorno del aspecto del ser desde la intentio oblicua 
hasta la intentio recta. Lo levantado sigue aquí reteniendo en 
sí —rigurosamente de acuerdo con la ley hegeliana del “le­
vantamiento”— la determinación de la que procede. No es 
simplemente idéntico con el “ente en cuanto ente”, pues en éste 
no hay nada levantado. Es más bien sólo el aspecto de “ente en 
cuanto ente” que éste toma en el retorno de la mirada desde 
la actitud reflejada a la actitud natural. El ser en sí ontoló­
gico es el levantamiento del carácter reflejo en el ser en sí 
gnoseológico.

Ónticamente es ente en sí todo lo que hay en algún sentido. 
También lo ente sólo in mente. Pues la merts misma con sus 
contenidos es un ente (ente espiritual). No debe limitarse el 
ser en sí ontológico al haber o faltar determinadas relacio­
nes; tampoco, pues, a la falta de la relación al sujeto. Así 
la dependencia como la independencia son de igual manera 
entes en sí.

El “ser en sí” como concepto gnoseológico es tan sólo un 
recurso de la reflexión frente al ser para mí y al mero ser 
objeto. Su ambigüedad ontológica es la persistencia de esta 
oposición en el levantamiento de la reflexión. Pues 1) sólo im­
pide una relatividad de la que ya no se trata ontológicamente 
(en la intentio recta)-, y 2) sigue expresando siempre la rela­
tividad negativa al sujeto (la independencia respecto de él), lo 
que resulta contrario a la fundamental indiferencia del “ente 
en cuanto ente” a las relaciones que entran en juego en él.

dj L a  LEY DEL OBJETO DE CONOCIMIENTO Y EL ENTE

Lo que es objeto del conocimiento tiene, antes bien, un ser 
supraobjetivo, es en sí. Esta tesis expresa la ley del objeto de 
conocimiento. Es, justo por ello, la ley fundamental del cono-



CAP. 22] LA LEY DEL OBJETO DE CONOCIMIENTO 179
cimiento mismo. Y esto quiere decir: un acto de conciencia que 
no aprehende un ente en sí, sea un acto de pensar, de imaginar 
o de fantasear —quizá también de juzgar—, no es un acto de 
conocimiento. Esos otros actos de conciencia tienen también 
objetos, pero sólo intencionales, no entes en sí.

La metafísica del conocimiento pasa, con la evidencia de 
ello, a ser ontología. A la vez queda borrado el carácter re­
flejo en el concepto del ser en sí. El ser en sí gnoseológico, que 
era un mero concepto auxiliar, se convierte en el centro de gra­
vedad de la relación de conocimiento. Se le subordina la rela­
ción entera y él se convierte así en el ser en sí ontológico. Pero 
entra en escena con la pretensión de descubrir el carácter de ser 
de todo ente partiendo de la dirección de la mirada en el co­
nocimiento. Esta dirección de la mirada es también ontológica­
mente esencial, porque en ella empieza el problema de la ma­
nera de darse.

Toda la ambigüedad que le afectaba por su origen puede 
evitarse sobre la base ontológica ganada. Consistía ella en que 
también el ser objeto “es” algo, incluso en que hasta objetos 
meramente intencionales, pensamientos, imágenes, “son” algo, 
y en cuanto entes existen a su vez en sí y constituyen objetos 
de posible conocimiento.

La ley del objeto de conocimiento no queda con esto levan­
tada, sino cumplida. Se cumple justo en estas formaciones por­
tadas por el sujeto y referidas al sujeto. Pues éstas no son ob­
jeto del mismo conocimiento de que son contenido. En este 
conocimiento permanecen justamente desconocidas y no'objeti­
vas. El conocimiento nunca está dirigido sino a su objeto, al 
cual comprende como lo independiente de él, pero no está 
dirigido a las formaciones contenidas en la propia conciencia 
cognoscente y que él mismo, y únicamente él, produce. Este 
conocimiento rio sabe de la imagen del objeto que se hace, 
no sabe de la representación, del concepto, del pensamiento; 
sólo sabe del objeto mismo, pero este su saber tiene la forma 
de la representación, del concepto, del pensamiento. Por esta 
causa no cabe señalar directamente la imagen en el fenómeno 
del conocimiento. La imagen, la representación, el pensamiento 
son trasparentes, “no están enfrente”; únicamente la reflexión 
gnoseológica los descubre. En esta reflexión se vuelven objeto 
de un segundo conocimiento —de un conocimiento “reflejado” 
contra el primero. Pero en tanto que este último se dirige a 
ellos, ya no tiene por objeto el mismo ente que era objeto del 
primer conocimiento.



La esencia del ser en sí gnoseológico es una esencia relacio- 
nal. Quiere decir tan sólo.que el ser el objeto ño está nunca 
en dependencia de aquel conocimiento del que el objeto es 
objeto. Cuando, pues, se argumenta contra el ser en sí con el 
ser espiritual de la representación, se desconoce el sentido de 
la independencia. Pues también la representación es indepen­
diente de aquel acto del conocimiento que la toma por ob­
jeto. Dependiente es la representación tan sólo del acto de 
conocimiento primario en el que surge. Pero en éste no es co­
nocida. En él no es, en absoluto, objeto de conocimiento.

El ser en sí gnoseológico de una cosa consiste esencialmen­
te en su “relatividad negativa” al acto en que se la aprehende 
como ente. Pero en este aprehender la cosa no está contenido 
un segundo acto al cual pudiera ser “negativamente relativa” 
todavía la representación de la cosa, o para el cual estuviese 
dado el ser de esta última. Sólo en tanto se dirige a ella en 
cuanto tal un segundo conocimiento, tiene también ella su ser 
en sí gnoseológico. Pero no lo tiene sobreda base de este cono­
cimiento, sino sobre la base del primero.

As! muestra, sin alteración del sentido, ya el ser en sí gno­
seológico radicalmente el mismo alcance que el ontológico. Se 
expande, por decirlo así, hasta el infinito desde la propia e ín­
tima gravedad de su ser. Prueba de que el ser en sí ontológico 
se halla por anticipado detrás de él, y sólo ha menester que se 
despliegue su dialéctica para resultar visible con toda claridad.

La descripción de la manera de darse el “ente en cuanto 
ente” puede, pues, partir tranquilamente del ser en sí gnoseo­
lógico como de un ingrediente esencial del fenómeno del co­
nocimiento. Pues este fenómeno se trasciende a sí mismo en 
él, conduciendo en línea recta hasta el corazón del problema 
ontológico.

C a p ít u lo  23

LA TRASCENDENCIA DEL ACTO DE CONOCIMIENTO

a) E l peso de  l a  p ru e b a  cae  sob re  e l  esceptic ism o. E l  p ro ­

b le m a  DE LA MANERA DE DARSE LA REALIDAD

El escepticismo, el criticismo y ciertas formas del idealismo 
han negado que haya un ente en sí. No es difícil refutar estas



teorías. Están erigidas sobre puros argumentos de la intentio 
obliqiut y yerran por ende los fenómenos fundamentales. Pues 
la reflexión misma es ya la desviación respecto de ellos. Lo que 
estas teorías aducen una y otra vez son variantes de tres moti­
vos. El uno es el principio de la conciencia (que sólo nos es­
tán dadas nuestras representaciones); el segundo es el prejuicio 
correlativista: no hay ningún ente que no sea objeto de un su­
jeto; el tercero descansa en el supuesto de que el valor y el sen­
tido sólo se comprenderían en el mundo por una subjetividad 
fundamental, una razón cósmica concebida en analogía a la hu­
mana.

El último de estos argumentos es puramente especulativo- 
metafísico y no ha menester de discusión. El segundo descan­
sa en un falso análisis de la relación de conocimiento. Tan 
sólo el primero se apoya al menos en un fenómeno efectivo, 
aunque comprendido sólo unilateralmente. Con él, así como 
con el segundo, habremos de ocuparnos aún. Con ambos nos 
encontramos también en teorías actuales, si bien entran en es­
cena disfrazados. Tienen, con todo, el mérito histórico de ha­
ber llevado a punto de madurez el problema del ser en sí.

Entre otras cosas han hecho cobrar muy clara conciencia 
de que el ser en sí no puede “probarse” propiamente. Nunca 
encontramos sino datos; pero los datos pueden ser también 
cosa del sujeto, no garantizan ningún en sí. Sólo encontramos 
fenómenos; pero los fenómenos pueden ser también pura apa­
riencia.

Lo único que se pregunta es esto: ¿es que se necesita real­
mente una “prueba” del ser en sí? Querer “probar” últimas 
cosas es un non sens. Tendrían que descansar ya en algo por 
medio de lo cual se probasen. Pero entonces no serían nada 
último. Mas el “ente en cuanto ente” es algo último. Por lo 
demás, pueden indicarse tres razones especiales por las cuales 
no es menester aquí de prueba.

1. El peso de la prueba cae más bien sobre aquel que niega 
el ser en sí. El darse el ser en sí —principalmente en la for­
ma del “ser ahí” real— está contenido en el fenómeno funda­
mental del darse el mundo; acompaña todos los fenómenos 
parciales, acompaña al hombre a lo largo de su vida en todas 
las situaciones. Es necesario, pues, que, si se quiere declarar 
este fenómeno una pura apariencia, se muestre cómo pueda 
producirse esta pura apariencia. El escepticismo nunca lo ha 
intentado, sabiamente. Nunca podrá lograrlo.

2. La metafísica idealista lo ha intentado. Fichte y Schel-



182 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL |SEC. I

ling echaron mano, para explicar esa pura apariencia, de una 
“producción inconsciente” en que el “yo” produce el mundo. 
Pero el yo mismo se convirtió de esta manera en un ente en 
sí, y no el yo consciente, sino el inconsciente. Con lo cual 
aquéllos' mostraron lo contrario de lo que pretendían.

3. Pero aun supuesto que pudiera mostrarse que todo ente 
en sí dado descansa en una pura apariencia, ni siquiera con 
ellos se habría esquivado el ser en sí. Tendría que trasladarse 
el “en sí” al fondo óntico situado por detrás del ente des­
enmascarado como pura apariencia. Y este fondo sería el ver­
dadero ente en sí. Pues en algo tiene que descansar incluso la 
pura apariencia. Todo lo restante —todas las categorías espe­
ciales del ser— convendrían entonces a la pura apariencia. Y 
en tanto ésta no fuese arbitraria, sino necesaria sobre la base 
de aquel fondo óntico (que no hay manera de evitar), le con­
vendrían también ontológicamente con necesidad. Las mismas 
determinaciones constituirían entonces una bien fundada onto- 
logía de la pura apariencia, que no se distinguiría de la on- 
tología del ser en nada más que en la etiqueta de “pura apa­
riencia”, o sea, que sería la misma .ontología. Tendría, en 
efecto, que habérselas con el ser de la pura apariencia. Pues 
también ésta “es” algo.

b) C o n se c u e n c ia s . La c u e s t ió n  d e l  “ cóm o” d e l  d a rse  e l  ser

Dos consecuencias pueden sacarse en seguida de lo anterior. 
La primera afecta a la relación de la ontología con la oposición 
metafísica de las escuelas. Es verdad que la ontología sólo en 
el punto de partida puede mantener la neutralidad rigurosa 
frente al idealismo y el realismo; con la entrada en escena de 
la cuestión de la manera de darse se torna caduca la posición 
idealista. Pero la ontología no por esta causa queda fijada uni­
lateralmente en el realismo. La última de las reflexiones ante­
riores muestra, antes bien, claramente c¡ue la oposición entera 
de las escuelas es y será para ella algo subordinado.

Esto responde con toda exactitud al desarrollo histórico del 
idealismo desde Berkeley hasta Hegel. La base de sustentación 
se desplaza cada vez más por encima del sujeto empírico, para 
venir finalmente a reposar en algo absoluto; con lo que simul­
táneamente se entiende lo sustentado, el mundo fenoménico, 
cada vez más objetivamente, hasta llegar, por último y de nue­
vo, al pleno valor de ser de lo real. Este no es un desarrollo 
casual. Es necesario, porque tan pronto como se entiende en



CAP. 23] EL CONOCIMIENTO COMO ACTO TRASCENDENTE 183

sentido universal la “pura apariencia”, ya no puede diferen­
ciarse, pura y simplemente del ser.

Pero la segunda consecuencia es que con el problema de 
la manera de darse no se trata para la ontología, en absoluto, 
de su justificación, o de la refutación de teorías antinaturales, 
sino de algo distinto. Como el escepticismo y el idealismo de 
la conciencia descansan ya en una pretendida refutación de una 
posición natural, dada por medio de un fenómeno fundamen­
tal e imborrable, todo acabaría en la vacua refutación de una 
refutación; lo que, encima, sólo oscurecería el hecho de que el 
peso de la prueba cae sobre el lado opuesto.

Aquello de que se trata es, de hecho, algo distinto. No “si” 
está dado el ser en sí, sino “cómo” está dado, ésta es la cues­
tión. Es exactamente la misma distinción que domina la Crí­
tica de la Razón Pura: no “si” son posibles juicios sintéticos 
a privri es la cuestión de la obra, sino “cómo” son posibles. Y 
también aquí se trata de una cuestión de posibilidad. Pues la 
manera de darse el ser en sí encierra efectivamente una difi­
cultad que no cabe despejar con la mera impugnación de argu­
mentos y teorías. Aquí sólo puede servir de algo un análisis 
positivo de los pertinentes fenómenos de la manera de darse.

Hay tres grupos de fenómenos que se ofrecen a este efec­
to: 1) el fenómeno del conocimiento con sus fenómenos par­
ciales, 2) el fenómeno de los actos emocionalmente trascenden­
tes y 3) el fenómeno de la complexión de la vida. El primero 
de ellos presenta la estructura más trasparente y es apropiado 
para hacer visible la estructura de la relación fundamental. 
Sobre el segundo recae el peso principal de la manera de dar­
se el “ser ahí” real. Y en tanto el “ser ahí” real ocupa la po­
sición central en la cuestión del ser en sí ontológico, en este 
grupo de fenómenos está el peso principal de la investigación. 
Pero el tercero articula los dos primeros fenómenos en una 
complexión que los abarca, señalándoles con ello a los fenóme­
nos de la manera de darse su lugar ontológico.

Por el momento sólo tenemos que habérnoslas con el pri­
mero, con el fenómeno del conocimiento.

c) El c o n o c im ie n to  com o a c to  t r a s c e n d e n te

Por “acto trascendente” se entenderá siempre en lo que si­
gue un acto que no se desarrolla sólo en la conciencia —como 
el acto de pensar, imaginar, fantasear—, sino que rebasa la 
conciencia, saliendo de ella y uniéndola con lo que existe en



sí independientemente de ella; y, además, sin distinguir si lo 
independiente es una cosa material o algo psíquico o espiritual. 
Son, pues, actos que establecen una relación entre el sujeto y 
un ente que no surge únicamente por obra del acto; o también: 
actos que hacen objeto de algo supraobjetivo.

Los actos trascendentes son “también” actos de conciencia. 
Permanecen ligados con uno de los miembros de la relación 
a la conciencia. Pero no se agotan en esto. El otro miembro o 
bien está más allá de la conciencia, o existe independiente­
mente del acto de conciencia. Advertir esto último no es su- 
perfluo. El otro miembro de la relación no es necesariamente 
algo extraconsciente. Puede ser también un acto o un conte­
nido de conciencia. Lo esencial es que se halla también en una 
muy determinada situación de más allá, a saber, a la concien­
cia que lleva a cabo el acto del caso. La trascendencia del acto 
sólo significa el salir hacia algo independiente del acto en cuan­
to tal, en cuanto independiente, lo mismo, por lo demás, si 
pertenece a la conciencia que si no pertenece a ella.

La significación de “trascendente” que se introduce con esto 
no es la usual en filosofía. Pero responde mejor a la significa­
ción de la palabra. Suelen designarse ciertos objetos como tras­
cendentes, distinguiéndolos de objetos inmanentes. Esto contra­
dice el sentido literal de la trascendere (“subir más allá”). Los 
objetos no remontan ningún límite; están por anticipado o más 
allá, o más acá del límite. Pero sí tiene el acto —o bien la re­
lación al objeto— que remontar un límite, si el objeto está más 
allá de éste. No, pues, los objetos de los actos, sino tan sólo 
los actos mismos pueden ser trascendentes o inmanentes.

Esto supuesto, puede enunciarse así el fenómeno fundamen­
tal de conocimiento: el conocimiento, entendido como acto 
(pues no es “sólo” acto), no se agota en ser acto de concien­
cia; es un acto trascendente.

Esta afirmación es de una significación fundamental para 
la ontología. Pues la manera de darse el ente descansa en pri­
mera línea sobre el conocimiento. Mas sólo como acto tras­
cendente puede el conocimiento “dar” a la conciencia el ser 
ahí del ente. Si la conciencia no fuese capaz de ningún acto 
trascendente, no podría saber nada del ser del mundo en que 
vive. Estaría presa de su inmanencia y no podría saber.de nada 
más que de sus propios productos, sus pensamientos o repre­
sentaciones. Como lo lia afirmado, justo, el escepticismo de to­
dos los tiempos.

No sólo el escepticismo desconoce esta situación. La des-



CAP. 23] EL ACTO APREHENSOR Y SU OBJETO 185

conocen todas las teorías que identifican el conocimiento con 
el pensar o con el juicio. Pensar, se puede todo lo posible, in­
cluso lo no ente; pero conocer, sólo se puede lo que “es”. El 
juicio, sobre todo, es tan sólo una forma lógica que puede ser 
tomada o no tomada por lo conocido y convertido en conteni­
do. Cuando se enuncia una evidencia, toma sin más la forma 
del juicio; cuando se la ingiere conscientemente en un com­
plejo de evidencias, toma de nuevo la forma de juicio. Pero 
ni la enunciación ni la ingerencia son idénticas a la evidencia 
misma. Esta sola es conocimiento, instancia dadora, toma de 
contacto con el ente.

d) E l  ACTO APREHENSOR Y SU OBJETO

A los actos trascendentes es común estar dirigidos a objetos 
entes en sí. En esto no se halla sólo el acto de conocimiento. 
Este acto tampoco es, de ninguna suerte, una relación óntica- 
mente primaria del sujeto con el mundo. Está siempre inserto 
en un complejo de actos múltiples, así trascendentes como no 
trascendentes. Pero tiene sobre otros actos trascendentes el pri­
vilegio de ser el único acto puramente “aprehensor”. La con­
ciencia filosofante consiste en aprehender el mundo tal cual 
es. Se encuentra, pues, consigo misma, al reflexionar sobre sí 
misma, como cognoscente. Y únicamente partiendo de esta re­
lación de conocimiento con la que se encuentra pueden recons­
truirse las demás especies de relaciones con el mundo, óntica­
mente más fundamentales. El análisis dé los actos trascendentes 
tiene, pues, que empezar por el acto de conocimiento como pri­
mer acto según la ratlo cognosceruii.

La ley husserliana de la intencionalidad es una ley general 
de todos los actos de conciencia. Como los actos trascenden­
tes son “también” actos de conciencia, resulta perfectamente 
guardada en ellos; también ellos tienen su objeto intencional. 
También el conocimiento lo tiene, produciendo un contenido, 
una representación, una imagen del ente en sí, y entre el acto 
y la imagen existe la relación de la intencionalidad. Pero la 
imagen no es el objeto de conocimiento. Ni siquiera en la per­
fecta correspondencia con él coincide con él, sino que perma­
nece enfrente de él, algo distinto de él, una formación de la 
conciencia.

La ley del ser en sí y de la supraobjetividad del objeto es la 
ley especial de los actos trascendentes. Es, por, tanto, la exac­
ta contrapartida de la ley de la intencionalidad. Así como ésta



es la ley general de la conciencia, así es la ley del ser en sí la 
de la trascendencia de la conciéncia. Y justo ésta tiene la for­
ma de los actos trascendentes. Distingue los últimos como actos 
dadores —y esto quiere decir dadores de ser— de los me­
ros actos de conciencia. Sólo así es posible distinguir el cono­
cimiento, como aprehensión de un ente en sí, del mero pen­
sar, imaginar, fantasear. No es un azar que la ley husserliana 
no ofrezca asidero alguno para ello. En realidad,' ha permane­
cido el fenómeno de la aprehensión prácticamente desconocido 
hasta aquí para la fenomenología del acto.

Entre los actos trascendentes se destaca, a su vez, el acto de 
conocimiento por el carácter puro de la aprehensión. La rela­
ción del sujeto con un objeto ente en sí es aquí una relación 
plenamente unilateral, receptiva: el sujeto resulta determinado 
por el objeto, pero por su parte no determina éste en manera 
alguna. El ente del que se hace objeto (el ente objetado) per­
manece intacto; nada se altera en él. Sólo en el sujeto se altera 
algo; en él se produce el saber del objeto. En esto consiste su 
receptividad. Al eme que le queda objetado le resulta la ob­
jeción extrínseca. Está ahí indiferente a si se le hace objeto del 
sujeto y en qué medida. En esto consiste su ser en sí. Seme­
jante conducta del sujeto relativamente a un ente en sí es, jus­
to, la aprehensión.

El término “aprehensión” produce, sin duda, el espejismo 
de una espontaneidad del sujeto. Y tal hay también en el co­
nocer. Pero no es una actividad sobre el objeto. Se agota en la 
síntesis de la imagen. La aprehensión tampoco significa que 
el sujeto abrace el objeto o lo introduzca en sí. El objeto tam­
poco como aprehendido entra en la conciencia; sigue insupera­
blemente frente a ella. £1 mismo no se convierte en represen­
tación, en pensamiento, en contenido de conocimiento. Sigue 
siendo intangiblemente en sí lo que en sí era. Y el sujeto lo 
conoce, aun después de haberlo aprehendido, como ente en sí.

La aprehensión no es un “tener en la conciencia”. No se 
puede “tener” objetos entes en sí como se “tiene” pensamien­
tos y representaciones. La aprehensión expresa, antes bien, la 
trascendencia del acto, el tener sólo una relación inmanente 
a la conciencia. Aprehender se puede sólo entes en sí; tener, 
sólo contenidos de conciencia. Pero como en la aprehensión 
surge un contenido de conciencia (la imagen del objeto), hay 
sin duda en el acto de conocimiento también un tener. Pero 
es el tener la imagen que surge en la aprehensión, no un te­
ner el objeto de conocimiento. El tener no es, pues, la instancia



CAP. 24] EL FENÓMENO Y LA TEORÍA 187

dadora. Descansa ya en el aprehender. El tener la imagen no 
es nada más que la forma que toma en la conciencia el haber 
aprehendido. No es un segundo acto además del acto de cono­
cimiento, sino tan sólo el aspecto interior, inmanente, de su re­
sultado. Y como el contenido de conciencia (la imagen) no es 
objeto de conocimiento, tampoco se lo percibe como tal en la 
conciencia cognoscente, ni puede señalárselo directamente en 
el fenómeno no reflejo del aprehender. La conciencia cognos­
cente se limita a ser conciencia aprehensora de objetos, y no 
sabe de la manera de ser de sus contenidos, que es distinta de 
los objetos.

C a p ít u lo  24

LAS ANTINOMIAS DEL FENOMENO DEL 
CONOCIMIENTO

a) E l  f e n ó m e n o  y l a  t e o r ía . E l  r e a l is m o  n a t u r a l

Esta situación es ontológicamente más importante de lo que 
pudiera parecer a primera vista. Quiere decir que si no hay 
un ente en sí, tampoco hay conocimiento. Pues entonces no 
hay nada que pudiera conocerse.

Cabría, sin duda, sacar la consecuencia de que lo discutible 
es, justo, si hay conocimiento, es decir, si aquello que llama­
mos nuestro conocimiento es efectivamente conocimiento. Pero 
la consecuencia es extraordinariamente desdichada. Pues el “fe­
nómeno” del conocimiento está ahí y no consiente que lo qui­
ten de en medio. Y habría que declararlo en conjunto una 
pura apariencia, si no se lo toma fundamentalmente por un 
fenómeno real. Pero si se lo declara una pura apariencia, es 
necesario mostrar en qué descanse ésta, y por qué es una apa­
riencia inevitable, universal, y que nos domina a lo largo de la 
vida. Antes se mostró por qué no puede lograrse tal cosa. En 
toda especie de explicación subsiste I ) el ser del fundamento 
en que descansa la apariencia y 2) el ser de la apariencia mis­
ma. Con lo que ni siquiera se ha hecho entrar en cuenta toda­
vía que las explicaciones mismas son teorías sumamente osadas 
y metafísicamente arriesgadas, cuyos supuestos no pueden apo­
yarse en nada y se enredan a sí mismos en contradicciones. Es 
lo que han enseñado hasta la saciedad los famosos intentos



idealistas. No pueden, en absoluto, soportar la carga de la prue­
ba que cae sobre ellos.

Contra los fenómenos luchan las teorías en vano. Sólo 
“con” los fenómenos pueden lograr algo. Pero aquí se trata 
del fenómeno fundamental de todo conocimiento: no sólo el 
ser en sí del objeto entra en la esencia de la relación de cono­
cimiento, como quiera que la reflexión filosófica descubra esta 
esencia; sino que todo conocimiento, basta el más ingenuo, tie­
ne ya un saber del ser en sí de su objeto, al que comprende 
por anticipado como un ente independiente de él.

Este saber inmediato del ser en sí es idéntico al fenómeno 
fundamental del realismo natural. A diferencia de otras for­
mas del realismo —así como en general de otras “posiciones”— 
no es el realismo natural una teoría, una doctrina, una tesis, 
sino una base en la que se encuentra cimentada de suyo toda 
conciencia humana del mundo. Todas las concepciones del 
mundo discrepantes de él necesitan empezar por separarse de 
él mediante tesis especiales, sin que puedan anularlo como fe­
nómeno fundamental, antes bien estando obligadas a explicar­
lo. No son fenómenos, sino teorías; necesitan, pues, arreglár­
selas con él como fenómeno absolutamente fundamental.

Qué sobrecogedoramente fuerte es este fenómeno fundamen­
tal se mostrará tan sólo al llegar a los actos emocionalmente 
trascendentes. Provisionalmente bastará sopesar su alcance den­
tro del conocimiento. Pues éste abarca todos los grados, desde 
el conocimiento más ingenuo hasta el científico más desarro­
llado. Esto es en todos los grados un hecho bien conocido. Na­
die que percibe una cosa material (la ve, la toca) se imagina 
que surge únicamente al verla para desaparecer con el apartar 
la vista. La percepción distingue ya su propia actividad de su 
objeto, sabiendo de su accidentalidad para éste y de la indife­
rencia de éste a ella. No trasporta su propia subjetividad al 
objeto. Ve éste como ente en sí. Tan sólo no está este distin­
guir y saber elevado en ella al nivel de la conciencia. Es, an­
tes bien, la forma interna y comprensible de suyo de la con­
ciencia del ser en ella.

Lo mismo es válido de los grados superiores del conoci­
miento. El experimentador que busca una ley determinada, 
sabe por adelantado que ésta, si es que sencillamente existe, 
existirá independientemente de su buscarla y encontrarla. Si la 
encuentra, no se le ocurre creer que únicamente surgió por 
obra de ello; sabe que estaba ahí desde siempre y que no se 
altera por el hecho de encontrarla. Ve en ella un ente en sí.



CAP. 24] LA ANTINOMÍA DEL SER EN SÍ Y EL SER OBJETO 189

Exactamente igual el historiador que reconstruye mediante las 
“fuentes” un acontecimiento desconocido. Sabe que también 
sin su reconstruirlo fué como fué; sólo el saber de él surge en­
tre sus manos. Únicamente la conciencia filosófica se ha apar­
tado de esta línea en la formación de sus teorías. Pero con esto 
toma sobre sí la carga de una prueba que no puede soportar. 
Pues la teoría no puede rechazar el fenómeno común de la rea­
lidad natural y la científica. Tiene que emprenderla con él.

b) La a n t in o m ia  d e l  se r  e n  sí y  e l  ser o b je to

En el fenómeno del conocimiento como acto trascendente 
hay una doble antinomia que ha menester de aclaración. La 
relación sujeto-objeto tiene la forma de una correlación. El ser 
objeto está, en efecto, ligado al ser sujeto del otro miembro 
de la relación, no menos que éste a aquél. Pero la trascenden­
cia del acto quiere decir que el ser del objeto está ahí inde­
pendientemente del sujeto. Ser en sí es independencia; ser ob­
jeto, dependencia.

En una formulación tan superficial parece la disputa inso- 
luble. Sin embargo, es pura apariencia. La cosa capital no se 
ha tomado, en absoluto, en cuenta en ella: que el ser objeto 
no es, en absoluto, ser en sí. Descansa sin duda en él, pero no 
coincide con él. El ente en sí es lo que se “hace objeto”; él 
mismo sigue siendo independiente, pero su ser objeto no es in­
dependiente del sujeto. En el enfrentamiento sólo puede hacer 
frente, justo, a un sujeto.

El ser objeto es extrínseco a un ente en sí en cuanto tal; el 
ser en sí es, por su parte y por el contrario, no extrínseco a 
un objeto de conocimiento en'cuanto tal. Si le falta a éste, 
puede éste muy bien ser objeto, pero no objeto de conocimien­
to, ni el acto puede ser conocimiento.

Esto puede agudizarse más: en la relación de conocimiento 
es esencial al objeto el ser en sí, pero el ente en sí es indife­
rente al ser objeto; admite ser esto, sin reclamarlo. De esta 
relación resulta: la independencia del objeto de conocimiento 
respecto del sujeto —su ser en sí, pues— no resulta afectada, 
en absoluto, por la dependencia del ser objeto respecto del su­
jeto. Aquí está la solución de la aparente antinomia. La de­
pendencia y la independencia del objeto de conocimiento no se 
contradicen, porque la primera concierne sólo al ser objeto, 
mientras que la última concierne al ser en sí de éste, y el ser 
objeto es extrínseco al ser en sí.



190 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. I

Una relación semejante no es nada extraordinario. Com­
páresela con la de la masa y- el peso de un cyerpo. La masa 
es independiente del punto de la tierra o de la luna en que se 
encuentra. El peso no es independiente de él. El mismo cuer­
po y en la misma relación es, pues, a la vez independiente y 
dependiente. Y la dependencia de su peso no toca a la indepen­
dencia de su masa. Exactamente en el mismo sentido hay que 
entender el que la dependencia del ser objeto no toque a la 
independencia del ser en sí.

c) La a n t in o m ía  de l a  t r a s c e n d e n c ia  d e l  fe n ó m e n o

En la resolución de la antinomía del objeto se ve clara­
mente cómo el fenómeno del conocimiento se sobrepasa a sí 
mismo, convirtiéndose en un fenómeno del ser. Hace saltar 
su marco. ¿Cómo entender, de otra suerte, que el objeto de 
conocimiento no se agote en su ser objeto y, sin embargo, justo 
este su no agotarse sea esencial a la relación de conocimiento 
—y por tanto también al ser objeto? Al resolverse esta antino­
mía, hace su aparición una segunda. Esta concierne al carác­
ter de fenómeno en cuanto tal en el fenómeno del conoci­
miento.

En la esencia del “fenómeno” entra el que éste tenga carác­
ter de hecho comprobable, pero también el que no sea com­
probable en él el carácter de hecho de lo que constituye su 
contenido. Así, por ejemplo, es el fenómeno del movimiento 
diurno del sol en el cielo de Este a Oeste algo dado y compro­
bable en todo momento; pero en él no puede comprobarse si 
el sol lleva a cabo efectivamente un movimiento semejante 
en el espacio cósmico.

En general: un fenómeno A  no significa en cuanto tal el 
ser de A. Puede estar también por detrás de él el ser de B (es 
decir, de otra cosa). En el ejemplo anterior puede estar por 
detrás, en lugar de un movimiento del sol, uno de la tierra. Si 
no fuese así, no podría haber, en absoluto, falsas apariencias ni 
ilusiones. En el fenómeno A no es nunca visible si A es tam­
bién en sí, o si el fenómeno mismo es manifestación de A o 
pura apariencia. Hay, pues, una indiferencia fundamental del 
fenómeno al ser y el no ser de A.

Pero si es así, ¿cómo puede haber el fenómeno del ser en 
sí (de A)? Cosa semejante no podría menos de significar la po­
sibilidad de comprobar este ser en sí. Pero si entra en la esen-



CAP. 24] LA ANTINOMIA DE LA TRASCENDENCIA 191

cia del fenómeno A  el ser comprobable él solo, no el ser en sí 
de A, es imposible lo anterior.

Mas se ha mostrado que en el fenómeno del conocimiento 
entra un fenómeno de ser en sí. Pues aquél quiere decir, en 
forma perfectamente inequívoca, que el acto es sólo un cono­
cimiento cuando su objeto no se agota en el ser objetó. Por 
consiguiente, existe en el fenómeno del conocimiento una con­
tradicción interna. Es un fenómeno de suyo antinómico. Su 
contenido pugna con'la esencia del ser fenómeno. O expresa­
do en forma positiva: el fenómeno del conocimiento es de tal 
índole, que sobrepasa su propio carácter de fenómeno.

En este sobrepasar reside su “trascendencia del fenómeno”. 
Esta se halla en la más estrecha relación con la trascendencia 
del acto del conocimiento, pero no es, de ninguna suerte, idén­
tica con ésta.

La antinomia que hay en ella puede desarrollarse en dos di­
recciones. Por una parte puede decirse: la trascendencia misma 
del fenómeno es sólo un fenómeno; entonces existe la posibili­
dad de que también la trascendencia del acto del conocimien­
to, y con ella el ser en sí del objeto, sea sólo pura apariencia. 
Pero entonces tendría que descubrirse y “explicarse” esta pura 
apariencia. O  bien habría que decir: los fenómenos de los ac­
tos trascendentes son, de hecho, ellos mismos “fenómenos tras­
cendentes”; y esto querría decir que son más que fenómenos. 
Tendría que estar contenida en ellos la manera misma de darse 
el ente en sí.

De estos dos casos se distingue el primero porque no puede 
lograr declarar la “pura apariencia” una apariencia universal, 
es decir, necesaria. El segundo caso es, sin embargo, discuti­
ble. Como el fenómeno A es de suyo indiferente al ser y el 
no ser de A, admite el fenómeno del ser en sí muy bien que 
exista efectivamente también el ser en sí. Pero lo que no es 
admisible es que en el fenómeno del ser en sí pueda compro­
barse el mismo ser en sí. Y esto es lo que parece querer decir 
el caso.

Sin embargo, justamente aquí estaría el error. El caso no 
dice tal, de ninguna suerte. El fenómeno sigue siendo fenó­
meno, por mucho que sea fenómeno de un ente en sí. En el 
fondo son todos los fenómenos, fenómenos de ser en sí. Siem­
pre se presenta en ellos A como ente. Pertenece, pues, a la 
esencia del fenómeno en general el “trascenderse” a sí mismo, 
el presentar su contenido como suprafenoménico. Pero si todos 
los fenómenos señalan fundamentalmente hacia más allá de si,,



192 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL (SEC, I

no se está con el fenómeno del ser en sí ante un caso excep­
cional. La relación general se limita a hacerse tangible en él 
de una forma sui generis. Pero esto es claro: la trascendencia 
del fenómeno tampoco anula en él el carácter de fenómeno. 
Por el contrario, lo hace cumplido, justamente.

d) La s o lu c ió n  de  i.a  a n t in o m ía  y  su p ro b le m a  r e s id u a l

Los fenómenos en cuanto tales son inestables. Requieren a 
la conciencia a decidirse en ellos por el ser o la pura aparien­
cia. No cabe rechazarlos, pero tampoco quedarse en ellos. Así 
es ya en la vida, así más aún en la ciencia, así superlativa­
mente en las cuestiones filosóficas fundamentales. En este re­
querimiento, en esta petición hecha a la conciencia —sobre la 
base de la inestabilidad de la conciencia del fenómeno— con­
siste la verdadera autotrascendencia común a todos los fenó­
menos y peculiar de ellos en cuanto tales.

No consiste, pues, como pudo parecer en un principio, en 
que fenómenos de una índole determinada pudieran garantizar 
el ser en sí de su contenido. Esto no lo pueden en ningún 
caso. Con el fenómeno del ser en sí sólo se está, por tanto, 
ante un caso especial, cuando aquí se trata del carácter de ser 
¿n genere, del ser en sí en cuanto tal. Aquí resalta el lado 
óntico de la cuestión. Por eso resalta también aquí la auto- 
trascendencia, en verdad general, • del fenómeno, que queda 
elevada al nivel de la conciencia. Y así es como parece justa­
mente aquí que hace estallar el carácter de fenómeno.

En esto hay dos errores. En primer lugar, tendría que ha­
cer saltar exactamente en la misma medida también otros fenó­
menos. Y, en segundo término, es el hacer saltar pura aparien­
cia. Lo que hay de verdad en él es simplemente la descrita 
inestabilidad de los fenómenos en cuanto tales. Pero con esto 
se revela que también la antinomía señalada en la trascenden­
cia del fenómeno descansa en una pura apariencia. La antino­
mía se resuelve, la pugna resulta caduca. Y esto a su vez quie­
re decir que la trascendencia misma del fenómeno, al estar de 
suyo libre de contradicción, subsiste con razón, o sea, que por 
su parte no es pura apariencia.

Pero significa, aquí como dondequiera, algo distinto del ser 
comprobable el ser en sí. Se limita a ser el remontarse del fe­
nómeno por encima de sí mismo —a una decisión acerca del 
ser y del no ser del contenido de éste. Y, así hay que añadir, 
este remontarse por encima no es un inclinarse hacia un de­



terminado lado de la alternativa. En él no hay una decisión 
previa en favor del ser en sí. Así es por lo menos en la con- 
ciencia puramente descriptiva y clara del fenómeno.

Si el fenómeno del ser en sí empujara estrictamente hacia 
su existencia, quedaría dada con ello la prueba del ser en sí, 
y al escepticismo no le quedaría espacio libre alguno. No es así. 
Puramente en principio subsiste la posibilidad de que en los 
objetos de conocimiento no haya nada ente en sí, y esto quiere 
decir que no serían, en absoluto, objetos de conocimiento. Pero 
entonces tampoco sería, en absoluto, conocimiento lo que así 
llamamos. En la duda cartesiana se ha sacado esta consecuen­
cia. Su peso teorético es, sin duda, escaso; pues la carga de la 
prueba cae sobre el lado opuesto. Pero provisionalmente no 
está disipada.

C a p ít u lo  25

TRANSOBJETIVIDAD Y SUPRAOBJETIVIDAD

a) La c o n c ie n c ia  d e l  p r o b l e m a  y  e l  pr o g r e so  d e l  c o n o c i­

m ie n t o

Tiene que ensancharse la base fenoménica. Esto sigue sien­
do ante todo posible dentro del fenómeno del conocimiento. 
Pues éste no está agotado con lo expuesto. Hay aún fenóme­
nos parciales del conocimiento en los que es mayor el peso de 
la manera de darse el ser en sí: el de la conciencia del proble­
ma y el del progreso del conocimiento.

Problema es aquello de un objeto que todavía no está apre­
hendido, o lo desconocido en él. La conciencia del problema 
es, pues, el saber de esto que es desconocido. En el contenido 
del conocimiento se hace sentir como conciencia de su inade­
cuación, correspondiendo así al socrático saber del no saber.

El progreso del conocimiento es la superación de la inade­
cuación, la tendencia y el movimiento de la adecuación, el 
avance del conocimiento hacia el interior de lo desconocido y 
la trasmutación de lo desconocido en conocido.

El punto ontológicamente importante está en que el con­
cepto de objeto de conocimiento se desplaza esencialmente una 
vez aún. A l sujeto no le hace frente ahora solamente Ja par­
te objetada del objeto total, sino también la no objetada, lo



“transobjetivo”. Esto no es objetum, pero sí objiciendum. El 
objeto de conocimiento, objeto ente, está, pues, dividido en co­
nocido y desconocido, y por entre ambas partes pasa el límite 
de la objeción en el caso. Lo que está más allá de este lími­
te es lo transobjetivo.

La conciencia del problema es, pues, de suyo conciencia de 
lo transobjetivo; pues es el saber del ser de lo desconocido, sa­
ber que se adelanta a la objeción. Con esto revela el fenóme­
no de la conciencia del problema ser un eminente fenómeno 
del ser en sí. Tratándose de lo objetado, o de la parte cono­
cida del objeto, cabe en rigor figurarse que se agote en su ser 
objeto y no tenga ser en sí alguno; tratándose de lo transobje­
tivo, no cabe, pues justamente de esto es válido que aún no se 
ha convertido para nada en objeto. Se halla aún más allá del 
alcance de la correlación sujeto-objeto. Pero como el ser en sí 
significa justo la indiferencia a esta correlación —pues es la in­
dependencia respecto del sujeto—, conviene necesariamente a 
lo transobjetivo el ser en sí.

Contra esto puede replicarse que ello es sólo “un fenóme­
no” del ser en sí, no éste mismo. La conciencia del problema 
puede, en efecto, errar; puede preguntar también por el vacío 
donde no hay nada.

A  esto se opone el fenómeno del progreso del conocimien­
to. Cuando se resuelven problemas, se convierte lo transobje­
tivo en objetado. Esto prueba que lo transobjetivo no era una 
nada, sino que había ahí algo que se ofrecía a un posible co­
nocimiento. El progreso suele, sin duda, marchar, en lo que 
se refiere al contenido, de tal suerte que lo transobjetivo se 
revela, a medida que progresa la objeción, como constituido 
de una forma distinta de aquella que se había presumido; pero 
tampoco con esto no se revela como una nada. El ser en sí se 
confirma. La pura conciencia del problema tampoco presume, 
en absoluto, la determinación de su contenido. Es el no saber 
del contenido. Sólo sabe de que éste se halla ahí.

El progreso del conocimiento, como saber en marcha de la 
determinación, es la confirmación de que en la dirección pro­
longada del objeto —por encima del límite de la objeción— 
había efectivamente un ente en sí, algo que existía ya antes de 
la entrada del conocimiento e independientemente de éste, y 
que se hacía sentir en la conciencia del problema.

Este fenómeno es del mayor alcance ontológico. Si el ob­
jeto del conocimiento se agotase en lo objetado en cada caso, 
podría creerse en rigor que se agota también en el ser objeto



CAP. 25 ] EL SER EN SÍ DE LO TRANSOBJ ET1V0 195

para el sujeto. Pero si su contenido no se agota en lo objeta­
do, tampoco puede agotarse, por su manera de ser, en el ser 
objeto. Ha de tener un ser en sí, ha de- estar ahí en sí indife­
rente a la relación de conocimiento.

b) E l  se r  f.n  sí de l o  t r a n s o b je t iv o  y  de l o  o b je ta d o

Si, pues, el objeto de conocimiento se divide, por obra del 
límite de objeción, en objetado y transobjetivo, y lo transobje­
tivo revela ser ente en sí, también lo objetado ha de tener en 
sí un ser en sí. Es decir, el objeto en su integridad ha de tener 
un ser en sí. No tiene sentido atribuir a las partes de un todo 
diversa manera de ser. Sólo así responde también a la indife­
rencia del ente a su objeción y al límite de la objeción en él 
en el caso.

Esto resulta aun más claro partiendo del progreso del cono­
cimiento. La objeción progresa. Si sólo lo transobjetivo fuese 
ente en sí, pero no lo objetado, habría que concluir que con 
el progreso del conocimiento iría quedando suprimido o ani­
quilado paso a paso el ser en sí. Pues justo lo transobjetivo va 
siendo progresivamente objetado en ese progreso. Esto no tie­
ne, patentemente, sentido. Con ello volveríamos a acercarnos 
al más ridículo de todos los prejuicios, a la idea de que los 
objetos “pasearían hasta dentro de la conciencia” al ser cono­
cidos.

Los objetos de conocimiento, conocidos o no, permanecen in­
superablemente enfrente de la conciencia. “Cosas” no las hay 
en la conciencia, exactamente como tampoco hay pensamien­
tos o representaciones fuera de ésta. La objeción no altera esto 
en nada. Justo esto es la indiferencia del ente a. la objeción. 
Ente en sí es, pues, o la totalidad del objeto de conocimien­
to, o nada de éste. El objeto de conocimiento es ónticamente 
homogéneo. Si lo que hay de transobjetivo en él es “en sí”, 
también lo es necesariamente lo objetado.

Todavía hay que hacer aquí frente a otro prejuicio. Es la 
idea de que el objeto se “altera" en el progreso del conoci­
miento. Los átomos de la física actual, por ejemplo, son dis­
tintos de los de Demócrito. En el neokantismo se ha sacado 
de esto la conclusión de que el objeto “surge” verdaderamente 
en el progreso del conocimiento. Esto tiene por base una gro­
sera confusión: lo que surge no es el objeto, sino la imagen del 
objeto, la representación o el concepto del objeto. El “con­
cepto” del átomo está sujeto al cambio. En esto consiste la



aproximación a la verdad. Los átomos mismos de que constan 
efectivamente las cosas no comparten este cambio. Si es que 
los hay, eran los mismos en otro tiempo que hoy. Su ser es 
indiferente al cambio de las concepciones y al progresivo ser 
conocida su esencia.

C a p ít u lo  26 

LOS LIMITES DE LA COGNOSCIBILIDAD

a) La a p a r ic ió n  de l o  g n o s f .o ló g ic a m e n te  i r r a c io n a l

Todavía un paso más allá lleva el fenómeno de lo gnoseo- 
lógicamente irracional. Con esto no se mienta nada alógico, sino 
algo transinteligible; no nada impensable, sino algo incognosci­
ble. Su aparición es el fenómeno límite del conocimiento.

El límite de la objeción no está fijo. Es desplazable; y re­
sulta desplazado en el progreso del conocimiento. Cada nuevo 
descubrimiento lo empuja hacia adelante. El objeto sigue sien­
do como era; tan sólo el conocimiento aumenta. La cuestión 
es: ¿prosigue esta desplazabilidad del límite in infinitum o es 
ella misma limitada? ¿Hay un segundo límite detrás del prime­
ro, un límite de la objetabilidad, de la cognoscibilidad, de la 
racionalidad gnoseológica? Tendría que ser un límite indespla- 
zable. La cuestión de él es idéntica a la cuestión de la apari- 
ción de lo transinteligible.

No se mienta un límite que pudiera estar en la finitud y 
exhaustibilidad del objeto. Semejante límite no dejaría resto 
alguno incognoscible. Sería perfectamente concebible que la 
cosa pusiera, por su parte, un límite al avance del conoci­
miento en un punto determinado. Entonces habría que admi­
tir que el objeto se opusiera a una más amplia penetración 
del conocimiento, repeliendo éste. En tal caso ya no sería indi­
ferente a la objeción.

El tercer caso posible sería aquel en que la cosa no se opon­
dría, pero el conocimiento estaría organizado de tal suerte que 
no podría avanzar más a su arbitrio; la organización de nuestro 
conocimiento podría muy bien estar adaptada a determinados 
lados del ente, pero fracasaría radicalmente ante otros. Ella 
misma pondría en este caso el límite a su propio avanzar en el 
ente. Si, por ejemplo, está el conocimiento ligado a determi-



CAP. 26] LA APARICIÓN DE LO GNOSEOLÓGICAMENTE IRRACIONAL 197 
nadas condiciones internas, formas o categorías, hay que espe­
rar precisamente a pricrri la aparición del límite de la cognos­
cibilidad en el ente.

El primero de estos tres casos queda excluido por anticipa­
do. No concierne a la aparición de lo incognoscible.

El segundo hay que tomarlo ya más en serio. Conocemos 
casos especiales en que un objeto se defiende contra el cono­
cerlo. La persona humana es uno de estos objetos. Un hombre 
puede repeler la penetración del ajeno saber de él, puede velar 
su naturaleza, engañar al cognoscente. Puede disimularse, ele­
girse una máscara, puede inducir a error.

Pero, en primer lugar, no se trata, en nuestro problema, de 
un hacerse incognoscible, sino simplemente de un ser incog­
noscible sin hacerse tal. En segundo término, sólo hay la ini­
ciativa de repulsión del conocimiento en objetos que tienen 
ellos mismos conocimiento y saben que se los conoce; lo que, 
patentemente, no puede generalizarse más. Y, en tercer tér­
mino, es todo hacerse incognoscible dependiente del factor 
opuesto, de la capacidad de conocimiento, la inteligencia, la 
experiencia, el conocimiento del hombre, ajenos. En general, 
podría suceder que en la lucha entre el engañar y el penetrar 
con la vista requiera el engañar gran superioridad. De otra 
suerte, se rompe la defensa, se traspasa el velo. Por lo demás, 
la mera posibilidad de ser penetrado con la vista prueba ya 
que un límite de esta índole no es indesplazable, o sea, que en 
ningún caso señala algo incognoscible.

Hay que prescindir, pues, aquí de la aventurada idea de una 
repulsa del conocimiento por el objeto. Habría, en efecto, que 
creer en el deus malignus cartesiano, que ha dispuesto el mundo 
de forma que nos engañe. El ente en cuanto tal no se resiste 
a que se lo conozca. Se ofrece absolutamente inerme. Es, jus­
to, indiferente a la objeción.

En otro sentido puede concebirse mejor el límite de la obje- 
tabilidad en el ente. El ente pudiera estar constituido de tal 
forma, a partir de un cierto punto, que no pudiera ser objeto. 
Tesis de esta índole se han defendido a menudo, por ejemplo,. 
“Dios no puede ser objeto”, “el sujeto no puede convertirse 
en objeto”, o la tesis de Scheler: “personas y actos no son sus­
ceptibles de ser objetos”.

Afirmaciones de esta índole no cuentan con la neutralidad 
del ente a la objeción. Presuponen que el conocer la cosa la 
altera en algo, si no es que la introduce en la conciencia. Pero 
la cosa permanece, justo, insuperablemente enfrente; más aún,



198 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. I

resulta radicalmente intacta en la objeción. Objeto puede vol­
verse todo ente, si hay una conciencia que sepa hacer de él 
objeto. El hecho es que también se aprehenden perfectamente 
las personas y los actos, ya en la vida diaria y no menos en la 
ciencia (por ejemplo, en la histórica). No debe negarse que 
permanecen impenetrables en su último núcleo. Pero esto no 
depende de ellas, sino de nosotros, los cognoscentes, porque 
no podemos seguir más adelante, o no podemos agotar una for­
mación de tal índole, múltiple y variable de suyo. Pero esto 
cae bajo el tercer caso.

No es sostenible que un ente —sea en todo o en parte— 
tenga la peculiaridad de no poder volverse objeto del conoci­
miento. Cosa semejante sólo puede afirmarse cuando se res­
tringe el conocimiento a la forma conceptual lógica. Pero el 
conocimiento no está restringido a esta forma; el conocimiento 
sólo mediatamente tiene relación con lo conceptual en general. 
Puede pensarse muy diversamente acerca del conocimiento de 
los hombres; nadie negará que lo hay, ni que el hombre ma­
duro no puede vivir sin cierta medida de conocimiento de los 
hombres. Pero no es, sin duda, un conocimiento conceptúo!.

No hay ningún ente incapaz en sí de ser objeto. Entra, 
antes bien, en la esencia del ente en sí poder volverse “en sí” 
perfectamente objeto del conocimiento. Y no está en él el que 
de hecho no se vuelva o no pueda volverse objeto. Pero esto 
quiere decir, formulado rigurosamente: no hay nada incognos­
cible en sí.

Esto es lo que enuncia la tesis de Husserl: todo lo que es, 
es también cognoscible. El ente es en sí inerme frente al cono­
cimiento. Radica en su esencia ofrecerse dondequiera y como­
quiera que el conocimiento se vuelve hacia él. La cuestión es 
sólo ésta: ¿radica también en la esencia del conocimiento poder 
dirigirse a todo lo que se le ofrece? ¿Es el conocimiento capaz, 
por su parte, de hacer objeto suyo de todo ente?

b) C o n c e p to  y  lu g a r  de l o  in c o g n o s c ib le  “ p a ra  n o s o tro s ”

Pero esto quiere decir lo siguiente: aunque no haya nada 
irracional en sí, muy bien puede haber, a pesar de todo, algo 
“irracional para nosotros”. Con esto nos hallamos en el ter­
cer caso.

Si hay una determinada conformación y organización insu­
perable del conocimiento —es decir, del conocimiento efectivo, 
humano, único que conocemos—, y si está adaptada a la oh-



jeción de determinados lados del ente, pero es inadecuada a 
otros lados, hay también en el ente algo que está excluido de 
la cognoscibilidad. Entonces hay lo “incognoscible para nos­
otros”.

En favor de la tesis de que lo hay y de que con ello está 
puesto a la cognoscibilidad un límite condicionado por el suje­
to, pero no desplazable para él, pueden darse una serie de 
razones.

1. Tenemos en el sistema de los sentidos un esquema en 
pequeño de cómo está adaptada la organización del conoci­
miento en general. Los sentidos que tenemos están coordinados 
a lados enteramente determinados del ente; están ajustados a 
la captación de determinados grupos de cualidades o procesos. 
Más allá de éstos no perciben nada. Bien sabido es, por ejem­
plo, cómo el sentido de la vista, el sentido de la temperatura, 
el sentido del sonido, están coordinados a sectores muy defini­
dos del continuo de las longitudes de onda —a sectores que ni 
siquiera se tocan unos a otros. Lo que no cae dentro de estos 
sectores, no es directamente accesible a los sentidos. Si pasa 
lo mismo con el conocimiento no sensible —el comprender, el 
concebir, el raciocinar e interpretar—, ha de ser el conjunto 
de la organización del conocimiento humano adecuado para 
un sector total del ente más allá de cuyo límite es el ente in­
cognoscible.

2. De hecho es así, como resulta ya del hecho temprana­
mente descubierto de que nuestro comprender, concebir y pe­
netrar está vinculado a muy determinadas formas o categorías. 
Todo lo que captamos permanece vinculado a estas formas, más 
allá de las cuales fracasa toda representación.

A  esto responde la adaptación de nuestro conocimiento a 
las necesidades de la vida. En la conciencia natural del mun­
do se selecciona, de lo que se ofrece y está ahí en sí, lo vital­
mente relevante. El entendimiento y los sentidos no sirven ori­
ginalmente al saber puro, sino a la propia conservación. A los 
fines superiores del conocimiento son ambos de suyo poco aptos. 
Únicamente métodos especiales enseñan a emplear el entendi­
miento dándole una más amplia aplicación. Pero la aplicación 
metódica tampoco puede ampliarse al arbitrio. Permanece vin­
culada al alcance de las categorías.

3. En la práctica de las ciencias tropezamos por todas partes 
con límites muy perceptibles. Más arriba, en la Introducción, 
se señaló una serie de problemas fundamentales que tienen 
todos carácter “metafísico”, es decir, contienen una trama irra­



cional insuperable; los ejemplos más conocidos son éstos: el 
enigma de lo vivo, de la unidad psicofísica, de la libertad, de 
la primera causa, y otros más; todos ellos son problemas inevi- 
tables, que no pueden rechazarse, porque tienen su raíz en 
largas e inequívocas series de fenómenos. La insolubilidad des­
cansa aquí, patentemente, no en que se los “aborde” inade­
cuadamente, sino en que frente a ellos fracasan radicalmente 
las categorías del conocimiento humano.

4. También el ente tiene sus principios (categorías del ser). 
Pero entre ellos los hay que son radicalmente inadecuados a las 
categorías del conocimiento. En la investigación se imponen 
como puntos problemáticos en los que toda solución de una 
aporía hace visibles nuevas aporías. De esta índole son la infi­
nitud, el continuo, los sustratos, la individualidad; las totali­
dades concretas; así, pues, por una parte lo más simple y lo 
más elemental, por otra parte lo más complejo. Lo que pasa 
con estos momentos categoriales del ente es que la organización 
de nuestro conocimiento está firmemente encadenada a las ca­
tegorías correspondientemente opuestas: a la finitud, la discre­
ción, las formas, lo típico, el aspecto parcial.

5. Puede contarse aquí también la sujeción del conocimien­
to a las leyes lógicas. Hasta qué punto responda a éstas lo real, 
no puede indicarse con certeza. La aparición de las antino­
mias en ciertas direcciones de problemas hace sumamente inve­
rosímil que el ente se someta sin residuo al principio de contra­
dicción. Pero si contiene en sí la contradicción —digamos en 
la forma de la pugna real—, son las antinomias insolubles; y 
ya el intento de resolverlas sería un extravío. Resolver sólo se 
dejan las antinomias aparentes, no las auténticas. En ello pu­
diera haber el claro indicio de un límite de la suficiencia de 
las leyes de nuestro conocimiento para el ente.

6. También el racionalismo clásico ha reconocido límites 
de la cognoscibilidad en este sentido, oponiendo al intelecto 
finito el intcllectus infinicus, y haciendo valer sólo para éste la 
ilimitada cognoscibilidad de todas las cosas. Éste es un claro 
concepto límite del conocimiento: la idea consecuentemente 
desarrollada de un conocimiento tal cual no lo tenemos nos­
otros. El error fué sólo pensar poder inferir de esta idea la 
posibilidad de ensanchar nuestro intelecto acercándose a ella. 
Este acercamiento no puede inferirse de ella, exactamente como 
tampoco podría inferirse de la idea de Dios la capacidad del 
hombre para llegar a ser Dios. El sentido positivo de la idea



CAP. 26] EL PESO DEL SER DHL RESTO INFINITO 201

es, antes bien, el saber de lo inasequible para nosotros en 
cuanto tal.

C) El PESO DEL SER DEL RESTO INFINITO

Puede según esto contarse muy bien lo que hay de incog­
noscible en el fondo de los objetos del conocimiento entre los 
ingredientes del fenómeno del conocimiento.

Esto significa que hay efectivamente el segundo límite, el 
indesplazable, y que más allá de él está algo transinteligible. 
No está más allá de lo transobjetivo, sino que es una parte de 
esto, como esto mismo es una parte de todo lo objiciendurn. 
Pero también el segundo límite es sólo un límite gnoseológico, 
no ontológico. Limita en el ente tan sólo el alcance de la cog­
noscibilidad, no limita el ente mismo. Entes en sí son, antes 
bien, tanto lo cognoscible como lo incognoscible.

En el ente en sí no hace diferencia ni el ser conocido ni el 
ser cognoscible. Esto se siguió de la ley del objeto de conoci­
miento, el cual es sólo tal objeto justo cuando es como es en sí 
e independientemente tanto del ser conocido como del ser cog­
noscible. Al ser, ni el ser conocido, ni el ser cognoscible pueden 
añadirle ni quitarle nada.

Contra esta ley se ha pecado por dos lados opuestos. Se 
pensó, por un lado, que lo desconocido, y mucho más lo incog­
noscible, no podía ser, en absoluto, ente; sólo se era capaz de 
pensar el ente correlativísticamente como objeto de un sujeto.
Y se pensaba, por otro lado a su vez, que sólo lo incognoscible 
podía tener verdadero ser (ser independiente de un sujeto); 
lo cognoscible era dependiente del sujeto o incluso un mero fe­
nómeno (Kant).

Ambas concepciones cometen la misma falta, sólo que con 
signo contrario. Desconocen la indiferencia del ente en sí a la 
objeción y la objetabilidad, e igualmente el carácter meramente 
gnoseológico de ambos límites. El “ser” no empieza únicamen­
te ni más acá ni más allá de uno de estos límites, sino que 
corre todo continuo. Sólo el saber del ente encuentra en ellos 
su frontera.

Los prejuicios tanto de una dirección como de la otra son 
difíciles de superar en el pensamiento propio. Han empapado 
todos nuestros conceptos y se nutren constantemente del hecho 
de que ambos límites se proyectan desde el sujeto como hori­
zontes dentro del mundo ente. De esta suerte surge una y otra 
vez la apariencia de que son límites del ser. Mas para com-



202 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. I

prender el fenómeno del ser en sí en el conocimiento —y es­
pecialmente en el límite de la cognoscibilidad— se requiere ver 
a través de la apariencia.

Una vez puesto esto en claro, cobra la aparición de lo gno- 
seológicamcnte irracional un peso sui generis. Pues entonces se 
presenta lo cognoscible como un sector finito del ente, y el cen­
tro de gravedad natural del objeto total (de lo objiciendum) 
no está sólo más allá del primer límite, sino también del se­
gundo. No está sólo en lo transobjetivo, sino también en lo 
txansinteligible. Esta es la razón de que todo progreso del co­
nocimiento gravite hacia lo incognoscible, la razón de que todas 
las cadenas de problemas fundamentales, como quiera que sean 
esto, empujen hasta llegar a problemas igualmente fundamen­
tales, pero irracionales.

Lo transinteligible es, por . decirlo así, el resto infinito del 
contenido de todos los problemas que trazan al conocimiento 
finito un límite de posible avance. Pues el ente no necesita, de 
ninguna suerte, ser limitado. En la vida no.se siente'el gran 
resto tan sólo porque nuestro estar abiertos al ser está ajustado 
a lo revelante de la vida y no carga con el peso de lo irrele­
vante. Además de esto, entra en la esencia de lo irracional el 
no poder emerger sino como fenómeno límite del conocimiento 
—apresable justo en la negación de éste, por decirlo así. Es 
justa la anulación del hacer frente el ente: pero aprehender 
directamente sólo se deja lo que hace frente.

d) El SER EN SÍ DE LO IRRACIONAL

Para la manera de darse el ente en sí tiene una significación 
decisiva la aparición de lo irracional en el fenómeno del co­
nocimiento. Pero esta significación no está en que lo irracional 
sea ente en un sentido superior a lo racional. Está, antes bien, 
en que el ser en sí del campo entero del objeto del conoci­
miento se impone desde este punto con una contundencia mu­
cho mayor. Es, pues, la misma significación de lo transobjetivo, 
pero reforzada.

Es decir, si el objeto de conocimiento se agotase en lo trans­
objetivo cognoscible, cabría seguir creyendo que no es nada 
más que el posible objeto del sujeto (o sea, “objeto de una ex­
periencia posible” en sentido correlativista). Pero si descuella 
por encima también del límite de posible objeción, si su conte­
nido es más del que es apresable para nuestras categorías, enton­
ces la cosa es distinta. Entonces es un contrasentido en sí mis­



mo pensar que podría agotarse en su ser objeto incluso más 
allá del posible hacer frente. Aquí tiene necesariamente que 
desaparecer toda dependencia respecto del sujeto, toda rela­
tividad al acto de conocimiento, toda correlatividad. Si hay 
algo incognoscible, tiene que estar ahí necesariamente con in­
dependencia respecto del sujeto. Tiene que poseer un ser en sí.

Ahora bien, si la totalidad del objeto de conocimiento (lo 
objiciencLum) está dividida por el límite de la cognoscibilidad 
en irracional y racional, y lo irracional se revela necesaria­
mente como ente en sí, también lo racional del objeto —o sea, 
tanto lo objetado (conocido) cuanto la parte objetable de lo 
transobjetivo (lo cognoscible)— tiene que poseer ser en sí. Y 
esto quiere decir que el objeto de conocimiento tiene que poseer 
en general y en su totalidad ser en sí. Pues si existe en él un 
ser en sí, como quiera que sea, él existe —con arreglo a su pro­
pia esencia— indiferentemente a la objeción y la objetabilidad 
e indiferentemente, pues, también a los límites de éstas.

El objeto total es homogéneo en todas las circunstancias. 
Si una parte de él es relativa al sujeto, lo es también el objeto 
entero. Pero si una parte de él es ente en sí, es necesaria­
mente ente en sí el objeto entero.

El que en él sea objetable algo no quiere decir que pueda 
disolverse en el mero ser objeto. El volverse objeto no despo­
tencia su carácter de ser. Resulta extrínseco al ente en cuan­
to tal.

Pero como en el fenómeno de lo irracional es donde está 
más cerca de la evidencia el darse el ser en sí, es también 
desde este fenómeno desde donde cae la más clara luz sobre 
lo objetado y lo objetable: su ser en sí es de la misma certeza 
que el de lo irracional.



LOS ACTOS EMOCIONALMENTE 
TRASCENDENTES

C a p ít u lo  27 

ACTOS EMOCIONALMENTE RECEPTIVOS

a) P os ic ión  y  e s t r u c t u r a  de  lo s  a c to s  ó n t ic a m e n te

FUNDAMENTALES

E¡ conocimiento es entre los actos trascendentes el más tras­
parente, más puro, más objetivo. Pero como testigo del ser en 
sí no es el más fuerte. Frente a él tomado aisladamente fué 
demasiado fácil el juego del escepticismo. La ventaja de la ob­
jetividad resulta contrapesada por la desventaja de ser un acto 
secundario dentro del orden de la vida. Es un acto que se des­
taca exclusivamente de un entretejimiento de actos de raíces 
más profundas y que son tan trascendentes como é!. Más aún, 
con la mayor frecuencia ni siquiera se presenta destacado, sino 
que permanece sumido en tal entretejimiento. Ünicamente la 
ciencia lo desliga. Y justo con esto se expone al esceptismo. 
Pierde, de debajo de los pies, por decirlo así, el suelo en que 
tiene la raíz.

Mas la raíz es lo esencial para el problema del ser. La raíz 
alcanza, dentro del orden vivo de los actos, hasta lo más hondo 
de la totalidad del ente. Pues el orden de los actos de los suje­
tos es un sector del orden del mundo y del ser en que se en­
cuentran los sujetos mismos.

El conocimiento es entre los actos trascendentes el único 
no emocional. Los demás tienen todos una vena de actividad, 
energía, lucha, riesgo, audacia, pasión, emoción. En esto con­
siste su carácter emocional. Todo trato con personas, todo 
disponer de cosas, todo vivir algo, apetecer, ansiar, hacer, obrar, 
querer, sentir simpatía o antipatía entra en este grupo; igual­
mente todo lograr y fracasar, sufrir, soportar, pero también 
aguardar, esperar, temer. Más aún, ya la posición íntimamente 
tomada, la reacción al valor, la respuesta al valor, cuenta en 
este orden de actos. Estos actos no están en la vida separados 
unos de otros, desembocan unos en otros; por otra parte, va su

204



CAP. 27] LOS ACTOS EM0C10NALMENTE RECEPTIVOS 205

diferenciación hasta lo imponderable. El análisis no puede ha- 
cer artificialmente tajantes los límites evanescentes, ni dismi' 
nuir la multiplicidad aplicándole la tipización.

Pero aquello de que se trata es justamente lo común en 
ellos: la trascendencia del acto y el ser en sí del objeto. Pues 
en este respecto son superiores al acto de conocimiento. Se 
mostrará que la universal convicción del ser en sí del mundo 
en que vivimos, no descansa tanto en la percepción como en 
la resistencia vivida que presta lo real a la. actividad del su- 
jeto —o sea, sobre una ancha base de experiencia de la vida 
que suministran los actos emocionales.

Al avanzar el análisis desde el conocimiento hasta el plexo 
de actos que hay en el fondo del conocimiento, pasa de lo ón- 
ticamente secundario a lo ónticamente primario y fundamental, 
pero a la vez también a lo menos trasparente y analizable. Sin 
embargo, al hacerlo cuenta con la ventaja de que estos actos 
solamente conocen una única manera de ser de los objetos, 
la real.

En su trascendencia se trata sólo del ser en sí real. Por eso al 
analizarlos puede prescindirse'del dificultoso concepto del ser 
en sí y hablar directamente de la “realidad”. No debiéndose 
olvidar, sin duda, que con esta “realidad” no se trata de la 
forma del ser en sí, sino del ser en sí en cuanto tal.

En los actos activos (espontáneos) se tiene además la ven­
taja de que en ellos ya el acto mismo de conciencia distingue 
entre el objeto intencional y el real, lo que no es el caso en el 
conocimiento. Allí, únicamente la teoría saca a la luz la for­
mación debida al conocimiento mismo (el pensamiento, la 
representación, la opinión). En la voluntad, por el contrario, 
es el fin propuesto distinto por anticipado del fin que hay que 
alcanzar. Y en la tensión entre el uno y el otro se mueve el acto.

b) P e c u lia r id a d  de lo s  a c to s  e m o c io n a lm e n te  re ce p tiv o s

Los actos trascendentes tienen todos la forma de relaciones 
entre un sujeto ente y un objeto ente. Son actos del mismo 
sujeto que también conoce; y sus objetos son al menos en prin­
cipio los mismos que también pueden conocerse. Pero la es­
tructura de los actos es distinta. En la relación de conoci­
miento permanece el objeto intacto, inalterado; y el sujeto no 
es afectado por lo menos en su habitus de vida, sino sólo mo­
dificado en el contenido de la conciencia.

Ambas cosas cambian en los actos emocionalmente fraseen-



206 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [sEC. H

dentes: la primera en los espontáneos, la última en todos, pero 
donde más tangiblemente cambian es en los que tienen carácter 
receptivo.

Debe empezarse aquí por los actos emocionalmente recep­
tivos, porque en ellos tiene el modo de darse el “ser ahí” real 
la forma más puramente acuñada y la ponderosidad más- in­
mediata. Son éstos los tipos de actos del “experimentar”, “vi­
vir” y “padecer” con sus múltiples variedades. Bajo cierto 
punto de vista pertenece también a ellos el “soportar”, con tal 
de que no se trate de la actividad para “deshacerse de algo”, 
sino del momento puramente pasivo del “tener que portar”.

Estos actos tienen de común que al sujeto le “pasa” algo. 
El sujeto mismo vive o experimenta “lo que le pasa” en la 
forma de un ser afectado muy determinadamente.

El ser afectado es algo perfectamente real. Y como es por 
su esencia un ser afectado “por algo”, despunta en éj irrecu­
sablemente la realidad de “lo que le pasa a uno”, o de aquello 
que en el ser afectado se siente como lo que afecta, golpea o se 
impone.

En el padecer resulta especialmente ruda la contundencia 
del golpe. Así es ya en el caso más superficial, cuando se re­
cibe un golpe o choque físico y el dolor enseña más drástica­
mente que todos los argumentos la realidad del algo que golpea 
o choca. Aquí no es menester de ningún raciocinio causal, de 
ninguna reflexión o combinación. La contundente fuerza pro­
batoria de “lo que le pasa a uno” es inmediatamente idéntica 
con la conciencia de ser afectado.

No es distinto cuando se sucumbe en la lucha, sea la físi­
ca o la espiritual, cuando se cae bajo una opresión psíquica, o 
también cuando se es arrebatado por una fuerza extraña: la 
fuerza vencedora, opresora o portadora se siente directamente 
como una fuerza real en el propio ser afectado por ella.

En el vivir y experimentar propiamente tal no es el ser 
afectado de todo punto tan drástico. En cambio, es su conte­
nido infinitamente más rico. En estos dos tipos de actos se 
mueve preponderantemente la conciencia inmediata de todo 
aquello que sucede con nosotros mismos y otras personas.

c) “Lo QUE LE PASA A UNO” Y EL SER AFECTADO. La DUREZA DE

LO REAL Y EL ENCONTRARSE “ VENDIDO”

Pero se gradúa más aún. En el “vivir algo” resalta más to­
davía en primer término el yo. El “experimentar” es más obje-



cap . 2 7 ] “ l o  qu e  l e  pasa a  u n o ” 207

tivo: muestra una oposición más consciente a “lo que le pasa a 
uno”, está más cerca del conocimiento. El que vive algo se 
agota más todavía en la vivencia. En correspondencia con esto, 
es en el vivir algo el ser afectado más inmediato y más fuerte. 
En esto se halla más cerca al del padecer.

Sin embargo, tampoco en el experimentar falta en manera 
alguna. No hay que dejarse extraviar aquí por el lenguaje gncv 
seológico, que cuenta toda .experiencia como conocimiento. El 
experimentar de que aquí se habla se halla aún ampliamente 
de este lado del conocimiento, y no tiene nada de común con 
la experiencia en sentido gnoseológico; su correlato no es un 
objeto de observación, sino un suceso que “le pasa a uno”. 
Simple experimentar en este sentido es el de que me engañe 
alguien en que había confiado; experimento en ello no sólo el 
engaño mismo, sino también a la persona como no honrada. 
Esto puede pasar directamente a conocimiento; pero la forma 
en que se impone y es sentido lo experimentado no se agota en 
ello. El ser afectado no es un aprehender.

Así se viven y se experimentan sucesos, situaciones, con­
flictos y soluciones en los que se es partícipe de alguna ma­
nera, o en los que está metido uno. mismo. Y en la medida del 
ser partícipe se es afectado por ellos; pero en la medida del ser 
afectado está dada más o menos contundentemente la realidad 
del suceso, de las situaciones, etc. No hay duda de que la con­
ciencia de la realidad de la situación del caso no aguarda a 
que llegue el conocimiento. Más bien a la inversa, el darse en 
el conocimiento —allí donde se llega a él— está aquí siempre 
sustentado ya por el primario darse en la vivencia.

Muy claro resulta también en la forma en que se experi­
mentan las consecuencias de las propias acciones. No es un 
experimentarlas en el sentido de un saber de ellas como de 
oídas; no es un saber de ellas sin ser partícipe de ellas. Es 
un “tocarlas” en ocasiones muy sensible, un ser alcanzado por 
ellas.

Es forzoso sentir el saber de las consecuencias de las pro­
pias acciones, no cabe escapar a ellas, es forzoso cargar con 
ellas. Están ahí y pesan.

Un experimentar de la misma especie es el de la forma de 
tratarme otras personas, bien o mal: “experimento” la forma 
de tratarme. Igualmente “experimento” también sus senti­
mientos hacia mí. Y de nuevo ninguna de ambas cosas en el 
sentido del conocimiento. Quizá desconozca precisamente los 
sentimientos ajenos, o los comprendo mal; más aún, puedo des-



20S LA MANERA d e  d a r s e  e l  s u r  r e a l  | s e c . lí

conocer completamente el trato experimentado. Pero justo por 
esta causa lo he “experimentado”, he sido afectado por él.

El conocimiento puedo contenerlo dentro de ciertos límites, 
la atención puedo dirigirla. Lo experimentado no puedo con­
tenerlo, no aguarda a la atención. Pues “lo que le pasa a uno” 
es en cuanto tal incontenible, no pregunta si se está dispuesto 
a que le pase a uno, le. sucede a uno. “Le pasa”, justamente. 
Quizá puedo evitarlo dentro de ciertos límites, pero sólo hasta 
donde lo preveo; mas no puedo evitarlo sin intervenir con mi 
acción y conjurar con ella algo que de nuevo me paca. El evi­
tar tiene estrechos límites. Y no tiene nada de común con un 
asistir a algo y contemplarlo imperturbablemente. Aquí no hay 
un dirigirse electivamente a lo deseado o interesante, como en 
el conocimiento. El hombre, presa del curso de los aconteci­
mientos, no puede experimentar o no experimentar a su arbi­
trio. Sino que experimenta lo que le pasa, ni más ni menos. 
A esta ley está sometido a lo largo de su vida.

Aquí se está ante cierta fatalidad. Tan sólo no debe enten­
derse esta palabra en sentido metafísico. No se trata de un 
sino de los acontecimientos, sino simplemente de su aparición 
por fuena de poderes sobre los que nada podemos. Es el e.-tar 
preso dentro del ancho curso de las conexiones reales que el 
hombre no ha previsto ni creado y cuya repercusión sobre 
la propia vida no puede contener. Ni pasivo ni inerme es en 
detalle este estar preso. Pero sí es ambas cosas en conjunto. 
Pues únicamente en “lo que le pasa a uno” se inserta la acti­
vidad. Lo que hay en el fondo es justamente el encontrarse 
arrastrado y vendido sin buscarlo, sin causarlo, y en general 
también sin ser culpable de ello, como se encuentra el ser hu­
mano, expuesto y vulnerable por todos lados, en medio de la 
corriente de los sucesos reales —por decirlo así, de la dureza 
de lo real siempre experimentada de nuevo—, y ello con total 
independencia de si la corriente de los sucesos es una corriente 
conocida, y de hasta qué punto lo sea.

Esta dureza de lo real es, justo, lo que nos alcanza en el 
ser afectados. Es el ser en sí real de las relaciones, los sucesos 
y las situaciones lo que en ello se nos da a conocer direc­
tamente.

dj La id e a  d e l  d e s t in o . E l e x p e r i m e n t a r  y e l  a p r e h e n d e r

De la misma manera se “experimenta” y “vive” finalmente 
todo lo que entra en la esfera de la propia vida. Se experi-



menta el curso del mundo, se padece la propia suerte, se vive 
el éxito y el fracaso —no sólo el propio, sino en la medida de la 
participación también el de los otros. También se viven los 
acontecimientos comunes, públicos, la marcha rauda de la his­
toria. Y según el grado de la convivencia política, se es afec­
tado también por ella; también se. puede ser sacudido, opri­
mido, hastiado o animado por ella.

El hombre medio experimenta las relaciones sociales'en que 
se encuentra como una especie de fondo duradero del que se 
destacan los sucesos particulares. Las experimenta como se ex­
perimenta el gusto del pan de cada día; las experimenta afir­
mativa o negativamente, sustentado por ellas u oprimido, pero 
no puede sin más escapar a ellas. Está cogido en ellas.. Y el 
estar cogido se siente a su vez como poder, como presión, como 
destino.

Es el peso, la resistencia, la dureza de lo real, lo que tam­
bién aquí se experimenta, vive o padece por todas partes en la 
propia vida: una eminente, inmediata certeza del ser en sí.

Pero de nuevo tampoco entra en ello el que se conozca lo 
experimentado. No es sólo que se diste aún de comprender 
en qué descansa; antes bien, las más de las veces ni 'siquiera se 
tiene la nuda noción de los hechos, de cómo son realmente las' 
circunstancias presentes. Justamente el estar preso dentro de 
ellas hace difícil comprender. El epígono las reconoce más fá­
cilmente desde la distancia histórica, pero ya no las vive ni 
experimenta. No es afectado por ellas.

En todo experimentar, vivir y padecer hay un momento de 
“soportar” o por lo menos de “tener que soportar”. Sin duda 
se limita a lo que se siente como pesado, duro o amargo; pero 
son justamente las cosas de esta índole que le pásan a uno, las 
que constituyen en primera línea el peso del testimonio de la 
realidad. El “tener que” que hay en ellas es un genuino estar 
forzado; refleja sin ambigüedad ninguna lo incontenible e in­
evitable de los sucesos, y se siente como la “inexorabilidad” de 
éstos —por decirlo así, como la espantosa indiferencia de “lo 
que le pasa a uno” hacia aquel que tiene que soportarlo.

El sentir todo esto, elevado al nivel de lo metafísico, es el 
terreno en que brotó la idea del destino y del que ha sacado 
su sustento duraderamente hasta el día de hoy. Muy inge­
nua es en ella la idea de la predeterminación, la imagen de la 
fatalidad (eíuaojiévri), cuyo trasparente esquema teleológico de­
lata el antropomorfismo; pero grandiosa sigue siendo la con­
cepción del superior poder del curso del mundo en general,



reconocible aún en semejante interpretación. En su verdad, 
es este poder nada más que el peso de la realidad, cuya in­
exorabilidad se experimenta en las diversas formas del ser 
afectado.

Y la interpretación metafísica que se da a este peso en la idea 
del destino, es la mejor prueba de que experimentar no es apre­
hender (conocer, comprender). Pues justo la articulación del 
orden real en que descansa resulta desconocida de raíz en esta 
interpretación.

Y aún más luz cae desde aquí sobre la relación entre el ex­
perimentar y el aprehender. Ambos pueden versar sobre el 
mismo suceso real, y entonces es dado en ambos un mismo con­
tenido. Pero radicalmente diversa sigue siendo aun entonces 
la forma de darse: en el experimentar, un ser aprehendido el 
hombre por el suceso, un sobrevenirle lo ineluctable; en el apre­
hender, un permanecer enfrente, sin ser tocado, por decirlo 
así, o independientemente de ello.

Quizá es éste el contraste característico: el experimentar no 
es aprehender, porque es más bien un ser aprehendido. Lo 
esencial en esta relación es que en el conjunto de la vida hu­
mana corresponde al ser aprehendido la prioridad sobre el 
aprehender. No es que se extienda ya por adelantado a todos 
los objetos de posible conocimiento; el alcance del conocimien­
to llegado a su madurez es el mayor. Pero sí que la realidad 
del mundo en que se desarrolla el conocimiento y que éste co­
noce, está dada primordialmente por el ser aprehendido por 
la corriente de sucesos en que consiste.

El ser aprehendido no es una mera imagen. Es de suyo 
algo muy real que nos sucede, un efectivo ser arrastrados a pa­
decer en compañía. Y lo mismo resuena aún claramente a 
través de los grados más débiles del ser afectado: en el ser al­
terado, ser sorprendido, ser impresionado, incluso en el ser 
entusiasmado, ser conmovido, ser cautivado, ser embelesado, 
ser atraído. En el extremo inferior de esta serie descendente 
podría hallarse el estar interesado, en el que el ser afectado 
propiamente tal ha desaparecido o poco menos. Puede consi­
derárselo como el miembro de transición al aprehender.



C a p ít u lo  28

LOS GRADOS DEL EXPERIMENTAR Y LA UNIDAD 
DE LA REALIDAD

a) El  EXPERIMENTAR RESISTENCIA Y LA REALIDAD DE LAS COSAS

MATERIALES

Emparentado de cerca con estos fenómenos de actos está 
la conciencia de la resistencia en la actividad obstaculizada. 
Esta conciencia se distingue del experimentar o padecer pura­
mente receptivo por la previa espontaneidad (del apetecer, ten- 
der, querer) que padece la resistencia. Por lo tanto, pertenece 
este fenómeno a medias ya a otro grupo de actos. Sin embargo, 
no es el experimentar un obstáculo cosa idéntica con el tender 
que resulta obstaculizado; y, por otra parte, no pueden, natu­
ralmente, aislarse con rigor de los actos espontáneos los recep­
tivos. En todo experimentar y vivir algo están ya contenidas 
repercusiones sobre la tendencia propia de la persona, que se 
hacen sentir como momentos esenciales en la forma de ser 
afectado. Tampoco aquí se trata, pues, de un aislamiento, sino 
justo de señalar los momentos siempre juntamente contenidos 
en la vivencia total.

Una vez que se ha fijado la atención sobre los momentos 
del experimentar resistencia, no puede desconocerse que justa­
mente en ellos toma la manera de darse la realidad una forma 
peculiarmente densa. En la cual, es lo esencial el que acom­
paña a todos los grados de la actividad humana, de los ínfimos 
a los sumos, sin que se altere esencialmente el peso sentido de 
la resistencia real. Sólo se altera la drasticidad del ser afec­
tado, pero ésta sólo afecta a la diferencia de altura de los es­
tratos del ser que resisten.

Compárese a este respecto la siguiente serie de ejemplos. 
Quiero hacer rodar una piedra y experimento la resistencia de 
su peso; quiero combatir a alguien y experimento su contra­
taque; quiero apropiarme una propiedad ajena y experimento 
el contragolpe de la ley; quiero convencer a alguien y experi­
mento la resistencia de su pensamiento activo de suyo. Es en 
todas partes el mismo experimentar la misma resistencia real. 
Pues real es no sólo el peso de la piedra, real es igualmente la 
defensa del atacado, el poder del derecho vigente o de sus



representantes autorizados; igualmente la actividad que tiene 
de suyo el pensamiento ajeno.

De una clrasticidad sui generis es, sin duda, la resistencia 
experimentada en el grado ínfimo. Es un error hacer interve­
nir los sentidos solos en la manera de darse la realidad de las 
cosas materiales. Hay siempre ya en el fondo de la vivencia 
de resistencia una base de algo experimentado la cual entra 
también en lo percibido. La percepción cae ya sobre el suelo 
preparado de una experiencia más primitiva, pero más fuerte, 
de la realidad. No como si tuviese que ser ya anterior a todo 
ver cosas un tropezar con las mismas cosas; más bien se gene­
raliza sin más la resistencia experimentada ingenuamente. Pero 
en el fondo de la generalización está ya, sin embargo, la resis­
tencia, y por eso no necesita en manera alguna que la introduzca 
en lo visto la interpretación.

Esta es la razón por la que entre los sentidos tiene el motor 
—y con él el del tacto— una duradera preponderancia en la 
certidumbre de la realidad. Gracias, justo, a su manera muy 
activa de funcionar (palpar, tropezar, levantar, etc.), descansan 
ya de suyo estos sentidos en una actividad obstaculizada.

Max Scheler ha sacado de estos hechos la conclusión de que 
toda conciencia de realidad descansa en la vivencia de resis­
tencia, y ha edificado sobre esta tesis un “realismo voluntario” .1 
Pero justamente llevada a este extremo no puede sostener­
se. Pues, en primer lugar, es mucho mayor la multiplicidad de 
los actos emocionales que participan en dar testimonio de la 
realidad. En segundo término, es erróneo trasferir la manera 
de darse al ente mismo; no se puede atribuir a lo real mismo 
un fondo voluntativo, por tener un fondo voluntativo la for­
ma de conciencia en que se da primariamente. Y en tercer 
término, no es admisible tomar en consideración la manera 
emocional de darse tan sólo por respecto a la realidad de las 
“cosas”; la forma en que se manifiesta será especialmente im­
periosa tratándose de las cosas, pero es válida de igual ma­
nera para todo lo real —para lo viviente, lo psíquico y lo espi­
ritual no menos que para lo groseramente material. Encima, ni 
siquiera sería verdad que sea la más fuerte la forma de ser 
afectado en la vivencia de la resistencia del obstáculo exter­
no a la motricidad. La vivencia alcanza justo en las formas 
superiores del experimentar y padecer un peso totalmente 
distinto.

1 Siguiendo anteriores ideas de F. Goutcrwek v Maine do Biran.
V



b) A c la r a c ió n  d e l  c o n c e p to  o n to ló g ic o  de r e a l id a d

Antes de seguir adelante, es aquí menester una justificación 
del concepto de realidad tomado por base. No es sin más el 
usual; éste prefiere tomar la manera d.e ser de las cosas mate­
riales por la realidad propiamente tal (lo que responde efecti­
vamente al primer sentido literal de realitasj. Justo las cosas 
son para, la conciencia ingenua los inmediatos representantes 
de lo real. Por su sustancialidad parecen tener preferencia en 
punto al ser sobre todo lo demás que hay en el mundo.

Mas ya anteriormente se mostró que semejante preferencia 
en punto al ser por lo sustancial no se justifica en manera al­
guna. Puede mostrarse, además, que el carácter mismo de sus­
tancia es algo sumamente cuestionable en las cosas materiales 
(mostrar lo cual es asunto de un análisis categorial mucho más 
especial). Pero a esto se añade todavía una tercera considera­
ción, que resulta sugerida en este lugar por los anteriores fenó­
menos de actos.

Las cosas materiales no son sólo objetos de la percepción; 
son también objetos del apetecer, del conquistar, del trocar, 
del comprar, del tratar, de elaboración, de utilización, de dispu­
ta y litigio. Están, pues, en el centro de la esfera en que tras­
curre la vida humana, en la esfera del obrar y tender, del 
padecer y luchar, de las relaciones y situaciones humanas así 
como de los sucesos históricos. Siempre que en el mundo se 
trata de la realidad de las cosas materiales, se trata justamente 
también de la realidad de las humanas relaciones, situaciones, 
conflictos, destinos, incluso de la realidad del curso de la his­
toria. En esto descansa el peso del problema de la realidad: 
éste afecta siempre a la vez y tan directamente al ser tic las 
cosas y al sgr del hombre, al ser del mundo material .7 al del 
espiritual; y con inclusión de todo lo que se encuentra entre 
éste y aquél en el orden gradual.

El concepto de realidad tomado por base aquí es, pues, 
desde luego un concepto ampliado, que se halla en oposición 
a todas las concepciones orientadas meramente por las cosas. 
Pero justamente por ello es el concepto natural de realidad: él 
sólo concibe el “mundo real” en que vivimos como dotado de 
unidad, es decir, como un mundo que contiene en sí lo hetero­
géneo ligado y enlazado múltiplemente entre sí: las formacio­
nes vivientes y las carentes de vida, los procesos de las cosas 
y los del espíritu. Es una misma manera de ser la que abarca 
la materia y el espíritu; pues la materia y el espíritu presen-



214 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL | SEC. II

tan los mismos momentos fundamentales de la individualidad 
y la temporalidad. También el ser espiritual surge y pasa en 
el tiempo; es, con todo lo que tiene de específico, único e irre­
cuperable una vez que ha pasado. Sólo la espacialidad distin­
gue de él el de las cosas materiales.

Es el error fundamental de la manera materialista de pen­
sar tener por real solamente lo extenso. La materia es extensa. 
Pero real no es la material solamente. No es la espacialidad 
la nota diferencial (específica) de lo real, sino el tiempo. No la 
magnitud, la mensurabilidad, la visibilidad distinguen a ¡o real, 
sino el devenir, el proceso, el ser una sola vez, la duración, la 
sucesión, la simultaneidad.

c) La r e a l id a d  y  l a  te m p o r a l id a d

Este concepto ontológico de realidad pende de cabo a cabo 
de la unidad y unicidad del tiempo real. La existencia de tal 
tiempo es hoy muchas veces negada; se ha disuelto la unidad 
del tiempo en una pluralidad de tiempos. Para hacerlo así se 
parte de la diferenciación del curso de los sucesos en el tiempo 
—por ejemplo, el curso histórico y el natural— y se atribuye 
esta diferenciación al tiempo mismo. O  bien se llega a inter­
pretar la corriente misma del tiempo como un producir los 
acontecimientos (un “temporaciar”); y como éste es muy di­
verso en la naturaleza y en la historia, se cree que también 
tiene que ser diverso el tiempo mismo. Pero con esto no sólo 
se acaba con la unidad del mundo, el cual es, sin embargo y a 
buen seguro, un mundo a la vez natural e histórico, sino tam­
bién con el sentido mismo de la universal simultaneidad y la 
universal sucesión que abraza y liga todos los sucesos.

Esto es justamente lo esencial del tiempo real, que abraza 
todo lo real sin distinción de especie ni grado, que une los su­
cesos naturales e históricos, psíquicos y de las cosas materiales. 
Es partiendo de la ciencia histórica como se ve esto más clara­
mente, puesto que hace el más copioso uso de la universal 
simultaneidad: su cómputo del tiempo está tomado de los 
sucesos naturales, pues cuenta por días, años y siglos. Presu­
pone, pues, de la manera más expresa, el universal paralelismo 
de todos los sucesos, los físicos como los histórico-humnnos, 
en un tiempo.

Un análisis del tiempo que ignore este fenómeno de unidad, 
es un análisis falso. Y una ontología de la realidad que des­
cansara en semejante ignorancia, sería una falsa ontología de



CAP. 28] LA CONCIENCIA EMOCIONAL DE LA REALIDAD 215

la realidad. Abarcaría sólo un fragmento de lo real, sólo los 
estratos inferiores. Quedaría incomprendida la manera de ser 
de los superiores.

Esto es lo que se pone en claro con el análisis de los actos 
emocionalmente trascendentes, y se ha impuesto ya en el pri­
mer grupo de ellos, los receptivos. La dureza característica de 
lo real está dada inmediatamente en todo lo que se impone 
en el experimentar, vivir algo y padecer. Justamente tratán­
dose de las cosas materiales es relativamente débil o hasta 
superficial el ser afectado el que las vive. Únicamente en el 
pasarle algo a uno, en las situaciones y pestiños de la esfera hu­
mana alcanza todo su peso. Prueba de que es en éstas, y no en 
las cosas materiales, donde está el verdadero núcleo de la ma­
nera de darse la realidad.

d) E l CONOCIMIENTO Y LA CONCIENCIA EMOCIONAL DE LA REALIDAD

El fenómeno del conocimiento no puede dar plena cuenta, 
según se mostró, ya de las pretensiones de realidad que tiene 
él mismo; menos aún, pues, de esa plena certidumbre de la rea­
lidad en que vivimos. El aislamiento del problema del conoci­
miento que se ha hecho tradicional lo separa de su base natural. 
Ésta se halla en el conjunto de los fenómenos de la vida. 
Aquel aislamiento es una consecuencia de las expectativas ex­
cesivas que desde Kant se han puesto en la tarea de la “crítica”. 
Sale ya del prejuicio de que todo darse primario tiene lugar 
en el campo del conocimiento. La verdadera relación es la 
inversa.

Una relación de conocimiento aislada no la hay en la vida, 
y en la ciencia sólo aproximadamente. Pero también en la 
aproximación se ha prescindido ya posteriormente de todas las 
formas primarias de darse. La pura relación “sujeto-objeto” es 
ónticamente secundaria. Está ya inserta en una multitud de 
relaciones primarias con .los mismos objetos— cosas materia­
les, personas, situaciones vitales, sucesos. Los “objetos” no son 
en primera línea algo que conozcamos, sino algo que nos “in­
cumbe” prácticamente, algo con lo que en la vida tenemos que 
“habérnoslas” y “arreglárnoslas”; algo con lo que tenemos 
que “acabar”, que tenemos que utilizar, superar o soportar. El 
conocimiento suele venir tan sólo renqueando a la zaga.

Así pueden, por ejemplo, las personas llegar a ser sin duda 
también objetos de conocimiento. Sólo que en la vida no se 
llega las más de las veces a ello; la distancia, el enfrentamiento



y penetración desinteresados no son tan fáciles de alcanzar, 
tienen que arrancársele a la actualidad. Pues, por lo pronto, 
se nos enfrentan las personas como poderes con los que tene­
mos que contar, pactar, venir a términos o luchar; o bien como 
factores de las situaciones vitales en que caemos y de las que 
tenernos que encontrar la salida. Y si a pesar de ello quere­
mos llamarlas objetos, son, en cualquier caso y ante todo, ob­
jetos de toma de posición, de amor y de. odio, etc., no del 
conocimiento.

Y como con las personas, asi es con todo lo que pertenece 
a la esfera de la vida humana. Por todas partes se muestra el 
primado del experimentar y vivir algo sobre el conocer. La 
conciencia emocional de la realidad es la fundamental. Inserto 
en el conjunto de la vida se inicia el conocimiento. Y aun allí 
donde éste borra posteriormente y deja tras de sí aquél, sigue 
vuelto duraderamente hacia él por uno de sus lados. Este lado 
es la manera primitiva de darse el “ser ahí” real del mundo 
que conocemos. Pues es el mismo mundo en que vivimos.

C a p ít u l o  2 9

LOS ACTOS EMOCIONALMENTE PROSPECTIVOS

a) E l  v iv i r  e n  e s t a d o  d e  p r e v e n c ió n  y  e l  “ p r e - s e r  a f e c t a d o ”

La corriente de los sucesos en medio de la cual nos halla­
mos no nos afecta con sólo aquello que está presente en la hora 
actual. Vivimos saliendo al encuentro de lo venidero, que po­
demos ver venir dentro de ciertos límites. El hombre no se 
halla en medio de la vida sin “previsión”. Y por limitada que 
ésta sea, lo pone con su conciencia del mundo sobre una base 
ensanchada.

Pues justo esto de que vea venir lo venidero le da también 
el poder de acomodarse a ello, la posición de recepción pre­
ventiva, la disposición que se ajusta activamente. El ver venir 
es en tan escasa medida como la conciencia del presente pu- 
ramei^e cognoscitivo. Justamente el conocimiento de lo veni­
dero es más limitado que la anticipación emocional. Con inde­
pendencia del conocer propiamente tal, vivimos duraderamente 
en la conciencia de que la corriente de los. sucesos “adviene” 
inconteniblemente hacia nosotros, y que lo así “advenidero”



entra inconteniblemente en el presente, o sea, que no puede 
menos de alcanzarnos en la medida de este entrar. De lo ve­
nidero estamos ciertos también como de algo desconocido. Por 
eso contamos con ello como incalculable, insospechado, sor­
prendente. Y este cálculo es el que siempre resulta. Pues hay 
siempre nuevos sucesos en trance de advenimiento.

Al lado de los actos emocionalmente receptivos aparecen 
así los emocionalmente anticipativos (prospectivos). No son 
menos trascendentes que aquéllos. El contar con lo venidero 
como con algo incontenible tiene por anticipado un muy de­
terminado carácter de certeza en sí, muy diverso del de la 
certeza del presente y sin embargo genuina certeza de realidad. 
Tan sólo es una certeza que antecede al darse lo real deter­
minado. Los actos de esta especie —sus tipos fundamentales 
son el esperar, el presentimiento, el estar dispuesto y el estar 
preparado— previenen el vivir algo y el experimentar. O quizá 
más justamente, consisten de suyo en la anticipación del vivir 
algo y del experimentar, y no menos del padecer, e incluso del 
soportar. Pero con esto son a la vez la anticipación del ser 
afectado. El ser afectado mismo es en ellos algo presentido. 
Se trasforma, pues, en un “pre-ser afectado”.

La situación ontológica fundamental y universal del hom­
bre es, según esto, su estar en el tiempo. Éste no es un estado 
de reposo, es el marchar con la corriente del tiempo, en la que 
el punto del presente se desplaza constantemente, o sea, cami­
na con la corriente misma. La conciencia está vinculada con 
su realidad de cada caso a este presente caminante; no puede 
salir de él, su “ser ahí” es, como el de todo lo real, un “ser ahí” 
presente en cada caso. Sigue el acompasado paso óntico del 
tiempo. Pero por su contenido no está vinculada a lo presente, 
habiendo como hay un aprehender y un ser aprehendido de 
lo pasado y lo por venir, aunque ninguno de los dos ilimitado. 
Ésta es, justo, la peculiaridad de los actos trascendentes: tras­
cender también la vinculación que tiene con el presente la 
conciencia, de la que son actos presentes.

En ellos tiene lugar la prevención de lo por venir. Ésta no 
consiste en que el hombre pueda vivir realiter por adelantado 
en lo que todavía no se ha hecho presente —digamos “pre- 
siéndo-se”—; esto no lo puede en manera alguna. Consiste, 
antes bien, exclusivamente en que con la conciencia previene 
lo presente a que por su “ser ahí” real permanece vinculado. 
No puede experimentar o vivir lo que todavía no ha llegado, 
pero puede preverlo, presentirlo, esperarlo, estar preparado para



218 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL lSEC. II

ello. Esto no es poco. Y es profundamente característico que 
el hombre no sólo sea capaz de prevención ‘en este sentido, 
sino también que viva esencialmente previniendo lo que le 
ocupa en cada caso y le interesa en la actualidad. Por eso 
vive en el “pre-ser afectado”.

Incesantemente advienen hacia nosotros nuevos sucesos que 
experimentaremos y que nos afectarán. Esto que adviene es 
lo advenidero, y lo es justamente en tanto es aún lo que se acer­
ca. Pero también justo en tanto es ya lo que nos afecta. Los 
actos prospectivamente trascendentes no son nada más que las 
formas especiales del general y habitual estar a punto para re­
cibir lo que se acerca en cuanto tal. La imposibilidad de! 
esperar, del esquivar, del salirse de la corriente de los sucesos, 
unida a los estrechos límites de toda defensa e influencia, de 
todo desviar contenidos, es lo que da a lo que se acerca en 
cuanto tal su enorme peso de realidad aun antes de que haya 
llegado a ser efectivo. Y a la vez da a los actos anticipativos 
el peso del testimonio de realidad.

Con esto se halla de nuevo en conexión el que también la 
forma anticipativa de darse la realidad sea una forma tan pe­
culiarmente imborrable, mientras que el saber de la especial 
constitución de lo real que se acerca es sumamente fragmen­
tario. Si se tratase de un conocimiento, sería esto casi una 
contradicción —pues todo “ser ahí” es también “ser así” de 
algo—; pero expectativa, presentimiento, deposición, no son 
conocimiento.

b) La ANTICIPACIÓN REALISTA. La EXPECTATIVA Y EL ESTAR

DISPUESTO

Donde más simplemente se ve esto es en el acto de la ex­
pectativa. También el estar dispuesto y el apercibirse para algo 
pertenecen a ella de la manera más estrecha. Lo que se acerca 
tiene ya en cada presente una significativa preponderancia so­
bre lo presente; éste está siempre ya medio deshecho. El oscuro 
seno del porvenir mantiene fascinada la mirada. Justamente 
él se presenta como fuente inagotable de bueno y de mal sino.
Y siempre es lo que de él brota lo que nos contunde, sobre­
coge, sobreviene.

A esto responde el vivir en la constante expectativa de lo 
venidero. En este sentido general, no es la expectativa en ma­
nera alguna ilusoria, por mucho que yerre materialmente. En 
la corriente de los acaecimientos tiene constantemente razón



—al rnenos en principio; pues siempre hay acaecimientos acer­
cándose. El “pre-ser afectado” es un tan efectivo ser afectado 
por lo que se acerca, como el vivir y el padecer por lo presente.

La expectativa cuenta con la llegada de algo determinado. 
Pero en la determinación es susceptible al engaño. Esta sus­
ceptibilidad no anula por su parte en ella el pleno sentido del 
“pre-ser afectado”. Pues no sólo “puede” saber de su suscep­
tibilidad al engaño, sino que sabe de ella de hecho, y este saber 
le es esencial. Tampoco cuenta, en manera alguna, con lo 
determinado como con algo cierto para ella; incluso en el estar 
preparado para lo determinado que se acerca, es aún clara una 
conciencia de que “eventualmente” puede resultar de otro 
modo. Esto quiere decir que efectivamente cuenta sólo con la 
eventualidad; o que cuenta siempre también con la posibilidad 
de un resultado distinto.

Pero justo por ello es perfectamente realista. Puede serlo 
incluso con un mínimo de previsión —por ejemplo, sobre la 
base de una analogía superficial, que por su parte ni siquiera 
necesita ser consciente. Pues no se trata de un conocimiento 
de lo que se acerca. En la conducta, no en el saber, se está 
determinado por la expectativa. Ni únicamente el resultado 
distingue entre el acaecimiento esperado y el que llega efecti­
vamente —puede decirse entre el objeto intencional y el real 
de la expectativa—, ni tampoco lo hace únicamente el cono­
cimiento quizá concomitante, sino ya la expectativa misma y 
en cuanto tal. Ésta tiene en sí la conciencia de la indeter­
minación, y cuenta con esta su propia indeterminación. Esto 
puede entrar en juego muy esencialmente incluso en el estar 
dispuesto y el estar preparado; se puede muy bien estar prepa­
rado para algo que ni siquiera se considera muy verosímil. Justo 
en la indeterminación de la expectativa sale, pues, claramente 
a la luz la conciencia de la realidad. Pues esta indetermina­
ción es sólo incertidumbre del contenido. Y está en todo mo­
mento acompañada de la certidumbre tanto más fuerte de que 
el curso de los acaecimientos traerá la plena e irrevocable de­
terminación.

Por otra parte, muestra el estrecho enlace de la expectativa 
y el estar dispuesto otro lado aún de la relación con lo que se 
acerca. El estar dispuesto, y mucho más el estar preparado 
para lo venidero, son ya de suyo un interno y real acomodarse; 
así, pues, no sólo un contar con lo venidero, sino también ya 
la iniciación de una actitud receptiva para su llegada —por 
decirlo así, el buscar una protección contra su pujanza, o tam-



220 LA MANERA Dlí DARSE EL SER REAL [SEC. II

bien la resistencia incipiente y que se anticipa a sí misma. Aquí 
resulta del todo tangible la realidad del “pre-ser afectado’'. El 
ser humano tiene en ello una especie de instancia protectora; 
su estar “vendido” a la corriente de los sucesos encuentra 
aquí un límite. Mediante el “pre-ser afectado” y el poder del 
estar dispuesto se halla mucho mejor adaptado al ataque de 
lo que se acerca que mediante un rígido resistir. Es capaz del 
flexible ajuste a las siempre nuevas circunstancias reales. Pero 
sólo porque puede anticipar en el “pre-ser afectado” el efec­
tivo serlo y quebrarle la punta por virtud del estar dispuesto.

En el acto prospectivo de la expectativa entra, por tanto, 
—lo que a primera vista no puede verse en él— un testimonio 
de realidad que tiene una importancia enteramente sui generis. 
Este acto se revela como un modo incluso sumamente real del 
actual orientarse en la vida, del arreglárselas con justo las mis­
mas circunstancias reales que se acercan y que la expectativa 
señala a la conciencia. Pero en el tener que arreglárselas está 
la dureza entera de lo real.

c) F o r m a s  s e c u n d a r ia s  d e l  p r e s e n t i m i e n t o

Del todo no se dejan eliminar en este orden de cosas tam­
poco formas tales de actos como el presentimiento y la sospe­
cha. Se distinguen de la expectativa y de! estar dispuesto por 
su indeterminación, vaguedad, su vacilante espejismo, el alto 
grado de su susceptibilidad al engaño, la intervención del jue­
go de la fantasía y de la subjetividad, en suma, por su falta de 
realismo. El contacto de contenido con lo real se pierde aquí 
fácilmente, cediendo a la ilusión.

Pero ontológicamente no se hace así justicia a estos actos. 
En un punto son y permanecen realistas, a saber, en que son 
contacto con lo que se acerca inconteniblemente. En este punto 
no engañan, antes bien descansan en la certidumbre. Más aún, 
son aquel testimonio afectivo de esta certidumbre que tantea 
precisamente con mayor amplitud, un testimonio de realidad 
que lo que se acerca da en la conciencia aun antes de la ex­
pectativa determinada. En ellos hay un oscuro anuncio de los 
acontecimientos antes de que éstos resulten tangibles; hay, por 
decirlo así, una sombra de ellos arrojada por adelantado sobre 
la conciencia; lo que se acerca resulta, sin duda, una incóg­
nita en medio de su sombra, pero que se acerca es, sin em­
bargo, cierto.

En el presentimiento es el testimonio de realidad de tal



índole, que sólo es válido con seguridad para el “ser ahí” de 
lo venidero, mas para el “ser así” de esto es sólo vago e in­
seguro. Con lo que encuentra también su expresión justo en 
la vaguedad la relatividad del “ser ahí” y el “ser así” anterior­
mente desarrollada. Pues la conciencia separa lo que es ónti- 
camente inseparable.

Por la misma razón no puede rehusarse la consideración a la 
avidez de novedades en la medida en que se dirige a lo por 
venir. Pues también ella es una forma del vivir vuelto hacia 
lo que se acerca, si bien la falta de seriedad de esta actitud la 
separa como el cielo de la tierra de aquellos actos cuya pre­
visión hace frente a lo que hay de destino en los sucesos. La 
base de la avidez de novedades es la misma actitud anticipa- 
tiva —aun cuando naciendo de la insatisfacción con lo presente 
y del vacío del tedio—, es la misma posición receptiva de la 
conciencia dirigida hacia adelante que en la expectativa y 
la sospecha, sólo que con el liviano tono afectivo de la concu­
piscencia de sensaciones, o por decirlo asi, el habitual husmear 
en el porvenir.

En esto es, por paradójico que suene, más realista que los 
otros actos prospectivos: la indeterminación del contenido se 
ha vuelto en ella no sólo absoluta, sino justamente lo esencial. 
No sólo no está a la expectativa de lo determinado, que tam­
poco sospecha, sino que ni siquiera quiere sospecharlo. En 
general, no presiente contenidos. Aquello que, por lo demás, 
sucede sin querer y conduce a decepciones, la sorpresa, es jus­
tamente aquello a que apunta: quiere que se la sorprenda. 
Quiere ser afectada de repente estando el cielo sereno; y puede 
quererlo porque no cuenta con la gravedad del ser afectado.
Y lo peculiar es que en medio de todo esto está perfectamente 
cierta de su objetivo. Juega un juego seguro. Puesto que justo 
nuevos sucesos los hay siempre en trance de advenimiento. 
Toda la incertidumbre de la previsión concierne al “ser así” de 
lo que se acerca; pero aquí no se anticipa el “ser así”, sino 
sólo el acercarse mismo. En la espera de lo inesperado en 
cuanto tal alcanza el “pre-ser afectado” justamente la forma 
más adecuada a la previsión humana.



C a p ít u l o  30

ACTOS PROPIAMENTE AFECTIVOS DE INDOLE 
PROSPECTIVA

a) La TRASCENDENCIA DEL ACTO F.N EL PREVENIR EMOCION ALIVIEN­

TE SELECTIVO

La expectativa y sus variedades, hasta descender a la avi­
dez de novedades, son de un tono afectivo neutral. Distinto es 
con la esperanza y el temor, así como con sus especies. En el 
grupo de actos de la esperanza cuentan el vivir vuelto hacia 
lo anhelado, el tener en vista algo, el gozoso aguardar algo, hasta 
descender al goce anticipado que se agota ya en la presencia; 
al grupo de actos del temor pertenecen los variados matices 
del recelo y de la inquietud, de la medrosidad así como de la 
angustia propiamente tal.

En estos dos grupos de actos es el fundamental momento 
de la expectativa lo común. Pero es nueva la acentuación se­
lectiva de los valores. Actos de esta índole están siempre cier> 
tos de lo que se acerca en cuanto tal, y de esto depende tam­
bién en ellos la manera de darse la realidad y la autenticidad 
de su trascendencia como actos. El acento valorativo es, por 
el contrario, en ellos no sólo un tono afectivo del “pre-ser afec­
tado”, sino también un principio de elección subjetiva. Los ac­
tos de esperanza traen, en su prevenir, lo deseado al campo 
visual; eligen por adelantado lo que se acerca, fundándose en lo 
valioso, y se atienen exclusivamente a esto. Los actos de temor 
tienen la tendencia a traer al campo visual, en su prevenir, lo 
no deseado y que contraría e incluso lo amenazador; eligen por 
adelantado lo que se acerca, fundándose en lo contravalioso 
—fascinados, por decirlo así, por su incontenible aproximarse— 
y se atienen también exclusivamente a esto. A  ello responde 
el tono afectivo de la exaltación en los primeros y la depresión 
en los últimos. Y según que domine el uno o el otro, resulta la 
actitud vital entera del hombre optimista o pesimista.

Es claro que este momento afectivo y selectivo introduce en 
ambos grupos de actos algo muy subjetivo, no realista e incluso 
directamente ilusorio. Pero no por esto es de olvidar lo realista: 
el contar con lo que se acerca como con algo eminentemente 
real, lo mismo si es lo ansiado que lo temido y amenazador; es



CAP. 30] LA “CHANCE” DE BUENA FORTUNA 223

justamente el contar con ello como con algo independiente de 
nosotros y un saber de esta independencia. Así al temor como 
a la esperanza les parece lo que se acerca imperturbable, 
como algo que sólo obedece a sus propias leyes, consecuencia
o necesidad existentes en sí —sea que llegue o no aquello de 
que se está a la expectativa (lo temido, lo anhelado)—, pero que 
de ninguna manera puede ser atraído o desviado por nuestro 
esperar, anhelar o temer.

El saber de esta independencia es el mismo que en la rela­
ción de conocimiento con lo por venir. Sólo que en estos actos 
es de un peso muy distinto y nos determina en el tono afecti­
vo. Pues a la vista de lo anhelado o temido siente el hombre 
muy estrechos los límites de su poder; los “experimenta” como 
la impotencia de conseguir la dicha y de guardarse de la des­
gracia. Y al mirar a lo amenazador puede este sentimiento de 
impotencia incrementarse hasta el abatimiento total.

En el tono afectivo de la impotencia está, justamente y sin 
perjuicio de su subjetividad, lo realista de estos actos, el testi­
monio de realidad que les es peculiar y no cabe quitarles. Pero 
no atestigua del ser en sí de lo temido o esperado determinada­
mente, sino sólo del ser en sí de la corriente entera de los 
acaecimientos, en la medida en que nosotros mismos- estamos 
en medio de ella y “vendidos” a ella. Donde es más poderoso 
este tono afectivo es en el temor; en éste se siente, las más de 
las veces como fatal, la indiferencia de lo que se acerca para 
nuestro ser afectados, y este sentir es realista”. Justo en los actos 
de temor tiene el hombre la máxima sensibilidad para el peso 
en realidad de aquello que está en trance de advenimiento. 
Esto resulta, si es posible, todavía más claro en la actitud del 
estar preparado que el temor opone a lo temido. Con esta acti­
tud lleva a cabo ya en el “pre-ser afectado” el íntimo cambio 
de posición real, y con el estado de preparación se da a sí mis­
mo un contrapeso contra el peso de lo que va acercándose in­
conteniblemente.

b) E l  CONTAR OON LA “ CHANCE”  DE BUENA FORTUNA

Pero tampoco en la actitud optimista falta la conciencia de 
la indiferencia óntica de lo que se acerca. Toda pura esperan­
za sabe muy bien que en lo esperado se trata sólo de una 
chance, y que la decisión sobre ella no depende de nosotros. El 
optimismo de la esperanza y su valor vital positivo no está en 
un incremento subjetivo de la chance —digamos hasta la fir-



224 I.A MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC.IJ

me fe en que llegará'—, por lo cual tampoco lo aniquilarán las 
“ilusiones de la esperanza”; pues éstas alcanzan sólo a la cegue­
ra del ofuscado. Lo positivo de la esperanza está simplemente 
en el contar con la chance afortunada en cuanto tal, o por de­
cirlo así, en el irradiar de ella sobre el oscuro presente. En esto 
es también el goce anticipado realista y en manera alguna ilu­
sorio. Pues ya de suyo es genuino goce y satisfacción.

Aquí solamente, y no en una supersticiosa confianza en lá 
realización, está el sentido realista de aquel elevado ¡xitlxos que 
se gusta de unir a la esperanza considerada como fuerza mo­
ral. La idea popular de que el perseverar en la esperanza es 
un mérito que podría conquistarse la satisfacción como una es­
pecie de recompensa, desviste a la esperanza de su genuino 
carácter de trascendencia. Pues le quita la conciencia de que 
la decisión acerca de la satisfacción o no satisfacción se pronun­
cia independientemente de ella, le causa el espejismo de un 
influjo sobre la marcha de los acaecimientos, elevando oscura­
mente su esencia al nivel de una actividad ficticia, a una espe­
cie ele acción metafísica. Así hace que la esperanza se desco­
nozca a sí misma, exponiéndola con ello únicamente a la gran 
decepción vital, a la evidencia demasiado tardía de haberse con­
ducido como una insensata.

El hecho de que en ello se desconozca también el carácter 
moral de la esperanza como fuerza para la vida, descansa en 
la misma alteración de su esencia, pero ya no entra en este 
orden de cosas. Al hombre le trae mala suerte el aniquilar la 
trascendencia del acto por el afán de afirmar la vida. Pues 
el fracaso de las perspectivas que se aferran rígidamente a una 
chance determinada, creyendo vencerla con ello, no puede me­
nos de abatirlo.

Empequeñecida y convertida en banal, por decirlo así, se 
encuentra la misma situación en todo especular con la chance 
de buena fortuna, por ejemplo, en los juegos de azar, en la 
lotería e incluso en más de una especie de especulación bursá­
til. Lo que el jugador sereno tiene claramente en medio de su 
bajo tono afectivo es la conciencia de la indiferencia del “azar” 
que va a decidir sobre él a sus deseos y esperanzas. En este 
punto está también él en una actitud perfectamente realista. 
Únicamente cuando le arrastra la pasión del juego de azar pier­
de esta conciencia y sucumbe a la propia ilusión de poder ven­
cer el “azar”. Pero justo entonces ya no es su conducta pura 
especulación. Considerado subjetivamente, resulta lo que él se 
finge exactamente igual al hacer trampas. Pues psicológica-



CAP, .30] LO ILUSORIO EN EL “ PRE-SER AFECTADO” 225

mente no hay más que un pequeño paso desde tal engañarse 
íi sí mismo hasta el engañar al compañero de juego —es decir, 
hasta el efectivo hacer trampas.

c) Lo ILUSORIO EN EL “ PRE-SER AFECTADO” Y EL LÍMITE DE LA

TRASCENDENCIA DE LOS ACTOS

Lo que se opone al darse la realidad en los actos prospecti­
vos es la intervención de lo ilusorio. Esperanza y goce antici­
pado se inclinan a pintar color de rosa, temor y angustia a ver 
negro; también el presentimiento neutral y la sospecha se in­
clinan al desvarío. De la simple expectativa y estar dispuesto, 
de todo mero contar con lo venidero como con algo descono­
cido, se distinguen estos actos por una íntima labilidad y falta 
de “realismo”. En el esperar como en el temer hay siempre un 
andar sospechando, pero a la vez también la tendencia a des­
conocer qué es lo realista de la sospecha, a saber, que justifi­
cadamente sólo cuenta con que está en camino algo que se 
acerca. La esperanza toma el sospechar por una especie de ga­
rantía de lo soñado, con lo que sucumbe a la ilusión de los 
sueños. La angustia está absolutamente fascinada por la mala 
sospecha espontáneamente generada. También ella sucumbe 
al espejismo, sólo que con un fatal signo contrario; su sufrir lo 
irreal que nunca se vuelve efectivo, y su consumirse por ello, 
puede ser un sufrir muy real.

Aquí es claramente visible el límite de la trascendencia de 
los actos. Con lo ilusorio resultan estos actos —justo en la me­
dida en que sucumben a ello— rechazados sobre su lado “irrea­
lista” y pierden el valor de la referencia a la realidad.

La ilusión significa en general que se pierde el contacto con 
el ente en sí. Es en el dominio de los actos emocionales lo 
mismo que la fantasía es en el dominio de los representativos. 
La fantasía divaga libremente, sin objeto real; lo mismo hace la 
ilusión, también ella tiene sólo objetos creados por ella misma, 
intencionales. Así como lo fantaseado no tiene valor alguno de 
conocimiento en el reino de la representación, así tampoco tie­
ne lo ilusorio valor alguno de ser.

Esto es algo enteramente distinto de la mera divergencia en­
tre el objeto intencional y el real. Tal divergencia la hay en 
el error, en la ilusión, en la inadecuación, en la discrepancia 
entre lo esperado y lo que llega; esto no anula aún la trascen­
dencia del acto, no desata la referencia a la realidad en cuanto 
tal, tan sólo limita su contenido. En la libre fantasía, por el



2 2 6  LA M A N E R A  DE DARSE EL SER REAL [SEC. I.

i i esta desatada del todo la referencia,
contrario, y en la ilusión*
„  ’ se sumen estos actos en la corriente
Con su intención ya no  . .
T V i „ ¿iue se han emancipado de ella. Conde los sucesos reales, sino ** , ,

: , , . . i ligados a nada, ni por ende experi-
su lado objetivo no estará » > ^

„,;f¡.oCion alguna por parte de el. Tampoco 
mentan tampoco rectifica*-' b • j  j  • j tf  u peso independencia, indiferencia
cuentan ya con lo real y ^ ’

a la obra de los â to®* , j a n  ]a misma indiferencia al ente en

Por su parte es elim inado éste así como el ser afee-
sí como si con ello q u e d an  . .

tado por él. La fantasía S1" duda con f ?  s“s Pretensi°;
nes pudiendo darse perfectamente a jugar a la indiferencia alh 
, ’ r . gusto y no da su juego por un cono-

donde juega por suPr°PJ p Uede hacer lo mismo. Le falta la
cimiento, a i usi saber de su libertad. Con su jugar

a ° k  Ind iferenc iaJ íTlo r e a l pierde necesariamente el juego en la
. . • j-r __ ¡o oc u n  enganarse a si misma. No puedevida. Su indiferencia es , « .

y, , , ■ ^  T a corriente de los sucesos reales pasadársela efectivamente. , .. , F
. ti- . de sus espejismos como de sus sue-tan indiferente por encim** ^ 1

L , en su propia nulidad,
ños y temores y la se p u lta

, , _  „ _ ,  trí^TCO Y LA SEUDOARGUMENTACIÓNd) E l  espe jism o  m e ta fis i< -

. , j,,ntro de este orden de cosas todavía
Aleo especial pasa cíe*
, • r-\ halla expuesta al espejismo en mayor

con la angustia. Esta se ■ j w
, i ___ el goce anticipado o el temor; es en-

medida que la esperanza, , . ,  . ,
, M ...r-c el mas ilusorio y ontologicamente mas

tre los actos prospectivos . > j i
, _ , r angustia uno la mayoría de las veces

ambiguo. En la vida se '
. . ,TO,rladero temor, por ejemplo, sí una per-sin motivo para un veraa'-1 » r r

° „  llegar un poco demasiado, uno se íma-
sona esperada tarda en j. , . ’ , .

% , haber sucedido y se sugiere a si mismo
gma todo lo que más ¡nvero’tai, t “ma U

lo imagina o. a j.,íannnda e incorregible en su desatinar, 
angustia es inventiva, des¿
Con tanto como experimenta su propia nulidad, sigue a pesar 
de ello engañándose a sí m>s™. Su esenc.a no es el contar con 
lo que se acerca e f e c t i v a m e n t e ,  aun cuando sea algo meramente 
indeterminado, sino la íntima perturbación del equilibrio y la 
compulsión subjetiva a atormentarse a si mismo.

La angustia no carece, como se dice, de objeto. Pues esta 
, • <■ a lo que se acerca; y la índetermina-

dirigida inequivoc j0 qUe se acerca está bien fundada.

Lr-'faUa^dVobjeto” que se le atribuye es algo distinto, a sa­

ber, justo el desviarse del contacto con lo que efectivamente 

°fene - t a l  cual es capaz de el, digamos, la sobria expectati­



va—, la inclinación a falsear la mirada previsora, así como a 
generar de una manera puramente subjetiva imágenes y repre­
sentaciones con las que se suplanta sin trabas lo efectivamente 
previsible (y quizá también efectivamente temible). Esto es, 
pues, lo peculiar de la angustia, que en ella queda destruido 
el contacto efectivo con lo que se acerca del que es perfecta­
mente capaz el hombre. Se ha anulado la trascendencia del 
acto, la referencia a la realidad.

Es bien sabido que el engaño y el tormento de la angustia 
se ensancha hasta inabarcables perspectivas metafísicas. Aquí 
como en la vida destruye el tranquilo contar con lo real. Y 
éste es el punto en que también la ontología tiene que guar­
darse del falseamiento que introducen una y otra vez en su 
círculo de problemas los metafísicos que se atormentan a sí 
mismos.

Desde antiguo se ha utilizado con toda falta de conciencia, 
por ejemplo, la angustia de los hombres ante la muerte por 
fanáticos especulativos. En lugar de ilustrar al ignorante, se lo 
nutría y hostigaba con las más osadas ideas acerca del más allá.
Y sin embargo es palmario que aquí falta todo contacto realista 
con lo venidero, todo indicio de si la muerte es para el hom­
bre particularmente importante en alguna forma. Como un 
mero dejar de existir —de ella no sabemos más—, no lo es 
en ningún caso. Espantosa tiene que ser, naturalmente, para 
aquel que vive su vida exclusivamente sobre la base de la im­
portancia de la propia persona y entiende por mundo meramen­
te el suyo: el habitual absurdo del concederse importancia a sí 
mismo se venga del hombre egoísta. Relativamente indiferente 
resulta la muerte para quien se ve a sí mismo, en una actitud 
óntica sin falsedad, como un insignificante individuo entre in­
dividuos, como una gota en la corriente total de los sucesos del 
mundo, de la histórica lo mismo que de la cósmica, todavía 
mayor, y sabe comedirse en su veneración ante lo grandioso. 
Ésta es la actitud natural del hombre cuando aun no se han 
roto sus raíces con la vida. El darse importancia con el propio 
“ser ahí” es ya siempre desarraigo, artificial elevación del yo al 
rango de existente único, o incluso supersticioso atemorizarse 
del que ha descarrilado moralmente. Mientras no se trata de 
la resistencia vital a la disolución, es toda angustia de la muer­
te la autosugestión de un penar ficticio.

El malabarismo metafísico de la angustia, incrementado por 
la inmoralidad de un indisciplinado atormentarse a sí mismo, 
es la fuente inagotable de un extravío sin fin. Causa una im­



presión de pasmo el ver que pensadores serios sucumben a este 
malabarismo en el desarrollo de teorías filosóficas, haciendo de 
la angustia el comienzo del conocimiento de sí mismo para lle­
gar al de lo más genuino y propio del hombre.1

Justamente la angustia es la peor vía concebible para llegar 
a lo genuino y propio. Justamente ella sucumbé de raíz a todo 
engaño —sea de la tradición o del espejismo culpable de sí mis­
mo. El lleno de angustia es por anticipado el incapaz de mirar 
serenamente la vida y el ente tal cual es. Está predispuesto a 
incurrir en toda ilusión, y lo mismo en la vida que en la teo­
ría. Es también filosóficamente el enredado, sin salvación po­
sible, en la reflexión, y el que se ha cerrado de raíz el camino 
de vuelta a la intentio recta y a la actitud propia del pensar 
ontológico.

C a p ít u l o  3 1

ACTOS EMOCIONALMENTE ESPONTÁNEOS

a )  L a  act iv idad  y  l a  ín d o l e  d e  su  t r a s c e n d e n c ia

El hombre no vive sólo en la expectativa de lo venidero, 
sea al estar preparado para lo importante o al haber menester 
frívolamente de sensaciones, sea en el temor o en la esperanza. 
Vive también en un activo prevenir el porvenir. Sus apetitos, 
voliciones, acciones y operaciones, e incluso ya en germen la 
íntima actitud, la intención, es un prevenir y predeterminar. 
Esto es una ley esencial de estos actos.

A la decisión y al activo prevenir del hombre ya no le está 
abierto lo que ya es como es: así, pues, ni lo pasado que el 
hombre ha experimentado, ni lo propiamente presente que ex­
perimenta en el momento. Ambas cosas tienen ya en sí su ple­
na forma, y no hay poder en el mundo capaz de alterarla. En 
lo sobrevenido y sucedido ya no puede influir el hombre. Pero 
sí, dentro de ciertos límites, en lo que aun no ha sobrevenido. 
Pues él mismo puede insertar su decisión en la cadena de las

1 Así Martín Heidegger en su conocido análisis de la angustia, y en­

cima con expresa preferencia por la angustia de la muerte. En ello signe 

al más desdichado y refinado de todos los atormentadores de sí mismos 

que conoce la historia, Sóren Kierkegaard.



CAP. 31 ] LA ACTIVIDAD Y LA ÍNDOLE DE SU TRASCENDENCIA 229 

condiciones que lo conforman al acercarse. A su iniciativa está 
abierto sólo lo por venir.

Ésta es la razón por la cual todos los actos activos (espontá­
neos) tienen una dirección prospectiva. Tan sólo la tienen de 
una manera enteramente distinta de la de los actos anticipati- 
vos; pues éstos son aún enteramente receptivos, estando bajo 
el signo del “pre-ser afectado”. En el querer y el obrar no hay 
ningún “pre-ser afectado”, ninguna aceptación, ningún pasivo 
estar abierto. Son más bien el límite del estar “rendido” y la 
fatalidad; son un poder que el hombre opone de suyo a la pro­
pia impotencia. Son, con toda propiedad, el milagro del ser 
humano: mueven lo que se acerca ya al ir acercándose, desde 
la lejanía, por decirlo así; y dentro de los límites de la humana 
previsión y el humano poder, se hacen dueños de ello.

Esta relación es, de hecho, sumamente maravillosa. Lo que 
es experimentable en la corriente de los sucesos ya no es sus­
ceptible de dirección; y lo que en ella es aún susceptible de 
dirección —y justamente mientras es susceptible de ésta— no 
es experimentable. Esto es lo que quiere decir la imagen del 
velo con el que nos está oculto el porvenir. Pero si el velo 
fuese enteramente impenetrable, se nos amputaría todo vivir 
en la actitud del prevenir y con ello todo dirigir y obrar; el 
estar “vendido” al curso del mundo sería total. La estrecha 
hendidura del velo, la previsión estrechamente limitada del 
hombre —emparejada con su capacidad de actividad, es decir, 
de realización de lo propuesto— lo sustrae por lo tanto a la 
fatalidad.

Como se ve, los actos emocionalmente espontáneos son tan 
trascendentes como los de experiencia y de expectativa. Pero 
su trascendencia es de otra índole. No consiste en que se dé lo 
real, sino en la tendencia a producirlo; pues en ellos no se halla 
la persona que obra en la situación de afectada, sino a la in­
versa, algo que cae dentro del círculo de su vida resulta afec­
tado por ella. Si en estos actos sólo se tratase del fin como 
propuesto en la conciencia, cabría sin duda discutir la trascen­
dencia de los mismos; pero se trata por anticipado de la reali­
zación del fin. Pues el querer sólo se dirige a. lo asequible, o 
sea, a aquello para conseguir lo cual ve los medios, pero no 
a lo soñado, sobre lo cual no tiene poder. En esto se distingue 
del impotente desear y anhelar. Sin duda puede engañarse 
acerca de su poder; pero aun en medio del engaño cuenta por 
naturaleza con la chance real de alcanzarlo, y con ello denun­
cia sin ambigüedad su trascendencia. Anhelar tai- ’jién se pue-



230 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. II

de lo imposible. Pero quererlo, sabiendo su imposibilidad, fue- 
ra demencia.

No todo querer pasa a acción, pero sí que todo querer tie- 
ne la tendencia a pasar a ella. La tendencia le es esencial, de 
otra suerte no es querer. En la volición está, pues, siempre ya 
previamente llevada a cabo la trascendencia real al acto, no 
aguardando ni siquiera a la realización de lo querido. Y en co­
rrespondencia con esto, está siempre ya previamente elegida la 
esfera real hacia la que avanza lo querido en vista de los me­
dios de posible realización. Y cuanto más determinada y amplia­
mente se lleva a cabo esta elección, tanto más inequívocamen­
te se destaca, ya en su inicio, de la inmanencia impotente del 
deseo soñador la trascendencia del acto teleológico.

b) E s p o n ta n e id a d  in m e d ia ta  y  re c e p tiv id a d  m e d ia ta

La trascendencia de los actos activos es, pues, aún de más 
peso que la de los receptivos. Es una trascendencia real in­
mediatamente tangible, una fuerza de dirigir y operar que de­
nuncia el peso de su realidad en el mundo como intervención 
en éste.

De esta suerte se insertan la voluntad y la acción, así como 
todos los actos emparentados con ellas, homogéneamente en el 
orden real de los sucesos, siendo a la vez el saber de esta inser­
ción. En el saber está aquí lo decisivo. Pues la inserción no 
parte de ellos solos. Todos los actos están, justo de raíz o ya 
en cuanto tales, dentro del mismo orden real de los sucesos; 
pues siempre hay ya en ellos una reacción a lo real. Pero en 
el acto de la voluntad y en la acción se pone de manifiesto 
tangiblemente el estar inserto para la conciencia misma del acto. 
El sujeto que actúa no puede figurarse que está ahí sin tomar 
parte, ni tener un mundo “sobre” el cual actúa. La acción es 
su participación en él. Y ésta es consciente en forma suma­
mente actual y carga de responsabilidad la conciencia. Es abso­
lutamente ineliminable.

Y como el mundo real al que se ven referidas la voluntad 
y la acción es el mismo al que se encuentran referidos también 
los actos receptivos y el conocer, el ser en sí de este mundo 
real y único resulta dado una vez más con nuevo peso por me­
dio de la trascendencia real del acto de la voluntad.

Esta manera de darse no es aneja de ninguna suerte, sin 
embargo, a la actividad sola y en cuanto tal. Es mucho más 
aneja aún a la receptividad mediata que acompaña a todos los



actos espontáneos y resulta literalmente envuelta por ellos. Todo 
ser dado tiene justo la forma de la receptividad y —en los ac­
tos emocionales— del ser afectado. Cabe, pues, señalar de he­
cho tres momentos muy diversos entre sí de receptividad con­
comitante en los actos espontáneos en los que le resulta dado 
emocionalmente lo real al que quiere y actúa.

En primer lugar, figura aquí esa resistenc.i de lo real con­
tra la actividad que constituye —como antes se mostró— una 
forma especial del experimentar. Sobre la base de la señalada 
trascendencia real de los actos espontáneos puede explotarse 
ahora más a fondo este fenómeno.

Toda actividad humana avanza dentro de un orden real 
que tiene ya su firme determinación. En él encuentra sus me­
dios, pero también los límites de lo que le es posible. Sólo 
puede realizarse en él aquello para lo que en él se ofrecen los 
medios. No son únicamente el logro y el fracaso lo que decide 
de lo realizable de los fines humanos; en verdad están ya en el 
querer mismo calculados los medios y en correspondencia con 
ellos —y dentro de los límites de lo previsible— elegidos de 
antemano los finés por su asequibilidad.

Ahí donde el realizar abraza una larga cadena de distintas 
acciones, se desarrolla en una constante lucha con la variable 
chance. Se mueve en siempre nuevo empezar, proseguir, fra­
casar, aprender, ensayar y vuelta a empezar. Es un ir hacia 
adelante en que cada paso tiene que arrancársele luchando a 
la resistencia de lo real. Lo que en la vida llamamos “trabajo” 
es esencialmente semejante arrancar luchando, cualquiera que 
sea la índole del trabajo. No es la ejecución sola lo que cons­
tituye el trabajo; tan inherente es a él el peculiar modo de la 
experiencia que hace posible la ejecución. El hombre “experi­
menta” siempre, pero también únicamente en el curso del tra­
bajo la cosa en que trabaja. Pero la cosa se le abre en la resis­
tencia que le presenta —en aquello mismo, pues, por lo que 
parece cerrársele. En la resistencia de la cosa consigue el hom­
bre sentir el peso de las determinaciones de ella. El hombre 
lucha con las leyes propias de la cosa. Y al experimentarlas así, 
se las arranca luchando contra ellas y aprende a dominarlas.

Lo que así se experimenta en la resistencia de la cosa no es 
sólo la dureza de su realidad, sino también la fuerza propia del 
hombre para hecerse señor de ella. También esta fuerza, aun­
que esté en el intervenir, comprender y adaptarse, es real, y la 
experiencia que hace el hombre con ella, experiencia real.



c) E l  SER AFECTADA RETROACTIVAMENTE LA PERSONA EN I.A AC­

CIÓN PROPIA

La actividad en el querer y el actuar no está restringida a 
las cosas en el sentido de objetos reales. Se dirige, además, a las 
personas. Tampoco el trabajo se ejecuta por mor de las cosas; 
el interés de las personas se halla en el fondo. Sobre todo, es el 
actuar en sentido estricto siempre un actuar sobre personas y 
frente a ellas. El “segundo” y propio objeto real de la acción, 
del querer, incluso ya de la intención, es la persona ajena. Esta 
es inmediatamente afectada en estos actos.

En esto descansa el segundo momento de la manera de dar­
se la realidad en los actos espontáneos. Ante todo parece, sin 
duda, ser a la inversa. No el que actúa es el afectado, sino 
aquel sobre quien actúa; el que actúa puede a lo sumo, según 
parece, experimentar la resistencia de la persona ajena, su de­
fensa, su jaque contrario. Pero no es de esto de lo que se trata 
aquí: esto pertenece a la vivencia de resistencia. Aun hay, sin 
embargo, otra forma de experimentar el que actúa la persona 
ajena como objeto real.

Justo porque el otro es el afectado, experimenta el que ac­
túa en su acción que la acción y la voluntad de la persona 
afectada irradian retrocediendo —sobre la propia persona, más 
aún, que tienen el peculiar poder de “alcanzarla”, de “marcar­
la”, en cierto sentido de dejar su sello en ella, todo de una 
manera muy inequívoca y muy sensible. Son los momentos 
aparentemente imponderables, con sus raíces más allá de lo 
real, del valor y el contravalor moral, que recaen sobre el que 
actúa y quedan adheridos a él como suyos— lo mismo si lo re­
conoce que si lo rechaza, si lo ve que si lo ignora. No se trata 
aquí del contenido ideal de los valores, sino del cumplimiento 
o el incumplimiento de la exigencia ideal que mana de ellos 
en la conducta real del hombre. Por eso tienen en el mundo 
de lo humanamente efectivo un peso de realidad que puede 
aumentar hasta hacerse ingente y superar toda la dureza ex­
terna de lo real.

Este peso no consiste en la concepción que tiene el hombre 
de lo que es valioso y contrario al valor. Es algo que está más 
bien ya en el fondo antes de toda concepción y toda interpre­
tación. Es un fenómeno elementa! e imborrable el de que la 
acción y la voluntad experimentan que les imprime su valor 
justo lo que hacen en el mundo real con las personas reales 
—hacer que no estriba únicamente en los sucesos externos (en



el resultado), sino ya en la intención. Pues el hacer tiene ya 
en la intención del que actúa y quiere su peso por el ser afec­
tadas personas. Este peso recae sobre aquel que así lo ha queri­
do. Impone a éste una carga, lo “marca”, es algo que le afecta 
retroactivamente. El autor no puede escapar en manera alguna 
a que lo querido recaiga sobre él— sea como culpa o como 
mérito—; es algo que se lleva a cabo en él sin su cooperación, 
como maldición o bendición que cae sobre su acto. Pues no 
existe en su opinión, ni tampoco en el juicio de valor de los 
prójimos solamente, sino en sí. Es incontenible, un genuino, 
un real “ser afectado retroactivamente”, no menos que el di­
recto ser afectado por lo que le pasa a uno exteriormente.

“Le pasa” justo de hecho al culpable como íntima conse­
cuencia del acto; y el culpable lo “experimenta” íntimamente 
no de otra suerte que como experimenta externamente las con­
secuencias visibles de su acto. A esto responde también la for­
ma en que resulta vivido y sentido por él mismo. Sentido re­
sulta, a saber, el ser afectado retroactivamente justo como algo 
independiente del sentirlo, como algo que irrumpe fatalmente 
sobre el culpable, sobrecogiéndolo de un modo inexorable: cae 
sobre él como algo que él tiene que sufrir, que no puede sacu­
dirse de encima, aun cuando le oprima y angustie hasta la 
médula.

En una fórmula breve, quiere decir lo anterior: esto que 
irrumpe sobre nosotros, esto por lo que somos afectados retro­
activamente en el propio querer y obrar, resulta experimenta­
do por nosotros, en ese mismo ser afectados retroactivamente, 
como algo eminentemente real.

d) E l peso de l a  r e a l id a d  de  la s  pe rsonas  p a r a  la s  personas

Si sólo se tratase aquí de las consecuencias externas de los 
acto:;, fuera el ser afectado retroactivamente en el orden moral 
tan ró!o una forma especial del experimentar. Así respondería 
a la concepción de la ética del resultado. El verdadero peso 
del cthos radica más hondo: en los primeros conatos de la ini­
ciativa, en el querer germinal, en la actitud íntima. Ya la in­
tención en cuanto tal, de la que surgen la hazaña y la fecho­
ría, presenta antes de todo querer determinado la trascendencia 
del estar dirigida a la persona ajena. Por eso está ya de suyo, 
en cuanto simple propósito, caracterizada por el valor y el con­
travalor moral, está ya bajo el ser afectada retroactivamente 
por lo que puede brotar de ella en el momento de la decisión.



234 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. II

Y esto no puede ser de otra suerte; pues en ella ya como pri­
mer inicio de la posible intención está anticipado el ser afec­
tada la persona ajena.

De aquí resulta que en un respecto práctico —y éste es el 
respecto normal en la vida— el peso del ser de las personas 
para las personas es un peso sentido como más actual e inme­
diato que el de las cosas y las relaciones entre éstas. Partiendo 
de las cosas y de nuestro andar con ellas, y mientras no resul­
tan afectadas a la vez personas, no hay ningún verdadero ser 
afectada retroactivamente la propia persona. A esto responde 
el hecho de que ninguna teoría escéptica o idealista ha osado 
negar a las personas la realidad de la misma manera que a las 
cosas materiales.

Esta manera de ver tiene en los tiempos modernos ya su 
historia. Hay teorías que bajo su impresión atribuyen a las per­
sonas solas la verdadera realidad, que niegan a las cosas ma­
teriales. Con esto se hipostata la diferencia en la manera de 
darse en una diferencia en el ser —error con el que ya nos 
hemos tropezado varias veces. Frente a esto hay que afirmar 
que las personas y sus actos no tienen una “realidad” superior 
a la de las cosas materiales y las relaciones entre éstas; tan sólo 
pertenecen a una capa superior de lo real, al tener una pleni­
tud incomparablemente más alta de ser y de estructura, al ser 
las formaciones de más alto contenido. Por esta causa tienen 
para nosotros la forma con mucho de más peso de “darse la 
realidad”; pues la manera de darse no depende de la manera 
de ser, sino de la importancia práctica. Pero la manera de ser 
misma es justamente igual, pues personas y cosas están en co­
munidad y compañía en un mundo y un tiempo reales, y jus­
tamente por esta conexión de su ser hacen surgir en un plano 
la plenitud de las situaciones, que están siempre tan condicio­
nadas por las cosas como por las personas.

El fenómeno ontológico fundamental de la realidad en cuan­
to tal es justamente la unidad de las maneras de ser dentro de 
la variedad en la altura del ser y en la importancia humana. 
Pero el fundamento de la diferencia en la manera de darse está 
en la vinculación emocional inmensamente más rica entre per­
sona y persona. Es la inabarcable plenitud y ponderosidad de 
los actos emocionalmente trascendentes en los cuales se vive 
hasta el fin esta vinculación. A las cosas y las relaciones entre 
ellas no hay partiendo de nosotros ninguna vinculación de igual 
hondura e intimidad. Por eso le resulta tan fácil el juego al 
escepticismo cuando refiere solamente a las cosas materiales



CAP. 31 ] a p a r e n t e  d iv is ió n  d e  la  r e a l id a d  235

la relación de trascendencia negada por él. Éste es justamente 
su error: procede como si hubiese un mundo real de las cosas 
materiales que no fuese a la vez el mundo de las personas y de 
su andar con las cosas en referencia a personas.

é) A p a r e n t e  d iv is ión  de l a  r e a lid a d . E r r o r  de l a  t e o r ía

El escepticismo calla el peso de realidad de las personas; el 
realismo de las personas lo reconoce, pero calla su imborrable 
relación con el peso del ser de las cosas materiales. Ambas 
posiciones son algo a medias, ambas son un contrasentido tan 
pronto como se tiene a la vista la totalidad de los fenómenos 
de que se trata. No puede dejarse a las personas la realidad 
que se niega a las cosas y sucesos materiales. Para ello están 
sumidas demasiado profundamente las personas en el orden 
real de los sucesos y afectadas por éstos de todas partes. Si las 
personas son reales, también es real su ser afectadas. Pero en­
tonces es también real la esfera toda en que se desarrolla su 
vida y su pugnar por la riqueza, los bienes, el poder, etc. Si las 
cosas y los sucesos materiales no son reales, tampoco el ser 
afectado por ellas; pero entonces tampoco las personas afec­
tadas.

La realidad no es un privilegio del ser de determinados 
entes. No crece con la forma de ser, con la organización, con 
la altura del valor. O conviene a todo lo que surge y perece 
en el tiempo, o a nada. No tiene sentido pensar que el hom­
bre es más real que el aire que respira —o a la inversa, que el 
aire es más real—; pues el respirar mismo sólo puede ser o un 
proceso real, o un proceso no real. En el primer caso son am­
bos reales, en el último ambos irreales. La división de la reali­
dad es el error de la teoría.

Más bien hay que hacer este raciocinio: si en el ser afecta­
da retroactivamente la propia persona hay un innegable darse 
personas extrañas con todo el peso de su ser real, necesaria­
mente se trasporta este peso a la esfera toda en que se des­
arrolla la vida de las personas, o sea, a las cosas materiales, su­
cesos, relaciones, situaciones, en suma, al. orden cósmico entero 
del que es un sector la vida de aquéllas.

Ésta es en el fondo una sabiduría muy simple. Así como 
las cosas materiales están insertas en la actividad humana, así 
lo está el ser del hombre en los sucesos de las cosas materiales. 
Una piedra que cae puede matar al hombre, y con el cuerpo 
mata también el ser espiritual de la persona sustentado por él.



238 LA. MANERA DE. DARSE EL SER REAL I.SEC. II

tes de toda reflexión consciente. Es una eminente manera de 
darse la realidad.

bj La FORMA PRIMARIA DE DARSE EN LA TOMA DE POSICIÓN

Este lazo no cae sólo secundariamente sobre la vinculación 
más drástica, sobre el más duro ser afectado por la acción. 
Preexiste siempre ya como un lazo que yace debajo, y toda rea­
lidad que se da drásticamente en la conciencia se destaca ya 
sobre su fondo de tal suerte que la primaria forma de darse 
de las personas está ya siempre implícita en ella.

Cómo nos están dadas propiamente las intenciones afecti­
vas ajenas, es sin duda una cosa muy enigmática. El modo 
óntico del contacto está condicionado por una complicada red 
de factores. Pero no por ello es el darse mismo dudoso, ni mu­
cho menos. Tampoco es más enigmático que otras formas de 
darse algo, por ejemplo, la sensible del fenómeno del cuerpo 
vivo. Y considerada como forma misma de darse es perfecta­
mente simple. Como fenómeno existe independientemente de 
su resolubilidad en factores.

Pero este fenómeno es el de que nos están dadas las perso­
nas ante todo en sus intenciones afectivas y no en la manifes­
tación externa de éstas, su gesto, actividad, movimiento, expre­
sión. Estos momentos intervienen también por todas partes, son 
sin duda factores de la forma de darse; pero no son lo primero 
que con su peso de realidad entra en la conciencia. La primera 
conciencia de las personas tiene la forma de la íntima toma de 
posición; es el “sentirse tocado de determinada manera” por 
un ser humano, la repulsa sentida, el ser repelido o atraído, el 
abrirse y cerrarse, la confianza o la desconfianza, el sentimien­
to de cercanía o de distancia. Estos momentos son los que do­
minan las llamadas primeras impresiones. Y siguen siendo 
determinantes en todas las impresiones posteriores, más reflejas 
y "objetivas”. Sin duda que resultan recubiertos por éstas; con 
frecuencia para daño de la genuina forma de darse la realidad, 
resultan falseados por normas, conceptos, convenciones cons­
cientes. Pero la más ligera experiencia que suena a ellos los 
hace recobrar, probando con ello que seguían en el fondo.

Estos momentos de la intención afectiva, primera respuesta 
a la intención ajena, no son sólo prospectivos en alta medida 
—diciéndonos lo que hemos de aguardar de los hombres—, son 
también ya un ser afectado el contenido de la propia persona 
por el de la ajena en forma muy determinada y actual. Y por



CAP. 3 2 ]  EL PAPEL DE LA SITUACIÓN 2 3 9

lo tanto hay en ellos una primera forma de darse la realidad 
anterior a todas las demás. Pero puesto que las personas no 
pueden pretender una manera propia de ser, sino que compar­
ten la del resto del mundo en el que se hallan, esta forma de 
darse, lo mismo que la de la acción y la voluntad, se trasfiere 
a la totalidad del mundo real.

c) E l  p a p e l de l a  s itu a c ió n  y  su fo rm a  de darse

En el querer y obrar surge, sin embargo, una tercera forma 
todavía del objeto real, además de la cosa y la persona. Es la 
situación del caso, dentro de la cual y sobre la cual se trata 
de obrar. Toda iniciativa del hombre está condicionada por 
una situación, pero es a la vez conformadora de situaciones. 
Está provocada por la situación vital, requerida por ella, digá­
moslo así, pero a su vez avanza dentro de la situación dándole 
forma.

Esta relación presenta una nueva forma de darse la reali­
dad. La situación en que obramos no la elegimos a nuestro 
arbitrio. Allí donde la vemos venir, podemos a lo sumo pre- 
formarla o esquivarla dentro de ciertos límites; pero incluso al 
esquivarla conjuramos la nueva situación, no querida, que en 
general ni siquiera vemos venir. La situación llega sin que la 
llamen, sorprendiendo al hombre, que “cae” en ella. Pero una 
vez que ha caído en ella, queda también preso de ella: no 
puede “volver atrás” desde ella, pues tendría que hacer que 
lo sucedido no hubiese sucedido, lo que es ónticamente impo­
sible; tampoco puede esquivarla “haciéndose a un lado”, pues 
también para esto es demasiado tarde una vez que se ha pro­
ducido la situación. Tiene, pues, que “seguir adelante”, según 
la ley del tiempo, que nunca se detiene; tiene que pasar por 
ella. Y esto quiere decir que tiene que obrar. Tiene que de­
cidir, sea lo que sea lo que le toque decidir por obra de la índo­
le especial de la situación ya sobrevenida.

El hombre no tiene libertad para querer obrar y decidir o 
no. De hecho decide siempre de una manera u otra, como 
quiera que se conduzca. Decide y obra de hecho incluso cuan­
do indeciso, e inactivo, evita el intervenir. De nada le sirve 
rehuir la acción. La omisión es también acción, y lo que ella 
hace en el mundo real es de consecuencias de la misma gra­
vedad que el obrar activo; pues los copartícipes de la situación 
quedan afectados igualmente por la omisión, con lo que la pro­
pia persona queda afectada retroactivamente por igual.



Comoquiera que el hombre se coloque, a obrar le fuerza la 
situación en todas las circunstancias. Pero cómo haya de obrar 
no se lo prescribe esta última. En esto tiene libertad. El re­
sultado es, pues, este estado de cosas ónticamente peculiar: la 
situación en que cae es para él a la vez falta de libertad y li­
bertad, compulsión y espacio libre. Es compulsión a decidir en 
general, pero es libertad en punto a cómo decida.

Si se juntan estos dos momentos —y están una vez más en 
conexión indisoluble—, se pone claramente de manifiesto lo 
que hay de paradójico en la esencia de la situación: el hom­
bre está forzado, por obra de la situación en que cae, a decidir 
libremente. O  más brevemente: la situación ya sobrevenida es 
para él la “compulsión a la libertad”.

Esto quiere decir justo que no puede esquivarla ni “hacién­
dose atrás” ni “haciéndose al lado”, sino que sólo puede “ir a 
través”, pero que la manera “como” la atraviese depende de 
él. Si pudiera dejarse empujar meramente, sin poder en abso­
luto hacer otra cosa, la compulsión sería total y no le quedaría 
libertad alguna. Pero así no son las situaciones de la vida. No 
fuerzan ni a la inactividad, ni a una actividad determinada, 
pero sí a decidir entre una u otra actividad. Requieren al hom­
bre a decidir, apelando a su libertad. Con lo cual lo fuerzan a 
ejercitar la libertad.

Justamente, pues, como ente libre “experimenta” el hom­
bre la situación como una compulsión. La experimenta, por lo 
tanto, como un poder real, e incluso como un poder tal que no 
lo afecta sólo exteriormente, sino hasta la mayor intimidad, en el 
núcleo esencial de la personalidad. La compulsión real a la li­
bertad que parte de ella es un nuevo y especial modo de su ser 
afectado por el mundo real en que vive. Pues este ser afecta­
do cala más hondo que todos los demás. No es un mero pa­
sarle algo a uno lo que aquí le afecta; es el incontenible ser 
empujado a entrar en el ámbito de la responsabilidad y la cul­
pa. Pues sin el peligro de hacerse culpable no puede tomar 
una decisión en el conflicto entre los valores. Pero este con­
flicto lo conjuran las situaciones.

La fatalidad de lo que le pasa a uno es sólo externa, por 
grave que sea. La de las situaciones —aun cuando son todo lo 
fluyentes, pasajeras, efímeras, imponderables que se quiera— 
es interna. Pues afecta el ser moral del hombre. Lo que éste 
decide y hace bajo la “compulsión a la libertad” recae sobre 
él. Ahora bien, consiste la vida humana esencialmente en la 
ininterrumpida cadena de las situaciones que la mantienen en



vilo duraderamente. Y cada una de las situaciones requiere 
al hombre a la acción, pero a la acción sigue el ser afectado 
retroactivamente. Es un único y perdurable sufrir la carga de 
la cadena que no se rompe de los requerimientos a su libertad. 
En esto experimenta -rde una manera una vez aún nueva y más 
hondamente incisiva— la dureza de lo real. La experimenta 
con el órgano de su libertad.



LA VIDA REAL Y EL CONOCIMIENTO DE LA 
REALIDAD

C a p ít u l o  3 3

EL ORDEN DE LA VIDA COMO ORDEN ENTE

a) E l  c o n ju n t o  de  l a  t r a s c e n d e n c ia  df. los actos  c o m o  m o d o

REAL DE LA VIDA

La serie de los actos emocionalmente trascendentes no está 
agotada con los tres grupos tratados. Éstos son sólo aquellos 
que se prestan a que se los aísle aproximadamente y se los 
analice. Pero el aislamiento oscurece a la vez un lado esencial 
de ellos, el indisoluble orden de los actos. Una multitud de 
nuevos actos, difícilmente diferenciablcs, está en relación con 
esto; forma un tejido de referencias del hombre al mundo que 
entran unas en otras —desde las más primitivas hasta las más 
espirituales—, y que sirviendo de base a la conciencia refleja, 
lo atraviesa todo, por decirlo así, subterráneamente. La corrien­
te real de la conciencia y la corriente real de los sucesos del 
mundo se encuentran en ella, y toda manera especial de darse 
la realidad tiene lugar dentro de su esfera. Siendo apenas apre­
sable en el detalle, es en su efecto total la vida.

El orden objetivo de la vida en sentido amplio, tal cual ha 
resaltado fragmentariamente en los actos señalados —por decir­
lo así, en muestras ejemplares—, únicamente en la plenitud de 
dicho tejido puede agotarse como el dato universal que es. 
Ahora se trata de su ser en sí real, en la medida en que es apre­
sable como una unidad en un fenómeno total. En medio de 
su inabarcable multiplicidad es un orden perfectamente unifi­
cado: la trascendencia misma de los actos y el ser en sí de 
aquello a lo que éstos se dirigen. Los actos singulares mismos 
desaparecen aquí totalmente en la estructura formada por ellos. 
Pero su trascendencia no desaparece, antes es justamente en el 
fenómeno total de la estructura tan posible de señalar inmedia­
tamente como en los distintos tipos de actos. Es una trascen­
dencia universal, idéntica en toda la línea de la multiplicidad

242



CAP. 3 3 ]  EL PESO DF. LA REALIDAD 2 4 3

de los actos; y esto es lo esencial para el problema de la reali­
dad; pues prueba que el paso de la realidad interna a la exter­
na se da por todos lados. La corriente de la conciencia se in­
serta en la corriente de los sucesos del mundo y es a la vez la 
conciencia de esta inserción. Lo es, en su totalidad como en 
su especificación, sin consideración al entretejimiento de los 
actos ni a la posibilidad de aislarlos. Pues sólo el peso del ser 
afectado es diverso; el modo de ser de lo experimentado es el 
mismo.

No puede tratarse aquí de recorrer esta multiplicidad. Se 
aspira sólo a completar el cuadro total. Para esto es menester 
estudiar todavía algunos tipos generales y fundamentales de 
dicha inserción, que de ninguna manera se resuelven ya en una 
determinada forma de acto, sino que suponen la estructura 
entera de los actos. De tal índole es el sentimiento del valor 
en el vivir algo, el trato con personas/ el manejo de cosas, el 
estar en relaciones sociales, culturales, históricas de conviven­
cia, así como el estar incluido en los órdenes cósmicos.

b) E l PESO DE LA REALIDAD EN LAS REFERENCIAS DE LOS VALORES

En el hombre difícilmente hay para el hombre algo que no 
lleve determinado acento de valor o contravalor. No se trata 
solamente de los valores morales; intervienen valores vitales, 
valores de felicidad de toda especie, e igualmente valores esté­
ticos y toda la multiplicidad de los valores de bienes espiri­
tuales.

Toda conducta humana, toda expresión de afectos, toda 
reacción es atractiva o repulsiva: se siente “en pro” o se siente 
“en contra”. Aun allí donde permanecen inadvertidos, ahí es­
tán dichos acentos, dando a todo su coloración. Todo está 
acompañado de la íntima “respuesta al valor”; la concepción 
neutral de lo humano es sólo un caso límite que en su pureza 
ocurre sólo en la reflexión teórica. En la vida misma con difi­
cultad se da nunca.

La reacción del sentimiento de valor no está en manera al­
guna ligada a un verdadero ser afectada la propia persona. No 
acompaña solamente los actos trascendentes de la persona aje­
na, sino absolutamente todo lo que en ella se pone de mani­
fiesto, su entero “ser así”. Cómo alguien anda y se para, coge 
y habla, se oculta o exhibe, cómo lucha con las dificultades u 
olvidado de sí mismo se abandona a una impresión —todo sus-



cita alegría, embeleso, tácita aquiescencia o bien repulsión y 
desvío.

Cosa parecida es válida de la percepción de todos los obje­
tos, cosas materiales, sucesos, relaciones, situaciones. Tan sólo 
son otros valores los que la determinan. Sin duda que pueden 
dejarnos indiferentes muchas cosas, pero un límite tajante en­
tre los acentos del valor y el contravalor no lo hay en la vida; 
el límite se desvanece, vacila —según el propio ser abierto o 
cerrado. Pero doquiera aparecen los acentos de valor, no están 
ahí con posterioridad sino a la vez que la percepción de la cosa.

De este general y cabal sentimiento del valor es característi­
co ser un momento plenamente trascendente del acto, o sea, 
estar dados sus objetos como realmente entes en sí. En él no 
se trata de los valores en su pura idealidad, sino del darse algo 
“real” como valioso o contravalioso. Y justamente partiendo 
de estos acentos de valor tiene lo real experimentado en la vida 
un peso propio, incluso perentoriedad para nosotros.

Se ve esto muy claramente tan pronto como se elige un 
ejemplo con un acento más profundo de valor. Soy, por ejem­
plo, testigo de cómo tratan rudamente a una persona o calum­
nian a alguien notoriamente inocente. La cosa no me afecta en 
nada, y sé también que sucede miles de veces sin que yo pueda 
alterarla. Pero “que” suceda aquí y ahora, ante mis ojos, es 
dura realidad, me afecta, no me deja tranquilo. El peso de la 
realidad de la injusticia sucedida, o bien su contravalor como 
propio de algo real, es lo que constituye lo grave de la im­
presión.

Si la cosa fuese indiferente al valor, no me tocaría su ser 
real. Si fuese un caso meramente pensado, sería también la 
repulsa meramente pensada, no una efectiva —es decir, no real 
como acto— reacción al valor en mí. Sólo la injusticia realmen­
te sucedida suscita la real lesión del sentimiento. O en gene­
ral: sólo el ser contrario al valor o el ser valioso algo “real” 
provoca la respuesta viva y efectiva al valor.

Esto es rigurosamente válido de todas y cada una de las 
relaciones efectivas al valor, también allí donde sólo se trata 
de algo agradable o desagradable, provechoso o dañoso, gravo­
so, favorable, regocijante o lo que quiera que sea. En ninguna 
parte responde el sentimiento de valor con una intervención 
efectiva sino a lo real, no a lo inventado o meramente fingido. 
Nadie se “excitaría” si lo excitante no hubiera sucedido efecti­
vamente. Allí donde el escritor lo deja ver en sus personajes, 
donde el actor lo representa con naturalidad y verdad a la luz



de las candilejas,* falta también la verdadera gravedad de la 
reacción al valor. Ésta se halla ahí, empieza a sonar, por de- 
cirio así, pero le falta el peso de la realidad.

El sentimiento del valor tiene en la vida misma esta fun­
ción ontológica de hacer resaltar absolutamente en todo lo real 
con que nos encontramos los acentos de valor o contravalor, 
para hacerlos sensibles en todo el peso de su realidad. Donde 
más sentimos lo irreparablemente real en su dureza es allí don­
de es tangente al sentimiento del valor. Ni lo indiferente al 
valor ni lo irreal nos excita. El círculo de lo vivido y lo expe­
rimentado está trazado de antemano por la solicitación de res­
puesta al valor.

Así es como el sentimiento del valor en la vida, si bien en 
sí es algo muy distinto —sólo es un sentimiento axiológico, 
no ontológico—, sin embargo cobra mediatamente la significa­
ción de un testimonio de peso en favor de la realidad. Y'por 
ser para lo real, por su parte, patentemente indiferente el que 
y cómo el sentimiento de valor le responda axiológicamente, 
se trasfiere también esta forma de darse la realidad a todo, in­
cluso a lo real que no suscita respuesta al valor. Es decir, se 
trasfiere a la esfera entera.

c) La m a n e ra  p r á c t ic a  de d a rse  e l  m u n d o  de la s  cosas m a­

te r ia le s

En otra dirección introduce en el orden de la vida el ma­
nipular y andar con cosas materiales. Éste constituye en aquél 
otro lado, igualmente primario, de la manera de darse la rea­
lidad.

El hombre “usa” cosas, las utiliza, las valora, las aplica, así 
como las encuentra, para sus fines. Más aún, las consume, las 
desgasta. Pero también les da nuevas formas para su uso. Por 
ser formas suyas entran en su esfera personal, pertenecen a 
ella, reciben de ella el cuño de lo que son “para él”. Todo 
hombre tiene una esfera semejante de cosas apretadamente en 
torno suyo. En ella entran ropas, muebles, casa, instrumentos 
y muchas más.

En estas cosas no le importa por lo pronto nada lo que son 
en sí, sino exclusivamente lo que son “para él”. Tienen en su 
percepción y en su vida un “ser para él” de una índole pecu­
liar y acentuada. Heidegger ha formado para denotarlo el tér­
mino “ser a la mano”; este término da muy exactamente en la 
relación, tan sólo es quizá algo estrecho, porque rigurosamente



sólo se ajusta a un instrumento de trabajo propiamente tal.* La 
expresión ontológica más general para la forma de ser de se­
mejantes cosas de la esfera personal tendría que decir: “su ser 
ahí para algo que nos interesa”.

Si la parte de la persona como del “yo” que usa las cosas, 
no es el “ser para mí” de los objetos de uso tan sólo algo dis­
tinto de su ser en sí, sino también lo primero en el orden del 
darse, un genuino jtQÓreQOV jipó; í)H<xs. Onticamente, dentro 
del orden del mundo, muy bien puede ser por ello lo posterior. 
Pero sería erróneo pensar que en el ser para mí de “mis cosas” 
no haya un ser en sí. El ser para mí no descansa meramente en 
la opinión del yo, no estriba meramente en “mi representa­
ción”. Es una relación real que está ahí independientemente 
de mi aprehensión cognoscitiva e indiferente a que yo me 
haga o no una representación de ella. Bajo el punto de vista 
gnoséológico es, pues, plenamente de suyo una relación ente 
en sí en sentido riguroso, aunque secundaria dentro de los gran­
des órdenes ónticos; es un real ser para mí. Y por consiguiente 
es también la cosa misma de uso en cuanto tal una cosa plena­
mente real —no únicamente al prescindir de su ser para mí, 
sino justo en él y con él.

La prueba es que justo el ser para mí de mi instrumento 
—es, a saber, aquello cjue éste es efectivamente para mí, para 
mi trabajo, para mi vida— únicamente es experimentado por mí 
en él poco a poco: al aprender el uso (por ejemplo, de la he­
rramienta), en la aplicación o también en el probarlo, practi­
carlo, descubrir todo lo que puedo hacer con él. Pero este 
proceso es un proceso en mí, no en el instrumento. Es el pro­
ceso de la educación práctica por el trabajo con el instru­
mento, el desarrollo del yo, la intensificación de la capacidad 
y habilidad de éste. Sí que se dice que “el instrumento es 
para mí cada vez más”; pero en verdad se desarrolla uno 
mismo manejando el instrumento, mientras que él por su par­
te permanece inalterado. Persiste justamente en su ser para 
mí, pues en este desarrollo sé muy bien que la anterior estre­
chez del uso no estaba en él, sino en mí. Al instrumento sólo 
pasa el proceso cuando altero algo en el instrumento mismo, 
digamos “mejorándolo”. Entonces se altera fundamentalmente 
su ser real para mí —no sólo “mi” capacidad de acción con 
él, sino también “su” posibilidad de acción en mi mano.

El análisis del “ser a la mano” de Heidegger es valioso en 
la medida en que descubre una determinada manera de darse lo 
real y con ello el mundo, y una forma perfectamente primaria



—aunque no “la” primaria. Su fuerza está en el restringirse 
a la más estrecha esfera de la vida cotidiana, sin duda como 
en la vida jamás se encuentra por separado. Errónea es, en 
cambio, la confusión entre la manera de darse y la manera 
de ser. La forma de descubrir se carga a la cuenta del ser des­
cubierto como peculiaridad suya; con ello queda este ser refe­
rido al yo al que está dado, y el mundo se halla ahí relativi- 
zado como “en cada caso, mío”.

Dicho de otra manera: se ha desconocido el carácter del 
ser en sí (la realidad en el “ser a la mano” mismo). El ser 
en el mundo de aquel para quien lo a la mano es a la mano, no 
debía tomarse por un ser en el mundo, en el caso, suyo; el 
“ser ahí” del hombre no debía destacarse como el único real. 
Pues el “ser a la mano” de las cosas para él está ya sustentado 
por el “ser ahí” y el “ser así” de éstas en el mundo real. El 
mundo, pues, en que se encuentra el hombre en virtud de esta 
relación, no es de antemano el suyo solo.

El “ser a la mano”, visto sin prejuicios de interpretación, 
es más bien una forma muy determinada e imborrable de darse 
la realidad del mundo como mundo uno y ente en sí. Sin duda 
que es sólo una forma de este darse entre muchas, pero es 
una forma fundamental. Lo es porque el “ser a la mano” de 
las cosas de uso “para mí” se pone de manifiesto como real y 
como vivido realmente en la vida. Pues es en todo tiempo sus­
ceptible de seguir siendo vivido y experimentado. Es la realidad 
de las cosas vivida y experimentada en el usarlas, siendo en 
•cuanto tal muy sensible en el resultado perseguido con el ins­
trumento y atestiguando en él muy claramente la totalidad del 
orden real en que únicamente es posible el uso.

Tomada ontológicamente, presenta la relación el siguiente 
aspecto. Lo “a la mano” sin duda no está “dado” como “ante 
los ojos”; es decir, dado lo está sólo dentro de la relación del 
ser para mí real. Pero no se debe sacar de aquí la conclusión 
de que no “sea” “ante los ojos” en absoluto. Más bien es pa­
tente esto otro: “a la mano” sólo puede ser aquello que es 
primero “ante los ojos”. Sólo puede “ser para mí” si “es” en 
general.

La dependencia óntica es opuesta a la dependencia del 
darse. El darse del ser en sí depende del darse del ser para 
mí, pero el ser para mí está condicionado por el ser en sí.

Así resulta mucho más neto aquello a que tiende Heideg- 
ger, el ser abierto del mundo por obra del “ser a la mano”. El 
mundo no me está abierto como mero “mundo circundante”,



248 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL „SEC. III

ni mucho menos como el “en cada caso, mío”, sino como el 
único mundo real en el que se localizan todas las personas con 
sus respectivos círculos de lo a la mano. Pero entonces es el ser 
abierto del mundo un riguroso darse la realidad.

d) E l  o b je t o  de  l a  “ c u r a ”

Aquí entra también el fenómeno de la “cura”, amplia­
mente dilucidado por Heidegger. En el curar de algo está 
claramente acuñado el carácter del acto trascendente, y más 
en especial el de un acto teleológicamente prospectivo. Es un 
acto estrechamente relacionado con el querer, el tender, el ha­
cer, el obrar, pero no menos también con la expectativa, el 
temor, la esperanza. Según que se lo tome más o menos am­
pliamente, abarcará todos estos actos o será una especie 
de ellos. Tomado con la mayor amplitud, resulta el “curar” 
una actitud total difusa e indiferenciada del sujeto frente a 
lo que se acerca en el tiempo, sin un sello de acto más deter­
minado.

La posición central que le da Heidegger sería oriunda de 
la tendencia a reconstruir una conciencia del ser y del mun­
do lo más primitiva posible. Discutible resulta sólo si conoce­
mos una conciencia tan primitiva o si la reconstrucción se las 
ha con. algo efectivamente dado. Lo que conocemos es siem­
pre ya una conciencia que tiende, obra, trabaja, padece, espera 
o teme y que a la vez es siempre ya cognoscente.

Además de esto, hay en el acentuar la sombra de la cura 
cierta unilateralidad. Ni siquiera para la gris vida cotidiana 
con su estrechez y pequeñez se puede generalizar esta sombra. 
Puede ser edificante perseguir a la vida hasta la atmósfera en­
rarecida, para mostrar luego el milagro del irrumpir de ella a 
la luz y a la libertad. Pero dignas de fe sólo le parecerán am­
bas cosas a aquel que, debido a un natural infeliz, trae con­
sigo el sentirse opreso y ve desvalorado de antemano el rudo 
mundo en que lucha y trabaja. Y nada de esto tiene mucho 
que ver con la ontología.

Ateniéndose con rigor a un “curar” neutralmente enten­
dido, entra en él la serie entera de los actos trascendentes en 
la medida en que son prospectivos. Entra ante todo en él lo 
que puede llamarse simple trabajo, el aportar lo indispensable, 
el subvenir a las necesidades —y en manera alguna a las pro­
pias solas—, el responder de lo que falta, el gestionar nego­
cios, el trabajar por lo ansiado, el activo apercibirse y armarse



CAP. 34] EL FENÓMENO REAL DEL “ TRABAJO” 249
para lo inminente, el aceptar la responsabilidad de lo venidero, 
el ser fiel a lo aceptado, el cumplir la obligación contraída.

Puede prolongarse todo lo que se quiera esta enumeración 
de especies. Sobre el concepto sumario de “cura” tiene la doble 
ventaja de la neutralidad en la valoración frente al “mundo” 
así como de la prospectividad más pura y especificada. Todos 
estos actos tienen de común unos con otros la inquietud y el 
estar el hombre en vilo ante lo que se acerca; y éste es justo 
el contenido “realista” de lo que Heidegger llama el “pre- 
serse”. Pero la “cura” en sentido estricto es sólo uno de ellos.

Mas lo único esencial, bajo el punto de vista ontológico, 
que hay en todo ello, es la trascendencia de los actos, es decir, 
esto de que en ellos esté dado como objetado real aquello mis­
mo que se acerca. Tomados juntamente como un todo, sólo 
son una única, aunque compleja y diferenciada, forma funda­
mental de darse la realidad. Lo filosóficamente importante en 
la cura es justo lo único que es importante para ella misma, su 
objeto. Y de éste es válido en toda la línea lo mismo que 
es válido del objeto de todos los actos prospectivos: su ma­
nera de ser está dada en ella inequívocamente como un ser en 
sí con todo el peso de lo real.

■Ca p ít u lo  34

ESFERAS ESPECIALES DE LA INSERCIÓN 
EN EL MUNDO REAL

a) E l  f e n ó m e n o  r e a l  d e l  “ t r a b a jo ”

Como más central que la cura se destaca entre estos actos 
el “trabajo”. El fenómeno fundamental de éste no es ni econó­
mico ni sociológico, sino ontológico.

Como acto trascendente es el trabajo una actividad de de­
terminada índole. Es una operación real con lo real, que trata 
con las cosas materiales como medios y que es por tanto un 
emplear y un poner en valor (cf. cap. 31 b). Tiene, por en-» 
cima de esto, su objetado final, que él efectúa y del que úni­
camente en la efectuación hace un objetado real. Pero a la vez 
es siempre trabajo “en algo”, vertiéndose, pues, sobre algo que 
ya está ahí y cuyo “ser así” trasforma. Finalmente, está por me­
dio de él referido siempre su fin también a “alguien” —a per-



sonas “para” las que se ejecuta el trabajo y a las cuales está 
destinado como fruto el fin del mismo. En este estado de 
cosas no cambia nada por ser la propia persona aquella para 
quien se ejecute el trabajo, o una persona ajena, o un grupo 
de personas.

El trabajo como acto real de la persona está, pues, referido 
a cuatro diversas clases de lo real. Y en tanto en la conciencia 
del trabajo hay un saber de esta referencia, entra en él un cuá­
druple darse la realidad.

De especial peso ontológico es aquí el lado interior del tra­
bajo, pudiera decirse, el lado moral. El trabajo es intervención, 
despliegue, gasto: la persona interviene, despliega fuerza, gasta 
su energía. El trabajo quiere ser llevado a cabo, “despachado”. 
No sólo tropieza con la resistencia de la cosa; arranca a esta 
resistencia lo deseado, se lo impone. Cierto que el hombre 
hace trabajar para él la fuerza ajena, empleando el poder en 
sí neutral de la naturaleza. Pero tiene que dirigirlo, incluso que 
empezar por captarlo para sus fines, y ambas cosas requieren 
previamente la intervención de la propia fuerza, experiencia 
e inteligencia. El hombre se gasta en el trabajo; se consume, 
incluso, en él.

Esto de que el trabajo nunca corra por sí mismo, sino que 
tenga que ser “ejecutado” por la intervención del hombre, 
constituye una relación peculiar entre la persona y la cosa. El 
hombre está obligado a medirse en su trabajo incesantemente 
con la cosa. Su tendencia se dirige a superar la cosa, a ha­
cerse dueño de ella. El hombre ' ‘experimenta”, pues, cons­
tantemente en su trabajo tanto a sí mismo como la cosa: a sí 
mismo en la espontaneidad de la energía invertida, la física 
como la espiritual, y la cosa en su resistencia a esta energía. 
Ambas cosas están indisolublemente ligadas y ambas son ex­
periencia de la realidad.

Aquí está la clara prueba de que en el trabajo —y en gene­
ral en el andar con cosas materiales— no experimento el mun­
do como “el mío”. Lo experimento más bien en la dureza de 
su resistencia, en su propia determinación y en la obstinación 
de las cosas. Esta propia determinación la experimento como 
un poder ajeno, frente al cual o fracaso o me impongo. La 
decisión en este punto no depende de la sola voluntad.

Ontológicamente es de observar aquí, además, la experien­
cia de la igualdad entre la persona y la cosa en el carácter de 
realidad. Es una función de la mutualidad de la acción y la re­
sistencia, del medirse dos clases de poder en el mismo plano.



CAP. 34] FORMA DE DARSE LOS DEMÁS ÓRDENES REALES 251

La superioridad de la cosa en peso de realidad es aquí su 
pasividad e indiferencia, el curso neutral de los sucesos, pero 
a la vez también la dureza de la determinación que aporta con 
ella, su fuerza de inercia, por decirlo así. La superioridad de 
la persona es de otra índole. Está en su espontaneidad, ini­
ciativa, capacidad de adaptación, en su experimentar e inven­
tar, en su fuerza teleológica para vencer con astucia, por decirlo 
así, la resistencia pasiva.

Pero siempre se enfrenta aquí un poder a otro poder. Y éste 
es, en el fenómeno real del trabajo, el signo inequívoco de 
que la esfera de lo-real es homogénea de suyo, es decir, de que 
todo lo efectivo en ella tiene ónticamente la misma posición y 
constituye por su manera de ser un mundo dotado de unidad.

b )  L a  f o r m a  de darse  lo s  dem ás ó rd e n e s  r e a le s

Paralelo al andar con cosas es el “trato con personas”. Ya 
se lo analizó anteriormente (caps. 31 y 32) sobre la base de los 
actos espontáneos que lo constituyen esencialmente. Pero hay 
que completar ahora el análisis, ya que en la vida nunca se 
trata tan sólo de la conducta relativamente a personas aisladas, 
sino siempre a la vez de la posición que se toma relativamente 
a mayores unidades y totalidades. También éstas resultan, en la 
conducta propia del hombre relativamente a ellas, experimen­
tadas, vividas y conocidas por éste. Con esto entramos en el 
dominio de los fenómenos del orden social, jurídico, político e 
histórico de la vida.

Aquella ontología de la “situación” que da el marco para 
todo querer y obrar se trasporta también a las relaciones ma­
yores. Junto a la situación privada y efímera aparece la situa­
ción total de las relaciones de la vida en cada caso, en la que 
se hallan en común todos y de la que el individuo puede ser 
afectado, sin duda en diversa medida, pero que sin embargo le 
abraza sin soltarle —aun cuándo él no la penetre con su vista- 
o ni siquiera quizá la sienta como una situación de estructura 
especial, por haber nacido dentro de ella y no conocer la vida 
de otra manera.

También la situación total de la vida común es móvil, pero 
dentro de otras medidas de tiempo. Al individuo que vive sóio 
en una fase de su movimiento le parece fácilmente estática. Y 
medida por el tempo fugaz de las situaciones personales de la 
vida tiene de hecho cierta constancia. Su movimiento es el de 
la historia.



También dentro de la situación total se halla el hombre 
requerido a ejercer su iniciativa, puesto ante la necesidad de 
tomar decisiones, aun cuando poco depende aquí de la con­
ducta del individuo. Su decisión es sólo una fracción insigni­
ficante de lo que mueve el proceso. Son excepcionales los casos 
en que se eleva por encima de esto. Pero en principio es el 
mismo estado de cosas. El hombre “cae” en la situación to­
tal, está alojado en ella, abarcado por ella y portado por ella 
como por una segunda naturaleza; y antes de que se inicie la 
reflexión la tiene también por algo naturalmente dado, nece­
sario, inconmovible. Lo válido en general le parece valer <púfl£i.

Pero tampoco la situación social le traza en manera alguna 
lo que ha de hacer o cómo ha de conducirse en el caso dado. 
Le deja espacio libre para decidirse de una manera u otra.
Y por eso mana de ella la misma compulsión a decidir que 
de la situación privada. El hombre “experimenta” esta com­
pulsión como real, como una compulsión que en su vida le 
limita, determina, carga de responsabilidades, pero también 
le protege y sostiene. Y por eso experimenta la vida común 
misma en su realidad.

Las vigencias de la vida pública son para el individuo una 
sola e ininterrumpida cadena de tales experiencias. Ya la más 
estrecha comunidad de interés en que se halle traba su acción 
en determinada dirección y la estimula en otra. Preforma las 
oportunidades que se le abren.

Más claro aún resulta esto en la relación jurídica. Todo 
derecho existente deslinda determinadas facultades y obliga­
ciones del individuo. Dado un determinado derecho vigente 
(positivo), no puede vivirse de cualquier manera, sino sólo de 
una determinada. Bajo el derecho antiguo podían tenerse es­
clavos, bajo el actual no se puede; no se podría impedir al 
esclavo escapar y ser libre. Bajo el derecho burgués puede te­
nerse propiedad, bajo el comunista no se podría; no se podría 
impedir a los convivientes el considerarla y usarla como suya.

El hombre “experimenta” la realidad de la relación jurí­
dica existente de una manera muy perceptible —en los límites 
de la propia libertad de acción y resolución. Puede quebrantar 
estos límites, pero no impunemente. El derecho se alza frente 
a él como un poder real, tratándolo como infractor del orden 
existente. A  lo sumo puede quebrantar éste en secreto, pero 
teniendo que guardar las apariencias. O puede combatirlo pú­
blicamente en su principio; pero entonces se trata de saber si 
tiene la fuerza suficiente para revolucionar toda la situación



CAP. 3 4 ]  LA VIDA DENTRO DEL ORDEN CÓSMICO 2 5 3

pública de lo existente, la fuerza de convencer a los demás 
hombres y de arrastrarlos.

El espacio libre que deja la situación total dada se remonta 
fundamentalmente por encima de ella misma, pero no para 
cualesquiera iniciativas del individuo, sino sólo para un poder 
real al nivel de ella. El innovador tiene que poner en mo­
vimiento el poder histórico de la viviente conciencia jurídica 
de la colectividad. Sólo este poder tiene la fuerza de imponerse.

De la misma manera “experimenta” el hombre la situación 
política en que vive, y aun dentro de ciertos límites el curso de 
la historia universal. El destino del pueblo y del estado es 
también siempre destino del individuo. La guerra y la paz, 
la revolución y la reacción, la inflación y la falta de trabajo, 
todo le afecta, se adueña de su vida y la determina, y todo ello 
con independencia de la medida en que él mismo lo conozca, 
penetre o simplemente se deje, comprensivo, llevar. Tampoco 
este experimentar es un observar reflexivo, sino un experi­
mentar drástico e incisivo, un experimentar en el propio cuerpo 
y vida, bienestar, riqueza y familia —un experimentar que es 
también siempre un padecer y un tener que sufrir, un expe­
rimentar que requiere un orientarse siempre de nuevo y un 
siempre nuevo hacerse dueño de lo que irrumpe y sobreviene.

Y una vez más se muestra el reverso de la situación real. 
También como situación histórica hace al hombre requerimien­
tos que van mucho más allá de su propio pertenecer a ella. 
También de ella sale la llamada a la decisión propia que le 
fuerza a actualizar la libertad y le carga de responsabilidades 
para con sus convivientes y su posteridad. Por mucho que des­
aparezca su actividad ante la ingencia de los sucesos histórico- 
políticos, no carece de consecuencias ni de peso para el con­
junto. De la actividad de los individuos se integra la de la 
masa; e incluso allí donde la masa se limita a seguir al indi­
viduo directivo, ya el mero seguirlo requiere decisión e ini­
ciativa.

c) La v ida  d e n t r o  d e l  o rd e n  cósm ico

Por encima del orden histórico de la vida queda sólo el 
cósmico, que conduce por las dimensiones externas del espacio 
y el tiempo hasta la inmensidad.

Este orden “afecta” profundamente al hombre, ya en lo 
más cercano de todo, pero sin hacerse sentir las más de las ve­
ces, porque es lo habitual que no se altera dentro de las me-



254 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. III

didas humanas del tiempo. El darse el día y la noche, el 
verano y el invierno* es el de lo regular y por ende no llama­
tivo. Únicamente lo singular y sorprendente se destaca sobre el 
fondo uniforme de semejantes alternativas.

He aquí un límite del darse la realidad, un límite sin duda 
evanescente, que no puede trazarse como una raya, pero que 
sin embargo tiene inextirpables raíces en la forma de la situa­
ción total de nuestra vida. Justo lo más groseramente, dura­
mente, libremente y supremamente real es en general algo no 
dado en todo su peso. Y esto no es válido en manera alguna 
para Insolas relaciones macroscópicas; es válido asimismo para 
los movimientos de los átomos, los procesos vitales de nuestro 
cuerpo y todo aquello sobre lo cual y en lo cual descansa física­
mente nuestra vida.

Ninguna de las relaciones reales de tal índole, por más de 
cerca que todas nos afecten, se experimenta en el ser afectado. 
Se las aprehende únicamente más tarde y a través de rodeos, 
lo que es decir que tan sólo se las “conoce”. Y a los fines 
del conocimiento únicamente es menester de una reflexión 
especial sobre lo dado. Pues sin duda que en la vida hay siem­
pre lo dado con que se trama, pero que permanece inadvertido. 
Mas por otra parte es en todo tiempo libre la conciencia para 
reflexionar sobre los casos de lo que se da latente, y destacarlo 
sacándolo del encubrimiento en que yace. La conciencia “des­
cubre” entonces en lo más aparentemente comprensible de suyo 
lo incomprendido. Entonces se le convierte esto en problema.
Y por una vía mediata, por el rodeo del problema, puede 
hacérsele convincentemente sensible también el modo de su 
propio ser afectada por las relaciones que ahí están.

Mas en ocasiones interviene sobrecogedoramente el orden 
cósmico, abatiéndolo todo, por decirlo así, en lo que se da de 
inmediato, con lo que alcanza el ser afectado del hombre un 
grado de intensidad que deja muy a la zaga todo lo demás ex­
perimentado. Terremotos, explosiones volcánicas, inundacio­
nes, lo hacen temblar hasta la médula, sentirse pequeño,.de­
pendiente, vendido. El hombre traza tales catástrofes naturales 
en los anales de su historia como destino o fatalidad y las in­
terpreta supersticiosamente como intervención de los dioses o 
como castigo de sus culpas.

Ni siquiera el progreso en el conocimiento se descarga fá­
cilmente del horror ante experiencias semejantes. Los poderes 
naturales, que están siempre ahí sustentándolo todo, advierten 
de su estar ahí, con su irrumpir por encima de los límites ha-



bituales, incluso al sapiente. Desde antiguo han sido semejantes 
advertencias para el hombre impulso a intervenir, mucho más 
que el curso uniforme de los sucesos cotidianos. Pero como la 
interpretación las ha falseado desde siempre ya en el mismo 
vivirlas, es menester justamente aquí un amplio rodeo histó­
rico para que la serena reflexión rastree el núcleo real de lo 
vivido y del inerme ser presa de lo sobrecogedor salga un efec­
tivo hacer presa en esos órdenes.

C a p ít u l o  35

EL CONOCIMIENTO Y LA MANERA EMOCIONAL 
DE DARSE LA REALIDAD

a) La IDENTIDAD DEL MUNDO Y LOS SECTORES DE LO DADO

Echemos una ojeada a la situación. El problema del cono­
cimiento no pudo dar satisfacción a la peculiar necesidad de 
certeza de la realidad, no se diga, pues, a las de la ontología. 
La manera más fuerte de darse se presentó en los actas emocio­
nalmente trascendentes, todos los cuales están reunidos a su 
vez en el fenómeno total del orden de la vida. En las diversas 
especies del ser afectado, en el ser afectado previa y retroacti­
vamente, en el experimentar resistencia, en el estar forzado a. 
decidir libremente, se ha señalado semejante modo más fuerte 
de darse el ser real.

Ahora se suscita todavía la cuestión de la medida en que 
esta manera más fuerte de darse redunde efectivamente en bien 
del conocimiento, apoyándolo y sustentándolo. Pues concebible 
sería en todo caso que corriese “oblicuamente” a él e incluso 
sin entrar en contacto con él; pudiera haber, en efecto, dos 
especies de realidad, o bien dos mundos reales de diverso con­
tenido, uno el de lo dado en la percepción y otro el de lo dado 
emocionalmente. En este caso no se seguiría del último nada 
para el primero, ni el conocimiento ganaría nada con su in­
sertarse en la vida emocional. Pero entonces tampoco podrían 
lo percibido y lo vivido encabalgar mutuamente los respectivos 
contenidos, ni siquiera ajustarlos recíprocamente. No podría 
menos de ser imposible conocer lo vivido o padecido.

Mas no existe de ninguna suerte tal imposibilidad. Lo ex­
perimentado y lo vivido es en principio perfectamente cogncs-



cible. Tan sólo no necesita forzosamente que se le conozca. 
Las consecuencias de mis actos, que experimento en la con­
ducta de los hombres, me alcanzan independientemente de 
que yo las vea como tales o no. Pero allí donde interviene el 
conocimiento, no anula la experiencia primaria. Lo experi­
mentado y padecido pasa, en la vida y sin solución de conti­
nuidad, a ser lo conocido. Toda percepción y todo conoci­
miento en general está entretejido en el orden de las vivencias. 
Hay justo sólo una realidad, que es la del mundo real y uno 
en que vivimos y morimos, en que obramos, esperamos, teme­
mos, padecemos, experimentamos y soportamos —pero también 
el mismo en que conocemos. Es aquel cuyos órdenes nos afec­
tan, oprimen, mueven de tantas maneras; pero también aquel 
cuyos órdenes son objeto de posible conocimiento.

Sin duda que el contenido del sector del mundo que co­
nocemos no coincide sin más con el sector que experimentamos 
emocionalmente. Pero tampoco están nunca ambos sectores 
uno junto al otro sin contacto. Se entrecortan siempre parcial­
mente, coinciden en todo momento con suficiente amplitud 
para permitir reconocer sin más en la identidad del mundo en 
el que se recortan una identidad dada con ellos. Son las mis­
mas personas a quienes percibimos y juzgamos aquellas sobre 
las cuales también a la vez actuamos y cuyas acciones expe­
rimentamos. Las cosas que vemos y tocamos son las mismas 
con las que también andamos al obrar y de las que experi­
mentamos la resistencia. Los acaecimientos que nos afectan, las 
consecuencias de la propia actividad que hemos de sufrir, son 
las mismas que también podemos llegar a comprender. Y las 
situaciones que requieren nuestras decisiones son las mismas 
que también podemos contemplar objetivamente y juzgar des­
de más alta atalaya.

Hay en la filosofía actual una manera de considerar las 
cosas que exagera mucho la diversidad de los aspectos y secto­
res. Ya las diferencias entre los dominios de los sentidos bas­
tan para inducir a semejante desgarrarlo todo. La “cosa táctil” 
y la “cosa visual” no coinciden, el espacio motor y el visual no 
son idénticos; el “mundo circundante” del niño y del adulto 
divergen ampliamente. Contrastes de tal índole existen sin 
duda, y aun pudiera agregárseles el del mundo vivido y el mun­
do conocido.

Pero en tanto esta manera de considerar las cosas sólo hace 
constar diferencias, trabaja a medias y resulta metodológica­
mente superficial. Lo peculiar de semejantes fenómenos de



CAP. 35] CONCLUSIÓN 257

contraste es justo que están enlazados y firmemente referidos 
unos a otros de antemano y por encima de todas las diferen­
cias, en virtud precisamente de la identidad de aquello que 
constituye el objeto de los aspectos, y que la conciencia sabe 
siempre ya de esta identidad. La conciencia en actitud natu­
ral no conoce “cosas visuales” Esto mismo es válido de los 
“mundos circundantes”; no son en absoluto “mundos”, sino 
sólo aspectos de uno y el mismo mundo, si bien en muy dis­
tantes sectores. El niño vive en el mismo mundo real que el 
adulto; tan sólo le están dados otros lados del mundo y den­
tro de otro círculo.

Lo mismo es válido fundamentalmente del contraste —por 
lo demás, de índole muy distinta— entre el mundo conocido 
y el mundo emocionalmente experimentado. Es ya un abuso 
de la palabra designar cada uno de los dos como “mundo”. 
Nada en el fenómeno total de la conciencia del mundo indica 
que sean mundos diversos. Toda diversidad de contenido des­
cansa aquí, antes bien, ya en la identidad del mundo real y 
uno, que experimentamos de dos maneras, pero que resulta 
comprendido en todo momento por la conciencia misma como 
el único.

b) C o n c lu s ió n  in fe r id a  de l a  tr a s c e n d e n c ia  de  lo s  a c to s

EMOCIONALES

Se puede, pues, muy bien sacar del análisis de los actos 
emocionalmente trascendentes una conclusión general que re­
dunda en bien del conocimiento. A saber, si vistas las cosas 
en conjunto, es el mismo mundo real el que aquí como allí 
constituye el objeto, se trasfiere patentemente el peso de la 
manera emocional de darse la realidad a los objetos del cono­
cimiento. El experimentar emocionalmente y el conocer obje­
tivamente son y serán siempre radicalmente diversos, pero los 
objetos de tal experimentar son por lo mismo a la vez objetos 
de posible conocimiento.

Una vez que se ha visto bien esta relación, no cabe negar 
fundamentalmente la realidad a los conjuntos de preceptos, 
por mucho que los recubran la trama de las formas subjetivas 
de apercibir. Pues es la misma realidad la que nos afecta múl­
tiplemente también el orden de la vida. Por esta causa no se 
necesita ser, con el realismo ingenuo, .de la opinión de que el 
contenido de lo real (o el “ser así” de esto), esté constituido 
exactamente como lo muestra la percepción. No se trata aquí



258 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL , [SKC. III

del “ser así” de lo real, sino de su manera general de ser, la 
realidad en cuanto tal. Toda sobrefor'mación categorial por 
obra de la forma de apercibir del sujeto se limita justo a ser 
una superformación del contenido. Queda un núcleo de reali­
dad que no resulta afectado por ella. A él solo se refiere la 
conclusión sacada. Esto será gnoseológicamente un magro re­
sultado; ontológicamente es lo único fundamental y decisivo.

Pero el peso de esta conclusión únicamente puede medirse 
cuando se pone en claro que no es que el pensar filosófico la 
saque tardíamente. Es, antes bien, tan sólo la reconstrucción 
lógica de una inferencia del todo primaria y fundamental que 
cruza y domina de raíz nuestra vida entera en el mundo, pero 
que justo por esta causa sólo resulta supuesta, no advertida en 
cuanto tal ni aprehendida objetivamente, en la conciencia.

En virtud de esta inferencia se trasfiere en todo momento y 
sin más el peso de la realidad vivida y experimentada en el ser 
afectado a lo percibido y de esto aún a los objetos de cualquier 
conocimiento. Pues desde un principio se halla toda percep­
ción y todo conocimiento superior firmemente ensamblado en 
el mismo orden de la vida en que experimentamos fatalmen­
te la dureza de lo real. Ninguna de las dos cosas ocurre fuera de 
este orden.

Tan sólo ulteriormente, y por el camino de la abstracción, 
se inicia el emanciparse el conocimiento de este orden, o su 
aislamiento artificial a los fines de una contemplación teoré­
tica especial. Son únicamente las teorías filosóficas las que lo 
llevan a cabo. Pero a éstas les sucede entonces olvidar en 
el avance de la contemplación la abstracción llevada a cabo y 
tomar la relación de conocimiento por una relación sustentada 
sobre sí misma y flotante por decirlo así en el aire.

Sólo que sobre este primer error, en cuanto que tácita­
mente se hace de él la base de ulteriores consideraciones, se 
alza el segundo y mucho mayor que se abre paso en los argu­
mentos especiosos del escepticismo y del idealismo gnoseoló- 
gico. Estos argumentos tienen todos, sin distinción, por supuesto 
el Jtodrcov ijiEuSog, con el que surgen y sucumben.

c) O t r a s  co nse cue nc ia s

El saber de la relatividad de la percepción y de lo engaño­
sos que son los contenidos de ésta es viejo, entrando ya en 
una relación' muy ingenua con el objeto. El que a pesar de ello 
se tome en la vida la percepción por un testimonio plenamente



válido de realidad y por la base de toda experiencia, apenas se 
comprendería si no estuviese la percepción vinculada antes 
de toda reflexión a una forma fundamental y más fuerte del 
darse.

La falta de independencia de la percepción, su inserción 
en el orden de las vivencias emocionales, no es su flaqueza, 
sino su fuerza, considerada gnoseológicamente. Pues es inser­
ción en el orden real de la vida humana y en las formas fun­
damentales de experimentar que tiene ésta contenidas en el 
hacer y padecer. Tras del percibir se halla ya en todo mo­
mento el peso de los actos emocionalmente trascendentes y 
del ser afectado. En este peso tiene su apoyo, en él encuen­
tra una y otra vez, en caso de duda y antes de toda reflexión 
consciente, su verificación.

Y no de otra suerte que con la percepción es con los gra­
dos superiores del conocimiento. Por lo común aparece el 
conocimiento en la vida como' un elevar lo emocionalmente 
experimentado y vivido a la objetividad, elevar tardío o sub­
siguiente. Así está nuestro saber de la índole personal de los 
hombres, de su querer, aspiraciones e intenciones, sustentado 
por el propio obrar, padecer y sufrir, nuestra previsión de lo 
venidero por la expectativa, el temor, la esperanza y el estar 
dispuesto a algo; más aún, hasta el puro afán de saber y la bá­
sica actitud filosófica del asombro están estrechamente empa­
rentados con la avidez de novedades y prácticamente no puede 
separarse con rigor de ésta. Por encima de todo esto hay sin 
duda una esfera del juicio y de la serena actitud objetiva. En 
su forma pura la conocemos en la ciencia. Pero a ella tene­
mos que elevarnos dándonos primero una educación especial 
a nosotros mismos. E incluso en ella permanece vinculada al 
orden de la vida toda pretensión de validez real. El conoci­
miento del mundo, al par que se emancipa de la estrechez de 
la experiencia inmediata del mundo y se eleva sobre ella, si­
gue aferrado a ella con sus raíces. Y sólo así puede estar cierto 
de la realidad de este mundo.

La relación que aquí importa es, pues, la de fundamenta- 
ción retroactiva del conocimiento en el orden de la vida den­
tro del cual se halla. El conocimiento tiene sobre los actos 
emocionalmente trascendentes el privilegio de la objetividad, 
de la forma dada al contenido y de la sinopsis en principio 
ilimitada. Pero tiene la desventaja de la menor certeza de la 
realidad. Por el lado del “ser así” del mundo supera a todo 
experimentar en el modo del ser afectado, pero por respecto



260 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. III

al “ser ahí” del mundo ha menester que lo complete este modo. 
Esto no contradice, de ninguna suerte, la relatividad óntica 
del “ser así” y el “ser ahí”; pues esta relatividad tiene su límite 
en el “ser ahí” del mundo como un todo. Lo que los actos 
emocionalmente trascendentes prestan de apoyo al conocimien­
to es justo la certeza de la realidad dentro del todo del mundo 
cognoscible. Esta relación por la cual aquellos actos completan 
el conocimiento es, pues, de antemano una relación tal que 
redunda en beneficio de la certeza de la realidad que tiene 
el conocimiento.

d) Los GRADOS DE LA TRASCENDENCIA DEL FENÓMENO Y EL

CONOCIMIENTO

Se mostró anteriormente (cap. 24 c y d) cómo ya el fenó­
meno del conocimiento trasciende su propio carácter de fe­
nómeno, sin que pueda justificar por sus propios medios esta 
“trascendencia”. Pues los fenómenos pueden ser también fe­
nómenos aparentes. Se siguió, pues, preguntando: ¿en qué 
diferenciar los fenómenos reales de los fenómenos aparentes? 
La pregunta equivale a esta otra: ¿cómo diferenciar el fenóme­
no de la apariencia? No basta para ello saber que en el fenó­
meno es fenómeno o aparece un ente y en la apariencia no. 
Pues justo ésta es la cuestión, en qué diferenciar el “fenómeno” 
de un ente de una vana apariencia. Ni tampoco cabe aquí 
apelar a criterios residentes en los órdenes más amplios, diga­
mos en la “concordancia” con lo conocido por otras vías; pues 
justo aquello con lo que debe concordar lo aprehendido está 
sujeto a la misma cuestión. Es necesario, pues, dirigir la vista 
hacia otro punto de partida.

Tal punto sólo puede estar en una trascendencia del fenó­
meno que sea más fuerte que la del acto de conocimiento. El 
acto mismo ha de tener para ello el carácter de una relación 
real dada irreprimiblemente o que se imponga en la vida a la 
conciencia. Este es el caso de los actos emocionalmente tras­
cendentes. Pues en el modo del ser afectado y sus variedades 
conduce el contenido especial del fenómeno, ya de suyo y en 
cuanto tal, imperiosa e inexorablemente hacia algo que no es, 
ello mismo, fenómeno, sino algo característicamente afenomé- 
nico y metafenoménico.

La metafenomenicidad en la forma de darse es el punto 
saliente y que importa en la relación por la que completa al 
conocimiento la experiencia emocional. Pues corno conocer y



experimentar se refieren al mismo mundo, mientras que el ob­
jeto de conocimiento comparece en el conocer mismo con la 
pretensión de la supraobjetividad, experimenta esta última su 
confirmación en la metafenomenicidad de lo emocionalmente 
experimentado. La trascendencia del fenómeno en sí incierta 
que es propia del conocimiento queda elevada al nivel de la 
certeza por la trascendencia del fenómeno propia de los actos 
emocionales, que está fundada más hondamente en el orden 
real de la vida.

Si ahora se abarca con la mirada la entera multiplicidad 
de los actos trascendentes, emocionales y no emocionales, puede 
reconocerse entre ellos una inequívoca gradación de la tras­
cendencia del fenómeno. Abajo del todo se hallan los ele­
mentos apriorísticos del conocimiento; el fenómeno de éstos 
no muestra trascendencia alguna, pues que su “validez obje­
tiva” ha menester de una demostración especial. Arriba del todo 
estarían los actos emocionalmente receptivos, actos tales como 
el experimentar, el padecer y afines. En ellos empuja incon­
teniblemente el fenómeno mismo hacia más allá de sí mismo; 
lo real “es fenómeno” bajo la forma de la perentoriedad, la 
dureza, la carga e incluso la compulsión. Bajo esta forma no 
pueden rechazarse escépticamente. La trascendencia del fenó­
meno es aquí contundente.

Entre estos extremos se ordenan sin violencia todos los res­
tantes actos trascendentes. Pero esta serie de grados no es por 
tal causa una serie de grados de la trascendencia de los actos. 
Esta última trascendencia no admite en absoluto más y menos; 
lo único gradual es la forma de darse en el fenómeno del acto.
Y esta gradación es idéntica a la gradación del peso en la for­
ma de darse la realidad. Justo en la medida de este peso sube 
y baja el momento de la trascendencia del fenómeno.

Puede expresarse lo anterior también de otra manera: el 
peso de la forma de darse la realidad en un acto es tanto ma­
yor cuanto más inseparablemente está enlazada en el fenómeno 
mismo del acto la realidad del acto con la realidad de su ob­
jeto —digamos el hecho de experimentar con el hecho de lo 
que se experimenta. En los actos emocionalmente trascendentes 
es éste el caso en tal medida, que la desvinculación del uno 
respecto del otro sólo puede lograrse en la abstracción, es de­
cir, abandonando el fenómeno. En el experimentar y padecer 
propiamente tal resulta sin sentido entender “lo que le pasa a 
uno” como algo meramente sustentado por el acto y que surge 
y sucumbe con éste. Entenderlo así es entender mal el fenó­



meno del acto. Y encima es desconocer profundamente lo que 
hay de grave y serio en la vida humana, es un‘juguetear y bro­
mear con lo más esencial.

C a p ít u lo  36

LA POSICION ESPECIAL DEL CONOCIMIENTO

a) H o m o ge ne id ad  y  opos ic ión  e n  e l  c o n j u n t o  de  lo s  actos

Entre los actos trascendentes ocupa sin duda el conocimiento 
una posición especial —pero no de manera como si estuviese 
referido a otro mundo. No se halla fuera del orden de la vida 
(como las formaciones lógicas), pero sin embargo desempeña 
“en” él un papel tan determinado y sui generis, que se destaca 
de él enteramente de suyo.

Como acto trascendente está homogéneamente incluido en 
la serie de los restantes actos trascendentes, ocurriendo apenas 
en la vida sin ellos y compartiendo la dirección de ellos hacia 
lo real. Más aún, acompaña a la mayoría de los actos emo­
cionales, acompaña al vivir y experimentar algo, los ilumina e 
interpreta; es copartícipe del estar a la expectativa, esperar y 
temer, y le es inherente el elemento de la previsión; interviene 
en todo darse personas y situaciones, en todo trabajo y toda 
responsabilidad. Así es al menos en la única conciencia del 
mundo que conocemos, la nuestra. Qué pase en la de un pri­
mitivo sería sólo cosa de reconstrucción. No sabemos sino que 
dondequiera que un dato emocional de la realidad queda pues­
to a la luz de la conciencia, está ya en acción el conocimiento. 
Más aún, el elevar al nivel de la conciencia es justa y esencial­
mente su obra. Pero esto sería cosa de imposibilidad si él mis 
mo no estuviese de antemano encajado en el orden de la vida.

Si se lo saca de este orden, tomándolo por algo apoyado 
puramente sobre sí mismo, se lo aísla artificialmente y se hace 
incomprensible el fenómeno fundamental que hay en él, la 
aprehensión del ente. Y si se lo pone en oposición de prin­
cipio al experimentar emocionalmente, se oscurece también su 
función óntica en la vida. No existe aquí en absoluto nin­
guna oposición ontológicamente fundamental. La diferencia 
efectiva entre el conocimiento y el experimentar emocional­
mente es más bien una diferencia puramente estructural. Ésta



CAP. 36] HOMOGENEIDAD EN EL CONJUNTO DE LOS ACTOS 263 

es bastante importante, pero no. tiene la forma de una raya 
tajante de separación. Lo fundamental bajo el punto de vista 
óntico es la homogeneidad de la estructura formada por los 
actos como un todo cerrado y viviente. La comunidad de la 
trascendencia y la identidad de sentido de su dirección hacia 
el mundo real y uno es el momento de esta totalidad cjue 
todo lo une y por decirlo así funda la unidad de todo.

Como referencia al mundo es el conocimiento una rela­
ción secundaria y dependiente de otras formas de la misma 
referencia. Siempre y dondequiera que interviene brota de la 
estructura formada por los actos emocionalmente trascenden­
tes —no sin duda como producto de éstos, pero sí como algo 
requerido por ellos y que los completa. Su autonomía es la 
de algo dependiente y sustentado. Tiene la forma de aquella 
independencia que conviene siempre dentro de la totalidad del 
mundo a la formación de orden superior por respecto a la de 
orden inferior: tener leyes propias en medio de la dependencia.

La forma en que se destaca de la estructura formada por 
los actos se caracteriza por la supresión de la emocionalidad 
en cuanto tal, pero conservando el peso del darse emocional. 
El ser aprehendido y el ser afectado cede al “aprehender” sin 
participar, el sujeto se aleja a distancia de su objeto, se libra 
de la presión de lo actual, y justo por ello se le convierte el 
mundo que lo presiona en un mundo de objetos.

Pero esta transición no es ningún deslinde riguroso, sino un 
desplazamiento imperceptible, evanescente. Cínicamente visto 
desde el resultado obtenido, se presenta como una raya de 
separación. Pues la radicación de la objetividad en las formas 
de lo emocionalmente dado no queda puesta simultáneamente 
a la luz del conocimiento. Ha desaparecido en la conciencia 
plenamente madura de los objetos. Esto le finge al sujeto una 
libertad del conocimiento que éste no tiene ni en todo ni en 
parte.

La desaparición del ser afectado no anula, pues, de hecho 
la vinculación del conocimiento al orden de la vida. Sólo 
anula el saber de ella. Incluso en la conciencia, donde el co­
nocimiento se propone fines propios, que en cuanto tales dejan 
efectivamente muy a la zaga lo actual de la vida, subsiste la 
vinculación retroactiva a los datos primarios; y por encima de 
esto hay incluso en el avance de la ciencia un proponerse fi­
nes que recuerda incesantemente este fondo; pues una y otra 
vez hay actualidad emocional, exigencias de la situación vital 
y del interés práctico que hacen tangibles, más aún, que hacen



264 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. III

entrar por primera vez en el campo de lo advertido nuevas 
regiones de objetos.

b) M a n e r a  de  darse  e l  “ s e r  as í”  y  e l  “ se r  a h í ” e n  l a

MULTIPLICIDAD DE LOS ACTOS

Común es, además, a todos los actos trascendentes que la 
manera de darse el ser en ellos es, lo mismo que en el cono­
cimiento, un darse a la vez el “ser ahí” y el “ser así”. Esto que­
da, sin duda, en segundo término en los actos pasivamente 
prospectivos, ya que aquí el sujeto sólo cuenta con la chance y 
en forma “realista” sólo está cierto de lo que se acerca en ge­
neral; pero aun en la chance misma cuenta con algo deter­
minado.

De todo punto clara resulta la relación en los tipos funda­
mentales del darse emocionalmente, en el experimentar, vivir 
y padecer, y apenas menos en el hacer, el obrar, el querer, en 
el trato con personas y en la forzosidad de decidirse en una 
situación dada. Se experimenta y padece siempre justo algo 
determinado —y no por cierto a manera de mero apéndice, 
sino esencialmente en cuanto tal. Asimismo se experimenta en 
el ser afectado retroactivamente una culpa determinada, en el 
ser presa de la situación la forzosidad de tomar una determi­
nada decisión (y no una cualquiera), en el trabajar con las 
cosas una resistencia de determinada índole. Todo esto con­
cierne al “ser así” de lo real y de ninguna suerte a su nudo 
“ser ahí” general sin diferenciación.

Pero esto significa que justo los actos emocionalmente tras­
cendentes no hacen la distinción ontológicamente muy relativa 
entre el “ser ahí” y el “ser así”; para ellos todavía es lo dado 
ónticamente simple. Únicamente la reflexión ulterior hace la 
distinción; ésta resulta introducida secundariamente por el co­
nocimiento. Justamente a ella no le corresponde, pues, aquí 
como en el conocimiento una distinción primaria de la manera 
de darse.

Esto está, sin duda, en conexión también con el punto flaco 
de toda manera de darse emocionalmente, a saber, con la in­
distinción y vaguedad u oscuridad del contenido, que le es 
propia en muchas especies de actos. Sin duda que al par que 
el “ser ahí” de la cosa está dado también el “ser así”, y encima 
de manera absolutamente primaria, pero no está diseñado con 
firmes contornos en su determinación. Esto no es sólo válido 
del esperar y temer, lo es también de muchas formas del pa-



c a p . 36] l a  su pe r io r id a d  d e l  c o n o c im ie n t o  265

decer y vivir algo, e igual del ser afectado retroactivamente en 
la propia actividad y del experimentar a la persona ajena en su 
conducta. Así como hay el “oscuro” sentimiento de culpa que 
siente ya el peso de ésta, pero sin saber aun bien en qué con­
siste, así hay también la oscura conciencia de la desconfianza 
ajena o de la ajena repulsa. Asimismo puede “vivirse” de ma­
nera muy impresionante una agitada escena callejera sin darse 
muy clara cuenta de lo que sucede en verdad.

Nuestra vida está llena de semejante manera de darse os­
cura o confusamente contenidos, estando el hecho mismo (el 
“ser ahí” o la realidad en cuanto tal) fuera de toda cuestión. 
No puede decirse que en tales casos no esté dado ningún “ser 
así”, pues éste se siente a una perfectamente; tampoco puede 
decirse que sea incierto; pues justo lo poco de contenido que 
está dado no resulta sentido de ninguna suerte como incierto; 
el “ser así” está en estos actos dado tan sólo “indistintamente” 
—que es cosa muy diversa de “inciertamente”—, presenta cier­
ta indeterminación y con bastante frecuencia va acompañado 
también de un saber de esta indeterminación. En este último 
caso se inicia la tendencia a llegar a la determinación de la cosa.

Pero esta tendencia es siempre ya la iniciación del conoci­
miento. Pues en esto consiste la peculiar superioridad del co­
nocimiento sobre los actos emocionales de toda especie, en que 
el conocimiento no da sólo indicaciones acerca de la determi­
nación más precisa de lo que aprehende, sino que penetra el 
contenido y lo eleva a la forma objetiva de la conciencia que 
es la de la representación, de la idea o del concepto.

c) La su p e r io r id a d  d e l  c o n o c im ie n t o  y  e l  p r e ju ic io  

in t e le c t u a l is t a

Del lado de la aprehensión del “ser así” está, pues, la fuer­
za del conocimiento, del lado de la manera de darse el “ser 
ahí” la de los actos emocionalmente trascendentes. El “ser ahí” 
y el “ser así” están sin duda dados en ambas especies de ac­
tos; pero allí está dado el “ser ahí” “inciertamente”, aquí el 
“ser así” “indistintamente”. Si los actos están, pues, en lo de­
más referidos homogéneamente y en conjunto al mismo mundo, 
podría ser una relación literalmente ideal aquella por la que se 
completan mutuamente. La posición especial del conocimiento 
entre los restantes actos trascendentes no hay que buscarla en 
una heterogeneidad óntica, sino justo sobre la base de su ho­
mogeneidad con ellos, es decir, en el carácter complementario



266 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. III

de sus ventajas y desventajas en relación a los actos emocio­
nalmente trascendentes.

Esta relación de mutuo complemento se conoce también en 
la vida. Platón la describió por primera vez —como un no aca­
bar del todo la auy0r)<rig con sus datos y un llamar en auxilio 
al conocimiento superior. Platón se refiere sólo a la percep­
ción, pero justo el llamar en auxilio conviene aún mucho mejor 
a las formas emocionales de darse con su oscuridad y confusión, 
que de hecho traen ya consigo la tendencia a la claridad, la dis­
tinción y la determinación. El traer consigo la tendencia es 
precisamente el apelar al conocimiento.

La gran superioridad de contenido del conocimiento, su 
capacidad de crítica y de comprobación, que le presta una es­
pecie de posición de juez entre los actos de otra especie que 
también dan, está, gracias a sus amplias consecuencias prác­
ticas, reconocida demasiado generalmente y objetivamente con­
solidada en la vida misma para que haya menester de prueba. 
Por el contrario, hay una sobrestimación del conocimiento puro 
y científico caracterizado por métodos propios. Hay el prejui­
cio intelectualista muy difundido de que el conocimiento po­
dría por sí solo y apoyándose sólo en sí mismo llevar a cabo 
cuanto el hombre desea en materia de certeza, con lo que no 
sólo se desconoce el límite de su contenido, sino también su 
estar fundado retroactivamente en la manera emocional de 
darse el “ser ahí” de su mundo de objetos.

Este prejuicio intelectualista surge con cierta forzosidad don­
dequiera que al tratar el problema del conocimiento se busca 
la orientación exclusivamente en la ciencia. El peligro que 
esto significa para la filosofía no está sólo en el error que hay 
en ello, sino justo en que en ello se mezclan el error y la ver­
dad sin salvación posible. La sobrestimación de la ciencia, 
principalmente de la exacta, que resulta de ello, es en princi­
pio tan absurda como su desestima, que sigue a aquélla como 
reacción. Aquí como en todas partes en la vida propende el 
hombre por fuerza de sus afectos a la unilateralidad de los ex­
tremos, y resulta difícil seguir por el estricto camino de la sín­
tesis y de la armonía con los fenómenos de ambos lados.

d) La INDEPENDENCIA DE LA CIENCIA Y SU ALEJAMIENTO

DE LAS COSAS

El gran vuelo de la ciencia exacta en el siglo x?x ha condu­
cido a la independencia de sus métodos e incluso a la imita­



ción de éstos en la filosofía. Se creyó con ello colocar a la 
filosofía en un terreno “realista”. La tendencia surgró en la re­
acción contra Hegel, que sin duda había manipulado arbitra- 
riamente con estos métodos. Se apeló al procedimiento kan­
tiano de buscar la orientación en el hecho de las ciencias, 
generalizándolo y llegando al idealismo neokantiano por un 
lado y al puro positivismo por otro.

Común a estas direcciones es no sólo el eliminar de la filo­
sofía los problemas metafísicos fundamentales, sino también 
cierto falseamiento de la ciencia positiva misma. Se redujo ésta 
al “pensar científico” en cuanto tal, a sus métodos y operacio­
nes internas, haciéndola independiente del ser del mundo, de­
jándola por decirlo así correr por sí sola sus caminos; hasta se 
la entendió como un pensar puramente cuantitativo, dando por 
supuesto que justo lo cuantitativo es lo único apresable con 
exactitud.

Este proceso desemboca en el abandono de todo contenido 
óntico en la ciencia. Lo cualitativo y más aún lo propiamente 
sustancial queda fuera de lo aprehendido. Todo se reduce a 
relaciones, leyes, formas, comprendidas como puestas o intro­
ducidas por el pensamiento o incluso engendradas subjetiva­
mente. Esta última concepción tiene a su vez por base el pre­
juicio de que las relaciones no son nada ente, sino sólo algo 
pensado; de esta manera no se podía atribuir ser independiente 
alguno al objeto del conocimiento, que consiste esencialmente 
en relaciones. Se lo identificó más y más al concepto cuyo 
contenido va construyéndose en el proceso del conocimiento.
Y de acuerdo con esto tuvieron que entenderse sus leyes —es 
decir, todo lo que resultaba apresable en él en materia de re­
laciones internas— como relaciones, fórmulas lógicas o juicios. 
Se hizo marchar a la ciencia en vacío.

El pragmatismo, si bien crecido en otro suelo, se incorpora 
orgánicamente a esta tendencia. Para él son las formas de 
aprehensión, así, pues, también las leyes de los objetos cientí­
ficamente aprehendidos, de antemano algo ficticio que no tie­
ne nada que ver con la constitución efectiva del ente; tienen 
para él el valor de medios de la conducta práctica adecua­
dos para cualesquiera relaciones, una especie de economía de la 
conciencia en la orientación que la vida necesita buscar en 
el mundo. Si ya para los neokantianos era la verdad una concor­
dancia meramente inmanente de los conceptos y juicios, el prag­
matismo anula por completo el sentido del ser verdad. En su 
lugar aparece la adaptación práctica, la nuda utilidad de la ma-



268 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. III

ñera de concebir en las relaciones dadas, sin consideración a 
ningún convenir o no convenir con lo real.

Estas direcciones filosóficas con todas las variedades que 
han producido forman en el fondo una grande y única liqui­
dación del conocimiento, partiendo de la ciencia —o lo que es 
lo mismo, del ser, partiendo del campo de objetos de la cien­
cia—, tendencia que sin duda no podía tocar al sano núcleo 
de la investigación, pero que sí ha contribuido a determinar 
sus consecuencias teorético-especulativas. Se percibe ello clara­
mente hoy en la osadía de las consecuencias que ha sacado la 
física teórica. El concepto mismo de ley natural, antaño fun­
damento de la determinación exacta, está en trance de disolu­
ción. Se habla de leyes de la ciencia y se obra como si se 
tratase aún de leyes reales de las conexiones naturales. Se reía- 
tivizan las dimensiones dentro de las cuales tiene lugar toda 
determinación, se confunde la posibilidad de determinación 
científica con la determinación del ente y los límites de la una 
con los de la ocra. Hay un alejamiento de lo efectivamente 
dado en las fórmulas matemáticas y se acaba incluso por in­
vertir el planteamiento de la cuestión. Ya no se pregunta qué 
fórmulas responden mejor a lo dado, sino qué interpretación 
de lo dado responde mejor a Igs fórmulas calculadas. Como 
si no fuesen los fenómenos que cabe mostrar, sino las fórmulas, 
el suelo firme sobre el que se levanta lo restante.

e) La c r í t ic a  de l a  c ie n c ia  y  l a  fe n o m e n o lo g ía

La reacción contra esta dirección no yerra menos. Tiene 
sus precursores en los anteriores representantes de la orienta­
ción de las ciencias del espíritu, pero sólo se inicia radicalmente 
en Bergson y los críticos de la ciencia franceses, para cobrar en 
Alemania una forma más firme por obra de la fenomenología 
en auge; esta última hay que entenderla aquí ciertamente 
más en el sentido del conjunto de la escuela que del trabajo 
metódico.

La crítica de la ciencia parte de la forma de la ciencia va­
cía de contenido y hundida en lo formulario, y lo comprende 
así, pero lo tiene erróneamente por la esencia misma de la 
ciencia. Se deja engañar, pues, por una estrecha y momentá­
nea tendencia histórica de la ciencia. Ya no ve a través del 
amontonado aparato conceptual, no ve los nexos con la pleni­
tud de lo dado, con lo intuitivamente concreto; sólo ve la abs­
tracción y la construcción. Para ella es la ciencia, por ajena a la



vida y a la intuición, una “teoría” artificial. Añade a la pre­
sunta liquidación del ser partiendo de la ciencia la liquidación 
de la ciencia partiendo de la vida y de la filosofía. El resul­
tado es un retorno a la conciencia “ingenua” del mundo. Pero 
como en cuanto hombre filosofante no se tiene cosa semejante, 
no cabe referirse aquí a datos primarios, sino que hay que tra­
tar de reconstruirla, con lo que resulta imposible evitar el re­
cargar teoréticamente la reconstrucción.

El retorno en cuanto tal es de una tendencia que debe va­
lorarse en sentido plenamente positivo. Pero mucho más cues­
tionable es de antemano el lado negativo, la eliminación de la 
ciencia con sus numerosos accesos, únicamente por ella descu­
biertos, a lo dado —una condenación de la ciencia como 
«i fuese enemiga de la verdad, como si su obra fuese taponar 
las fuentes de la intuición para vivir en el seno de lo cons­
truido.

Así es como se cree deber retraerse a los “fenómenos” en­
tendidos “ingenuamente”. Pero es característico que sean puros 
fenómenos de conciencia, puros actos, no fenómenos del mundo 
ni objetos, aquello en que se cree leer los datos puros y cuya 
fenomenicidad se subraya todavía especialmente. Sobre esta 
base se proclama a la “fenomenología” el retorno a la verdad 
y a la vida.

En esto se hallan implícitas dos consecuencias que pronto 
se hacen sensibles. En primer término se condena con ello a la 
filosofía a quedarse en la superficie, rehusándole el ahondar, 
el descubrir, el inferir, el comprender, el explicar. Los fenó­
menos en cuanto tales son necesariamente la superficie; en­
tendidos como contenidos son el lado exterior de los objetos 
vuelto hacia la aprehensión y en que la coloración por la ma­
nera subjetivamente condicionada de intuir introduce además 
elementos que no pertenecen al objeto. La intuición eidética 
no corresponde directamente, de esta manera, a la esencia del 
ente, sino por lo pronto exclusivamente a la esencia del “fe­
nómeno” del ente.. Y si se permanece radicalmente en éste, se 
lo corta del ente mismo. La filosofía vuelve a ser sin duda así 
abigarrada e intuitivamente múltiple; pero con un abigarra­
miento somero, un puro chapotear en la móvil superficie.

El recurrir a los fenómenos es fecundo y necesario; son las 
superficies de ataque de todo posible ahondamiento. Y como 
no se imponen por sí mismos, sino que piden esfuerzo que los 
señale y describa, es inevitable la previa elaboración del mé­
todo dirigido a ellos. Pero el quedarse en ellos es la muerte



de todo ulterior ahondamiento, el abandono de los problemas 
propiamente filosóficos. *

A  esto se añade una segunda cosa. Se cree en la concien­
cia ingenua como instancia decisiva de todo lo dado. Pero no 
se advierte que no se tiene noción alguna de ella. Cada con­
ciencia puede saber inmediatamente sólo de sí misma, no de la 
ajena, o sea, nada, en absoluto, de una que le sea heterogénea. 
La conciencia ingenua no filosofa ni reflexiona sobre sí misma, 
y la conciencia filosofante no es ingenua. Ninguna de las dos 
abraza, pues, la conciencia ingenua; la primera no, porque no 
pregunta por ella, y la segunda no, porque está a distancia as­
tronómica de ella y no la conoce. Por lo tanto se reconstruye 
la conciencia ingenua y se da lo reconstruido por descripción 
de algo dado inmediatamente. Pero la descripción resulta ne­
cesariamente falsa.

Un ejemplo clásico de esto es el análisis que hace Husserl 
de la percepción pura. De hecho no conocemos en la vida, en 
absoluto, percepción pura; conocemos la percepción sólo mez­
clada con otros momentos del conocimiento, sólo dentro del 
conjunto de complejos mayores y refundida en el interior de 
éstos; qué aspecto tendría tomada por sí sola, no puede sacarse 
de ello. En lugar de algo intuido se describe algo presunto. 
Esto puede pasar. Pero que se tome lo descrito por algo inme­
diatamente dado es engañarse enormemente a sí mismo. Ahí 
sigue estando siempre, cada vez con más fuerza, la desdeñada 
ciencia, que al menos no da por “fenómenos” sus construccio­
nes, ni finge una ingenuidad, pero que en cambio permanece 
de hecho fiel a la dirección natural de la conciencia hacia la 
cosa y gracias a ello sigue siendo siempre, en medio de todo 
su alejamiento del punto de partida, la prolongación en línea 
recta de la aprehensión efectivamente ingenua del mundo.

C a p ít u l o  3 7  

LA POSICIÓN DE LA CIENCIA

a) E r r o r e s  y  m a l a s  i n t e l i g e n c i a s  m e t ó d ic o s

En resumen, allí donde la fenomenología es un método pre­
paratorio da resultados importantes e indispensables; allí don­
de absorbe la totalidad de la filosofía equivale a renunciar a la



CAP. 37] in s e r c ió n  d e  l a  c ie n c ia  e n  e l  o r d e n  d e  l a  vida  271 

formación científica y a la visión de conjunto, total, o a apelar 
de nuevo a la sana razón humana —como si ésta no necesitara 
empezar por aprender a “comprender” de su propia manera—, 
así, pues, a una especie de filosofar deliberadamente carente 
de formación. La consecuencia es la fc'acrítica en la evidencia 
y la certeza presuntamente infalible, el abandono de los crite­
rios elaborados en el pugnar de los siglos, la destrucción total 
de las conquistas de la filosofía- y la desaparición del proble­
ma del conocimiento que se fué haciendo palpable a lo largo 
de ellas. La última fase de esta evolución es la vuelta a la 
imagen del mundo de la “conciencia infeliz” —como la des­
cribió por primera vez Hegel y como copiando a éste la dibujó 
Kierkegaard sin poder evitarlo bajo la presión de sus ideas fijas.

Yerro sobre yerro. La lucha contra el intelectualismo ter­
mina en la aniquilación del intelecto y en la arrogancia ininte­
ligente de la ignorancia. En la general desvaloración de todo 
conocimiento se marra justa y radicalmente aquello por mor 
de lo cual se emprendió la edificación entera del análisis fe- 
nomenológico —incluso de la estricta fenomenología misma: la 
aprehensión del “ente en cuanto ente”.

La gran mala inteligencia de la crítica de la ciencia no 
reside en los detalles de contenido —en muchos tenía razón—, 
sino en los principios: en el desconocimiento del hecho de 
que justo la ciencia se ha dirigido desde siempre al ente en 
cuanto ente y ha seguido dirigiéndose a él incluso en medio 
de sus aberraciones. Lo que no es fácil es juzgar de la ciencia 
como sinopsis que ha llegado a su completo desarrollo y como 
edificio inabarcable con la vista por obra de la división del tra­
bajo. La ciencia pide un ahondar por todos lados que ya no 
puede, de hecho, llevar a cabo el individuo. Pero en este punto 
nunca hubiera debido olvidarse que justo la ciencia positiva 
guarda una actitud ontológica en todas sus ramificaciones, ni 
que en el mismo punto hubiese podido la filosofía buscar con 
razón su orientación en la ciencia. El desconocimiento de su 
esencia no es obra de ella misma, sino de la apreciación filo­
sófica unilateral de sus resultados tomados por sí solos.

b) In s e r c ió n  de l a  c ie n c ia  e n  e l  o rd e n  de l a  vida

Los daños inveterados sólo pueden remediarse si se logra 

restablecer la inserción ontológica del conocimiento en general 

y de la ciencia en especial. La base para ello ha de darla el 

análisis de los actos emocional mente trascendentes. Se ha mos­



trado que el conocimiento en general —y por ende fundamen­
talmente tampoco el científico— no se halla en una dirección 
opuesta al modo de experimentar propio de estos actos, ni tam­
poco a las verdaderas formas fundamentales de la conciencia 
no refleja del mundo, sino que se encaja homogéneamente en 
éstas, o sea, que no tiene el orden de la vida, tal cual se lo vive 
y experimenta efectivamente, “en contra” suya, sino siempre 
“en pro” suyo y por decirlo así guardándole las espaldas.

Puede llamarse esta relación la ley fundamental de la ma­
nera de darse la realidad: todos los actos trascendentes, inclu­
sive el conocimiento, inclusive el complejo entretejimiento de 
éste en el orden vivido de la vida, son inequívocamente ho­
mogéneos en medio de toda su diversidad de estructura y 
funcionamiento; en todos ellos se experimenta fundamental­
mente una y la misma realidad —es decir, el “ser ahí” de uno 
y el mismo mundo real—, si bien de diversa manera y por di­
versos lados; al par que por el lado subjetivo no sólo es una la 
conciencia misma que experimenta, sino que ésta sabe y expe­
rimenta también la unidad de esta múltiple experiencia, de tal 
suerte que la peculiaridad de los distintos actos desaparece por 
completo frente a la unidad de la experiencia total —como 
experiencia de “un” mundo real común e idéntico en que se 
halla y vive ella misma.

Esta relación es el terreno en que crece la ciencia. Y este 
terreno no lo abandona nunca mientras no degenera convir­
tiéndose en un juego sin objeto con conceptos. Pero cuando 
degenera deja de ser ciencia.

Puede describirse aún de otra manera la indicada homoge­
neidad. La experiencia ingenua y el conocimiento científico 
tienen de común entre sí la actitud básica que consiste en 
dirigirse al mundo real como objeto total —es decir, la intentio 
recta. De suyo están en actitud ontológica. Traen ya consigo 
esta actitud como su forma natural de estar en el mundo y de 
ver el mundo. Y esto significa en cuanto al contenido que am­
bas comprenden de suyo todo lo que Ies hace frente en el 
mundo como ente en sí, más aún, como tal lo sienten, viven, 
experimentan y... conocen.

Para la filosofía resulta de todo ello el no tener en absoluto 
necesidad de situarse especialmente en el terreno ontológico; 
se halla siempre ya en él cuando procede de la vida y de la 
ciencia sin desplazamiento de la actitud natural. La dirección 
de la ontología no es una dirección secundaria, tomada única­
mente por la teoría; es, como ya se mostró al principio (cap. 4),



CAP. 37] RECTIFICACIÓN DE PREJUICIOS 273

la misma que la del conocimiento natural y científico, de la 
que es la prolongación en línea recta. Pero ahora se ve que 
el conjunto de esta dirección se remonta aun más atrás, tiene su 
raíz aun más profundamente en el orden de la vida. Pues ya 
más acá de todo conocimiento propiamente tal, incluso del na­
tural, es la actitud fundamental de la conciencia justo la mis­
ma —que la del experimentar y vivir algo, del temer y esperar, 
del querer y obrar, es decir, que la de los actos emocionalmente 
trascendentes. La actitud ontológica es, pues, desde un princi­
pio propia de aquellos actos en los que descansa la primera y 
fundamental manera de darse la realidad en cuanto tal.

Con esto se cierra el círculo de las discusiones dedicadas al 
problema de la manera de darse la realidad. Han vuelto a su 
punto de partida. Únicamente con este resultado queda ase­
gurado el suelo para emprender una investigación ontológica 
de lo real. Sobre este suelo puede entregarse sin peligro el 
análisis a la especificación categorial del ente. No necesita de­
tenerla el cuidado ante la posibilidad de alejarse de la manera 
de ser de lo dado.

c) R e c t if ic a c ió n  d e  p r e ju ic io s  d e  la  c r ít ic a  d e  l a  c ie n c ia

Lo demás que puede inferirse en esta dirección sólo con­
cierne ya a exclusivismos y errores sueltos acerca de la esencia 
de la ciencia y en especial de la exacta.

1. La ciencia exacta está muy lejos de ser un conocimiento 
puramente cuantitativo. Lo cuantitativo es sólo lo más apresa- 
ble en el ente real y por ello el medio del apresamiento exacto. 
Pero limitación a lo cuantitativo ni menos “resolución” de todo 
lo apresable en cantidad no las hay en ninguna ciencia; siem­
pre se trata de algo distinto que se apresa por medio de las 
relaciones cuantitativas. Y este algo distinto es el verdadero 
objeto, que jamás se agota en las formas de apresarlo. Tipos de 
este objeto son: el cuerpo, las fuerzas, las energías, el proceso 
real, el suceso, la acción y la pasión. Simplemente para com­
prender con sentido una fórmula matemática de la mecánica 
que se mueve en los signos m, t, g, v ... , es necesario ya saber 
lo que son masa, duración temporal, aceleración, velocidad. 
Pero este saber no es un saber de cantidades, sino de las rela­
ciones en J?.s que se mueve una posible cantidad —o en fórmu­
la categorial más exacta, de los sustratos y dimensiones de una 
posible cantidad. No hay en la ciencia determinaciones cuan­
titativas que marchen en vacío; las determinaciones cuantitati-



274 LA MANERA DE DARSE EL SER REAL [SEC. III

vas lo son siempre de algo distinto y no cuantitativo. En esto 
tan sólo descansa la gran significación de la matemática dentro 
de la ciencia exacta. De otra suerte no fuera conciencia de 
lo real.

2. La ciencia no resuelve su objeto en relaciones más de lo 
que lo hace en cantidades. Su tendencia no es “relacionalista”.
Y como toda ley tiene forma de relación, puede decirse tam­
bién: el contenido de la ciencia no se agota en las leyes. Se 
trata siempre de leyes de algo real indeterminado; y no las 
leyes en cuanto tales y por mor de ellas mismas, sino lo real 
determinado es su objeto. Son, pues, tan sólo determinados 
lados de lo real los que se agotan en la ley y la relación; exac­
tamente así como en la ley y la relación es sólo un lado deter­
minado el que se agota en cantidad.

3. De otra parte es menester no rebajar por esta causa el
valor de la ley y la relación. Éstas se hallan muy lejos de ser 
algo meramente inventado o introducido (de existir meramente 
in mente). No son el resultado, sino el objeto de la investi­
gación, siendo en cuanto son éste reales ellas mismas. En tanto 
constituyen el “ser así” general de una determinada especie 
de lo real, tienen —según la relación fundamental entre el “ser 
ahí” y el “ser así” expuesta anteriormente— ellas mismas 
“ser ahí” real “en” lo real. Pero la medida en que se conocen 
es una cuestión que no altera en nada su ser real.

4. Las leyes sentadas por la ciencia no pueden tomarse sin
más —ni por exactas, trasparentes y luminosas que sean— por 
leyes reales de la naturaleza. Están sujetas al error como todos 
los demás contenidos del conocimiento, no pudiendo tomarse 
en rigor nunca sino tan sólo por grados de aproximación a- 
aquéllas que se superan en el progreso del conocimiento. Las 
leyes reales de la naturaleza —hasta donde las hay— existen 
“en sí” e imperan en ella independientemente de todo cono­
cerlas. Concebible sería que a pesar de toda la altamente des­
arrollada ciencia de las leyes no conociésemos bien ninguna 
de ellas.

5. La ciencia no es lo que de ella repite la crítica, aisla­
miento, desvinculación, abstracción, ni mucho menos empobre­
cimiento ni falseamiento de la imagen del mundo. Es justo y
de raíz sinopsis, síntesis de la imagen total, intuición de un
orden superior con medios bien probados de intuir ((Jewoía); 
es un poderoso enriquecimiento de la concepción del mun­
do, un descubrimiento de lo hasta entonces oculto, un hacer 
apresable lo antes inapresable. Y es todo esto aun allí donde



CAP. 37] INSERCIÓN ONTOLÓGICA DEL CONOCIMIENTO 275

procede con parcialidad. Pues en principio no está ligada a 
ninguno de sus partidismos, todos los cuales puede superar a su 
vez con plena libertad.

6. Tan sólo la necesidad de la división del trabajo y de la 
distribución del objeto total entre los dominios especiales de 
la investigación impide abarcar con la vista lo singular. La cien­
cia misma se dirige siempre al todo indiviso, pero las cabezas 
conspectivas son en todo tiempo sólo pocas. Para abarcar con 
la vista es menester una eminente fuerza de intuición, una 
fuerza tal que para ella son sólo medios todos los conceptos y 
todos los raciocinios. Semejante intuir es infinitamente más 
rico de contenido que el ingenuo. Pero como es un intuir de 
gran estilo, es y seguirá siendo un don raro. Para quien no lo 
tiene son las “leyes” sólo abstracciones; éste no ve la esencia 
en la forma, no siente la pulsación de lo efectivo en los con­
ceptos acuñados. Ni siquiera los conceptos mismos son para 
él el vivo concebir.

7. Como la síntesis por medio de la intuición científica es 
una exigencia que va mucho más allá del término medio de 
la capacidad humana, también en la ciencia es válida la sen­
tencia de que pocos son los escogidos. Pero como la ciencia 
ha menester en sus dominios parciales de un trabajo especia­
lizado inabarcablemente ramificado, atrae a sí en la medida 
de su ramificación cada vez más cabezas de las que son capa­
ces de síntesis. Estas cabezas incapaces de síntesis de las que 
no puede dispensarse, pero que por respecto al todo tienen 
sólo un saber conceptual y formal, son las que han profanado 
el sentido de la ciencia y alejado su fábrica, llena de conteni­
do, del orden de la vida. Este estado no es sin duda inevitable 
en ella misma, antes bien hay en ella un contrapeso para él, la 
filosofía. Tarea duradera de la filosofía es ser la conciencia de 
la ciencia y hacer a ésta volver una y otra ve2 a la sinopsis 
viviente.

d j  I n s e r c i ó n  o n t o l ó g i c a  d e l  c o n o c im ie n t o

La filosofía no siempre ha emprendido esta tarea. Se ha 
dejado cegar por los éxitos parciales de la ciencia positiva en 
dominios aislados y extraviar en los mismos partidismos; en la 
persecución de estas tendencias ha perdido no raramente el con­
tacto con la vida y lo inmediato —lo mismo si esto sucedió 
en una dirección crítica negativa que en una positiva. Pero 
con esto no se ha alterado su misión misma, que se abre paso



siempre de nuevo. Su retorno a la actitud ontológica natural 
en nuestros días es, a pesar de varios rodeos y extravíos en que 
ha incurrido, en el fondo una innegable forma nueva de refle­
xión sobre su propia esencia y misión.

No cabe ocultarse que esta reflexión es ontológica, ni que el 
paso decisivo en ella está en ver la homogeneidad de todos los 
actos trascendentes y en iniciar la comprensión del lugar del 
conocimiento dentro de estos últimos. Con frecuencia se ha 
comprendido que el conocimiento es secundario frente al ex­
perimentar emocionalmente; pero justo entonces no se com­
prendió que el conocimiento tiene a pesar de ello la especial 
significación y privilegio de ser el resultado de toda experien­
cia del ser y toda manera de darse el ser aprehendido objetiva­
mente y elevado a! nivel de la conciencia. No es ningún azar 
que los actos emocionalmente trascendentes tengan todos la 
tendencia a desembocar en el conocimiento, convocándolo, por 
decirlo así, para quedar a su vez señalados en él como mo­
mentos de lo dado. Esto es válido justo también del conoci­
miento conscientemente metódico, del científico.

Dicho ontológicamente: nuestro estar dentro del mundo real 
es un estar ligado a él por múltiples hilos de relaciones. En y 
dentro de este estar ligados experimentamos el mundo, expe­
rimentamos también nuestro propio ser como un ser dentro de 
él. Y ambas cosas suceden porque los hilos de las relaciones 
son ellos mismos entes en tanto constituyen nuestro real ser 
dentro de él. El conocimiento —y con él la ciencia y la filoso­
fía— es un tipo de relación. Tiene el mismo ser que los otros; 
pero es aquella relación en que nos están dados los restantes 
en su aporte objetivo.

Esto sólo es posible sobre la base de la homogeneidad antes 
descrita. La manera emocional de darse no podría desembocar 
en el conocimiento si no fuese el mismo que en éste el carácter 
de la trascendencia de los actos correspondientes. Entre el 
contenido del vivir y del conocer no cabe señalar un límite. 
Ya en las formas del vivir algo hay latente un momento de 
conocer; y también el conocimiento es una forma del vivir algo 
—un vivir algo emocionalmente más pálido, pero de un con­
tenido más amplio.

Esta relación desemboca en el orden total del mundo. Nos­
otros, los sujetos entes, somos en el mundo, y nuestro ser per­
tenece al ser del mundo. Esta proposición no puede invertirse; 
no lo admite la trascendencia de los actos nuestros en que ex­
perimentamos el mundo. Pero el ser del mundo es un ser



CAP. 37] INSERCIÓN. ONTOLÓGICA DEL CONOCIMIENTO 277 
ligado por todas partes consigo mismo: es dentro de un único 
y grande orden de condicionamiento y dependencia, de una 
única corriente de sucesos donde es un suceso parcial y con­
dicionado nuestra vida y experiencia. Un ser separado de este 
orden no podríamos experimentarlo.

Bajo este punto de vista revela ser toda filosofía de la re­
ferencia al yo y de la relatividad del mundo una mala inteli­
gencia grosera de los fenómenos del darse. El mundo no es el 
mundo “de nadie”, ni siquiera es “para” el individuo, por limi­
tado y desfigurado que éste lo vea. No puede serlo porque 
todo “alguien” está ya realmente dentro del mundo uno y 
ninguna diversidad concierne sino a los límites de su orienta­
ción en él. El mundo no es correlato de nada; es antes bien 
el plano común del ser y el libre espacio para toda posible co­
rrelación. “Yo y el mundo” —o incluso “yo y mi mundo”— es 
ontológicamente tan torcido como “Dios y el mundo”. O bien 
Dios existe y entonces pertenece al conjunto de lo existente, o 
sea, pertenece al mundo real; o bien no existe; pero entonces 
tampoco se alza frente al mundo. Lo mismo pasa con el yo.

Es ontológicamente de importancia entender desde luego 
la categoría “mundo” como la categoría que es: la que lo abar­
ca todo. Una categoría “mundo” torcida es tan desorientadora 
como una torcida categoría “yo”. Una diferencia puede ha­
berla a lo sumo en la manera de darse el yo, no en la manera 
de ser. Puede decirse con Descartes: un solo ente en sí vive 
el hombre inmediatamente, a sí mismo, el yo. Esto por lo me­
nos tiene sentido.

Pero tampoco esto es sostenible en vista de los fenómenos. 
Justo con arreglo a éstos es de la misma inmediatez todo expe­
rimentar una realidad externa. Al escepticismo sólo se perma­
nece expuesto mientras se restringe el experimentar al conocer. 
Pero justo esta restricción se ha revelado arbitraria. No hay 
conocimiento aislado; el conocimiento sólo ocurre dentro de la 
estructura formada por los actos trascendentes en los que con­
siste el orden de la vida. Pero visto desde éstos se halla todo 
lo real dado al yo projrio con la misma inmediatez.

El argumento cartesiano queda despachado porque prueba 
lo que sin más está contenido ya como parte integrante en la 
manera homogénea de darse la realidad.



C u a r t a  P a r t e  

EL PROBLEM A Y EL LU G A R  DEL SER IDEAL



LA MANERA DE DARSE EL SER MATEMÁTICO

C a p ít u lo  38

APORIAS ONTOLÓGICAS DE LA IDEALIDAD

a) L a a p o ría  f u n d a m e n t a l  y  sus c o n se c u e n c ia s

Los actos emocionalmente trascendentes tienen sólo lo real 
por objeto. Una excepción la constituye aquí sin duda el sen­
timiento del valor; pero concierne sólo a una determinada es­
pecie de lo ideal, y justo a aquella el carácter de cuyo ser es 
más difícilmente apresable y más discutido. La región de sus 
contenidos tiene, pues, que ponerse por lo pronto aparte. Lo 
que queda es una forma de darse el ser que resulta referida 
sólo al conocimiento —y además, como ya se mostró antes, a 
una forma y fuente especial del conocimiento, la apriorística.

Esto hace de la manera de darse el ser ideal algo de ante­
mano extraordinariamente difícil. Pues justo el conocimiento 
apriorístico está sujeto a la aporía gnoseológica de cómo pueda 
darse en él ente alguno; justo él tiene el solo valor de un indi­
cador de un ser posible, no el valor de fina manera de darse 
un ente efectivo —pues dentro del dominio entero del cono­
cimiento real jamás puede verse puramente a priori si algo 
“es” o no “es” efectivamente, sino tan sólo “cómo” esté consti­
tuido algo atestiguado ya como real. Y en la atestiguación de 
la realidad está contenida ya siempre la serie de las maneras 
aposteriorísticas del darse, inclusive las emocionales.

De aquí resulta sin más la aporía fundamental del ser ideal. 
Dice ella que de ninguna suerte puede decidirse por anticipado 
si hay algún ser ideal.

Esta aporía es al par ontológica y gnoseológica. La cuestión 
es, primero, si aquello que forma el objeto del conocimiento 
ideal es o no es un ente en sí; y segundo, si el llamado cono­
cimiento ideal —y éste es el de relaciones esenciales de toda 
especie— es en rigor un verdadero “conocimiento”.

Pues en la conciencia de un objeto en cuanto tal concien­
cia no cabe ver si es o no conocimiento. Puede ser también

281



282 E L PROBLEMA Y  E L  LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. I

mero pensar, imaginar, mera fantasía. Muy bien puede tener 
rigurosa forma mental e interna rectitud lógica; pero los puntos 
de partida en que descanse pueden descansar en el error. De 
esto no está segura la forma lógica con toda su clara traspa­
rencia y posibilidad de comprobación. El juicio y el concepto 
no dan garantía de su objeto, y la más exacta forma de racio­
cinio deja abierta la cuestión de la validez objetiva de sus pre­
misas.

O  expresado en otra forma: muy bien pudiera ser que aquí 
hubiese meramente un objeto inmanente, intencional, o sea, no 
ente en sí; y por consiguiente tampoco un verdadero objeto 
del conocimiento.

b) E l s e r  i d e a l  y e l  c o n o c im ie n t o  i d e a l

Se espera obtener del análisis del acto de conocimiento la 
solución de esta aporía. En este acto no puede menos de mos­
trarse, así se piensa, si es o no un acto trascendente.

Pero justo esto es lo dificultoso en el caso. Pues la conciencia 
natural del ser está dirigida exclusivamente a lo real. Lo ideal 
es para ella, por lo pronto, exclusivamente “irreal”. Y en lo 
negativo de esta manera de destacarse frente al peso del ser 
de lo real, se pierde la conciencia del ser de lo ideal. En la 
“irrealidad” de un contenido de la conciencia con forma de ob­
jeto no puede verse directamente jamás si tras de él hay o 
no un ente independiente de la conciencia. Únicamente las 
relaciones con lo real pueden decidir del punto. Pero en estas 
relaciones desaparece la independencia del carácter propio del 
ser ideal.

Las razones de esta situación radican, pues, en la peculiar 
índole de la experiencia humana. La manera de darse lo real 
tiene sus raíces en los actos emocionalmente trascendentes. En 
estos actos es y será inextirpable el ser afectado; hasta la más 
ingenua conciencia del mundo conocida de nosotros se encuen­
tra ya sumida en la plena e inconmovible convicción de la 
realidad del mundo dentro del cual hace su experiencia. Aquí 
es la actitud ontológica la natural, que únicamente puede ser 
quebrantada más tarde por el escepticismo o una teoría arti­
ficial.

Lo inverso pasa con el ser ideal. En pro de éste no habla 
por lo pronto ningún acto emocionalmente trascendente. La 
consecuencia es no haber ninguna conciencia natural, del ser 
ideal, sino sólo una que emerge secundariamente, dada en el



conocimiento, y sólo en una forma altamente desarrollada y 
clara del conocimiento, elevada al nivel de la ciencia.

Por eso también históricamente se descubrió el ser ideal sólo 
tarde; antes de Platón se hallan sólo confusas huellas de él en 
la filosofía. Ni al descubrirlo se lo exhibió ya puramente en su 
esencia; antes bien se empezó por gravarlo con teorías meta­
físicas y utilizarlo como premish para sacar conclusiones muy 
audaces con cuyos términos especulativos finales se lo confun­
dió desde luego. Tan sólo lentamente cristalizó en la historia 
una conciencia más clara del ser ideal. Las mayores aporta­
ciones a ella las hicieron las teorías medievales de la essentia 
y la disputa de los universales sostenida entre ellas, a pesar de 
la carga especulativa siempre nueva que acarreaban. Pero ni 
siquiera en la época kantiana llegó aún el problema a la madu­
rez. Tampoco Kant preguntó por la validez objetiva de lo 
idealmente apriorístíco en el conocimiento, sino sólo por la de 
lo realmente apriorístico; pues en su deducción trascendental 
sólo trata de la “realidad” objetiva del objeto del conocimiento, 
pero no a la vez de una idealidad objetiva paralela. Kant no 
llegó a ser consciente de que el conocimiento matemático, cuyo 
carácter sintético-aprioristico reconoció claramente en la Esté­
tica trascendental, ha menester también de una deducción de 
su validez objetiva. Kant no conoce aún, patentemente, este 
problema.

Ello tiene, además de razones históricas, también una razón 
ontológica. Del ser ideal no sale ninguna actualidad; nada de 
la vida pende de él en cuanto tal, o al menos no inmediata­
mente. No “afecta” al hombre directamente, no le “sobreviene” 
a la manera de un destino, como le sobrevienen los aconteci­
mientos, no “se acerca” ni amenaza a nadie; pues no es en el 
tiempo. Más bien domina tácita y ocultamente lo real, así 
como también la conciencia de lo real; afecta por tanto en rigor 
también al hombre en su vida, pero sin hacerse notar, por ha­
cerlo, digámoslo así, constantemente. Su manera de existir y 
de dominar es una manera que no salta a la vista, que ha me-, 
nester de una actitud especial de la conciencia simplemente 
para que se la advierta. Por eso no hay ni un vivir ni un 
padecer el ente ideal, ni un ser afectado propiamente por él. 
Su existencia es una existencia discreta.

Lo intemporal es, como lo eterno (del ov), necesariamente 
en la vida lo oculto, por muy patente que llegue a ser al cono­
cimiento avanzado. Por eso es este su “callado existir” discuti­
ble en medida muy distinta de la existencia real. Desde un



284 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. I

principio se aparta de la “ruidosa” e indiscreta existencia de 
lo real. Pues así es el hombre: lo que no se impone drástica­
mente, no le hace presa, se arremolina en torno suyo, le oprime 
o amenaza, con facilidad no le resulta creíble.

c) A r r a n q u e  de l a  m a n e ra  de d arse  e l  ser

EN EL CONOCIMIENTO MATEMÁTICO

¿Dónde es, entonces, apresable el fenómeno del ser ideal? 
Donde más notoria y más tempranamente se apresó es en la 
matemática. Del “ser” de los números sabían los pitagóricos. Y 
como éstos reconocieron su intemporalidad, lo tuvieron por el 
único ser puro y perfecto. Platón siguió sus huellas llamando 
a la geometría una éjtiarr||j.rj t o í áel ovrog. En el platonismo 
de fines de la antigüedad siguió viviendo esta concepción; Pro- 
cío enseñó un “ser (ofioía) matemático” y más especialmente 
un “ser geométrico”. En la matemática se habla aún hoy de la 
“existencia matemática” y se anuncia ésta en forma de juicios 
existenciales. Por ejemplo, “hay entre cada dos números en­
teros una serie infinita de fraccionarios”; “no hay logaritmo de 
un número negativo”; “hay sólo una recta entre dos puntos”; 
“hay cinco cuerpos regulares”, etc.

Éstos no son juicios existenciales sólo por la forma lógica, 
sino también por el contenido. Dicen lo que hay o no hay en 
la correspondiente esfera. No se trata, pues, del ser lógico del 
juicio, sino del ser, independiente del juicio, de la formación 
matemática de la que habla el juicio.

Y como la distinción del “ser ahí” y el “ser así” es óntica- 
mente relativa, no puede menos de mostrarse el mismo sentido 
del ser también en la forma de juicios de “ser así”. Fácil es de 
ver en los ejemplos más simples: “3® es =  729”; “a° es =  1”; 
“la suma de los ángulos del polígono es =  2 (n — 2) R”; “jt 
es =  3 , 1 4 1 5 9 . . Con el “es” se mienta en estos juicios que 
el objeto está constituido así efectivamente, es decir, en sí, o 
bien que la respectiva constitución es ente.

Pronto surgió la idea de que en tales juicios se trata sólo 
de algo pensado, o incluso sólo del pensar o de la necesidad 
del pensar; los logaritmos, por ejemplo, la recta geométrica­
mente rigurosa, 3° o a° los hay sólo en el pensamiento, abso­
lutamente nada efectivo se mienta con ellos. Pero los juicios 
mismos no dicen nada de esto. No mientan en absoluto un 
“yo pienso así” o un “necesito pensar así”, antes bien enuncian 
simplemente un “es así”. Enuncian, pues, un ser y no un



c a p . 38] o b je c io n e s  y  c r ít ic a  de las o b je c io n e s  285

pensar. Del pensar no se habla aquí para nada, ni tampoco 
de un pensar matemático especial que fuera algo distinto del 
resto del pensar. Toda interpretación que marche en esta di­
rección se aparta del sentido de la enunciación; añade algo 
que no ocurre, en absoluto, en los juicios. En semejante inter­
pretación está la raíz de una larga cadena de errores que se
han difundido en las teorías del pensamiento matemático. Tam­
bién tiene aquí su punto de partida la teoría kantiana de los 
“juicios sintéticos a priori en la matemática”, si bien no hace 
del pensamiento, sino de la intuición la base de los juicios. 
Pues la forma de la intuición está concebida como forma del 
sujeto y no como propiedad del objeto.

d.) O b je c io n e s  y  c r í t ic a  de  la s  o b je c io n e s

Mas se objeta: pero sólo encontramos estos juicios en el pen­
samiento; no se puede desligar de la enunciación lo que enun­
cian. Es cosa de la posición lógica. El pensamiento, la enuncia­
ción, la posición implican justamente sólo poder ser así y no 
de cualquier manera.

Más aún, se sigue argumentando: con el triángulo del que 
se expone matemáticamente algo no se mienta ni el dibujado 
sobre el que se demuestra (éste es una mera construcción auxi­
liar de la intuición y encima inadecuada), ni tampoco una 
cosa que sea un triángulo real, sino el “triángulo en general”, 
in abstracto, es decir, como ocurre sólo en el pensamiento geo­
métrico. Se lo mienta, pues, como el objeto intencional de 
éste. Tampoco se mienta con 38 tres cosas que hubiese que 
multiplicar seis veces, sino en general e in abstracto la sexta 
potencia de 3 tal cual la apresa sólo el pensamiento aritmético.

Pero lo principal, el objeto y su carácter de ser, se pasa por 
alto en semejante argumentación. Sin duda que sólo en el 
pensamiento se encuentran los juicios en que se enuncian las 
relaciones mentadas; pero esto es válido de todos los juicios, 
incluso de los juicios sobre lo real, por ejemplo, del juicio “el 
peso atómico de H es =: 1”. Aquí habrá que guardarse de con­
cluir que el hidrógeno con su peso atómico “sea” sólo en el 
pensamiento. El juicio “pone” sin duda, pero la posición no se 
mienta a sí misma, sino algo distinto que existe independiente­
mente del poner, pero resulta alcanzado en su contenido por 
éste. O también: no mienta lo puesto “en cuanto” puesto, sino 
en cuanto algo existente en sí. Su esencia, en la medida en 
que es expresión de una relación de conocimiento, consiste



286 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [sEC. 1

en trascenderse a sí misma y apuntar a un ente en sí. Y a esto 
responde el que en el contenido del juicio no esté encerrado 
nada que trate del juicio mismo o de la posición. El juicio 
es, antes bien, la pura expresión de una relación objetiva', y 
ésta se halla, ya en la posición misma, distinguida de ésta (de 
la posición en cuanto tal). Está, pues, mentada desde luego 
como un ente en sí. Si también “es” efectivamente en sí, no 
resalta, sin duda, de la posición sola; ésta es otra cuestión; pues 
la posición, y con ella la mención, puede descansar en un error. 
El juicio puede ser falso. Pero justo en el caso del error es 
evidente que el existir en sí una relación del ser era lo propia­
mente mentado. Pues el error consiste justamente en el no 
ajustarse lo enunciado al ente. Y donde falta este último pierde 
la distinción de verdadero y falso su sentido.

Si ahora se incurre en el otro extremo, comprendiendo la 
relación del ser mentada como una relación real —compren­
diendo, pues, el “3” como tres cosas, el triángulo como un 
triángulo material—, vuelve a entenderse mal el sentido de la 
enunciación matemática. No sólo le falta entonces la caracte­
rística universalidad y necesidad, sino también la exactitud y 
el riguroso ajuste. En serio tampoco saca tal consecuencia nadie 
que entienda el sentido del juicio matemático. La consecuencia 
sólo es aparentemente tan fácil porque se está habituado a en­
tender por ente sólo lo real y a confundir por ello el ser con la 
realidad. Pero esto es justamente lo que enseñan los juicios 
de la matemática a pesar de todos los hábitos mentales: que 
hay aún un ser de otra especie y que es erróneo tener las forma­
ciones matemáticas por no entes, es decir, por meras formaciones 
del pensamiento, por no ser de suyo reales.

De la falta de fundamento de esta última manera de con­
cebir las cosas da testimonio superabundante el hecho de que 
la naturaleza inorgánica se rige en amplia medida por leyes 
matemáticas; o que de hecho están las relaciones matemáticas 
muy lejos de existir meramente en el pensamiento, sino que 
atraviesan el mundo real y están contenidas en él como sus re­
laciones fundamentales. De este lado de la cuestión se hablará 
aún más abajo extensamente. Pues concierne a la relación del 
ser ideal y el ser real. Y de ésta depende aún un amplio círculo 
de cuestiones. Por lo pronto basta mantener la distinción de 
las maneras de ser como dada en la enunciación matemática 
y mentada por ésta. Pues el determinarla con mayor precisión 
no es tan difícil cuando se escapa de una buena vez al prejui-



ció de la subjetividad del ser ideal y se comprende por qué y 
en qué sentido se trata con él de un auténtico ser en sí.

e) E l  j u i c i o  m a t e m á t ic o  y  e l  o b j e t o  m a t e m á t ic o

La enunciación está, pues, constituida de tal suerte que se 
trasciende a sí misma. No se enuncia a sí misma —sería un jui­
cio sobre otro juicio—, sino que enuncia el contenido deter­
minado; y éste se halla ya en la forma de la enunciación ca­
racterizado como ente. En esto consiste el sentido ontológico 
de la cópula. El “es” es en el juicio sin duda idéntico con la 
posición, pero la posición misma mienta algo distinto, un ente. 
No se enuncia que el concepto (el sujeto del juicio) “sea” tal o 
cual, sino que el objeto “es” tal o cual. En el caso del juicio 
matemático es la enunciación válida, pues, del objeto mate­
mático.

Esto puede mostrarse sin dificultad en los ejemplos. En el 
teorema de la suma de los ángulos del polígono no se mienta, 
sin duda, el polígono dibujado sobre el que se hace la demostra­
ción, pero tampoco —y sin duda todavía menos— la idea o el 
concepto del polígono, sino que se mienta el polígono mismo, 
en cuanto tal e in genere. Un concepto no tiene suma de án­
gulos ni tampoco ángulos, pues no es ninguna formación espa­
cial. El concepto del polígono no constituye excepción. El 
teorema de la suma de los ángulos enuncia, pues, lo que enun­
cia, no del “concepto” del polígono, sino del polígono mismo 
in genere. El concepto que ocupa en el juicio el lugar del 
sujeto sólo es, por el contrario, la aprehensión mental del polí­
gono in genere, o sea, que no coincide con éste. Es sólo su 
representante en la esfera del pensamiento. La enunciación 
tiene ciertamente lugar con su ayuda, pero no se refiere a él, 
sino a la cosa, es decir, al polígono como formación espacial. 
La enunciación de algo espacial acerca de un concepto sería un 
contrasentido.

Esto debiera ser en rigor cosa comprensible de suyo. Pero 
la complicación de los problemas lógicos y el haberse hecho 
independientes las formaciones lógicas (el concepto y el juicio) 
ha traído consigo el que se haya consolidado la manera de ver 
opuesta. En el campo del ser real no es tan peligrosa la con­
fusión del concepto y la cosa; aquí trabaja en contra de ella la 
poderosa conciencia natural de la realidad. Pero allí donde 
la cosa es de otra manera de ser, que no se anuncia tan ruido­
samente en la conciencia, resulta esta confusión sumamente



288 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. I

tentadora; pues naturalmente simplifica la situación. Ésta es 
una de las razones principales de que sea tan difícil apresar 
el ser ideal puramente y en cuanto tal.

Por eso se trata de empezar justo por este punto, para aclarar 
la situación enmarañada por la tradición. A  este fin es el 
primer paso la distinción entre el concepto y el objeto de 
la enunciación que se acaba de señalar basándose en el sentido 
del juicio matemático. Por esta causa es importante sentar con 
todo rigor y poner por base de lo demás este primer resultado, 
que en apariencia no dice nada: la magnitud de la suma de los 
ángulos no se enuncia del concepto del polígono, sino del polí­
gono mismo; ni al hacerlo se mienta el polígono en cuanto 
pensado, sino en cuanto “es” así en sí y por su propia esen­
cia. Más aún, se sabe asimismo muy bien que ningún pensar, 
ni de una índole ni de otra, altera en nada este “ser así” del 
polígono.

Sólo sobre la base de este supuesto tiene algún sentido ha­
blar de la verdad o falsedad de tales juicios. Pues la verdad 
significa el ajuste de la enunciación a algo que es tal cual es 
independientemente dé ella, y la falsedad la falta de ajuste. 
Si no hay un ser de la cosa más allá del concepto o bien una 
relación entre cosas que sea más allá del concepto, tampoco 
hay nada a lo que puedan ajustarse el concepto y el juicio, y 
caduca la distinción de verdadero y falso. Pero como justa­
mente en la matemática hay una muy determinada pretensión 
de verdad, precisamente con ésta se supone de una manera 
tácita en aquélla el ser de los objetos de los que trata en sus 
juicios. Y como con sus objetos no puede tratarse sin más de 
un ser real, tiene que convenirles un ser de otra especie. Este ser 
de otra especie es el mentado con la expresión “ser ideal”.

f) O t r o s  e je m p lo s  y  co nse cuenc ia s

Estas consideraciones siguen exactamente al fenómeno del 
juicio matemático, del raciocinio, de la operación de contar, 
demostrar, derivar, en suma, del pensamiento matemático tal 
cual podemos encontrarlo ante nosotros y analizarlo con toda 
exactitud. Pero la forma en que al perseguir el fenómeno sale 
a luz el objeto supuesto como existente en sí es la forma carac­
terística de darse el ser ideal. Más tarde cabe sin duda reflexio­
nar también directamente sobre este ser. Pero en un principio 
es menester el rodeo de la enunciación. Pues justo la enuncia­
ción, así como la esfera toda del pensamiento, en la que entra



en juego, oculta el ser ideal. Lo oculta a la vista en una pri­
mera mirada —y justo así por su propio estar situada delante, 
por su propio ser consciente— y precisamente por esto se lo 
descubre al penetrar más hondo. Pues el penetrar consiste en 
traspasar con la vista lo situado delante y en llegar a través 
de esto hasta lo encubierto por el juicio.

La alternativa “o real o meramente pensado” revela ser un 
error. No es verdad que sólo polígonos que sean cosas reales 
o polígonos dibujados sean en sí. Hay todavía otro ser en sí, 
irreal, pero que está muy lejos de ser una mera abstracción. 
Es el mentado en el juicio geométrico.

Lo mismo es válido del objeto de las igualdades “a° =  1” 
o “3° =  729”. Si alguien dijera “a° =  0” o “3o =  728”, sería 
muy fácil mostrar que no “es” así, que por tanto el enunciado 
es falso; y esto quiere decir que no da en aquello que “es” 
efectivamente a° o bien 3o. En esto se muestra claramente que 
en el sentido del enunciado está ya supuesto un ser real de las 
magnitudes a° y 3a en su esfera, un ser sui generis, referido 
al cual puede ser el enunciado verdadero o falso, pero en cuya 
existencia no puede influir para nada el ser verdadero o falso 
el enunciado.

La manera de ser de que se trata aquí tiene patentemente, 
pues, independencia frente al juicio y la mención, frente al ser 
conocido y no ser conocido, frente a la cognoscibilidad y la 
incognoscibilidad. Tiene esta independencia aun cuando el ob­
jeto al que la atribuye el juicio no es un objeto real ni tampoco 
está mentado como real. Pero tal independencia es el sentido 
preciso de lo que la teoría del conocimiento llama ser en sí: el 
existir el objeto independientemente del conocerlo, o —como 
ya se mostró antes en una discusión más general— la supra- 
objetividad del objeto del conocimiento.

Es a este respecto de importancia fijar con todo rigor este 
simple sentido del “ser en sí gnoseológico” y no confundirlo 
por caso con el concepto kantiano de la “cosa en sí” ni con 
ninguna otra significación metafísicamente sustancializada. Pues 
sólo en el sentido indicado se ajusta al fenómeno. Pero en este 
sentido es indisoluble de él: en el pensar, juzgar y conocer 
matemático mismo está entendido el objeto aprehendido como 
un objeto que existe independientemente del pensar, juzgar y 
conocer. Está entendido como un objeto que desde siempre 
existió y existirá, como un objeto, pues, intemporal, pero nunca 
como uno que se produzca únicamente en el juicio.

Este carácter del ser en sí es el que comparte el ser ideal



290 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. I

con el real. En él no se diferencian las dos maneras de ser; y 
ésta es la razón por la cual ontológicamente es necesario coor­
dinarlas y evitar toda precipitada reducción de una a la otra 
—como se ha intentado frecuentemente. En este sentido cabe 
afirmar, pues, la existencia de un mismo fenómeno fundamen­
tal desde la simple percepción de las cosas materiales hasta el 
conocimiento matemático. Así como en la percepción visual 
de las cosas materiales no pensamos que las cosas vistas surgen 
únicamente en la percepción, sino que ya existían en sí antes 
y se han limitado a entrar en el campo de la visión sensible, así 
también pensamos que en el conocimiento matemático se limita 
el objeto ideal intemporal a entrar en el campo de la visión 
intelectual, pero no que surja únicamente con ésta. Y por eso 
tenemos esta visión intelectual por un auténtico conocimiento, 
aun cuando no concierne a nada real. Pero la distinción de las 
maneras de ser no radica en el ser en sí gnoseológico, sino en la 
forma especial de existir.

C a p ít u l o  39 

TEORIAS Y CONCEPCIONES

a) E l s u b je t iv ism o  m a te m á t ic o

Hasta tal punto se puede, pues, hablar del ser en sí gno­
seológico de los objetos matemáticos, a saber, como un ser en sí 
mentado y supuesto ya en el pensamiento matemático.

Este mentar y este suponer puede naturalmente ser también 
erróneo. Efectivamente pudiera ser que el pensar se limitase a 
“poner” los objetos matemáticos, pero ignorando que los ponía, 
dejándose engañar, por decirlo así, por la configuración propia 
y aparente objetividad de las formaciones puestas —y especial­
mente por su intemporalidad— y entregándose por esta causa 
a la ilusión de su ser en sí. De esta manera surge, pues, en el 
conocimiento matemático la misma aporía bien conocida en 
el conocimiento de lo real por el escepticismo antiguo, pero 
a la que en este conocimiento se opone el peso de los actos 
emocionalmente trascendentes y del orden de la vida.

La posición que se toma cuando se da lugar a esta posibili­
dad es por tanto la de un escepticismo matemático. Éste no 
significa precisamente que se dude de los juicios matemáticos 
en cuanto tales, sino tan sólo que se niega el ser de los objetos



matemáticos mentado y presuntamente alcanzado en ellos. Hay 
en nuestro tiempo dos teorías que desarrollan esta posición: el 
subjetivismo matemático y el intuitivismo matemático.

El primero afirma: no hay unos primeros datos matemáticos 
que sean firmes e inquebrantables. La matemática flota libre­
mente con sus posiciones'en el reino del pensamiento. Empieza 
con definiciones y axiomas que sienta con vistas y a los fines 
de operaciones ulteriores, atribuyendo, pues, un valor condi­
cional a lo definido, y en lo demás consiste puramente en sacar 
las consecuencias.

Dentro de su campo limitado de trabajo puede el matemá­
tico arreglárselas con esta concepción; su supuesto es el de un 
orden del pensamiento desligado del orden del mundo y exis­
tente puramente sobre sí; su ciencia viene a ser una especie 
de ajedrez de orden superior sujeto a leyes lógicas muy deter­
minadas que presupone y reconoce por normas. Su criterio es 
solamente el de la concordancia interna, el principio de con­
tradicción. Fuera de estas leyes supuestas descansa todo en una 
pura posición.

Esto recibe cierta fuerza de convicción de la moderna in­
vestigación axiomática. De los axiomas y definiciones depende 
en su secuencia lógica todo lo demás; pero ni ellos mismos 
están inconmoviblemente fijos, si se exceptúan los datos pri­
mitivos de la intuición —no de la empírica, sino de la aprio­
rística, aproximadamente en el sentido de la intuición kantiana 
del espacio. No se los puede demostrar de la misma manera 
que pueden demostrarse con ellos los distintos teoremas. Hay, 
pues, fundamentalmente la posibilidad de suprimirlos, remover­
los y trocarlos por otros. El famoso ejemplo del axioma 11 de 
Euclides en el que se iniciaron estas reflexiones es sólo uno 
entre muchos. Pero la consecuencia es entonces una geometría 
y aritmética que resulta distinta en porciones esenciales. Toma­
da en forma puramente lógica, no tiene la geometría clásica de 
Euclides preferencia alguna sobre otras.

Generalizadas conducen estas reflexiones al puro subjetivis­
mo matemático. Si todo, en efecto, depende de las primeras 
posiciones y éstas pueden alterarse arbitrariamente, cesa toda 
referencia de la matemática a una esfera de objetos entes. Tal 
como ella misma, vista desde tal esfera, forma un sistema acci­
dental, de la misma manera se presenta todo ser matemático 
especial, visto desde ella, como accidental.



b) E l  in t u i t iv is m o  m a t e m á t ic o

En contra de lo anterior admite el intuitivismo matemático 
al menos la existencia de datos primeros y firmes que se ob­
tienen primeramente en una pura intuición interna y que sirven 
luego de base para todo lo demás. No es necesario restringir 
esta base intuitiva a la intuición kantiana del espacio y del 
tiempo; puede dársele también un alcance más amplio. Pero lo 
importante es que partiendo de semejante base intuitiva puede 
erigirse frente a la pluralidad de posibles sistemas de axiomas 
una “axiomática esencial”, que no sólo basta para edificar los 
teoremas, sino que también es necesaria de suyo.

Aquí se ha acabado sin duda con la arbitrariedad. No se 
puede empezar con definiciones y axiomas elegidos a gusto; pues 
la intuición los prescribe determinados; ella misma es una in­
tuición de contenidos determinados, inmutables, y estos conte­
nidos son los únicos que pueden circunscribirse en las proposi­
ciones iniciales. No todo depende, pues, de posiciones. Depende 
de primeras evidencias. Lo que sean propiamente éstas y en 
qué radique su firmeza, no es de ninguna suerte fácil de decir. 
Pues sí se los apresa como contenidos objetivos, pero no como 
un ente aprehendido. Su objetividad es, pues, meramente in­
tencional.

Si se insiste en esta peculiar situación, se encuentra que 
aquí sólo responde del dato el acto de intuición que lo da, pero 
no un objeto que lo dé. Semejante objeto tendría, en efecto, 
que ser más que un objeto meramente intencional; tendría que 
ser un objeto ente en sí, y la intuición tendría que referirse 
a él como a un objeto independiente de ella, con lo que tam­
bién tendría que sumirse en su esencia para tratar de arran­
carle sus rasgos esenciales, existentes en sí. Pero con semejante 
objeto no cuenta esta especie de intuición matemática. La evi­
dencia se queda en interna, inmanente; su fenómeno es un 
fenómeno de conciencia; el acto dador al que está adherida 
no es un acto trascendente, y por eso no es en ella un testimo­
nio del ser.

Con esta teoría se ha ganado, pues, poco contra el subje­
tivismo. Con el concepto de intuición podría irse mucho más 
lejos; pues por su propio derecho es la intuición una forma del 
aprehender (conocer), o que sólo puede ser un acto trascenden­
te, y entonces está necesariamente referida a un objeto ente en 
sí. Pero justo esto lo pasa por alto esta teoría. En esta “intui­
ción” se desconoce el sentido del acto de aprehensión. Todo



CAP. 39] CONSECUENCIAS FATALES 293

se queda en una relación meramente interna de la conciencia 
con su contenido. El que se diga intuición por posición es sólo 
un matiz de la modalidad interna. En el fondo todo se ha 
reducido a reemplazar un acto inmanente por otro.

c) C o n s e c u e n c ia s  f a t a l e s

Ambas teorías vienen a parar en que las leyes matemáticas 
son leyes de la conciencia y los objetos matemáticos meros con­
tenidos de ésta; la diferencia entre ellas es sólo una diferencia 
en la función de la conciencia que se toma por básica. Con la 
“intuición” hay al menos una cercanía algo mayor al fenómeno 
fundamental que con el pensar ponente; pero también ella está 
tomada subjetivísticamente y la consecuencia resulta escabrosa. 
Pues altera los fenómenos. No hay entonces verdaderas leyes 
de los números ni del espacio, sino sólo de la intuición; exacta­
mente así como según la teoría de la posición sólo las hay 
del pensar.

Que la recta sea la más corta sólo significa entonces que es 
necesario representársela como la más corta; que a° =  1 signi­
fica asimismo una necesidad de la representación intuitiva (di­
gamos en la representación de la serie de las potencias). Pero 
con arreglo al sentido del enunciado no se habla ni aquí ni allí 
de una necesidad de la representación, por muy intuitiva que 
sea —exactamente lo mismo que tampoco se habla de una 
necesidad del pensar—, sino de la constitución de formaciones 
objetivas, a saber, una línea y una determinada potencia. De 
la primera se enuncia una cantidad espacial, de la última una 
magnitud numérica: dos cosas que no convienen ni a la intui­
ción en cuanto tal, ni al pensar en cuanto tal. Hay sin duda la 
representación “de la magnitud” y el concepto “de la magni­
tud”, pero ni la representación misma ni el concepto mismo 
pueden “tener magnitud” —y ni magnitud espacial, ni magnitud 
aritmética.

Tampoco sirve de nada apelar a la forzosidad de pensar 
o de intuir de cierto modo en estas leyes. Sin duda que hay 
una imposibilidad de pensar o de representarse la cosa de otro 
modo. Pero no es de esta imposibilidad de la que hablan las 
leyes, sino de otra y más fundamental: de la imposibilidad de 
que la cosa “sea” de otro modo (de que a° no “sea” =  1, la 
recta no “sea” la más corta). El que la conciencia no pueda 
apresarlas de otro modo, es ya la consecuencia de este su “ser” 
así y no de otro modo.



294 E l. PROBLEMA Y  E L  LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. I

En ambas teorías, cualquiera que sea el giro que se les dé, 
está implícita ya una determinada interpretación del fenómeno 
fundamental: la trasformación de las leyes, de leyes del objeto 
en leyes de la conciencia del objeto. Hacer una interpreta' 
ción es sin duda derecho de la teoría. La cuestión es sólo si 
es sostenible. En el presente caso puede mostrarse que no da 
justo en el punto ontológicamente esencial del fenómeno, o sea, 
que no puede sostenerse filosóficamente.

Mostrar esto es la incumbencia de los próximos capítulos. 
La demostración tiene sólo externamente la forma de una re- 
futación. En verdad se endereza a una exposición primaria 
del fenómeno fundamental mismo en tanto está contenido en 
los supuestos de la ciencia matemática. Las dos teorías aducidas 
dan sólo para ello el punto de partida polémico. Ambas están 
articuladas según un mismo esquema, y por eso se hallan en 
muy estrecha unión a pesar de toda su oposición en detalle. 
Mas lo común del esquema en ellas contiene el tradicional 
error básico cuya raíz se trata de descubrir.

dj  E l e r r o r  g n o s e o ló g ic o  f u n d a m e n t a l

Las interpretaciones de esta índole cometen, en efecto, el 
error de ignorar literalmente el carácter cognoscitivo de la cien­
cia matemática. Conocer no es lo mismo que pensar o repre- 
sentarse intuitivamente; no es un producir contenidos, ni un 
mero “tener” contenidos, sino que es por su esencia un “apre­
hender” algo ente en sí.

La distinción entre tener y aprehender se pierde dondequie­
ra se fija la vista exclusivamente en el lado de las leyes lógicas 
que hay en la esencia de la ciencia. Pues este lado es indife­
rente a la aprehensión. Las teorías lógicas de la ciencia pro­
ducidas en el siglo xix han fallado por ende de raíz el problema 
del conocimiento, más aún; casi lo han sumido en el olvido a 
pesar del incesante hablar del “conocimiento”. Al par que el ser 
en sí del objeto se perdió también el carácter de trascendencia 
del acto, y el fenómeno del conocimiento quedó reducido a un 
mero y superficial fenómeno de conciencia. Se concibe bien 
que no pudiera menos de prestar apoyo a esta concepción justo 
la metodología de las ciencias matemáticas; pues es en el do­
minio de éstas donde se oponen serias dificultades a la concep­
ción ontológ;ca del objeto. Con el problema del ser ideal, en 
suma, no eran capaces de medirse ni de lejos teorías de tal 
índole.



La fenomenología se opuso sin duda a esta dirección lógica, 
pero no descubrió el error básico de ella, sino que lo acogió en 
su propia forma, intuitivamente ampliada, de describir los fe- 
nómenos. Con su vago concepto, por decirlo así ontológicamen- 
te neutral, del objeto intencional, no ha hecho sino prestar 
apoyo al antiguo prejuicio. Sin duda le debe la teoría del ser 
ideal un nuevo empuje, cjue le dió, con la exhibición y el análi­
sis de la esfera de las esencias. Pero no llegó a tener conciencia 
justo del carácter de ser de las esencias. Antes bien, por obra 
de la imprecisión en que dejó esta esfera, degeneró ella mis­
ma en una teoría metafísica, como se refleja claramente en la 
vuelta de Husserl al idealismo de coloración .neokantiana. Así 
es como justamente la fenomenología es quien menos ha sabido 
distinguir entre el “tener” un contenido de conciencia y “apre­
hender” un objeto ente.

Pero se trata de separar rigurosamente justo estos dos mo­
mentos para hacerse dueño de la inveterada maraña de los 
conceptos. “Tener” se pueden pensamientos, representaciones, 
intuiciones, opiniones, conceptos, objetos intencionales. El tener 
es una relación inmanente a la conciencia y no roza a los ob­
jetos que son independientes de ésta. “Aprehender”, por el 
contrario, sólo se puede un objeto ente en sí, o sea, un objeto 
que existe independientemente de la conciencia (así, pues, tam­
bién del aprehender mismo) y no se agota en su ser objeto para 
la conciencia. Así es como “aprehende” el conocimiento real 
los sucesos, personas, cosas y relaciones reales. El “aprehender” 
es por su esencia misma una relación trascendente, y sus obje­
tos tienen necesariamente un ser en sí supraobjetivo.

Si se traslada esta relación al conocimiento de objetos idea­
les, y así pues a la materia pura, es necesario sacar la conse­
cuencia de que esta última sólo puede pasar por verdadero 
conocimiento, y esto es decir por “aprehensión” de algo, si sus 
objetos tienen también un ser en sí. Para esto no basta que 
consista en el mero “tener” las formaciones matemáticas, por 
grande que sea el número de sus leyes inmanentes. Como cono­
cimiento necesita ser un genuino aprehender. Y esto sólo es 
posible si las formaciones matemáticas —números, relaciones 
numéricas, figuras, relaciones espaciales, etc.— tienen un ser 
independiente de la conciencia y del aprehender mismo. Pero 
entonces no pueden estas formaciones surgir exclusivamente 
por posición o intuición, sino que tienen también sin ellas y an­
tes de ellas que existir intemporalmente como aquello que son.



e) La c o n t r a p r u e b a :  m a te m á t ic a  s in  c o n o c im ie n to

A esta consecuencia sólo se puede escapar de una manera, 
negando a la matemática el carácter del conocimiento. Lo que 
sucede en ella no necesita ser entonces un aprehender, ni tam­
poco, pues, un acto trascendente. Y entonces tampoco ha 
menester, ciertamente, de un objeto ente. Pero con esto se re­
torna a la idea del ajedrez mental.

Esta es de suyo una posibilidad, pero responde poco a la 
seriedad de la matemática. Si ésta, en efecto, no es conoci­
miento, tampoco es ciencia, sino un juego de la fantasia de una 
forma muy exacta. Es lo que el matemático concederá menos 
que nadie. El matemático pudiera elegir a lo sumo la salida 
de que la matemática sería una ciencia del pensar o el intuir 
—por no decir del fantasear. Pero esto no puede mantenerse 
en serio; ni siquiera cuando se consintiera en restringirla a una 
determinada especie del pensamiento 'o de la intuición. Pues 
es patente que la matemática no trata para nada del pensa­
miento ni de la intuición, sino de números, magnitudes, figuras 
y todo lo que se halla relacionado con éstas en el mismo plano 
del ser. Una ciencia de aquellos actos fuera, por el contrario, 
psicología.

En el último fondo sabe el matemático muy exactamente 
de la manera de ser, independiente, de sus objetos. Tan sólo no 
está habituado a designar sus objetos como “entes” porque cree 
ingenuamente que el ser se reduce a la realidad. Esto es com­
prensible; pues el matemático no puede realmente tener el con­
cepto más general del “ser en sí”, que es producto únicamente 
de la filosofía. Contra este concepto no habría de objetar mu­
cho. Pero sin él no es apresable la manera de ser de los objetos 
matemáticos.

Con una manera de pensar conscientemente subjetivista no 
armoniza esto. Tal manera impugna el carácter de conocimiento 
de la matemática —cierto que sin sopesar lo que con ello aban­
dona. Con la concepción intuitivista se concilia mucho mejor; 
pero aquí se pone muy claramente de manifiesto la íntima in- 
coasecuencia de la teoría. La “intuición” es, desde luego y en 
efecto, un modo de conocimiento, o sea, un “aprehender”, 
un acto trascendente; con lo cual es de raíz algo distinto de la 
“posición”, siendo sólo la teoría quien desconoce esto. La ver­
dad de la intuición es que no es un acto dador, sino receptivo, 
y que la instancia dadora que hay detrás de ella hay que bus­
carla en el objeto. Éste determina la intuición en tanto se



CAP. 4 0 ]  APRIORIDAD INM ANENTE 2 9 7

“ofrece” (aparece) a ella, y esto como indiferente al acto mismo 
de la intuición. Está, pues, supuesto ya como ente en sí. Si no 
se ofrece semejante objeto, o no ocurre un ente que tenga ya en 
sí su determinado “ser así”, tampoco es el acto una aprehensión 
intuitiva.

El hecho de que en este punto se impongan una y otra vez 
errores, tiene su fundamento en la ambigüedad del concepto 
tradicional de intuición. En él no hay trazado ningún límite 
entre la intuición aprehensora y la constructora (fantaseante). 
Para el mero fenómeno de conciencia de la intuición —es decir, 
de la de orden superior— tampoco es necesario; pues en ambos 
casos es la misma la plasticidad concreta del contenido de con­
ciencia, y justo esta plasticidad eS lo que se entiende —en 
oposición a la abstracción de los conceptos— por intuitividad. 
Si, pues, se mantuviera rigurosamente este sentido neutral de 
“intuición”, no habría nada que objetar en contra; pero en esta 
neutralidad tampoco sería el concepto de intuición propio para 
servir de fundamento a la matemática. Pues así resulta ambiguo 
el origen de los primeros datos. La teoría reemplaza, pues, 
tácitamente el concepto estricto de la “intuición aprehensora”, 
tomando de hecho en consideración la relación de conocimiento 
junto con su trascendencia, pero sin darse cuenta de que la 
toma, y procediendo por ende en adelante como si no hubiese 
dado en absoluto por supuesto un objeto ente en sí.

Por cualquier lado que se considere la situación, una mate­
mática que no sea un conocimiento es y será un concepto tor­
cido y que no responde al sentido de la ciencia. Sin duda no 
sería una empresa imposible, pero sí una empresa que no diría 
nada; no diría nada, en efecto, porque resultaría sin objeto. 
Para comprender filosóficamente su proceder efectivo, es nece­
sario, pues, empezar por el otro extremo, es decir, hay que tratar 
de comprender primero la manera de ser de su campo de 
objetos. Mas tal proceder viene a parar en la determinación 
precisa del ser ideal.

C a p ít u lo  40

EL CONOCIMIENTO IDEAL Y LA VALIDEZ OBJETIVA

a) A p r io r id a d  i n m a n e n t e  Y  APRIORIDAD t r a s c e n d e n t e

Esta determinación no hay, ciertamente, que figurársela 
demasiado fácil. Es inmediato apelar aquí a la conocida unidad



intersubjetiva de las proposiciones matemáticas, es decir, al 
acuerdo de los distintos sujetos en aquello que ven con eviden­
cia. Si se restringe este acuerdo por el lado de los sujetos a 
los límites de lo accesible al individuo, y por el lado del objeto 
a los contenidos que están suficientemente claros para la cien­
cia de suerte que pueda pretenderse su validez universal, el 
correspondiente fenómeno es justo. La cuestión es sólo si es su­
ficiente para hacer tangible el carácter de ser de los objetos 
matemáticos.

Pero aquí se tropieza con un límite de la argumentación. 
Puede hacérsele evidente un estado de cosas matemático cual­
quiera a todo el que tiene el nivel de conocimiento (la capa­
cidad y educación matemática) necesario para aprehenderlo: si 
es que lo apresa, lo encontrará “tal y no otro”. En esto con­
siste el muy celebrado acuerdo de los sujetos en sus evidencias 
matemáticas; y como se trata de un conocimiento a priori, pue­
de designarse este fenómeno más exactamente como la “univer­
salidad intersubjetiva de lo apriorístico”. Como significa mera­
mente un acuerdo entre sujetos que deja aún en el aire el 
ajustarse a la cosa, es, a pesar de la pluralidad de los sujetos 
que abarca, meramente inmanente o subjetivo, y lo a pniori 
en que se apoya es una mera “aprioridad inmanente” en la que 
sigue siendo cuestión la “validez subjetiva”, es decir, el verda­
dero valor de conocimiento.

De esta aprioridad inmanente cabe, pues, mostrar que don­
dequiera que tiene efectivo carácter de conocimiento descansa 
ya en una común relación de los sujetos con la cosa ente, es 
decir, en una “aprioridad trascendente” o en una aprioridad 
que tiene ya validez objetiva. El acuerdo intersubjetivo es ya 
una consecuencia de la identidad del objeto, que justo por esta 
causa es evidentemente el mismo para todos, porque tiene en 
sí su determinado “ser así” y éste sólo puede ser visto tal cual 
es, y no tal cual no es, por todo aquel que llega simplemente 
a verlo.

Ahora bien, si se quiere entender estas consideraciones como 
un argumento en favor del ser en sí del objeto, se comete un 
círculo lógico. El supuesto de ellas era justamente el de que 
la aprioridad inmanente tiene ya carácter de conocimiento, y 
esto quiere decir precisamente que su objeto es ente en sí. Se 
ha supuesto, pues, exactamente aquello que debía probarse. 
Pues lo peculiar de lo apriorístico en la conciencia es no ser 
de suerte alguna necesariamente “conocimiento” apriorístico; ni 
siquiera es posible ver jamás directamente en él en cuanto tal



CAP. 4 0 ]  LA A PRIORIDAD IDEAL Y LA NECESIDAD 2 9 9

si es o no conocimiento. Hay también contenidos de conciencia 
que no proceden de la experiencia, o sea que son a priori, 
pero que sin embargo no son conocimientos, sino libre invención, 
construcción, ficción, o también erróneos supuestos, prejuicios, 
infundadas opiniones. Lo que en la vida llamamos un “pre­
juicio” es algo perfectamente apriorístico, como lo dice del todo 
inequívocamente el nombre; pero el prejuicio no tiene carácter 
de conocimiento, faltándole la “validez objetiva”. Por eso es la 
primera incumbencia de toda tendencia hacia el conocimiento 
librarse de prejuicios.

El neokantismo es culpable de haber hecho caer en olvido 
los dos filos y el carácter problemático de lo apriorístico, o de 
que la aprioridad pueda pasar eo ipso por conocimiento. Kant, 
por el contrario, sabía aún de la dificultad que hay en la pre­
tensión de ser conocimiento que tiene lo apriorístico. De aquí 
su prolijo esfuerzo por probar la justificación de esta pretensión 
para una determinada selección, muy estrechamente circunscri­
ta, de momentos apriorísticos primeros y fundamentales. Juzgar, 
se puede a priori de todo lo posible, pero no todo lo juzgado 
a priori es verdadero (tiene validez objetiva). Los juicios en 
cuanto tales son todos indiferentes a la verdad y falsedad; 
en ellos en cuanto tales no puede verse si son o no expresión de 
una visión de la cosa (un conocimiento). La demostración de la 
“validez objetiva” forma, pues, también en Kant la incumbencia 
capital de la “crítica”. Y no consiste en nada sino en señalar 
la condición fundamental bajo la cual pueden los “juicios sin­
téticos a priori” pasar por una visión del contenido esencial de 
la cosa. Como, por otra parte, consiste el negocio negativo 
de la “crítica” en mostrar que ciertos juicios apriorísticos de la 
metafísica pretenden sin razón validez y valor de conocimiento.

b) La APRIORIDAD IDEAL Y LA NECESIDAD

Lo que es válido del juicio, es mucho más válido de la 
representación, de la opinión, del parecer. Todos ellos contie­
nen momentos apriorísticos y éstos son lo cuestionable de ellos. 
Las opiniones sobre un asunto que se forman por una vaga 
analogía, son en alta medida apriorísticas; la generalización que 
hay implícita en la analogía nunca puede quedar cubierta por 
la experiencia, a la que por tanto se anticipa. Se tiene de 
antemano la imagen del asunto, antes de poder apoyarla los 
datos. De aquí la tendencia a acreditar las opiniones ulterior­



mente con la experiencia. La anticipación empieza siempre 
por tener el carácter del prejuicio.

La consecuencia que hay que sacar de aquí dice como 
sigue: la aprioridad inmanente, por muy subjetivamente uni­
versal que sea, nunca es, sin más, “aprioridad ideal”. Su univer­
salidad siempre puede ser la de un prejuicio. Si ha de tener 
el valor de conocimiento, la aprioridad ideal ha de ser aprio­
ridad trascendente. Es decir, ha de ser evidencia de la esencia 
de un ente. Sólo que el ente que ella trae a esta evidencia 
es un ente ideal,

Pero ¿en qué conocer si todo un dominio de contenidos 
de lo apriorístico como el matemático tiene una aprioridad 
meramente inmanente o una auténtica aprioridad ideal —es 
decir, una aprioridad trascendente, aprehensora del ser? Tanto 
en uno como en otro caso falta la prueba empírica. Si prejui­
cios y opiniones artificiales pueden ser tan universales como 
una genuina evidencia ¿qué es lo que garantiza verdaderamen­
te que la matemática sea genuino conocimiento del ser? Par­
tiendo de ella misma no puede, patentemente, decidirse esto. 
Pues ni de su contenido, ni de la manera de darse éste puede 
sacarse aquí un criterio.

Aquí se ofrece como un segundo momento junto a la uni­
versalidad intersubjetiva la necesidad. Se ha considerado siem­
pre ésta como una nota de la aprioridad. Pero la forma en que 
se hace sensible a la conciencia empieza por ser también mera­
mente subjetiva; pues se la experimenta como una especie de 
forzosidad mental o más en general de forzosidad de la intui­
ción y la representación. Es imposible representarse la recta de 
otro modo que como la más corta entre dos puntos; imposible 
pensar a° de otro modo que =  1, en lo cual se tiene ante la 
vista la serie entera de las potencias entre las cuales la nula 
tiene el mismo valor numérico 1 para todo a.

El pensamiento o bien la intuición “experimenta”, pues, aquí 
un poder del que no es señor. La conciencia “experimenta”, 
por decirlo así, la dureza y la inflexibilídad de la cosa con la 
que se las ha. Esta experiencia no es sin duda tan drástica 
como la de lo real. Pero no es de suerte alguna menos dura. 
Si es que se eleva al nivel de una aprehensión de formaciones 
puramente matemáticas —a lo cual no se ve ciertamente for­
zada por la vida— tropieza en ellas con la misma firme deter­
minación, a la que no puede regatear nada. La discreción del 
objeto ideal no significa, pues, flojedad de contornos. Éstos 
forman un ser así absolutamente inconmovible; y la conciencia



que reflexiona sobre ellos los experimenta en su plena inmuta­
bilidad. También está plenamente convencida de esta última. 
Sabe que no es libre para poner a° =  0 o representarse la recta 
como “más larga”; sabe que con esto no alcanzaría ni la esencia 
de a°, ni la de la recta.

La forzosidad que mana aquí del objeto para la convicción 
de la conciencia misma, es perfectamente comparable a la que 
mana de lo real. Cabe comprobarla dirigiendo al ignorante 
por medio de preguntas hacia la cosa hasta hacérsela encon­
trar a él mismo. Es lo que probó ya el famoso experimento 
platónico con el “mozo matemático”. El pensamiento matemá­
tico no inventa; es evidencia de la cosa y sólo puede, pues, 
“encontrar” y al encontrar convencerse —de lo que “es”, pero 
no de lo que no es.

c) La neces idad  d e l  p e n s a m ie n to  y l a  neces idad  d e l  ser

En esta relación descansa la necesidad del pensamiento 
matemático. Si se cede, pues, a ésta sin reflexionar, se encuen­
tra que señala, ya en el orden mismo del pensamiento, una 
necesidad del ser que la sustenta a ella misma. Aquí tiene 
sus raíces además la fundamentación platónica de la posibili­
dad de una concordancia de las opiniones (ópoXoyía); e igual­
mente de la posibilidad de convencer a otro o dejarse con­
vencer por él. Éste es el sentido del “diálogo” antiguo, en el 
que se hace del adversario el testigo de la verdad. Es la gran 
idea de que en el control de sí mismo que hay en la intuición 
dirigida a la cosa por obra de la comunidad del esfuerzo para 
alcanzarla —o sea, en el entrar en común en contacto con ella 
(vór)oig)—, la cosa misma se ve obligada a mostrarse tal cual es 
en sí. Y el hecho de que los ejemplos más concluyentes de este 
proceder dialógico sean ejemplos matemáticos, da testimonio 
de que la relación entera se descubrió esencialmente en el cono­
cimiento del ser ideal.

Aquí se está, pues, así debiera pensarse, ante una experien­
cia del ser ideal que resiste perfectamente la comparación con 
la del ser real y que es incluso superior a ésta en evidencia de 
contenido. Sin embargo, no es igual a ella como testimonio del 
ser en sí. Subsiste la posibilidad de interpretarla subjetivamen­
te; pues también el sujeto puede estar sometido a leyes inmuta­
bles, intersubjetivamente idénticas. Esto bastaría para la con­
cordancia, haciendo también perfectamente comprensible que 
el sujeto redujese erróneamente la experimentada forzosidad



3 0 2  EL  PROBLEMA. Y  E L  LUGAR DEL SER IDEAL [sE C . 1

mental a una necesidad del ser. Ésta es sin duda una interpre­
tación escéptica, pero no cabe despacharla simplemente apelan­
do a la necesidad de lo apriorístico. Y si no hubiese más 
argumento en favor del ser ideal de los objetos matemáticos, 
no se tendría sobre esta base derecho alguno a hablar de seme­
jante ser.

O en otros términos, hasta aquí podría siempre compren­
derse la aprioridad ideal como una mera “aprioridad inmanen­
te” sujeta a leyes intersubjetivas. Pudiera ser que no estuviese 
ahí absolutamente ninguna “cosa” que pudiera “mostrarse”, o 
que la necesidad procediese de una primitiva forzosidad mental, 
de leyes del sujeto o del acto que sólo parecerían depender del 
objeto por hallarse éste sustentado por el acto. Consciente no 
resulta en efecto el acto mismo, sino sólo su objeto intencio­
nal; pero si éste descansa enteramente en el acto, tiene que 
hacerse visible en él la necesidad invisible en el acto. Así po­
dría explicarse la “experimentada” necesidad del objeto como 
el permanecer oculta una necesidad del acto que sin embargo 
estaría ahí.

Ésta es sin duda una teoría bastante artificial, pero no cabe 
refutarla remitiendo meramente al fenómeno que interpreta. 
Más aún, no cabe desvirtuarla ni siquiera partiendo del dominio 
de hechos del conocimiento ideal mientras se aísle éste del co­
nocimiento real. Puede expresarse esta calamidad de una mane­
ra popular en la forma de la idea cartesiana del deus malignus: 
“pudiera” ser que Dios hubiese formado nuestro intelecto (o 
mtu-itus) de tal suerte que todos tuviésemos que pensar du- 
ranté toda la vida a° =  1, mientras que a° sería efectivamente 
algo distinto (digamos =  0). Generalizado, esto significaría que 
“nuestra” matemática no podría ser conocimiento.

C a p í t u l o  4 1

EL CONOCIMIENTO IDEAL Y EL 
CONOCIMIENTO REAL

a) E l a j u s t e  d e l  c o n o c im ie n t o  m a t e m á t ic o

A LAS RELACIONES REALES

Por tal causa cae el peso entero de la cuestión del ser en sí 
del ser ideal sobre la relación con el ser real. Y por consi­
guiente se trata de determinar el carácter de conocimiento de



CAP. 41] EL AJUSTE DEL CONOCIMIENTO MATEMÁTICO 303 

la matemática partiendo de la relación de ésta con el conoci­
miento real.

Esta relación puede pasar por lo propiamente maravilloso 
en el reino del conocimiento ideal, y ello porque cercena de 
raíz la posibilidad de una interpretación inmanentemente sub­
jetiva de los fenómenos del caso. Y ha sido en verdad consi­
derada desde su descubrimiento como la gran maravilla del 
conocimiento por todos aquellos que midieron su significación. 
No debe impedir a nadie ver su justa significación el hecho de 
que se haya sobreestimado ya temprano su alcance para la idea 
del mundo y haya conducido repetidamente más tarde a la 
misma sobreestimación.

En los primeros comienzos del pensamiento científico acerca 
de la naturaleza descubrieron esta relación los antiguos pita­
góricos. La descubrieron en la posibilidad de calcular las alturas 
de los sonidos por las longitudes de las cuerdas, así como en la 
posibilidad de determinar matemáticamente los movimientos 
de los astros en el cielo; y la formularon diciendo que los prin­
cipios de lo matemático tenían que ser al par los principios del 
ente (es decir, de lo real).1 Esto querría decir, pues, que las 
relaciones reales de las cosas, procesos, movimientos se rigen 
en todo rigor por las leyes de las formaciones ideales matemá­
ticas —de los números y las figuras.

Este clásico descubrimiento se convirtió, sin duda a través 
de muchos rodeos, en la base de la ciencia exacta de la natura­
leza. En manera alguna es sin más una cosa idéntica con ésta, 
habiendo empezado por conducir erróneamente a muchas clases 
de construcciones místico-numéricas. Pero el fenómeno funda­
mental de que los procesos de la naturaleza pueden apresarse 
y calcularse por anticipado matemáticamente, quedó aprehen­
dido en principio. Con él quedó aprehendido también en prin­
cipio el carácter de ser de los objetos matemáticos.

Hay que darse aquí cuenta de lo que quiere decirse propia­
mente con este fenómeno fundamental. Si se inicia con él la 
larga serie de las conquistas que ha tenido que registrar la cien­
cia exacta de la naturaleza en los últimos tres siglos, y si- se con­
sidera que todas ellas descansan en la misma relación, puede 
sacarse la consecuencia ontológica de la siguiente manera.

1. Las leyes matemáticas que dominan nuestro cálculo y 
pueden aprehenderse en una visión puramente interna, se ajus­
tan a las relaciones del mundo real de las cosas materiales. No

1 Arist. Meta/. A  935 b  25 s: . .  .xót; to Ú to w  ( tw v  ixaíhinárcov) áox^S 

rü iv  ov tcúv  á y / a c  w r|0 iio «v  ei-vat j t á v í to v  (Cf. 936 a l ) .



304 EL p r o b l e m a  y  e l  l u g a r  d e l  ser  id e a l  [sec . i

pueden estar introducidas únicamente por el pensamiento mate­
mático —digamos por la manera calculatoria de concebir— en 
los objetos de la ciencia natural; pues éstos empiezan por ofre­
cerse a la observación, en la que se experimentan independien­
temente del cálculo, o existen antes dé toda formulación mate­
mática de ellos. Por consiguiente, tienen las leyes matemáticas 
que estar contenidas ya en ellos independientemente del pensa­
miento y la interpretación matemáticos.

2. Pero entonces se produce la ulterior consecuencia de que 
estas leyes matemáticas no sólo pueden ser leyes de las forma­
ciones matemáticas ideales, sino también, al menos mediata­
mente, leyes de lo real. Pero como en la matemática pura 
pueden aprehenderse y desarrollarse sin atender a las relacio­
nes reales o puramente por sí mismas —como objetos indepen­
dientes—, les es patentemente esencial el valer mediatamente 
para lo real. Existen, pues, independientemente de su imperar 
en la esfera real, y por esta causa pueden aprehenderse también 
independientemente de la última. Son sólo “potencialmente” 
leyes de la realidad. Es decir, a ellas mismas les es extrínseco 
el que exista o no un mundo real cuyas relaciones se rijan por 
ellas; pero al mundo real le es esencial el que sus relaciones 
espacio-temporales y materiales estén dominadas por estas leyes.

3. Mas esto supuesto, se sigue aún: leyes que son potencial­
mente también leyes de lo real en el sentido indicado, o que 
dominan efectivamente y rigen inquebrantablemente las rela­
ciones reales en la medida en que caen bajo ellas por el grado 
de su ser, no pueden en absoluto ser meramente subjetivas o 
leyes de los actos de la conciencia. Tienen que ser, por el con­
trario, leyes de los objetos —e incluso en el pleno sentido de 
los objetos supraobjetivos del conocimiento; es decir, tienen que 
ser por su propia naturaleza leyes puras del ser. Pues lo real 
regido por ellas está atestiguado como ente en sí por el peso 
entero del darse emocional. Pero entonces tienen también los 
objetos matemáticos en cuanto tales que tener ya carácter de ser.

b) E l c o n o c im ie n to  r e a l  a p r io r ís t ic o

Si se quisiera interpretar idealísticamente esta relación mis­
ma, no sólo se tendría que interpretar de otra suerte la “reali­
dad” del mundo real y con ella la manera de darse la realidad 
—lo que, como se mostró, no puede, de raíz, lograrse—, sino que 
también se tendría que admitir un sujeto trascendental legisla­
dor que produjese el mundo de lo real (Fichte) o que por lo



menos le “prescribiese” sus leyes (Kant). Con ello se recaería 
en las máximas audacias metafísicas. Intentos de esta índole se 
han hecho hasta hartar en el idealismo alemán así como en el 
neokantismo. Todos ellos se han mostrado insostenibles.

El peso del argumento que hay en el apriorismo matemático 
de la ciencia natural puede hacerse muy intuitivo en ejemplos 
concretos. El astrónomo calcula eclipses, calcula los lugares de 
los planetas en el cielo por la ley de su movimiento; y lo calcu­
lado acaece cuando llega el tiempo para el que se calculó. Los 
astros se rigen, pues, en su curso por las mismas leyes matemá­
ticas que emplea el pensamiento calculador. El artillero dirige 
su disparo según la ley de la curva balística, en que están con­
tenidos los momentos calculados de la parábola de tiro, de la 
resistencia del aire, de la desviación lateral por el rayado del 
cañón, el movimiento de la tierra, etc.; y dentro de los límites 
de la exactitud apreciada asimismo matemáticamente da el pro­
yectil en el blanco. De la misma manera calcula el técnico la 
resistencia en la construcción de un puente, el rendimiento de 
una máquina, y la prueba, después de construido el uno y hecha 
la otra, confirma el cálculo. Esto va tan lejos que dondequiera 
que se produce ulteriormente una inexactitud, se encuentra el 
error en los supuestos empíricos, no en el cálculo.

La serie de estos fenómenos y la variedad de su contenido 
es inabarcable. A  la vista de ella puede en rigor favorecerse la 
opinión de que en las leyes matemáticas no se trata en absoluto 
de leyes ideales propias, sino que tendría que tratarse directa­
mente de leyes reales; pero no se puede tenerlas por meras 
leyes de los actos de la conciencia, ni tampoco por meras leyes 
del pensamiento. Pues por tales leyes no se regiría la natura­
leza.

Es necesario, pues, ver, a la inversa, en la trama matemática 
de las relaciones naturales la prueba rigurosa de que en las 
formaciones matemáticas cuyas leyes sirven de base al cálculo 
de lo real se trata de algo ente en sí en el pleno sentido de la 
expresión. Pero entonces puede decirse que la matemática no es 
como ciencia un mero juego de ajedrez según las reglas de jue­
go del pensamiento, sino un genuino conocimiento del ser en el 
sentido de una aprehensión trascendente. Y la validez universal 
de su contenido, su intersubjetividad y necesidad para todo 
pensamiento del individuo, no descansa meramente en una 
aprioridad inmanente, sino en una trascendente. Pero lo que en 
ésta tiene lugar es un efectivo mostrarse objetos entes en sí, que 
se lleva a cabo en todo genuino dirigir la vista a la cosa. La



306 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. i

posibilidad de comprender, de convencer y convencerse, no des­
cansa en una necesidad del pensamiento, sino en la identidad 
del objeto ideal para toda mirada dirigida a él. Este objeto 
es la formación matemática misma —número, conjunto, mag­
nitud, espacio, así como las relaciones y leyes de éstos en su 
idealidad. Éstas no pueden ser originariamente cosa del pensa­
miento ni de la representación, porque entonces no podrían ser 
relaciones ni leyes universales de lo real.

c) El e qu ívo co  e n  e l  c o n c e p to  df. id e a lid a d

Las formaciones matemáticas son “objeto” de la ciencia, no 
producto de la ciencia. Pero como todos los objetos del genuino 
conocimiento tampoco se agotan en el ser objetos; tienen un 
ser en sí supraobjetivo y sus leyes son tan propias de las rela­
ciones naturales como de las del pensamiento matemático. La 
naturaleza no hace ciencia, pero tampoco espera a la ciencia 
matemática del hombre, sino que “es” en sí misma con un orden 
matemático. Y lo es sin atender a nuestra comprensión o no 
comprensión matemática. La ciencia es cosa nuestra, viene des­
pués. Y se encuentra con la naturaleza ya bajo formas mate­
máticas. Éste es el sentido de la frase de Galileo, de que la 
filosofía está escrita en el libro de la naturaleza con letras mate­
máticas.

Aquí está, pues, la verdadera razón gnoseológica y la única 
suficiente del ser en sí de los objetos ideales; por lo pronto, sólo 
de los matemáticos, pero se mostrará que el argumento se ex­
tiende sin más a otros dominios del conocimiento ideal, pues la 
manera de ser de los objetos matemáticos no puede separarse 
en nada de la de las esencias de otro contenido. Este argumento 
estriba, y es lo característico de él, no en la manera de darse 
lo ideal en cuanto tal, ni tampoco en el puro fenómeno del 
conocimiento ideal, sino en la manera de darse lo real y en el 
conocimiento de esto, en tanto lo real supone y contiene ya 
como suyas las estructuras ideales del ser. Mediante el entre- 
tejimiento mutuo del ser ideal y del real respalda, por decirlo 
así, a las formaciones ideales, que aparentemente flotan libres, 
mostrándolas en su verdadera índole óntica, el peso entero del 
ser en sí real.

Pero una cosa hay que tener aquí bien presente: probado, 
sólo se ha probado hasta aquí que los objetos matemáticos 
tienen carácter de ser, no que éste sea un especial ser “ideal”. 
Si por cualesquiera razones se tiene reparos en admitir éste, si



CAP. 4 1 ]  EL EQUÍVOCO EN EL CONCEPTO DE IDEALIDAD 3 0 7

se teme, por ejemplo, conjurar con él una superflua dupli­
cación del mundo ente, lo que siempre es fácil para el pen­
samiento sin educación ontológica, no pueden obviarse tales 
reparos con el simple envío a la realidad de las relaciones mate­
máticas en la naturaleza.

Para semejante manera de ver hay, sin embargo, puntos de 
apoyo. El ser ideal es para la conciencia orientada por natura­
leza hacia el mundo real solamente —a pesar de la larga y rica 
historia del problema del ser ideal— algo sumamente paradó­
jico y sospechoso. Se está habituado a partir de una distinción 
del todo distinta, de la oposición entre el mundo exterior y el 
mundo interior, de la dualidad cartesiana de la cogitado y la 
extensio, de la correlación gnoseológica del sujeto y el objeto. Se 
admite bien sin duda que el mundo exterior es un mundo ente, 
pero se considera el mundo interior como cosa de la represen­
tación, del pensamiento, de la fantasía. Luego se identifica lo 
real con el mundo exterior, lo ideal con el mundo interior; 
pues se entiende la “idea” como representación, de acuerdo 
con el lenguaje inveterado ya en la edad moderna. Así resulta 
identificado lo “ideal” con lo inmanente, y con ello despojado, 
y sin advertirlo, de su carácter de ser independiente. Mas al 
mostrarse lo matemático como real en las relaciones naturales, 
se piensa que por lo mismo está sustraído a la esfera de la repre­
sentación y del pensamiento, pero que también por lo mismo 
no es nada “ideal”.

Mientras se mantenga esta significación de lo “ideal”, no 
habrá, naturalmente, espacio alguno para un ser ideal. Con ello 
se arranca de raíz los objetos ideales a toda concepción onto­
lógica de ellos. Pero en verdad se confunden aquí dos concep­
tos muy diversos de lo “ideal”. El equívoco ha acarreado una 
fatal maraña. En la concepción subjetiva significa lo ideal tan 
sólo lo “irreal”; pero la irrealidad conviene también a los ob­
jetos de la fantasía, o sea, a objetos puramente intencionales, 
puramente sustentados por los actos, en suma, objetos que no 
son objetos de conocimiento. La idealidad en sentido ontológi­
co es algo del todo distinto, una manera de ser sui generó al 
lado de la de lo real. Y de que la hay es sólo la mitad de 
la prueba el recurrir al hallarse encajadas una en otra las ma­
neras de ser. La otra mitad está en que hay también una mane­
ra de darse las formaciones ideales independientemente de su 
estar contenidas en lo real.



LA VINCULACIÓN DEL SER IDEAL Y EL REAL

C a p ít u l o  42

LA DESAPARICION DE LOS OBJETOS IDEALES 
EN EL CAMPO DEL CONOCIMIENTO

a) La ANTEPOSICIÓN DEL CONCEPTO

Antes de pasar a la segunda parte de la prueba que debe 
trazar la raya fronteriza con lo real y al par poner de mani­
fiesto la relación positiva del ser ideal y el real, hay que fijar 
la vista aún en otro lado del conocimiento ideal. El tradicional 
equívoco que hay en el concepto de la idealidad no es la única 
razón del desconocimiento del carácter de ser de los objetos 
ideales. Este desconocimiento está ya provocado por una pecu­
liaridad de aquella especie del conocimiento que se las ha con 
estos objetos. Puede designarse esta peculiaridad como desapari­
ción del carácter gnoseológico de objeto en el campo del cono­
cimiento. Pero como del carácter gnoseológico de objeto depen­
de la supraobjetividad y el ser en sí, es semejante desaparición 
al par una desaparición del ser ideal —y por consiguiente tam­
bién del carácter propiamente de conocimiento en el conoci­
miento ideal.

Recuérdese aquí lo expuesto anteriormente (caps. 38 s). El 
enunciado matemático da expresión a la relación puramente ma­
temática, pero al par también la oculta, y ello por su propio 
estarle antepuesto en virtud de la forma que debe al pensa­
miento y por su ser consciente, o digámoslo así, por su relieve 
lógico. Suscita la apariencia de que en ella sólo se trata de 
ella misma, de su existencia mental, o como también puede 
decirse, de su existencia conceptual. Pues se mueve justo en la 
esfera del concepto. Éste, por su parte, es ciertamente concepto 
de la cosa, pero no se identifica con ésta. Puede, antes bien, no 
dar en ella. Pero como aquí toma todo aprehender la cosa —es 
decir, el objeto matemático— la forma del concepto, provoca 
la aparición del concepto en la conciencia la apariencia de ser él 
mismo ya la cosa, y de tal suerte resulta ésta encubierta junto

3 0 8



con su carácter de ser. El concepto, al aprehender (“concebir”) 
la relación del ser ideal, la oculta al par a la conciencia. El 
concepto no desaparece ante el peso del objeto. Es, por su esen­
cia, relevante. Por eso hace desaparecer la manera de ser de 
aquello que apresa.

De que es así, dan testimonio las teorías expuestas acerca 
del pensar matemático. Pierden ellas de vista la manera de ser 
de los objetos matemáticos, de tal forma que éstos les parecen 
literalmente productos de la ciencia. Pero tampoco para una 
actitud desprevenida es, en absoluto, fácil fijar la distinción 
entre la enunciación y la relación enunciada entre magnitudes, 
o entre el concepto del triángulo y el triángulo mismo.

En vista de esta situación hay que preguntarse en qué estri­
ba propiamente. Enunciaciones (juicios) y conceptos los hay 
también en el campo del conocimiento real. ¿Por qué ahí no se 
destacan igualmente? ¿Por qué no se ocurre tan fácilmente a 
nadie confundir el concepto de una cosa material o de una per­
sona con la cosa o la persona misma?

¿O habrá quizá que admitir que hay tal confusión también 
en el conocimiento real? Ciertamente hay teorías que dicen 
que en rigor sólo tenemos nuestros conceptos y representaciones 
del mundo real, no este mundo mismo. Así lo ha enseñado 
desde antiguo el escepticismo, tal consecuencia ha sacado el 
idealismo subjetivo, negando con ello el carácter de conoci­
miento a la conciencia natural del mundo. Más lejos que nadie 
han ido los neokantianos, tratando de reducir la totalidad de la 
naturaleza al contenido conceptual de la ciencia.

Pero éstas son en definitiva meramente teorías filosóficas, 
excrecencias de una interpretación unilateral de los problemas 
fundadas en un análisis incompleto del fenómeno del conoci­
miento. Estas teorías no consiguen abolir la conciencia natural 
de la realidad. Pues ésta tiene sus raíces en una manera de 
darse dotada de una ponderosidad enteramente distinta de la 
que tienen la ciencia y la teoría. Es lo que enseñó la discusión 
de los actos emocionales y del orden de la vida.

b) O b je t o s  l la m a t iv o s  y  o b je to s  n o  l la m a t iv o s

Pero justo este descarrío enseña también dónde hemos de 
buscar la razón de la desaparición del objeto ideal. Habría que 
buscarla en primera línea en la manera de darse este objeto. 
Esta forma es justamente muy distinta de la de lo real. La 
realidad es llamativa. No se la experimenta sólo en el conocer,



sino también en el vivir algo y el padecer, en el ser afectado 
el hombre por los sucesos, incluso en el ser afectado anticipada 
y retroactivamente. La realidad sobrecoge al hombre y lo con­
vence de ella al sobrecogerlo. No espera al juicio ni al concepto, 
está ahí “antes” de todo conocerla propiamente, se apodera del 
hombre irresistiblemente, siendo indiferente a que siga o no el 
conocerla; sobre todo el conocimiento científico y los conceptos 
siguen muy de lejos. El objeto ideal, por el contrario, no es 
llamativo. Las puras relaciones espaciales y de magnitud, aun 
allí donde en la vida se cuenta efectivamente con ellas, perma­
necen inadvertidas en cuanto tales; parecen sumergidas en las 
relaciones reales a las que se adhieren. Pero si el conocimiento 
se eleva a aprehenderlas puramente en cuanto tales, en lo que 
tienen de leyes generales, lo hace en forma científica. Y en­
tonces adopta una estructura lógica la forma en que resultan 
elevadas al nivel de la conciencia y se hace de ellas objeto de 
consideración. Pero esto quiere decir que se elevan al nivel 
de la conciencia bajo la forma del concepto y del juicio.

Como la conciencia no tiene noción de ellas en otra manera 
de darse, es comprensible que en ella se “destaquen” los con­
ceptos. No es, sin duda, la misma forma de ser llamativo que 
tiene el ser afectado, pero no deja de ser cierta forma de ser 
relevante; y ésta es propia, no del objeto mismo, sino del “con­
cepto” del objeto. Tampoco se debe entenderla como si no se 
conociese en absoluto el objeto, sino sólo el concepto de éste; 
lo conocido es, antes bien, tanto aquí como allí el objeto, y el 
concepto es sólo la forma, dotada de un contenido, en que 
se lo aprehende. De otra suerte no fuera en absoluto cono­
cimiento. Pero la conciencia cognoscente propende a tomar 
esta forma, dotada de contenido, del aprehender, por el objeto 
mismo. La confunde con él. Cree no habérselas sino con sus 
espontáneas formaciones, los conceptos y sus relaciones; y no 
advierte para nada que con ello se niega a sí misma el carácter 
de conocimiento, ni que niega, igualmente, a sus objetos el ca­
rácter de ser.

Así surge en la conciencia matemática el fantasma de una 
ciencia que se limita a jugar un juego inmanente del pensamien­
to. El no ser llamativo el objeto ideal favorece esta ilusión No 
hay por detrás del operar con conceptos ningún modo de darse 
que rompa enérgicamente el juego de los conceptos y fuerce a la 
conciencia a percatarse del ser supraconceptual y supracbjetivo 
de las formaciones matemáticas. Dentro de los límites de la 
matemática pura permanece, pues, perfectamente intacto el re­



lieve del concepto; en el campo de aquélla no tropieza con nin­
gún obstáculo y puede desarrollarse en un sistema de conceptos 
y juicios en el cual queda perfectamente olvidado el sen­
tido ontológico de la enunciación y de la formación de con­
ceptos.

En esto consiste la desaparición del carácter de ser ideal en 
el campo de objetos del conocimiento ideal puro.

Esta desaparición encuentra únicamente su límite en la co­
nexión del conocimiento ideal con el conocimiento real. Choca 
con una resistencia en el momento en que la conciencia cognos- 
cente se percata de que hay relaciones reales que tienen leyes 
matemáticas y pueden comprenderse matemáticamente. En­
tonces resulta imposible considerar las relaciones matemáticas 
como relaciones de los conceptos solamente. El peso del objeto 
real fuerza a percatarse del ser del objeto ideal. El carácter 
de ser de lo ideal, que había desaparecido por los conceptos, 
vuelve a la escena. Y con ello desaparece al par el relieve del 
concepto. Dentro de la ciencia misma reside el umbral de esta 
percatación en la línea divisoria de la matemática pura y la 
aplicada.

c) El l u g a r  de  l a  fo rm a c ió n  g n o se o ló g ic a

EN EL CONOCIMIENTO IDEAL

Lo que es el concepto en la ciencia, eso es la representación 
en el conocimiento cotidiano. Toma ésta las más variadas for­
mas, pudiendo alejarse mucho de la estructura lógica; está suje­
ta además a la más amplia gradación del ser consciente. Común­
mente es ella misma, en cuanto formación, no consciente, no 
siendo advertida en absoluto al conocer los objetos, si bien el 
conocer los objetos consiste justo en que la conciencia se hace 
una representación de ellos. La conciencia está y estará, en la 
relación de conocimiento, enteramente vuelta hacia el objeto. 
La imagen que se hace de éste al conocerlo —sea bajo la forma 
de un concepto de él, de una opinión sobre él o simplemente de 
una imagen perceptiva de él— no constituye un segundo objeto 
junto al objeto real, sino que desaparece en la conciencia del 
objeto.

Puede expresarse esto también así: la formación que es con­
tenido del conocimiento es en la conciencia cognoscente la 
forma en que ésta aprehende el objeto. Por esta causa no re­
sulta aprehendida ella misma en la aprehensión del objeto.

En torno a esta relación se ha discutido mucho en los últi­



mos tiempos.1 El gremio fenomenológico ha impugnado radical­
mente la aparición de la imagen en la relación de conocimien­
to, y ello por la simple razón de que no puede mostrarse en la 
conciencia ingenua del objeto. Sin duda que esto no es conclu­
yente; pues así como no hay en el conocimiento cotidiano no 
reflejo una conciencia de la imagen (o una conciencia de la 
representación), tampoco hay una conciencia del acto; pero sin 
embargo sería singular que se quisiera inferir de ello que no 
había absolutamente ningún acto, o sea, que ese conocimiento 
tampoco es un acto. Lo que se muestra es más bien que donde­
quiera que avanza el conocimiento, en especial allí donde des­
cubre y rectifica errores, aparece la conciencia de una imagen. Si 
se revela, en efecto, que el objeto es en determinado respecto 
distinto de como se le había representado, la representación 
recién adquirida difiere de la anterior y en esto se hace visible.

Pero lo instructivo de esa objeción para nuestro problema es 
el hecho, que con derecho se hace valer, de que en la relación 
natural de conocimiento no se tiene conciencia de la imagen 
del objeto en cuanto tal imagen. La conciencia “tiene” sin duda 
una representación del objeto, pero no la “aprehende”, sino 
sólo en ella y por decirlo así a través de ella el objeto mismo. 
La representación permanece, pues, inadvertida. Desaparece 
frente al peso del objeto, o para usar otra imagen, es sólo un 
medio de la aprehensión del objeto, trasparente para la mirada 
dirigida a la cosa.

Así es en el conocimiento real, mientras permanece sin re­
flexionar en la actitud natural. Únicamente en la reflexión 
científica cambia la situación en cuanto que aquí ya no tiene 
la imagen la forma móvil de la representación, sino que toma la 
fija y lógicamente acabada del concepto. Éste resulta construi­
do en una síntesis conscientemente metódica, en que se lo 
trabaja y modela. Este trabajo lo saca a la luz de la concien' 
cia. Ésta es la razón por la que el conocimiento científico no 
está dirigido irreflexivamente al objeto, sino acompañado siem­
pre por un conocimiento de segundo orden en que se hace un 
objeto de su propia actividad constructora del contenidó. En 
un estadio más avanzado pasa este segundo conocimiento a 
ser metodología. Del método es, en efecto, válido lo mismo que 
de la imagen; también el conocimiento ingenuo “tiene” su de-

1 Lo esenciat sobre esto se encuentra en la Metaphysik dar Erkenntnis 

(3? ed.), 1941, cap. 10, “Kritische Zusátze”; especialmente los parágrafos a, 

d y /. Además, sobre el problema general del conocimiento ideal, la par> 

te V  de la misma obra.



CAP. 4 2 ]  DOS CLASES DE DESAPARICIÓN 3 1 3

terminada forma de proceder, pero no sabe de ella, no la 
“aprehende” Ünicamente el científico la eleva al nivel de 
la conciencia haciendo de ella su objeto. Pero éste es un ob­
jeto de segundo orden tan en la misma medida como el cono­
cimiento correspondiente es un conocimiento de segundo orden.

d) Dos CLASES DE DESAPARICIÓN. La REPRESENTACIÓN

Y  EL OONCEPTO

Si se compara, pues, el conocimiento de los objetos ideales 
con el conocimiento ideal no reflejo —digamos, con el simple 
aprehender cosas materiales o sucesos en la vida cotidiana—, 
salta ahora el contraste claramente a la vista. En el primero, 
según se mostró, tiene el objeto la tendencia a desaparecer y se 
destaca la imagen; en el último desaparece la imagen y la con­
ciencia se las ha solamente con el objeto. Ambos casos van tan 
lejos que la teoría tienta a negar lo desaparecido. La teoría 
matemática puede figurarse que en la matemática la concien­
cia sólo se las ha con conceptos; y la fenomenología del cono­
cimiento real sucumbe a la ilusión de que én este conocimiento 
no hay imagen ninguna del objeto.

Incluso cuando se libra uno de tales extremos de la teoría, 
subsiste en ambos casos el hecho de la desaparición. Es necesa­
rio, pues, preguntar en qué estriba éste. El índice de la respues­
ta lo da justamente la inversión de la situación en la relación 
entre el conocimiento ideal y el conocimiento real. En el último 
es el objeto de suyo llamativo, su manera de darse tiene su 
raíz en el ser afectado emocionalmente; en el conocimiento 
ideal falta del todo este momento, el objeto tiene primero que 
rastrearse y sacarse de su ocultamiento por medio de la reflexión 
científica. Patentemente es lo llamativo del objeto lo que hace 
desaparecer de la conciencia la formación gnoseológica. Y en 
correspondencia con esto es necesario inferir que es el no ser 
llamativo el objeto lo que hace consciente la formación gnoseo­
lógica, pero desaparece el carácter de ser del objeto. Parece 
que la conciencia cognoscente no tenga espacio para dos for­
maciones objetivamente configuradas y conectadas una detrás 
de otra; sólo apresa o la una o la otra. Y si la manera de darse 
el objeto del conocimiento no tiene la fuerza de imponérsele 
con el peso de su ser en sí, expulsando de la conciencia la 
imagen, resulta expulsado y por decirlo así encubierto por 
la imagen el objeto mismo. Pero esto significa que se destaca 
por su parte la imagen.



A esto se ajusta muy exactamente la distinción señalada 
arriba entre la representación y el concepto. Si se prescinde 
del lado lógico del concepto, son ambos sólo diversas formas 
de la formación gnoseológica; en ninguno de los dos se apresa 
la conciencia a sí misma, sino qúe en ambos apresa el objeto; 
ambos son, pues, formas de la imagen del objeto. Pero la repre­
sentación es fugaz, mientras que el concepto está firmemente 
conformado, acabado. El concepto requiere el trabajo de cons­
trucción consciente. Si, pues, un objeto del conocimiento es 
de tal índole que únicamente resulta apresable al nivel del tra­
bajo científico, el conocimiento de él queda ligado a la forma 
conceptual de la imagen. Pero ésta es, justamente, la formación 
gnoseológica elevada al nivel de la conciencia. La forma con­
ceptual de la imagen es, pues, lo que encubre en el conocimien­
to ideal la manera de ser del objeto. O  bien, para resumir 
brevemente la situación entera: justo aquella conformación de 
la imagen en que resulta apresable el ser ideal hace al par 
desaparecer el carácter de ser de éste.

El conocimiento real trabaja sin duda también con el con­
cepto, pero sólo en sus grados superiores. Y aquí se cuida de 
conservar la conciencia del ser la manera primaria de darse 
lo real. Ésta es lo bastante fuerte para no quedar encubierta ni 
siquiera en la elaboración conceptual de la formación gnoseo­
lógica. Aquí va el influjo de lo conceptual tan sólo hasta hacer 
que retroceda la existencia de la imagen dentro de la concien­
cia. Y esto es a su vez posible sin desaparición del objeto, 
porque al nivel de la ciencia crea el conocimiento subsiguiente 
de segundo orden espacio libre para la aprehensión de la rela­
ción de conocimiento entera, es decir, para la dualidad de las 
formaciones conectadas una detrás de otra: la imagen en la 
conciencia y el objeto ente en sí.

Fundamentalmente es sin duda también el conocimiento 
ideal capaz de abarcar lo mismo. Y por lo común tampoco 
deja de abarcarlo el conocimiento matemático. A éste le es sólo 
más difícil, por faltarle la aprehensión preconceptual del objeto. 
Por eso sucede que este conocimiento pierde la orientación en 
punto al ser al entregarse al concepto y la enunciación.



C a p ít u lo  43 

LA TRIPLE CONEXIÓN EN SERIE

a) La CERCANÍA DHL SER IDEAL A LA CONCIENCIA

Además de no ser llamativos el objeto ni los conceptos que 
integran la formación gnoseológica, puede señalarse todavía una 
razón más de la desaparición del ser ideal en el conocimiento 
ideal. Esta razón se halla en la peculiar posición intermedia 
que ocupan las formaciones ideales entre la formación gnoseo- 
lógica y lo real.

Desde el descubrimiento del ser ideal es bien conocida la 
diferencia que hay entre su posición relativamente a la concien­
cia y la del ser real. Esta posición encuentra su expresión en el 
hecho de aprehenderse el ser ideal en una visión “interior”. 
La conciencia tiene aquí, por decirlo así, acceso directo al ob­
jeto; sin duda que necesita tomar una actitud de especial perca- 
tación de él; pero si logra esta percatación, aprehende el objeto 
inmediatamente. Se ha designado esta aprehensión como una 
intuición, mentando con ello una visión de orden superior y 
carácter apriorístico en que la conciencia entra directamente 
en contacto con su objeto. Esta circunstancia ha conducido 
más que todo el resto a la errónea concepción de que aquí no 
se trata en absoluto de un ente, sino meramente de algo pen­
sado. Podemos dejar tranquilamente aquí esta concepción, ya 
que está refutada por el hallarse contenidas las relaciones mate­
máticas en lo real. Pero lo que queda de lo inmediato de la 
visión interior, cuando se prescinde de toda interpretación, es 
la interna apresabilidad o el darse mismo internamente. Puede 
designarse esto figuradamente como “cercanía” del ser ideal 
a la conciencia.

Esta cercanía se halla patentemente en oposición a la extra- 
ñeza a la conciencia o lejanía del ser real, que jamás es apresa- 
ble en una visión puramente interior. La trascendencia de la 
aprehensión tiene visiblemente en el ser real la máxima anchu­
ra. Pero esto significa que el objeto ideal se presenta mucho 
más cercano a la esfera toda de la conciencia. En este respecto 
ocupa de hecho una posición intermedia. Visto desde el suje­
to, está más allá de la formación gnoseológica, pero más acá de 
lo real. Pero como hay una conexión óntica entre el ser ideal 
y el real, y este último, en la medida en que es cognoscible a 
priori, está siempre dominado por relaciones esenciales ideales,



316 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. II

el conocimiento hace presa, a través de estas relaciones, en lo 
real. Si ahora se considera que la conciencia cognoscente ni si­
quiera tiene, como se mostró, espacio libre para dos formaciones 
conectadas una detrás de otra, sino que siempre rechaza la una 
en favor de la otra, fácil es apreciar que en la conexión en se­
rie de tres formaeiones —la imagen, el objeto ideal y el real— 
no llegará a abarcar con su vista la relación entera. No, al 
menos, mientras no se vuelva hacia ella en una reflexión 
especial. De hechp desaparecen, por lo regular, pues, también 
los miembros intermedios: en el conocimiento apriorístico de 
lo real desaparece no sólo la imagen, sino también la estructura 
esencial ideal (por ejemplo, lo matemático), que desaparece en 
favor del objeto real. El ser ideal parece sumido en el real, 
de suerte que ha menester primero de un desprendimiento es­
pecial para que se lo aprehenda como tal. Para el conocimiento 
ha desaparecido dentro de lo real.

Pero allí donde, como en la matemática pura, no se está 
ante ningún objeto real, o sea, la conexión en serie es sólo de 
dos miembros, hace el relieve del concepto que el objeto ideal 
desaparezca, a la inversa, dentro de la formación gnoseológica.

En ambos casos, pues, desaparece de la conciencia el carác­
ter de ser ideal, una vez más allá de la esfera de éste, otra vez 
más acá de ella. Y el efecto total es el resultar en general 
difícil aprehenderlo efectivamente. Se esfuma, por decirlo así, 
bajo la mano de la conciencia cognoscente. Ésta no se halla 
por naturaleza dirigida a la aprehensión de él. Y sólo en tanto 
sobrepasa su naturaleza en la reflexión filosófica, se abre camino 
hasta lo que se le rehúsa primitivamente.

b) E l n o m in a lis m o  y  e l  re a lism o

En esta relación entra en juego además la antigua disputa 
de los universales, y en otra forma que en la relación entre el 
“ser ahí” y el “ser así”. Aquí no se trata de la relación entre 
essentia y existencia, sino del ser de la essentia misma. Pues 

fué la essentia lo que se entendió como formación ideal.
En la disputa encontramos las dos formas de la desapari­

ción. El nominalismo hacía de la essentia una mera cosa del 
pensamiento, algo pues, posterior (post rem), sin ningún ser 
propio. Hacía desaparecer el ser ideal dentro de la formación 
gnoseológica, quedándose con lo real como el único ente. El no­

minalismo es, pues, “realismo” en el sentido actual del término.



CAP. 4 3 ]  LA ILUSIÓN INSUPERABLE

Lo que se llama el realismo medieval es algo enteramente 
distinto. En él no se trata del ser del mundo real, sin° Just0 
del de las esencias ideales. Esta concepción entend'8 a e$' 
sentía como base óntica de lo real, y la entendía, o b¡en e a 
suerte que sólo existiría “en” lo real, o bien de tal s<Jerte £Jue 
constituiría fuera de lo real una esfera independien^ ^ supe- 
rior. En el primer caso existiría in rebus; en el último, arlte rcJ '  
De estas dos formas del realismo de los universales cofr̂ sPon ® 
la primera exactamente al caso caracterizado antes en e* e 
objeto ideal desaparece para la conciencia dentro de lo fea u^s 
de hecho ha desaparecido aquí el carácter de ser pecul'ar e la 
essentia, el cual sólo sigue presentándose sumido en laS cosas 
materiales. Para la libre idealidad no hay aquí espacio alguno.

La otra forma, mucho más extremada —es la pl£»t°niĉ a > 
da a la essentia justamente lo que la forma anterior le rehusa 
y sobre todo lo que le rehúsa el nominalismo: el ser indepen­
diente. Sería, pues, cosa de pensar que esta segunda f°^ma es 
la que mejor sabría unir los dos lados del fenómeno a' 
mental. Aquí no le ha resbalado lo ideal a la conc,£-ncia ni 
hacia lo real, ni hacia la representación (el concept0̂  ero 
este realismo de los universales cae en un tercer extre1110* e*f ' 
ta el carácter de ser de lo ideal hasta hacer de él el ún*c° ver a' 
dero ser y rebaja el de lo real al nivel de una mera copia e 
incluso de una pura apariencia: le desaparece, pues, 1° rea en 
favor de las esencias ideales, y así impone a éstas üna carSa 
mucho mayor de la que pueden soportar. Se revela, p«^s» como 
un idealismo de las esencias y del entendimiento divin0.

Lo instructivo de estas teorías no es tanto la consecuencia 
metafísica cuanto más bien la prueba tangible de Ia enorrJie 
dificultad de apresar el ser ideal puramente en cuaflt0 ta * a 
Edad Media se preocupó patentemente mucho más ¿e este. pr°T 
blema que nosotros, los hombres de hoy. Sin embarg0 n0 l08r0 
alcanzar la solución. En tres direcciones les escapó a laS t^orjas 
escolásticas.el ser de la essentia: en la del concepto, ^  , e aS
cosas materiales y en la de la trascendencia divina. ^  una 
de estas interpretaciones responde sólo a un lado de *a estruc' 
tura total, tal como la muestran los fenómenos. Al conJunto 
no responde ninguna.

c) La ILUSIÓN INSUPERABLE

Una vez descubiertos los errores, no resulta tan a^ '
sar puramente el ser de los objetos ideales. En lo ai1,:erior a



quedado iniciada la tarea, y los capítulos siguientes habrán 
de llevar a término el intento. Pero una cosa hay que tener 
siempre claramente a la vista: el constante quedar encubiertos 
que es propio de los objetos ideales, su desaparecer para la 
conciencia, su resbalar hacia el concepto, lo real o la trascen­
dencia hipostatada, es algo insuperable. El contenido del cono­
cimiento ideal no queda con ello restringido, pero sí subsiste 
la ilusión relativa al carácter de ser de sus objetos.

Resumamos lo dicho. El descubrimiento del ser ideal en la 
filosofía platónica empezó inmediatamente con una exaltación 
de su peso óntico; la consecuencia fué la hipostatación de la es­
fera entera, que pervivió en el realismo de los universales. La 
esfera parece entonces flotar como un segundo mundo sobre 
el real y oprime éste hasta rebajarlo al nivel de la irrealidad. 
Mas si se reflexiona, con los aristotélicos, en el peso de lo real, 
resulta una cosa increíble la manera de ser propia de la essentia. 
No queda de ella nada más que lo que hay de general en el 
mundo real. Pero si siguiendo la intentio oblî iux, se da la vuel­
ta hacia la actividad de la conciencia y sus contenidos, sólo se 
encuentra, en lugar de un ente, el concepto.

Éstas son direcciones de la interpretación que no cabe bo­
rrar simplemente viendo su extravío. No cabe deshacerse de 
ellas como de hábitos, sino que se sucumbe una y otra vez a 
la fuerza que hacen. Pues están fundadas en la índole del fenó­
meno. Los errores son cosa de opinión, cabe verlos y quedan 
despachados viéndolos; ningún hombre se aferra al error una 
vez que lo ha penetrado con la vista. Las ilusiones pueden 
también penetrarse con la vista, pero con ello no quedan des­
pachadas, sino que persisten; pues no son cosa del juicio, ni 
tampoco de opinión, sino del fenómeno tal cual está dado. 
El remo sumergido oblicuamente en el agua parece siempre que­
brado, por mucho que se sepa que se trata de una ilusión.

La desaparición del ser ideal para la conciencia cognoscente 
no es un error, sino una ilusión. Y esta ilusión no es superable, 
porque está fundada en la forma misma de darse el ser ideal. 
Lo no llamativo del objeto está aquí tan íntimamente enlazado 
con su manera de ser como el relieve del concepto con su ma­
nera de aparecer y la desaparición dentro de las relaciones 
entre las cosas materiales con su estar sumido en lo real.

La ilusión de que los objetos ideales no tendrían ningún ser 
puede sólo “descubrirse”, no “superarse”. La ontología tiene 
que tomar sobre sí la carga de la ilusión insuperable, haciéndo­
le reiteradamente frente con la reflexión sobre sus fundamen­



tos. No puede abandonarse en ninguno de sus pasos ulteriores 
a lo ya conquistado; tiene que emprender siempre de nuevo la 
lucha contra la ilusión. Y lo que es más difícil que nada, tiene 
que ser simultáneamente previsora también por el otro lado. 
Pues nada le sucede más fácilmente que incurrir en el error del 
platonismo, interpretando la manera de ser de las esencias, 
cuando las aprehende efectivamente, como la “superior”, con lo 
que no hace sino desconocerla.

C a p ít u lo  44

LA RELATIVA INDEPENDENCIA DEL SER IDEAL

a) P a p e l  d e  l a  id ea lid a d  e n  e l  a p r io r is m o  r e a l

El estar contenidas las relaciones esenciales en lo real es la 
prueba de su carácter de ser. Pero de esto justamente no pue­
de sacarse que este su carácter de ser sea distinto del de lo 
real. Falta aún, pues, la prueba de su “idealidad”. Se trata de 
mostrar que, por ejemplo, lo matemático, prescindiendo de su in­
fluyente papel en el mundo real, no es por naturaleza ni en sí 
ya algo real, sino que también sin realidad existe perfecta­
mente en sí —y por cierto que exactamente igual que está con­
tenido también en lo real.

En favor de esta parte de la demostración pueden aducirse 
tres argumentos: 1) por la esencia del apriorismo, 2) por la 
posición de la matemática pura relativamente a la aplicada, 
y 3) por la indiferencia de lo matemático (y de las esencias en 
general) hacia el caso real.

El primero de estos momentos es conocido de todos. Todo 
conocimiento apriorístico de lo real es “objetivamente univer­
sal”. Esto quiere decir que en todo juicio al que conduce habla 
de una totalidad de posibles casos reales, siendo indiferente que 
éstos ocurran efectivamente, hayan ocurrido o hayan de ocu­
rrir. Esta totalidad es una íntima totalidad, que radica en la 
esencia de la cosa y que por tanto es muy propiamente “ideal”. 
Quiere decir que también todos los casos desconocidos de he­
cho, los futuros lo mismo que los pasados, caen bajo la visión 
general que expresa el juicio; más aún, se extiende por encima 
de ellos a casos que nunca serán efectivos en el orden real del 
mundo; pues el orden real es “contingente” visto desde las



3 2 0  EL PROBLEMA Y  EL LUGAR DEL SER IDEAL [sEC. II

esencias. En lo cual no se trata, sin duda, de una contingencia 
real, sino tan sólo de una contingencia esencial.

Lo que Kant mentaba con la “universalidad y necesidad” 
de los juicios sintéticos a priori responde exactamente a esta 
totalidad. En estos dos momentos encontraba Kant los signos 
distintivos de la auténtica aprioridad. En la matemática pura 
se acepta semejante totalidad como comprensible de suyo. Pero 
en el teorema matemático suelto no está en forma alguna es­
pecialmente expresa, sino sólo tácitamente supuesta. El derecho 
a hacer este supuesto es, por ende, objeto de una especial dis­
cusión gnoseológica y tiene que demostrarse especialmente. El 
teorema mismo permanece, sin embargo, indiferente a él. Pues 
el teorema, entendido puramente en su contenido esencial, no 
habla para nada de casos reales; ahora bien, la totalidad es jus­
tamente la de estos casos. La universalidad de la intuición no 
es la de una enunciación colectiva, sino tan sólo la de una 
enunciación esencial.

La multiplicidad de los casos reales no está prevista, pues, 
en absoluto en la intuición matemática. En ésta sólo se intuye 
el contenido ideal del teorema en cuanto tal. Este contenido 
ideal es ya aquí el objeto del conocimiento, y lo es como un 
objeto de suyo cerrado y pleno. El conocimiento de esta especie 
no espera a saber si por detrás de él emerge aún o no un 
campo de objetos de otra especie. El que detrás de él emerjan 
de hecho los casos reales como ulteriores objetos, ya no altera en 
nada la situación fundamental; ésta prueba exclusivamente el 
ser en sí de los objetos matemáticos, pero no su idealidad. 
Su idealidad es más bien aprehensible, a la inversa, en la indi­
ferencia de la intuición esencial y de su objeto hacia la “con­
tingencia” de lo real. Pues lo que en el objeto matemático es 
visible con matemática evidencia, se ve con total independen­
cia de todo darse o no darse los casos reales —por decirlo así, 
más acá de la multiplicidad de éstos y del peso de su ser.

bj A u t é n t ic a  in d e p e n d e n c ia  y  f a l s o  a is la m ie n to

DEL OBJETO IDEAL

Ya por esta primera razón no es factible, pues, disolver el 
ser ideal enteramente en el real. Si a pesar de ello se quisiera 
intentar tal cosa, se tendría que entender de antemano el cono­
cimiento matemático como un conocimiento real; lo que a su 
vez querría decir que no hay matemática pura. Pero entonces 
resulta difícil mantener en pie la aprioridad del conocimiento



CAP. 44] AUTÉNTICA INDEPENDENCIA DEL OBJETO IDEAL 321 

matemático. Con esto se cae en el “empirismo matemático”, 
que lo reduce todo a la experiencia real: se hace, por ejemplo, 
la experiencia de que 3 x 1 2  cosas materiales son 36 cosas y de 
aquí se abstrae el teorema universal. Pero queda la dificultad 
de que de esta manera el resultado no son teoremas rigurosa­
mente universales. Lo que resulta efectivamente ha menester 
aún de la universalización. Pero ésta no es en absoluto posible 
sobre la base de la experiencia; justo sin una previa y rigurosa 
universalidad y necesidad nunca se puede saber en qué acaba­
rán los restantes casos —es decir, los no experimentados. Pero 
puede saberse muy bien, si no se dirige la vista a los casos reales, 
sino a las relaciones matemáticas, ideales, mismas.

Pero ¿cómo podría dirigirse la vista a las relaciones mate­
máticas ideales si éstas no fuesen objeto independiente de la 
vista? Intuíbles tienen ciertamente que ser justo más acá de la 
especificación en 'los casos reales. .Y de hecho hay esta intui- 
tividad. Así, es el triángulo, el círculo, la elipse, la serie de las 
potencias, el número e, perfectamente intuíble por sí mismo o 
en el singular característico de la estructura ideal de la esen­
cia, más acá de toda multiplicidad de lo real. En tal intuitivi- 
dad de los objetos ideales por sí mismos descansa la matemática 
pura entera; y ésta, entendida puramente como hecho, es justo 
con ello la inequívoca refutación no sólo del empirismo mate­
mático, sino también del realismo matemático.

Por otra parte es importante estar aquí en guardia ante con­
clusiones demasiado amplias. La objetividad independiente es 
una expresión siempre fácil de entender mal. Lo que en ella fué 
efectivamente comprobable, es sólo la universalidad objetiva y 
la necesidad evidente. Si existen éstas sólo dentro del reino de 
los casos reales posibles o también más allá de él, no cabe reco­
nocerlo de suerte alguna en ella. Aun no se puede, pues, sacar 
de ello un ser de. lo universal, independiente de cualquier otro 
ser. O más exactamente, no hay ninguna razón para tener las 
relaciones ideales evidentes a ¡rriori por algo existente aislada­
mente para sí, constituyendo, por decirlo así, un segundo mundo 
junto al mundo de los casos reales. No justifica a hacerlo la 
objetividad independiente para una determinada especie de vi­
sión. La plena inmersión de las relaciones esenciales, ideales, 
en lo real pudiera existir muy bien ónticamente, a pesar del 
aislamiento en la visión.

La historia de la filosofía es rica en ejemplos de yerros de 
esta índole. Desde el platonismo ha sucedido una y otra vez 
poner la esfera de las esencias, o simplemente la de lo matemá-



3 2 2  EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. II

tico, como un segundo mundo de cosas o sustancias junto al 
real. Y siempre ha sido la independencia con que se presenta 
como esfera de objetos lo que ha conducido aquí al erróneo 
aislamiento. Pero la objetividad no es el ser; y lo que se pre­
senta aislado como objeto de determinada intuición no necesita 
en sí existir aislado. Y como, según se mostró, hay un encaje 
mutuo de las maneras de ser dentro del mundo uno, es justo 
aquí obligado abandonar total y definitivamente el pumo de 
vista del aislamiento. La manera de ser de lo universal y esen- 
cial del mundo puede ser muy bien sumamente peculiar y de 
ella puede dar un testimonio perfectamente inequívoco la posi­
bilidad de aislar la aprehensión de lo universal, esencial. Pero si 
por esta causa se quisiera arrancar al ensamblado de lo real 
el ser de lo universal y esencial, se pecaría contra la unidad 
del mundo, en la que se halla firmemente ligado lo heterogé­
neo por la manera de ser.

c) La m a te m á t ic a  p u ra  y  l a  a p l ic a d a

El ser la matemática pura aplicable a las relaciones reales 
de la naturaleza garantiza el carácter de ser en sí del objeto 
ideal. Pero el ser una ciencia apriorística y cerrada sobre sí an­
tes de toda aplicación e independientemente de ella, el apre­
hender, pues, ya puramente por sí mismas con igual objetividad 
justo aquellas leyes que con posterioridad se revelan aplicables, 
todo esto prueba que este carácter de ser en sí es originalmente 
un carácter ideal y que las formaciones que lo tienen existen 
perfectamente con independencia de la índole especial de lo 
real dado y dominado por ellas.

Con la relación de la matemática pura y la aplicada puede 
ilustrarse, por ende, lo fundamental de la relación entre el ser 
ideal y el real.

Hay un universal estar contenido el ser ideal en el real. 
El mundo real está conformado y dominado por relaciones idea­
les esenciales. Si esta conformación se extiende a todos los 
lados y caracteres de lo real, es otra cuestión; de importancia 
es sólo que la hay y que cabe exhibirla. Puede expresarse esto 
también así: el ser ideal funciona en el real como una especie 
de estructura fundamental. Y por consiguiente está el mundo 
real en una interna dependencia respecto de él.

Pero esta relación no puede invertirse. El ser ideal por su 
parte no está condicionado por el real, no está ligado a la exis­
tencia de nada real. Tiene independencia frente a la existencia



CAP. 4 4 ]  l a  “ c o n t in g e n c ia ” de l o  r e a l  3 2 3

de lo real y justo por ello es aprehensible puramente, prescin­
diendo de lo real. El condicionamiento que aquí impera es, 
pues, unilateral: lo matemático domina un determinado sector 
de lo real, pero éste no domina lo matemático. Dentro de este 
sector se rigen las relaciones reales por leyes matemáticas, pero 
esto no liga a éstas a la esfera de la realidad.

Ésta es la razón por la que en ciertos dominios puede llegar 
el contenido de lo ideal mucho más allá de lo real, es decir, 
que hay también relaciones ideales que no están contenidas 
(“realizadas”) en ninguna realidad. Los ejemplos más conoci­
dos de ello los forman los números imaginarios y los espacios 
no euclídeos. Algo correspondiente aPnúmero imaginario no lo 
hay en el mundo físico. Y de la pluralidad de los “espacios” 
geométricos puede decirse por lo menos que sólo uno de ellos 
puede ajustarse por su estructura y leyes al espacio real, o que 
sólo uno de estos sistemas geométricos de dimensiones y leyes 
puede ser el del cosmos existente. Pues el espacio cósmico es 
necesariamente “uno”. Y cualquiera que sea su geometría, siem­
pre quedan las restantes, que por lo mismo son y seguirán siendo 
irreales. Pero como objetos ideales son los espacios irreales exac­
tamente de la misma alcurnia que el único realizado en el cos­
mos. Tienen, pues, de la misma manera que él ser ideal, aun­
que no lo tengan real; ya que presentan a la pura intuición y al 
pensamiento la misma dureza estructural. Por eso no es posible 
ver geométricamente en estos espacios cuál de ellos es el espa­
cio real.

Brevemente puede expresarse la situación también así: el ser 
ideal es indiferente al real —a saber, a su propia realización en 
el mundo—; pero el ser real no es nunca indiferente al ideal, 
supone siempre una estructura ideal que lleva en su seno y por 
la que es dominado.

dj L a  “ c o n t in g e n c ia ” de l o  r e a l  y  e l  “ re in o

DE POSIBILIDADES”  DE LO IDEAL

En esto descansa la famosa “contingencia” de lo real bajo el 
punto de vista de lo ideal. Partiendo del ser ideal, es necesario 
sólo el ser ideal, nunca el ser real. Semejante necesidad no es, 
pues, la necesidad real, sino una mera necesidad esencial. De 
ella no se sigue nunca que la cosa sea real; y esto significa preci­
samente que a pesar de semejante necesidad sigue el ser real 
de la cosa siendo “contingente”. Pero esta contingencia sola­
mente es, a su vez, contingencia esencial, no contingencia real;



a pesar de ella, muy bien puede la cosa ser necesaria en el 
orden real.

Por eso el reino del ser ideal se presenta, visto desde el real, 
como un reino de “posibilidades”. En este sentido hablaba 
Leibniz de la pluralidad de “mundos posibles”. Pero también 
de semejante posibilidad es válido que es sólo una posibilidad 
esencial, no una posibilidad real. A  esta última sería inherente 
aún una larga cadena de condiciones reales, mientras no están 
cumplidas las cuales es la cosa más bien realiter imposible.

Estas relaciones sólo se dejan investigar con exactitud en un 
análisis modal especial. Éste pertenece a otro círculo de asun­
tos. Aquí queda sólo una cosa que añadir: la “contingencia” 
de lo real y el “reino de posibilidades” de lo ideal no son 
determinaciones modales propiamente tales, sino tan sólo el 
reflejo de la relación de lo universal y lo individual debida 
a que ambos están encajados mutuamente dentro del mundo 
uno y común. Las estructuras ideales son, justamente, universa­
les, y por lo mismo encierran cierta indeterminación; mas ésta 
se presenta como pluralidad de “posibilidades”. Los casos rea­
les son a su vez individuales, y por lo mismo, vistos desde lo 
universal, “contingentes”. Detrás del juego de estas modali­
dades está, pues, más bien el estar encajados uno en otro lo 
ideal y lo real. Con esto viene el verdadero resultado de todas 
estas consideraciones a desembocar claramente en aquello que 
ya se señaló antes como esencia de esta relación: la manera de 
ser de lo ideal no está en absoluto desligada de lo real, pero 
es una manera de relativa independencia, y por esta causa tam­
bién susceptible de que se la aprehenda independientemente. 
El lugar de lo ideal dentro del ensamblado del mundo está 
caracterizado inequívocamente por el de lo universal en la plu­
ralidad de los casos.

Lo universal no existe, en absoluto, más allá de los casos 
(ante res) para sí, pero tampoco, en absoluto, sólo in mente 
como abstraído de ellos fpost remj, sino plenamente in rebus. 
Pero sin embargo no se agota en la particularidad de los casos 
reales, sino que abarca más. Por esta causa no se puede iden­
tificar sin más su manera de ser con la de lo común de los ca­
sos reales. Sólo en el sentido de este descollar sobre la esfera 
rea! es justificado hablar de una manera de ser propia de lo 
ideal. Esto sucede sin peligro de malas inteligencias, mientras no 
se hace del simple carácter de ser en sí, que designa sólo la 
diferencia respecto del ser de los casos reales, un existir para 
sí independizado o incluso sustancializado.



Formalmente puede hablarse, pues, de una prioridad del ser 
ideal sobre el real —tal cual la han afirmado todas las direc­
ciones platonizantes de la filosofía. Pero ontológicamente no 
puede afirmarse tal, y menos que nunca cuando se une a la 
prioridad la idea de que se trata de la manera de ser más alta, 
absoluta o perfecta. Como ontológicamente nunca es lo uni­
versal sino un momento de lo individual real, y en cuanto tal 
algo subordinado, no puede menos de ser válido del ser ideal 
el ser más bien la manera de ser inferior y por decirlo así im­
perfecta, mientras que el real es la única perfecta. Pues siem­
pre está contenido lo inferior en lo superior, pero no esto en 
aquello. La imperfección es justo la indeterminación de lo uni­
versal, y ésta a su vez conjura la vaga pluralidad de las “posibi­
lidades” que no son ninguna posibilidad real propiamente tal.

Por eso no es tampoco el “condicionamiento” de lo real por 
lo ideal una determinación al ser real, ni mucho menos a la 
particularidad de lo real. Es sólo la dependencia unilateral en 
el sentido de la condición parcial. Sólo significa, pues, el estar 
condicionada la formación superior por la inferior. Pues lo 
universal sólo es en lo individual un elemento estructural.

C a p ít u lo  45 

LA INDIFERENCIA Y LA VINCULACIÓN

a) La “ in e x a c t it u d ” d e  los  casos r e ales

La indiferencia de lo matemático al caso real aun no está 
agotada con lo dicho. Entra en juego no sólo allí donde lo ma­
temático rebasa en contenido lo real, sino también dentro de 
los límites de su imperio en el cosmos.

Se ha debatido mucho el hecho de que en la naturaleza 
no hay ningún triángulo matemáticamente exacto, ningún circu­
lo exacto, ninguna elipse rigurosa, el hecho de que las figuras y 
curvas de movimiento reales son mucho más complicadas, el 
hecho, pues, de que tampoco las leyes matemáticamente for- 
mulables de la mecánica se ajustan con exactitud a un solo caso 
de movimiento que tenga lugar efectivamente. Así, por ejem­
plo, están cumplidas sólo aproximadamente las leyes de Keplero 
en las trayectorias de los planetas y cometas; siempre hay pe­
queñas —y con frecuencia también muy considerables —desvia-



dones que sin duda son ellas mismas susceptibles de medición 
aproximada, pero no de que se las conciba como una mera 
“perturbación”, o sea, que tampoco son eliminables. El que se 
las designe, siguiendo la tradición, como “perturbaciones”, no 
mejora la situación. Pues las perturbaciones pueden acumular- 
se y alterar muy esencialmente la forma fundamental.

Pudiera pensarse que esto significaría un límite a la validez 
de lo matemático dentro del movimiento espacial real. De he­
cho se pensó en un principio en la relación platónica según la 
cual la elipse pura es la forma ideal a la que tiende el movi­
miento efectivo de los cuerpos celestes en el espacio sin poder 
alcanzarla. Lo real es entonces el reino de la imperfección, lo 
ideal el de la perfección.

Este teleologismo de la forma ideal cede ya a la más simple 
reflexión. Justamente el caso real es complejo. También se 
sabe muy bien que en él intervienen condiciones que no están 
consideradas para nada en la simplicidad de una ley fundamen­
tal y universal. El que ningún triángulo material sea matemá­
ticamente exacto no significa, pues, en absoluto, que en él no 
se cumplan las leyes del triángulo; significa que estas leyes se 
superponen a otras leyes formales en la unidad de una forma 
más compleja, porque en todo caso real se está ante una 
forma mucho más complicada. El detenernos, al aprehenderla, 
en la forma simple de una figura abarcable geométricamente, 
sólo nos acaece porque la complicación de la forma efectiva es­
capa a la aprehensión. En lugar de la última entra en la apre­
hensión la figura simplificada. Pero ésta no coincide con la real.

Lo mismo es válido para las leyes de la mecánica. La ley 
galileana de la caída sólo es válida directamente para la caída 
absolutamente libre. Pero ésta no puede producirse en absolu­
to, realmente. Siempre se entremezclan otros factores que des­
plazan la caída. La ley se complica con otras leyes. Pero ella 
misma subsiste, sin duda alguna, como componente del comple­
jo de leyes (por ejemplo, en la especial curva balística de un 
proyectil). Tampoco están las elipses de Keplero dadas pura­
mente en ninguna trayectoria planetaria —pero no porque su 
ley no sea justa, sino porque entran en juego desviaciones. Esto 
puede mostrarse muy bien en el hecho de que dentro de los 
límites de exactitud de una observación dada pueden explicar­
se a su vez las desviaciones mismas por las mismas leyes, de 
suerte que cabe acercarse con el cálculo a la efectiva trayecto­
ria individual dentro de límites de error determinables. Por



CAP. 4 5 ]  UNA CONCLUSIÓN ERRÓNEA 3 2 7

tanto reside en las desviaciones justo la confirmación de una 
correspondencia perfectamente exacta.

bj U n a  c o n c lu s ió n  e r r ó n e a  y  o t r a  j u s t a

La esencia de estos fenómenos no es, pues, la “inexactitud” 
de lo real, sino su concreción. Es una mala inteligencia sacar de 
ellos la conclusión —frecuentemente sacada— de que las rela­
ciones ideales no se ajustan a lo real; esto es un perfecto fal­
seamiento de los hechos, que descansa en el desconocimiento 
del sentido que tienen los métodos de la ciencia. Decir esto 
e insistir repetidamente en ello, a pesar de lo clara que es en 
sí la situación, es hoy por desgracia necesario; pues la semi- 
formación científica que favorece este error se ha adueñado hace 
tiempo de la filosofía misma, haciendo de las suyas en el oscu­
recimiento de los problemas ontológicos.

En lugar de ella puede sacarse muy bien aquí otra con­
clusión, aunque a primera vista parezca ser concerniente ex­
clusivamente al problema del conocimiento: es imposible, ob­
servando solamente casos reales —y por exactamente que se 
haga—, abstraer las simples leyes matemáticas de lo cuantita­
tivo, bien que estén contenidas en los casos; no cabe, pues, 
obtenerlas jamás de una manera puramente empírica, sino ex­
clusivamente en la pura visión de las simples relaciones funda­
mentales mismas. Exactamente sólo cabe obtenerlas del ser 
ideal. Es lo que hace la matemática pura.

La razón de ello no está en el mero hecho de que no pueda 
recorrerse empíricamente la inabarcable multitud de los casos; 
ni tampoco reside en que las leyes simples no estén rigurosa­
mente cumplidas en los casos reales (lo están, antes bien, a 
pesar de toda la complejidad de los casos); reside más bien en 
que los casos reales nunca son casos simples, y en ellos en cuan­
to tales no cabe ver qué momentos de su determinación perte­
necen a las simples leyes fundamentales. En el experimento 
puede sin duda influirse sobre las condiciones reales, pueden 
aislarse éstas de tal suerte que el caso real se acerque al simple 
caso ideal. Pero ni cabe llevar el acercamiento hasta la plena 
coincidencia, ni cabe experimentar en todos los dominios del 
saber. El movimiento de los cuerpos cósmicos en el espacio 
está sustraído a todo influjo; sus leyes sólo pueden, pues, apre­
henderse en el caso ideal, tomando éste por base hipotética­
mente. Así se aprehendieron las leyes de Keplero. La obser-



328 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. II

vación del movimiento aparente de Marte dió sólo la dirección 
del camino que condujo a ellas.

El conocimiento de las simples leyes matemáticas funda­
mentales presupone ya, pues, la posibilidad de aprehenderlas 
más acá de lo real. Por ser exactamente apresables en un co­
nocimiento puramente apriorístico —y ciertamente sólo en él—, 
y por poderse de otra parte comprender sobre la base de su 
validez los complejos casos reales, tienen necesariamente un ser 
en sí ideal que es tal cual es independientemente de la particu­
laridad de los casos reales.

En general es de esta suerte: las relaciones matemáticas se 
intuyen ante todo puramente por sí mismas, rigurosamente a 
priori, y únicamente más tarde se “aplica” a lo real lo intuido 
en lo ideal. Pero únicamente la “aplicación” choca contra la 
complejidad del caso real. En cambio, lo intuido en lo ideal 
es y será, en cuanto tal, independiente de que se encuentren 
o no casos reales a los que se ajuste.

c) S e n t id o  y  l ím it e s  d e  l a  in d if e r e n c ia  d e l  ser  id ea l

Y como todos los objetos matemáticos son homogéneos en 
su manera de ser, tienen todos la misma idealidad y están da­
dos de igual manera puramente a priori, indiferentes a la exis­
tencia o inexistencia de casos reales que respondan a ellos —y 
como, por otro lado, lo real está sometido, según puede de­
mostrarse, a las estructuras ideales que constituyen su trama—, 
se sigue que todos los objetos matemáticos tienen un ser en 
sí ideal.

Este ser en sí no significa que aquí exista un res­
pecto de lo real, no significa un estar desligado o más allá, un 
flotar ónticamente la esfera del ser ideal como un mundo exis­
tente para sí. A tanto no llega el fenómeno de la indiferencia. 
La “idealidad” sólo significa indiferencia a la particularidad y 
existencia de los casos reales; pero el “ser en sí” mantiene lo 
ideal radicalmente fijo en lo real, pues la única prueba de él es 
el estar contenido lo ideal en lo real. Este estar contenido, aun­
que no sea cabal, basta para elevarlo por encima del carácter 
de mero ser objeto.

Se ve por esto que el carácter de ser de los objetos ideales 
está dado bajo cierto doble aspecto y que esta forma de darse 
no puede eliminarse arbitrariamente. Si se parte de la pura 
visión de las formaciones matemáticas se impone su indiferen­
cia a lo real, que induce al error de hacer exageradamente



independiente su esfera. En este aspecto se presenta el ser ideal 
como superior al real. No entra en su esencia el experimentar 
una realización, le resulta extrínseco servir de estructura funda­
mental a un mundo real, al que ofrezca las leyes o los tipos 
formales. El ser ideal sigue siendo en esencia el que es aun 
cuando no responda a él ningún caso real. Pero en la esencia 
del ser real sí entra el tener en sí la estructura del ideal y por 
ende el ser la realización de algo ideal. A  él no le es extrínseco 
que imperen en él las relaciones ideales. La conexión de las dos 
maneras de ser estriba según esto en la constitución de lo real 
sólo, no en la de lo ideal. La necesidad de lo real implica la 
necesidad esencial, pero no se agota en ella, por eso no es posi­
ble el inferir de la essentiia la exiscentia. Y además muestra 
este aspecto que el conocimiento ideal no es sin más conoci­
miento real, pero que en todo conocimiento real está contenido 
un momento de conocimiento ideal. Pues la trama de lo aprio- 
rístico en él depende de las estructuras ideales contenidas en 
lo real.

Pero más allá no va este aspecto. Es y será ontológicamente 
unilateral. No puede apresar la plena situación porque perte­
nece de antemano a la intentio oblújua —porque procede de la 
reflexión sobre los universales aislados por el pensamiento, 
el concepto, la enunciación. Su labilidad se muestra infalible­
mente en su incapacidad para fijar las formaciones aprehendidas 
en medio de la fluctuación en que las sume; se muestra en la 
tendencia, o bien a hipostatarlas y hacer de ellas un reino de 
sustancias formales, o bien a despotenciarlas haciendo de ellas 
meros conceptos. Lo primero es bien conocido por el platonis­
mo, el realismo de los universales e incluso por la concepción 
fenomenológica de las esencias; lo último ha producido el no­
minalismo, el subjetivismo y el relativismo filosófico.

A  esto se opone, en correspondencia, el otro aspecto. Es el 
ontológico y consiste en el retorno a la intentio recta. Muestra 
la vinculación del ser ideal y el real como fenómeno funda­
mental. En la dirección de su mirada se alza la estructura ideal 
y esencial como lo universal contenido en lo real, y lo peculiar 
de su manera de ser resalta sólo como fenómeno límite, es de­
cir, dondequiera que el reino de lo matemático rebasa en con­
tenido el alcance del reino de lo real. Con esto se ha trazado 
de antemano un límite a la indiferencia del ser ideal. No es en 
su independencia en donde desemboca la cadena de fenóme­
nos de su manera de darse —ni un reino de ideas libremente 
flotante, ni tampoco una abstracción meramente mental de las



formaciones ideales es lo que se sigue de ella—, sino simple­
mente la indiferencia al número, particularidad y existencia 
de los casos reales.

Pero mantener rigurosamente fijo este resultado en medio 
de toda la especificación de los problemas, es una tarea que 
sólo puede lograrse cuando se mantiene fija la vista sobre la 
totalidad de la relación fundamental hasta en los menores deta­
lles especiales. Mas para esto es menester aún de más amplias 
consideraciones.



EL SER IDEAL EN EL REAL

C a p í t u lo  46 

LA FENOMENOLOGÍA DE LAS ESENCIAS

a) E l  p o n e r  e n t r e  p a ré n te s is  y  e l  p o n e r  de  r e lie v e

La investigación inicial mostró cómo el ser ideal está dado, 
a diferencia del real, tan sólo en el conocimiento, y aun aquí 
se le aprehende puramente tan sólo en el conocimiento aprio- 
rístico, o sea, que falta enteramente en su manera de darse la 
actualidad del ser afectado. El ser matemático fué una prueba 
convincente de una manera de darse tan “no llamativa”.

Pero esto se altera tan pronto como se fija la atención en 
que hay aún muchos casos de ser ideal distintos del matemá­
tico. Más aún, se altera propiamente ya cuando se hace entrar 
en consideración el papel de lo matemático en lo real —o sea, 
la relación pitagórica. Lo que está “contenido” en lo real puede 
experimentarse en principio también en la experiencia real. Es 
lo que se confirma en el hecho de que los orígenes de la geo­
metría hayan sido muchas veces la mera medición de las rela­
ciones espaciales reales, únicamente por medio de las cuales 
pasaron a ser leyes geométricas universales. Lo mismo es válido 
de las leyes mecánicas. La exacta comparación de las posicio­
nes observadas de Marte condujo a Keplero a la idea de las 
trayectorias elípticas.

Tan sólo no se “experimenta” de esta manera el ser ideal 
en cuanto tal, ni en la universalidad que le es peculiar, sino en 
la particularidad del caso singular; y entonces es menester 
un proceder especial para llegar a “ponerlo de relieve” en su 
pureza. Tal poner de relieve se ejecuta por medio de un cons­
ciente prescindir de lo particular del caso real; lo que a su vez 
supone ver que determinados momentos del caso son lo que 
hay de esencialmente universal en él. Pero un ver de esta índo­
le es ya apriorístico.

Con esta reserva, pues, puede decirse que aquí surge otra 
manera de darse el ser ideal. Justamente tratándose del ser

331



matemático ha pasado a segundo término en el estadio avanza- 
do de las ciencias exactas. Es necesario ya mirar a otros domi­
nios de contenidos para hacer valer ontológicamente esta re­
lación.

La fenomenología de Husserl ha abierto aquí el camino. 
Mediante el análisis pone de relieve en lo real rasgos, leyes y 
conexiones esenciales. Éstos en cuanto tales rebasan con su uni­
versalidad radicalmente el caso real que tuvo delante el aná­
lisis. El prescindir de lo “accidentalmente” particular del caso 
se lleva a cabo mediante un expreso “poner entre paréntesis”; lo 
que se pone de relieve queda precisamente “fuera del parén­
tesis”. Este proceder no es abstracción. Por medio de la abs­
tracción no se llegaría nunca a nada rigurosamente universal. 
Pero el análisis llega a algo rigurosamente universal. A  algo que 
abarca todos los posibles casos reales de la especie correspon­
diente, así, pues, los casos que se conocen y los casos que no se 
conocen; algo que sólo puede, por tanto, intuirse a priori. Es 
sobre la base de la intuición de que pertenece a la esencia 
de la cosa como se lo realza fuera del paréntesis. Esta intui­
ción és justamente apriorística. Tan sólo no se halla esta in­
tuición apriorística fundada puramente sobre sí misma, sino que 
la ocasiona el darse el caso real. Y esto es posible porque este 
último es un caso especial de lo universal.

El que ésto suceda con los actos o con los objetos de los 
actos, es aquí una diferencia perfectamente secundaria. La fe­
nomenología ha analizado preponderantemente actos, pues así lo 
trajo consigo su proceder de la psicología. Sobre el problema 
de los actos se desarrolló el método. Pero los actos son exacta­
mente tan reales corno los objetos del conocimiento, como las 
cosas y los sucesos materiales. Tienen realidad psíquica en el 
mismo sentido en que tienen éstos realidad física. Por eso es 
también la misma la manera de darse. La “esencia” se encuen­
tra ahí delante “en” lo real. Por diverso que sea el contenido 
de las estructuras esenciales de los actos y de las de los obje­
tos de los actos, son lo mismo en ser estructuras de algo real y 
quedar puestas de relieve en la universalidad de lo ideal única­
mente por el realce fuera del paréntesis. Dicho más exactamen­
te, su original universalidad e idealidad es algo que tiene que 
sacarse y por decirlo así recobrarse de su entretejimiento con 
lo particular del caso real.1

1 Hay que retener en lo siguiente lo que se dijo arriba (caps. 17 s.) 

sobre la intuición de esencias: esta no aprehende, tomada en rigor, inme­

diatamente el ser ideal, sino el “ser así neutral”. Sólo así puede encontrar



b )  L a  ESENCIA Y SU RELACIÓN CON LO REAL

La relación ontológica que hay en el fondo de todo esto es 
patentemente la del estar contenido o el estar sumido lo ideal 
en lo real; la misma relación, pues, que encontramos en el ser 
matemático. Pero cabe poner aquí en duda que tenga sentido 
considerar el ser ideal de las esencias puramente por sí como si 
“ocurriese”, fuese como quiera, también sin casos reales. Seme­
jante ocurrir • lo hay perfectamente en ciertas especies de lo 
matemático. Pero el que pueda trasportarse a esencias de una 
especie más concreta, no es visible, al menos por la forma en 
que se ganan éstas.

Atengámonos ante todo a lo positivo de la relación. Esto es 
—justo en la universalidad que le da la fenomenología— cosa 
conocida de antiguo. Y ya entre la concepción platónica y la 
aristotélica se abrió aquí la oposición por respecto a la existen­
cia aparte de las esencias. Según Platón hay un existir para sí 
de las formas esenciales, según Aristóteles no ocurren en nin­
guna parte más que en lo real. Pero ambos conocían el proce­
dimiento para percatarse de ellas y ambos sabían que hay que 
partir del caso real: Platón en la “reminiscencia” de la idea 
con ocasión de lo percibido, Aristóteles en la posibilidad de 
descubrir lo universal en lo singular mismo como algo que está 
en todo momento contenido en esto último.

Dicho sistemáticamente: es lo paradójico de la esencia de 
lo universal no poder agotarse esto en nada particular o sin­
gular, y sin embargo estar su contenido encerrado íntegramen­
te y sin restricciones en lo particular o singular, o sea, que el 
conocimiento puede obtener lo universal en lo contrario de 
lo universal mismo. Hay por ende una realidad de lo univer­
sal en los casos reales mismos; no consiste en nada más sino 
en que éstos tienen de común, en medio de toda su diversi­
dad, un cierto núcleo de rasgos fundamentales. Una comunidad 
de tal índole es de hecho, pues, una comunidad real; y esta su 
realidad no puede desligarse de la serie de los casos reales. Mas 
por otro lado es justo esta esencia de lo universal indiferente 
al número de los casos reales; más aún, ni siquiera se altera su 
contenido cuando no hay ningún caso real. Por lo tanto hay 
en ella la indiferencia a lo real que se hizo tangible en los 
objetos matemáticos. Y en esto se hace evidente de nuevo que 
su manera de ser es por naturaleza meramente ideal.

éste en el caso real. Esto no impide, naturalmente, que por este rodeo 

se percate mediatamente de lo aprehendido en su idealidad.



334 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. III

En tanto el análisis del caso real pone entre paréntesis todo 
lo que pertenece al caso en su particularidad,' tropieza con lo 
universal en su idealidad. El análisis conoce lo universal per­
catándose de su esencialidad para todos los posibles casos reales, 
con lo que justamente salta a la vista su indiferencia a la 
particularidad, número y existencia de éstos. Lo notable de 
ello es que en el caso singular puede intuirse más de lo que 
hay en él en cuanto tal. Pero este ir más allá de él es justo la 
obra de lo apriorístico. La abstracción o “reducción” en cuanto 
tal no es lo que lo produce; se reduce a conducir a una intui­
ción de otra especie, más inmediata, la intuición esencial, que 
empieza justo allí donde cesa aquélla, pero entonces significa 
una nueva e independiente forma de penetración.

Puede expresarse esto también así: en el caso singular puede 
intuirse más de lo que hay en él porque el intuir en él es al 
par un prescindir de él, un mirar a través de él, por decirlo así, 
a la esencia ideal. Y de hecho no se intuye lo universal en él, 
sino en la última. El caso singular resulta, tan pronto como 
la intuición pasa por él hacia los rasgos esenciales, representa­
tivo a la vez de una totalidad de casos posibles, y ello sin que 
se aprehendan también estos mismos. Pero esto quiere decir 
que lo universal en él no se conoce en su realidad, sino en su 
idealidad.

Aquí está la razón por la que Aristóteles buscaba la “esen­
cia” en las cosas mismas, pero a la vez también la razón por la 
que Platón no la buscaba en las cosas mismas, sino más allá de 
la particularidad de éstas. Tanto lo uno como lo otro tiene, 
bien entendido, su justificación; y la verdad de la relación en­
tera no está precisamente en el medio, sino en la síntesis de 
ambas concepciones. Cada una de ellas miraba sólo a un lado 
de la relación, pero ambas tomaban en cuenta la relación en­
tera y ambas siguieron metódicamente el mismo camino. Este 
camino es el de la percatación apriorística de la esencia univer­
sal en tanto el caso singular da ocasión para ella.

c) Id e a lid a d  l ib r e  e id e a lid a d  d e p e n d ie n te

Ontológicamente podría ser esta relación una y la misma 
para toda idealidad y servir de base a todo conocimiento ideal. 
Los ejemplos de estructuras esenciales a las que no corresponde 
nada en el reino de lo real, no alteran esto en nada fundamen­
tal: pues se limitan a confirmar la indiferencia tangible también 
por otro laclo. Y cuando no se hipostatan tales estructuras en



c a p . 46J id ea lid ad  l ib r e  e id e a l id a d  d e p e n d ie n t e  335 

una seudoexistencia real —como hizo el realismo de los uni­
versales—, es su idealidad la misma qué la de las restantes.

Gnoseológicamente —es decir, en la manera en que el ser 
ideal se da y se vuelve objeto— existe aquí, por el contrario, 
una diferencia decisiva. Puede denominársela la diferencia de 
la “idealidad libre” y la “dependiente”.1

Esta diferencia no está en la relación óntica de lo real, sino 
en la relación de conocimiento al sujeto, es decir, en la for­
ma de acceso a lo ideal. “Idealidad libre” quiere decir aquella 
que, como la matemática, puede intuirse inmediatamente por 
sí misma, pero ligada en el caso real aparece sólo entenebrecida 
o enturbiada; “idealidad dependiente” es aquella que sólo se 
llega a intuir por medio del caso real y a través de él, porque 
desprendida de él no es apresable.

Puede decirse también que esta segunda forma de lo ideal 
sólo ocurre como esencia de algo real. En ella está, pues, cum­
plida ya en la manera de darse la exigencia aristotélica de la 
inmanencia real del eidos. En la primera no lo está. Sobre 
la base de esta diferencia puede también comprenderse sin difi­
cultad el x<o(H0|jiÓ5 que se le ha reprochado a Platón por el 
haber éste buscado unilateralmente su orientación en la mate­
mática.

Sin duda que el “estar dadas” las esencias sólo como las de 
algo real no necesitaba en sí significar que “sean” sólo esencias 
de algo real. La manera de darse no es, en cuanto tal, mane­
ra de ser. A  la indiferencia le queda, pues, fundamentalmente 
abierto también aquí cierto espacio. Y justo el que se pueda 
“realzar fuera del paréntesis” las esencias prueba la posibilidad 
de desprenderlas, es decir, que en sí muy bien pudieran tener 
también una idealidad libre.

El procedimiento del desprenderlas.tiene lugar en rigor sólo 
ín mente; realiter no puede desprenderse nada de lo efectivo. Lo 
que esto tiene en su seno permanece en él. Pero esta vincular 
ción es esencial sólo a lo real, a lo ideal le es extrínseca. Bajo 
el punto de vista de la esencia no sólo significa, pues, la posibili­
dad de desprenderla un proceder del hombre, sino que es la 
expresión de la índole de extrínseca y de la relación óntica 
entre las maneras de ser. La posibilidad de desprender m mente 
lo ideal de lo real descansa justo en que lo ideal es de suyo 
indiferente a lo real. Esta indiferencia resulta perceptible en 
lo ideal tan pronto como se dirige la mirada a su índole pecu-

1 Introducida así en MctapH?siJc dar Erkenntnis, 39 ed., 1941, parte V, 

cap. 62.



liar. Pero el reverso de la relación es que lo real no puede des­
prenderse, en absoluto, de lo ideal. Aun después de puesto entre 
paréntesis todo lo particular, sigue estando transido de lo ideal.

Tampoco es que en un caso dado pueda abstraerse arbitra­
riamente de lo que se quiera; sin duda que esto puede hacerse, 
pero entonces no se llega a la estructura esencial. Lo abstraído 
conserva en sí los rasgos esenciales. No hay ningún caso real 
que no lleve en su seno una estructura ideal a la que fuerza a 
compartir su propio ser real. Si en un caso se quisiera abstraer 
de ella misma, se destruiría simultáneamente la realidad del 
caso y el residuo sería un vacuo “abstractum”, algo indetermi­
nado que así no ocurre en ninguna parte. Semejantes experi­
mentos pueden hacerse en el pensamiento, pero no conducen a 
ningún conocimiento, sino que se quedan en un vacuo jugue­
teo, Si en la intuición esencial se abstrae, por el contrario, de 
la realidad del caso singular, el resultado no es un vacuo “abs- 
twtctum”, sino una muy determinada estructura esencial que en 
la forma en que reluce como “esencia de la cosa” prueba te­
ner la misma “dureza”,, es decir, la misma fuerza de resistencia 
contra la arbitrariedad del pensamiento, que lo matemático.

d) U n id a d  de las e se n c ia s  y  d u a lid a d  de  los accksos

Lo peculiar del análisis fenomenológico no es precisamente 
la abstracción —es decir, algo negativo—, sino la visión positiva 
o la aprehensión de la estructura esencial. Esta aprehensión se 
halla siempre en una clara oposición a la acción negativa del 
poner entre paréntesis; tiene independencia frente a lo empíri­
camente dado, aun cuando encuentre en esto sus puntos de 
partida. Y esto sólo es posible si la estructura esencial “es” algo 
en sí. Esto no significa aislamiento, ni ser para sí, ni estar des­
prendido de lo real, pero sí independencia frente al acto apre- 
hensor. Pues el aprehender es un acto trascendente.

Puedo, por ejemplo, poner de relieve en un “todo” dado 
cualquiera* —sea un cristal, un organismo animal o el cuerpo 
de la Tierra— la relación esencial “el todo y la parte”. Encon­
traré entonces la rigurosa correlatividad de ambos, e igualmente 
el estar supuesto el todo en la parte (en cuanto parte) y el estar 
supuesta la parte en el todo (en cuanto todo), y la referencia 
esencial de la parte a otras partes del todo, y muchas cosas más. 
Para ello necesito abstraer de todo aquello en que se diferencian 
el cristal, el organismo y la Tierra; esto no es ninguna dificul­
tad, pues la relación esencial buscada no resulta afectada por



CAP. 46] UNIDAD DE LAS ESENCIAS 337

estas diferencias. Pero no puedo abstraer, en la esencia del cuer­
po de la Tierra, de la relación esencial “el todo y la parte”, ni 
siquiera de una sola de las leyes parciales que radican en ella.
Y no puedo, porque el cuerpo de la Tierra, sin esta relación 
esencial, no es en absoluto el cuerpo de la Tierra. Pero lo pri­
mero lo puedo muy bien porque la relación “el todo y la partev 
también sin el cuerpo de la Tierra “es algo” que existe perfecta­
mente y que puede intuirse por sí mismo. Este “ser algo” —no 
desprendido de lo real en general, pero sí de la particularidad 
y existencia del caso real determinado— es el ser en sí ideal.

No es distinto con la esencia de los actos. Cuando en el acto 
vivido del arrepentimiento pongo de relieve la peculiar vuelta 
del yo hacia sí mismo, el cambio de posición ante la persona 
ajena, el cambio de valoración de la propia acción, etc., esto 
sólo es posible porque estos momentos forman juntos una es­
tructura esencial que existe perfectamente incluso sin que se 
lleve a cabo el acto real particular —por ejemplo, también tie­
ne sentido como requerimiento moral que se dirige al culpable 
y que queda incumplido—, así, pues, también prescindiendo 
del caso real es en sí lo mismo que ella es en él.

Hasta aquí existe, pues, en toda la línea la misma relación 
que en el ser matemático. La ley de la suma de los ángulos exis­
te perfectamente también sin el polígono real; pero puedo po­
nerla de relieve en el polígono real con tal de fijar la vista en 
algo más que en lo medido de una manera meramente fáctica, 
lo cual se revela en el mejor de los casos una aproximación a la 
ley —es decir, con tal de intuir la esencia universal del polígo­
no en éste. También así aprehendo la esencia en el ejemplo del 
caso real. La diferencia se reduce a ésta: la intuición matemá­
tica de las esencias puede moverse libremente en lo ideal, la 
restante intuición de esencias no lo puede, en general. Esta 
intuición permanece ligada con sus actos a las ocasiones empí­
ricas; aquella otra puede prescindir de éstas, encontrando ac­
cesos inmediatos al ser ideal.

Pero justo esto es una diferencia meramente gnoseológica 
que no puede trasponerse al orden óntico. Concierne sólo a la 
dualidad de los accesos a la unidad de la esencia. Si no, sería 
la demostración matemática con la figura dibujada cosa de 
imposibilidad. La diferencia gnoseológica es, pues, justamente 
demostrativa de que no existe una diferencia entre las esencias 
en punto al ser. Y esto significa que ontológicamente son una 
y la misma idealidad la “idealidad dependiente” que ponemos



de relieve en los casos reales y la “idealidad libre” que aprehen­
demos inmediatamente por sí misma.

C a p ít u l o  47

LA INTUICION ESENCIAL Y LA EVIDENCIA

a) La idea de l a  “ m a th e s is  u n iv e r s a lis ”

Para la exhibición del ser ideal tiene el reino de las esencias 
susceptibles de ser puestas de relieve otra ventaja especial sobre 
lo matemático: que es de una amplitud y riqueza de contenido 
muy distinto, extendiéndose a todas las formas y capas de lo 
real, sin dar en ellas la preferencia a un lado determinado. Si 
se considera que lo matemático concierne sólo al grado ínfimo 
de la conformación —el cuantitativo—, es evidente sin más lo 
grande de esta ventaja. Apenas resulta disminuida por la falta 
de “exactitud” en la forma de mostrarlo. Pues la exactitud no 
concierne al ente mismo, sino sólo a su aprehensibilidad; no es 
un momento ontológico, sino sólo gnoseológico.

En sí fuera perfectamente concebible una ciencia exacta 
de las esencias de objetos y actos, del ser material y del espiri­
tual. La idea defendida por Husserl de una filosofía como 
ciencia exacta —una renovación de la mathesis universalis car­
tesiana— descansa en esta posibilidad de principio. Pero la 
posibilidad existe sólo ontológicamente, no gnoseológicamente. 
Las esencias de todos los dominios del ser admitirían la exacti­
tud de la aprehensión. Pero no la admite la organización de 
nuestro conocimiento: éste no tiene órgano alguno para apresar 
exactamente más que relaciones lógicas y matemáticas. Y para 
procurarle el órgano no tiene el hombre poder. El hombre 
sólo puede hacer valer la facultad de conocimiento que tiene 
hasta el límite de su alcance. Siempre que emerge en la filo­
sofía la idea de la mathesis universalis, entra subrepticiamente 
en juego la utopía del intellectus infinitas. Aquí está el error en 
el cálculo de Husserl, como de los viejos racionalistas; es la 
cuenta de la ciencia hecha sin contar con la huéspeda.

Por eso persiste el papel directivo de lo matemático y su fuer­
za de orientación para la ontología de lo ideal, a pesar de 
tener un contenido tan limitado y resultar tan estrecho frente 
al ancho reino de las esencias.

Mas por otro lado tiene el reino de las esencias la gran



CAP. 47 ] LÍMITES DE LA CERTEZA DEL CONTENIDO 339

ventaja de traer ya consigo su conexión con lo real. Su forma 
de darse mediatamente nos la exhibe ad ocidu-s. Pero de esta 
conexión depende, como vimos, el testimonio del ser en sí. Pues 
lo real está dado como ente en sí en virtud del peso del ser 
afectado en el experimentarlo. Si hay, pues, un tejido ideal 
de esencias que se revela ya en su forma de darse como inma­
nente a lo real, o que está contenido en lo real como su de­
terminación ya antes de nuestro aprehenderlo y tenerlo por 
cierto, justo con ello queda garantizada su independencia gno­
seológica y su indiferencia a la objeción —en suma, su ser en sí. 
Pero no puede surgir únicamente en el ponerlo de relieve, por­
que lo- real no es en absoluto lo que es sin sus estructuras.

Pero si este tejido revela ser a la vez indiferente a la 
existencia y particularidad de los casos reales, si en su existen­
cia es visible que éstos le son en cuanto tales extrínsecos, y que 
aun sin'ellos sigue-siendo visible tal cual es, se funden los dos 
momentos de indiferencia —la indiferencia a la objeción o al 
ser aprehendido y la indiferencia al ser real de los casos— para 
constituir en común el concepto riguroso del ser en sí ideal. 
Forman, pues, juntos la prueba de la existencia y del alcance 
de tal ser.

b) L ím ite s  df. l a  c e r te z a  d e l  c o n te n id o

A  estas ventajas de la intuición ampliada de las esencias 
se opone sin embargo una desventaja que pone en peligro los 
resultados de ella. Concierne a la certeza del contenido en el 
saber del ser ideal.

La intuición de las esencias tiene por única y última instan­
cia de su certeza la “evidencia” de la intuición misma. No 
puede apelar a ninguna otra cosa en que tenga un control de sí 
misma. El supuesto tácito es que ella misma es infalible. Es ne­
cesario, pues, preguntar: ¿lo es efectivamente? Por anticipado 
no parecería verosímil. Ninguna de las instancias de conoci­
miento de que tenemos noticia está absolutamente libre de error. 
Pero ¿hay entonces que abandonarse a lo intuido?

No hay que generalizar en seguida el reparo que aquí surge. 
En la matemática, por ejemplo, es la cosa de otra manera, y a 
esto responde la famosa certeza de los teoremas matemáticos. 
Aquí no sólo se experimenta la dureza del “ser así” en la resis­
tencia, subjetivamente perceptible, al posible pensar de otra 
suerte; la matemática asegura también cada una de sus evi­
dencias insertándolas en los grandes órdenes de lo ya apre-



340 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. III

hendido y asegurado. La misma significación metódica tiene 
también el conocido procedimiento euclidiano dé demostrar. 
Consiste en remontar hasta los axiomas; y éstos a su vez no 
están simplemente entregados a la evidencia de ellos por sí, sino 
asegurados en vista de lo más especial que descansa en ellos 
como en sus condiciones. Así está ligada consigo misma toda 
la esfera del ser matemático; y éste significa para la ciencia un 
sólo y gran orden esencial de condiciones y condicionados que 
recorre sin hiato el conjunto. La ilusión de evidencia en el 
detalle está aquí prácticamente eliminada. Quedaría a lo sumo 
la posibilidad de dudar del conjunto, pero esto a su vez no es 
posible en vista de la relación con lo real.

De otra suerte es en la intuición de esencias que pone de 
relieve éstas partiendo de lo real. Esta intuye “estigmáticamen- 
te”, es decir, es una intuición que da en el punto singular. Una 
intuición a la que le falta la anchura en que se ve sinóptica­
mente la esfera o que no es una intuición “conspectiva”. O  que 
por ende no encuentra fácilmente contrapeso y corrección en 
otras intuiciones. Sus evidencias descansan sobre sí, están ahí 
cada una para sí y encierran en sí lo cuestionable del estar ahí 
para sí.

La prueba de esto la aporta la práctica misma de la intui­
ción de esencias, con la mayor claridad en la divergencia de lo 
intuido por diversos individuos. La diversidad del punto de 
partida y de la dirección de la mirada puede hacer entrar cosas 
muy diversas dentro del alcance de la intuición. Errores que 
en la intuición conspectiva se hacen patentes sin más porque la 
incoherencia resulta en seguida tangible, permanecen sin desta­
carse en la estigmática. Unicamente resultan rastreables allí 
donde se hacen intervenir grandes órdenes de casos. Pero justo 
esto no entra en el proceder de la pura intuición de esencias.

c) La ev id e nc ia  o b je t iv a  y  l a  e v id e nc ia  s u b je t iv a

El apelar a la “evidencia” inmediata tiene en sí el punto 
escabroso de estar encerrada en ella misma —es decir, ya en el 
concepto de evidencia en cuanto tal— un equívoco.

Con semejante apelación se piensa, naturalmente, en la “evi­
dencia objetiva”, que significa no sólo la convicción que tiene 
de lo intuido el sujeto, sino también una garantía suficiente de 
la verdad de la convicción. No se piensa, pues, en nada menos 
que en la certeza del saber de lo verdadero y lo falso. Pero 
justo ésta no está nunca inmediatamente dada, y allí donde



quizá se tendría efectivamente en una determinada evidencia 
la pretensión de poseerla, allí precisamente no es comprobable. 
Pues “dada” sólo puede estarlo en forma de convicción. En­
tonces se “tiene” sin duda la convicción, pero justamente ésta 
no es garantía objetiva, sino que también puede ser ilusión. Es 
sólo una evidencia subjetiva.

La evidencia subjetiva, dondequiera que aparece, está tam­
bién efectivamente dada, pero es sólo una modalidad de la 
conciencia, no una modalidad del conocimiento: convencido se 
puede estar incluso de lo más falso. Prejuicios y errores pueden 
ser muy convincentes en este sentido. En esto consiste lo falaz 
de la convicción. Si en la ciencia se quisiera apelar a la con­
vicción, se resultaría ridículo. La evidencia subjetiva no es, 
pues, en ningún caso un criterio.

Pero tampoco lo es la objetiva. Si se diese alguna vez, sería 
sin duda uno, pues su sentido es justamente la garantía sufi­
ciente. Pero nunca está dada. Un criterio tiene que estar
“dado”, pues tiene que ser para la conciencia el signo de la
certeza. Si la evidencia subjetiva fuese tal signo, sería la me­
dianera de la objetiva. Esto es justo lo que no es ella. Más
bien se tendría ya que poseer un criterio para saber si en el 
caso dado es la evidencia sujetiva signo de la objetiva o no. Pero 
esto quiere decir que ni la evidencia subjetiva ni la objetiva es 
criterio de la verdad —ésta no la tenemos y en aquélla no nos 
sirve de nada el tenerla—, sino que tendría que haber además 
un criterio de la evidencia misma. Éste tendría que decir si la 
evidencia subjetiva dada era a la vez objetiva.

Hay una difundida opinión según la cual no habría en el co­
nocimiento ideal posibilidad de ilusión. Se hace valer para 
toda la región de este conocimiento la tesis de Spinoza: veritas 
norma est sui et falsi. Esta opinión descansa en un descono­
cimiento del ser ideal; pero con ello desconoce a la vez el 
genuino carácter gnoseológico de la intuición de esencias. Se 
piensa una y otra vez que aquí sólo hay el objeto interno, 
intenciona!, y que acerca de éste no es en absoluto posible la 
ilusión, el error, el desacierto. Pero entonces tampoco se debe 
hablar de intuición, visión o aprehensión de tales objetos, ni 
darse por ciencia el ocuparse con ellos. Pues la intuición esen­
cial sólo es entonces un juego de la representación. Se cree que 
el pensamiento se queda aquí consigo mismo, sin trascenderse 
en absoluto; olvidándose de que exactamente las mismas esen­
cias que se aprehenden son también esencias de lo real y tienen 
en esto y en todo caso ser en sí.



342 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. 111

Así, pues, no se obvia la dificultad que hay en el concepto 
de evidencia. Negar la posibilidad de la ilusión en la eviden­
cia quiere decir más bien aniquilar el conocimiento ideal.

d ) S e n t id o  po s itivo  de  l a  i lu s ió n  e n  l a  e v idenc ia

Las cosas no están sin embargo tan mal sino sólo en la intui­
ción puramente estigmática, tal cual la ha desarrollado unila­
teralmente el gremio fenomenológico. Efectivamente no está la 
intuición de esencias reducida, de ninguna suerte, a aquella 
sola. La intuición de esencias es tan perfectamente como la 
geometría capaz de la intuición conspectiva. Puede insertar los 
conocimientos singulares en el orden de un conjunto, en el que 
se compensan las fuentes de error de la intuición aislada. Esto 
sucede enteramente de suyo dondequiera que se procede en 
forma científica. La ciencia es justamente conexión, inserción 
en un todo, sinopsis. En la síntesis de la intuición estigmática 
y la conspectiva se obtiene un criterio por lo menos relativo 
—comparable al del conocimiento real en la síntesis de elemen­
tos apriorísticos y aposteriorísticos. Tan sólo no es ni aquí ni 
allí un criterio absoluto; pero éste excedería de la medida hu­
mana.

Sin embargo, cuando se piensa que la manera de darse el 
ser ideal en la intuición de esencias resulta ilusoria, o aunque 
sólo sea debilitada, por obra de la aporía de la evidencia se 
saca una conclusión perfectamente errónea. Esta aporía con­
cierne simplemente a la aprehensión del contenido de la esen­
cia suelta, pero de ninguna suerte a la manera de darse su 
carácter de ser. Además, la ilusión sólo se extiende las más de 
las veces a lo negativo, consistiendo, pues, en no ver; lo positi­
vamente intuido está mucho menos sujeto a ella. El error del 
fenomenólogo empieza por lo regular allí donde dice “no hay 
tal”; donde ve algo y dice “hay esto” no suele errar. Y esto es 
muy comprensible, pues todo auténtico intuir es afirmativo.

Pero aquí se trata de una consideración todavía más funda­
mental. Concedido que cabe la ilusión en detalles al poner 
de relieve la estructura esencial en el caso real, que cabe acer­
tar o errar, aprehender o fallar. Entonces hay que decir: lo 
mismo es válido de todo conocimiento, también del conocimien­
to real. Y en éste nadie pretenderá afirmar que la posibilidad 
de la ilusión o del error atente a la realidad del objeto. Todo lo 
contrario: allí donde puede errarse algo, tiene necesariamente 
que estar presente primero aquello que puede errarse. Si no



CAP. 47 J SENTIDO POSITIVO DE LA ILUSIÓN 343
está presente, na hay nada que pueda errarse. Pero presente 
tiene que estarlo necesariamente como algo cuyo ser está ahí 
indiferente a todo aprehenderlo o errarlo. Pero tal es en sen- 
tido riguroso un ente en sí.

Más bien hay, pues, que sacar la conclusión inversa: si la 
ilusión en la evidencia fuera cosa de imposibilidad, cabría en 
rigor dudar del ser en sí de las esencias; pues cabría creer que 
las esencias son meramente cosa del pensamiento, ya que cómo 
iba a poder el pensamiento errarse a sí mismo. Pero si la ilu­
sión en la evidencia es posible y sale a la luz del día en la 
ocasional divergencia de lo declarado evidente (por diversos 
sujetos intuyentes), queda con ello justamente probado el ser 
de aquello acerca de lo cual incurre la evidencia en ilusión. 
En la conciencia de la discordancia hay, en forma totalmente 
indiscutible, la garantía de que las esencias mismas son algo in­
dependiente de todo tenerlas por ciertas y de toda evidencia, de 
todo intuir y conocer. Y esto quiere decir que son algo ente 
en sí.

La verdad y el error sólo son, justamente, posibles en la rela­
ción de trascendencia. Su inequívoco sentido es el del ajustarse 
o no ajustarse a un objeto que es más que objeto y tiene en sí 
sus determinaciones aun cuando no venga a ser objeto de la 
intuición. Pues justo con éstas sus determinaciones tiene que 
concordar en la conciencia lo “verdadero” y que faltar la con­
cordancia a lo “falso”.

Desconocer tal estado de cosas sólo es posible cuando por 
“esencia” no se entiende lo que ésta es —o no se reconoce en 
ella la estructura ideal de la cosa—, sino que sólo se tiene ante 
la vista lo “realzado fuera del paréntesis” como contenido de 
conciencia (o sea, como concepto o producto de la abstrac­
ción). Este último es en cuanto tal, naturalmente, un objeto 
en un sentido sólo impropio, un objeto sustentado por un acto 
o intencional, no objeto de conocimiento. Pero conocimiento 
lo es la intuición también sólo en tanto no produce, sino que 
“aprehende”. Y esto quiere decir que sólo lo es en tanto el 
producto del acto (el concepto o lo universal puesto de relieve) 
concuerda con la esencia de la cosa tal cual es en sí y tal cual 
está contenida en lo real como “su” estructura.



C a p ít u lo  48

EL REINO DE LO LÓGICO Y SUS LEYES

a) Las dos c la se s  de le y e s  d e l  p e n s a m ie n to

Todavía hay dos dominios de lo ideal no tocados en lo 
anterior: lo lógico y el reino del valor. El primero se acuesta 
al ser matemático, el segundo a las esencias. Pero ambos tienen 
de común que en ellos es donde se ha desconocido durante más 
tiempo el sentido del ser ideal. En ambos depende éste de la 
relación de lo real, sólo que ésta es en ellos muy diversa; y 
diversa también de la que se encuentra en lo matemático y en 
las esencias.

Ante todo tomemos en consideración el reino de lo lógico. 
En torno a su manera de ser hay una vieja disputa. No se la 
va a desarrollar aquí en toda su amplitud. Basta partir de 
la siguiente afirmación: si aquí se está ante un ser en sí propia­
mente tal, es en todo caso ideal; y si es un ser ideal, cuenta 
en todo caso en la “idealidad libre”. Su manera de darse es 
inmediata, resulta aprehendida “por sí”, como el objeto mate­
mático.

El ser aprehensible por sí, así como el existir la esfera, son 
aquí incluso especialmente puros. No es sólo que no sea me­
nester abstracción alguna respecto de lo real; es más bien que 
falta también el contenido concreto particular que, por ejemplo, 
en la geometría constituye siempre cierta analogía a lo real.

Las leyes de las figuras y modos del silogismo, así como estas 
figuras y modos mismos, son estructuras de suma generalidad, 
formas puras de un contenido posible. Estas formas dominan 
las relaciones de los pensamientos en la medida en que están 
objetivamente determinadas, ejerciendo una especie de íntima 
necesidad del pensar. En este hecho está la razón de la cono­
cida concepción, siempre emergente de nuevo, de la lógica 
formal como una “ciencia del pensar”.

El que también es esto mediatamente, no va a impugnarse. 
Pero si por ello es caracterizable primariamente su esencia, es 
otra cuestión. Ya la más simple consideración lleva aquí a algo 
distinto. Pues, primero, no dicen las formas lógicas nada sobre 
el pensar mismo, sino que conciernen exclusivamente al conte­
nido de los pensamientos como contenido objetivamente confor­
mado. Así es ya claro en el sentido de la proposición categó-



CAP. 48] CARÁCTER DE LAS LEYES LÓGICAS 345

rica, cuya cópula, “es” y “no es”, expresa el puro sentido del 
ser. Es lo que se ha demostrado frecuentemente y con toda 
prolijidad.

Mas por otro lado hay también una psicología del pensar. 
En ella se trata de leyes totalmente distintas, de leyes del pro­
ceso de pensar y de la secuencia de éste en cuanto se halla 
subjetivamente condicionada. Como tipo de semejantes leyes 
son las más conocidas las de asociación, que tomadas en forma 
puramente descriptiva conservan bien su importancia para el ir 
y venir de los pensamientos, aun después de haberse mostrado 
que tras de ellas hay aún otras formas de conexión. Pues tam­
poco éstas son lógicas.

El pensar está en la peculiar situación de hallarse sometido 
a la vez a dos muy diversas clases de leyes. Forma una especie 
de liza de la heterogeneidad de ambas, quedando desgarrado, 
digámoslo así, por ellas. En esto descansa el fenómeno de los 
llamados “errores lógicos” que comete. Éstos no son de ningu­
na suerte simples errores, sino precisamente errores lógicos; 
psicológicamente son justas secuencias. Prueban hasta la sa­
ciedad que las leyes lógicas están muy lejos de dominar efec­
tivamente el pensar y de ser verdaderas leyes de éste. Lo 
lógico es más bien un orden de leyes enteramente heterogéneo 
con el proceso de pensar, y que sólo secundariamente se de­
posita sobre éste y lo abraza, por decirlo así, a la vez que lo 
trasforma y adecúa a aquel ente de la aprehensión del cual 
se trata en el pensar.

Estas leyes y en general estas múltiples estructuras y formas 
—el sistema de las formas lógicas— es primitivamente ontoló- 
gico, y aun más, ontológico-ideal.

b) C a r á c t e r  o n to ló g ic o - id e a l  de  la s  le y e s  ló g ic a s

Esto puede probarse sin dificultad por su estar contenidas 
dentro de la región entera del ser ideal, y más tangiblemente 
que en ninguna otra parte en el ser matemático. Cuando, por 
ejemplo, se demuestra que las leyes del círculo son casos espe­
ciales de las leyes de la elipse, claramente está contenido en 
ello el dictum de omni et nullo, Cuanda^una ley permutativa 
dice que a -f- b =  b + a, en ella está supuesto —como por 
lo demás en toda igualdad— el principio de identidad; pues la 
igualdad es sólo una identidad parcial. El que las demostra­
ciones euclidianas estén construidas según los modos de la si­
logística prueba que estos últimos atraviesan las relaciones del



346 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. III

ser geométrico en general, de tal suerte que éste resulta abar- 
cable con la vista en ellas.

Si las leyes lógicas fuesen meras leyes del pensar, tendría 
su “aplicación” en la matemática que deformar los objetos ma­
temáticos. Y en ningún caso podrían ser justo el instrumento 
con que el pensar se apodera de estos objetos; lo que a su vez 
no podría menos de salir a la luz en alguna parte, en errores 
del cálculo, en desviaciones e incoherencias. Nada de todo esto 
experimentamos en el pensar matemático en tanto éste presenta 
una forma rigurosamente lógica.

Hay, pues, que sacar la conclusión inversa: las leyes lógicas 
son ya por naturaleza propias del ser matemático y lo dominan 
como suyas. Pero como ellas mismas no son leyes matemáti­
cas, sino mucho más generales que éstas, sólo puede decirse 
que son por naturaleza leyes del ser ideal. Por esta causa son 
también leyes del “pensar” matemático en tanto éste no es un 
mero pensar, sino un aprehender el ser matemático.

Afinando las cosas puede decirse que en general hay un pen­
sar que se rige por ellas, pero que les es totalmente extrínseco; 
mas a nuestro pensar no es extrínseco el regirse por ellas. Pues 
en virtud del dirigirse por ellas y de subordinarse, por decirlo 
así, a ellas como norma de íntima rectitud, es capaz de ser un 
adecuado pensar —es decir, un “aprehender”— el ser mate­
mático y mediatamente todo lo real que se halla dominado por 
éste. De su estructura lógica —de su flexibilidad, pues, ante las 
leyes lógicas— depende su adaptación al ente, es decir, su sig­
nificación gnoseológica y su valor de verdad.

c) Rf.LACIÓN DE LO LÓGICO CON LA IDEALIDAD DEPENDIENTE

En la relación con el ser matemático es esta situación proto- 
típicamente apresable tan sólo porque lo matemático es tras­
parente y deja conocer fácilmente sus estructuras. No tan fácil 
es la cosa en la relación de lo lógico con las esencias complejas 
dadas sólo como idealidad dependiente. Con todo, es perfecta­
mente posible mostrar su estar contenido también en ellas. Este 
sólo resulta más retraído porque las esencias son aquí de una 
concreción mucho más alta, y su estructura lógica fundamental 
está plenamente recubierta por la configuración especial del 
contenido.

No se necesita sino pensar en el simple sentido de la gene­
ralidad objetiva de las esencias, para ver claro que en ella está 
implícita la relación lógica general de generalidad y especifica-



CAP. 48] LAS LEYES LÓGICAS Y LAS LEYES REALES 347

cióa o caso singular. Si, por ejemplo, se aprehende en una 
especie de actos la esencia del acto, ésta es válida a priori para 
todos los posibles casos especiales. Si aquí se articulan mutua­
mente lo general y lo especial, entra sin más en vigor la estruc­
tura lógica de la clasificación. Lo mismo es válido de los modos 
del silogismo. De hecho se “silogiza” pasando desde esencias 
simples a más complejas. De esta manera se sientan las amplias 
“conexiones esenciales” que se requieren para una visión cons- 
pectiva y constituyen la necesaria contrapartida de la visión 
estigmática.

Por último puede aducirse aún aquí en especial el principio 
de contradicción, que es decisivo para toda coexistencia de mo­
mentos esenciales. El es ya el tácito supuesto en la simple visión 
de esencias. Lo que implica una contradicción lo invalida la 
visión; y asimismo se elimina de suyo lo que entra en contra­
dicción con lo demás intuido. Si el principio de contradicción 
no fuese una ley del ser, ni tuviese validez para el ser de las 
esencias, sería una violenta dominación de las esencias por un 
pensar tiránico. En verdad es a la inversa: las leyes lógicas son 
leyes universales del ser ideal; siéndoles extrínseco que también 
el pensar se rija por ellas dentro de ciertos límites. Mas para el 
pensar y la intuición es justamente esto de central esencialidad; 
de otra suerte no fuera posible la aprehensión de las esencias 
que contienen estas leyes por la intuición humana.

d) L as l e y e s  lógicas y  las l e y e s  re a le s

Pero lo decisivo es también en lo lógico la relación con el 
ser real. En último término se halla el ser ideal, tanto el de 
las esencias cuanto el de lo matemático, en la misma situación 
escabrosa que lo lógico mismo. Si, en efecto, esto se halla con­
tenido sólo en el reino de las esencias o en el objeto mate­
mático, se halla sólo en la misma línea que éstos en su aspiración 
a un ser en sí ideal. Pero si cabe mostrar que está contenido 
también en lo real, interviene por detrás de su propio peso toda 
la ponderosidad del ser en sí real con la actualidad de sus 
datos.

Ahora bien, que está contenido en lo real es cosa mediata­
mente implícita ya en su relación con lo matemático y con las 
esencias; pues también éstos se hallan contenidos en lo real. 
Pero cabe probarlo también directamente.

La prueba está en la índole peculiar del conocimiento real, 
el cual tiene la estructura de las leyes lógicas por supuesto de



todo él, en todas las conexiones de su contenido, en su abar­
car con la vista, en la generalidad y aprioridad objetiva de que 
está tejido, así como en su relación con el caso singular dado.

Con esto se alude ante todo a lo comprensible de suyo de 
la “aplicación” que hacemos de lo general ya intuido y con­
ceptuado a casos reales que no están dados en ninguna expe­
riencia —como los futuros. La aplicación tiene justo e indis­
cutiblemente la forma de la subsunción, lo mismo si ésta es 
consciente que si no lo es; y si posteriormente se busca para 
ella una forma de expresión, resulta ésta necesariamente la 
de uno de los modos del silogismo conocidos por la lógica. 
Esto no es válido sólo de lo general en forma de leyes expresadas 
por medio de conceptos en el juicio, como las que aparecen 
en las ciencias, sino exactamente igual de todo lo general no 
apresado en conceptos, aprehendido intuitivamente en la vida 
misma (aprehendido, por ejemplo, por analogía), no consciente 
objetivamente. Pues lo peculiar es aquí que en la vida nos las 
arreglamos con esta clase de aplicación —es decir, que dentro 
de los límites del saber humano de lo verdadero y de lo falso 
concebimos y tratamos lo real con perfecta exactitud. Los erro­
res, en efecto, que cometemos en semejante aplicación, no sue­
len estar en la forma misma de ésta, sino en la aprehensión 
de lo general, así como de su ajuste a lo particular.

Cosa sería ésta de imposibilidad, si lo real mismo no estu­
viese ordenado “lógicamente” ya de alguna suerte en sus rela­
ciones estructurales, o sea, si las formas de dependencia que 
conocemos como formas de nuestro pensar y aplicamos para 
aprehender lo real, no penetrasen ni dominasen lo real ya por 
su naturaleza e independientemente de todo pensar.

Esta situación es y será totalmente paradójica mientras se 
entiendan las leyes lógicas como meras leyes del pensar. Pero 
no es nada paradójica cuando se ve que son originalmente leyes 
del ser. Pero esto quiere decir que su esencia no se agota en ser 
leyes de la esfera lógica —como una esfera de pensamientos—, 
que son, antes bien, originalmente leyes del ser ideales, y la 
consecuencia en los pensamientos que descansa sobre ellas es 
la reproducción de una consecuencia en el ser mismo por los 
pensamientos que descansa igualmente sobre aquéllas. Lo pecu­
liar de lo lógico es, según esto, que los pensamientos, al seguir 
las leyes lógicas, no siguen sus propias leyes, sino unas leyes 
ónticas esenciales, cuyo carácter de ser en sí ideal se muestra 
justo en que son la común estructura constitutiva de lo real y 
de los pensamientos.



CAP. 48J LA VALIDEZ OBJETIVA DE LO LÓGICO 349

Leyes que no fuesen más que leyes del pensar sólo podrían 
ser, trasportadas a las relaciones reales, un falseamiento de lo 
real. Un pensar que quisiera “aplicar” su propia lógica subje­
tiva al aprehender los objetos reales, sería un pensar práctica­
mente inutilizable en la vida. No podría ser un pensar “«pre­
hensor”. No podría servirle al hombre de orientación en el 
mundo real, ni enseñarle nada sobre su situación vital, ni sobre 
situaciones dadas, ni sobre los medios para lograr sus fines, en 
fin, no podría ser un instrumento para descubrir nada oculto. 
Semejante pensar no sería el medio metódico universal de ver 
sinópticamente amplias relaciones y dependencias reales. Mas 
que nuestro pensar es, sobre la base de su lógica, semejante 
medio universal, lo enseñan la vida y la ciencia de lo real en 
todos los dominios parciales.

Toda incoherencia desaparece de un golpe si lo lógico de 
nuestro pensar es originalmente un cuerpo de leyes ideales del 
ser, o sea, si las leyes más generales del orden del ser ideal 
constituyen el canon que da al orden de los pensamientos su 
consecuencia y la conciencia de ésta. Lo lógico, entendido como 
conjunto de estas leyes, entra entonces en las mismas relaciones 
que lo matemático. Está por un lado contenido como estruc­
tura esencial en lo real, pero a la vez es determinante, como 
estructura esencial de los pensamientos, en la conciencia. O tam­
bién: es, como cuerpo ontológico-ideal de leyes fundamentales, 
lo determinante en dos direcciones: en la del pensar y en la 
del ser real. Y así sólo es comprensible que el pensar, mientras 
sigue las leyes lógicas, no se aleje de lo real en sus raciocinios 
desde lo dado a lo no dado, sino que aprehenda siempre de 
nuevo lo real.

e) La VALIDEZ OBJETIVA de l o  ló g ic o  y  l a  po s ib ilidad

DE LA CIENCIAS REALES

Puede mostrarse sin más lo anterior en cualquier modo del 
silogismo. La primera figura presenta en el modo Bárbara las 
premisas M a P y S a M. No se sabe si es válida S a P; sólo 
se sabe que es válida M a P y que es válida S a M. La con­
secuencia S a P sólo puede emerger en el pensar si éste se 
halla bajo la ley de la consecuencia, es decir, del modo; pero 
tampoco puede convenir al S real sino estando sometida de 
antemano a la misma consecuencia la relación real de S, M y P. 
Si no estuviera sometida a ella, serían paralogismos por respecto 
a lo real todos nuestros silogismos en el modo Bárbara, incluso



los sacados exactamente y con necesidad lógica (o sea, los de 
la ciencia). Nuestro pensar estaría entonces forzado, en el sen- 
tido de la idea cartesiana del deus mcdignus, a raciocinar falsa­
mente —es decir, falsamente no en cuanto a sí, pero sí por 
respecto a lo real.

La posibilidad de las ciencias reales y de una conciencia 
de la realidad con un contenido coherente, por ser una con­
ciencia lógicamente conformada y unificada, única y exclusiva­
mente existe sobre el supuesto de que las leyes lógicas son, como 
leyes esenciales ideales, la base simultánea e idéntica del pensar 
y de lo real.

Esta situación está vista con toda claridad ya en la cons­
trucción germinal de la analítica aristotélica. Esta analítica 
es por su naturaleza una lógica ontológicamente fundada; está 
construida sobre el riguroso paralelismo del ser enunciado en 
el juicio (xcmiYOQEWTÍhxi.) y de la conveniencia o inherencia 
óntica (ráápxeiv). Esta lógica ha formado la base de las teo­
rías de los universales en la escolástica. Esto se ha desconocido 
por primera vez en la edad moderna, y justo a consecuencia del 
giro cartesiano hacia la cogitado como una sustancia separada 
de la extensio y heterogénea a ésta. Descartes mismo no sacó, 
sin duda ni en manera alguna, una consecuencia de esta índole, 
pero la teoría del conocimiento de los tiempos ulteriores, que 
partió de su teoría de las dos sustancias, se vió empujada cada 
vez más hacia ella. Tan sólo el siglo xix rompió efectivamente 
la tradición de la situación natural —es decir, de la ontoló- 
gica.

La identidad de las leyes lógicas en medio de la heterogenei­
dad de la esfera de la conciencia y de la esfera de lo real es 
y será algo asombroso. Pertenece a esa larga cadena de “por­
tentos” sobre los cuales descansa el fenómeno del conocimiento. 
Es perfectamente comprensible que las teorías idealistas, al re­
flexionar sobre el papel de lo lógico en el conocimiento de lo 
real, cayeran en una inversión de la situación. No podía menos 
de parecer que lo real se regía aquí por las leyes de la con­
ciencia. Es la misma ilusión que se impone también en lo mate­
mático, y que generalizada luego tiene por consecuencia el re­
bajar la realidad al nivel de una apariencia subjetivamente 
entendida.

A primera vista tiene esta inversión el aspecto de una sim­
plificación. Únicamente lo absurdo de las ulteriores consecuen­
cias revela lo insostenible que es. Estas consecuencias se han 
desarrollado antes y no se necesita repetirlas aquí. Kant pe-



CAP. 49] EL PUESTO APARTE DE LOS VALORES 351

netró claramente la situación, por lo menos en la medida en 
que reconoció en lo general y su especificación en la natura­
leza una adecuación de la naturaleza a nuestra facultad de 
conocimiento. También aquí resuena todavía, sin embargo, 
un resto de la inversión de la situación. Pero el hecho funda­
mental que Kant apresó viene a parar en que es más bien nues­
tro entendimiento el que, por medio de sus leyes lógicas, con 
arreglo a las cuales subsume lo especial bajo lo general, está 
adecuado al conocimiento de una naturaleza en que hay por 
todas las partes ingredientes comunes, o en que todo lo especial 
está subordinado a leyes generales.

Pero esta situación es la de una idealidad que abarca jun­
tamente el orden del pensar y el orden real en un cuerpo de 
leyes esenciales que resulta tangible como cuerpo lógico dentro 
de la fábrica de la humana concepción del mundo.

C a p ít u lo  49

EL REINO DE LOS VALORES Y SU MANERA DE SER

a )  E l  pu est o  a p a rt e  d e  los v a lo r e s  e n t r e  las e se n c ia s

El otro dominio que aun falta de lo ideal, además de lo 
lógico, es el de los valores. Está emparentado con el de las 
esencias; los valores fueron ya primitivamente —mucho antes 
de que estuviese madura la cuestión de su manera de ser y se 
dispusiera de un concepto de valor para formularla— enten­
didos a la manera de las esencias. Así entendió Platón la jus­
ticia, la valentía, la sabiduría como “ideas” —es decir, como 
arquetipos que ni se sacan de la experiencia, ni el hombre los 
inventa, pero que le son accesibles a éste en la intuición pura.

Harto conocido es que la discusión en torno a la esencia de 
los valores no está cerrada hoy en día, que las opiniones discre­
pan aún ampliamente acerca de si son o no algo existente in­
dependientemente del tenerlos por tales y de la “valoración”. 
El tomar posición relativamente a esta cuestión no es cosa de la 
ontología, sino de la teoría del valor; no puede, pues, discutirse 
aquí. Pero el parentesco de los valores con las esencias requiere 
tratarlos en el mismo plano que éstas, sobre todo dado que la 
cuestión disputada a la que están sometidos se extiende en sus 
amplios alcances también a las esencias mismas.1

1 Como discusión cié su manera da ser cf. de! autor, Ethik, Berlín, 1926, 

parte I, caps. 15 y 16.



El puesto aparte de aquéllos frente a estas últimas está en 
lo siguiente. Las esencias abstraídas tienen, lo mismo que lo 
matemático, la peculiaridad de que todos los casos reales que 
por su índole caen bajo ellas, se rigen también efectivamente por 
ellas y por ellas están dominados. Ellas se conducen, pues, re­
lativamente a lo real como leyes a las que esto se halla íntegra­
mente sometido. En los valores es distinto. Los casos reales 
pueden responderles o no responderles; y en el primer caso 
son precisamente “valiosos”, en el segundo “contravaliosos”. 
Los valores no determinan directamente lo real, sino que sólo 
forman la instancia del ser valioso o contravalioso lo real. Pero 
su propia existencia no la altera en nada el ser lo real contra- 
valioso. De antemano se hallan, pues, ahí independientemente 
de que la realidad les responda o no. Por lo tanto es su inde­
pendencia patentemente más alta que la de las esencias.

Donde' esto es# más conocido es en los valores morales. No 
entra, por ejemplo, en la esencia de la promesa el que se la 
mantenga efectivamente; pero sí entra en su esencia el que sea 
contravalioso no mantenerla. El ser el “mantenerla” valioso 
no lo altera en nada el fáctico no mantenerla. Tampoco la 
contraria voluntad del hombre o su convicción oportunista pue­
de alterarlo en nada. Esta independencia del valor respecto 
del juicio humano se halla en rigurosa analogía con la indepen­
dencia de los objetos del conocimiento respecto de éste, es de­
cir, con la supraobjetividad de los mismos. Señala, pues, hacia 
el mismo carácter de ser en sí. Y como aquí no puede tra­
tarse de la realidad —pues el valor existe también independien­
temente de la conformación de lo real—, patentemente es la 
manera de ser del valor la del ser ideal. Así sucede que el* va­
lor de la manera real de obrar resulte muy diverso según que 
responda o no al “valor mismo” (por ejemplo, según que se 
mantenga la promesa o no), pero el ser valioso en cuanto tal 
—y esto quiere decir el valor mismo en su idealidad— queda 
intacto.

b) La CONCIENCIA DEL VALOR Y EL CONOCIMIENTO DEL VALOR

En esta situación es en donde hay que buscar la razón de 
que los valores no puedan “abstraerse” de casos reales dados 
como esencias de éstos —así, por ejemplo, de las acciones Tácti­
cas de los hombres los valores morales—, sino sólo aprehenderse 
independientemente de ellos, e incluso frecuentemente en di­
recta oposición a ellos. A la acción efectiva sólo cabe arran-



carie lo contenido (realizado) en ella. Pero si el valor está 
realizado en ella sólo puede conocerse cuando se ha aprehen­
dido ya el valor mismo y cabe aplicarlo como un patrón de 
medida a lo experimentado; sin él, muy bien podría abstraerse 
la constitución óntica de la acción en sus rasgos esenciales, pero 
de esta manera no podría saberse si la acción es valiosa o no.

De aquí se sigue gnoseológicamente que el apriorismo de la 
conciencia del valor es más riguroso y absoluto que el de la in­
tuición de las esencias; el conocimiento del valor pisa sobre sus 
propios pies en medida muy distinta de la de cualquier otro 
conocimiento de esencias. En él fracasa el pasar por el caso 
real experimentable, y con el mero poner entre paréntesis lo 
particular no se gana aquí nada. Pero ontológicamente se sigue 
que aquí se presenta cierto “flotar” el ser ideal sobre el real: 
la indiferencia no es sólo la de los valores a lo real, sino tam­
bién una indiferencia de lo real a los valores. Estos mismos 
se hallan ahí independientemente de que les responda la con­
ducta de los hombres y de la amplitud con que lo haga; y 
esto no puede evitarse en nada por mucho que se quiera lo 
contrario. Pero también lo real se halla ahí en una cierta inde­
pendencia respecto de ellos; está muy lejos de regirse en su 
contenido por ellos. Dispone de un espacio libre frente a ellos. 
Más exactamente: sólo en su carácter de valor o no valor es 
dependiente de ellos, en su carácter de ser es independiente.

A  pesar de todo, no se aprehenden los valores, de ninguna 
suerte, apartando la vista dé lo real, sino justamente dirigién­
dola a “su” ser valioso y contravalioso. Quiere decirse que el 
sentimiento del valor no responde a casos ficticios, sino prima­
riamente sólo a casos reales; no toma en serio lo inventado. Sólo 
el peso de lo efectivamente vivido tiene fuerza para desper­
tarlo.

El valor de la justicia no se le hace evidente a nadie con 
bellos ejemplos de virtud. Pero resulta sensible enteramente de 
suyo tan pronto como un hombre es testigo de una acción in­
justa; el sentimiento moral se subleva contra ésta, se indigna. 
Responde a lo efectivo y actual. Pero lo que se aprehende no 
es de ninguna suerte meramente lo efectivo y actual; esto sólo 
aun no estaría en sí, en absoluto, caracterizado por el valor. Se 
aprehende, pues, también su ser valioso y su ser contravalioso.
Y así se aprehende indirectamente también el valor mismo —y, 
muy característicamente, donde mejor, allí donde le falta al 
caso real vivido (como en el ejemplo de la indignación ante 
la vista de una acción injusta).



354 EL PROBLÉMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. IH

Es la posición que se toma internamente lo que lo señala. 
Se produce como espontánea reacción afectiva, o por decirlo así, 
como “respuesta valorativa” que da la conciencia a lo real vivi­
do; y en cuanto tal es ya un contacto con el valor mismo. Por 
eso puede la intuición interna —o en este caso la “intuición del 
valor”— aprehender también el valor mismo en directa adhe­
sión a la respuesta valorativa. Lo aprehende entonces en su 
pureza y universalidad, en tanto que existe en sí independien­
temente de que esté cumplido en lo real, c incluso justo a pesar 
de no estar cumplido, e independientemente también de que se 
lo aprehenda y de todo sentimiento de valor. Es decir, lo apre­
hende en su ser en sí ideal.

c) La r e a l id a d  d e l  s e n t im ie n t o  d e l  v a lo r  y  la  f u e r z a

DE DETERMINACIÓN DE LOS VALORES

Aquí hay, pues, a pesar de toda la separación y a pesar de 
todo el “flotar” de la esfera, una analogía con la intuición 
de esencias. También los valores pueden “abstraerse”, sólo 
que no de los casos reales de la conducta humana, sino de los 
casos de la reacción al valor, del efectivo sentimiento del valor, 
de la “respuesta valorativa” y de la posición que se toma inter­
namente. Libertad frente al requerimiento que parte de los 
valores morales la tiene sólo la voluntad y, a través de ella, 
el acto, la conducta. La voluntad es la requerida por la situa­
ción a decidirse (cf. cap. 32 c) y su decisión es siempre una 
decisión en pro o en contra del valor del caso. En esto des­
cansa la capacidad de la voluntad para ser moralmente buena 
o mala. Pero el sentimiento del valor no tiene libertad frente 
al valor una vez aprehendido éste por él; puesto que es menos 
un aprehender el valor que un quedar presa de él. Es más 
bien la señal directa del valor en la conciencia. Y la prueba 
por el ejemplo está en el hecho de que la voluntad que decide, 
cuando desprecia el valor, entra en conflicto con el sentimiento 
de éste y experimenta su condenación en la voz de la con­
ciencia.

La insobornabilidad del sentimiento del valor, incluso por la 
propia voluntad, es la fuerza de determinación que tienen los 
valores en ella, el estar contenidos éstos, a la manera de esen­
cias, en ella en cuanto real. La rica copia de las reacciones 
al valor en la vida, la penetración de toda la vida humana por 
ellos, es la esfera real desde la cual pueden traerse a la vista 
por medio de la reducción las esencias axiológicas. Los valores



CAP. 49] LA MUDANZA DE LA CONCIENCIA DEL VALOR 355

forman claramente el objeto ideal de los actos de sentimiento 
del valor; son el contenido objetivo de éstos, y este contenido 
se siente en ellos como independiente de la conducta real en el 
hacer y querer. Más aún, por encima de esto se siente también 
como independiente del sentimiento mismo del valor, dado que 
este sentimiento se siente más bien él mismo como dependiente 
del valor. Por lo tanto, es la intuición eidética de los valores 
lograda en las reacciones al valor —el tomar posición moral 
y la respuesta valorativa— auténtica intuición de un ente en 
sí ideal.

Hay que acordarse aquí de lo que se dijo más arriba so- 
bre la trascendencia de los actos de sentimiento del valor 
(cf. cap. 33 b). Pero allí se trataba sólo de su trascendencia 
real. Aquí se agrega su otro lado, la trascendencia ideal del 
sentir el valor que siempre está contenida a la vez en ellos. 
Concierne a la existencia de los valores independientemente 
del acto, como existencia de un segundo dominio dé objetos 
además del dominio de los objetos reales (de las personas). 
Sólo por esta causa no es directamente perceptible y requiere 
un especial giro de la conciencia, porque los valores en cuanto 
tales no se presentan como objetos separados, sino que sólo es­
tán dados con los objetos reales (la conducta humana) como 
fondo de éstos que pone el acento. Únicamente la consciente 
intuición del valor los destaca del complejo de los hechos 
que son los actos de reacción al valor.

Con esto queda restablecida en todo su rigor la relación en­
tre el valor y la realidad que parecía quebrantada por el espacio 
libre de que dispone la conducta real frente al valor. Y el ser 
ideal de las estructuras axiológicas está garantizado por el ser en 
sí de las reacciones reales al valor —no de otra suerte que está 
garantizado el de las formaciones matemáticas por la realidad 
de los procesos en que están contenidas.

d) La MUDANZA DE LA CONCIENCIA DEL VALOR Y EL SER

DE LOS VALORES

Con esto se coordina el reino de los valores con el de las 
esencias, y más ampliamente con el reino del ser ideal, como 
homogéneo con éstos. Pero el hecho de que una y otra vez se 
desconozca el carácter de ser de los valores —o de aquello 
que en la terminología de otros tiempos les correspondía—, 
teniéndolos por mera “valoración” del hombre o incluso por 
una convención, tiene su fundamento en la mudanza histórica



de la validez de los mismos. Hay que distinguir, pues, entre su 
ser ideal y su validez histórica.

Esta mudanza no puede negarse. Es bien conocida en la 
multiplicidad de las morales históricas, así como en el gusto 
de las épocas culturales, que prefieren ya un lado, ya otro de 
las cosas humanas. El preferir es dependiente, sin duda, de fac­
tores muy distintos de las esencias axiológicas; si no, no podría 
ser mudable. Aquí entra en juego el tener algo por algo con su 
condicionamiento histórico. El que “valga” el valor de la feli­
cidad por el decisivo en la vida, o el del sacrificio, del heroísmo, 
de la honradez, etc., es una diferencia en la concepción to­
tal de la vida; e igualmente el que se tenga por lo decisivo en 
el ethos el riguroso dominio de sí y el éxito o la dulzura y 
humanidad. Pero con esto no se altera absolutamente en nada 
el valor mismo de la humanidad, ni en nada igualmente el 
de la valentía, del dominio de sí, del éxito o de la honradez. 
Éstos siguen siendo lo que son, y la conducta de los hombres, 
en la medida en que por su índole cae bajo ellos, resulta bajo 
ellos valiosa o contravaliosa, lo mismo si se la estima, aprecia 
y rechaza como tal o no —lo mismo, pues, si la conciencia actual 
del valor la siente como valiosa o no la siente. La concien­
cia del valor es precisamente variable; por eso no es el ser va­
lioso idéntico con el valer por valioso.

La cambiante validez de determinados valores en determina­
do tiempo no significa, en absoluto, pues, su nacer y perecer al 
correr de los tiempos históricos. El cambio no es mutación de 
los valores, sino níutación de la preferencia que prestan deter­
minadas épocas a determinados valores (o a grupos enteros 
de valores). Puede comprenderse sin dificultad esta referen­
cia en el sentido de que el sentimiento del valor, en determi­
nadas condiciones —por ejemplo, en determinadas circunstan­
cias de la vida— responde preferentemente a determinados 
valores o se orienta hacia ellos, permaneciendo, sin embargo, 
insensible para otros (ciego para los valores).

No es necesario atribuir este fenómeno a errores de la con­
ciencia del valor. La ceguera no es error, sino sólo falta de la 
vista. El sentimiento del valor puede por esta causa ser, allí 
donde despunta, perfectamente veraz; su limitación está sólo 
en lo negativo, en la deficiencia o en la unilateralidad de su res­
puesta. Puede llamarse esto la “estrechez de la conciencia del 
valor”, o el hecho de que el sentimiento del valor en ningún 
tiempo responde a todos los valores, sino sólo a algunos, o de 
que nunca los tiene todos a la vez dentro de su campo de visión,



c a í;. 49] c o n se c u e n c ia s  357

mostrando incluso la tendencia a subordinar siempre todos los 
valores a uno solo. Su campo'visual es justo demasiado “estre- 
cho” para la pluralidad y multiplicidad del reino del valor. 
Apresa siempre sólo un sector, pero no siempre el mismo; “pe­
regrina” históricamente, por decirlo así, con su campo visual 
por el plano de los valores, y así entran en su círculo siempre 
nuevos.

Esto resulta comprensible cuando se pone en claro que no 
se trata propiamente —o al menos no primariamente— de 
un conocer los valores, o no de un aprehender los valores, sino 
más bien de un quedar presa de ellos. El hombre no puede per­
manecer neutral ante valores sentidos; en el sentimiento del 
valor está cogido, ligado y determinado en su sentir por ellos. 
Hay algo en él que se rige por ellos, a saber, la posición que 
toma, la “valoración” que hace de lo vivido, su ser atraído 
y su ser repelido. Pero el ser presa presenta necesariamente 
cierta limitación. El hombre no puede ser “presa” simultánea­
mente por cualquier número de valores. Pues todo valor recla­
ma, una vez sentido, al hombre entero. En esto consiste la 
fuerza con que hace presa en éste. Y de hecho puede muy bien 
un solo valor determinar, moldear y henchir la vida entera 
de un hombre. Más aún, puede volverse el tirano de un hom­
bre, reprimiendo el sentimiento de otros valores y haciendo 
del hombre el fanático de un valor exclusivo.

e) C o n se c u e n c ia s . C o n t r a d ic c ió n  a p a r e n te

y  s o l u c ió n  d e  e l l a

Si la vista de los valores “peregrina”, es ella lo relativo, no 
los valores mismos. Éstos son los mismos dondequiera y como­
quiera que se los aprehenda. Más aún, en la conciencia del 
valor entra incluso algo que puede compararse al “ser afec­
tado” en el vivir y experimentar lo real: el “ser presa del valor”, 
el estar cogido, determinado o henchido por él, presenta un 
claro carácter emocional. También aquí se trata de un “expe­
rimentar”, sólo que muy distinto. El hombre tiene de hecho 
su modo muy propio de experimentar valores: los “experimen­
ta” en su sentimiento del valor, que emerge en él sin que lo 
llamen y que “responde” a lo dado en la experiencia externa; 
e igualmente en la posición que toma, en el rechazar y el asen­
tir. Sólo que semejante experimentar no es en todos los hom­
bres igual, ni en todos los tiempos. Crece con la madurez, así



con la personal como con la histórica. Pero sus mutaciones 
no son mutaciones de los valores.

Si se junta esto con lo anterior, claramente se encuentran 
«quí reunidos todos los momentos del ser en sí ideal: el ser 
experimentado y a la vez la independencia respecto del ser ex­
perimentado, el estar contenido en lo real y a la vez la inde­
pendencia respecto del estar contenido en lo real. Así es por 
lo menos cuando se entienden los actos de reacción al valor 
como aneja esfera real. Si se entiende la conducta en la vida 
(en la voluntad y en la acción) como aneja esfera real, muestra 
también lo real ser independiente de los valores; en esta esfera 
tiene espacio libre frente a ellos. Hay, pues, de hecho la doble 
indiferencia en los valores: a la conciencia del valor por un 
lado y a los casos reales por otro. En aquélla se anuncia el ser 
en sí, en ésta la idealidad.

Mas al parecer hay aquí todavía una contradicción. Primero 
se tomó la manera de darse los valores, como ente en sí, a la 
realidad de las reacciones al valor; pero luego revelaron las reac­
ciones al valor ser inconstantes, relativas, variables. Debiera 
seguirse, pues, que también los valores mismos son inconstantes.

■Así sería, sin duda, si la variabilidad de la conciencia del 
valor y de las reacciones al valor entrañase una verdadera 
ilusión o error axiológico, o sea, si fuese posible sentir algo va­
lioso también como contravalioso justo en la misma determina­
ción. Si esto fuese posible, tendría que poderse sentir la cobardía 
como tal —y encima como aprehendida, también como valiosa, 
o tendría que poderse admirarla; tendría que poderse aprobar 
la crueldad por ella misma o sentir repugnancia ante la bon­
dad y la justicia por ellas mismas. Es lo que no encontramos 
en ninguna conciencia del valor; por mucho que jamás se alejen 
uno de otro dos sentimientos de valor, no resultan tan radical­
mente diversos. Lo que sentimos efectivamente nunca es sino 
la falta de receptividad o de sensibilidad para un valor, el no 
provocar éste -la reacción a él. Pero esto es algo muy distinto; 
es sólo la ceguera para determinados valores.

La falta del sentimiento del valor dista tanto de ser una 
ilusión como dista de serlo la falta del conocimiento. La ausen­
cia del sentimiento del valor no quiere decir el no ser del valor, 
como la ausencia del conocimiento no quiere decir el no ser del 

objeto. Pero su presencia sí señala el ser del valor. Pues donde­
quiera y comoquiera que se presente en un determinado punto, 
señala siempre y necesariamente lo mismo. No puede sentir 
como contravalor el valor que apresa. Así se acaba la contra­



dicción. La variabilidad de la conciencia del valor afecta sólo 
al aparecer y desaparecer el sentimiento del valor, no al con- 
tenido de este sentimiento.

C a p ít u l o  50

LAS MANERAS DE SER Y LA POSICIÓN MUTUA 
DE LAS ESFERAS

a) L ib re  f l o t a c ió n  de l a  e s fe ra  e in m a n e n c ia

DE LA MANERA DE SER

Si se comparan los resultados de la investigación de los cua­
tro dominios de lo ideal enumerados, convienen en lo capital. 
La diversidad de la manera de darse no es diversidad de la 
“idealidad”. Sin embargo, no son las consecuencias del todo 
uniformes. Puede fijárselas en los siguientes puntos.

1. Lo ideal de todos los dominios presenta un ser en sí 
claramente perceptible, aunque no llamativo. Este ser en sí es 
tangible en su indiferencia al acto trascendente en que está 
dado.

2. Esta indiferencia gnoseológica hace frente a una indife­
rencia ontológica igualmente esencial: la indiferencia de lo ideal 
a la realidad y la irrealidad. En ella se muestra que el ser en 
sí ideal, como ser en sí de índole propia, se destaca del real y 
no cabe aprehenderlo íntegramente como estructura esencial 
del último. El hecho de que sea inherente en la más amplia 
medida a lo real como esencia “suya” no altera en nada radical 
su destacarse.

3. El ser de los valores enseña, además, que en la misma 
relación ocurre también la indiferencia inversa. También lo 
real es por su parte indiferente a ciertos dominios de lo ideal; 
cae sin duda bajo los valores y está marcado por ellos (positiva 
o negativamente), pero no está dominado ni conformado por 
ellos.

No sólo, pues, no entra en la esencia de lo ideal en general 
dominar algo real, sino tampoco en la esencia de lo real estar 
íntegramente dominado por estructuras de lo ideal. O bien: 
hay así un ser ideal al que no responde ninguno real, como hay 
un ser real que está sustraído a las correspondientes estructuras 
ideales. De lo primero se hallan los ejemplos en el campo de lo



matemático, de lo último en el de los valores y de lo lógico. 
Pues también el pensar real diverge de las leyes lógicas.

Esta situación, que sin duda ha quedado sólo esbozada a 
grandes rasgos, revela ser del mayor alcance para la ontología 
especial, es decir, para la teoría de las categorías. Se revela 
que ni lo ideal puede ser sin más el plano del ser de las cate­
gorías reales, ni tampoco pueden ser sin más idénticas las ca­
tegorías de lo ideal y de lo real. Ambas tesis se han defendido 
con frecuencia, sin que ni la una ni la otra hayan logrado sos­
tenerse, pero también sin que de esta imposibilidad de soste­
nerse se hayan sacado las consecuencias pertinentes. Sacar estas 
consecuencias será una incumbencia capital del análisis catego- 
rial tal cual se lo requiere hace mucho como desiderátum de la 
ontología y empieza a poderse llevar a cabo sobre la base de las 
investigaciones ya hechas.

La distinción de las dos clases de categorías sólo puede mos­
trarse, naturalmente, allí donde existe un conocimiento ideal 
especialmente puesto de relieve junto al conocimiento real —o 
lo que es lo mismo, allí donde el ser ideal está dado bajo la 
forma de “idealidad libre”. Así es en la matemática y en cier­
tas regiones del conocimiento del valor, pero de ninguna suerte 
en todos los dominios del conocimiento del ser. Dondequiera 
que sólo puede aprehenderse el ser ideal por medio de una 
intuición eidética partiendo de lo real, puede mostrarse a lo 
sumo mediatamente el diferir de la estructura categorial.

b) E l  se n t id o  so st e n ib le  de  l a  “ l ib r e  f l o t a c ió n ”

DE LA ESFERA

Puede, pues, formularse ahora así la ley fundamental en la 
relación de las maneras de ser: el ser ideal se encuentra como 
estructura fundamental en todo lo real, pero ni por ello es ya de 
suyo todo ser ideal una estructura real, ni consiste toda estruc­
tura real en un ser ideal.

El ser ideal no se agota, pues, en poder ser estructura real 
y en serlo en amplia medida. También independientemente 
de ello existe en sí —como aquello que él es. Y es apresable, 
también, en el conocimiento ideal como algo independiente, en 
este sentido, de lo real. Por lo menos esto es válido hasta donde 
alcanza el puro conocimiento ideal. Este alcance es sin duda 
limitado. Pero la limitación es sólo gnoseológica, mientras que 
la independencia misma es óntica.

Ontológicamente se extiende, pues, la indiferencia a lo real,



CAP. 50] LA RELACIÓN DE LAS MANERAS DE SER 361

en principio, a la esfera toda del ser ideal. La indiferencia 
forma un fenómeno fundamental y característico de la esfera. 
Así entendido, es este fenómeno fundamental el legítimo sen­
tido dé la imagen de la “libre flotación de la esfera”. Pero la 
imagen no significa entonces ni una desvinculación (existir para 
sí), ni una duplicación de las estructuras del ser, sino simple­
mente la manera de ser diversa de la de lo real. La imagen 
expresa el lado sostenible y necesario del platonismo, en la me­
dida en que éste no consiste en un X(úQio¡tó$ de las esferas —aun 
cuando siempre se le haya achacado—, sino en poner de mani­
fiesto una manera de ser que no se resuelve en la de las cosas 
y sucesos materiales. La imagen forma también el verdadero 
núcleo de la doctrina medieval de la essentia y la existentia, 
en tanto no se agota en la oposición del “ser así” y el “ser ahí”, 
sino que hace tangible la insuficiencia de las esencias para ser 
el carácter de ser de lo real.

Si se mantiene con rigor este sentido de la libre flotación 
de la esfera, puede tomárselo también como una relación de 
posición mutua de contenidos. La esfera del ser ideal recubre 
en su flotar libre la del real, pero los límites de ambas no coin­
ciden. El contenido del ser ideal rebasa el del real, como se 
vió claramente en el ser matemático (pluralidad de los espacios 
matemáticos) así como en la irrealidad de múltiples valores. 
Pero también el contenido de lo real rebasa por su parte los 
límites de lo ideal —con todo lo alógico que hay en lo real, 
todo lo que en lo real se contradice (antinomias reales) y todo 
lo real contravalioso.

c) La r e la c ió n  de la s  m an e ra s  de  se r  d e n t r o

DE LO INDIVIDUAL

Además de lo anterior hay aún otro momento de oposición 
de las maneras de ser. Es el que depende de la individualidad; 
separa radicalmente uno de otro el ser ideal y el real ■—mucho 
más radicalmente de lo que están separados de hecho dentro 
de la unidad del mundo— y encima por los dos lados. Pues 
por un lado es todo lo real individual, único e irrepetible; y por 
otro lado es todo lo ideal universal, retornante, ente siempre.

Estas dos afirmaciones no están, empero, libres sin más de 
malas inteligencias. Tocante a la primera, hay que añadir: 
naturalmente, hay también una realidad de lo universal, que 
consiste simplemente en la comunidad de ciertas determinacio­
nes entre la pluralidad de los casos singulares. Tal comunidad



es, pues, un universal existente en lo real mismo; y ello, igual 
si es en lo real algo de principio y fundamental que si no lo es, si 
se trata, pues, de leyes y formas esenciales de lo real que de in­
gredientes constitutivos secundarios. Lo importante es que el 
universal real no existe para sí, sino adherido a los casos reales 
entes. Su realidad surge y sucumbe con éstos. Pero los casos 
mismos no se agotan en él; son y serán individuales.1

Pero la segunda afirmación quiere decir que en el reino de 
lo ideal no hay nada individual. Esta afirmación descansa en 1̂ 
hecho de que las esencias son indiferentes al número de los 
casos reales que caen bajo ellas, o sea, que siempre son válidas 
para otros casos posibles. Pero justo con esto se tiene una difi­
cultad. El ser ideal se especializa, y, en principio, sin límite; 
debe haber, pues, en su región la idea (esencia) de lo indivi­
dual. Así es, por ejemplo, como lo expone Leibniz con la idea 
de César. Una idea semejante es sumamente compleja y en 
ningún caso apresable ya. Pero el reino de las esencias no está 
reducido a los límites de lo apresable. En su constitución pue­
de verse perfectamente que lo inapresable tiene en él tanto 
espacio como la apresable.

Sin embargo, el haber ideas de lo individual no altera en 
nada el hecho de no haber nada individual en el reino de lo 
ideal. La idea de algo individual no es, en efecto, ella misma 
una idea individual. Es, antes bien, perfectamente universal; 
pues si en el curso del mundo retorna un segundo caso que 
cae bajo ella, justo con este retorno queda probada la univer­
salidad de ella. Dicho de otra manera: el corresponderle de 
hecho sólo un caso real no radica en la esencia de la idea (de la 
esencia), sino en el conjunto del orden real. Éste se halla ar­
ticulado —ya por su espacio-temporalidad— de tal forma que 
sólo produce un caso de una determinación exactamente tal o 
cual; la estructura esencial siempre admite de suyo, por el 
contrario, una pluralidad de casos reales. Tan sólo no lo hace 
cuando se introduce también en su contenido el lugar dentro 
del orden real. Pero con esto se ha rebasado el límite de lo 
ideal, pues el orden real no es en cuanto tal un momento esen-

1 Universalidad e individualidad deben entenderse aquí con todo rigor 

ontológico. La primera no es lo conceptual, lo abstracto; ni la última lo 

concreto. Aquélla quiere decir sólo el ser común, ésta el ser único e irre­

petible. La concreción (o sea, la plenitud de ingredientes constitutivos) 

varía con la altura del ser. La individualidad no varía con ella. Una cosa 
materia! insignificante no es ónticamente menos única que un hombre 

o un hecho histórico. Sólo “para nosotros” no desempeña esto en las 

cosas papel alguno; nosotros las “tomamos” en general.



CAP. 50] EL NIMBO DE LA “ SUBLIMIDAD” 363

cial, sino él mismo algo individual, justo él es rigurosamente 
único e irrepetible, y todo lo que hay dentro de él tiene por 
obra de él (como parte suya) unicidad e irrepetibilidad.

Al ser ideal —y trátese de la más compleja estructura esen­
cial— le es y será perfectamente extrínseco el que bajo él caiga 
un caso real, o muchos, o ninguno. Esto es exclusivamente cosa 
de lo rea!. También en la idea de algo individual es, pues, el 
ser individual mismo una pura incumbencia del orden real. 
En éste radica el que no surja un segundo caso; como también 
radica en él que no surja ninguno.

Puede entenderse este estar excluido lo individual de la 
esfera del ser ideal como el reverso del “ser siempre” platónico, 
que en el fondo significa intemporalidad. Justo lo individual es 
lo temporal, lo surgente y perecedero, lo efímero, lo ente sólo 
transitoriamente, o también lo ente sólo como estadio de un 
proceso. El reino de lo ideal no conoce caducidad. Tampoco 
conoce procesos. Pues ni siquiera las esencias de procesos son 
por su parte procesos.

d) E l  n im bo  DE l a  “ s u b lim id ad ”

Dada la supratemporalidad del ser ideal, no debe callarse 
que pronto condujo a un prejuicio axiológico muy expuesto a 
oscurecer toda la cuestión. Es, en efecto, la supratemporalidad 
—principalmente imaginada en el modo de lo imperecedero— 
lo que ha prestado al reino de lo ideal ese nimbo de sublimi­
dad que lo dominó todo en la teoría platónica de las ideas y 
se hizo tradicional en el platonismo posterior. El reino de las 
ideas se estimó desde luego como el ser mejor o “más alto”, 
como un reino de lo perfecto y divino, por ser un reino de lo 
eterno, de lo que el devenir deja intacto y está sustraído a 
la muerte. En el neoplatonismo se lo identificó con el puro voüg, 
que según Aristóteles sólo a sí mismo se tiene por objeto, y así 
entendido es el voüi; divino. Como contenido del intellectiis 
divinus pervivió el reino de las esencias en la escolástica. Así 
lo entendía aún Leibniz como conjunto de las “verdades eter­
nas”. Pero también en el sujeto trascendental de Kant, e inclu­
so en la esfera eidética de Husserl, puede reconocerse todavía 
un destello de esta sublimidad.

No hay que admirarse de que en todos los tiempos se hayan 
unido a esta concepción representaciones supersticiosas. Pero 
justo ellas son lo que hace dudoso el contenido propiamente 
ontológico de la concepción.



Oncológicamente hay que afirmar que aquí no se habla, en 
absoluto, de ninguna preferencia valorativa o'sublimidad. Es, 
sin duda, cierto que todo valor es algo intemporal, pero no es, 
de ninguna suerte, cierto que por esta causa tenga que ser algo 
intemporal el ente valioso mismo que tiene el valor. El valor 
de una formación sumamente perecedera, e incluso efímera, 
puede ser muy bien un valor eterno. El ser valiosa no es en 
ella precisamente un carácter real. No hay, pues, ninguna 
razón para atribuir a lo “ente siempre” una superioridad en el 
ser sólo sobre la base del punto de vista del valor. Hay que 
emanciparse de esta mala inteligencia del platonismo.

En verdad, es justamente a la inversa. El ser ideal es, com­
parado con el real, el ser menor. Tampoco es “en” lo real sino 
lo universal; tomado por sí, jamás lleva la concreción hasta la 
efectiva individualidad. Ésta es la razón por la que el conoci­
miento aprehende siempre lo ideal con cierta dosis de abstrac­
ción. Una ciencia como la matemática, que lo tiene por objeto 
exclusivo, no es la ciencia suma, como se ha creído frecuente­
mente del lado de la filosofía, sino mucho más la ciencia 
ínfima. Sus ventajas metódicas, la exactitud y la trasparencia, 
las debe a la sencillez de su objeto. Es justo ciencia del ser 
ínfimo, y precisamente por ello una ciencia tan perfecta como 
nunca puede serlo la del ser más alto y más pleno. Pues la 
penetración matemática de lo real tampoco es posible sino al ni­
vel ínfimo de lo real. La ciencia exacta de la naturaleza paga 
la ventaja de su método con la limitación de su dominio de 
objetos, o por decirlo así, con la sujeción a la ínfima región del 
mundo real. Y todos los intentos de trasferir esta ventaja a 
dominios superiores del ser se han estrellado contra el infran­
queable límite de la estructura matemática del ser en la fábrica 
del mundo efectivo.

Pero aun prescindiendo de la estratificación del mundo real, 
es la realidad ya puramente en cuanto tal la manera superior de 
ser. Toda riqueza y plenitud pertenece a lo real. Pues es peculiar 
de lo individual. Y esto quiere decir que se debe justamente 
a lo temporal, perecedero, efímero. Hasta visto el punto desde 
el reino del valor, es la realización misma de un valor valiosa, 
más aún, todo verdadero ser valioso es el ser valioso algo real; 
el valor en cuanto tal, en su idealidad, no es, en absoluto, lo 
valioso, sino tan sólo un patrón general de medida del ser va­

lioso.
En una forma más popular puede decirse así: lo ideal tiene, 

sin duda, también ser en sí, pero es un ser “tenue”, flotante, sin



CAP. 50] ONTOLOGÍA IDEAL Y ONTOLOGÍA REAL 365
sustancialidad, o por decirlo así, sólo un medio ser, al que 
falta aún el peso pleno del ser. En este sentido puede también 
decirse que, a pesar de su “indiferencia”, es un ser ónticamente 
falto de independencia, y por lo tanto imperfecto; pues su inde­
pendencia es sólo gnoseológica, no ontológica.

Ésta es la razón por la que, en el problema de la “suma esen­
cia”, ha constituido siempre el punto capital la demostración 
de su “existencia”, y de que el argumento que intentó desarro­
llar la prueba se llamara precisamente el “ontológico”. Una 
divinidad ente en forma meramente ideal le sirve tan poco al 
sentimiento religioso como a la metafísica. El nimbo de la su­
blimidad sólo rodea al ser ideal a los ojos de quienes no lo 
conocen. Es la expresión de un falso idealismo, del que se ven­
ga la vida; pues conduce a la desvaloración y el desconoci­
miento de lo real.

De hecho desempeña en la vida el mismo papel que en la 
metafísica. La sobreestimación de lo eterno y lo imperecedero 
es ciego anhelo. No sabe lo que anhela, no lo conoce, se lo pin­
ta arbitrariamente. Lo proyecta hasta lo infinito, hasta lo tras­
cendente, adonde no alcanza ningún conocimiento, dándole sin 
percatarse en la fantasía una realidad que por su esencia no 
puede tener, y ateniéndose a ella como a algo efectivo. Por lo 
mismo pasa de largo junto'a lo efectivamente valioso. Los 
verdaderos valores de la vida humana radican siempre en lo 
perecedero, relampaguean a la clara luz del instante de efec­
tiva realización. Lo valioso de la vida no puede perdurar, por­
que es real. Y si perdurase, no brillaría para el hombre con 
la luz que irradia sobre todas las cosas.

e) ONTOLOGÍA IDEAL Y ONTOLOGÍA REAL

Una consecuencia más de la relación de posición mutua de 
las esferas, es la de no haber una “ontología ideal” cuyo con­
tenido pueda deslindarse del de la ontología real. Siguiendo 
viejos ejemplos, se ha vuelto a tender a tal ontología justo en 
nuestro tiempo. Los títulos son sin duda diversos —se ha tra­
tado de erigirla como “ontología eidética” y como “ontología 
formal”—, pero la cosa sigue siendo la misma que en la intui­
ción de ideas (la S ioA extixt) néfroSo; de Platón, que se mueve 
puramente en los eí5t)). Y sigue enderezándose el proceder 
a un reino de las esencias ontológicamente independizado.

Naturalmente, “puede” hacerse una rama de la ontología 
ideal en tal sentido; es más, puede hacerse tal en todos los



dominios de objetos, aunque en cada caso, según la asequibili- 
dad de su contenido esencial, con muy diverso éxito. Y hay do­
minios en que así lo requiere de hecho el método de avance 
por ellos; así es en la matemática pura y la lógica. Pero, de 
hecho, con semejante proceder no se ponen aparte las leyes 
de lo ideal, sino que por fuerza se trata, a la vez que ellas, la 
porción correspondiente de las leyes reales. Es lo que ha resul­
tado en lo anterior para todos los dominios parciales. En la in­
tuición de esencias resultó especialmente evidente, porque aquí 
está el conocimiento ideal directamente obligado a partir de lo 
dado en los casos reales.

Para la ontología especial misma —es decir, para la teoría 
de las categorías— tiene esto la ulterior consecuencia de no 
poderse poner de relieve por separado en ningún dominio cate­
gorías del ser ideal al lado de las del real. Al menos, no se 
puede sin que coincidan en ciertas porciones esenciales. Son, 
justo, en globo las mismas categorías. Tienen su modificación 
tan sólo en cada una de las dos esferas del ser. Poner de relieve 
esta modificación es una incumbencia del análisis categoría], tan 
general que retorna en todos los problemas parciales. Pero no 
deben convertirse las diferencias que aquí se destacan en una 
duplicación del reino de las categorías. Pues de hecho es más 
bien de tal suerte que la diferencia de las maneras de ser resulta 
apresable concretamente tan sólo en la diferencia entre las dos 
clases de categorías. Así lo prueban ya los momentos diferen­
ciales anteriormente indicados —temporalidad, caducidad, indi­
vidualidad. Pues ellos y sus contrarios son justo ya momentos 
categoriales fundamentales tomados por anticipado. Mas la se­
rie de ellos no puede alargarse caprichosamente. Momentos 
diferenciales hay pocos. La rica plenitud de la determinación 
categorial es común.

C a p ít u lo  51

LA CERCANIA A LA CONCIENCIA Y 
LA TRASCENDENCIA IDEAL

a) L a  m a n e ra  in t e r n a  de darse  y  l a  a p r io r id ad  p u ra

Un punto que ha sido víctima de muchas malas inteligen­
cias es el fenómeno ya antes rozado de la “cercanía a la con­



ciencia” de los objetos ideales. Donde es más tangible es en el 
dominio de lo lógico, pero se reitera también en las esencias y 
en los valores. La conciencia natural del ser está y estará diri­
gida a lo real; por un ser ideal no se sabe al pronto qué figurar­
se. Semejante ser se siente de suyo siempre tan sólo como algo 
irreal cuyo carácter de ser permanece dudoso.

Esto lo favorece la peculiar “manera interna de darse” que 
es propia del objeto ideal. El pensar está aquí —digamos en la 
meditación lógica o en la matemática— “consigo mismo”, por 
decirlo así, no necesitando en absoluto salir de sí. Le basta 
mirar hacia dentro, reflexionar sobre sí mismo, para encontrar 
dentro de sí lo que buscaba, como suyo. La doctrina platónica 
de la anámnesís forjó y fijó el concepto del encontrar dentro de 
sí o del sacar del propio fondo. Es un concepto que ha vuelto 
en innumerables variantes; y en total nunca se ha ido más 
allá de él.

Lo que hay en él de ineliminable es la aprioridad pura de 
la manera de darse los objetos ideales. Justo el conocimiento 
apriorístico no se refiere a los casos singulares dados; sin duda 
que cabe referirlo a ellos, pero en cuanto conocimiento universal 
no está referido a ellos. Como ente en sí sólo brilla inmediata­
mente el caso singular. Pues sólo él es real. Si hubiera en esto 
un argumento en favor de la mera intencionalidad del objeto 
ideal, es decir, en favor de la falta del ser en sí, habría que 
decir lo mismo de todo conocimiento apriorístico, incluso del 
de lo real. Perq esto es enteramente imposible, pues el ser en 
sí de lo real está asegurado por otras vías. El milagro del co­
nocimiento apriorístico es justo el de que aprehende algo ente 
en sí sin hacer referencia directa a casos dados.

La manera de darse inmediata o “interna” está muy lejos 
de significar inmanencia a la conciencia. Significa algo ente­
ramente distinto. Esta otra cosa es la “cercanía” de lo ideal 
a la conciencia cognoscente o su cercanía gnoseológica. Mas 
la cercanía no anula la trascendencia. Sólo quiere decir que la 
anchura de la trascendencia es menor. Esto concuerda también 
con la situación de la relación de conocimiento antes desarro­
llada, según la cual, vistos desde el sujeto, está el objeto ideal 
puesto delante del real.

La “cercanía” no es un estar dentro o inserto en la con­
ciencia; es sólo la aminoración de la distancia a ésta. El ser 
ideal está, por decirlo así, “apretado” contra la conciencia, pero 
sin embargo sigue siendo un ente frontero a ella. Sólo así puede 
ser independiente del tenerlo por algo.



b) La TRASCENDENCIA IDEAL Y LA TRASCENDENCIA REAL

Lo que hay de desconcertante en este fenómeno no puede 
evitarse de ninguna manera. Seguirá estando ahí absolutamen­
te. No es posible ni eliminarlo, ni resolverlo en otro. Hay, 
pues, que aceptarlo —a pesar de su aparente paradoja. Pero la 
paradoja depende aquí tan sólo de las metáforas (cercanía, 
anchura). Estas metáforas claudican todas. Velan lo que hacen 
intuitivo; no pueden expresar adecuadamente la relación tan 
peculiar en sí. Para esta relación no hay paralelo en el mundo.
Y la intuitividad no puede prestar ayuda aquí; pues, justamen­
te, intuitiva no es esta relación. Intuitivas son, entre todo lo 
que hay, tan sólo las determinaciones. Las maneras de ser no 
lo son jamás.

Lo que sí se puede hacer es esto: ponerse en claro el fenóme­
no contrario. Consiste éste en una determinada forma de con­
ciencia que es compatible de un modo sui generis con aquella 
cercanía a la conciencia. Coincide con aquel no ser llamativo 
que ya conocemos. El ser ideal no arremete contra el hombre, 
como el real. No hay ningún verdadero ser afectado por él; e in­
cluso allí donde se insinúa algo análogo al ser afectado, como 
en los valores, es más el peso de realidad de lo valioso y con­
travalioso en la vida aquello de que depende, que no los valo­
res mismos. El ser ideal guarda, pues, una cierta distancia al 
sujeto, y una distancia mucho más característica que el real. 
No se acerca nunca. Es un alejamiento claramente perceptible. 
El ser ideal es en cierto sentido el más lejano al sujeto, y lo es 
precisamente por ser, en punto a perceptibilidad interna, el más 
cercano al sujeto.

Esto sólo bastaría para emancipar aquella cercanía a la con­
ciencia de toda apariencia de inmanencia, de confusión con lo 
meramente mental. Basta reconocer la peculiar “trascendencia 
ideal” junto a la trascendencia real como un genuino estar más 
allá del sujeto —y además como algo igualmente insuperable. 
De ninguna otra suerte puede hacerse justicia a este fenómeno.

c) Lo IRRACIONAL EN EL REINO DEL SER IDEAL

Pero hay aún otro fenómeno que eleva por encima de toda 
duda esta relación como relación trascendente y' el ser ideal 
como síer en sí.. Es la intervención de lo irracional en el ser 
ideal; es más, pudiera añadirse que aquí hace sentir ya su peso 
la intervención de lo simplemente desconocido (lo transobjeti­



vo), de lo que está aún más acá de la verdadera incognosci- 
bilidad. Pues el límite de lo incognoscible y lo cognoscible está 
aquí, como en todas partes, mucho más allá del de lo conocido.

Se mostró anteriormente cómo la aparición de algo gnoseo- 
lógicamente irracional (es decir, de algo trasinteligible) es en 
todo objeto, cualquiera que sea la manera óntica de ser que 
tenga, señal infalible del ser en sí. Lo incognoscible en cuanto 
tal no es en ningún caso objeto intencional, porque no es nada 
que venga a hacerle frente al sujeto cognoscente. Ahora bien, 
no es más difícil de mostrar la irracionalidad en el ser ideal 
que en el real.

Primeramente, hay en el conocimiento ideal tanto la con' 
ciencia del problema como el progreso del conocimiento. Por 
consiguiente, también hay el límite móvil de objeción; y por lo 
mismo, también algo transobjetivo. La matemática, por ejem­
plo, se halla en constante avance, moviéndose hacia delante 
con sus evidencias. Tiene que haber, pues, también en su ob­
jeto total algo desconocido que suministre el espacio libre para 
tal movimiento. En ella siguen descubriéndose de tiempo en 
tiempo nuevos y enteros dominios de objetos. Éstos han de 
tener, pues, un “ser ahí” que no se agote en su ser objetados. 
La investigación de esencias y, por encima de todo, la investiga- 
ción de valores —ambas, dominios nuevos, apenas pisados toda­
vía:— tienen todavía en torno suyo un halo de objeción tan 
estrecho, que es evidente que la gran masa de su campo de 
objetos es por el momento transobjetiva. La lógica se halla 
en una situación análoga, por lo menos en lo que respecta a sus 
primeras leyes fundamentales. Estas también se pierden igual­
mente, sin duda, en lo irracional.

En segundo término, cabe mostrar también directamente la 
irracionalidad. Dondequiera que en el conocimiento se despla­
za un límite de objeción, hay que esperar sin más, a ¡níuri, la 
limitación de este desplazamiento. De otra suerte sería necesa­
riamente el conocimiento el de un intelecto infinito.

En el dominio lógico están las leyes supremas gravadas con 
una intervención claramente perceptible de la irracionalidad. 
Mirándolas de cerca, no son evidentes, ni por sí mismas, ni por 
ninguna otra cosa. El principio de identidad quiere decir iden­
tidad de lo diverso “Ai — A2” (en otro caso sería vacua tauto­
logía sin significacióh lógica), o sea, identidad de lo no idéntico. 
Es, pues, un principio que entraña la contradicción. Pero el 
principio de contradicción reprime la contradicción. Ambos 
principios no pueden, por tanto, coexistir. Mas, por otra parte,



370 EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL [SEC. III

tampoco pueden existir el uno sin el otro: si A  es no-A, no es A, 
y a la inversa. No pueden, pues, existir ni juntos, ni separados. 
Ló que, a su vez, va contra el principio del tercio excluso. Éste 
tampoco puede, pues, coexistir con aquellos dos. Pero tampoco 
puede existir sin ellos. Lo que, a su vez, va contra su propio 
principio.

Las leyes lógicas fundamentales son, por su parte, no sólo 
alógicas, sino también trasinteligibles —pues la única forma 
de entender que es justa aquí, es la lógica.

Más conocido es el irracional matemático: el número tras­
cendente, la relación del lado y la diagonal del cuadrado, y 
otros. Estas magnitudes “existen” matemáticamente; puede co­
nocerse que tienen su lugar en el continuo de los valores de 
magnitud. Pero no puede indicarse su monto exacto. La mate­
mática sólo conoce substitutivos de ellas: o el símbolo, o el 
valor de aproximación. El primero se limita a indicar lo que 
se mienta, el último se distingue por su contenido de la magni­
tud mentada. Mas la ley de la serie de los valores de aproxi­
mación muestra claramente la trasinteligíbilidad del valor 
límite. Éste es aquello a que en verdad están referidos los 
otros.

Del reino de las esencias pongamos por ejemplo la idea de 
lo individual. Hemos visto que hay perfectamente esta idea, 
pero que no es una idea individual. Mas esto no la haría 
irracional. Pero la hace tal su infinita complejidad. No hay 
intuición de esencias capaz de aprehender una formación ilimi­
tadamente compleja en cuanto tal. Y esto mismo es válido de 
la intuición de valores. Pues también hay valores de lo indivi­
dual en cuanto tal. Y de éstos pende en la vida un elevado 
peso de significación, pues a ellos pertenecen los valores de la 
personalidad.

.Si ahora se ponen los hechos de irracionalidad del ser ideal 
señalados junto al fenómeno de la cercanía a la conciencia, se 
revela este último como carente de toda significación ontológi- 
ca. Concierne meramente a la manera de darse lo ideal, no a su 
manera de ser. De él no se sigue, pues, nada ontológicamente. 
La cercanía a la conciencia es sólo el signo de la menor an­
chura gnoseológica de la trascendencia; pero no es una amino­
ración de la trascendencia misma en los correspondientes actos 
de aprehensión, y por consiguiente tampoco ningún impedi­
mento a la independencia de los objetos de los actos respecto 
de éstos.



INDICE GENERAL

Prólogo ....................................................... ....................  vil
Prólogo a la tercera edición.............................................. xv

I n t r o d u c c ió n

1. La forma tradicional de pensar y la fuerza del há­
bito .................................. ....................................  1

2. Carencia de problemas, cansancio de los proble­
mas, relativismo................................ ................... 2

3. El problema del ser en los sistemas idealistas......  4
4. Fondo ontológico del relativismo ........................  5
5. Fondo metafísico de la ciencia natural .............. 7
6. La metafísica de la. vida orgánica ......................  9
7. Lo metafísico en la vida psíquica ......................  10
8. Lo metafísico en el espíritu objetivo ........... 12
9. Lo metafísico en la esfera lógica ...................14

10. La decadencia del problema del conocimiento....  16
11. Fenomenología y metafísica del conocimiento ....  18
12. La metafísica del “ethos” y de la libertad ..........  21
13. Metafísica de los valores ..................................... 23
14. Metafísica del arte y de lo bello*..........................  26
15. Metafísica de la historia .....................................  28
16. El marco cerrado de los problemas metafísicos .. 30
17. El elemento ontológico en los problemas metafí­

sicos .....................................................................  32
18. La idea de una nueva “philosophia prima” ........  34
19. “Philosophia prima” y “philosophia ultima” ......  37
20. Exposición, división y limitación..........................  39
21. Relación de la nueva ontología con la antigua .... 41

P r im e r a  Par t e  

DEL ENTE EN CUANTO ENTE EN GENERAL

Sección í

EL CONCEPTO DE ENTE Y SU APORÍA

C a p í t u lo  1. La cuestión ontológica fundamental

a) Punto de partida más acá del idealismo y el rea­
lismo ......;......:.......................................................  45

371



372 ÍNDICE GENERAL

b) El ser y el ente. Sentido formal de la cuestión
fundamental ........................;................................ 46

c) La formulación aristotélica de la cuestión ............ 48

C a p í t u lo  2. Un intento actual. Error en el punto de par­
tida

a) Extravío de la cuestión modificada del ser .......... 49
b) La cuestión del ser y la cuestión del sentido ....  51

C a p í t u lo  3. Actitud propia del conocimiento ontológico

a) Inasequibilidad e indefinibilidad del ser ............ 53
b) Principios para ir más adelante........................ .....  54
c) Actitud natural y actitud refleja ..........................  55
d) “Intentio recta” e “intentio obliqua” ................... 57

C a p í t u lo  4. Lugar y raíces del problema del ser

a) Relación natural, científica y ontológica con el
mundo .................................................................. 58

b) Relación común con el ente. El realismo natural.. 60
c) Diferencias de contenido y unidad del campo de

objetos ..............................................................-.. 61
d) El aspecto dado del ente y cómo se lo yerra ...... 63

Sección II 

CONCEPTOS TRADICIONALES DEL ENTE

C a p í t u lo  5. Concepto ingenuo y concepto sustancial 
del ser

a) El ente como cosa material, dato o principio .... 65
b) Los motivos ontológicos en la idea antigua de la

sustancia ..............................................................  67
c) El ente como sustrato y como lo determinado (ma­

teria y forma) .....................................................  69
d) La identificación de “ens” y “bonum” ...... ."..... . 70

C a p í t u lo  6. El ente com o universal y como singular

a) El ente como esencia (“essentia”) ..................... 72
b) Individualización del “eidos” .............................. 73
c) El ente como el existente .....................................  74

C a p í t u lo  7. El ente como elemento estructural y como 
todo

•a) Individuo y generalidad, individuo y totalidad .. 75



ÍNDICE GENERAL 373

b) El ente como individuo, elemento, miembro ...... 77
c) Límites de la concepción atomista del ser .........  78
d) El ente como totalidad colectiva, todo, sistema .... 79
e) El error en la idea ontológica de la totalidad ....  80

Sección III

CARACTERIZACIONES DEL ENTE POR LA MANERA DE SER

C a p í t u lo  8. Efectividad, realidad, grados del ser

a) El ente como “actu ens” ......................................  82
b) El ente como lo real............ ................................... 83
c) Estratos del ser, niveles del ser y grados del ser .... 84

dj Crítica de los grados del ser ....................... ........  86
e) La unidad del ser del mundo real.............. :.........  87

C a p í t u lo  9. Concepciones reflejas del ente

a) El ente como objeto, fenómeno y útil a la mano .. 88
b) El ente como transobjetivo e irracional...............  90
c) Las teorías subjetivas del ente ..............................  92

C a p í t u lo  10. El límite de la posición del más acá

a) La base fenoménica de las caracterizaciones subje-

tivistas .....................................................................  94
b) El prejuicio correlativista ........... ..........................  95
c) El ser del fenómeno y la relación de conoci­

miento .....................................................................  97

Segunda Parte

LA RELACIÓN ENTRE EL “SER A H I”
Y EL “SER ASI”

Sección l

LA APORÉTICA DEL "Q U E” Y DEL "Q U É ”

C a p í t u lo  11. La realidad y la existencia

a) Las indiferencias del ente......................................  101
b) Inexactitud de los conceptos tradicionales ...........  102
c) La “essentia” y el ser ideal.... ............................ . 104
d) El “que” y el “qué” del ente. La “quidditas” ...... 106



Capítulo 12. La separación del “ser ahí” y el "ser así’’

a) Agudización ontológica de la oposición ................... 107
b) Argumentos lógicos y gnoseológicos ...................  109
c) Agudizaciones metafísicas ................... ............ ......  110
d) Concepción errónea de los conceptos “in mente”

y “extra mentem” ...................................................  111
e) Falsa aplicación de los conceptos kantianos ......... 113

Capítulo 13. Supresión de la separación

a) El conocimiento de las leyes y la existencia de los
casos ............................................................ .............  115

b) Lo gnoseológicamente desconcertante en el cono­
cimiento “a priori” ................................................. 117

c) El torcido patrón de medida de la definibilidad .. 119

C a p í t u lo  14. Los tipos de juicios y la posibilidad de re­
ducir imo a otro

a) La posición especial del juicio existencial y el “esse
praedicativum” ......................................................... 121

b) Reducción de los juicios de “ser ahí” a juicios de
“ser así” .................................................................... 122

c) Enunciados de “ser ahí” nudos y puestos en re-,
lación ........................................................................  123

d) Reducción de los juicios de “ser así” a juicios de
“ser ahí” .................................................................. 124

Seación II

RELACIÓN ÓPTICAMENTE POSITIVA ENTRE 

EL "SER A H I” Y EL "SER ASI"

Capítulo 15. Anulación, del espejismo ontológico

a) Mal uso ontológico de la categoría de sustrato .. 126
b) La presunta indiferencia y contingencia del “ser

ahí” ...........................................................................  128
c) El sentido y la anulación de la indiferencia ..........  129

C a p í t u lo  16. El error del argumento modal

a) Falsa argumentación con la posibilidad y la efec­
tividad ................................... ................... ..............  132

b) Rectificación del error ....................................... . 133
c) Lo instructivo de los errores en los argumentos .. 134



C a p í t u lo  17. Oposición conjuntiva y oposición disyun­
tiva

a) El concepto del “ser así” ónticamente neutral..... 136
b) La distinción de esferas como oposición de la ma­

nera de “ser ahí” ................................... ................. 137
c) Conjunción de los momentos del ser y disyunción

de las maneras de ser............................................... 139
d) Exposición y reducción del esquema fundamental 141
e) El papel del “ser así” neutral en la disputa de los

universales ................................................................ 143
f) Posición de las “esencias” fenomenologías ........ . 144

Sección. III

LA INTIMA RELACIÓN DE LOS MOMENTOS DEL SER

Capítulo 18. El “sier ahí” en el "ser así" y el "ser así” 
en el “ser ahí”

a) Vinculación y relatividad en la relación de los

momentos del ser ..................................................  147
b) La conciencia primaria del mundo. La forma ver­

bal y la forma lógica ............................................. 148
c) Relatividad de contenido del “que” y el “qué” .... 150
d) Trasformaciones especiales de los juicios y sen­

tido ontológico de las mismas .......................... . 151

Capítulo 19. Identidad y distinción de los momentos 
del ser

a) La identidad continuamente desplazada del “ser
ahí” y el “ser así” en el orden total del ser ........ 153

b) El “ser así” como “ser ahí” de algo “en” algo.....  154
c) Alcance de la identidad del “ser así” y el “ser

ahí” .........................................................................  156
d) El límite óntico de la identidad ............................  158
e) La diferencia de dirección en la identidad despla­

zada ............................................................................ 160

Capítulo 20. El resultado y sus consecuencias

a) Síntesis de los resultados .......................................  161
b) Perspectiva de nuevos problemas................ ............ 162
c) La apariencia de la separación y su fundamento on­

tológico ...................................................................... 163
d) La razón gnoseológica de la separación ................  165



C a p í t u lo  21. Las maneras de darse y las maneras de ser

a) Triple superposición y triple relación de límites .. 167
b j Rectificación del esquema. Verdadera posición de

las maneras de darse ................. ...........................  169
c) La división del conocimiento y la apariencia de 

la división óntica ...................................................  170

T er c e r a  Parte  

LA MANERA DE DARSE EL SER REAL

Sección I

EL CONOCIM IENTO Y SU OBJETO

C a p í t u lo  22. Ser en sí gnoseológico y ontológico

a) Anulación de la neutralidad ontológica .............  175
b) Fondo gnoseológico del concepto de ser en s í ......  176
c) Levantamiento del carácter reflejo en el ser en sí

ontológico..............................................................  177
d) La ley del objeto de conocimiento y el ente ........  178

C a p í t u lo  23. La trascendencia del acto de conocimiento

a) El peso de la prueba cae sobre el escepticismo. El
problema de la manera de darse la realidad ......  180

b) Consecuencias. La cuestión del “cómo” del dar­
se el ser ................................................................  182

c) El conocimiento como acto trascendente ............ 183
d) El acto aprehensor y su objeto .............................. 185

C a p í t u lo  24. Las antinomias del fenómeno del conoci­
miento

a) El fenómeno y la teoría. El realismo natural ..... 187
b) La antinomia del ser en sí y el ser objeto ...... . 189
c) La antinomia de la trascendencia del fenómeno .. 190
d) La solución de la antinomia y su problema re­

sidual .................................................................... 192

C a p í t u lo  25. Transobjetividad y supraobjetividad

a) La conciencia del problema y el progreso del co­
nocimiento ..................................................... ....... 193

b) El ser en sí de lo transobjetivo y de lo objetado .. 195



C a p í t u lo  26. Los límites de la cognoscibilidad

a) La aparición de lo gnoseológicamente irracional .. 196
b) Concepto y lugar de lo incognoscible “para nos­

otros” ...................................................................  198
c) El peso del ser del resto infinito..... ....................  201
d) El ser en sí de lo irracional .......................... ....... 202

Seqc/óa 11

LOS ACTOS EMOCIONALMENTE TRASCENDENTES

C a p í t u lo  27. Actos emocionalmente receptivos

a) Posición y estructura de los actos ónticcmente fun­
damentales ............................................................  204

b) Peculiaridad de los actos emocionalmente recep­
tivos .....................................................................  205

c) “Lo que le pasa a uno” y el ser afectado. La du­
reza de lo real y el encontrarse “vendido” .............  206

d) La idea del destino. El experimentar y el apre­
hender .................................................................. 208

C a p ít u lo  28. Los grados del experimentar y la unidad de 
la realidad

a) El experimentar resistencia y la realidad de las
cosas materiales......... .............. ......... ...................  211

b) Aclaración del concepto ontológico de realidad .. 213
c) La realidad y la temporalidad..............................  214
d) El conocimiento y la conciencia emocional de la

realidad ................................................................ 215

C a p í t u lo  29. Los actos emocionalmente prospectivos

a) El vivir en estado de prevención y el “pre-ser afec­
tado” .....................................................................  216

b) La anticipación realista. La expectativa y el estar
dispuesto ..............................................................  218

c) Formas secundarias del presentimiento ...... .......................... 220

Capítulo 30. Actas propiamente afectivos de índole pros- 
pectiva

a) La trascendencia del acto en el prevenir emocional­
mente selectivo ....................................... .............. 222

b) El contar con la “chance” de buena fortuna......... 223



378 ÍNDICE GENERAL

c) Lo ilusorio en el “pre-ser afectado” y el límite de
la trascendencia de los actos....................¡............ 225

d) El espejismo metafísico y la seudoargumentación .. 226

C a p ít u lo  31. Actas emocionalrrumte espontáneos

a) La actividad y la índole de su trascendencia ......  228
b) Espontaneidad inmediata y receptividad mediata .. 230
c) El ser afectada retroactivamente la persona en la

acción propia..................................... ...................  232
d) El peso de la realidad de las personas para las

personas .........................................................?...... 233
<e) Aparente división de la realidad. Error de la 

teoría ...................................................................  235

C a pít u lo  32. La actividad interna y la libertad

a) La peculiaridad de la vinculación interpersonal .. 236
b) La forma primaria de darse en la toma de po­

sición ...................................................................  238
c) El papel de la situación y su forma de darse........  239

Sección III

LA VIDA REAL Y EL CON OCIM IENTO DE LA REALIDAD

C a p ít u lo  33. El orden de la vida, como orden ente

a) El conjunto de la trascendencia de los actos como
modo real de la vida............................................  242

b) El peso de la realidad en las referencias de los
valores .................................................................. 243

c) La manera práctica de darse el mundo de las co­
sas materiales......................................................... 245

d) El objeto de la “cura” .........................................  248

C ap ít u lo  34. Esferas especiales de la inserción en el mun­
do real

a) El fenómeno real del “trabajo” ............................. 249
b) La forma de darse los demás órdenes reales .....  251
c) La vida dentro del orden cósmico.......................  253

C a p í t u lo  35. El conocimiento y la manera emocional de 
darse la realidad

a) La identidad del mundo y los sectores de lo dado 255
b) Conclusión inferida de la trascendencia de los ac­

tos emocionales.......................................... ..............  257



ÍNDICE GENERAL 379

c) Otras consecuencias ........... ..v............................. . 258
d) Los grados de la trascendencia del fenómeno y el

conocimiento ........................ .................................... 260

Capítulo 36. La posición especial del conocimiento

a) Homogeneidad y oposición en el conjunto de los
actos .........................................................................  262

bj Manera de darse el “ser así” y el “ser ahí” en la
multiplicidad de los actos ....................................... 264

c) La superioridad del conocimiento y el prejuicio in-
telectualista .............................................................  265

d) La independencia de la ciencia y su alejamiento
de las cosas .............................................................. 266

e) La crítica de la ciencia y la fenomenología ............ 268

Capítulo 37. La posición de la ciencia

a) Errores y malas inteligencias metódicos ...............  270

b) Inserción de la ciencia en el orden de la vida .... 271

c) Rectificación de prejuicios de la crítica de la ciencia 273
d j Inserción ontológica del conocimiento...................  275

C uarta Parte 

EL PROBLEMA Y EL LUGAR DEL SER IDEAL

Sección I

LA MANERA DE DARSE EL SER MATEMATICO

Capítulo 38. Aporías ontológicas de la idealidad

a) La aporía fundamental y sus consecuencias........  281
b) El ser ideal y el conocimiento ideal ...................  282
c) Arranque de la manera de darse el ser en el co­

nocimiento matemático .................................. ........  284

d) Objeciones y crítica de las objeciones .................  285
e) El juicio matemático y el objeto matemático ...... 287
f) Otros ejemplos y consecuencias ............... .............  288

Capítulo 39. Teorías y concepciones

a) El subjetivismo matemático ................................  290
b) El intuitivismo matemático ................................. 292
cj Consecuencias fatales................ . ...... ......................  2?|



380 ÍNDICE GENERAL

d) El error gnoseológico fundamental......... .............. . 294
e) La contraprueba: matemática sin conocimiento .... 296

C a p ít u lo  40. El conocimiento ideal y la validez objetiva

a) Aprioridad inmanente y aprioridad trascendente.. 297
b) La aprioridad ideal y la necesidad ......................  299
c) La necesidad del pensamiento y la necesidad del

ser .........................................................................  301

C a p ít u lo  41. El conocimiento ideal y el conocimiento 
real

a) El ajuste del conocimiento matemático a las re­
laciones reales .......................................................  302

b) El conocimiento real apriorístico .......................  304
c) El equívoco en el concepto de idealidad..............  306

Sección II

LA V INCU LAC ION  DEL SER IDEAL Y EL REAL

C a p ít u lo  42. La desaparición de los objetos ideales en 
el cam^o del conocimiento

a) La anteposición del concepto.................... .......... 308
b) Objetos llamativos y objetos no llamativos .........  309
c) El lugar de la formación gnoseológica en el cono­

cimiento ideal ....................................................... 311
d) Dos clases de desaparición. La representación y

el concepto ................... .......................................  313

C a p ít u lo  43. La triple conexión en serie

a) La cercanía del ser ideal a la conciencia .........  315
b) El nominalismo y el realismo..............................  316
c) La ilusión insuperable .................................... . 317

C a p ít u lo  44. La relativa independencia del ser ideal

a) Papel de la idealidad en el apriorismo real ..... 319
b) Auténtica independencia y falso aislamiento del

objeto ideal ........ ..................................................  320

c) La matemática pura y la aplicada ...................  322
d) La “contingencia” de lo real y el “reino de po­

sibilidades” de lo ideal ....................................... 323



C ap ít u lo  45. La indiferencia y la vinculación

a) La “inexactitud” de los casos reales....................  325
b) Una conclusión errónea y otra justa.... ;..............  327
c) Sentido y límites de la indiferencia del ser ideal .. 328

Sección lll 

EL SER IDEAL EN EL REAL

C a p ít u lo  46. La fenomenología de las esencias

a) El poner entre paréntesis y el poner de relieve.... 331
b) La esencia y su relación con lo real ..................  333
c) Idealidad libre e idealidad dependiente.............. 334
d) Unidad de las esencias y dualidad de los accesos .. 336

\

C a p ít u lo  47 . La intuición esencial y la evidencia

a) La idea de la “mathesis universalis” .................... 338
b) Límites de la certeza del contenido ..... ..............  339
c) La evidencia objetiva y la evidencia subjetiva .....  340
d) Sentido positivo de la ilusión en la evidencia ...  342

C a p ít u lo  48 . El reino de lo lógico y sus leyes

a) Las dos clases de leyes del pensamiento .............. 344
b) Carácter ontológico-ideal de las leyes lógicas ....  345
c) Relación de lo lógico con la idealidad dependiente 346
d) Las leyes lógicas y las leyes reales........................  347
e) La validez objetiva de lo lógico y la posibilidad de

las ciencias reales ........................................ :...... 349

C a p ít u lo  49. El reino de los valores y su manera de ser

<t) El puesto aparte de los valores entre las esencias.. 351
b) La conciencia del valor y el conocimiento del valor 352
c) La realidad del sentimiento del valor y la fuerza de

determinación de los valores ...............................  354
d) La mudanza de la conciencia del valor y el ser de

los valores ............................................................  355
e) Consecuencias. Contradicción aparente y solución

de ella...................................................................  357

C a p ít u lo  50. Las maneras de ser y la posición mutua de 
las esferas

a) Libre flotación de la esfera e inmanencia de la 
manera de ser.......................................................  359



382 ÍNDICE GENERAL

b) El sentido sostenible de la “libre flotación” de la
esfera ........................... ........................................ 360

c) La relación de las maneras de ser dentro de lo in­
dividual ................................................................  361

d) El nimbo de la “sublimidad” ................ ............... 363
e) Ontología ideal y ontología real ..........................  365

C a p í t u lo  51. La cercanía a la conciencia y la trascenderá 
cia ideal

a) La manera interna de darse y la aprioridad pura 366
bj La trascendencia ideal y la trascendencia real......  368
c) Lo irracional en el reino del ser ideal ..........  368



Este libro se terminó de imprimir 
el día 25 de agosto de 1965 

en los talleres de 
Litoarte, S. de R. L., 

Ferrocarril de Cuemavaca, 683 
México 17, D. F.

Se tiraron 4 000 ejemplares


