


Redactor: Eugenia Petre 

© 1997 Editura PAIDEIA 
Şos. Ştefan cel Mare 2 
Bucureşti 2, România 

tel. 210.84.33, 210.45.93 
fax. 210.69.87 

Traducere după: 

N. Hartmann: Etllik (2. Aufl., W. de Gruyter & Co., 
Berlin und Leipzig, 1935), p. 1-16; Das Problem des 

geistigen Seins (W. de Gruyter & Co., Berlin und 
Leipzig, 1933), p. 1-38; Kleincrc Scllrijtell 

(w. de Gruyter & Co., Berlin), Bd. III (1958), 
p. 314-321; 327-337; 363-364; Plzilosophell-Lexikoll. 
Handw6rterbuch der Ph ilosophie nach Personen, 

hrsg. von W. ZiegenfuB, Bd. 1: A-K (W. de Gruytcr, 
Berlin, 1949), p. 454-471. 

ISBN 973-9131-70-0 



Nicolai Hartmann 

VECHEA ŞI NOUA ONTOLOGIE 
şi alte scrieri filosofice 

Traducere, note şi postfaţă 
de Alexandru BOBOC 

Pqideiq 

1997 





CUPRINS 

Notă introductivă. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7 
Vechea şi noua ontologie o . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13 
Autoreferire în "Kant-Studien" la "Logica fiinţei 

a lui Platon" 21 
Posibilitate şi realitate. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27 
Problema fiinţei spirituale - Introducere . . . . . .  o .  35 

Problema valorii în filosofia contemporană . . . . o .  101 
Etica - Introducere. o . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113 

Poziţia valorilor estetice în domeniul valorilor în 

genere . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  o • • • • •  o .  141 
Autoexpunere în "Philosophen-Lexikon" . . . . . .  o .  157 
Anexă .. . . . . . . . . . .  o • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  175 

Postfaţă . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  o .  197 





NOTĂ INTRODUCTIVA 

Motto: Damit stehen wir heute vor cler 

Aufgabe einer neuen Ontologie 

(N. Hartmann, 1949). 

Nicolai HARTMANN (1882-1950) este unul 
dintre cei mai sistematici şi mai productivi filosofi 
din secolul nostru, întemeietor al "ontologiei 
critice" - formă specifică în orientarea ontologică 
a cugetării contemporane. Preocupat de o nouă 
formă a sistematicii filosofice, el s-a impus totodată 
ca un reputat istoric al filosofiei şi al culturii în 
genere. Semnificative pentru creaţia sa rămân 
următoarele scrieri: Grundziige einer Metaphysik der 
Erkenntnis (Principiile unei metafizici a cunoaşterii, 
1921); Philosophie des Deutschen ldealismus (Filosofia 
idealismului german, vol.l, 1923, voI . II, 1929); Das 
Problem des geist igen Seins (Problema fi inţei  
spirituale, 1933); Zu r Grulldlegung der Ontologie 
(Despre fund a m entarea ontologie i ,  1935); 

Moglichkeit ulld Wirklichkeit (Posibilitate şi realitate, 
1938); Neue  Wege der Ontologie (Noi  căi  ale 
ontologiei, 1942); Philosophie der Natur (Filosofia 

7 



naturii, 1950); Telcologisches Dcnkcll (Reflecţi i  
teleologice, postum,1951);Ăsthctik (postum, 1953); 
Philosophische Gespriiche (Convorbiri fi losofice, 
postum, 1954). 

"Ontologia critică" se bazează pe o amplă 
s inteză teoret ico-f i los ofică şi cons t i t u i e  o 
impresionantă sistematică filosofică, centrată de 
principiile istoricităţii şi  continuităţii în fi l iaţia 
ideilor. În acest sens, câ teva formulări semni­
ficative: "nimeni nu începe cu propria sa gândire"; 
"gândirea sistematică" trebuie să ia o altă cale decât 
aceea a "sistemelor filosofice", să fie "expres ia  
conştientă a unei griji ontologice"; filosofia nu mai 
trebuie să fie o "metafizică a sistemelor", ci una a 
problemel or, în  f iecare epocă pri nc i pa l u l  
constituindu-l "Gânditorul care pune probleme" 
(der Problemdenker) şi nu amestecă problemele cu 
soluţiile lor posibile. 

De aici şi construcţia "ontologiei cri tice" pe 
principiul primatului ontologicului şi al deosebirii 
între "obiectiv" şi "transobiectiv"; căci din punct 
de vedere ontologic, "fiinţa " este independentă de 
obiectivarea ei prin cunoaştere. În structura acestei 
"noi ontologii" se disting: "ontologia cunoaşterii" 
şi  "ontologia obiectului cunoaşterii"; "ontologia 
fiinţei reale" şi "ontologia fiinţei ideale". În legătură 
cu aceasta din urmă, Hartmann elaborează o 
veritabilă teorie a valorii (o axiologie) şi o sistema­
tică ce rămâne de referinţă în istoria cugetării (în 

8 



acest sens lucrările: Ethik, 1926, şi Ăsthetik, postum) 
prin distincţia între valoare ca atare şi realizarea 
valorică şi, într-un plan mai larg, între obiectivitatea 
şi funcţionalitatea valorilor (distincţii ce stau Ia 
baza unei etici a valorilor şi respectiv a unei estetici 
a valorii) .  

Scrierile traduse aci constitu ie  o selecţie 
menită să  introducă cit i torul  în cu noaşterea 
"ontologiei critice" . 

Primul text (care dă şi titlul selecţiei), Alte und 
l1eue Ontologie redă comunicarea autorului, apărută 
în "A ctas  del  Primer Congreso Nacional  d e  
Filosofia" (Mendoza, 1949) . Prin caracterul sintetic 
(o bună introducere în "ontologia critică"), ca şi 
prin c lar i ta tea expuneri i ,  s tudiul  rămâne d e  
refer i n ţă pentru c u no a ş terea operei l u i  
N. Hartm a n n .  Întrucât  b a z a  o consti tu ie  aci  
problema [iillţei, am considerat necesară şi utilă 
redarea în continuare a u nei scurte "Autopre­
zentări" din revista "Kant-Studien",  privitoare la 
scrierea de tinereţe a lui Hartmann (de fapt, teza 
sa de doctorat, cu titlul: Platos Logik des Seins), 
susţinută la Marburg, sub îndrumarea celebrului 
filosof neokantian Hermann Cohen. 

În ordinea cerută de structura sistematicii 
hartmanniene într-o ontologie "critică" ,  bazată pe 
înţelegerea fiinţei (Sein) sub aspectul "momentelor" 
(Dasein, Sosein), al "felurilor", formelor (Realităt, 
Idealităt), "modurilor" (Mbglichkeit, Wirklichkeit, 

9 



Notwendigkeit) şi "principiilor" (Categoriile) -
prezentăm mai  d eparte următoarele lucrări :  
Posibilitate şi Realitate (cap. 43 din secţiunea a II-a): 
Concepţia lui Leibniz despre "lumile posibile"; 
Problem a fiinţei spirituale: Introducere; Problema 
valorii în filosofia contemporană; Etica: Introducere; 
Poziţia valorilor estetice în sistemul valorilor în genere; 
Autoprezentare în "Philosophen-Lexikon" (1949). 

Menţionăm că derularea textelor în cadrul 
grupajului de faţă urmează îndeaproape ideea 
unităţii dintre studiul fiinţei şi al valorii. 

Deşi s ituată ontologic în planul  " fi inţei 
ideale",  respectiv a l  fi inţei esenţia l i tăţ i lor, a l  
configuraţii lor matematice şi  al  legi lor logice, 
valoarea deţine poziţia dominantă în "ontologia 
cr i t ică". Studiul  I I  f i inţe i -valoare " (Wertsein) 
dezvăluie, de fapt, finalitatea demersului teoretico­
filosofic. Căci nimic nu e mai greu de explicat decât 
statutul valorii, adus de Hartmann Într-o formulare 
ce pune laolaltă şi problema şi soluţia: "Werte sind 
der Seinsweise nach Platonische Ideen" (Ethik ,  

1935, p. 108 - "După felul de a f i  valorile sunt Idei 
platoniciene") .  În acest sens, postfata volumului 
de faţă încearcă doar o clarificare, cititorul fiind 
trimis la bibliografia domeniului. 

Ideea unui "Hartmann" în limba română s-a 
conturat treptat, de-a lungul anilor, începând cu 
monografia "Nicola i  H artmann ş i  rea l i sm u l  
contemporan" (1973), cu prefaţarea Esteticii (1974), 

10 



tradusă de Constantin Floru şi continuând apoi 
cu efortul unei lecturi noi a textelor hartmanniene, 
pri leju ită d e  cursuri le  speciale  " H artmann" ,  
s u s ţ i n u te î n  cadrul  Facul tă ţ i i  d e  Fi losofie a 
Universităţii Bucureşti . Îndemnul hotărâtor a venit 
din partea Editurii PAIDEIA, căreia îi aduc şi pe 
această cale cele mai calde mulţumiri . 

Al.B. 





VECHEA ŞI NOUA ONTOLOGIP 

1 

Gândirea moderna a cautat ştiinţa de baza a 
filosofiei în teoria cunoaşterii .  Se presupunea astfel, 
ca despre cunoaştere am şti mai multe decât despre 
obiectul ei; se scapa însa din vedere faptul că ea 
însăşi constituie o mare enigma, deoarece relaţia 
despre care trateaza, anume cea dintre subiect şi 
obiect, este una transcendentă, adica, în sensul 
strict al cuvântului, una care depaşeşte conştiinţa . 
Deci, obiectul cunoaşterii este unul care există in­
dependent de cunoaştere. 

Reacţia contrara o constitu ie în zilele noastre 
antropologia . S-a descoperit că, de fapt, cunoaş­
terea nu este decât una dintre multele raportări ale 
conş t i inţe i  la lumea înconjurătoare .  Reacţia ,  
acţ iunea,  iubirea şi  ura sunt alte relaţii  trans­
cendente, cuplate în paralel, unele chiar primare, 
în timp ce cunoaşterea este secundară şi temporar 
ea se dezvoltă doar în dependenţa de ele. S-a făcut 
s i m  ţi tă as tfel reor ientarea asupra  întreg i i  
construcţii a fii nţei omului ,  în ansamblu; caci 

* Klcinerc Srhriften, Bd. III, W. de Gruyter, Berlin,  1958, 
p. 333-337: Aus "Actas del primer Congreso Nacional de 
Filosofia", Mendoza , 1949: Alte und neue Ontologie. 

1 3  



trebuia sa se dispuna de o şti inţa a omului înainte 
de teoria cunoaşterii. 

Dar şi  aceasta s-a dovedit a fi un lucru facut 
pe jumatate. De o înţelegere corecta a fiinţei umane 
ţine, evident, ştiinţa despre raporturile de viaţa în 
care se afla omul. Caci omul este una dintre fiinţele 
dependente de mii de condiţii. Aceste raporturi de 
fiinţare determinate constituie însa substanţa lumii. 
Trebuia astfel ca omul, inclusiv cunoaşterea sa, s� 
se înţeleaga pornind de la poziţia pe care el o ocup� 
în ansamblul lumii reale. Cu aceasta s-a ajuns la 
vechea problema a ontologiei -, a aceleiaşi ştiinţe, 
deci, care cândva, tocmai în favoarea teoriei 
cunoaşterii, fusese data la o parte şi, în cele din 
urma, abandonata cu totul. 

Cu aceasta ne aflăm astazi în faţa temei unei 
noi ontologii. Este clar însa ca după toate progresele 
ştiinţei aceasta nu mai poate să fie cea veche. Nu 
mai este vorba despre "forma şi materia" a ceea ce 
fiinţează (des Seienden) . Nu mai e vorba nici de 
"potenţă şi act" .  Deoarece corelaţia teleologică a 
"formelor substanţiale" nu mai domină lumea, nici 
o teleologie nu ne mai poate ajuta; " legile" neutra le 
s-au dovedit drept puteri care domină natura, iar 
raportul  d in tre cauză ş i efect acţ ionează în 
fenomenul lumii de jos până sus. 

II 

Noua  ontologie  porneşte  de la a l te 
consideraţii .  Ea nu mai priveşte "configuraţiile" 
(Gebi lde )  (d esem n a te a d esea  ca obiecte)  şi 
"procesele" ca separate, ci ca întrepătrunse. Orice 
1 4  



fiinţează (Seiendes) real se află în devenire, îşi are 
naşterea ş i  dispariţia sa; construcţiile dinamice 
primare, de la atom în sus până la norul atomic 
(Spiralnebel), sunt atât structurări procesuale cât 
şi alcătuiri din părţi şi  configuraţii modela te, ceea 
ce este valabil într-o şi mai mare măsură despre 
plăsmuirile organice, despre conştiinţă ca întreg 
sufletesc, precum şi despre sistemele colectivităţii 
umane. 

În a ce s te s tructurăr i  d o m neşte  o a l tă 
modalitate de conservare decât cea survenită prin 
substanţialitate: conservarea prin echilibrul intern, 
prin regularizare, reconfigurare spontană sau chiar 
transformare spontană . Ea se poate desemna ca o 
consis tenţă în opoziţie cu subzistenţa . Rezultatul 
nu e unul chiar etern, însă este cumva cu suficient 
de lungă durată, ca să confere structurilor în cauză 
capacitatea de a fi suport al stărilor schimbătoare 
(accidentale). 

Cauzalitatea lor nu este aceea a numi tei causa 
immanens, care se menţine în efect, ci aceea a unei 
causa transiens, care dispare în efectul ei. Efectul 
nu este astfel conţinut în cauză, ci se naşte ca ceva 
nou . În acest  sens, procesul  ca uzal  nu este o 
dezvoltare a ceva deja conservat în cauză, ci este o 
generare (Hervorbingen) productivă. 

Construcţia lumii reale are forma stratificării . 
Fiecare strat constituie o întreagă ordine a ceea ce 
fi inţează (Seiendes) .  Straturile principale sunt 
patru:  cel  f izic-ma ter ia l ,  cel viu-organic,  cel 
sufletesc, cel spiritual-istoric. Fiecare dintre aceste 
straturi îşi are legile şi principiile lui proprii. Stratul 

15 



superior a l  fi inţei este susţinut permanent de 
cele inferioare; el este îns� numai parţia l deter­
minat de ele. 

O metafizică provenind dintr-un singur 
principiu - sau dintr-o unic� grupă de principii­
, aşa cum se concepea mai Înainte, este de aceea 
u n  lucru impos ib i l .  Toate  imagin i l e  u n i ta r  
construite a l e  lumii sunt false, atât "metafizica 
construit� de jos în sus", cât şi "metafizica de sus" 
(adică pornind fie de la materie, fie de la spirit) .  
Există un sistem natural a l  lumii care nu este 
construi t .  Structura sa se poate  obţ ine  d i n  
fenomene .  Ea  n u  conduce n i c i  l a  o u n i ta te  
centralizată, chiar una  bine marcată, nici la un 
temei originar sau la vreun ţel suprem. 

Ceea ce se pO Aa te constata es te legita tea 
construcţiei Îns�şi .  In ea se vădeşte depăş irea 
structurilor, precum şi un contrast de dependenţă 
şi autonomie. In aceast� ridicare nu se schimbă Însă 
caracterul realităţii ca atare. Evenimentele sufleteşti 
şi cele spiritual-istorice nu sunt mai puţin reale 
decât lucrurile şi vieţui toarele, iar procesele în 
genere nu sunt  mai  puţ in  efect ive  d ecâ t 
plăsmuirile. Noul concept de realitate nu depinde 
de m a teria l i ta te  şi spati a l i ta te, c i  doar  d e  
temporalitate, procesualitate ş i  individualitate. 

III 

Fiinţa însăşi nu se poate nici defini ,  nici 
explica . Se pot însă deosebi felurile fiinţei şi se pot 
analiza modurile aces tora . As tfel ea se poate 
clarifica, pornind dinspre interior, iar  aceasta se 

1 6  



petrece în analiza modală a fiinţei reale şi a celei 
ideale .  Aici totu l atârnă de raporturile interne 
dintre posibilitate, realitate şi necesitate. Aceste 
raporturi sunt în fiecare sferă a fiinţei cu totul altele; 
ba chiar sunt iarăşi altele în sfera logică şi în 
cunoaştere. Clarificarea lor constituie obiectul unei 
întregi ştiinţe, chiar al uneia noi : analiza modală. 
Ea este piesa esenţială a noii ontologii . 

Tot ceea ce urmează a parţ i  ne doctrinei 
categorii lor. Aceasta cuprinde principiile comune 
(categoriile fundamentale) şi pe cele speciale ale 
straturilor particulare ale fiinţei. Dintre acestea din 
urmă nu toate sunt restrânse Ia un singur strat, 
unele s trăbat până la nivelurile superioare a le 
f i inţări i ,  a l tele se  întrerup la  grani ţele d intre 
straturi . Astfel spaţiul, substanţa (inclusiv materia) 
şi structuril e matematice se întrerup deasupra 
organicului ,  pe când timpul,  procesual i ta tea, 
cauzalitatea ş .a .  continuă să domine mai departe, 
în sus, în fiinţa sufletească şi în cea spirituală; viaţa 
sufletească este nespaţială, imaterială, nemate­
matică, însă temporal şi procesual îşi are propria 
sa cauzalitate şi acţiune reciprocă. 

Pe de altă parte Ia fiecare limită a straturilor 
survin noi principii .  În natura organică totul se 
bazează pe un nou tip de proces, anume procesul 
modogenetic, unul ce reglează de la sine echilibrul 
proceselor, al reconfi gurării de sine spontane a 
i n d ivi d u l u i .  La aceas ta ,  a junge forma d e  
determinare supracauzală a procesului de reconfi­
gu rare a s i stemu lui  de pred i s pozi ţ i i .  A ceste 

1 7 



categorii nu pătrund însa în fiinţa sufleteasca. Ele 
ramân legate de lumea spaţiala. 

Cu totul alte forme de fiinţare arata lumea 
sufletească: "subiectul" şi "lumea interna", care se 
profileaza pe lânga lumea exterioara; închiderea 
una faţa de alta a sferelor individuale interne; 
fluxul trăirii, împreuna cu forma sa procesuala 
specifica ;  conş ti in ţa obiec tu a l ă ,  precum ş i  
contrastul actului ş i  a l  conţinutului (reprezentare) . 
De aceas ta  ţ ine însa  ş i  tra nscendenţa  unor 
asemenea acte ,  precum voinţa ,  ac ţ iunea ,  
cunoaşterea, iubirea şi ura, în a caror esenţă se  afla 
faptul ca tind să treaca dincolo de lumea interna, 
pe care cauta sa o lege de lumea spaţio-temporala 
a lucrurilor. 

O data cu aceasta transcendenţa se instituie 
însa viaţa spirituala,  care nu se contopeşte în 
conştiinţa individului, ci constituie deasupra ei un 
domeniu propriu al fiinţei, anume cel al spiritului 
is toric-obiec tiv. Limba,  dreptul ,  moravuri le, 
mora!a, �orm.a�ea co�un.itaţii, religia, arta, .tehni�� 
constitUIe spmtul obIectiv. În acesta nu eXIstă mCI 
un fel de acte, nici o conştiinţa (care i-ar corespunde 
ca întreg), nici o ereditate; continuitatea sa este una 
nepersonală, el se transmite întrucât indivizii, 
crescând în el, îl preiau şi îl duc mai departe. 
Aceasta este forma conservarii sale, o consistenţa 
de un fel aparte. 

Prin cuprinderea de catre el însa, indivizii 
sunt mai mult decât subiecte, sunt persoane. Deter­
minările categoriale ale persoanei sunt în schimb 
de un fel nou : prevederea şi predeterminarea 

1 8  



(activitate cu scop); libertatea şi conştiinţa valorii. 
Abia în comunitate şi în spiritul obiectiv, persoana 
este o fiinţă morală şi în stare de responsabilitate.  

IV 

În construcţia lumii nu există nici un fel de 
suspensie l iberă a s traturi lor s uperioare.  E le  
dăinuiesc numai în  sprijinirea pe cele inferioare, 
sunt susţinute de acestea . Felul repausării este însă 
diferit .  Viaţa organică este purta tă de na tura 
neînsufleţită, întrucât aceasta îşi are configuraţiile 
ei (atomi şi  molecule) drept bază de construcţie. 
Via ţa s u fle tească  însă  nu are drept  tem e l i e  
configuraţiile şi fenomenele organice, �i s e  ridică 
deasupra lor ca o cu totul nouă lume. In primele 
cazuri avem un raport de supramo�elare, în cele 
din urmă unul de supraconstrucţie. In primul caz, 
ca tegor i i l e  s tra t u l u i  inferior s trăba t în ce le  
superioare, în  cazul d in  urmă rămâne din  ele o 
parte esenţială. 

Construcţia stratificată a lumii este deter­
minată prin relaţia categoriilor (principii şi legi) 
unor straturi care se suprapun. Revenirea catego­
riilor inferioare în straturile superioare ale fiinţei 
constituie u nita tea lumii; noua insti tuire a celor 
s uper ioare (NOVlll1l ca teg�r i a l )  const i tu ie  
multiplicitatea e i  de nedepăşit. In  lume nu se  poate 
aduce totul la acelaşi numitor. De aici şi eşecul 
oricărei metafizici moniste. 

Autonomiei straturilor inferioare faţă de cele 
superioare îi corespunde parţiala dependenţă a aces­
tora din urmă de cele dintâi. Caracterului Novum-ului 

1 9  



categorial în straturile superioare îi corespunde 
însă autonomia (libertatea) acestora asupra celor 
inferioare. Căci şi în raportul de supramodelare 
principii le inferioare determină numai "după 
materie" formele superioare. Aceastea din urmă 
îşi au prin ele însele specificul lor. 

Princ ip iu l  ontologic  fu ndamenta l  a l  
conexiunii lumii este conţinut în două propoziţii :  
1) principiile inferioare sunt cele mai tari, care 
sus ţ in  totul  şi nu pot  fi depăş i te  de form a 
superioară; 2) principiile superioare sunt ce-i drept 
mai slabe, dar în Novum-ul lor sunt autonome, şi 
pe deasupra au acel spaţiu nelimitat de joc. 

"Libertate" există de la treaptă la treaptă, în 
fiecare strat superior faţă de cele inferioare. Atât 
de mult invocata l ibertate de voinţă a omului ca 
persoană morală constituie numai un caz special. 
Inţeleasă ca atare ea poate porni de la principiul 
ontologic de bază . Toate conceptele indeterministe 
de libertate sunt la fel de false ca şi respingerile 
deterministe ale acesteia. Nu e nevoie de nici un 
indetermi nism, deoarece l ibertatea  nu es te 
depăş irea determinării existente, ci  instituirea 
uneia superioare. 



AUTOREFERIRE ÎN "KANT-STUDIEN" LA 
"LOGICA FIINŢEI A LUI PLATON"" 

Cartea expune filosofia teoretică a lui Platon 
în tema atât de caracteristică pentru modul său de 
gândire, mai ales pentru dialogurile târzii, anume 
tema terminologiei "Fiinţei". Aceasta din urmă îşi 
are temeiul în corelaţia fundamentală a conceptelor 
de nefiinţă şi fiinţă, care, mai vădit ori mai latent, 
străbate toate formulările esenţiale ale Ideii  şi 
corelatului său real, ba chiar metodica proprie, care 
se e x t i n d e  p â n ă  la fu ndamente le  doctrinei 
sufletului. De aceea, pentru străduinţa de a înţelege 
fi losofia platoniciană ca pe un sistem unitar este 
oferit aci punctul de vedere cel mai apropiat şi natu­
ral, el însuşi unul totdeauna imanent. Omoge­
nitatea punctului de vedere aduce însă din nou cu 
sine faptul că multe formulări, care apar de obicei 
confuz, îşi păstrează sensul originar, învederator. 

Dific u l ta tea corelaţiei ,  d evenită stră ină 
gândirii moderne, cu privire la nefiinţă şi fiinţă 
reclamă urmărirea acestor concepte înapoi, până 

" Sc/bs/allzeixc ill der MIl/S/udicll zu PliI/OIlS Logil< dcs Seins 
(] 909), În: Klcillcrc Se/lrit/ell, III, 1958, p. 363-364 (Plalmls Logik 
des Seil1S este teza de doctorat susţinuta de autor în "şcoala de 
la Marburg", sub Îndrumarea lui H. Cohen). 

21 



la originile lor istorice. Această exigenţă vine ca o 
încercare de a aprecia just "Introducerea istorică" .  
Fiinţa şi nefiinţa sunt pentru prima dată marcate 
ca şi concepte la Parme111de. Punerea problemei 
rezultată din ambele, se derulează şi mai înapoi, 
este deja conţinută evident în âpxil al Ionienilor; 
în acesta se împlineşte deja prima fixare a unui alt 
fel al fiinţei, care se deosebeşte de datul faptic al 
lucrurilor. întreaga serie a încercărilor presocratice 
de a fundamenta fiinţarea cosmică determinată în 
principii le fi inţei es te astfel deja o desfăşu rare 
progresivă din treaptă în treaptă a metodei nefiinţei, 
imanentă în gândirea naturfilosofică . Aceasta din 
urmă ajunge, dimpotrivă, la expresia metodică 
clară abia în atomistică; căci aci se află vidul, ca 
nefiinţă, şi cu toate acestea ca principiu în sens 
pozitiv. Fiinţa nu este "mai mult" fiinţândă decât 
nefiinta . 

Determinările pozitive ale fiinţei şi nefiinţei 
se maturizează însă lent şi în gândirea platoniciană. 
Nefiinţa însăşi, mijlocită de o serie de alte elucidări, 
a fos t cel mai bine introdusă prin interogarea 
privind <1>E.'\)&il� &6l;a. începe astfel prima parte 
principală, avansată de aceasta şi urmând cercetării 
dialectice din "Sofistul", pentru a da o caracterizare 
a fiinţei şi nefiinţei pornind de la metoda doctrinei 
ideilor. Aceasta arată cum nefiinţa îşi are locul său 
necesar în sistemul conceptelor de bază; căci după 
prestaţia sa aceasta coincide cu diversita tea. Cum Însă 
diversul este posibil totdeauna numai în relaţie cu 
un alt divers, se obţine astfel sensul cel mai larg şi 
mai profund al unui principiu al relatiei. Fiinta este 

22 



de definit astfel ca principiu pentru "comunitatea 
conceptelor", care, la rând ul său, devine iarăşi 
unicul mijloc adecvat. Nefiinţa se dovedeşte a fi 
un concept metodic, prealabil pentru determinarea 
fiinţei, o cale logică către fiinţă . Din punctul de 
vedere al  acestei sintetizări dialectice a fi inţei 
rezultă analogia uşor de înţeles cu problema 
gândirii sintetice, aşa cum aceasta străbate marile 
sisteme ale idealismului german. Kant a formulat 
în principiul suprem al tuturor judecăţilor sintetice 
numai caracterul de bază al prestării sinteticului, 
nu însă mijlocul de gândire, principiul pe care se 
întemeiază această pres tare. Din orientarea de 
gândire a acestei probleme, rămasă deschisă, se 
na ş te ten d i nţa  spre d ia lect ică  în fi l os ofi a 
postkant iană  ş i  c ă u tarea corel a tă  cu ea a 
principiului oricărui context sistematic. Căci nu 
poate fi nicicum o coincidenţă istorică, ci numai o 
neces itate internă a problem ei,  dacă în acest 
travaliu al gândirii la Fichte şi Hegel a survenit din 
nou, la loc de cinste, corelaţia antică a conceptelor 
de fiinţă şi nefiinţă . Este cumva caracteristic şi 
orientativ, pentru preţuirea doctrinei platonice a 
ideilor, faptul  că ş i  acum momentul  metodic 
propriu, creator de conexiune se situează de partea 
conceptului de nefiinţă. 

Metodica logică a acestui concept de nefiinţă 
şi determinarea fiinţei ce se iniţiază în el consti­
tuie de-acum motivul de bază imanent întregii 
gândiri platoniciene. După obiect ea este conţinută 
deja în cele mai importante formulări asupra Ideii. 
Cea de a doua parte a cărţii caută, prin urmare, să 

23 



caracterizeze principiul teoriei ideilor pornind de 
la metodica fiinţei şi nefiintei . Motivul formării 
conceptuale  şi  al " contemplări i "  Ideii ,  ca ş i  
"reamintirea" ş i  " preştiinţa" se  dovedesc astfel 
cond i tiona te de această metodă .  O astfel de 
conditionare dobândeşte însă deplină claritate în 
formulările mai mature, care tind să transforme 
doctrina ideilor într-o ţeorie-făuritoare de premise 
sau de fundamentări. In mod deosebit, expunerea 
democritiană a nefiinţei este aceea care îşi află 
desăvârşirea în metoda ipotezei . Trecerea pe latura 
principiului se încheie astfel cu perspectiva asupra 
eticii şi a doctrinei platoniciene a sufletului, a căror 
fundamentare rezultă, de ambele părti, din aceeaşi 
procedare metodică. 

Cea de a treia parte are de a face, în fine, cu 
problematica aplicării, a utilizării. Ideea are sens 
numai dacă fundamentează o existentă prezentă 
(Dasein) . Este vorba as tfel de trecerea funda­
mentării la fiinta concretă a lucrului. Problema este 
cunoscută sub numele de "participare" (Teilhabe) 
a lucrurilor la Idei. Cercetarea de către Platon cu 
privire la acest corelat al Ideii face un ocoliş asupra 
conceptului de "mijlocire" (Ilc-raţu), în care trebuie 
să se realizeze trecerea . Rezultatul acestor eforturi 
definitorii îl constituie un concept de continuitate 
clar conturat, care însă nu e fixat în nici un termen 
mai specific. Pe această cale este mediată mai 
îndeaproape numai participarea laolaltă a Ideilor. 
Dialogul "Parmenide" desfăşoară însă ideea 
modului în care, în încrucişarea şi complicarea 
treptata a conceptelor, s-a dezvoltat o altă "natura, 

24 



deosebită de concept", care constituie perechea 
oricărei fiinţe conceptuale şi principiale identică 
numai prin multiplicitatea şi caracterul de devenire 
al determinări lor ei. Şi aci stă la baza totdeauna 
terminologia logic-ontologică şi metodică.  De 
cealaltă parte, în teoria despre nedeterminat şi  
determinarea sa faţă de fiinţă, prin introducerea 
numărului şi a măsurii, se arată aceeaşi teză. Genul 
de fiinţă care se înfăptuieşte astfel este o fiinţă 
"rezultată" sau "creată"; în acest concept de fiinţă 
idea l i smu l  p la tonici a n  a tinge d i n  nou fi inţa 
concretă de la a cărei problemă şi porneş te în 
cercetare. De aceasta atârnă de-acum, în modul cel 
mai strict, tratarea problemei materiei, pentru care 
trebuie să garanteze, ca unic principiu, spaţiul 
laolaltă cu configuraţiile sale geometrice. Capitolul 
de încheiere asupra "metodei dialectice" cuprinde 
laolaltă, încă o dată, punctele esenţiale ale teoriei 
platoniciene a fiinţei; aceasta pentru că îi urmăreşte 
originea metodică până în forma dia logică a artei . 





POSIBILITATE ŞI REALITATE: 

"Lumi posibile" în concepţia lui Leibniz şi 
posibilitatea lumii reale* 

Într-o sferă a fiinţei, a cărei posibilitate este 
disjunctivă, trebuie inevitabil să existe şi spaţiu 
pentru desfăşurarea multidiversificată a composi­
bilelor, adică pentru para!elitatea nemărginită a 
fiindului (des Seienden).  In felul său, domeniul 
esenţialităţilor poate avea deplină determinare -
anume, pe fiecare plan al construcţiei sale în formă 
d e  trepte  poa te ex i s ta  d e terminarea  ce-i  
corespunde şi î i  este suficientă -,  fără ca prin 
aceasta mod urile (Modn să fie amfibolice, iar 
felurile fiinţei (Seinsweise) să fie neglijate. Faţă de 
această " lărgire" ,  realul îşi află o "îngustare a 
posibi lu lu i "  caracteris tică . Căci el înfăţişează 
numai un plan, iar în acesta nu e nicidecum spaţiu 
de joc pentru paralelitatea a ceea ce fiinţează (des 
Seienden ) .  Aic i  toa te configuraţ i i  le s ferei se  
situează într-unul ş i  acelaşi sistem; s-ar putea chiar 

*Măglic"keit und Wirklichkeit (w. de Gruyter & Co., Ber­
lin, 1938): Driffer Tril (Die Modalităt des Irrealen), II. A bSc/lIlitt 
(Die Modalităt des idcalen Seins), 43. Kapite/, a: Leiblliz' 
"măgliche We/tcll" ul1d die Realmoglichkcit der wirklichCll Welt, 
pp.333-335. 

27 



spune că aci totul este cuprins într-o unică, neîn­
treruptă composibilitate. Atât ca lume şi întreg, cât 
şi ca domeniu particular, realul are o absolută 
unicitate. 

Această opozitie este cea care stă la baza ideii 
leibniziene a mai multor "lumi posibile" şi la aceea 
a unei lumi reale. Dacă se face abstractie de tot ceea 
ce în această i d ee este metafiz i c ă ,  d e  or i ce  
jus tificare a existentei lu i  Dumnezeu, ch iar de  
ideea creării lumii - deci ş i  de conceperea legilor 
esentei în sensul conceptului de intelect d ivin, 
a tunci în ea se pot ilustra pe deplin, ca într-un 
remarcabil exemplu, raportul sferelor şi opoziţia 
modală care le separă . 

"Lumile posibile" ale lui Leibniz nu sunt ca 
atare, în pluralitatea lor, composibile. Composibilă 
negreş i t  es te n u m a i  fiecare în s ine  însăşi. 
Posibil itatea lor comună este însă numai una 
disjunctivă. Ca urmare, numai una singură dintre 
ele poate s ă  fie reală. Căci tocmai prin aceasta realul 
nu prezintă nicidecum forţă de redispunere, 
disjunctivitate, paralelitate; şi aceasta nu numai în 
modul său de real itate efectivă (actuală), ci chiar 
în mod u l  să u de pos ibi l i t a te .  Posib i lu l  rea l  
(Realmogliche) are aceeaşi "îngustime" ca  ş i  realul 
efectiv, actualul (Realwirkliche); în fiinţa ideală, 
dimpotrivă, actualul (das Wirkl iche) prezintă 
aceeaşi  «lărgire» ca şi posibil ul. Spatiu de joc 
dincolo de orice îngusti me are numai posibilu l 
id eal (das Idealmogliche) . Spaţiu l  de joc este 
paralelitatea lumilor incomposibile. 

Această stare de fapt firească şi transpa­
rentă în sine, în mod exemplar, este eclipsată in 

28 



expunerile obişnuite de faptul ca "lumile posibile" 
se înţeleg cu lumile reale. Pentru a putea fi însă 
lumi reale posibile ar trebui mai degrabă ca ele să 
fie lumi posibile efectiv (rea!), ceea ce, pornind de 
la sine, ele nu sunt nicidecum. Dacă ar fi însă în 
mod efectiv posibile, ar trebui prin aceasta să fie şi 
reale efectiv, ori pe ca le de a fi astfel, ceea ce, evi­
dent, ele nu sunt nicidecum. Căci se vorbeşte de 
pluralita tea lor, tocmai Întrucât numai una dintre 
ele poate să devină efectiv reală. Înainte de toate 
le lipseşte încă ceva pentru a fi realitate efectivă şi, 
ca urmare, şi posibilitate efectivă . 

După Leibniz, acest ceva ce le lipseşte este 
"raţiunea suficien tă" .  Căci composibilitatea a ceea 
ce e unic în sine este insuficientă ca temei. Aci se 
ins t i tu ie ,  d u pă Leibniz ,  ş i pr incip i u l  numi t  
" convenient ia " ,  care, i n terpreta t modal ,  este 
contingentul real (das Realzufăl lige), care trebuie 
să stea necesarmente la originea întregii sfere 
reale .  Aces t principiu însufleţeşte şi real izează 
în acelaşi timp . Căci ambele sunt una:  de îndată 
ce una d intre " lumile pos ibile" păşeşte în sfera 
rea lă ea cade sub cu totul alte legi a le  fiinţei, 
îna inte de toa te sub alte legi intermodale .  Î n 
această sferă (cea rea lă ) nu ex istă pos ibilităţi 
para lele .  Posibilă este aci numai una, cea care 
este în mod efectiv (wirklich), şi astfel orice altceva 
este real imposibil .  

În limbaj conceptual strict ontologic trebuie 
să spunem: " lumile posibile" multiple sunt ca atare 

29 



numai lumi ideal-posibile - iar dacă nu ne temem 
de aparenţa rontradicţiei -, atunci trebuie să spunem: 
lumi reale ideal posibile (ideal mogliche Realwelten). 
Cu prin c ipi u m  cOILVen ien tiae însă ,  care fa ce 
"suficient" temeiul (anume ca principiu al raţiunii 
suficiente), se instituie posibilizarea reală.  Şi cu 
aceasta, conform legii divizării posibilităţii reale, 
restul lumilor ideal-posibile devine real imposibil. 

În principiu este astfel o inducere în eroare, 
dacă se spune: "o" lume care s-ar fi "realizat" 
(verwirklicht) . Mai degrabă ea este "realizată". 
Căci ca o "lume posibilă" ea nu este încă posibi lă­
real .  Efectiv ideală, dimpotrivă, ea a fost deja .  Ea 
n u - i  fă c u t ă  a s tfel  n i c i d e c u m  o l u me rea l ă  
dintr-una doar posibilă,  ci este făcută ca una 
dintre lumile posibile-real ,  dintr-una din cele 
doar ideal posibile; căci tocmai prin aceasta ea 
devine o lume care există real, dintr-una care există 
numai în mod ideal. 

Realizarea (Realization) nu este acelaşi lucru 
cu înfăptuirea, împlinirea (Verwirklichung). Dacă 
viaţa pract ică nu  găseşte nici un temei de  a 
deosebi în acest sens, cu toate aces tea, ontologic 
d eoseb i rea  e x i s t ă .  D i s l o c a r e a  mod a l ă  î n  
"înfăptuire" merge d e  l a  posibil i tate l a  realitate 
efectivă (Wirklichkeit) ;  aceasta chiar în cadrul 
unei sfere a fi inţei; în real izare (Realisat ion)  
dimpotrivă ea merge de la posibili tate la  posibi­
litate şi totodată de la înfăptuire la înfăptuire, 
anume, ambele într-una şi ambele de la modul 
ideal la modul real .  Căci posibi lizarea reală este 

3 0  



deja înfaptuire reala (Realverwirklichung) (vezi cap. 
32 CI şi 34 a2) .  

I În cap. 32 c (sub genericul: Realermoglichung und 
Realverwirklic/lIIllg) se spune: "într-un proces parţial sunt, chiar 
în fiecare stadiu, condiţii certe a ceea ce va deveni «real» în el, 
dar înca nu este real (wirklich); o larg desfaşura ta împletitura 
de factori este însa deja reala, şi tocmai pe baza acesteia ei 
trebuie sa devin a  şi reali . Aceasta se afla deja consta nt în 
întinderea întregului proces; ei sunt însa doar condiţii ce 
consti tuie aceasta Împletitura ;  numai prin mijlocirea unor 
membrii intermediari ai stadiilor ulterioare ale procesului, se 
pot uni într-o acţiune de ansamblu. Acele condiţii care nu s-au 
ivit înca nu sunt, prin urmare, înca reale, deoarece pentru 
moment nu sunt încă «real-posibile». Şi pentru posibilitatea 
acestora lipsesc Înca condiţiile ... Procesul real este în acest fel 
posibilizarea reala neîntrerupta a ceea ce devine în el efectiv 
rea l în mod succesiv ... Real-posibila nu este însa, în nici un 
stadiu, o multitudine de eventualitaţi, ci întotdeauna numai 
aceea la care conduce posibiliza rea rea la, a fla ta deja în 
derula re; ea şi este aceea pentru care, În complexele de condiţii 
larg implicate în procesul de ansa mblu, sunt da te deja 
condiţiile preliminarii" (p. 253) . 

. . . " Rela ţi a pozitiva a modurilor În procesu l real a 
devenit de acum evidenta în aceasta relaţie a posibilizarii reale 
şi a rea liz ării efective. Aceste doua momente ale procesului 
real nu s unt altceva decât posibilitatea reala şi realita tea 
efectiva (Realwirklichkeit) tra nspuse În dinamica desfaşurarii 
temporale. Se vede uşor cum «legea reala a posibilitaţi i» revine 
În ea neschimbata . Exact aşa cum aceasta era în genere valabila: 
ceea ce este real-posibi l, este şi efectiv-real, ceea ce valoreaza 
de-acum şi pentru proces; ceea ce devine efectiv-posibil, devine 
chiar prin aceasta şi efectiv-real. Posibilizarea reala nu este 
chiar identica cu realizarea efectivă; ambele se afla însa în 

31 



Astfel, ontologic este de o înaltă valoare 
didactică, să aducem ideea leibniziană la concepte 
transparente şi delimitate precis; şi aceasta chiar 

conexiune, întrucât cea din urmă se sprijini! pe cea dintâi; fără 
aceasta, ea nu este ceea ce este. Căci posibilizarea efectivă duce 
înspre totalitatea condiţiilor - adică la posibilitatea reală 
(efectivă) -, şi, o dată aceasta dobândită, o însoţeşte şi 
realizarea efectivă" (p. 253-254). 

2 în cap. 34 (OeI' Realmodus der VerwirklicilUng), a (Die 
Ermoglichung des Unmoglichen) se spune: "Această 
desprindere de condiţiile reale de posibilizare este în principiu 
- adică în ce priveşte imperativul pur sau valoarea pură -
una absolută. Valorile îşi au prin ele însele puterea de a provoca 
ceva. Acolo însă unde provocarea este actuală pentru o voinţă, 
care se ridică o dată cu realizarea, acolo se schimbă starea de 
lucruri. Condiţiile realizării sunt condiţii efective, şi oricât de 
departe se prezintă ele, situaţia reală totuşi se oferă. în 
principiu (în imperativ) ele chiar au fost trecute cu vederea. 
Numai în principiu însă, căci în realizare ele nu pot să fie 
omise" (p. 265) . 

... "Modul efectiv :ii realizării este, evident, un media­
tor între realitate şi nerealitate. EI nu este ca acestea două un 
mod absolut, ci unul relaţionar". (p. 266) . 

... "Deoarece posibilitatea efectivă (Realmoglichkeit) 
implică necesitatea reală (efectiVă), ea este totodată, chiar prin 
faptul că este posibilizare efectivă, şi structurare necesară 
efectivă a «simplei necesităţi» de până acum. Căci «necesarul 
pur şi simplu» este tot atât de puţin un necesar efectiv pe cât 
«posibil pur şi simplu» este un posibil efectiv ... în aceasta 
constă realizarea (Realisation). Ea este realizare efectivă a 
nerealului prin posibilizarea efectiVă a imposibilului, întrucât 
acesta din urmă pune în acţiune totodată şi necesarul devenit 
efectiv (real)" (p. 267). 

3 2  



dacă nu ar plăcea unei anumite clasicităţi . Dacă se 
are în vedere ceea ce s-a spus, atunci esentialul nu-l 
mai constituie faptul că este "posibil" un număr 
mare de lumi, ci faptul că "există în mod ideal" -
anume ca paraleli tate de sisteme incomposibile 
coexistente în domeniul esentialităţilor. Luat în 
sensul cel mai exact, nu există lumi posibile ca 
atare, ci lumi care fi inţează în mod ideal .  De aceea, 
"crearea" uneia dintre ele nu este înfăptuire, ci 
realizare. 





PROBLEMA FIINŢEI SPIRITUALE 

Cercetări asupra fundamentării 
filosofiei istoriei şi ştiintelor spiritului: 

In trod ucere filosofico-istorică* 

1. Cele trei sarcini ale filosofiei istoriei 

Problema fiinţei spirituale nu constih4ie doar 
o temă a filosofiei istoriei. Pe de altă parte, nici 
istoria nu este numai o is torie a spiritului, nici 
spiritul nu este pur şi simplu istoricitat e: I;>esigur, 
orice spirit are istoricitatea sa, şi, într-adevăr" cu 
istoria în sens strict este viza tă totdeauna istoria 
omului .  Omul este fiinţă spirituală, s ingura de 
a ces t fel pe care o cunoaştem. EI nu este, cu 
siguranţă, "numai" fiinţă spirituală, ci chiar "şi" ,  
o fiinţă esentialmente spirituală. Căci o fi inţă fără 
spirit nu are nici o istorie. 

Această corelatie pune din capul locului 
problema fiintei spirituale în imediata apropiere a 
câmpului problemelor de fi losofie a istoriei. Aici 

"Das Problem des geistigcII Seills. Ulltersuchungell zur 
Grtllldlcgullg der Gcsclziclztsphilosoplzie ulld der Geisteswissell­
,;cJzafte/l: GcsclziclztsphiJosoplzisclze Eillleitullg, Berlin und Leipzig, 
W. de Gruyter & Co., 1933, p. 1-38. 

35 



este nevoie, îna intea oricărei cercetări ,  d e  o 
delimitare şi o concepere pozitivă a corelaţiei de 
probleme. Dacă se pleacă conştient de la o muncă 
preliminară prestată, atunci amândouă trebuie să 
reuşească cât mai bine. Şi nu poate exista nici o 
îndoială că în timpul nostru, aceasta priveşte nu 
problema fiinţei spirituale, ci problema filosofiei 
istoriei .  Este şi motivul pentru care introducerea 
de faţă trebuie să fie una filosofico-istorică. 

Cu aceasta ea face însă un ocol. Dar pentru 
situaţIa dată a problemei, ocolul este totdeauna 
drumul cel mai scurt; relativ la ea este chiar drumul 
cel drept. 

Si tuaţia problematică însăşi este, cu toate 
acestea, una divizată, iar acest fapt este profund 
caracteris tic pentru încercările filosofico-istorice 
din zilele noastre. Ce trebuie să cerceteze propriu­
zis o filosofie a istoriei, alături de cercetarea istorică 
pozitivă? Aceasta este întrebarea despre chestiunea 
pe care ea trebuie să şi-o pună; în ea însăşi nu 
întruneşte încă nici o unanimitate. Unanim este 
numai faptul că există probleme de istorie, care 
nu sunt deloc ale is toriografiei ca atare. Dar care 
sunt acestea şi în virtutea cărui fapt converg ele, 
aceasta constituie disputa.  

Unde există dispută în ştiinţă, acolo există şi 
un raport viu cu obiectul, acolo perspectivele sunt 
deschise. Mai ales filosofia a învăţat totdeauna cel 
mai mult din disputele sale. Divizarea multiplă a 

părerilor în problema filosofică a istoriei este prin 
ea însăşi instructivă . Ea dovedeşte că există mai 
mult decât un grup de probleme, care ar fi de 

36 



rezolvat. Din această cauză şi are sens să luam în 
serios şi să valorificăm această divizare multiplă . 
Căci tocmai diversitatea problemelor, cum este 
aceea a tipurilor de demers, ar trebui să arate că 
ai c i  n u  to tu l  a j u n g e  la o s i ng u ră prob lemă 
fundamentală, sau, de asemenea, că  aceasta, deşi 
shiruie poate ca reală n-a ajuns încă la maturitatea 
exprimării . 

Se pot distinge aici trei grupuri de probleme, 
toate prezente în gândirea actuală, dar care se deose­
besc în mod categoric una de alta, după conţinut, 
dupa direcţia intereselor şi după reprezentanţi. 

1. Din izvoare, noi cunoaştem numai părţi 
ale procesului is toriei. Cum decurge el ca întreg? 
Dacă el este urmărit dincolo de prezent, în viitor, 
Încotro se îndreaptă el ca tendinţă? Există în el 
scopuri că tre care tinde? Sau, cel puţin, legi care îl 
domină? 

2. Ştiinţa noastră despre distanţarea istorică 
nu este numai lacunară, ci şi inadecvată, plină de 
prejudecăţi şi greşeli  comune. Cum trebuie să 
lucreze cunoaşterea istorică, în măsura în care ea 
pretinde valabilitate ştiinţifică? 

3. Propria noastră viaţă şi cunoaşterea sunt 
canalizate în mod istoric. Noi cunoaştem această 
situaţie în mod naiv numai în nemijlocirea ei, luăm 
formele ei ca absolute şi chiar ca judecători obiec­
tivi. Dar cum suntem noi înşine condiţiona ţi istoric, 
inclusiv comprehensiunea noastră istorică? Cum 
este structurată ontic propria noastră istorici tate? 
Şi cum ajungem noi, cei care cercetăm şi înţelegem, 
d incolo de propria noastră condiţionare istorică? 

3 7  



Dintre aceste trei grupe de probleme, prima 
este cea a metafizicii istoriei, a doua a metodologiei 
gândirii istorice, iar a treia cea a istorismului şi a 
depăşirii sale. Prima are comun totuşi cu cercetarea 
istorică pozitivă obiectul, mersul istoriei mondiale; 
numai că ea se referă într-un alt mod la el . Ca 
a t i tudine ,  ea este na ivă ,  teori i l e  pe care  l e  
avansează sunt în totalitate dogmatice. Pericolul 
căruia ea îi rămâne expusă este acela al întregii 
gândiri speculative, anume depăşirea constructivă 
a limitelor ştiinţei posibi le. în a doua grupă de 
probleme intervine suficient de radical critica 
filosofică a gândirii istorice, pentru a surprinde nu 
numai speculaţia istorică, ci totodată şi cercetarea 
pozit ivă a is tori cu l u i .  Is tori smul ,  în sfârş i t ,  
orientează din nou problema criticii către aceea a 
procesului istoric, deoarece, pe de altă parte, el 
caută să conceapă aspectele împotriva cărora se 
orientează critica, drept produse ale aceleiaşi 
dezvoltări istorice, al cărei mers ar trebui să devină 
inteligibil în ele. 

Astfel ar putea să pară că cele trei grupe de 
probleme se depăşesc reciproc într-o linie univoc 
ascendentă. Da, este clar că în cea de-a treia trebuie 
văzută un fel de sinteză a primelor două -, dacă 
tocmai în ea relaţia inversă cu procesul  nu ar 
submina clarita tea problemei. Dacă ştiinţa este 
condiţionată în mod is toric de însuşi procesul  
is toric,  a t u nci ş ti i nţa  cr i t ică  d espre aceas tă  
condiţ ionare es te  totuş i  cond i ţ ionată  numai  
printr-o ştiinţă despre procesul istoric. Evident, aici 
avem în faţă un cerc. Critica se prinde în propria 
ei plasă. Grupul de probleme istorice, oricât de 

3 8  



mult ar fi el, ca sarcină, logic şi de neevitat, este 
dialectic în premisele sale. Şi atât timp cât dialectica 
nu se poate soluţiona, ieşirea din el este iluzorie. 

Acesta este motivul pentru care primele două 
grupe de probleme trebuie tratate deocamdată ca 
independente şi neafectate de ea, oricât de mult 
au condus ele la  situa ţia actuală  din filosofia 
istoriei . 

II. Metafizica istoriei 

Pluritatea  semnificărilor specula tive a le 
istoriei nu se limitează la filosofia propriu-zisă a 
istoriei. Gândirea mitică începe chiar cu acestea . 
Este bine cunoscută conceptia străveche după care 
la început se afla o I /epocă de aur", o stare para­
disiacă de perfectiune, faţă de care orice dezvoltare 
ulterioară este doar o înrăutăţire continuă, procesul 
istoric nu este decât un unic declin imens . Mai 
recentă este perspectiva inversă, care aşteaptă 
perfecţiunea şi fericirea în viitorul mai îndepărtat 
şi în mod optimist vede în procesul evenimentelor 
istoriei mondiale chiar atingerea acestora . Urme ale 
acestei viziuni găsim în apogeul elenitătii dar nu 
numai în utopia platoniciană, care crede, evident, 
Încă în imaginea unui vii tor apropiat, ci şi în teoria 
contractuală crescută pe terenul sobru-realist, cum 
ne-a păstrat-o Epicur. 

Pentr u  g â n d i rea popoare l or creş t ine ,  
Augustin a m arcat  ideea progresului  în  forma 

3 9  



clasică, anume ca pătrund ere şi răspândire a 
împărăţiei lui Dumnezeu pe pământ. El a creat cu 
aceasta ideea de bază a concepţiei teologice a istoriei, 
modelul teori ilor istorice ale idealismului german. 

în opoziţie cu ideea lui Herder a unui proces 
de dezvoltare universală, care poartă în sine încă 
explicit forma unui proces natural superior, la Kant 
îşi croieşte drum în concepţia prudent critică 
gândul unui scop moral final. Desigur, forţele care 
conduc la realizare nu sunt deloc morale - ele se 
află în "antagonismul" dispozi ţiilor şi intereselor 
umane -, dar cu toate acestea ele sunt as tfel create 
încât împing omul spre "societatea civilă", spre 
"libertatea sub legi exterioare". Teleologia scopului 
final nu este încă ridicată aici la rangul de teză 
metafiz ică . Ea se ascunde încă în s p a tele  
neobligativităţii unui " ca  ş i  cum" - desigur, a unuia 
înţeles nu ca simplă ficţiune. 

S is temele s pecu la t ive a l e  idea l i s m u l u i  
abandonează apoi foarte repede toate rezervele 
critice, atât în ce priveşte fundamentele, cât şi în 
problema is torică . Cu "Sistemul ideal ismu lui  
transcendental" (1 800) Schelling î i  devansează în 
aces t punct pe toţi . Aici nu mai  încape nici  o 
dispută despre scopul final; în discuţie stă numai 
modul cum trebuie gândită ca garantată rea lizarea 
lui în istorie. În acţiunea umană nu mai poate exista 
nici o siguranţă pentru acesta - nu pentru că 
acţiunea omului este limitată, şi de asemenea nu 
pentru că lui i-ar lipsi ceva din libertate, ci tocmai 
pentru că el are libertate. Tocmai libertatea este 
opusul oricărei siguranţe pentru direcţia unitară a 

4 0  



procesului; ea este, după esenţa ei, libertate spre 
rău ca şi spre bine, deci nu poate, dup� esenţa ei, 
garanta acestuia tendinţa spre bine. In aceasta 
Schelling vede dovada faptului că trebuie să existe 
o guvernare a lui  Dumnezeu în lume. Numai 
neces i ta tea ,  care impietează as upra oricărei 
libertăţi şi  o include pe aceasta, garantând-o în 
mersul ei mai amplu, produce realizarea . Şi  astfel, 
omul apare aici ca actor pe scena lumii, Dumnezeu 
Însă ca poet al marii drame. 

Acesta es te doar un preludiu.  Dacă limitele 
balanţei prevăzătoare au fost depăşite odată, atunci 
nu mai rămâne nici o reţinere. Scrierea lui Fichte 
despre " Trăs ătur i le  fu ndamenta le  a le  epocii  
contemporane" (1806), care voia să fie un tribunal 
a l  l u m i n i s m u l u i ,  şi a şi fos t pentru cei 
contemplativi, dă o periodizare a istoriei după 
două puncte de vedere, cel al raţiunii şi  cel al  
libertaţii, ambele trebuind să constituie scopul fi­
na l .  La început domneşte fără rezistenţă raţiunea, 
dar fără conştiinţă de sine şi fără libertate, - o stare 
de nevinovăţie, care are explicit modelul său în 
mitul paradisului .  Ei îi urmează epoca libertăţii şi 
vinovăţiei incipiente. Liberta tea ia  aici direcţia 
revoltei împotriva poruncilor ratiunii, pentru că 
ea le  cons ideră drept o au tori ta te ex terioară, 
neştiind că sunt chiar cele ale ei. Această dezvoltare 
se încheie cu lupta deschisă împotriva raţiunii, 
libertatea eliberată sărbătoreşte sfârşitul general al 
tuturor valabi lităţilor superioare. Această epocă 
este înţeleasă de Fichte ca cea a luminismului şi o 
tra tează ca epocă a vinovăţ ie i  depl ine .  Dar 

41 



libertatea nu poate subzista ca pur dizolvantă, 
adică ea nu poate subzista fără raţiune. Ea trebuie, 
deci, odată trezită, să vadă în sfârşit că valabilităţile 
cărora ea se adresează sunt cele ale ei. Ea descoperă 
astfel unitatea ei cu raţiunea şi trebuie să se întoarcă 
la aceasta, împlinind propria sa esenţă . De aceea 
Fichte vede ridicându-se în cursul ulterior al istoriei 
mondiale o epocă a justificării şi sfinţirii incipiente, 
la al cărei început el descoperă propria sa acţiune 
filosofică. La a cincea şi ultimă epocă stă prin 
urmare sinteza perfectă a ceea ce era unitar în 
principiu încă de la origini, sinteza libertăţii şi 
raţiunii, epoca de aur a viitorului, justificarea şi 
sfinţirea absolută.  

Două lucruri frapează în această construcţie 
istorică: unirea regresului şi progresului şi mersul 
inegal al  ambelor momente ale scopului final, 
raţiune şi libertate. Starea de fericire este la început 
şi la sfârşit, nefericirea se află la mijloc. Dar ea este 
o stare profundă numai prin considerarea raţiunii. 
Ea este tocmai vinovăţia. Dar vinovăţia este o fază 
a libertăţii care se întăreşte. Libertatea începe în 
concepţia istorică a lui Fichte cu neantul: la început 
este raţiune potenţială fără libertate, la mijloc este 
libertate eliberată fără raţiune, abia la sfârşit se găsesc 
amândouă şi se înalţă reciproc la desăvârşire. Mersul 
libertăţii în istorie este deci un progres univoc, în timp 
ce acela al raţiunii începe cu regresul, ca să urce din 
nou pornind chiar  de la aceas tă s t a re de  
inferioritate. Libertatea ş i  raţiunea descriu oarecum 
curbe diferite în acelaşi timp. Ele se intersectează şi 
se ocolesc până când se întâlnesc în final. 

42 



Pentru metafizica istoriei acest lucru nu este 
fără semnificatie. Aici se află începutul întelegerii 
că devenirea omenirii, chiar dacă este explicată te­
leologic-idealist, nu poate fi înţeleasă doar din 
unitatea unui singur principiu. 

III. Filosofia istoriei a lui Hegel 

Filosofia hegel iană a marca t încheierea 
acestei lupte intelectuale, care a depăşit cu mult 
unilatera litătile predecesorilor şi  a întrecut în 
măreţie tot ceea ce a realizat filosofia în problema 
is toriei .  Deoarece pentru cercetările ulterioare 
această concepţie istorică constituie un obiect de 
confruntări perma nente, în mai  mult  decât o 
singură privintă - şi tocmai în raport cu problema 
fiinţei spiri tuale - atunci nu trebuie evitată aici o 
privire generală asupra tezelor sale. Trebuie spus 
că tezele următoare formează numai o selecţie din 
teza u r u l  id eilor hegel iene,  şi nu pret ind la  
completitudine. Ele sunt selectate în  raport cu ceea 
ce urmează. 

1 .  Metafizica raţ iuni i  a i d eal ismului  se 
transformă la Hegel într-o metafizică a spiritului. 
P u rtător  a l  proces u lui  is toric es te "spir itu l  
obiectiv", o esenţă d e  ordin superior omului sin­
gular, o substanţă-spirit generală cu mod de fiinţare 
propriu şi viaţă proprie. Spiritele individuale se 
comportă faţă de ea ca accidentalităţi. Nu ele, ci el 
este propriu în ele, şi numai el s ingur există .  

43 



Indivizii sunt numai impregnari incomplete ale 
esenţei sale. Ei nu subzista niciodată în afara sa, 
sunt purtaţi complet de el. Ele s-ar putea desigur 
"separa" de acesta, dar " spiritul separat" este sorti t 
pieirii. 

A 

2. In spatele acesteia se afla  teza generală 
principală: spiritul este totul. El este, după Hegel, 
şi adevărul nespiritualului,  al  materialului ,  a l  
viului - numai că nu tocmai în forma sa proprie. 
El se trezeşte în om, ajunge conştiinţă, se recunoaşte 
în ea, dar în nici un caz complet. El, ca substanţă 
comună necunoscută ,  rămâne  în s p a te l e  
multiplicităţii ind ivizilor. Şi aceştia trăiesc din el 
şi în el. 

3. Substanţa-spirit generală nu este numai 
purtător, ci şi conducător al procesului universal .  
Raţ iu nea es te gu vernare u n i vers a l ă .  P lanu l  
cursului istoriei este revenirea la sine a raţiunii. 

4. Esenţa raţiunii este libertatea, iar scopul 
final al istoriei este fiinţa l ibertăţii, autorealizarea 
ei. De aces t scop final este orientat automat şi 
procesul, pe care poate sa-l urmeze în ea şi omul 
singular. Şi în fapta lui se afla totdeauna inconştient 
pentru el tendinţa spiritului spre sine insuşi .  

5. Istoria universală este de aceea "progresul 
în conş ti inţa libertăţi i " .  Aceasta es te legea ei 
internă principală. Spiritul este într-adevăr "liberul 
în sine", dar libertatea este numai atunci "reală" 
când cel care o are ştie despre ea. De altfel ,  el este 
în rea l i ta te m a i  degraba nel iber .  D in  t o a t e  
timpurile, popoarele a u  fost libere în măsura în care 
au fost "conştiente de libertatea lor" .  

44 



6. Cu toate acestea, nu întreaga pondere se 
află în stadiul final, şi în aceasta constă deosebirea 
principală a concepţiei lui Hegel de cea a lui Fichte: 
procesul  însuşi este esenţialul istoriei, fiecare stadiu 
este o fo�mă proprie a spiritului, care nu se mai 
întoarce . In rezultat, procesul este doar suspendat, 
moştenirea istorică a popoarelor este conservarea 
adevă rului în ele. Pe l inie de conţinut, situate 
laolaltă proces şi rezultat, considerate în totalitate, 
trebuie să coincidă .  Căci "adevărul este întregul". 

7 .  Într-un proces astfel înţeles, un "spirit uni­
versal" unitar trece într-adevăr prin multiplicitatea 
formelor is torice. Dar întrucât el trebuie să se 
desfăşoare în acestea, a tunci el se descompune 
într-o multiplicita te de "spirite ale popoarelor". Şi 
cu aceasta el propulsează diferite "principii " sau 
idei  princi pale a le  spiritului  istoric .  Spiritele 
singulare a le popoarelor au fiecare propriul lor 
"principiu", care trebuie să realizeze sarcina lor în 
lume. Procesul is toric este succesiunea spiritelor 
popoarelor, şi, de aceea, ca istorie ideală, el este 
modificarea "principiilor" spiritului. 

8. Autorealizarea unui astfel de "principiu" 
începe în via ţa istorică a unui popor cu mul t  
î n a i ntea  conş t i in ţei  pri ncip i u l u i .  Pr incip i u l  
acţionează ca misiune intern-fatală, simţită în mod 
nedeterm i n a t  în câmpul  d a t  a l  p opoarelor  
t impu l u i .  Rea l izarea  pr inc ipiu lu i  însă  este  
autorealizarea poporului. 

9. Acestuia îi  corespunde periodicitatea în 
dezvoltarea unui spirit al poporului în tinereţe, 
apogeu şi bătrâneţe. Tinereţea unui popor, timpul 

4 5  



înălţărilor hotărâte, este, după Hegel, epoca cea mai 
fericită din istoria lui. Aici individul este ascuns 
încă complet  în sp ir i tu l  comuni tă ţ i i ,  semi­
inconştient; e l  n-a ajuns încă la  autonomie faţă de 
acesta, se simte în întregime membru al întregului. 
Aici poporul creează inconştient din principiul său. 
Cu cât el atinge mai mult maturitatea şi bătrâneţea, 
cu atât mai mult creaţia trece într-o savurare a 
rezultatelor. Forţa însă se diminuează în plăcere; 
individul iese în relief, se simte autonom, se separă 
deci de întreg. Acesta este începutul descom­
punerii. Un popor care a realizat menirea sa, nu 
mai are nimic de căutat în lume.  El dispare .  
Beneficiarii rezultatelor sale sunt Într-adevăr 
popoarele următoare, care poartă în lume un nou 
principiu. 

10. Mijloacele autorealizării spiritului sunt 
pasiunile private a le indivizilor. Raţiunea se 
foloseşte de ele, prin ele omul este înşelat: ea îl face 
ca, în urmărirea scopurilor personale să activeze şi  
să ajute să se realizeze totodată un altceva, un 
principiu s,0mun. Aceasta este "viclenia raţiunii " 
în istorie. In această formă raţiunea guvernează, 
după Hegel, ca providenţă în istorie, şi  cu aceasta 
se corelează la el poziţia particulară a libertăţi i .  
Omul serveşte pri ncip iu lu i  fără ca s ă  ş t i e .  
Moralitatea s a  este însă aceea d e  a face aceasta 
tocmai ştiind şi din autodeterminare liberă, de 
dragul principiului. Astfel libertatea sa este inclusa 
în predet�rminare.  

11. In general, nici individul, nici mulţimea 
nu ştiu ce este "voitul" propriu-zis în voinţa şi 

46 



străduinţa lor. Tot ce este măreţ  în istorie se 
întâmplă însă acolo unde el antrenează conştiinţa 
şi este urmărit prin intervenţia liberă a persoanei. 
De aceea este important ca mulţimea să fie întrebată 
ce "vrea " ea într-adevăr şi în realitate. Aceasta este 
misiunea şi acţiunea individului mare din punct 
de vedere istoric. Oamenii mari ai istoriei nu sunt 
aceia care apar în faţa mulţimii cu ideile proprii şi 
o antrenează oarecum către ceea ce ea nu "vrea", 
ci aceia care ştiu să spună mulţimii ceea ce " ea vrea 
în realitate" .  La fel de puţin ca fi inţa liberă fără 
conşti inţă, nici voinţa nu poate proceda al tfel :  
trebuie să ştii ceea ce  vrei. Individul se  înalţă la 
măreţie istorică prin aceea că se ridică la conştiinţa 
spiritului comunitar. El oferă deci acestuia fiinţa 
lui pentru sine. 

12. Din acest motiv, orice corectare forţată a 
istoriei, orice apel la "ceea ce ar trebui să fie", orice 
revoluţionare anorganică, orice savantlâc al indivi­
dului sau al unui grup, orice ideologie proiectată 
este iluzorie. Real-istoric nu există decât mersul 
permanent şi necesar interior al spiritului obiectiv. 
A-l prejudicia înseamnă orbire. Pentru orice timp, 
adevărul este ceva determinat, şi pentru fiecare altul: 
acela, care în mişcarea spiritului obiectiv este în 
devenire, respectiv care corespunde acelei progres ii 
istorice specifice lui. în felul acesta orice pesimism 
este fals: binele nu este prizonierul scopului final, ci 
el este totdeauna prezent aici, este inclus totdeauna 
în realizare. Numai acela nu-l poate vedea, care nu 
are nici o legătură cu el. Din acest motiv, el şi vrea 
un pretins "mai bine". El este însă depăşit de istoria 

4 7  



înSăşi, tocmai istoria exercită critica; şi aceasta prin 
faptul că lasă sa. cada. ceea ce nu este apt  de 
schimbare. Ea este totodata. tribunalul lumii. 

IV. Filosofin materialista a istoriei 

Este de prisos a supune unei critici tezele lui 
Hegel . Ele au fost criticate adesea, şi totdeauna cu 
acelaşi efect. Desigur, se poate ara.ta uşor u nde şi 
cum ele depăşesc speculativ limitele a ceea ce poate 
fi susţinut, dar cu aceasta se câştigă puţin; ca.ci 
atunci punctelor de vedere competente le lipseşte 
modalitatea de concepeAre a boga.ţiei fenomenelor 
istorice cuprinse în ele. In aceasta. privinţa. nu mai 
încape nici o discuţie ca. ele sunt  întemeiate 
metafizic  şi că orice cr i t ică  priveşte  n u m a i  
consecinţele acestei întemeieri . Astăzi, nimeni nu 
poate accepta tezele în forma în care se află .  Dar, 
cu toa te acestea, se  bă nuieşte uş or că nu se 
procedeaza. corect doar prin simpla lor eliminare.  
Se întâmpla. aci ceea ce intervine adesea în filosofie: 
ceea ce este uşor de comMtut nu-şi află sensul în 
ceea ce poate fi comba.tut. 

De aceea, sarcina unei cercetări ulterioare va 
fi nu numai de a critica aceste teze, ci şi de a elabora 
o poziţie valorificatoare. Nu se poate anticipa cât 
de m u l t  es te aceasta.  sarc ină  u n a  eminent  
afirmativă, dar neîmplinită pâna. acum 1 .  În mod 

I Vezi partea a III-a, cap. 18. 

48 



provizoriu es te însă suficient de a considera de 
partea oricărei  va lorif icări  în tabloul  is toric 
cons truc ţ i a  ca a tare .  Ş i  pentru aceas ta es te 
instructiv de a opune metafizicii istoriei a lui Hegel 
replica ei, pe cea "materialistă" .  

Aceasta din urmă a fos t creată de Marx în 
opozi ţ ie  conş t ientă  cu Hegel .  Ea nu este în 
principiu o teorie istorică, ci  o teorie socială, dar se 
extinde atât de puternic în dimensiunea istorică, 
încâ t rezu ltă î n  acest fel o concepţie is torică 
constructivă. Opoziţia apare însă prin aceea că ea 
pleacă nu de la  sfera spiritului, ci de la cea a 
trebuinţei şi economiei . 

După Marx, în istorie hotărăsc totdeauna 
rela ţi i l e  economice, ş i  în speci a l  rela ţ i i le  de 
producţie. Ele decid nu numai asupra pieţei, bursei, 
politicii comerciale, nu numai asupra costului vieţii 
şi prosperi tăţ i i  exterioa re, ci chiar  şi as upra 
curentelor spirituale şi  schimbării lor. La baza 
ori cărei manifestări umane şi a oricărei desfăşurări 
a relaţiilor umane se află nevoia vitală permanentă.  
Omul trebuie să-şi conserve viaţa sa.  El trebuie să 
creeze ceea ce are nevoie, trebuie să "producă". 

Crearea depinde din nou de mijloacele şi 
forţele cu care el lucrează. Tipul de unealtă, de forţă 
naturală folosită, tipul propriei forţe de muncă, pe 
care el o implică, constituie ceea ce este hotărâtor. 
Fonna de producţie este deci detenninată de mijlocul 
de producţie. O unealtă simplă poa te să deţină 
oricine, maşini însă poate deţine numai capitalistu!. 
Apariţia maşinii ca mijloc de producţie obligă pe 
acela care lucrează cu ea la o relaţie de serviciu, 

4 9  



care restructurează din temelii viaţa lui. Forma de 
producţie a devenit alta şi cu ea şi forma de viaţă. 

Prin ea însăşi forma de producţie conduce 
continuu la o formă de societate determinată . Ea 
face să se nască clase întregi, le conferă trăsături, 
direcţii de interese şi relaţii sociale cu alte clase, 
ascute contradicţiile şi face să se nască " lupta de 
clasă" .  Astfel, ea parcurge structural viaţa socială, 
politică, spirituală . Căci orice fel de relaţii sociale 
se imprimă în tendinţele, idei le  şi eva luări le 
spirituale. Dar aceasta înseamnă: forma societăţii 
este totdeauna determinantă pentru " ideologie" . 

Ca u rmare a acestei  dependenţe tr iplu 
stratificată intervine şi  faptul că noţiunea de 
ideologie se lărgeşte enorm şi cuprinde în sfârşit 
plenitudinea lumii spirituale cu toate domeniile 
sa le  specifice : mora la ,  ş t i in ţa ,  cul tura,  arta ,  
concepţia despre lume, religia . Pe divers itatea 
istorică a raporturilor de proprietate şi muncă se 
ridică deci, în deplină dependenţă cu ele o tot atât 
de multiplu variabilă suprastructură de concepţii, 
moduri de gândire, aprecieri valorice, prejudecăţi, 
iluzii .  Fiecare tip de claSă, fiecare formă de viaţă 
socială apare în acest mod urmată necesar de 
epifenom enul  sp i r i tu l u i  part icu lar, care î i  
corespunde (al  "conştiinţei" spune Marx, dar el 
înţelege a s tfel în tregul  t ip şi d i recţ ia  v ie ţ i i  
spirituale) . Deci, nu spiritul determină fi inţa 
is torică, ci fi inţa devenită i s torică - în fi nal  
economicul - determină spiritul. Şi nu spiritul 
conduce istoria, ci el este condus foarte grosier în 
ea de către forţele economice. 

5 0  



Desigur, şi el trebuie să reacţioneze la acestea . 
Ideologia se dovedeşte totuşi ca un factor istoric -
unul într-adevăr secundar, dar odată apărut nu fără 
o considerabilă forţă de şoc. Acest lucru apare Ia 
Marx foarte plastic în teoria luptei de clasă, căci 
aceasta este dusă în numele unei ideologii specifice. 
Engels şi perfecţionatorii ulteriori ai teoriei au mers 
şi mai departe, până la un fel de interacţiune a 
ideologie i  cu economia,  ch iar  Ia  o a d aptare 
reciprocă a lor. Dar cu aceasta raportul fundamen­
tal, cum l-a desemnat Marx, că întreaga viaţă 
spirituală este determinată numai de către forţele 
economice, că tot ce se produce nou vine din acelaşi 
izvor, nu este suspendat. 

Nici aceste teze nu ar trebui să fie criticate 
aici . De altfel ele sunt discutate în timpul nostru 
mai mult decât oricare altele. Fără îndoială că nu a 
fost spus încă ultimul cuvânt despre ele. Criza în 
raport cu ele nu ar trebui să se afle atât de mult în 
câmpul  problemelor fi losofic-istorice, cât în cel 
sociologic şi social-politic. în acesta însă este vorba 
de o prea mare modernitate şi actualitate. Pentru 
problema noastră, principialul se află la alt nivel. 
Şi cu aceasta tezele intră în altă perspectivă . 

V. Deficienţa principială În filosofia istoriei 

Dacă se compară filosofia istoriei a lui Hegel 
şi Marx, atunci surprinde în primul rând numai 
opoziţia. Este o opoziţie aproape contradictorie de 

51 



situare, în care o teorie pare să nege punct cu punct 
ceea ce afirmă cealaltă. Deci, în măsura în care, cum 
este de aş tepta t, în amândouă se ascunde u n  
sâmbure d e  adevăr, trebuie s ă  concluzionăm că 
greşelile se află de ambele părţi in unilatera litatea 
punctelor de plecare; şi întrucât acestea există în 
ambele laturi pe anumite fenomene, care se pot 
indica totdeauna, atunci trebuie conchis că ambele 
teori i  a u  în vedere n u m a i  u n  fra gment  a l  
fenomenului total a l  istoriei . 

Totuşi, nu se scapă uşor de aceasta. Acolo 
unde o opoziţie se apropie de raportul contradic­
toriu, acolo trebuie - aşa ne învaţă logica - să se afle la 
bază un gCll US comun. Pentru teori ile contradic­
torii, acesta poate să se afle numai în comunitatea 
unei presupoziţii neexprimate .  Şi dacă aceasta din 
urmă se dovedeşte greşită, atunci rezultă greşeala 
fundamentală a ambelor ca ceva comun. 

În acest punct se poate interveni din nou . Este 
de întrebat: unde se află principiul comun, în raport 
cu care teoriile se contrazic una pe alta? Acesta nu 
trebuie căutat în cadrul tezelor ci, cum s-a spus, în 
spatele lor, ca neexprimat. Trebuie să se considere, 
�eci, ambele perspective în structurile lor logice. 
In forma construcţiei se trădează presupunerea 
metafizică . 

Ceea ce se arată aici este ceva absolut simplu 
- chiar prea simpl u .  Ambele teorii presupun 
dependenţa univocă între factorii  procesu lu i  
istoric. Aici nu  este vorba despre o dependenţă 
temporală în proces - aceasta ar putea fi şi una 
omogenă între asemănători -, ci de o dependenţă 

5 2  



s i tuată în altă dimensiune, în sine atemporală, a 
grupurilor de fenomene eterogene în fiinţa istorică; 
în final, deci, e vorba de un raport de dependenţă 
între fiinţa nespirituală şi cea spirituală . Căci de 
aceea nu există nici o dispută cu privire la faptul 
că, în conţinutul general al unei faze istorice, există 
totdeauna cea mai  s trânsă şi comună relaţie a 
ambelor. Se întreabă numai dacă faza dezvoltării 
spirituale determină pe cea "materială" (economic­
sociala) sau aceasta pe cea spirituală .  

Deci, aici  se află ceea ce este comun ambelor 
teorii .  Şi abia de la acest ceva comun se poate 
concepe mai  precis opoziţia .  Ambele caută să 
înţeleagă întregul fiinţei istorice dintr-un singur 
grup de fenomene. Dacă se desemnează în cadrul 
întregului fiinţa spirituală ca nivel superior, cea a 
economicului ca inferior, atunci se poate spune 
formal : Hegel caută să înţeleagă întregul "de sus 
în jos",  Marx " de jos în sus" .  Ambele caută însă să 
conceapă aceasta exclusiv dintr-un scop, chiar unul 
contradictoriu . Hegel nu lasă nici un spaţiu ra, 

a lă turi  de spirit şi  au torea lizarea sa, să poa tă 
interveni autonom încă şi lucruri economice în 
dezvoltarea istorică; Marx, din nou, nu prevede nici 
u n  spaţiu de joc originar al tendi nţelor spirituale 
ală turi de efectele formelor de producţie. Deci, 
ambele coincid în aceea că lasă ca valabilă numai 
dependenţa unilaterală, irevers ibilă, excluzând 
însă din capul locului îmbinarea determinaţiilor 
autonome ale diferitelor niveluri. Ambele concep 
fi inţa istorică pur monist, admit numai un izvor al 
forţelor determinante - ca şi când ar fi hotărât că 

5 3  



acestea nu ar putea să subziste multiplu distincte, 
complet autonome unele de altele şi să mentină 
echilibrul .  

Astfel amândouă ce' .nit aceeaşi greşeală, dar 
cu caractere direcţionale inverse. Aceas ta se poate 
exprima şi aşa :  ambele procedează ca şi când ar 
trebui să se plece de la alternativa că fiinţa istorică 
ar putea fi determinată în mod singular sau numai 
"de sus", sau numai "de jos" .  Ambele omit că 
aceste două cazuri nu mai  cons t i tu ie  nic i  o 
alternativă, că disjuncţia nu este completă, că pot 
exista încă foarte multe forme ale determinaţiei . 
Î ntr- u n  curs i s tor ic  pot  colabora nu n u m a i  
determinări eterogene - se pot război, l imita 
reciproc sau chiar intensifica -, ci pot exista încă 
şi alte niveluri ale fiinţei istorice, în afară de cele 
situate extrem, şi acestea pot contribui tot atât de 
mult, ca şi  cele cu determinare particulară ş i  
autonomă, la întreg. Forma societăţii, de  exemplu, 
care nu este ca atare nici o formaţie economică, 
nici una spirituală, ar putea să aibă din partea sa, 
alături de alţi factori care intervin în ea de sus sau 
de jos, propria sa lege, care, ca determinantă 
au tonomă, ar trebui să a ibă influenţă asupra 
întregului. 

Ceea ce au com u n  teor i i l e  ex treme î n  
unilateralitatea lor constituie, într-adevăr, situaţia 
problematică a filosofiei istoriei - astăzi deja una 
veche, dar în nici un caz una depăşită. Ea arată 
deficienţa tipică a conceperii problemei însăşi :  
problema este abordată din două părţi, dar nu este 
surprinsă în totalitatea şi plenitudinea ei. 

5 4  



VI. Aspectul metafizic general 
al situaţiei problematice 

Ceea ce rezul tă dintr-o astfel d e  situaţie 
eronată se observă cel mai bine în faptul că ea 
revine în numeroase probleme. Desigur, ea este cel 
mai mult cunoscută în metafizica organicului. Până 
as tăz i  s e  combat acolo  două teor i i  opuse ,  
mecanismul şi vitalismul. Primul explică "de jos", 
al doilea "de sus " .  Principiul cauzalităţii este şi 
rămâne o categorie a nivelului inferior al fiinţei, al 
naturii anorganice; teleologia dimpotrivă - şi orice 
vitalism operează cu ea, făţiş sau acoperit - este ş i  
rămâne o categorie a straturilor superioare, a 
conştiinţei . Că organismul ar putea să aibă şi un 
principiu determinativ propriu, care să se opună 
autonom celorlalte dOUă, aceasta este o a treia 
posibilitate, care este uşor de înţeles, dar nu câştigă 
teren faţă de prejudecăţile dominante şi de mult 
înrădăcinate, deşi nu lipsesc pentru aceasta chiar 
indicii empirice. 

Nu mult schimbată este situaţia în problema 
antropologică, care preocupă astăzi din nou capete 
de seamă. Omul este o fiinţă plural-stratificată, este 
cel puţ in esenţă sp iri tuală şi fizică la un loc.  
Problema ar fi  înţelegerea lui ch iar din această 
stratificare. în locul acesteia, vedem câştigând teren 
din nou teoriile care vor să-I înţeleagă sau numai 
ca spirit (aproximativ din etos şi libertate), sau 
numai ca natural.  Printre ultimele trebuie socotite 
şi acelea care procedează  cu mij loacele u nei 
psihologii orientate naturalist-ştiinţific. 

5 5  



În general se poate spune că în metafizică 
domină tendinţa de a concepe formaţiile complexe 
unilateral-monist, de sus sa u de jos, cu categorii 
care nu sunt ale lor propri i, şi care, în cel mai bun 
caz constituie doar momente parţiale în acestea, 
care n u  pot  c o n c e p e  î n s ă  p a r t i c u l a r i t a t e a  
între g u l u i .  E s te vorba a i c i  d e  prej u d e c a t a  
tradiţională :  explicaţia "dintr-un principiu" a r  fi 
cea mai bună, simplitatea ar fi pecetea adevărului .  
Se ezi tă î n  fa ţa oricărui t i p  d e  p l u ra l i ta te a 
principiilor, există deja teamă de pluralism în 
forma sa cea mai simplă, ca dualism, dincolo de 
care nu se mai reflectează, de cele mai multe ori . 
Aşa se ajunge la faptul că în metafizică avem două 
tipuri principale de explicare a lumii, care stau 
aproape nemij locit faţă în faţă, cel  mai adesea acut 
contradictoriu . Există explicaţia " de sus" şi cea " de 
jos" a lumii . Prima nu se abate de la raţiune, spirit, 
idee, Dumnezeu, a doua - de la  m ateric, legi 
naturale, cauzalitate. Una spiritualizează materia 
şi natura, cealalta coboară spiri tul la o a nexă a 
materiei. 

Lunga serie a " ismelor" fi losofice arată 
lim pede această dualitate a tipului . Greşeala în 
p u nctul de plecare se răzbună în dezbinarea şi 
neînfraţirea modurilor de gândire. Dualismul, de 
care se caută să se scape în ambele tabere, este astfel 
inevitabil. El revine în dualitatea taberelor înseşi .  
Situaţia generală a metafizicii constă tocmai în 
această deficienţă caracteristică . Greşeala es te în 
principiu de ambele părţi aceeaşi. 
5 6  



VII . Clarificarea on tologică a stării de fapt 

A descoperi o lipsă fu ndamentală şi a o 
remedia nu este acelaşi lucru. Adesea în filosofie, 
perplexita tea începe abia după des coperire. În  
cazul de faţă nu se  poate spune aceasta . Fenomenul 
total al " lumii ",  oricât de impenetrabil poate fi el 
în p a r t i c u l a r, a r a t ă  tot u ş i ,  i n contes t a b i l ,  ş i  
cognoscibil deja, caracterul stratificării . Dacă o dată 
cu punerea problemei se reuşeşte să se aprecieze 
just cel pu ţin acest caracter, atunci deficienţa se 
aplanează .  

Pentru a înţelege multis tra tificarea este 
s u ficient d e  a se cons id era ce este în general 
cunoscut. Nimeni nu se îndoieşte că viaţa organică 
se deosebeşte esenţial de ceea ce este fizic-mate­
rial .  Dar ea nu subzistă independent de acesta, ci îl 
conţine în sine, se bazează pe el; căci legile fizicului 
pătrund într-adevăr profund în organism. Ceea ce 
nu împiedică însă ca acesta să aibă, dincolo de ele, 
propria lui legitate, care nu se absoarbe în celelalte. 
O astfel de legitate supramodelează legitatea 
inferioară, general-fizică. 

L a  fe l e s te c a z u l  şi cu r a p o r t u l  fi i n ţei  
sufleteşti cu viaţa orga nică. Sufletescul este, aşa 
cum dovedesc fenomenele conştiinţei, complet 
neasemănător organicului; el formează evident un 
n ivel propriu al fi inţei deasupra lui . Acolo unde îl 
Întâlnim, el subzistă totdeauna în dependenţă cu 
cI ,  ca fiinţă purtată . Noi nu cunoaştem, cel puţin 
În lumea reală, nici o viaţă sufletească, care să nu 
fie purtată de organism . Dacă s-ar vrea acum să se 

5 7  



conchidă de aici că aceasta n-ar avea de asemenea 
deloc determinaţii particulare şi legi care nu s-ar 
absorbi în cele ale organicului, atunci iarăşi nu s-ar 
recunoaşte fenomenul şi s-ar cădea sub incidenta 
"explicării de jos" .  Psihologia a ridicat deasupra 
oricărei îndoieli faptul că aici guvernează o legitate 
proprie, specific sufletească; noi o cunoaştem, într­
adevăr, Încă puţin (psihologia este într-adevăr o 
ştiinţă tânără), dar tot ceea ce înţelegem din ea arată 
lămurit  modul propriu,  autonomia şi nederi­
vabilitatea ei . Deci,  fi inţa sufletească este Într­
adevăr fiinţă purtată, dar în particularitatea ei este 
auton�mă de orice dependenţă. 

In sfârşit, de la depăşirea psihologismului 
este un fapt bine cunoscut că nici domeniul fiinţei 
spirituale nu dispare în cel al fiintei sufleteşti şi al 
legităţii sale. Nici legitatea logică, nici specificul 
cunoaşterii şi ştiinţei nu se lasă epuizate psiho­
logie. Şi cu atât mai puţin sfera voirii şi acţiunii, a 
valorizării,  dreptu l u i ,  etosului ,  rel igiei ,  artei .  
Toa t e a c e s te d o m e n i i  s e  r i d i c ă ,  ch i a r  p r i n  
conţinutul fenomenului, cu mult pes te domeniul 
fe nomenelor psihice .  Ele formează,  ca viaţa  
spirituală,  u n  nivel al  fi i nţei mai înal t  ş i  mai  
propriu tipologie, cu a căru i bogăţie şi pluralitate 
n u  pot  n i c i  p e  d e p a r t e  s ă  s e  c o m p a re c e l e  
inferioare. Dar şi  aici guvernează acelaşi raport 
cu fii nţa inferioară . Spiritu l nu se mişcă în aer, 
noi  îl cu noaş tem n u m a i  ca v i a ţ ă  s p i r i t u a l ă  
purta tă - purtată d e  fiinţa sufletească n u  altfel 
decâ t  aceasta este purtată de organic şi ,  mai 
departe, de material. Şi  aici, deci, şi tocmai aici în 
5 8  



primul rând este vorba de o autonomie a nivelului 
superior faţă de cel inferior tocmai în dependenţa 
faţă de el. 

VIII. Pluralitate ca tegorială 
şi legita te de dependenţă 

Se vede deci către ce se tinde într-o astfel de 
construcţie nivelară. Raportul nivelurilor fiinţei se 
poate rezuma în trei puncte. 

1. Fiecare nivel îşi are propriile sale principii, 
legi sau categorii .  Niciodată fiinţa unui nivel nu se 
lasă înţeleasă în particularitatea ei din categoriile 
altuia - şi  anume nici din cele ale celui superior, 
căci ele nu se potrivesc, nici din cele ale celui infe­
rior - c ă c i  e l e  n u  s u n t  suf ic i e n t e .  I m p e r i u l  
categoriilor n u  este întemeiat monist; explicarea 
întregii lumi dintr-un principiu sau dintr-un grup 
de principii este un lucru imposibil . Acolo unde 
ea este încercată şi cum este încerca tă, va conduce 
totdeauna la violentarea specificului categorial .  
Imperiul categorial este mai curând chiar unul 
stratificat. Pluralitatea sa este de acelaşi rang ca şi 
cea a nivelurilor fiinţei. 

2.  În construcţia straturilor lumii, nivelul su­
perior este totdeauna purtat de cel inferior. Î n  
această privinţă e l  n-are nici o fiinţă autonomă, ci 
numai o fiinţă "sus ţinută " .  Această susţinere se 
poate  î n ţe l e g e  ca d e p e n d e n ţ ă  c o m p l e t ă  a 
superiorului de inferior: fără natură materială nici 

5 9  



( )  V lil \a, fară viaţă nici o conş tiinţă, fără conştiinţă 
n ici o lume spirituală. Direcţia acestei dependenţe 
mi se Iasă inversată; nu se poate spune: fără viaţă 
n ic i  o materie, fără conştiinţă nici o viaţă şi aşa mai 
d e p a r te ;  fa p t e l e  vorbes c î m p o t r i v ă . Ei î i  
corespunde d irecţia dependenţei  î n  imperiul  
ca tegori i lor: categori ile inferioare revin în cele 
superioare ca elemente, cele superioare se află deci 
în dependenţă de cele inferioare, ele nu pot rupe 
s tru ctura lor, ci n u m a i  s u p ramodelează s a u  
su prastructurează . Categoriile inferioare sunt mai 
tari . Această " lege a tăriei" este legea principală a 
dependenţei categoriale. 

3. Dependenţa nivelului superior al fiinţei 
nu aduce însă în general nici o prejudiciere a 
autonomiei sale. Nivelul inferior este pentru el 
numai baza purtă t oare condicio 6 ine ql la nOH . 
Deasupra lui ,  structura particulară şi particu­
laritatea celui superior au spaţiu de joc nelimi tat .  
într-adevăr, organicul este purtat de material, dar 
bogăţia formelor sale şi miracolul vieţii nu provin 
din el, ci se adaugă ca un ceva nou . La fel es te 
s u fl e tes c u l  p e s t e  org a n i c , s p i r i t u a l u l  p e s t e  
sufletesc. Acest novum care se impune c a  n o u  c u  

f i e c a re n i v e l ,  n u  e s t e  n i m i c  a l t c e v a  d e c â t  
il u tonom i a  s a u  " l i b e r t a tea " c a t e g o r i i l o r  
s u p erioare fa ţă  d e  c e l e  i n fer i o a r e .  E l  este o 
l ibertate, care lim itează dependenţa de măsura 
ei naturală şi  astfel coexistă cu ea în u ni tatea 
u nui raport de nivelare ca tegorială tranzitivă . Se 
poate enunţa legea ei în unitate cu cea precedentă 
astfel: categoriile inferioare sunt într-adevăr "mai 

6 0  



pu ternice", dar cele superioare sunt deasupra lor 
lotuşi libere"2 .  

Legea tăriei  ş i  cea a l i bertă ţ i i  formează 
împreună u n  raport ind isolubil, complet unitar; 
î ntr-adevăr, ele formează în principiu o legi tate de 
d ep e n d e n ţă ca tegori a l ă  u n i c ă , care  d om i n ă 
imperiul nivelurilor lumii de jos până la culmile 
sale. Această legitate nu exprimă nimic mai puţin 
d ecâ t s inteza d ependenţei şi  au tonomi e i .  Cu 
d ependenţa se ocupă toate teoriile filosofice, dar 
ele nu au în vedere o autonomie în dependenţă 
totală, tocmai pentru că dependenţa totală nu există 
în i mperiul gradat al niveluri lor fi inţei. Dacă ar 
exista o dependenţa "de sus", a tunci nu i-ar mai 
folosi; căci categoriile superioare fiind cele mai 
bogate, pleni tudinea determinaţiei lor, atunci când 
ar angrena fi inţa inferioară, ar determ ina-o pe 
aceasta nu numai suficient, ci ar supradetermina-o, 
şi atu nci aceasta ar fi de fapt total dependentă de 
ele. Dar ele nu se angrenează, ele s u nt categorii 
"mai slabe", fiinţa inferioară are determina ţia sa 
c o m p l e t ă  d i n  s i n e  î n s ă ş i .  Nu e x i s t ă  n i c i  o 
dependenţă " de sus ",  ci numai una " de jos " .  Cea 
d i n  u r m ă  n u  poa te fi Însă  tota l ă ,  pentru că 
plenitudinea conţinutului fiinţei superioare este 
una cu mult mai bogată şi nu este nici pe d eparte 
acoperită de categoriile inferioare, chiar acolo unde 

2 Fireşte, ambele legi au nevoie de o întemeiere mai 
corespul�zătoare . Dar aici nu este dat spaţiul pentru aceasta . 
O tr.l tare mai exactă se găseşte, în articolul " Legi categoriale" 
(Philosoph . Anzeiger 1. Heft 2. Bonn 1 926) .  La fel şi  necesarul 
pentru pu nctul 1 de mai sus privind pluralitatea ca tegorială . 

6 1  



ele rămân în general în acţiune. Astfel, nivelului 
superior al  fiinţei îi rămâne totdeauna un larg 
spaţiu de joc al modelării categoriale autonome. 
C a tegori i le  inferioare s u nt, într-adevăr, cele 
puternice, dar şi mai sărace şi mai elementare. 

Acum, se vede uşor cum ambele legi pun 
frână oricărei derivări unilaterale, oricărei explicări 
moniste "de sus" sau "de jos" a lumii şi, deci, ori­
cărei construcţii metafizice din "isme". Explicării 
"de sus" i se opune legea tăriei, deoarece se admite 
numai dependenţa superiorului de inferior. Iar 
explicării "de jos " legea libertă ţii îi distruge jocul, 
deoarece ea descoperă inaptitudinea categorii lor 
inferioare de a oferi plenitu d i nea modelări i  
superioare. într-adevăr, în mod fortuit, se poate 
afirma orice d ependenţă d ori tă .  Dar pentru 
fenomene se  poate i n d ica num ai una foa rte 
limitată . Să se considere în filosofie numai ceea ce 
confirmă fenomenele. 

IX. Aplicare la problema filosofiei istoriei 

Ceea ce este valabil pentru "lume" este de 
asemenea va}abil şi pentru istoria, care se petrece 
în cadrul ei. Intr-adevăr, aceasta valorează pentru 
ea într-un sens şi mai îngust poate decât pentru 
viaţa organică sau oricare nivel singular al fiinţării. 
Căci în aceasta, istoria lumii pare că este edificată 
plurinivelar. Ea este un proces, în care factorii 
tuturor niveluriIor fiinţei intervin determinant, un 
6 2  



proces, deci, care, dacă este general, atunci poate fi 
inteles totdeauna numai ca rezultantă totală a forţelor 
eterogene, care se confruntă permanent. 

Istoria este tot atât de mult proces economic 
cât şi spiritual, tot atât  de mult viaţă biologică cât 
şi viaţă culturală a popoarelor. Condiţiile geogra­
fice şi climatice vorbesc în ea nu mai puţin decât 
ideile, evaluările, erorile, preocuparea filosofică; 
mijloacele tehnice nu mai puţin d ecât sugestia 
psihologică de masă; circumstanţele "întâmpIă­
toare" nu mai puţin decât strădania planificată şi 
angajarea energiilor spontane. 

Această înţelegere este simplă şi deloc nouă. 
Ea a însoţit implicit mu nca sobră a istoricului 
pretutindeni acolo unde aceasta se apropia de 
sensul sarcinii ei. Actualmente ea a rămas mult mai 
puţin teoriilor fi losofico-istorice. Aşa se ajunge la 
fa p t u l  că ea c a p ă t ă  o s em n i fi c a ţ i e  i nvers ă ,  
comparativ c u  ultimele.  

Cel m a i  b i n e  s e  o bs e r v ă  a ce a s ta în 
retros pectiva celor două teorii  is torice repre­
zentative ale secolului al XIX-lea, a căror opoziţie 
a fos t dezvoltată mai sus. Metafizica hegeliană a 
istorici explică nu numai unilateral, din spirit, 
procesele istorice, ci, mai mult, ea presupune că 
aceste procese nu sunt în principiu nimic altceva 
d ecâ t procese spirituale.  Aici dispar cel puţin 
nivelurile inferioare ale  evenimentului is toric 
aproa pe complet, comparativ cu cele ale vieţii 
spirituale,  iar în măsura în care sunt  luate în 
considerare, sunt totuşi iarăşi apreciate numai 
după factorii spirituali cărora le corespund. 

6 3  



Acelaşi lucru este valabil şi pentru metafizica 
" m a t e r i a l i s t ă "  a i s t or i e i .  Ea nu es te n u m a i  
preocupată să înţeleagă orice eveniment istoric din 
relaţiile economice, ci, mai mu lt, ea presupune 
implicit că toate evenimentele sunt de înţeles în 
principiu pornind de Ia sfera economică . Formele 
socia le  ş i  ideologii le  sunt  incluse com plet în 
această sferă de evenimente, apar în ea numai ca 
reli efări ,  anexe, epifenom ene.  î ntr-o astfel d e  
grosieritate nu m a i  este, desigu r, nevoie să se 
reproşeze unilateralitatea lui Marx şi a celor mai 
de seamă continuatori ai săi. Orice prevedere a 
înţelepţilor foloseşte însă aici puţin, a tât timp cât 
e x i s tă în tend i n ta teoriei  fa p t u l  de a a s c u ţi 
unilateralitatea şi după conţinut, iar tendinţa, odată 
devenită automată, se prelungeşte fără opreliş te în 
semiînţelegerea unui larg corp de adepti . 

Se poate spune, cel puţin, că în ambele cazuri 
avem în faţă transferul unilateral de importanţă pe 
un nivel al fi inţei istorice, care depreciază celela lte 
n i v e l u r i ,  ş i  l e  prej u d i c i a z ă  d e  a s e m e n e a . 
Dependenţa totală constru ită aduce cu sine faptul 
că se pune toată greutatea pe ceva pretins inde­
pendent. Hegel greşeşte nu numai faţă de legea 
tăriei, Marx nu numai faţă de cea a libertă ţii, ci 
amândoi micşorează plenitudinea fiinţei is torice. 

Deci , or ice  c o n s t r u c ţ i e  u n i l a te r a l ă  s e  
dovedeşte eronată . Deficienţa teori ilor contra­
dictorii se bazează aici, ca şi în cazul conceperii 
lumii, pe o prejudecată comună : şi aici şi acolo este 
vorba d e  o prej u d eca tă m o n i s tă . A b i a  pri n 
înlăturarea acestei prejudecăti se deschide drumul 
6 4  



pentru o proced are adecvată înţelegerii feno­
menului total.  

x. Consecinţe pel l tru o collcepere posibilă 
a procesului istoric 

Pentru conceperea istorică lucrurile stau la 
fel ca şi pentru conceperea lumii: se poate arăta, 
absolut principial, cum trebuie remediată greşeala, 
deşi sarcina care se ridică aici nu se poate rezolva 
în nici un caz fără dificultăţi. Pentru aceasta se pot 
însă trage concluzii din chiar caracterul stratificat 
al fiinţei is torice. Ele se pot rezuma în punctele 
următoare. 

1. Mul tistratificarea fi inţei istorice indică 
acelaşi raport principal ca cel al lumii în care ea se 
desfăşoară . Într-adeVăr, sunt, aşa cum s-a arătat, 
aceleaşi stra turi care o constituie. Legitatea de 
dependenţă ca tegorială va trebui să fie, deci, în ele, 
şi principial aceeaşi, deşi ea poate să arate şi unele 
particularităţi. Forţele inferioare trebuie să fie şi aici 
cele "purtătoare", iar cele superioare, " purtate" 
cum sunt, trebuie să fie totodată opuse acestora şi 
autonome. De aici urmează că factorii particulari 
ai oricărui strat sunt nederivabili în specificul lor 
şi că pot  fi dobâ n d i ţ i  numai  pen tru câm pul  
fenomenelor respective. 

2. Structura sau forma deplină a procesului 
�storic trebuie să fie astfel una extrem de complexă . 
In ea poate să se desfăşoare principial tot ceea ce 

6 5  



" I " � I I H ' 1 1 I 1 1H' ,' Î n  plu ralitatea fiinţei . Şi în măsura 
I I I ' i \ I '" , U " ',l s t a  se desfăşoară, toate aceste momente 
', 1 1 1 1 1  1 1 \  ,'a factori esenţiali şi autonomi. 

3 ,  Sarcina care se ridică de aici  este una 
i mensă, şi în nici un caz nu poate fi  realizată în 
l i mitele puterilor umane, Problematica principială 
a filosofiei istoriei are deci caracterul şi  destinul 
celor mai  m u l te probleme fu n d amentale a le  
filosofiei : ea  nu este soluţionabilă complet, conţine 
un rest iraţional, fiind astfel o problemă metafizică 
veritabilă,  

4. Totodată, cu această înţelegere ipoteza se 
orientează însă în altă direcţie. Metafizica is toriei 
a idealismului căuta să dea o construcţie totală a 
procesului; ea ordona în ea prezentu l şi prezicea 
vii torul (Fichte) . Pentru aceasta era nevoie de 
ştiinţa unui scop final, de explicaţia evenimentelor 
ca realizare şi îm plinire sensibi lă ,  tel eologic  
d eterm i na t ă . Toa te aces tea s-au d ov ed i t  de 
nesusţ i n u t  pentru pă t r u n z ă toarea m u ncă a 
ş t i i n ţ e i  i s tori c e .  D u p ă  a c e a s t ă  e x p e r i e n ţ ă ,  
fi losofia istoriei n u  s e  mai poa te gândi a tâ t  d e  
u ş or l a  a res p i n g e  evo l u ţ i a  proces u l u i .  C u  
a ceasta  ea  r e n u n ţ ă  la  prob lema d ez v o l t ă r i i  
temporale şi ajunge la o problemă prea labi lă,  
care scru tează în altă dimensiune. Aceasta din 
urmă se află de-a curmezişul temporalităţii, iar 
ra porturi le care derivă din  ea sunt raporturi 
ca tegoriale.  Şi în măsura în care acestea sunt  
raporturi, care leagă straturile de fiinţare diferite 
ale pluralităţii istorice, atunci în ele este vorba de 
forme particulare ale a ngrenării  categorii lor 

6 6  



eterogene. Cercetarea care este necesară aici este 
astfel unAa ontologică . 

5 .  In sfârşit, cu aceasta se corelează încă o 
întrebare suplim entară, care se desfă şoară în 
a ceeaşi  d im e n s i u n e  ş i  poa te pe d rept  s ă  f ie  
considerată o problemă prealabilă : este problema 
purtătorului istoriei, mai precis, a structurii acelei 
configuraţii pe care "o are istoria"? Un astfel de 
purtător poate fi omul pur şi simplu, sau ceva care 
se află d incolo de e l :  comuni tatea poporu lui,  
omenirea, spiritul şi  formele sale ? Această întrebare 
are a v a n t aj u l  că s e  poate  trata în p r i n c i p a l  
fenomenologic. Numitele configuraţii sunt toate 
accesibile analizei; unele dintre ele (comunitatea, 
poporul) au şi fost supuse deja în mod repetat 
analizei . 

Ultimele două întrebări, dintre cele mai sus 
numite, ar putea constitui înainte de toate situaţia 
problematică a filosofiei istoriei; nu în general şi 
totdeauna, dar desigur a celei existente. Cea dintâi 
dintre ele (punctul 4) este cea cu mult mai intuitivă, 
mai complicată şi mai vastă din pu nctul de vedere 
al conţinutului, este metafizic mai cuprinzătoare. 
Pentru ea, a doua (punctul 5) constituie doar un 
preludiu .  A doua, dimpotrivă, este una nemijlocit 
vul nerabi l ă .  Obiectul ei permi te orice l imitări 
curente, iar fiecare cercetare parţială,  care es te 
rea l izată aic i ,  oferă o parte d i n  fu ndamentul  
necesar pentr u  tra tarea problemei ontologic­
categoria le. 

Aici se află deci şi punctul în care se inserează 
şi cercetările cărţii de faţă . Din plenitudinea fiinţei 

6 7  



i � lorice ele selectează însă numai fiinţa spirituală 
�i se i nserează astfel în acel punct, în care fiinţa 
i s t o r i c ă  se d eosebeşte  fu n d a m e n t a l  d e  cea 
neistorică, dar  nu ridică pretenţia de a o epuiza cu 
această diferenţiere a sa.  Asupra ponderii factorilor 
nespirituali în procesul istoric nu se poate şi nu 
trebuie să se decidă în aceste cercetări nimic. Ele se 
situează dincoace de problemele metafizicii istorice 
propriu-zise, dar nu pentru a diminua pe vreuna, 
ci în primul rând, pentru a putea judeca care dintre 
ele este accesibilă unei tratări şi unde s-ar putea 
insera aceasta. Ele nu sunt deloc, deci, cercetări de 
filosofie a istoriei, oricât de mult au avut de-a face 
permanent cu istoricitatea fiinţei spirituale, ci sunt 
absolut numai cercetări prelimi nare pentru o 
întemeiere posibilă a filosofiei istoriei şi ştiinţelor 
spiritului. 

XI. Repercusiunile asupra problemelor 
metafizica-istorice 

În măsura în care revenirea la întrebarea 
preliminară se realizează deja, în ati tudinea faţă 
de problemele metafizicii, poate foarte bine să 
existe un concept despre aceasta şi înaintea oricărei 
cercetări . Într-adevăr, aceste probleme devin pe 
deplin clare în noua atitudine, atât în cele pentru 
care se află un acces, cât şi în acelea pentru care nu 
se găseşte nici unul. Pentru explicare, să ilustrăm 
aceasta prin câteva exemple. 

6 8  



între întrebările către care nu există nici un 
acces se numără următoarele: Este istoria tot atât 
de lipsită de perspectivă ca şi un proces natural, 
sau ea este dirijată către un scop? Există în general 
în ea o tendinţă, care ar putea s-o determine? 
Domneşte în ea necesitatea sau "întâmplarea"? Este 
în ea determinant omul cu voinţa sa? Are el în gene­
raI libertatea în sens istoriceşte determinant? Sau 
există în istorie o raţiune determinantă străină, care 
determină cumva peste capul lui  (cum s usţin 
i d ealişti i )?  Mai mu l t, este is toria d eterm inată 
va loric? Este ea realizarea a ceva, a cărui esenţă 
este fixată. în ea, a cărui existenţă se află dincolo de 
ea, sau ea este un fenomen fără sens? Sau, cel puţin 
merge înainte, este ea un proces ascendent? 

A căuta răspuns la astfel de întrebări ar 
însemna o extindere cu mult dincolo de fenomene. 
Acestea sunt problemele metafizice ale istoriei în 
sens restrâns .  Ele sunt  acelea care, o d a tă cu 
transpunerea în planul întrebărilor fenomenologice, 
sunt puse deoparte, ca şi cum ar trece pe planul al 
doilea. Aceasta nu vrea să însemne însă că pentru 
ele n-ar putea să exi ste alte abordări şi, dacă acestea 
s-ar deschide odată, atunci s-ar ivi, fireşte, şi pentru 
ele posibilităţi de soluţionare. Până aici calea ar 
trebui să fie oricum una amplă, în care nu ar trebui 
să se păşească fără o tratare atentă a întrebărilor 
preliminare amintite. O metafizică. a istoriei, care 
ar vrea s-o  red u c ă  pe a c e a s t a  l a  s i tu a ţ i a  
problematică actuală sau s-o omită complet, adică 
la aceea care ar vrea să înceapă direct cu întrebările 
privind determi narea, teleologia sau raţiunea în 

6 9  



istorie, ar fi, desigur, dinainte sortita eşecului .  
Fireşte, concepţii istorice de acest tip se pot respinge 
totdeauna uşor atât în sens afirmativ, cât şi negativ 
-, dar ele sunt indiscutabil speculaţie goala, castele 
din cărţi de joc. 

Altfel stau însa lucrurile cu cea de a doua 
grupă de întrebari, care se situeaza în apropierea 
acelora şi nu sunt nici mai puţin fundamentale, ci 
numai, poate, mai puţin exigente. Este istoria doar 
aceea a ind iviz ilor separaţi, sau a totalitaţ ilor 
superioare, o istorie a colectivului? Există în afară 
de aceasta şi o istorie a unui general concret, care 
este mai mult decât un simplu colectiv? Formele 
schimbatoare istoric ale vieţii economice, politice, 
spirituale au caracter colectiv, sau sunt de u n  
caracter p e  care şi-l da mai întâi comunitatea vie 
ca forma a ei? Există repetări, similitudini, legitaţi 
ale cursului istoric, sau în istorie totul este absolut 
singular şi irepetabil? În plus, în istorie totul este 
proces u a l - temporal ,  s a u  e x i s t a  în ea ş i  
supratemporal? Tem poralitatea evenimentului 
este oare aceeaşi ca şi cea a evenimentului natu­
ral? Este distincţia evenimentului istoric faţă de 
alt eveniment în general una de temporalitate, sau 
numai o distincţie în caracterul evenimentului în 
acelaşi timp? În fine, este istoria condiţionată de 
conştiinţa istorica, şi  atu nci în ce masura? Şi, 
deoarece conştiinţa istorică însaşi se desfăşoară în 
istorie, este oare numai ea însa şi condiţionată 
istoric, sau determină ea, la rândul ei, ca factor, 
cursul  is toric?  Sau poate ambele  s e  af lă  î n  
interacţiune? Dar atunci c e  formă i a  aceasta? 

7 0  



Nici aceste întrebări nu se pot lămuri complet 
şi, de asemenea, a naliza structurii modului de a fi, 
aici indicat, nu conduce direct la rezolvarea lor. Dar 
cu ele se poate oarecum intenţiona aici o soluţie 
metodică . Căci aceste întrebări nu depăşesc limitele 
experienţei istorice, ele rămân principial aproape 
de fenomenele istorice. Numai că nu se poate 
începe cu ele, ci este nevoie de calea lungă a unei 
cercetări preliminare, care ea însăşi necesită mai 
mult decât o muncă de o viaţă . 

Astfel, ar trebui în genere să se dedice numai 
analizei fenomenologice a fiinţei spirituale, care 
este  î n tr - a d ev ă r  n u m a i  o part e a l u cr ă r i i  
preliminare, o mulţime de trimiteri)a modul cum 
trebuie abordate aces te probleme. Intr-adevăr, se 
consi deră d esigur adesea că în ea se surprind 
anumite soluţii, şi numai o atitudine suficient de 
cri tică ar putea evita o eroare. Ceea ce se poate 
elabora,  d e  exemplu,  fără obiecţie constituie 
totalităţi de natură spirituală în toate domeniile 
istoriei, care sunt purtate de colectivul de indivizi 
dar nu sunt identice cu el, ci sunt de altă structură 
şi de alt mod istoric al fi inţei . Se poate elabora, în 
plus, raportul cu individul, cât şi cu colectivul, şi 
de aceea se ajunge la o considerabi lă ruptură a 
legităţii lor propri i .  Cât de mult însă se pot explica 
acestea ca legi tate procesuală istorică, este o cu 
totul altă întrebare, care nu este deloc soluţionabilă 
în aceeaşi măsură . Căci tocmai aceste totalităţi 
spirituale se dovedesc totdeauna istoriceşte, în ceea 
ce le priveşte, ca un ceva unic, în raport cu care 
analogiile rămân totdeauna ceva exterior. Mult mai 

7 1  



determi nate sunt i ndici i le  care se d a u  pe ntru 
raporturile cu temporalitatea. Ele ne arată fără 
univoc că specificul mobil ităţii  is torice trebuie 
căutat nu în  tim p u l  c a  a tare,  c i  în  structura 
m i ş c ă r i i  î n  t i m p ,  a s t f e l  î n c â t  e l e m e n t e l e  
supratemporalului în  istorie, adesea bănuite şi  
susţinute, se reduc, la o examinare mai amănun­
ţită, la un minim, care nu o dată aparţine realităţi i  
istorice propriu-zise. Î n  sfârşit, cel  mai  mult  ar 
trebui detaşată contribuţia poziţiei conşti inţei 
istorice în istorie. Şi în acest pu nct, rezultatul  
cercetării este de asemenea unul  nemij locit ac­
tual ,  în măsura,  desigur, în care el priveşte 
problema is torismului (care împovărează timpul 
nostru) şi  depăşirea l u i .  

Această perspectivă este numai o orientare 
preliminară . Ea trebuie să se confirme mai întâi în 
cercetare. Ea priveşte, totu şi ,  în cadrul situaţiei 
generale a problemei istoriei numai o latură -
desigur cea mai importantă, dar cu toate acestea 
nu întregul .  Cealaltă latură o constituie problema 
metodologică . 

XII .  Logica istoriei şi elaborarea ei cOllceptuală 

D a c ă  s e  trece d e  l a  f i i n ţ a  i s to r i c ă  l a  
cunoaşterea istorică, atunci s e  trece d i n  lumina 
solară a realităţii în umbrele reflexiei .  Specificul 
tuturor întrebărilor criticii este că ele s-au reorÎentat 
de la obiectul cunoaşterii la aceasta ca atare. Aşa a 

7 2  



procedat critica kantiană, e adevărat, numai în ce 
priveşte cunoaşterea naturii. Apariţia ştiinţelor 
s p i r i t u l u i  şi a c t u a l izarea d i fi c u l t ă ţ i l o r  l o r  
metodologice interne atrag nemijlocit după sine 
însăşi critica raţiun ii istorice. Şi nici n-ar putea să 
fie a l tfe l după eşuarea marilor construcţii  de 
metafizică istorică, cu toa te că în legătură cu ele 
s-a promis atât  de mult. Totuşi, critica kantiană, în 
măsura în care s-a extins, fructifica deja în modul 
cel mai eficient filosofia teoretică. Astfel părea că 
ar trebui să se spere că extinderea ei la cunoaşterea 
istorică va pune-o şi pe aceasta pe o nouă bază.  

De la înălţimea neokantianismului, problema 
a devenit sentenţioasă.  Wi ndelband mergea în 
frunte, în 1 894, cu deosebirea ştiinţelor " nomote­
tice" şi "idiografice".  Ultimele sunt ştiinţele istoriei . 
Ele se deosebesc radical de ştiinţele na turii prin 
aceea că ele nu tind Către general, către legile 
realului, ci către cazul individual ca atare, către unic 
şi singular în felul său. Ceea ce relevă istoricul este 
totdeauna un individual, indiferent dacă este vorba 
de persoane, hotărâri, acţiuni  sau de popoare, 
evenimente, evoluţi i de orice fel .  

Aici intervine o problemă a cărei rezolvare 
exactă o datorăm lui Rickert. Orice ştiinţă se mişcă 
în concepte. Dar conceptele sunt, după natura lor, 
configuraţii generale; faţă de reali tatea extensiv şi 
intensiv infinită ele sunt totdeau na doar abrevia ţi i .  
În  cazul ştiinţelor despre legi, ele sunt în elementul 
lor, căci legile sunt chiar generalităţi, în care se face 
abs t r a c ţ i e  d e  p l e n i t u d i n e a  c a z u l u i concre t .  
Elaborarea conceptuală î n  şti inţele naturii este 

7 3  



t ipica în felul ei, dar netransferabilă la istorie ca 
obiect al cunoaşterii. Ea îşi şi găseşte aici limita .  
Obiectul individual, acolo unde trebuie sa fie înţeles 
ca atare, nu suportă nici o generalizare. într-adeVăr, 
s-ar putea adăuga: chiar dacă în istorie legităţile 
n-ar trebui să domine mai puţin decât în natură, 
atunci cazul singular ar rămâne totuş i incon­
ceptibil .  El este aşa şi în natură, numai că natura 
este indiferentă faţă de el, el priveşte numai legea. 
Ştiinţa istoriei priveşte însă singularul ca atare. 

Conceptele individ uale sunt ceea ce ar fi într­
adevăr necesar aici. Dar tocmai acest lucru este 
imposibi l .  Conceptele sunt,  după natura lor, 
generale .  Orice concepere u r m e a z ă  d r u m u l  
analogiei . Este totdeauna concepere "prin" ceva, 
care trebuie deja avut în vedere pentru aceasta . 
Acolo unde sunt date II concepte pure ale intelectu­
lui ",  lIanalogii ale experienţei ", acolo conceperea 
îşi urmează drumul obişnuit. Acolo unde orice obiect 
în sine este singular, şi tocmai această singularitate 
trebuie prinsă, acolo conceperea ratează.  

Aici se şi află greutatea principală a ştiinţei 
idiografice. Ea se poate întâmpina cu considerarea 
conform căreia conceptele unui individual nu 
trebuie să fie concepte individuale .  Se poate 
admite, cu Simmel, gândul unei "legi individuale" 
în istorie, şi căuta astfel u n  fel de continui tate 
pentru ştiinţa legii . Dar amândouă ratează complet 
dacă se vrea să se valorifice metodologie şi pentru 
ştiinţele spiritului.  Metodele nu se lasă indicate 
constructiv ca regulile de calcul în ştiinţa exactă . 
Singura cale care s-a dovedit accesibilă a fost parcursă 

7 4  



de Dilthey. El leagă ideea unei ştiinţe istorice pur de­
scriptive cu cea a " înţelegerii" în opozi ţie cu 
"conceperea", o metodă care valorifică conceptu l 
doar ca mijloc de înţelegere, întocmai ca răul necesar 
al ştiinţei, şi prin aceasta toată puterea este transpus� 
de la formarea conceptului la o înţelegere intuitiv�, 
care se apropie în mai mult decât o privinţă de 
intuiţia artistică . 

Dar cu aceasta greutatea este aplanată doar 
practic şi, în afară de aceasta, numai pentru acela 
care este în posesia unei intuiţii istorice excep­
ţionale. O metodă indica bilă, care să se lase învăţaM 
şi aplicată, nu s-a putut face din aceasta. Ceea ce a 
impus acest procedeu a fost  numai m ă iestria 
personală proprie a lui  Dilthey. 

XIII. Problema valorii în cercetarea istorică 

Pentru punctele de vedere valorice intervine 
o a doua dificultate cognitivă, pe care istoricul o 
pune la  bază fie conş tient, fie inconştient. Din 
materialul faptic enorm pe care îl are în fa t�, cI 
trebuie să facă o alegere în scopul de a ajunge la o 

imagine generală . Selecţia presupune însă puncte 
de vedere. Ce este semnificativ şi ce nu? Este () 
chestiune bine cunoscută că aici intră în joc atitudini 
foarte diferite, pe care istoricul le aduce cu sine din 
tendinţele timpului său.  După Troeltsch, "obiectu l 
istoric",  ca ceva general conturabil, ia naştere abia 
printr-o stabilire a scopului "din afară ". Nu este 
deci d eloc nevoie să se gândească în prealabi l  

7 5  



pentru aceasta o prezentare istorică tendenţioasă 
proprie. Partinitatea interesului pentru anumite 
laturi ale întregului şi concretului istoric a decis 
deja, totdeauna, asupra semnificaţiilor în care se 
conturează o direcţie a pătrunderii cognitive. 

Dimpotrivă, se poate vedea cu uşurinţă a 
priori că un ideal de sobrietate istorică apare doar 
ca imperfect. Pers istă şi astăz i o cerinţă veche, 
adesea exaltată, anume I I  de a prezenta cum a fost" . 
Nu trebuie să ne îndoim aici de seriozitatea ei .  
Poate însă de realizabil itatea ei. Căci faptul unei 
direcţii de interese şi de selecţie nu poate s-o 
suspende. Dimpotrivă, orice idee a înţelegerii in­
tuitive ajută, de asemenea, tot atât de puternic ca 
şi cea a unei procedări pur descriptive. 

Desigur, se pot distinge cu suficientă acuitate 
două feluri  de pu ncte de vedere val orice, cel 
subiectiv sau cel cu care se vine, şi cel obiectiv, scos 
d i n  ponderea c o n s e c i n ţ e l o r  is tor i c e .  D a c ă 
Alexandru, Cezar, Napoleon sunt prezentaţi ca eroi 
ai timpului lor, sau ca aventurieri, care sunt scoşi 
la iveală de valul istoriei ,  aceasta va depinde 
totdeauna de preferinţa, gustul, evaluarea în cea 
mai mare măsură a omului respectiv3 . Dar dacă se 
valorizează semnificaţia campaniilor lui Alexandru 
pentru desfăşurarea şi particulari tatea l u m i i  
eleniste, atunci n u  es te o chestiune de gust, c i  pur 

3 Se aminteşte aici de "cameristul psihologic" al lui 
Hegel, pentru care nu exi stă eroi, - nu pentru cii între marii 
oameni ai istoriei nu ar exista nici un erou, ci pentru că el e 
camerist.  

7 6  



!?i simplu de considerare a corelaţiilor istorice. Cu 
cât exemplele se aleg mai extreme, cu atât  mai 
e v i d e n tă devine opoziţ ia  a m belor form e de 
valorizare. 

Dar unde trebuie să stea limita dintre ele? 
Materialul faptic al ştiinţei istoriei nu se desfăşoară 
în general în toate cazurile relevante atât de comod. 
Aici dispare orice delimitare; chestiunea, dacă în 
s p a te l e  v a l o r i z ă r i l o r  i n trod u s e  s t a u  sau n u  
realmente calităţile valorice ale istoriei însăşi, este 
în practică rar determinată univoc. Pentru aceasta 
n-avem nici un criteriu care să nu poarte deja un 
caracter valoric  ş i  care să nu f ie  în tr-a devăr  
subiacent aceleiaşi chestiuni. 

Această aporie de valorizare iradiază în cele 
m a i  d i fe r i te chesti u n i  specia l e .  De cele m a i  
cunoscute dintre acestea ţine cea a periodizării ,  ca 
şi cea a edificării epocilor istorice. Trebuie să se 
plece de la indivizii popoarelor şi de la perioadele 
vieţii lor? Sau de la istoria spiritului şi ideilor (poate 
de la istoria religiei,  cum a procedat de obicei 
is toriografia creş ti nă)?  Sau d e  la  a p ti tud i nea 
politică şi războinică? Sau de la mutaţiile interne 
ale economiei mondiale? Dacă există decupări, care 
se referă totodată în întregime la acestea, atunci este 
vorba de o chestiune la care nu se poate ajunge 
aici; căci fără o explicaţie, forţată, ea are puţine 
şanse de a ajunge la un răspuns pozitiv. Consecinţa 
este că se ajunge şi aici la nivelul considerat ca cel 
mai important. Decizia va consta totdeauna, deci, 
în valorizare. 

7 7  



XlV. Ceea ce es te principal pentru 
problema metodologiei 

Nu este deloc o întâmplare, dacă această 
dezvoltare a problemei metod elor, şi anume în 
ambele  s a l e  d i r e c ţ i i  p r i n c i p a l e ,  r ă m â n e  
nesatisfăcută; nu este deloc o întâmplare, c ă  e a  nu 
se lasă explicată corect, deşi nu lipsesc propuneri 
ingenioase. Chiar pentru o critică a raţiunii istorice 
lipsesc, totuşi, multe. Lipseşte înainte de toate ceea 
ce a reliefat critica kantiană des pre caracterul 
cercetării metodologice simple, analitica pozitivă, 
produsul fundamentelor cunoaşterii. Ea oferă, în 
m ăsura î n  care expl ică  în general  problema 
cunoaşterii, o structură a fundamente lor. Aceasta 
este ceea ce se aşteaptă încă în problema raţiunii 
istorice. Acest lucru n-a fost intenţionat încă în mod 
serios nici chiar după orientarea problemei. 

De ce este însă infructuoasă o simplă tratare 
metodologică? Tocmai pentru că ea pune înainte 
o problemă secundară, pentru că ea vrea să înceapă 
cu ceea ce cercetarea efectivă încheie. Nu există 
nici o cunoaştere anticipatoare a metodelor înainte 
de cunoaşterea lucrurilor, cunoaş tere pe care ea o 
instituie. 

Aceas ta este o înţelegere care poate părea 
paradoxală u nui contemporan. Nu e de mirare, 
epoca metodolog ismului în filosofi e şi ş t i i nţa 
pozi tivă se află încă foarte aproape în spatele 
nostru. Es te timpul sfârşitulul secolului al XIX-lea, 
în care curentul pozitivist al muncii filosofice abia 
dacă mai lasă şi altceva decât spicuirea în spa tele 
7 8  



progresului ş tiinţelor speciale. Şi ce putea face 
pe ntru temă s impla spicuire m a i  m u l t  decât  
mijloacele şi  căile, cărora acestea le datorează 
progresul lor? În această privinţă, ar fi vorba de o 
stare de inferioritate, dar cu toate acestea în nici 
un caz o eroare a filosofiei. Eroarea începe în primul 
r â n d ,  acolo u nd e  fi los ofia îşi  i m a g i nează că 
luminează în acest fel calea activităţii de cunoaştere 
a ştii nţelor, arătându-Ie totodată căile, livrându-Ie 
metodele. Eroarea n-a întârziat să apară . 

Principial  a ici trebuie spus:  metoda es te 
condiţionată totdeauna de obiect, pe de o parte, şi 
de structurarea actului implicat, pe care noi îl 
numim cunoaştere, pe de altă parte. Noi nu putem 
varia după plac ambii factori, ci ei trebuie acceptaţi 
aşa cum sunt. Cunoaşterea unui obiect determinat 
nu poate niciodată să premeargă unuia oarecare. 
Ea trebuie să se aplice suprafetelor de abordare ale 
obiectului care se oferă, adică la ceea ce este dat,  -
indiferent dacă aceste suprafeţe sunt detet;.minate 
prin specificul lor sau prin cel al obiectului. In toate 
cazurile, ea poate pătrunde mai departe numai 
plecând de la ele. Astfel pentru ea, calea şi tipul de 
proceda re sunt preformate. Ea nu le poate modifica 
pe amândouă. Poate, desigur, să le neglijeze pe 
a m â n d ou ă .  D a r  tocma i a t unci  ea nu este  
cunoaştere . 

De aici rezultă următoarele: nu există, strict 
vorbind, nici o generalizare şi nici un transfer al 
metodei de la un grup de obiecte la altul. Fiecare 
tip de obiecte necesită propria lui metodă .  Părerea 
populară despre generalitatea căilor de cunoaştere 

7 9  



este greşita şi a cauzat prejudicii. Aici exista un tipic 
general al procedării numai în ceea ce este mai ex­
terior. El constă în mult tratatele concepte: inducţie, 
deducţie,  analiza şi  altele câteva . Dar tocmai  
acestea nu apar niciodata izolate în metoda reală a 
cercetarii, nu o constituie; abia modul specific al 
aplicării lor, punctele lor de inserţie, includerea lor 
într-o corelaţie mult mai mare constituie metoda.  
Ele nu sunt deloc o metodă, ci  numai abstracţii ale 
elementelor metodologice variabile. 

Fiecare ştiinţa lucrează continuu la metodele 
sale, dar nu pentru ca ea reflecta la metodă sau şi­
o face deja obiect al cercetării .  Ea lucreaza mai 
degraba la  metoda ei, întrucâ t aba ndonează 
complet obiectul ei .  Progresul e i  este o punere, 
probare, eşec, repunere permanentă, pâna ce se 
reuşeşte un pas . Ea luptă cu obiectul ei ca sa-l 
stapâneasca, şi aceasta luptă este totodată reuşita 
metodei. Metoda se maturizează secret în lucrul 
cu obiectul. Da, ea este identica cu progresarea 
acestei munci a ei . Ea îşi creează deci metoda sa 
mult dincolo de reflectarea la aceasta . Ea nu ştie 
despre ea, deoarece ea o creează, şi nu are nevoie 
să ştie despre ea atât timp cât se află în creaţie reală.  

De aici  rezultă în continuare: toa tă ştiinţa 
despre metodă este secundară, este chestiune de 
reflexie suplimentara . Conşti inţa metodei nu 
premerge niciodată, ea poate veni doar ulterior. Nu 
se poate prescrie metoda precum o norma. Se poate 
să o ai, adică sa fii în poses ia ei făra o recu noş ti -
şi acesta este de obicei cazul unde se realizează o 
munca de cercetare fructuoasă- , şi de asemenea 

8 0  



poate să fie recunoscută fără să o ai, adică fără să 
fi i în posesia ei - şi acesta este cazul tipic al muncii 
epigonice, al  metodologiei. Desigur nu este nevoie 
să se excludă posedarea şi recunoaşterea, dar de 
obicei ele nu coincid deloc. Şi acolo u nd e  ele există 
într-adevăr, acolo posedarea premerge, iar recu­
noaşterea urmează . 

Adevăraţii maeştri ai unei metode, şi mai ales 
deschizătorii de drumuri, ştiu mai puţin despre 
exactitatea structurii ei .  Aşa cum ei o găsesc în 
abandonarea la obiect, aşa şi lucrează cu ea . Rar se 
întâmplă ca ei să ştie să spună multe despre ea. Şi 
cine vrea să asculte secretul puterii lor, acela acordă 
importanţă nu la ceea ce ei spun despre aceasta, ci 
la ceea ce ei au făcut într-adevăr. Este suficient că 
ei au puterea. Faptul dacă ei pot să şi spună cum 
au făcut aceasta, nu mai îndeplineşte nici un rol . 
Arta lor nu poate fi învăţată . 

Ca exemple ale acestei stări de lucruri pot 
trece cei mai mulţi dintre marii istorici, care ne-au 
d esch is originar o parte a trecu tului .  La l imita 
l u c ră r i i  f i losofice ş i  is torice,  D i l th e y  este u n  
reprezentant singular a l  unei puteri metodice, pe 
care nici el însuşi, nici elevii săi n-au putut să o 

l ă m u rească m etodologic,  care s-a  d oved it  ca 
nei nstruibi lă  ş i numai  imperfect imitabilă . Pe 
terenul filosofic şi istoric, Hegel ar fi trebuit să ofere 
un fenomen bogat în desch ideri de mare stil. Mult 
discutata d ialectiCă , care este forma internă a 
gândirii lui, ni se opune puternic în operele sale 
prin forţa ei de deschidere. Ştiinţa lui despre esenţa 
ei a fost şi a rămas ceva limitat. El o recomandă ca 

8 1  



pe un mod superior de II experienţă II , dar indicaţiile 
rare, care trimit la aceasta, nu ne trădează secretul 
acestei experienţe. Noi trebuie să-I căutăm în 
cercetarea obiectului său, adică în întregul muncii 
sa le  de o viaţă .  Această căutare este mu nca 
epigonului. 

Ar trebui  lămuri t  după  a ceas ta de ce 
metodologia muncii epigonilor nu este în general 
proprie de a arăta căi le .  Acolo u nd e  mari le  
probleme reale au căzut în  uitare, acolo interesul 
se orientează către IImetodeleli celor mari, de la a 
căror muncă el se şi alimentează. Această spicuire 
poate fi fructuoasă - în felul ei - dar nu dacă ea 
recunoaşte poziţia ei şi crede că luminează o nouă 
cunoaştere a lucrurilor. Metoda de lucru vie este 
ceea ce există mai întâ i  în orice progresare a 
cunoaşterii; conştiinţa metodei este numai ceva 
ultim. Prima este deschizătorul de drumuri, a doua 
- numai aranjarea pe direcţia parcursă. 

Aici se şi află temeiul obiectiv care a dus la 
eşuarea metodei fi losofic-istorice. 

xv. Istorismul şi limitele sale în punerea problemei 
filosofiei istoriei 

S-a arătat mai sus cum istorismul, făcând din 
istoricitatea conştiinţei istorice o temă, realizează 
o redirec ţ ionare a problemei  metodei  spre 
problema principală a procesului istoric. Nu ne 
preocupă aici aporia în care el intră cu aceasta. Nu 
ceea ce este negativ pentru el,  ci rezultatul său 

8 2  



pozitiv de nepierdut este cel ce determină al treilea 
grup de probleme filosofic-istorice. Cum privim noi 
în interiorul istoriei? Cum suntem noi înşine 
condiţionaţi istoric? Şi cum este condiţionată prin 
aceasta conştiinţa noastră istorică? Aceste întrebări 
ajung la dependenţa ştiinţei istorice de cea a 
situaţiei istorice reale a omului, care o pune în 
mişcare. Ele sunt printre altele filosofic centrale, 
pentru că în direcţia lor se află o posibilitate de 
soluţionare pentru problema valorii în problema 
metodei - chiar dacă numai una relativistă. 

Totod a tă aceste probleme cond u c  m a i  
departe. Există conşti inţă is torică dublă . Celei 
ştiinţifice îi premerge o alta, naivă, care poate fi 
primitivă sau evoluată, dar care este în primul rând 
independentă de cea dintâi .  Orice om trăieşte, el 
însuşi, o bucată de istorie, ştie să povestească 
despre ea, o trece mai departe generaţiei care se 
r idică . A lă turi de tră irea proprie apare as tfel 
spicu irea din tradiţia nemijloci tă . Ambele sunt 
completate prin tradiţia fixată - fie a familiei, a 
localitaţi i sau a ţinutu lui - nu mai puţin însă şi 
prin aceea ca re su pravieţuieşte în cons tru cţi i ,  
monumente, aniversări, sărbători, instituţii şi care 
se referă la trecut. Dar foarte multe altele ţin de 
acestea . Toate la un loc constituie datul, terenul 
unei conşt i inţe is torice com plet  preş t i inţ ifice .  
Ştiinţa istoriei cunoaşte însă foarte exact acest teren 
şi-l foloseşte ca sursa, desigur cu prevedere, dar, 
cu toate acestea, în mod abundent. 

Pentru conş t i i n ţa is torică preş t i i n ţ if ică 
condi ţ ionarea i s torică este,  dec i ,  m u l t  m a i  

8 3  



sesizabi lă  decât  pentru cea şt i i nţifică . Ea  se 
deosebeşte de aceasta, înainte de toate, prin faptul 
că îşi poartă la vedere condiţionarea sa, dar nu o 
neagă sau declară ca depăşită, aşa cum face cea 
ştiinţifică. "Contingenta " şi nepăsarea ei, care-i 
cons ti tuie atitud inea a nis tor ică, reprez intă în 
această privinţă tocmai tăria e i .  Ea este încă 
complet captivată de tot ceea ce a ajuns din trecut 
în prezentul ei, nu are nici o distanţă faţă de acesta . 
Dimpotrivă, conştiinţa istorică ştiinţifică începe prin 
faptul de a-şi crea o distanţă faţă de toate; ea ajunge 
până la desprinderea din această captivitate. Şi 
această situaţie este evigentă în orice progresare, una 
durabilă şi necesară. In această privinţă situaţia 
problematică creată de istorism pentru ştiinţa istorică 
nu este suprimabilă şi toate tendinţele de depăşire 
se izbesc în această direcţie de un zid puternic. 

Pe de a l tă parte, tocmai  această s i tuaţie 
problematică pare totuşi din nou ca una limitată. 
Ea se întăreşte totodată în captivitatea conştiinţei 
istorice, în situaţia sa prezentă, în loc să o înţeleaga 

pe aceasta în devenirea ei, adică din trecutul de 
care ea este determinată . O astfel de înţelegere o 
are într-ad evăr încă în  s ine  capt ivi tatea;  ea 
dobândeşte însă al t  raport cu situaţia, deoarece ea 
transformă în obiect faptul ei. Că aici se află un drum 
deschis, pe care se poate păşi fără pretenţie exaltată 
la rezultate deosebite, rezultă deja din reorientarea 
definitivă de la problema metodelor la problema 
obiectului istoric, care se desăvârşeşte cu aceasta . 
Căci aici se ajunge din nou la batosul fructuos al 
experienţei, care se oferă conştiinţei istorice. 

8 4  



Aci conştiinţa istorică preştiinpfică oferă o 
nouă cale de acces . Ea este purtată complet de ceea 
ce se proiectează din trecut în prezent.  După 
aceasta trebuie  întrebat, ce are ea cu această 
!lproiectare" şi cum este ea constituită. Căci simplul 
fapt al acesteia este suficient de semnificativ: oricât 
de contradictoriu ar putea să sune, se află în el, 
totuşi, o prezenţă a trecutului . Evid ent, aici ne 
aflăm în faţa unui factor principal al  structurii 
fi inţei is torice, în măsura în care el determină 
devenirea istorică şi conştiinţa istorică . 

XVI. Despre prezenţa trecutului în istorie 

Is toria nu este o s implă succes iune d e  
evenimente. E a  este conexiune î n  fenomene, şi 
anu me, conex iune de u n  tip cât  se  poa te de 
propriu .  Ţine de  formele principale ale acestei 
conexiuni faptul că în ea trecutul nu trece şi nu 
dispare în mod absolut, nu este complet mort, ci 
rămâne oarecum încă viu în prezent. Fireşte, mi 
sunt atinse cu aceasta în nici un caz unicita tea şi  
irepetabi l i ta tea . Prezenţa trecu tu lu i  nu este 
repetare, nici măcar analogie. Trebuie numită, mai 
degraba, ca un tip de conservare, o rămânere în 
prezent, în ciuda retragerii a ceea ce a fiinţat. Ea 
este mai degrabă ceea ce se poate desemna ca 
"prelungire" (Hineinragen) a trecutului în prezent. 

Cum se proiectează (prelungeşte) ,  d eci ,  
trecutul  în prezent? Câte fe luri  d e  as tfel de 
"prelungiri " există? 

8 5  



S-ar putea crede mai întâi că nexul cauzal ar 
fi deja as tfe l .  A ic i  trecutul  determină totuşi  
prezentul, deci se face foarte observabil în el .  Şi 
deoarece în istorie există, d�sigur, corelaţie cauzală, 
atunci ar trebui să fie căutat astfel aici şi un prim 
mod al prelungirii .  Totuşi, nu se întâmplă deloc 
astfel . în raportul cauzal, cauza ajunge în efect, sau 
mai exact "trece în el" .  în această trecere, ea se 
consumă, dispare chiar complet, deci nu se menţine 
în efect, şi nu mai apare în el. Dacă nu se cunoaşte 
deja felu l  particu lar  al proce s u l u i  - fi e d i n  
experienţă, fie din cunoaşterea legii -, atunci nu 
se poate recunoaşte în nici un mod din efect 
particularitatea cauzei. Ea a dispărut în efect, deci 
nu continuă să existe în el, nu se prelungeşte în el . 
Dacă procesul istoric n-ar fi altceva decât proces 
cauzal, atunci n-ar mai fi dată nici o prelungire a 

trecutului în prezent. 
Tocmai în opoziţia cu raportul ca uzal se pot 

concepe în deplină claritate tipurile principale ale 
prelungirii propriu-zise. Mai întâi, acestea sunt 
două, care nu se pot delimita cu precizie unul de 
altul ,  dar care se  află, totuşi sesizabil ,  într-o 
anumită opoziţie. 

Prim u l  se poate numi  pre lu ngirea 
"implicită".  E l  se  întinde la  tot anteriorul, care este 
încă viu în noi, care ne este propriu, care ne domină, 
dar care nu este simţit ca un anterior. Aşa stau 
lucrurile cu marea masă a ceea ce supravieţuieşte 
prin tradiţie, întrucât el este încă simţit ca actual, 
de exemplu, cu moravurile, formele de comportare, 
obiceiurile, al căror sens originar este uitat. El nu 

8 6  



mai corespunde concepţiilor actuale, care, cu toate 
acestea, continuă să subziste şi sunt simţite ca 
"actuale"; căci fiecare le păstrează ca pe ale sale. 
Acelaşi lucru este valabil şi  pentru formele limbii 
şi gândirii, pentru concepţii (religioase, fi losofice), 
pentru tendinţele morale, juridice, politice, pentru 
idei şi valorizări, pel)tru prejudecăţi şi superstiţii. 
în viaţa practică, nu.fşi pune nimeni întrebarea de 
u n d e  provi n  toate a cestea . E le  nu s u n t  
conştientizate c a  trecut, nu sunt date î n  general 
obiectiv, dar ele n�au dispărut de asemenea în 
efectul lor. Ele continuă să existe încă, în ceea ce 
este viu, ca aceea � au fost - nu neschimbate, dar 
recognoscibile celui cunoscător. Trecutul este aici 
Încă prezent, dar ţteobservat, implicit. 

A ce s t u i a  ii se opu ne,  ca al do i l ea  t ip ,  
prelungirea " explicită" care se comportă con­
tradictoriu pe toată linia. Aici, cel ce trăieşte ştie că 
trecutul s-a dus - fie că el îl are pe acesta obiectiv 
în faţa ochilor sau îl "simte" pur şi simplu ca trecut. 
El ştie şi despre "prelungire", şi această ştiinţă a 
lui aparţine formei acestei prelungiri. Ea îi spune 
lui "a ici"  ceva oarecum ca o voce din trecut, 
ocaziona l este ş i  s im ţită ca a tare .  Concepţia 
"explicităţii " vrea să spună: prezenţa trecutului în 
conşt i inţa despre trecut a prezentulu i .  Orice 
a u totră ire ,  care  s e  menţ ine  în amintire,  se  
proiectează explicit în prezent, cu nimic mai  puţin 
tot ce se primeşte povestit, tot ce supravieţuieşte 
în tradiţia familială şi locală, în legende şi anec­
dote, ca ş i  tot ce ne amintesc monumentele,  
constru cţiile, ruinele,  sculpturile. Un astfel de 

8 7  



trecut poate fi, fireşte, şi mai viu în cei în viaţă, fără 
ca aceştia să aibă nevoie să ştie explicit despre el. 
Atunci se acoperă prelungirea " implicită" cu cea 
"explicită" şi se pot completa reciproc; trecutul 
istoric propriu-zis al unui popor se conserva în ea 
cel mai ades în ambele forme, chiar ş i  în segmente 
diferite şi numai partial  acoperibi le .  Cu toate 
acestea, ambele forme subzistă şi autonom, şi se 
manifestă separat. Pentru prelungirea explicită, 
acest fapt este foarte evident a tunci  când se 
călătoreşte în ţări cu culturi antice măreţe, şi când 
vest igi i le  trecu tu l u i  se impun în d epărtarea,  
exoticitatea şi particularitatea lor. Acela, ale cărui 
urme sunt ele, a dispărut din viaţa istorică, şi numai 
astfel el se poate şi "prelungi" prin actualizarea 
obiectuală. 

O varietate specială a "prelungirii explicite" 
este cea mijlocită de scrieri. Ea formează o problemă 
parţială specială a fiintei spirituale şi va trebui 
tratată ca atare pe larg, mai jos. Explicita tea şi  
obiectuaIitatea cresc aici în mod extraordinar prin 
puterea specială a scrierilor de a lăsa să apară 
inactualul. Nu este deloc o întâmplare că cercetarea 
is torică se ţine în primul rând de această sursă .  

Abia pe locul al  patrulea intervine apoi 
ştiinţa istorică. Ea nu este, în nici un caz, identică 
cu sursele sale, chiar şi acolo unde acestea sunt deja 
o coincidenta ulterioară în descriere şi prezentare . 
Totdeauna ea începe mai întâi cu evaluarea şi  
valorificarea lor. De aceea ea rămâne totdeauna 
dependentă de formele principale ale prelungirii .  
Şi pentru această dependenţă este caracteris tic 

8 8  



faptul că ea constă într-o determina ţie dublă .  
Momentul selectiv determinat valoric al cercetării 
istorice şi cel ce oferă direcţia problemei se află 
aproape exclusiv ancorat în ceea ce se prelungeşte 
implicit, din trecut în prezent; ma teria care se oferă 
ei este, dimpotrivă, dată în "cea mai mare măsură 
în prelungirea explicit-obiectuală. Deci, deoarece 
dificul ta tea metodică ,  ca ş i  aporia is torică a 
conşti inţei istorice, se află complet în primul tip 
de dependenţă,  a tu nci  este uşor de văzut că 
explicarea ulterioară a stării de fapt trebuie căutată 
în problema prelungirii implicite. 

Aces te i  s i tu a ţ i i  problema t ice  î i  v i n  în 
întâmpinare cercetările de care se ocupă cea de a 
doua parte a aces tei cărţi . Fiinţa spirituală ca 
fenomen suprapersona l  es te  nivel u l  în care 
intervine prelungirea implici tă . 

XVII. Momente salvatoare îtl conservarea trecutului 

Nu tot trecutul se prelungeşte în prezent. 
Orice conservare a devenitului istoric se supune 
unei selecţii .  Dar nu părerea şi estimarea hotărăsc 
cu privire la ceea ce se poate prelungi din trecut şi 
ce nu, ci conţinutul  şi particularitatea deveniri i 
is torice însăşi ,  a tâ t  a trecutului despre a cărui 
prelungire este vorba, cât şi a prezentului în care 
acesta se poate prelungi . 

Aici nu domneşte nici arbitrariul, şi nici o 
selecţie conştientă; domneşte numai schimbarea 
istorică a subsistemului .  Ceea ce se valorifică în el 

8 9  



sau împotriva lui, se menţine în noua structurare 
a raporturilor şi rămâne prezent în ele. 

De aici se poate concluziona că două sunt 
momentele în  care se  separă cons ervarea ş i  
dispariţia .  Pentru prelungirea implicită, ele se 
disting cu uşurinţă . Uhul este fiinţa în acţiune sau 
fiinţa încă vie (a unui act moral, a unei concepţii), 
este deci forţa "lucrului" de a reţine la sine cu o 
anumită continuitate spiritul durabil, chiar acolo 
unde el se schimbă de altfel în mod vizibil. Acesta 
se poate constata în doctrina dreptului şi este 
valabil atât timp cât el este expresia simţiri i  
dreptului real; a-l  menţine dincolo de aceas ta 
înseamnă a-l simţi ca învechit, şi se ajunge apoi la 
tendinţa de a-l respinge. 

AI doilea moment se află în caracterul 
prezentului, oarecum în forţa spiritului viu de a 
res tr uc tura  vech i u l  p e  care  îl a r e  î n  s i ne ,  
respectiv de a-I adapta convenabil noii forme d e  
via ţă .  C e l  mai  evident  este acesta  în  forma 
statală, în  constituţie, în  instituţiile publice . Atât  
timp cât un popor se dezvoltă plin de forţă, ele 
sunt concepute într-o perm anentă schimbare. 
Practic, abia dacă este posibil să poţi scoate o 
nouă formă de sta t, oricât de mult ai intenţiona 
aceasta în timpul revoluţiilor. Noul, absolut real, 
rămâne totdea una o încercare r iscantă,  este 
instabil, nedurabil în neverificarea sa;  abia după 
o ex perimenta re scump plă t i tă  e l  s e  poa te  
consol ida ;  ş i  aceas ta numai  întrucâ t vechea 
verif icare este  re l u a tă .  C a lea na tura lă  es te  
restructurarea organică d i n  interior. Dar  d e  

9 0  



aceasta ţine forţa de restructurare a noului, care 
este în devenire .  

Pentru prelungirea explicită este complet 
altfel, lucrul însuşi nu mai supravieţuieşte, tradiţia 
nemi j loc i tă  es te  d i zo lva tă .  Aic i  h o tărăsc  
momentele următoare. Se  proiectează ceea ce  se 
conservă într-un mediu cu o durată mai mare, în 
care acesta este " obiectivat" şi reţinut. Urmele 
t impului trecu t pot depinde de piatră sau de 
scrieri, prin care ele ajung posterităţii .  Pentru 
aceasta este nevoie în al doilea rând de o anumită 
a titud ine a prezentului ;  timpul  trebuie să fie 
deschis pentru vestigiile care i se oferă, el trebuie 
să aibă organul pentru acestea. Gustul şi interesul 
trebuie să vină în întâmpinare. Opera scrisă sau 
de artă este plină şi îngropată de un timp pe care 
nimeni nu-l  poate înţelege, nu recunoaşte ce 
"spune" ea, chiar dacă opera este în ochii tuturor. 
Toate renaşterile sunt condiţionate de convertiri 
in terne s p o ntane,  e l e  s u n t  reinventări  ş i  
red escoperiri . 

Totodată aici intervine încă ceva esenţial. Aşa 
există, de exemplu, o evaluare a trecutului ca ceva 
demn şi autoritativ, în măsura în care un prezent 
respectiv are nevoie de acesta pentru justificarea 
propriilor sale tendinţe. Aici este invocată mai mult 
tradiţia decât ceea ce este protejat şi salvat. Aşa a 
fost când întemeietorii imperiului se refereau la 
vechiul "imperiu roman de naţiune germană", aşa 
se întâmplă când cercetătorul religios se referă la 
Augustin şi Luther. Nici fi losoful nu dispreţuieşte 
un as tfel de sprijin; II aceasta se află la Kant" , 

9 1  



"aceasta se gaseşte deja la Aristotel" - astfel de 
invocari se fac auzite. 

În sfârşit, nu trebuie uitat ca la tot ceea ce se 
conserva uşor îi vine în ajutor o nevoie durabilă, o 
situaţie problematica durabila, o înclinaţie general­
umana. Multe concepţii religioase arata o uimitoare 
tenacitate istorică , chiar acolo unde sunt de o 
origine foarte arbitrară, ş i  nu mai  corespund 
direcţiei culturale schimbate; ceea ce se observă la 
ele este o nevoie umană profundă, care nu se 
schimba pentru conceperea schimbată a lumii .  La 
fel stau lucrurile şi cu principalele probleme ale 
meditaţiei filosofice; ele se mentin în multitudinea 
eclectica şi opozabilitatea sis temelor, pentru că 
lumea şi viaţa oferă permanent omului aceleaşi 
probleme enigmat ice . Chiar  prejudecăţ i le  ş i  
nonvalorile evidente s e  menţin p e  aceeaşi baza . 
Aşa se menţine nemărturisita superstiţia în semne 
aducătoare de noroc şi ghinion, chiar în timpul cel 
mai  luminat, totdeauna luată în râs şi totuş i  
inextirpabilă. Omul s e  afla permanent î n  aceeaşi 
perplexi tate în privinţa a ceea ce nu se afla în 
puterea lui, în privinţa a ceea ce el numeşte deci 
"hazard " .  Neşti inţa sa în raport cu rezul ta tul  
viitorului apropiat este inevitabilă. 

XVIII .  Diferenţierea domeniilor vieţii is torice 

În ambele forme principale ale prelungirii 
exista cu toate acestea aceeaşi diferenţă de ati tudine 
generala a unei epoci . Există epoci fidele tradiţiei 

9 2  



şi epoci care evită tradiţia, acelea care menţin ceea 
ce este vechi chiar de dragul acestuia, şi acelea care 
îl refuză chiar din cauza lui. Pentru acelea el este 
principial protejatul şi salvatul, pentru �cestea 
principial supravieţuitul şi împovărătorul. Intr-un 
caz există presupoziţia implicită : odinioară era mai 
bine, cei vechi erau mai înţelepţi, stăteau mult mai 
aproape de divin; în celă lalt caz: odinioară era mai 
rău, cei vech i încă nu şt iau ceea ce şt im noi, 
influenţa lor este suspectă . 

Se vede că în opozabilitatea acestei atitudini 
şi valori zări se repetă ambele aspecte fi losofic­
is torice ale coborârii şi ascensiunii - numai cu 
deosebirea că ele sunt aici perceptibile ca atare, nu 
le aduce în primul rând reflexia fi losofică . Există 
atitud ini principale în viaţa istorică a epocilor 
înseşi, forme principale ale spiritului timpului . Dar 
filosofia, care îşi leagă teoriile de acestea, este istoric 
secundară, este purtată deja de ele, este cristalizarea 
lor abstractă. Se vede aceasta foarte clar atunci când 
se pun în opozi ţie secolele de sfârşit de Ev Mediu 
cu timpul Renaşter i i :  acolo pietatea neabătută 
pentru tradiţional, aici tendinţa de a se elibera pe 
toa tă l inia . Şi aşa cum este atitudinea principală, 
tot aşa este şi cristal izarea filosofică. 

Dar mai mult încă decât epocile istorice ar 
trebui  să s e  deosebească în această  privi n ţă 
diferi tele domenii ale vieţii istorice - mai ales ale 
vieţii spirituale. Opoziţia se transferă cu aceasta în 
simultaneitatea consubsistenţei lor. După forma lor 
i nternă, aceste domenii  sunt de o deschidere 
extrem de diferită faţa de propriul trecut. Şi cu acest 

9 3  



fapt se corelează acela că şi conşti inţa istorică 
însoţitoare este în ele ceva principial diferit. Există 
principial domenii spirituale orientate istoric şi 
deturnate istoric. Şi în funcţie de dominarea sau 
retragerea lor în (din) spiritul timpului respectiv, se 
dovedeşte şi acesta ca orientat sau,deturnat istoric. 

La o extremă a acestei gradări se află, fără 
îndoială, domeniul vieţii religioase, mai ales acolo 
unde este vorba de religii  ale revelaţiei şi a le  
întemeietorilor. El nu este numai orientat spre 
trecut, dar şi trăieşte pur şi simplu din trecut, îl 
simte ca pe un prezent permanent, ca pe un direct 
suprapus peste timp. Un fapt originar, localizat ca 
atare temporal, se află la bază obiectual-perceptibil; 
şi această întemeiere nu se suprimă deloc prin 
modul de reprezentare rel igioasă, care îl întelege 
ca etern-prezentul .  Lui îi corespunde absoluta 
autori tate a actului originar, a cărţii sfinte. O religie, 
care pierde această prezenţă a trecutului, se pierde 
pe sine, încetează să mai fie ceea ce este, devine 
reminiscenţă . 

Dacă, dimpotrivă, se pun la cealaltă extremă 
domeniul ingeniozităţi i  practice şi dominarea 
naturii, tehnica, atunci opoziţia devine evidentă . 
Tehnica valorifică într-adevăr achiziţia anterioară 
în măsura în care îi ajută, dar nu o conştientizează 
ca trecut. Ea urmează totdeauna căile cele mai 
scurte pentru scopuri le sale, trăieşte complet 
captivată de ele, complet actual, ruptă de trecut. 
Desigur, ea are is toria ei,  dar nu are deloc o 
conştiinţă istorică . Vechiul este pentru ea numai 
ceea ce a supravieţuit, noul este adevărul. 

9 4  



Între extreme se află o serie lungă de gradaţii. 
Este cunoscut cât de puternic îş i valorifică vechiul 
autoritatea sa în domeniul dreptului şi cât de bine 
chibzuit este reluat acesta totdeauna, cât de tare se 
opune câteodată crea ţiei  juridice .  La fel stau 
lucrurile şi cu forma socială, cu morala, moravurile 
domina nte, ch iar  şi cu l imba . Numai  că aic i  
prelungirea trecutu lui  este pretu t indeni  u na 
implicită, în timp ce dreptul - deja prin cercetarea 
cazurilor de precedenţă - trăieş te orientat spre 
trecutul lui, ştie deci în mod obiectiv despre el. Mult 
mai  mobi lă  şi ind iferentă fa ţă de trecut este 
economia . Într-adevăr, fidelitatea ei faţă de tradiţie 
este deosebit de tenace în multe dintre ramurile ei, 
dar ea nu depinde de vechi numai de dragul lui, 
ea este doar reţinută de el pe calea bătători tă . Dar 
aici intervin forţe de tipuri foarte drastice care o 
si lesc să iasă din calea obişnuită. Una dintre aceste 
forţe este tehnica,  a l te le  se află în extinderea 
surselor materiale, iar altele în propriile lor crize 
de producţie şi circulaţie. Acestea toa te se opun 
irezistibil inerţiei tradiţional ului .  

O poziţie proprie o ocupă şti inţa.  Şti inţa 
na turii, de exemplu, este complet neinteresată de 
trecutul ei. Ceea ce nu se confirmă ca adevărat, ea 
îl exclude fără scrupule, durabilul este adunat cu 
grijă .  Astfel ea are o fidelitate aparentă faţă de 
tradiţie, ea este în adevăr numai "calea ei sigură",  
care reţ ine rea lizări le .  După salvarea bunului  
istoric, ea  este complet anistorică . 

9 5  



Complet altfel este filosofia - şi cu ea şi alte 
ştiinţe ale spiritului. Aici nici o cale nu este sigură, 
ci numai o avansare care tatonează, totdeauna 
afectată de surse de greşeli, pe care nu le pătrunde. 
De aceea domneşte o anumită nehotărâre faţă de 
trecut. Filosofia nu adună d in progresare tot ce este 
realizare, nu salvează curent bunul istoric, nu poate 
totdeauna să îl recunoască . Astfel, ea trebuie să se 
confrunte permanent în progresare cu ceea ce ea 
lasă în urma ei, trebuie să se rehotărască cum 
trebuie să-I aprecieze. Ea trăieşte orientată spre 
trecut, dar nu trăieşte din el. 

Mult mai greu es te de a încadra aici artele. 
În ele pot merge mână în mână cea mai profundă 
pietate faţă de operele vechi lor maeştri cu cea mai 
intensivă luptă pentru nou, chiar cu opoziţ ia  
conştientă faţă de ei .  Acolo unde formele stilistice 
domină creaţia, acolo ele se proiectează implicit în 
prezent; acolo unde ele ca atare devin explici te, 
acolo ele au devenit deja "obiective",  - "obiecte" 
ale unei conştiinţe, în care se ştiu separate de ei 
(de cei vechi) .  Vechiul poate fi desigur respectat şi 
admirat, dar nu se mai simte ca ceea ce este propriu. 
Noul care iese la iveală l-a lăsat deja în urma lui .  
Noul mod de a vedea, auzi, simţi împinge continuu 
spre ceea ce îi este adecvat. El ca atare, în măsura 
în care este ceea ce se mişcă istoric, are legea lui 
proprie de mişcare ş i  tră ieşte numai conform 
acesteia. În această privinţă, el este orientat spre 
trecut.  El se manifestă pe sine însuşi, cum se 
manifestă operele sale în prezentul etern. 

9 6  



XIX. Fiinţa spirituală în istorie 

Aceste consideraţii sunt numai indicaţii şi 
indicatori direcţionali ai unor cercetări posibile, 
care nu trebuie să fie realizate aici ca atare. Ele nu 
pretind nici originali tate, nici completitudine în 
vreo privinţă. Pentru cercetările viitoare, ele au 
numai valoarea că au condus complet de la sine, 
de la starea de fapt existentă în problema istorică, 
la problema principală a fiinţei spirituale. Ele trimit 
deci de la problema procesului istoric şi structura 
sa, la problema structurii şi modului fi inţei a ceea 
ce se află în procesul istoric, adică a ceea ce "are 
istorie" . 

într-adevăr, nu numai fiinţa spirituală are 
istorie. Desigur, orice istorie este de asemenea şi 
esenţialmente istorie a fiinţei spirituale. Popoarele, 
statele, omenirea nu sunt spirit ca atare. Dar fără 
intervenţia spiritului în ele, prefacerea care trece peste 
ele n-ar fi istorie. Orice spirit însă, acordându-i 
deci pondere mare sau mică, are fără îndoială 
istorie. Această teză sună astăzi ca ceva de la sine 
înţeles . Dar ea nu a fost totdeauna înţeleasă de la 
sine. Ea este judecata afirmativă fundamentală a 
is torism u l u i .  Ea este fundamental  sufic ientă 
pentru a nu lăsa să se uite excesul istorismului. 

Consideraţiile de faţă au arătat, deci, cum 
is toricitatea unui  anumit  prezent depinde de 
prelungirea trecutului, cum prelungirea prezintă 
anum ite forme principale,  şi cum acestea se 
schimbă multiplu, corespunzător structurii proprii 

9 7  



diferite a domeniului spiritului . Diferenţele care 
se prezintă aici nu sunt deloc temporale, ci din 
acelea care revin în orice situaţie temporală. Deci, 
ele ca atare nu sunt deloc diferenţe istorice. Dar cu 
toate acestea sunt distincţii care trebuie să fie la 
rândul lor condiţionate pentru structura procesului 
istoric. 

De aici trebuie să rezulte în general următoa­
rele: există condiţii ale structurii procesului istoric, 
care ca atare nu sunt deloc condiţii istorice. Astfel 
de  condiţ i i  pot fi percep t ib i le  numai  într-o 
examinare, care priveşte într-o altă d imensiune -
oarecum perpendicular în timp. Căci ele se află în 
structuri le esenţei - fie cea a fiinţei spirituale în 
genera l, fie cea a domenii lor spir i tu lu i  sau a 

raportului ei cu acestea . 
Aceste condiţii structurale se pot urmări ee-i 

drept ş i  îna intea problemei fi losofic - i s torice 
propriu-zise. Cu aceasta chiar nu este anticipată şi 
ultima. "Istorie" sunt, strict luate, nu procesele 
parţiale,  cum se  desfăşoară ele în d omeni i le  
s i ngulare  a l e  sp i r i tu l u i ,  ci  în  pr i m u l  rând 
întretăierea lor, întrepătrunderea lor, stratificarea 
şi intercondiţionarea lor În tr- u n  t imp şi În tr- u n  
even im en t total, pe scurt u nitatea lor  concretă . 
Analiza condiţiilor structurale poate forma aici 
doar o muncă preliminară pentru filosofia istoriei. 
Calea este deci schiţată .  

Trebuie să se ştie mai întâi ce este în general 
"spirit" în sensul istoric - spirit ca acela după care 
şi în care se desfăşoară procesele parţiale. Spiritul 
istoric nu este spiritul personal singular. El este u n  

9 8  



fenomen total al altor ordini cantitative şi trebuie 
numit în această privinţă pe drept "spirit obiectiv" . 
Ceea ce spune prin aceasta nu trebuie luat din 
metafizică - nici dintr-una idealistă, nici  dintr-alta 
de altfel -, ci numai din analiza respectivei stări 
fenomenale extrem de bogate. 

în al doilea rând, trebuie, să se clarifice ce 
este important la aceste obiectivări ale spiritului, 
care poartă şi conservă oarecum închis în "opere" 
un bun spiritual dincolo de schimbarea spiritului 
istoric. Modalitatea de fi inţare şi legitatea acestuia 
este evident alta decât aceea a spiritului ce dăinuie 
şi se schimbă. 

Şi, în al treilea rând, trebuie creată pentru 
amândouă o condiţie prel iminară : înţelegerea 
pentru spiritul individual sau personal .  Ea va arăta 
că această sarcină nu este deloc cea mai uşoară . Dar 
constatarea, că persoanele par cel mai adesea date 
nemi j loc i t ,  aduce  cu s i ne fa p t u l  că mers u l  
cercetărilor trebuie s ă  plece d e  l a  acest ultim punct 
al problemei .  





PROBLEMA VALORII ÎN FILOSOFIA 
CONTEMPORANĂ" 

1 

Multitudinea de opinii doctrinare nu trebuie 
să ne facă să ne înşelăm asupra faptului că în 
vremea noastră, târziu dar fără echivoc, problema 
valorii a ajuns în faza unei m ature decizi i .  O 
confundare cu problema scopului nu mai este 
posibilă astăzi. De aceea, până şi adversarii sunt 
de acord că scopurile constituie ceva ce se aşază 
pe temeiul unui sentiment preexistent al valorii, 
că, deci, va lorile sunt condiţii  pentru scopuri 
posibi le. 

Nu încape nici o discuţie asupra faptului că: 
(1) viaţa noastră este pe deplin înscrisă în planul 
valoricului; (2) acest conţinut valoric se prezintă 
în general amestecat cu opusul său, nevaloricul; 
( 3) cu toate acestea dăinuie în noi cerinţa de a ne 
legitima în lume prin ceea ce este valoric şi (4) de a 
rea liza valori . Aceste două ceri nţe din urmă 
cuprind întreaga sferă a etosului . 

• Das Wcrtproblem in der Philosophie der Gegenwart, Actes 
du huitieme Cungr. Internat. de Philos. il Prague 1936, în: 
Kleinere Schriften, Bd. III: Vom Neukantianismus zur Ontologie, 
W. de Gruyter & Co., Berlin, 1958, p. 327-332. 

1 0 1  



Este de asemenea de constatat că şi alte valori 
decâ t cele morale joacă un rol în viaţă; e vorba 
anume de valori vitale, estetice, valori ale cunoaş­
terii ş.a .  Fiecare dintre aceste grupe de valori îşi 
are problematica ei aparte, de care trebuie să facem 
abstracţie aci, în discuţie reţinând numai principiul  
general a ceea ce  este valoros. Acesta converge în 
valorizarea practică . 

în plus există un acord aproape deplin şi 
asupra faptului că valabilitatea valorilor în viaţă 
este supusă unei schimbări . Fenomenul central 
îl constituie aci multitudinea istorică a moralelor, 
a orientărilor culturale şi ideale, a tendinţelor 
dominante şi a orientărilor spirituale .  Valori ca 
atare sunt date numai în conştiinţa valorii; se 
poate însă ca această conştiinţă să nu se bazeze 
pe unanimita te şi nici pe o valabilitate durabilă .  

î n fine, n u  încape  îndoi a l ă  că  a ce a s t ă  
s chimbare a v a l a b i l i t ă ţ i i  î ş i  a flă  teren u l  î n  
raporturile de existenţă devenite istoriceşte, chiar 
schimbătoare ale vieţii umane. Căci omul este pus 
mereu în faţa altor sarcini, pe care nu le-a dorit, 
dar le-a provocat chiar prin comportarea sa . Ceea 
ce în puncte de vedere ideale trimite în direcţia unei 
soluţionări posibile, lui îi apare de fiecare dată drept 
valoare centrală; aceasta are pentru el actualitate, 
revendică valabilitate prerogativă . 

II 

Aici avem de a face cu opoziţia a două situaţii 
în care nu există unanimitate. Prima se referă la 

1 02 



conţinut. Cu privire la valori ca dreptate, libcrtatl', 
tărie de caracter şi încă multe valori de bu nuri nu 
încape nici o îndoială; cu totul altfel este situaţia în 
pr i v i n ţa severită ţ i i  ş i  blâ ndeţ i i ,  m â ndric i  �i 
smereniei , cutezanţei şi prudenţei ş .a .  Aceasta nu 
constituie însă o divergenţă principiala, se poate 
face abstracţie de ea. 

Principială, dimpotrivă, este însă discutia 
dacă valorile în genere sunt ceva absolut ori relativ, 
dacă sunt dependente sau independente de st"ri 
reale ale lumii, dacă se supun sau nu opinii lor 
omului (sau  chiar izvorăsc din acestea); în afară de 
ace a s t a ,  d a c ă e x i s tenţa  lor  se  red uce la 
"valabilitatea" lor sau continuă să dăinuiască şi ("ra 
ele. În fine, se poate întreba dacă e îngăduit sau nu 
să se vorbească de o "fiinţă " a valorilor. În acest 
pu nct di s c u ta bi l  s e  a s c u n d e  în treba rea 
fundamentală:  ce "sunt" propriu-zis valori le? 

Tezele extreme trebuie de asemenea elimi­
nate de aci: conceperea valorilor ca : (1 ) norme 
eterne fără relaţie cu realul şi (2) simple institu iri 
ale omului, în virtutea bunului plac al său. Cea 
di n t â i  a fost î n d e aj u ns respinsă  p r i n  opera 
"luminilor" şi  a istorism ului, cea din urmă prin 
faptele etici i .  Nici una nu-i potrivită cu fenomenele. 

Urmarea este: există o anumită relativitate 
în valabilitatea valorilor, însă ea nu înseamnă 
dependenţa de părerile oamenilor. Dacă "valabilul 
în sine" şi  "fiinţa subiectivă a logicului" cad, atunci 
care e�te sensul pozitiv al existenţei ei? 

In chestiunea aceasta nu este vorba de obiecte 
de valoare (Wertobjekte); acestea ar putea fi create 

1 0 3  



ori nimicite, însă fiinţa lor valorică este cu totul 
altceva. Valorile sunt numai feluri (chipuri) ale 
fiinţei valorii (Wertvollsein) însăşi . Ele nu sunt cre­
ate, însă sunt cumva "realizate" ; căci nu stă în esenţa 
lor faptul de a fi reale. Dar dacă ele au o fiinţă, atunci 
aceasta este, în orice caz, altceva decât realitate. 

III 

Dar valorile  nu există nicidecum în afara 
oricărei relatii cu realul.  Mai întâi există raportarea 
(relativitatea) lor la purtătorii valorii. Orice fel de 
valoare se poate prezenta numai într-o modalitate 
determinată a realului (valorile etice în persoane 
cu esente " l ibere" , cele estetice în perceperea 
sensibilă, valorile de bunuri în lucruri, raporturi, 
situatii ş .a . ) ;  ea stă sau cade împreună cu fiinţa 
pu rtătoru lui  e i .  Dar aceasta nu Înseamnă că 
valoarea ar fi dată deja o dată cu simpla fiinţă a 
purtăţorului ei; în aceasta ea doar îşi află condiţiile. 

In afară de aceasta există în esenţă valoric 
receptată condiţia opusă, relativitatea la ceea ce este 
valoros "pentru cineva" .  Valorile de bunuri sunt 
în g enere, d e  p i l d ă ,  numai  u n  a fi v a l oros 
(Wertwollsein) "a ceva pentru cineva" (valoare 
nutritivă, valoare utilitară ş.a .); la fel sunt valorile 
vitale "pentru" fiinţa vie, cele estetice "pentru" cel 
ce contemplă. Chiar şi în valorile etice este un astfel 
de moment: fidelitate, siguranţă, prietenie, iubire 
sunt valoroase "pentru" cel ce le preţuieşte. Aceasta 
este ce-i drept numai o valoare de bunuri aferente, 
însă  ea îi aparţ ine ,  totuşi ,  în mod es enţ i a l .  

104 



Com porta m e n t u l  mora l  pr iveşte  totdeau na 
persoane care sunt afectate de el, şi tocmai aceasta 
îl face)mportant. 

In al treilea rând exist:t însă şi condiţionarea 
valorii prin tipul de situaţii. În orice fel de stare de 
lucruri în viaţă este valoros un alt comportament 
(în pericol-curajul, în emoţie-stăpânirea de sine, în 
relaţii-tactul, în concurenţă fairplay-ul) .  Aristotel 
spunea: fi ecare virtu te îşi are domeniul  ei de  
fi inţare (1tEpi 'tO, adică relativitatea ei la felul  
circumstanţelor de via ţ:t. Aci  se înr:tdăcinează 
diversitatea binelui, precum şi lipsa de conţinut a 
u nui principiu doar general .  

De această din urmă relativitate ţine şi  cea 
istorică, atât de invocată, care a fost tălmăcită ca 
"schimbare a valorilor" . Se schimbă şi situaţiile de 
viaţă colectivă, cea economică, socială, politică; şi 
o dată cu configurarea acestora unele grupe de 
valori determinate devin actuale (adică decisive 
pentru viaţa însăşi), iar altele irelevante. Cele din 
urmă dispar totdea u na în conşti inţa valorică 
orientată în actual; cele dintâi, dimpotrivă, se mişcă 
spre centru,  dobândesc recunoaştere generală 
(apreciată apoi după ele) şi în cele din urmă, se 
înal ţă conştient  către norme.  Acest "va labil" 
istoriceşte al lor este urmarea devenirii actuale a 
recunoaşterii menţionate aci . 

Este important să avem clar în fa ţa ochilor 
paralela dintre această relativitate istorică la situaţii 
generale de viaţă şi relativitatea particulară la o 
situaţie tipică, specifică . Astfel, de aici rezultă că 
fiecare relativitate a valorii este una cel puţin la fel 

105 



de caracteristică precum şi aceasta. Aşa cum riscul 
v ie ţ i i  nu es te  val oros acolo unde a m en i n ţă 
pericolul, aşa cum stăpânirea de sine este agitaţie 
gratuită acolo unde nu există patimi, la fel sunt 
lipsite de sens simţul civic într-un mediu de sclavie 
şi asculta rea oarbă într-un stat  parlamentar. 
Valoarea unuia, ca şi a celuilalt persistă, numai că 
nu îşi află nici un spaţiu de joc; condiţiile real izării 
s a l e  nu s u n t  d a t e .  Că l um e a  reală  nu este  
pretutindeni ş i  totdeauna aşa cum ar  trebui să  fie 
ea pentru configuraţia actuală (Aktuellwerden) de 
valori determinate (şi pentru valabilitatea lor în 
conştiinţa valorii), aceasta nu se află în ea, ci în ceea 
ce dev ine ( Gewordene) is tori ceşte. Se poate 
constata însă în ea că valoarea a ajuns la actualitate 
şi valabilitate pretutindeni acolo unde raporturile 
s-au configurat într-un "anumit fel".  

IV 

Din acestea să lăsăm să decurgă consecinţele. 
Mai întâi considerarea subiectivistă că valorile ar 
fi o simplă funcţie a "valorizării" . Nu există o 
relativitate a valorilor la opinie - fie aceasta a cuiva 
izolat sau a mediului de vieţuire -, deoarece, 
dimpotrivă, opinia (şi valorizarea) depind de faptul 
dacă valorile există şi sunt în momentul acesta 
actu ale .  Nimeni nu poate să se entuziasmeze 
pentru ceva ce în starea dată nu "este" entuzias­
mant. în fapt el ar putea chiar să greşească (poate 
să vadă eroism, acolo unde nu este), însă nu în 
evaluarea a ceea ce a vizat; astfel, el va preţui, pe 
bună dreptate, şi aşa-zisul eroism. Este imposibil 
106 



ca ceva să se învedereze ca valoros, dacă cel puţin 
la conceperea dată a faptelor, nu este şi valoros. 

Mai departe următoarele: orice aşa-numită 
relativitate a valorii - chiar cea istorică - nu este 
relativitatea proprie a fiinţei valoroase însăşi, ci 
numai una: ( 1 )  a condiţiilor fiinţei înfăţişării (ivirii) 
sale şi a actualităţii  sale în real şi (2) a "valabilităţii" 
în conşti inţa valorii .  Căci aceasta din urmă se 
orientează după configuraţia actuală  (Aktuel­
Iwerden) . Deoarece orice condiţii ale fiinţei aparţin 
de materia valorii (adică de conţinutul ce revine 
valorii) ,  întreaga realitate cade astfel de partea 
materiei valorii. Aceasta nu este dată chiar în orice 
timp; aris totelician vorbind: nEpi 'ti nu este 
totdeauna de faţă. 

în afară de aceasta însă mai urmează: "dacă" 
este de faţă (dacă astfel sunt date condiţiile de 
fi inţare), atunci comportamentul "este" în orice 
clipă valoros - fară considerarea faptului dacă 
acesta şi este simţit de cineva ca valoros - precum 
şi d a c ă  v a l oa rea este sau  nu " v a l a b i l ă "  î n  
momentul acela . Este imposibil c a  ceva care este 
valoros aici şi acum, să nu poată "să fie" realmente 
valoros de fiecare dată în aceleaşi împrejurări; dar 
nu este  d eloc impos i bi l  ca el să nu poată fi 
considerat "valoros" . A fi valoros nu e tocmai 
acelaşi lucru cu a fi considerat - ca-valoros (fiir­
wertvoll-Gelten) .  

în felul acesta, dacă aşa-numita "relativitate 
a valori i "  e mai degrabă doar neconfirmarea 
is torică a fiinţei ei actuale şi a valabilităţii  ce 
decurge de aci, se dezleagă atunci enigma pentru 

1 07 



care ea se atribuie atât de perseverent valorilor 
înseşi : aceasta  are  loc  da tor i tă  fa p t u l u i  că 
valabilitatea se ia totdeauna drept model de a fi al 
valorii însăşi. Ceea ce s-a dovedit, evident, o eroare, 
dar cu aceasta cade şi relativitatea fiinţei valoricului 
ca atare. 

în oricare referire la schimbarea realului,  
va lor i lor  le ră m â n e  as tfel un m od cu totu l  
determinat de independenţă (caracter absolut -
Absolutheit) :  tocmai cel al caracteru lui  valorii 
însăşi, ori al fiinţei valoroase proprii (de pildă, fiinţa 
valor i c u l u i  unei  comportă ri  d e term i nate  în 
împrejurări determinate) . Acest caracter absolut 
apare cel mai clar în supratemporalitatea a ceea ce 
es te valoros (Wertvollsein), chiar şi acolo unde 
realul valoros este doar efemer. Constituie o eroare 
a spune că numai ceea ce-i etern poate avea valoare 
eternă.  Chiar şi efemerul are o valoare eternă . 
Caracterul său valoric constituie tocmai eternul în 
el. Valoarea unui lucru este tot aşa de puţin legată 
de durata acestuia, pe cât de legată este valoarea 
unei propoziţii de licărirea şi dispariţia înţelegerii 
ei în capul omului . 

V 

Pe această linie se poa te uni relativismul 
îndreptăţit al valorii cu absolutismul tot atât de 
îndreptăţit al acesteia. Dacă ambele se mărginesc 
strict la fenomene şi nu construiesc teorii, atunci 
ele se înlănţuie şi se întregesc în mod armonie. 
Relativismului îi e de ajuns condiţionarea istorică 

1 0 8  



a fiinţei actuale şi a "valabilităţii", ceea ce este 
recunoscut şi de către adversari; pe de altă parte, 
absolutismul se mulţumeşte cu dăinuirea fiinţei 
valoricului, chiar şi acolo unde ea nu este actuală 
şi nu "valorează", ceea ce nu atinge faptul relativi­
tăţii istorice. 

Ambele teorii conţin nu numai adevăr, ci 
sunt una pentru alta absolut indispensabile. Căci 
abia relativitatea valabilităţii arată ce este sensul 
unei existenţe independente; şi abia acesta relevă 
ceea ce poartă cu sine relativita tea . Dincolo de 
aceasta numai luate amândouă, împreună, pot să 
clarifice enigma conştiinţei valorii . 

Dacă,  însă sentimentul valorii  este unul  
relativ la  stări temporare, atunci el pare a fi ş i  
nesigur. Deoarece noi  nu avem însă nici o altă 
cunoaştere despre valori, ar Însemna astfel că orice 
sesizare a valorii ar fi nesigură . Este deci impor­
tant să se clarifice ce poartă cu sine "ne-valabilul" 
unor valori anumite Într-un timp anumit, care, faţă 
de alt timp, constă în "valabilitate" . Acest fenomen 
este  c l a r i fi c a t  pe d e p l i n  pr in  cond i ţionarea 
temporală a ceea ce fi inţează actual; acesta din 
urmă se întregeşte dar prin conceptul lui  Scheler 
de "cecitate Ia valori" , precum şi prin cel introdus 
de mine sub denumirea "îngustime a conştiinţei 
valorii" . Pentru înţelegerea acestui fenomen nu e 
nevoie Însă de acceptarea vreunei mistificări a 
sentimentului valorii .  E de ajuns că orice percepere 
a valorii (Wertfiihlen) este după conţinut limitată; 
căci nu toate valorile se pot sesiza concomitent, ele 

1 0 9  



fiind de recunoscut numai în măsura maturizării 
sentimentului valorii, - în dependenţă de confi­
guraţiile istorice în continuă schimbare ale vieţii .  
De fapt, nici o conştiinţă a valorii nu recuză vreo 
valoare, pe care în genere o sesizează, dar ea 
cuprinde valori numai după legile deschiderii de 
sine ce îi este proprie. 

Conceptul complementar necesar fa ţă de 
"îngustimea conş t i inţei  val ori i "  î l  cons ti tuie  
"schimbarea (fluctuaţia) privirii valorice" ş i  a 
orizontului său, în interiorul domeniului valorilor. 
Văzută din perspectiva valorii, această schimbare 
înseamnă exact acelaşi lucru ca şi condiţionarea 
istorică a "valabilitaţii"; căci ea decurge în timp şi 
se află în dependenţă cu raporhuile de viaţă care 
se schimbă necontenit. În orice timp însă conştiinţa 
se află în legătură numai cu o parte a lumii valorilor. 
Şi această parte este în orice timp o alta. Valorile 
ca atare rămân însă nemişcate. 

Ele nu se creează astfel nici numai de ceea ce 
este particular, nici de către spiritul obiectiv (aşa 
cum presupunea Hegel). Chiar epocile pot "veni 
în vizibil" numai pentru ceea ce "este" . Spiritul 
însuşi este stăpânit de noi şi noi domenii valorice, 
bineînţeles întrucât ele însele există independent 
de acesta . În acest sens - şi numai în acest sens -
se poate vorbi de o "fiinţă ideală" a valorilor. Nu 
este nicicum o fiinţă pentru sine (Fursichsein), ci 
una în dependenţă de condiţiile diferite ale fiinţării. 
"În sine" -le acesta există numai în raport cu actele 
de cuprindere (sesizare) valorică. 

110 



VI 

Forţele ce pun în mişcare conştiinţa valorii 
constituie adevărul relativităţii aparente a valorilor. 
Ele nu se află însă, nici numai în valori, nici numai 
în variabilitatea raporturilor de viaţă, ci chiar în 
automişcarea spiritului istoric. Văzută din această 
d irecţie însă,  mişcarea conşti inţei valorii  este 
condiţionată atât "de sus" cât şi "de jos", concomi­
tent însă şi mişcarea proprie a spiritului.  

Spiri tul unui timp este determinat în esenţă 
prin teme ce provin din el - nechemate, dar nu 
totdeauna fără participarea lui -, şi numai după 
apariţia lui devin pentru el actuale grupe determi­
nate de va lori (în timpuri de luptă-curaju l  ş i  
eroi smul ,  în tim pul  de  cons trucţie polit iCă -
dreptatea şi simţul civic, în timpuri de dezvoltare 
economică - hărnicia şi  probitatea ş .a . ) .  

Dar, întrucât, valorile se arată în conexiuni 
reciproce şi în opoziţii, ele sunt cuprinse laolaltă şi 
în conştiinţa valorii; ele pot însă să se suprime una 
pe alta tocmai pornind de la ea: cele dintâi printr-un 
fel de afinitate între ele, cea din urmă prin afirmarea 
tiranică a unor valori izolate în conştiinţa valorii 
(fanatismul valorii) .  

î n f ine ,  orice v i a ţă s p i r i t u a l ă  pr iveşte  
încordată, chiar pornind de la  sine, către noi valori . 
Ea abandonează ceea ce s-a întrebuinţat (uzat) 
întrucât s-a consumat şi dibuieşte în direcţia unor 
valori noi tocmai pentru că sunt noi. Toate normele 
au tendinţa să supravieţuiască în spiritul viu. Căci 
în cele din urmă spiritul devine cam aşa cum s-a 

111 



voi t .  Atunci  valori le ,  că tre care el a aspira t, 
încetează de a mai fi hotărâtoare - şi aceasta nu 
pentru că situaţiile de viaţă se schimbaseră, ci 
întrucât ele însele s-au rea lizat - şi  altele sunt 
împinse în locul lor. 

Aceşti trei factori menţin în mişcare peregri­
nările conştiinţei valorii. Istoriceşte ei nu o lasă cu 
totul în repaus, constituie motivele unei revoluţii 
progresive neobservabile, consta nte, l iniştite a 
conştiinţei valorii, care, ocazional, are parte şi de 
transformări cât se poate de vizibile. Dar valorile 
însele persistă, ca tot ce este ideal, şi nu sunt atinse 
de aceste transformări . 



ETICA 

Introducere* 

1. Prima problemă fundamentală 

Tradiţia gândirii moderne pune filosofia, în 
pragul travaliului ei, în faţa a trei probleme actuale: 
ce putem şti, ce ar trebui să facem, ce ne putem 
permite să sperăm? A doua dintre ele valorează ca 
problemă etică fu ndamenta lă .  Aceasta este în 
genere acea formă a integrării umane care conferă 
eticii caracterul unei filosofii "practice"; o formă a 
chestionării care pretinde a fi mai mult decât simpla 
prindere cognitivă a realului, şi  totuşi, mai puţin 
decât arată în cele din urmă vederea şi speranţa 
umană. 

Independent de orice garanţie a dobândirii, 
indepe n d e n t  de cunoaş terea obiect ivu l u i  
condiţionat ş i  sesizabil , precum ş i  d e  încrederea în 
ceea ce este îndepărtat, exterior, absolut ea se află 
la mijloc, între realitatea dură a vieţii şi idealurile 
oscilante ale perspectivei vizionare, inaplicabilă 
vreunei realităţi ca atare, şi totuşi mai aproape de 

.. Nico/ai Hartmallll, Etlzik, 2 .  Aufl. ,  Walter de Gruytcr & 
Co., Berlin und Leipzig, 1 935, p.1 -16 .  

1 1 3 



real i  ta te d ecâ t orice teorie ş i  orice nos talgie,  
alăturată întotdeauna de ceea ce este real, din aceas­
tă pozitie interogând şi având întotdeauna în faţa 
ochilor realitatea a ceea ce este nerea l în lumea 
datului .  

Ea provine din ceea ce este mai apropiat, din 
curgerea vieţii cotidiene fireşti, nu mai puţin decât 
din marile probleme hotărâtoare de viaţă, în faţa 
cărora particularul se vede situat din nou, undeva . 
Desigur, acestea din urmă sunt cele care, prin 
dificultatea lui pro şi contra permis odată, şi apoi 
niciodată, îl smulg dincolo de semiconş tienţa 
reliefării, împingându-l spre o primă evaluare a 
vieţii sale, spre o perspectivă inevitabilă, de o 
imprevizibilă responsabilitate. Dar nici în mic nu 
este nicăieri al tfel, deoarece situaţia în faţa căreia 
suntem puşi prezintă, atât în mic cât şi în mare, 
acelaşi aspect: ea ne împinge deodată spre decizie 
şi acţiune, iar în faţa acestui "trebuie să hotărâm" 
nu există scăpare. Ea nu ne spune însă cum trebuie 
să hotărâm, ce să facem, ce consecinţe suportăm şi 
ce trebuie să vrem . 

În faţa întrebării "ce trebuie să facem" ne 
aflăm în orice clipă . Fiecare situaţie nouă ne-o 
prezintă drept nouă; pas cu pas în viaţă noi trebuie 
să-i răspundem din nou, inevitabil şi fără ca vreo 
putere să ne împiedice de la aceasta, adică să putem 
trece dincolo de necesitate. Iar la întrebări tot mai 
noi, acţiunea noastră, atitudinea noastră rea lă, 
răspunsurile sunt tot mai noi.  Căci de fiecare dată 
actiunea conţine chiar hotărârea convenabilă. Iar 
acolo unde nu ne-a fost conştientă, totuşi, o putem 

1 1 4 



recunoaşte ulterior, eventual pentru a o regreta . 
Dacă găsim dreptate in acel pro şi contra aceasta 
nu se află în întrebare şi nici în situaţie, pentru 
aceasta nu există nici o necesitate, nici o căIăuzire 
prin altul. În aces t caz fiecl'l'e se raportează la sine 
insuşi, ia hotarârea singw"ti de la sine. Şi el singur 
poartă, dacă a greşit, răspunderea şi vina. 

Dar cine întrevede Însem nătatea acţiunii 
sale? Cine cunoaşte lanţu l  de consecinţe, cine îşi 
dă seama de proporţia responsabilităţii? 

Faptul o dată consumat aparţine realităţii, şi 
nu mai poate fi făcut din nou neconsumat. Ceea ce 
a lipsit din el es te irevocabil ratat, ireparabil în 
sensul strict al cuvântului .  Situaţia este unică, nu 
se mai întoarce, este individuală ca tot ce este 
realitate. Dar ea este prezentă în mod irevocabil, 
es te s trâns îm plet ită ca o verigă în  corelaţ ia  
fenomenelor lumii .  Acelaşi  lucru este valabi l  
pentru faptă, când aceasta are loc. Efectele ei atrag 
tot ma i multe cercuri, modul ei de exis tenţă este o 
continua producere.  O dată împleti tă în existenţa 
umană, ea continua să trăiască, nu mai moare; chiar 
dacă valurile care pornesc din ea şi se sparg în mod 
felurit, slăbesc, se restabilesc în curente mai mari 
ale cursului vieţii, ea este nemuritoare, ca tot ce 
este realitate. 

Oricât de nereală şi de necauzală ar putea fi 
originea ei, o dată fixată în existenţa umană ea 
urmează o altă lege, legea realităţii ş i  eficienţei . 
Această lege îi conferă o viaţă proprie, o putere de 
a da forme sau a distruge viaţa şi fi inţa, faţă de 
care regretul ş i  disperarea su nt nepu tincioase. 

1 1 5 



Fapta creşte dincolo de faptaş, îl marcheaza, îl pune 
la punct fara mila. 

Nu în orice comportare umană vedem însa 
lanţul  de consecinţe. Dar orice are urmari, iar 
posibil itatea consta întotdeauna În faptu l că ele 
atârna greu, adesea cel mai mult acolo unde noi ne 
gândim cel mai puţin la aceasta . Şi ceea ce în mic 
este valabil  pentru a titudinea particularului ,  
val oreaza spori t  ş i  pentru a t i t u d i nea  u n ei  
comunitaţi, a unei generaţii, a unei epoci . De ceea 
ce astazi percepem, înţelegem, hotarâm, acţionăm, 
depinde, poate, viitorul generaţiilor. Viitorul culege 
întotdeauna ceea ce a semanat prezentul, dupa cum 
acesta culege ceea ce a semanat trecutul. In sens 
determinat, aceasta valoreaza şi acolo unde ceea 
ce este vechi s-a perimat, iar ceea ce este nou, 
neexperimentat urmeaza să se formeze, acolo unde 
patrund la suprafaţa forţe tinere, se agita forţe 
întunecate necunoscute. Aici se vede că pâna şi 
modesta contribuţie a particularu lui la ini ţiativa 
întregului se poate afla pentru secole sub povara 
unei nebanuite responsabilitaţi. 

Aici devine evidenta seriozitatea problemei 
"ce trebuie să facem" .  Se uita prea uşor adesea 
sensul actual al problemei de bază privi toare Ia 
simplele chestiuni cotidiene, ca şi când nu tocmai 
acestea ar fi cele care îşi au radacina aci şi pot fi 
interpelate numai de ele. Desigur, nu e ca şi cum 
etica filosofică ar urma să participe la discuţie 
pretutindeni, în mod nemijlocit. Sarcina ei nu o 
constituie programul actual, unilateralitatea luarii 
de poziţie. Pe de altă parte, tocmai situarea la o 

1 1 6  



depărtare principială faţă de condiţiile date, faţă 
de prezent, de ceea ce este contestat, o face să fie 
liberă şi îi dă competenţa de a ne învăţa ceva în 
această privinţă . 

II . Demiurgicul în om 

Etica nu ne învaţă direct ceea ce urmează să 
se petreacă aici şi acum, în situaţia dată, ci, în gene­
ral arată cum este alcătuit  ceea ce urmează în 
genere să se întâmple . Sunt posibi le  multe şi 
diferite, care ar putea, în genere, să se petreacă . Nu 
se poate petrece însă în orice situaţie dată tot ce ar 
trebui în genere să aibă loc. Aici momentul, cu 
cerinţele sale, menţine spaţiul de acţiune în cadrul 
a ceea ce ne învaţă conştiinţa etică . Etica creează o 
bază generală, pornind de la care actualul se vede 
în mod obiectiv, ca d in  perspectivă . Sarcinile 
individului şi sarcinile epocii sunt faţă de ea cu 
totul particulare. Faţă de amândouă, ea păstrează 
aceeaşi distanţă, pentru ambele ea înseamnă ridicarea 
deasupra cazului, eliberarea de influenţa din afară, 
de sugestie, de falsificare, de fanatism. Etica nu are 
alte procedee decât vechea filosofie; ea nu ne învaţă 
judecăţi gata făcute, ci însăŞi "judecarea" .  

Toc m a i  în a ces t sens,  et ica îş i  a s u m ă  
întrebarea 1 /  c e  trebuie s ă  facem" . Ea n u  determină, 
nu descrie, nu defineşte II ce" -ul propriu-zis al 
imperativului, însă dă cri teriile după care acesta 
poate fi recunoscut. Acesta şi este motivul intern, 

1 1 7 



datorită căruia ea se situează deasupra oricărei 
dispute de orientări particulare, de interese şi 
partide. Perspectivele ei se comportă faţă de cele 
ale cotidianului particular şi public la fel ca cele 
a l e  a s tronom i e i  fa ţă de viz i u n e a  comu nă a 
lucruri lor. Cu toate acestea, tocmai punctele de 
vedere ale acelor orientări  part icul are îş i au 
justificarea numai în ea . Distanţa nu reprezintă 
separare sau desfacere, nici o pierdere a văzului, ci 
numai perspectivă, privire de ansamblu şi în idee, 
tendinţa spre unitate, totalitate, completitudine. 

Caracterul "fi losofiei practice" pierde aici 
orice îndrăzneală. Ea nu se amestecă în conflictele 
vieţii, nu dă nici un fel de prescripţii, care să facă 
aluzie la aceasta, nu este un codex de dispoziţii şi 
interdicţi i, ca dreptul .  Ea se orientează direct spre 
ceea ce este creator în om, care să se vadă în orice 
nou caz nou, şi în acelaşi timp să divinizeze ceea 
ce urmează să se petreacă ici şi colo. Etica filosofică 
nu este cazuistică şi nici nu trebuie să fie astfel 
niciodată; abia cu aceasta ar putea atunci să ucidă 
în om ceea ce trebuie să trezească şi  să educe: 
creativitatea, spontaneitatea, contactul intern viu 
al omului cu ceea ce trebuie să fie, cu ceea ce este 
valoros în sine. Aceasta nu este o renunţare la înalta 
sarcină a "practicului" .  Numai astfel ea poate să 
fie practică : în măsura în care arată, întreţine şi  
maturizează tot ce este practic în om, res pectiv ceea 
ce este activ  şi apt pentru creaţie spirituală în el. 
Ţelul eticii nu-l constituie punerea sub interdicţie 
şi închistarea omului într-o schemă, ci ridicarea lui 
la deplina maturitate şi  capacitate de răspundere. 

1 1 8  



Exprimarea majoratului  intelectual al omului este 
adevărata transformare pe care ea o produce în om. 
Dar numai conştiinţa etică îl poate face pe acesta 
major. 

În acest sens, etica este filosofie practică. Ea 
nu reprezintă formarea vieţii omului peste capul 
omului ,  ci  mai degrabă atragerea omului  spre 
formarea liberă a propriei vieţi . Ea este ştiinţa sa 
despre bine şi rău, care îl pune în egal itate cu 
divinitatea, forţa şi competenţa sa de a se insera în 
fenomenele din lume, participarea sa la producerea 
realitaţii . Ea este ins truirea lui pentru a-şi realiza 
men irea în lume,  cer inţa de copar ticipare la  
demiurgic, la  crearea lumii. Căci crearea lumii nu 
este completă câ t timp omul nu-şi îndeplineşte 
faţă  d e  ea o b l i g a ţi a  sa de cre a tor .  El  însă  
neglijează s-o facă, deoarece nu este pregătit, nu 
se află la  înălţimea umanităţii sa le .  El  trebuie mai 
întâi să-şi  îndeplinească obl igaţiile faţă de sine 
însuşi.  Acţiunea de creare, care îi revine în lume, 
es te inclu să  în au tocrearea sa, în înfăptuirea 
etosului său .  

În e t o s u l  o m u l u i  se  af la  lao la l ta d o u ă  
elemente: haoticul şi  demiurgicul. În haotic s e  află 
posibili tăţile sale, dar şi pericolele sale; în demi­
urgic se află menirea sa. Să o realizezi înseamnă să 
fii om. 

Spre demiurgicul din om se îndreaptă etica. 
Aici gândirea omului se află în căutarea şi găsirea 
de căi spre sensul vieţi i .  Astfel ea este gândire 
practică, înfăţişează viaţa din unghiul ei de vedere. 
Etica nu este prima şi fundamentala filosofie, iar 

1 1 9 



cunoaşterea ei nu este nici prima ştiinţă, nici cea 
mai sigură . Ea este, totuşi, un primat al filosofiei 
în alt sens : prima şi intima ei dorinţă, competenţa 
sa responsabilă, a ei j..ltytcr� ov �a8l]la. Patosul ei 
este unul i nvoluntar, condiţionat d i n  interior. 
Domeniul ei este un adyton natural al înţelepciunii, 
unul veşnic esoteric, măsurat cu cel al înţelegerii 
şi al conceptelor pregnante în faţa cărora şi cel mai 
înţelept îşi opreşte pasul plin de respect. Şi totuşi, 
ea este ceea ce e aproape şi foarte perceptibil, tot 
ceea ce este dat şi ce este comun. Ea reprezintă 
primul şi actualul interes filosofic din om; din punct 
de vedere istoric, se deosebesc, în funcţie de acest 
interes, mitologicul şi filosoficul.  Ea este izvorul şi 
cel mai intim resort al gândirii filosofice şi, probabil, 
al tuturor cugetărilor umane în general .  Şi ea este 
ultimul ţel şi  cea mai îndepărtată perspectivă 
tocmai a acestei gândiri şi semnificări . Că trăieşte 
în viitor, cu privirea aţintită întotdeauna înspre 
depărtări, spre ireal şi vede actualul însuşi sub 
aspectul viitorului, aceasta ea o datorează faptului 
că trăieşte în supratemporal. 

III. Sensul "practicu lui " În filosofie 

Ceea ce trebuie să facem este mai  greu de 
spus decâ t ceea ce putem să ştim. Cu noştinţelor 
nu le stă în cale nici un obiect solid, de  nemişcat, 
exis tent în sine.  Ideea despre el poate fi redusă 
la o experienţă a lui .  Ceea ce nu există în faţa 
da telor experienţei este fals .  Ceea ce însă trebuie 
120 



să facem noi rămâne încă nefăcut,  ireal, fără o 
experienţă în si ne, dată în prealabil . Aşa ceva se 
poa·te rea l iza abia pri n acţiu ne.  Se caută însă 
1 /  ce" -ul acestei acţiuni,  şi  anume pentru a stabili 
abia după aceea acţiu nea . 

Aici lipseşte opusul constant, prezenţa. Ideea 
ţrebuie să anticipeze aceasta până ce va fi prezentă .  
Ii lipseşte corectivul experienţei, care este prezentat 
numai în sine însuşi .  Ceea ce poate fi recunoscut 
aici, în general,  trebuie în mod necesar privi t a 
priori. Au tonomia aces t u i  apriorism poate fi,  
desigur, mâ ndria conştiinţei morale; în ea se află 
însă şi dificultatea mis iunii ei .  Ce fel de autentici­
tate are cunoaş terea etică, atunci când îi lipseşte 
orice criteriu? Oare nobleţea atitudinii  umane 
este o dovadă evidentă atât  de sigură, încât nu 
ar putea fi d isputată nici măcar atu nci când se 
spune în mod dictatoria l :  trebuie să faci! Oare 
nu este acesta cond amnat să plutească veşnic în 
ipotetic? Oare aici nu domneş te, de la caz la caz, 
multă discrepanţă, relativitate, subiectivitate,  
deosebire? Ceea ce trebuie să fac eu azi,  în anumite 
condiţii, s-ar putea ca mâine, în condiţi i  schimbate, 
să nu mai trebuie să fac şi, probabil , niciodată în 
viaţă? 

Prin urmare, este limpede că aici se strecoară 
din nou perspectiva falsă a cazuisticii, situarea 
apropiată faţă de singular şi de ceea ce este dat. Cu 
toate acestea, problema distanţei de actual nu se 
poate soluţiona. Cine a vrut să ştie unde este limita 
întrebării îndreptăţite a "cel/-ului imperativului? 
Interesul practic se află, totuşi, întotdeauna direct 

12 1 



lângă ceea ce este actual, pe care îl ameninţă mereu 
că îi scurtează restul perspectivei . Aşa se face că 
obiectul eticii, în pofida generalităţii şi demnităţii 
care îi revine, se află, totdeauna sub cea mai adâncă 
bănuială. 

în acest sens, etica este din nou domeniul cel 
mai des controversat al fi losofiei .  Există oare o 
unitate a moralei? Etosul însuşi nu variază după 
popoare şi perioade? Şi trebuie să credem oare Că 
esenţa a ceea ce este bun în sine se modifică după 
perspectiva actualului? Oare aceasta nu ar însemna 
să negăm din nou acea autonomie a etosului, să 
p u nem I a  îndoi a l ă  s e ns u l  propriu-z is  a l  
imperativului şi pe cel a l  binelui? 

Astfel ni se prezintă etica, chiar la primul pas 
înainte de aporia de bază : cum se pot dobândi 
principiile etice şi cum putem fi siguri de ele? Nici 
o experienţă nu ni le poate oferi; spre deosebire de 
ceea ce trebuie cunoscut, ele trebuie cercetate. 
Acolo unde, de fapt, le examinăm în opoziţie cu 
realul şi le găsim situate ca cerinţe, acolo le găsim 
Întotdeauna schimbătoare, deplasa bile, înşelă­
toare, contestabile, de fapt în alte sfere ale vieţii 
morale ,  nesta to rnice, m u I a te, schimba te,  
contestate. Prin urmare, pe ce trebuie s ă  se sprij ine 
etica ca ştiinţă? 

Acesteia  îi corespl}nd e u nicu l  s e ns a l  
" pra cti c u l u i" în  et i că. I n  a l te d omenii a le 
cunoaşter ii  practice ştim întotdeauna, din al }a 
parte, care este, în cele din urmă, ţelul lor. In 
tehnică, in igienă, în jurisprudenţa, pedagogie, în 
toate, ţelurile sunt bine stabilite, sunt prevăzute; 

1 2 2 



se caută numai mijloace ş i  căi . Etica este însă 
practică într-un alt sens, s-ar putea spune, chiar 
într-un sens invers. Ea trebuie să indice singură 
scopuri le d a torită cărora sunt  prezente toa te 
mijloacele, şi chiar ţelurile superioare, absolute, 
care niciodată nu vor putea fi înţelese ca mijloace 
pentru altceva. Dacă, pe lângă aceasta, în anumite 
limite, o etică a mijloacelor poate exista pe drept, 
accentul cade, totuşi, pe scopuri. 

Prin urmare, sensul a ceea ce este practic este 
de fapt cel invers, decât în celelalte domenii. Cum 
se găsesc scopuri bune absolut ireductibile? Ce cale 
a cunoaşterii duce spre ele, căci nu sunt dobândite 
din nimic real sau nici din ceva controlabil? Aceasta 
este aporia care se află în întrebarea "ce trebuie să 
facem? "  ... Ea este de o dificultate unică, este proprie 
numai etici i, reprezintă o parte din esenţa ei. Şi 
totuşi, este incontestabilă, este dată omului pentru 
care ea este indispensabilă. Oricum, fiecare trebuie 
să o soluţioneze pentru sine, şi dacă nu cu gândul, 
atunci cu siguranţă, cu fapta . Omul nu poate să 
fa că nic i  un pas în viaţă fără ca de fapt, să o 
soluţioneze într-un fel sau altul. Este cea mai înaltă 
cerinţă în faţa căreia el este pus. Dificultatea ei constă 
în corelaţia necesară a acelei demnităţi a autonomiei, 
a acelui suprem privilegiu, care evidenţiază etosul 
omului. De ea depinde omul atâta timp cât trăieşte. 

Semeaţa putere nu i-a fost dată pentru acţiuni 
inutile. Ceea ce se află în joc este întotdeauna el 
însuşi, inclusiv tocmai această putere a sa. Căci şi 
pe aceasta o poate rata, o poate pierde. 

1 2 3 



IV Abundenta de valori ale realului 
şi participarea la ea 

Dar toate acestea constituie numai o parte a 
problemei etice fundamentale. Cealaltă parte este 
mai puţin actuală, mai puţin sare în ochi, şi te obligă 
mai puţin; în schimb ea este universală, atinge mai 
mult întregul din om şi  viaţa omului .  Pr ima 
problemă s-a referit la el numai prin acţiunea lui, 
iar la lume numai prin ceea ce există în sfera 
acţiunii lui. Cu cât această sferă a puterii este pentru 
el mai presantă, cu atât acea secţiune din existenţă, 
care reclamă de la el o exigenţă, îl împovărează cu 
o mare responsabilitate, se adresează hotărârilor, 
deciziilor sale, voinţei sale - el, fiind în lume, totuşi, 
numai o mică părticică trecătoare. 

Dar atitudinea interioară a omului, etosu l  său 
ca luare de poziţie, acceptare şi respingere, respect 
şi dispreţ, dragoste şi ură indică un alt mediu, de 
necompara t .  Această luare de poziţie îşi are, 
des igur, intensi tatea ei maximă numai într-o 
anumită apropiere a eului; ea păleşte o dată cu raza 
în creştere, de la o anumită distanţă având doar 
ca racterul unei nua nţe a sentimentu l u i  care 
vibrează uşor, la început neobservat. Dar acest 
raport de încordare nu încetează cu totul niciodată . 
El însoţeşte, poartă conştiinţa cunoscătoare, ca o 
uimire, ca interes, şi, în cele din urmă ca moment 
teoretic de încordare a voinţei de înţelegere, până 
Ia limitele forţei sale de percepere. O conştiinţă pur 
teoretică a obiectelor este, prin urmare, o simplă 

1 24 



abstracţie .  În real itate, întotdeauna atitudinea 
practică o însoţeşte ca un curent subordonat, şi 
u neori izbucneşte plină de forţă şi deranjează 
prudenţa contemplării .  

În acest caz, nu este vorba de vreun efect în 
afară, de vreo decizie cu urmări grave. Aici nu 
porunceşte nici un imperativ. Cu toate acestea, şi 
în simplele luări de poziţie interioare se află ceva 
de înaltă actualitate şi plin de responsabilitate. Căci 
esenţa proprie a omului nu este indiferentă faţă de 
volumul şi tăria ei, ci se extinde şi creşte concomi­
tent cu ea, şi tot împreună cu ea se micşorează. 

Pen tru cel ce trece i nsens ib i l  pr in  faţa 
oamenilor şi a soartei lor, pe care nu-l mişcă ceea 
ce zguduie, pe care sublimul nu-I înalţă, pentru 
acela este zadarnică viaţa; el nu are nici o parte 
din ea . Cui îi lipseşte organul necesar pentru sensul 
raportur i l or v i t a l e ,  pentru  i n e p u i z a b i l a  
însemnătate a persoanelor ş i  situaţiilor, a relaţiilor 
şi a cel or ce se întâmplă,  pentru a cela lumea 
rămâne fără sens, iar viaţa lipsită de însemnătate. 
Golul  exterior şi uniformitatea vieţii  sale este 
reflexul golului său interior, al  orbirii sale morale. 
Căci lumea reală, în care el se găseşte, valul vieţii 
umane, care îl poartă şi îl conduce, nu duc lipsă 
de variabil itate şi plinătate. Ieşirea sa din gol în 
mij locul abundenţei este propria sa nesocotire a 
vieţii .  Astfel, pentru esenţa morală a omului există 
întotdeauna, alături de strânsa actualitate a acţiunii 
ş i  imperat ivu l u i ,  o a doua cerinţă cons tantă: 
participarea la plină tate; să fii sensibil la ceea ce 

1 2 5 



este important, să fii deschis pentru tot ce reprezin­
tă sens şi valoare. 

Această cerinţă este interioară, mai tăcută, 
mai discretă decât cea a imperativului şi a hotărârii 
voinţei . Şi totuşi, în fond, ele sunt înrudite, este 
aceeaşi pretenţie, veşnic nouă şi viabilă, a deciziei 
interioare pro sau contra . Ea pretinde aceeaşi luare 
de poziţie morală, pe baza aceleiaşi autonomii 
interioare, a aceloraşi principii etice. 

Etica fi losofică a nesocotit destul de des 
aceasta, s-a lăsat orbită de forţa mai actuală, mai 
elementară a celei lalte ceri nţe, şi  pri n această 
unilateral itate a avut repercusiuni deformante 
asupra desfăşurării etosului uman. Orice etică pură 
a datoriei şi a imperativului, orice morală pur 
imperativă comite această greşeală, anume greşeala 
ignorări i plinătăţii vieţii .  Cine se află pe calea unui 
asemenea rigorism poate întreba, complet lipsit de 
înţelegere: la ceea ce este valoros nu trebuie oare, 
întotdeauna, mai întâi, să renunţăm? Oare valoarea 
morală nu este in genere, potrivit esenţei sale, un 
etern neant, ceva ce trebuie să fie? Există oare în 
lume valori realizate? Cel care pune asemenea 
întrebări nici nu observă ce nesocotire a vieţii, ce 
l ipsă  de recunoş t inţă  şi de insol enţă îl ţ ine  
prizonier. Ca şi cum realitatea ar  trebui, în  mod 
necesar, să fie rea şi inferioară valoric! Ca şi cum 
de la s ine , viaţa omul u i  ar fi u n  joc con trar 
sentimentului, lumea ar fi o vale a plângerii, iar 
întreaga existenţă l-ar aştepta numai pe el, ca abia 
prin voinţa şi acţiunile lui să obţină lumină, sens 
şi valoare! 

1 2 6 



Et ica pură a imperativu lui  este amăgire 
morală, este orbire valorică faţă de ceea ce este 
rea l .  Nu es te de  mirare că, din punct de vedere 
i s toric ,  îi ca lcă pe urme tocmai  pesimism ul .  
Nimeni nu suportă viaţa într-o lume devalorizată 
şi lipsită de har. 

V. Cea de-a doua problemă fundamentală 

Dacă s-a reţi nut  că aceleaşi  valori ,  care 
singure pot să conducă voinţa şi acţiunea noastră, 
ni se realizează în viaţă de mii de ori, punându-ne 
faţă în fa ţă cu persoane şi s i tuaţii, raporturi şi  
întâmplări, că ele ne înconjoară în fiecare minut, 
ne poa rtă şi ne u m plu existenţa cu lumină ş i  
strălucire, mult dincolo d e  puterea noastră limitată 
de percepere, atunci ne aflăm în mod nemijlocit în 
faţa celei de-a doua probleme fundamentale a eticii: de 
ce este bine să ai ochii deschişi pentru a participa 
la aceasta? Ce este valoros în viaţă, în lume în general? 
Ce merită să-ţi însuşeşti, să înţelegi, să respecţi, 
pentru a fi om în deplinul sens al cuvântului? De 
ce ne lipseşte încă sensul, organul pe care noi abia 
trebuie să-I fondăm, să-I intensificăm, să-I educăm 
în noi? 

Ace a s tă în trebare nu es te ma i puţ in  
im portantă ş i  mai puţ in  serioasă decât cea în  
legătură cu imperativul acţiunii . Într-adevăr, ea  este 
infinit mai amplă în conţinut, mai bogată, mai 
cuprinzătoare. Ea include, într-un anumit sens, 

1 27 



chiar şi pe cea în legătu�ă cu imperativul acţiunii .  
Căci cum pot eu să cunosc ce am de făcut, câtă 
vreme nu ştiu care este valoarea şi nonvaloarea în 
cadrul situaţiilor în a căror apropiere de mine este 
pusă numai cerinţa adresată deciziei, voinţei şi 
acţiunii mele! Dacă nu voi bâjbâi în întuneric, dacă 
nu sunt expus nici unei erori, trebuie neapărat să 
distrug ceea ce este valoros, cu neîndemânarea mea 
care, p'robabil, că este irevocabilă, ca tot ce este real? 

în felul acesta, cea de-a doua întrebare se 
situează deasupra celei dintâi .  Ea se dovedeşte a 
fi, de fapt, premergătoare, condiţionată. 

Şi aşa cum semnificaţia ei practică achlală se 
su pra ord onează , tot a ş a  şi cea m a i  genera l  
metafizică . Cu toate acestea, sensul existenţei 
omului nu este epuizat prin sublinierea menirii sale 
aparte, în raport cu creatorii şi făuritorii lumii . La 
ce ajută acţiunea, dacă ea se stinge în operă? Unde 
este sensul creării însăşi, atunci când ceea ce este 
creat nu îl cuprinde, câ nd nu există înţelegere 
deplină a sensurilor? Oare nu este acesta sensul 
metafizic al omului într-o lume asemănătoare, în 
care şi el acţionează şi înfăptuieşte ceva, ca ea să 
aibă sens pentru el? Lumea are, totuşi, numai în el 
conştiinţa, existentă pentru sine. Ceea ce el este 
pentru lume nu ar putea nici o altă fi inţă a ei să fie. 
Micimea sa cosmică, instabilitatea şi slăbiciunea nu 
i m p i e tează  n ic idecum asu pra mă reţiei  s a l e  
metafizice, ş i  nici asupra superiorităţii sale faţă de 
existenţa creaţiilor inferioare. 

EI es te subiectul printre obiecte, este un 
cunoscător, un ştiutor, are trăire, este participant, 

1 2 8  



oglindă a existenţei şi a lumii, şi, în acest înţeles, 
este, de fapt, sensul lumii. Această perspectivă nu 
constituie un tablou fantezist, arbitrar, speculativ. 
Ea este expresia sobră a unui fenomen care se 
înţe l e g e  b i ne,  dar nu se  l a s ă  p â n ă  l a  capăt  
interpretat: fenomcll u l  pozitiei cosmice a omului. Noi 
nu ştim dacă mai există şi altă oglindă a lumii decât 
cea existentă în această conştiinţă umană a noastră . 
Fantezia îşi poate permite aici spaţiu de acţi une, 
dar aceasta nu schimbă cu nimic poziţia în lume a 
omului. De aceas ta suntem siguri, cunoaştem acest 
lucru şi aceasta este de ajuns pentru a recunoaşte 
în ea sensul metafizic al existenţei omului.  Omul 
poate fi şi o oglindă tulbure a realităţii, el es te, totuşi, 
unic, şi în el se reflectă tot ceea ce fi inţează. Pentru 
el aceasta are un sens. Dacă I-ar fi avut şi fără om 
sau dacă lumea fără conştiinţă ar fi lipsită de sens, 
aceasta scapă aprecierii umane. 

Sensul existenţei omului nu se epuizează în 
simpla captare a tabloului .  Participarea obiectivă, 
atitudinea pur teoretică a conştiinţei sale, este, după 
cum s-a mai spus, o abstracţie. Omul este în primul 
rând practic, în al doilea rând abia teoretic. Intuirea 
sa este din ca pul locului luare de atitudine. Participarea 
sa Ia apariţia şi petrecerea evenimentelor este o 
participare cu sentiment, interes, cu sentimentul 
valorii .  Luciditatea lipsită de părtinire a gândirii este 
un produs secundar distilat. Iar aici este aşezat totul 
acum pe forţă, proporţie şi orientarea corectă a 
sentimentului de valoare. Fenomenul obişnuit îl 
constituie îngustarea sentimentului de valoare, 
egoismul, deficienţa în s imţirea împreună cu 

1 2 9 



mediul perceptibil al realităţii .  Pentru majoritatea 
oamenilor limita intereselor înguste din via ţă, a 
celor actuale, relaţia eului dictată de impulsul 
momentului este totodată limita lumi i lor morale. 
Viaţa aces tei majorităţi  este o viaţă  l imitată ,  
minimalizată, un tablou deformat al  omenirii .  

De fapt, nu este deloc nevoie de mari per­
spective metafizice în a câştiga etalonul pentru 
această stare de inferioritate morală a unei astfel 
de mărginiri. Obtuzitatea sentimentului valoric 
poartă pecetea sărăciei spirituale interioare a minţii. 
Ea se răzbună în mod nemijlocit pe oameni . Ei îi 
corespu nde sărăc ia  mora l ă ,  v i a ţa goa l ă ,  i a r  
necazurile existenţei î i  sunt o povară pentru care 
viaţa nu merită să fie trăită . Nu de la o viaţă 
îmbelşugată vine dezgustul de viaţă,  ci de la  
mizeriile vieţii .  

Şi în ce contradicţie flagrantă se află sărăcia 
cu belşugul  vieţ i i  rea le ,  al v i e ţ i i  care este  
întotdeauna prezentă ş i  ne  înconjoară din belşug! 
Tragedia omului este aceea a flămândului care stă 
în faţa mesei puse şi nu întinde mâna, deoarece nu 
vede ce se găseşte în faţa lui .  Căci lumea reală este 
inepuizabilă în belşug, viaţa reală este impregnată 
şi prea plină de valoare, şi ori de unde o apucăm, 
ea este numai miracol şi măreţie. 

Des igur, aces te afi rmaţ ii nu se l a s ă 
"dovedite", ca atunci când nimănui nu i se poate 
dovedi Că există ceea ce el nu este în stare să vadă. 
Şi dacă aici, unul poate deschide ochii celuilalt -
indiferent dacă etica poate să o facă - aceasta 

1 3 0 



trebuie să rămână sub semnul întrebării. În gene­
ral însă este foarte posibil să înveţi să vezi, este 
posibil un deşteptător al simţirii, o formare şi o 
educare a funcţiei valorice. Există o conducere 
morală, o introducere în abundenţa de valori a 
vieţii, o deschidere a ochilor prin propria vedere, 
o cedare a unei părţi prin propria participare. Există 
educaţie spre a deveni om, tot aşa cum pentru el 
există autoeducare . 

VI. COllţin u tu l  valoric al persoa11ei şi a l  situatiei 

Cerinţa în faţa căreia ne aflăm trebuie să 
înceapă cu simpla întrebare: de ce oare continuăm 
să trăim fără să dăm atenţie acestui fapt? Care este 
lucrul care ne scapă? 

De fapt, a ici se află întreaga dificultate .  Ea 
nu poa t e  fi î n l ă t u r ată  p r i n tr- o s i m p l ă  
demons traţie .  Pentru fiecare conţinut de valoare 
treb u i e  tr e z i t  s i m ţ u l  pro p r i u a l  ya l o r i i . 
Conţinutul valoric se află pretutindeni .  Il vedem 
tot timpul foarte aproap e  de noi şi totuş i,  nu îl 
v e d e m  de l o c .  F i e c a r e  p e rs o a n ă ,  f i e c a re 
part icul aritate umană este pl ină  de conţinut 
valoric, este semnificativă şi unică până departe, 
în cele mai imponderabile nuanţe. Ea este o lume 
în m i c ,  ş i  nu nu mai ca s t ructură proprie a 
existenţei, ci şi ca structură proprie a valori i .  Nu 
mai puţin şi fiecare persoană reală ce ne stă în 
fa ţă, fiecare situaţie, aşa cum o cere o mai largă 

1 3 1  



sau mai  strânsă corelaţ ie  a vieţ i i :  ea  este de 
fiecare dată un complex de legături, încordări ş i  
soluţii  care se încrucişează,  o i ntersectare de 
convingeri, pasiuni, motive, sentimente, liniştite 
sau şi zgomotoase, dure, acte de subiectivism; 
totul al tfel legat u nul de a l tul  ş i  condiţ ionat  
reciproc, relativ intens şi  complicat, supraagitat 
de dezlănţuitele s impatii ş i  a ntipatii şi  ridicate 
la  cel mai înalt nivel al etosului, trăit, în cele din 
urmă,  di n nou ca un în treg de conş t i i n ţ ă  a 
situaţiei, mai luminoasă sau mai întunecată, a 
celor ce participă şi opun rezistenţă,  tră i t  ca 
întreg şi  totoda tă ca tablou general subiectiv 
deformat  al concepţie i  tot atâ t  de plas tice a 
participanţilor. Niciodată situaţia etică nu apare 
în persoană, întotdeauna ea este altceva, dincolo 
de ea, ceva ce stă nemişcat, deşi  fără ea nu există 
nim ic. Şi ea este un cosmos pentru s i ne,  cu 
propriul ei mod de a fi ş i  cu legita te proprie, 
pentru persoană nu mai puţin determinată decât 
a ceasta  p e ntru e a .  Ia r exis t e n ţ e i  proprii î i  
corespunde valoarea intrinsecă . Ş i  situaţiile sunt 
ceva indi v i du a l ,  fi i n d  num a i  o da tă ş i  fără 
revenire.  Pentru cel  ce s-a afla t într-o situaţie şi  
nu a sesizat-o, pentru acela ea este pierdu tă, 
scăpată iremediabil, ris ipită . 

Acum însă viaţa noastră umană, privită din 
aproape, nu constă în nimic altceva decât în lanţul 
care nu se rupe al situaţiilor ce vin şi pleacă, de la 
raporturile de moment cele mai fluente, cele mai 
întâmplătoare, la legăturile cele mai intime.pline 
de greutate, durabile, care leagă un om de altul. 

132 



Viaţa în comun şi cea individuală îşi au rădăcinile 
în ele, se reflectă în ele. Ele constituie terenul pe 
care apar conflictele şi presează spre decizie. Ele 
constituie conţinutul speranţei şi dezamăgirii, al 
înălţării sufleteşti şi al suferinţei, al entuziasmului 
şi slăbiciunii. 

Atunci când poetul ne prezintă plastic în faţa 
ochilor situaţia omului, vedem uşor acest conţinut 
al  ei  de abundenţă etică; căci simţim deodată 
conţinutul ei valoros, oricum indirect, chiar şi în 
întuneric şi fără a fi conştienţi de structura valorică 
deosebită, complexă . Atunci simţim măreţia ş i  
imporJanţa la care s -a  ridicat. 

In viaţa reală sensul este însă altfel decât în 
arta dramatică: lipseşte măiestria deosebită care 
conduce, care, pe neobservate, aduce pe primul 
plan ceea ce este important, astfel încât devine 
viz ibi l  şi pentru och i u l  obiş n u i t .  Vi a ţa este 
pretutindeni o dramă. Iar dacă am putea privi 
întotdeauna tot atât de plastic situaţia în care ne 
aflăm, aşa cum vede poetul viaţa, ne-ar apărea tot 
atât  de bogată şi plină de valoare ca şi  în creaţia 
sa. Dovadă este faptul că noi, făcând retrospectiva 
vieţii noas tre lipsite de sens, care s-a scurs, punem 
accentul valoric tocmai pe acele momente, care ne 
apar în deplina lor concretiza re şi belşug de situaţii, 
independent de faptul dacă şi conştiinţa noastră 
valorică de atunci ajungea sau nu la conţinutul ei 
e t ic ; ş i  a deseori  o facem în contradicţ ie  cu 
sentimentele noastre vechi nematurizate, eventual 
în durerea ascu nsă pentru ceea ce, dus pentru 
totdeauna, a fost al  nostru şi totuşi nu a fost al 
nos tru. 

1 3 3 



VII. Despre trecerea pe lângă ceva 

Trecerea pe lângă ceva consti tuie un capitol 
caracteristic în viaţa omului .  Dacă vrem să facem 
abstracţie de toa te cele pe lângă care trecem 
neatenţi, fără să aruncăm o privire, fără să avem 
vreun sentiment valoric pentru aceasta, la sfârşit 
ar rămâne ceva din cursul vieţii noas tre care, 
într-adevăr, spiritualiceşte, ne-a aparţinut. Căile 
vieţii se încrucişează în mod diferit. Nenumăraţi 
oameni se întâlnesc cu alţi oameni . Dar puţini sunt 
cei care "văd" cu adevărat, în sens etic; puţini sunt 
cei pentru care u n u l  s a u  a l tu l  are pr ivire 
participativă,  am pu tea spune iubi toare, căci 
privirea plină de sentimentul valorii este privire 
iubitoare. Şi invers, cât de puţini, cei de care el 
însuşi este "�ăzut! " .  Se întâlnesc lumi, se ating doar 
superficial . In adâncime rămân neatinse, solitare 
şi se îndepărtează din nou . Sau merg paralele o 
viaţă de om şi mai mult, legate în mod exterior, 
poate încătuşate una de alta, şi totuşi rămân închise 
una alteia. Desigur, nu orice om poate şi trebuie să 
se recunoască şi să se piardă în orice . Tocmai 
participarea mai profundă rămâne singulară şi 
exclusivă. Dar nu este totul astfel, încât în această 
trecere generală pe lângă ceva, un oarecare trece 
încoace şi încolo cu dorinţa liniştită în inimă de a 
fi "văzut", de a fi sesizat, simţit, luat în seamă de 
un om? Şi nu se vede fiecare de sute de ori 
neînţeles, neglijat, trecut cu vederea? Oare întreaga 
mare dezamăgire generală a vieţii nu constă tocmai 
în aceasta :  să pleci cu mâna goală, cu inima plină 

134 



de dor, să fii în zadar prezent pentru alţii, să fii 
respins, să nu fi văzut, simţit, reflectat şi apreciat 
de către aceştia? 

Aceasta este soarta umană. Dar nu este chiar 
culmea absurdului când se consideră că, în fond, 
fiecare ştie care este dorinţa celuilalt de la prima 
privire, şi, totuşi, trece mai departe fără să fi văzut 
cum un individ rămâne singur cu durerea ascunsă 
a singurătăţii sale? 

Oare numai graba şi nemulţumirea d in pro­
pria viaţă sunt cele ce reţin pe fiecare? Sau intervin 
aici şi îngustimea privirii valorice şi cătuşele eului 
fascinat al individului, incapabil de a întinde o mână? 

Este neîndoielnic că, pe lângă întreg egoismul 
natura l ,  pe l â n g ă  teama omenească şi fa lsa  
mândrie, există, înainte de toate, incapacitatea de 
a "vedea" moral. N u  ştim pe lângă ce bogăţii 
trecem zilnic, nu bănuim ce pierdem noi, ce ne 
scapă, de aceea trecem pe lângă totul şi mergem 
mai departe. De aceea, bogăţia celor mai înalte 
valori ale vieţii este risipită de noi. Ceea ce dorim 
mai  f ierb i n t e  este  prezent pentru noi  în 
nenumăratele inimi omeneşti. Dar noi lăsăm aceas­
ta să se distrugă şi plecăm cu mâna goală. Bogăţia 
etosului omenesc se îmbolnăveşte şi moare datorită 
meschinăriei inculturii privirii etice, a privirilor 
aceloraşi oameni pentru acelaşi etos uman. 

Şi, în mare, nu se reîntoarce aceeaşi privire 
mărită şi mai înă5prită? Nu există o participare şi 
o înţelegere etică şi, în mare, şi o trecere pe lângă 
ceva mai departe, în l inii  mari? Oare particu­
larismul partidelor nu este acelaşi în viaţa statului, 

135 



şovinismul nu este acelaşi lucru în istoria lumii? 
Un popor este orbit în faţa particularităţii şi  a 
menirii în lume a altui popor. Spiritul de partid 
însă este orb faţă de îndreptăţirea şi valoarea 
politică a partidului advers . Fiecare comunitate de 
interese îşi cunoaşte numai ţelurile ei proprii, 
tră ieşte numai  pentru ele, ţese î n  e l e  v i a ţ a  
întregului precum ş i  p e  cea a individului. L a  fel 
trăieşte şi individul în faţa adevăratei vieţi  a 
întregului ;  nu aceasta îi este l u i  s fâ nt, ci în 
exclusivitate viaţa grupului său, aşa cum o găseşte 
vârâtă cu forţa în strânsele formule ale vremii sale 
şi ale înţelegerii sale . Nimeni nu trăieşte privind 
marile conexiuni care alcătuiesc viaţa proprie a 
întregului; nimeni nu simte viu pulsul istoriei. Şi 
totuşi fiecare se află în mijlocul acesteia, este la 
rândul său în centrul acţiunii şi este chemat să vadă 
şi să co-modeleze întregul.  El trăieşte mai departe 
în epoca lui, pe lângă valorile şi  sarcinile lui, pe 
lângă propria-i viaţă dată numai lui, contempo­
ranului .  Este de mirare că în perioada în care 
abundă adepţi şi conducători de partid se simte 
lipsa cetăţenilor şi a oamenilor de stat? 

Desigur, dincolo de aceasta există o conştiinţă 
istorică, cu alte cuvinte o ştiinţă a istoriei care reface 
întregul. Dar această conştiinţă nu ţine pasul cu 
viaţa istorică. Ea se reconstituie, abia ulterior, din 
urmele unei vieţi salvate, prezintă de la depărtare 
epigonică un palid tablou general al celei pe lângă 
care trecem de-a lungul vieţii şi care nu mai este 
viaţa noastră . Vine prea târziu .  Nu mai  poate 
înlocui conştiinţa valorică participativă a contem-

1 36 



poranilor. Îi lipseşte nemijlocirea a ceea ce se află 
în ea ş i  entuziasmul copartic ipăr i i .  Interes ul  
epigonului nu este un corelat de aceeaşi condiţie 
al vieţii istorice. Trecutul nu mai profită de iubirea 
sa, iar ceea ce a trecut nu-i mai răspunde la iubire. 

Lumea morală în mic şi  lumea morală în 
mare sunt teribil de asemănătoare. Ele se reflectă 
una în a lta, mai fidel decât poate să creadă un 
individ naiv. Cel care, luat ca individ, nu priveşte 
în jurul său cu iubire, iar ca cetăţean va nesocoti şi 
va urî, acela ca cetă ţea n al lumii  va semăna 
calomnie şi dezbinare. Să treci înainte pe lângă 
oameni, să treci înainte pe lângă comunităţi, să treci 
îna inte pe lângă momentul is toric universal ,  
aceasta înseamnă acelaşi aspect al aceluiaşi etos, 
aceeaşi  plecare cu mâna goală,  aceeaşi  auto­
condamnare şi autodistrugere. Înseamnă aceeaşi 
orbire în faţa valorii şi aceeaşi risipire de valori . 
Numai o dată unei generaţii îi este dat ceea ce nu 
se mai repetă nici în cadrul ei şi nici în cel al vreunei 
al te generaţi i ;  numai o dată îi este oferită in­
dividului acea bogăţie a momentului. Iar aceasta 
consti tuie acelaşi păcat faţă de sensul vieţii, ca şi 
faţă de sensul metafizic al exis tenţei umane, acelaşi 
nonsens. 

VIII. Omul modern 

Dacă există o trezire a conştiinţei  valorii, 
atunci epoca noastră este aceea care are nevoie de 

137 



ea . Nimeni nu poate aprecia cât este de posibilă 
aceasta . Şi pentru filosofie poate fi difici lă o 
asemenea sarcină, şi totuşi şi pentru filosofie există 
aici un teren de lucru . Există prejudecăţi pe care 
numai ea le poate dezrădăcina. Şi există stări opuse 
de sentiment a căror semnificare şi interiorizare pot 
fi foarte bine preîntâmpinate. 

Viaţa omului de astăzi nu este favorabilă unei 
aprofundări. Ea duce lipsă de linişte şi contemplare, 
este o viaţă lipsită de tihnă şi grăbită, o încercare 
fără ţel şi sens . Cine stă o clipă liniş tit, în clipa 
următoare este depăşit. Şi aşa cum sunt cerinţele 
vieţii exterioare, tot astfel se aleargă după impresii, 
trăiri şi senzaţii. Totdeauna ne uităm după ce este 
cel mai nou, de fiecare dată ne stăpâneşte ceea ce 
apare ultimul, iar precedentul este uita t înainte de 
a fi examinat corect şi, fireşte, înainte de a fi fost 
înţeles . Trăim din senzaţie în senzaţie. Puterea 
noastră de penetrabi l i ta te s e  a p l a t i z e a z ă ,  
sentimentul de valoare s e  toceşte în goana după 
senza ţional . 

Om ul modern nu este numai u n  grăbit 
neobosit, el este totodată şi un apatic, un blazat, 
pe care nimic nu-l mai înalţă, nimic nu-l mai 
zguduie din interior. în cele din urmă, el mai are 
pentru toate doar un zâmbet ironic cam obos it .  
El face, în fine, chiar o virtute din adânca sa stare 
m orală . Nil adm ira r i, i n c a p a c i t a tea s a  de a 
admira, a uimi,  a se entuziasma, a se teme o 
cons ideră o at itudine stat ică ,  voi tă ,  a vieţ i i .  
Neatinsa planare deasupra tuturor consti tuie un 
comod modus vivendi. Şi astfel, el se mulţumeşte 

1 3 8 



cu postura unei situări deasupra, care ascunde 
golul din interiorul său . 

Acest patos es te tipic . El nu apare astăzi 
pentru prima oară în istorie . Dar, acolo unde a 
apărut el, a constituit un simptom de slăbiciune şi 
de cădere, de renunţare interioară şi de pesimism 
general al vieţi i .  Ceea ce tinde §ă se prăbuşească 
trebuie lăsat să se prăbuşească . In orice prăbuşire 
apare embrionul unei vieţi tinere, sănătoase . Nici 
epoca noastră nu se poate dispensa de aceasta. Dar 
dacă generaţia care are astăzi năzuinţe, cu elanul 
ei nestăvi l i t ,  va des chi de dru mul ,  dacă abia  
generaţiilor viitoare le  este rezervat să ajungă cu 
deplin avânt spre un nou etos, cine ar prevedea 
chiar aceasta? Embrionul se află însă aici. El nu a 
fos t n ic ioda tă mort .  De  noi  dep i n de ca din 
necesitate spirituală să fim cei care să trezim, cu 
ideea în faţa ochilor, credinţa în inimi. 

Omul etic este, în toate, replica grabei şi 
obtuzităţi i .  El este cel care vede valoric, sapiens în 
cea dintâi accepţie a cuvântului: "cel care gustă ". 
El este cel care are "organ" pentru aprecierea 
abundenţei de valori din viaţă, acel I I  organ moral" 
despre care Franz Hems terhuis a afirmat că îi 
deschide o "bogăţie strălucitoare" . . .  

Tocmai sub semnul acestei misiuni se află 
etica filosofică de astăzi. Ea se află la răspântia 
vechii şi noii filosofii. Paşii ei sunt primii paşi în 
cercetarea conştientă a valorii; Cât de departe ne 
vor duce, nu putem şti astăzi. Insă ţelul ei este clar 
în faţa ochilor noştri :  de a aduce omul în posesia 
conştientă a I I  organului său moral", de a-i deschide 
din nou lumea pe care şi-a închis-o. 

1 39 



Ceea ce vrea şi trebuie să fie noua etică nu 
este de nesocotit aici . Viitorul ne va arăta dacă ea 
este şi poate în genere să fie .  De un lucru este 
s i gură : reprezin tă ea însăşi  un nou etos . E a  
înseamnă un fel de pasiune pentru fapte, o nouă 
dăruire, un nou respect în faţa a ceea ce este măreţ. 
Căci pentru ea, lumea pe care vrea s-o deschidă 
este din nou mare şi plină de valoare, inepuizabilă 
şi inepuizată în totalitate ca şi în verigile sale. 

De aceea, ea are din nou curaj în faţa întregii 
dificu ltăţi metafizice a problemei,  dincolo de 
conştiinţa a ceea ce este în veci minunat şi de 
neînfrânt. Atitudinea ei este din nou cea a afectului 
filosofic originar, patosul socratic al uimirii .  



POZIŢIA VALORILOR ESTETICE ÎN DOMENIUL 
VALORILOR ÎN GENERP 

Estetica zilelor noastre suferă încă de eroarea 
tradiţională a secolului XIX: ea este încă în mod 
preponderent, o analiză a actului şi nu a obiectului. 
Ea cercetează contemplarea estetică, gustul, creaţia 
estetică, şi nu obiectul contemplării şi al creaţiei . 
Chiar şi acolo unde o face, sau se străduieşte să o 
faCă, ea se orientează totuşi după acte, deduce 
caracterele lor obiective, pornind de la acestea, în 
loc să le descopere în mod autonom într-un obiect 
ca atare. 

Urmarea o cons tituie faptul că o şti inţă 
(Wissen) despre valorile estetice şi diferenţierile 
lor lipseşte aproape cu desăvârşire. Oricât de 
preţioase pot fi oricând gustul, contemplarea şi 
producerea (Schaffen), valorile lor nu sunt totuşi 
valori estetice . Acestea din urmă sunt exclusiv 
valori ale obiectului . Se vorbeşte cumva de "arte 
fr umoa s e " , da r discurs u l  este  înş e lă tor. 
" Frumoasă " nu este nici  arta, nici  sa tisfacţia 

* Ober die StellUl lg der iisthetiscllen Werte i m  Reic/l da 
Werte iiberhaupt, (Aus. "Proceedings of the Sixth International 
Congres of Philosophy", Cambridge - Mass. 1 926), în: Kleinere 
Schriftel l ,  Bd. III ,  W. de Gruyter & Co., Berl in, 1958, p. 314-321 . 

141 



estetică, ci singură numai opera de artă. în ea se 
fixează valorile, în ea, şi în tot restul lucrurilor 
extraestetice frumoase. Căci şi fără artă lumea se 
înscrie sub semnul frumosului . 

Marea dificultate ce se iveşte din cercetarea 
valorii aci, constă în faptul că valorile estetice nu 
se lasă nicicum descrise, şi cu atât mai puţin deter­
minate conceptual. Clasele generale de valori, care 
se acceptă de obicei în virtutea tradiţiei, - cum ar fi 
sublimul, comicul, tragicul, grotescul, graţiosul ş .a .  
- privesc numai deosebirea, oarecum importantă, 
însă totuşi nedeterminată (întrucât e generală), a 
ceea ce este valoros . într-o astfel de generalitate, 
sesizate, ele acţionează abstract şi fără viaţă . De 
aceea, valorile estetice sunt totdeauna valori ale 
unui obiect unic; ele sunt profund diferenţiate in­
dividual, de la un caz la altul, iar tot ceea ce este 
comparabil, comun, chiar tipic, nu priveşte esenţa 
lor, ci numai ceva " ce ţine de ele" .  Valoarea estetică 
unică, aşa cum apare în obiect, este inexponibilă; 
şi aceasta nu numai prin complexitatea ei, ci şi prin 
eterogenitatea faţă de tot ceea ce, în elemente şi 
componente este exponibil .  Cel care discută despre 
ea, nu o poate reda altfel decât ca fiind dată în 
obiect. El poate doar să trimită la ea şi să apeleze la 
sentimentul viu al valorii. 

Există aci o limită absolută a oricărei analize 
a valorii .  Ea se află mult dincolo de caracterul 
concret al însăşi valorii estetice, anume încă înăuntrul 
componentelor valorice comparabile şi reliefabile. 
Acestea nu sunt însă ca atare valori estetice. 

1 4 2 



În genere, valorile estetice se pot caracteriza 
prin faptul că se menţin alături de valori de un alt 
gen. În acelaşi timp, ele se caracterizează după 
poziţia în sistemul valorilor în genere. Cea mai 
instructivă este aci deosebirea lor faţă de valorile 
etice, de care gândirea epocilor mai timpurii - încă 
cea a romantismului şi cea a idealismului german 
- le-a adus exagerat de aproape. 

1 

Valori le estetice nu sunt astfel valori ale 
actului, nici ale celui care contemplă, nici ale celui 
care creează . Ele sunt valori ale obiectului acestor 
acte. Pentru aceasta ele nu sunt nicidecum valori 
ale unui "existent în sine" ("an sich Seiendes"),  aşa 
cum acesta ar fi mai corespunzător, fără a fi obiect 
al actelor, ci sunt de-a dreptul numai valori ale 
obiectului ca obiect al acestor acte. Ele sunt valori 
ce nu ţin de fiinţa săracă a configurării, de care 
atârnă, dar nici de esenţa ei specifică ca atare 
(înţeleasă ontologic), ci de "fiinţa ei pentru noi"  -
spre deosebire de fiinţa ei în sine -, adică ţin de 
fi inţa obiectului pentru noi . 

În a ceastă p r i v i n ţă obiectul  es tet ic  se  
deosebeşte de obiectul cunoaşterii; căci actul de 
cunoaştere es te în genere cunoaştere veritabilă 
numai  da că obiectu l său are o fi i nţă supra­
obiectuală (transobiectivă), o fiinţă în sine (Vezi : 
MetaphJlsik der Erkemztnis, 2. Aufl .  1 925, p. 47, 50 şi 
urm) .  In caz contrar decade în starea de simplă 
gândire, de reprezentare, fantezie. Astfel, obiectul 

1 43 



cunoaşterii este numai în mod accidental obiect. 
Obiectul estetic, dimpotrivă, este esenţialmente 
obiect şi numai obiect, numai "obiect pentru un 
subiect", chiar pentru acte determinate ale unui 
subiect. De pildă, ca obiect de cunoaştere, un peisaj 
există în sine; el nu se schimbă o dată cu locul din 
care este văzut. Gnoseologic el este indiferent faţă 
de schimbarea acestui loc .  Ca obiect  estet ic ,  
dimpotrivă,  el există numai pentru cei  care-l 
contem p l ă ,  perspect iva contem plăr i i  îi  este  
esenţială; de aceea, sub aspect estetic aceasta este 
de fiecare dată o alta, în funcţie de poziţia celui ce 
contemplă. 

Aci devi n e  viz ib i lă  a s t fe l  o deosebire  
esenţială a valorilor estetice faţă de cele morale. 
Acestea din urmă sunt în întregime valori a ceva 
ce există în sine, chiar a ceva real (de pi ldă, ale 
acţiunii, ale voinţei, ale felului de a gândi) . Ca 
urmare, nu există nicicum valoare morală  a 
comportamentului uman pur şi simplu "pentru 
noi" - cumva pentru fiecare, în folosul lui -, ci 
independent de aceasta (Vezi: Ethik, Berlin, 1 926, 
p. 128-133) . Dimpotrivă, valoarea estetică a unui 
lucru nu există independent, ci numai pentru un 
subiect care contemplă. Ea este chiar valoare a unei 
"fiinţe obiective", şi nicidecum a uneia în sine. 

Dacă, împreună cu Kant, numim o astfel de 
fiinţă obiectivă fără un în sine "fenomen", atunci 
şi felul de a fi al obiectului estetic, întrucât acesta 
este raportat la acte determinate ale subiectului, 
putem de asemenea, chiar în sensul propriu al 

1 4 4 



cuvântului să-I numim fenomen. Atunci şi valorile 
estetice ar putea, întrucât sunt valori ale obiectului 
ca obiect, să treacă drept valori ale "fenomenului 
ca fenomen".  Pentru felul propriu în care ele ies în 
relief din mijlocul lumii realului (a ceea ce fiinţează 
în sine) - şi ca urmare, rămân neatinse şi plutesc 
deasupra lui, - caracterul de fenomen este esenţial 
chiar oricărui purtător de valori . 

Aci este însă deosebit de important să ne 
apărăm de orice confuzie subiectivistă . Fenomenul 
nu este nic i  un obiect  purtător de acte, nic i  
"reprezentare", idee, nici pur şi simplu obiect, 
intenţional, ci numai unul relativ la act şi existând 
" pentru " el, şi as tfel unul prin el condiţionat 
laolaltă C' I el.  Un astfel de fenomen este şi rămâne 
legat de un existent în sine (Ansichseiendes) real, 
chiar de unul natural (de ton, cuvânt, culoare, 
form ă spaţială a marmurii) . Această legătură există 
însă numai prin faptul că realul este configurat în 
mod ul specific, pe care îl pricinuieşte actul .  Şi 
întrucâ t, pentru orice subiect care contemplă, care 
e în stare să sesizeze, există acest fel specific al 
form e i ,  p r i n  e le  există  şi or ice  v a l a b i l i t a te 
univers a l ă  ( s a u  u n ivers a l i t a t e  subi ect ivă )  a 
valorilor estetice, pe care Kant o considera drept 
"cantitate" caracteristică a judecăţii de gust. 

Dar dacă valorile estetice sunt doar valori ale 
unui obiect ca obiect, sau ale unui fenomen ca 
fenomen, nu urmează de aci că sunt ele însele 
obiectuale, ori pur şi simplu fenomen. Mai mult, 
niciodată nu devin ele însele obiect, nici chiar obiect 

1 4 5 



al  contemplării  estetice . Ele determină numai 
caracterul va loric a ceea ce este con tem plat  
(Geschautes), constituie astfel o măsură, care există 
în sine, dincolo de fenomen şi obiect, care nu se 
schimbă, chiar dacă obiectul nu-i corespunde. în 
cel din urmă caz chiar numim obiectul "urât", îi 
contestăm dar valoarea ş i  Aargumentăm as tfel 
independenţa valorii de el. In felul aces ta există 
cumva un în sine (Ansichsein) al valorii estetice ­
nu altfel decât cel al tuturor res tului  valorilor 
(Op.cit . ,  p. 139 şi urm.) -, în opoziţie cu un simplu 
"existent pentru noi" (Fiirunssein) al obiectului 
estetic, care este purtătorul ei şi în care ea apărea. 
Cum acest în sine (Ansichsein) nu poate fi un real, 
el poate fi desemnat doar ca un "în sine ideal" 
(ideales A nsichsein). Prin aceasta valorile estetice 
nu se deosebesc de cele etice şi se adaugă, fără a 
întrerupe legea sferelor, sistemului valorilor în 
genere. Deosebirea constă doar în aceea că ele nu 
sunt şi "valori a ceea ce fi inţează în sine" . Căci 
purtătorul lor este numai cel ce are fiinţă obiectuală. 

II 

în al doilea rând, ele se deosebesc de valorile 
etice prin aceea că în ele domneşte un alt raport 
între putinţă şi neputinţă (Ohnmacht) . 

Pentru a înţelege aceasta, să amintim de cele 
dezvoltate în alt loc (Op.cit . ,  p. 1 6 1 - 1 64). Valorile 
etice nu au de la sine puterea de a se impune în 
real (de a se realiza); ele prezintă însă tendinţa către 
aceasta. Este tendinţa caracteristică lor de impera-

1 4 6 



tive de existenţă (Seinsollen) .  Realul nu se adaugă 
nicicum imperativului, aşa cum se adaugă legilor 
fiinţei sale (legilor naturii); el îi corespunde sau îl 
contrazice, ne�tingherit prin el şi fără a-i prejudicia 
valabilitatea . In aceas ta constă neputinţa valorilor 
etice - în comparaţie cu pnncipiile fiinţei, cele care 
determină neîntrerupt, de la caz la caz. Dimpotrivă, 
realizarea nu are loc decât acolo unde o fiinţă reală, 
care le ses izează ,  le inst i tuie  pentru s ine .  O 
asemenea fiinţă este omul. Forţa care realizează este 
atunci însă a sa (a omului) şi nu a valorilor. Ca 
urmare ,  v a l o r i l e  s u n t  ce le care ,  i n direct ,  
declanşează în el  (în om) această forţă. În opoziţie 
cu determinările generale ale fiinţei, ea trebuie să 
se impu nă şi, ca urmare, trebuie să fie cumva 
superioară acestora din urmă . Valorile etice sunt 
astfel mai slabe pe de o parte, iar pe de altă parte, 
mai tari decât principiile fiinţei . 

Cu totul altfel este raportul în cazul valorilor 
es tetice. Ele împărtăşesc neputinţa valori lor etice, 
dar nu şi puterea lor. Căci valorile estetice, luate în 
sens strict, nu se realizează nici prin propria lor 
for ţă ,  n ic i  p r i n tr- u n a  s tră i n ă  (cumva,  cea a 
artistului); cu atât mai puţin însă şi prin "hazard" 
în aşa-numitul frumos natural, în viaţă, în om ş .a .  
Măsurate după acţiunea în real, valorile estetice 
arată astfel o neputinţă încă şi mai mare. 

Ce înseamnă aceasta, reiese uşor dacă se 
substituie rezultatele de mai sus . Valorile estetice 
n u  s u n t  n ic i  va lori  a l e  u n u i  exis tent  în s ine  
( A ns ichseienden) ,  n ic i  a le  unui  rea l ;  ele sunt  

147 



valorile obiectului ca obiect, ale fenomenului ca 
fenomen. Ele nu se fixează în real, ci în cu totul 
altceva, un strat-fundal care apare numai prin real 
şi es te purtat  de acesta . Deci ,  e le  nu pot  fi 
"realizate".  

Valori le es tetice se fixează într-un strat­
fundal al creaţiilor (Gebilde), căruia îi revin, iar 
acesta nu este în fapt real. "Frumos" în peisaj este 
caracterul de tablou, dar el nu există real în sine, ci 
numai "pentru " cel care contemplă .  Viaţa ş i  
mişcarea aruncătorului de disc nu există în mod 
real în marmura sculptată, ci numai ca " pre­
zentate"; numai în acest sens valoarea artistică se 
află în ele. Fiinţa sufletească şi conflictele de pe 
scenă sunt şi rămân ireale, nu simulat şi ca reale; 
căci numai ele constituie "caracteristicul"  (das 
Eigentliche), de care ţin valorile dramatice, şi nu 
cuvintele real rostite şi acţiunile. Pe deplin vizibil 
este acest raport de straturi în muzică . Succesiunea 
sonoră care se derulează în timp este reală, dar 
întregul care se construieşte în ea - ca şi cum s-ar 
aduna ceea ce este închis într-un tot - atunci când 
succesiunea de sunete s-a stins, acesta nu este real 
şi nici nu poate deveni real; cu toate acestea, pentru 
ascultătorii muzicali  el există şi de el a târnă 
valoarea muzicală. 

Valorile acestui strat de fundal sunt, desigur, 
tot atât de puţin valori realizate, pe cât stratul 
însuş i  este u n u l  rea l .  Dar n u  trebu i e  s ă  le 
desemnăm niciodată pur şi simplu ca valori ale 
acestui strat. Ele se fixează în el şi nu există fără el, 

14 8 



însă nu se află chiar în el.  Dimpotrivă, ele sunt 
valori ale apariţiei lui într-un real, valori ale unui 
raport propriu dintre el şi stratul real al planului 
de faţă . Nici fundalul-ideal şi  nici planul di n 
fa ţă-re a l ,  l u a te i z ol a t, n u  s u n t  p u r t ă tor i  a i  
frumosului, c i  numai ambele laolaltă şi  unul prin 
altul, adică în fiinţarea stratificată - succes ivă 
(Hintereinander - Geschichtetsein) : idealul prin 
aceea că el "apare" într-un real (aşa cum de obicei 
nu apare nicăieri în lume); realul prin aceea că este 
scos la iveală de ideal (transparent prin felul său 
de a fi ) .  Nu numa i fiinţa ideală ca atare este 
frumoasă, aşa cum a considerat platonicianismul 
tuturor timpurilor, ci apariţia unică a idealului 
într-un real, respectiv transparenţa realului pentru 
ideal, constituie frumosul. Valorile estetice sunt 
valori ale acestui raport şi de aceea ele nu sunt 
valori a ceva fiinţând în sine (Ansichseiende) - nici 
ale unui real, nici ale unui ideal -, ci numai valori 
a le  unui  " fi i n ţâ nd-ca o b i e c t "  (Gegensta nd­
Seienden) . Căci ele există numai pentru privirea 
răzbătătoare a celui care contemplă (des Schau­
enden) .  Transparenţa se manifestă pentru el în 
fi inţa ei - ca fenomen. 

într-adevăr, valori le estetice ca atare sunt 
fixate în real - şi numai captate în acesta devin 
evidente, respectiv sesizabile (chiar şi pentru crea­
tor, căci nici el nu are altă formă de viziune decât 
cea prin concret)-, dar această captare este numai 
o aducere - la fenomen (ein Zur-Escheinung -
Bringen), nu o realizare efectivă. Ceea ce se petrece 

1 4 9 



cu va lor i le  estet ice  î n  a rtă este  prez e n tare  
(Darstellung), nu rea lizare. Această prezentare este 
obiectivă, este obiectuală în sens strict, chiar obiect 
al viziunii; ea nu ţine însă nici de viziune, nici de 
creaţie, ci numai de cel către care ambele sunt orien­
tate. De aceea, ea (prezentarea) nu este indiferentă 
faţă de realul "în" care se prezintă (materialul); 
aceasta nu se poate prinde oricum ş i  în orice 
materie, aşa cum un subiect oarecare poate fi redat 
şi în concepte. Ea este prezentarea interioară 
necesară a ceva ce se relevă, a cărui fi inţă permite 
numai  formă d eterm i na t ă  în tr- o ma ter ie  
determinată . În aceasta se  înrădăcinează unicitatea 
şi inimitabilitatea operei de artă veri tabile. 

III 

Cu toate acestea, unei mai mari neputinţe a 
valorii estetice îi corespunde o tot mai mare putere. 
Orice neputinţă se referă la sfera realului; aceasta 
se impune (oarecum forţat) prin comparaţie cu 
valorile etice, al căror caracter de imperativ 
conduce la realizare. Sfera valorilor estetice nu o 
constituie însă realul, şi de aceea faptul că ele nu 
pătrund în real  n u  însea m n ă  propr i u - z i s  o 

neputinţă în ele. În sfera lor, în sfera fenomenului 
sau a obiectului fără fiinţare în sine, ele au, evi­
dent, o mai mare putere; căci în această sferă există 
o cu totul altă măsură în ceea ce priveşte libertatea . 
în aceasta constă superioritatea valorilor estetice . 
Asemeni felului de a fi al obiectului estetic, ea nu 

1 5 0 



ţ ine  de această  l u m e  ş i ,  ca urmare,  n u  este 
prelungită şi resimţită în ea .  

Valorile morale trebuie să  menţină prin 
ponderea realului; aceasta se află în tendinţa lor 
de imperativ al existenţei, care constituie chiar tema 
infinită a realizării, care rezultă pentru cel ce şi-o 
impune. Realizarea se izbeşte însă pretutindeni de 
rezistenţa realului, care se prezintă totdeauna într-o 
conforma ţie ontică proprie.  Altfel se prezintă 
valorile estetice; ele nu întâmpină nici un fel de 
rezistenţă, căci tendinţa lor nu constă câtuşi de 
puţin în a remodela realul.  Ele fac doar lisă apară" 
ceva în acesta şi a par ele însele în forma de apariţie a 
acestuia. Ele configurează un material  maleabil, 
care este l ipsit  de rezistenţa realului .  Î n sfera 
putinţei lor există alte posibilităţi decât în domeniul 
realului .  Dacă acestea sunt " infinite", aşa cum 
considera adesea estetica populară, este totuşi, 
îndoielnic. În orice caz, limitele lor nu sunt cele 
foarte îngust trasate ale unei posibi lizări reale; caci 
realizarea cons tă în posibilizare efectivă treptată. 
Prezentarea însă şi  fenomenul trec dincolo de 
posibilul efectiv (das Realmogliche), se află chiar 
în opoziţie faţă de el. 

Îngus timea posibi lului  constă în genere 
numai în real, unde orice posibilitate presupune 
un mare şir de condiţii, care însă trebuie să fie toate 
efectuate în mod real .  Şi în sfera valorii estetice 
domină legi, dar acestea nu-s legi străine, ci numai 
cele a le  sale .  Aci ea nu are împotrivă-i nici o 
determi nare eterogenă, care ar fi mai  întâi de 

1 5 1  



depăşit. Legitatea valorii estetice este nu numai 
"autonomă" în sfera ei - căci aşa este orice legitate 
în domeniul ei -, ci şi "autarhică",  adică, în sens 
textual luată, sieşi suficient ă şi absolută. 

Pe aceasta se bazează forţa uimitoare a artei 
de a lăsa să apară "Ideea", aşa cum ea nu apare în 
realitate. Ba chiar, ea este în stare să-i pună omului 
în faţă, în concreti tudine pl astică şi  vivacitate 
palpabilă, idealurile sale cele mai înalte, aşa cum 
morala, gândirea, reflexia, învăţătura nu ar putea-o 
face niciodată . Ea poate, de aceea, să-i vorbeas­
că omului în mod profetic, poate să-i trezească 
dragoste pentru ceea ce trebuie să devină - încolo, 
departe, peste procesul istoric progresiv îndelungat, 
ca şi peste orice real .  Fireşte, cu aceasta ea poate să 
influenţeze şi procesul istoric real,  căci nu are 
pare-se aşa de multă putere asupra duratei în 
istorie, ca ideile întrezărite şi întrezăribile. Dar ea 
însăşi rămâne indiferentă faţă de procesul istoric 
şi de forţele reale care îl mână;  şi tot aşa de 
indiferentă e şi faţă de întreg conţinutul extraestetic 
a ceea ce ea prezintă şi face întrezăribil din lumea 
înconjurătoare - faţă de întreg conţinutul etic, so­
cial, istoric, religios ori teoretic al ideilor. Acesta 
(conţinutul) este şi rămâne în ea, ca orice conţinut 
pur, simplă materie, deasupra căreia se ridică forma 
estetică. Căci aceasta - ca şi valorile ei - nu se află 
în fundalul-ideal, nici în planul-din faţă real al 
operei de artă, ci în felul în care primul apare în 
acesta din urmă şi îl pune în lumină. Acest raport 
se vede în modul cel mai clar în anumite genuri 

1 52 



populare ale poeziei, în mit, în basme, în epopee, 
dar şi în nenumărate forme ale artelor plastice -
pretutindeni acolo, unde o operă îşi reliefează în 
ele idealurile sale umane. Poate şi istoriceşte orice 
"mare artă" îndeplineşte, la rândul ei, un rol simi­
lar celui îndeplinit la greci de poemele lui Homer; 
e vorba de acea poezie care a creat nu numai zei, ci 
şi oameni. Această putere considerabilă a artei în 
viaţă constituie un capitol de graniţă cu totul origi­
nal al eticii şi filosofiei istoriei; căci ea priveşte rolul 
v a l o r i l o r  es te t ice  ca forţe m o tr ice  în v i a ţ a  
"spiritului obiectiv" - adică acel spirit, care se 
desfăşoară realmente în întipăririle popoarelor şi 
epocilor, fără să se trezească în spiritul individului, 
în purtă torul  în care el apare .  Acest  rol nu 
constituie însă fiinţa estetică proprie a valorii 
estetice şi  nu caracterizează, de aceea, poziţia ei în 
domeniul valorilor. 

în genere, lucrarea artei şi a contemplării 
estetice în via ţă nu constă într-o tendinţă către 
realitate, ci într-o îndepărtare de ea . Aceasta se 
poate urmări în stilurile artistice schimbătoare ale 
epocilor; căci oricare stil este deja formă definitivă 
în opoziţie faţă de real .  Şi întrucât, după materia 
ei, orice artă este captată în rea l şi porneşte de la 
un real, se poate spune că tendinţa ei ideală, în 
opoziţie faţă de orice etic, conduce la contrariul 
realizării, la "derealizare" .  Aci se află temeiul în 
virtutea căruia caracterul libertăţii artistice este atât 
de cu totul altul, decât caracterul celei morale. Ea 
este chiar de aceea l ibertate "a ceva", nu l ibertate 

1 53 



"către ceva" (precum l ibertatea voinţei) ,  nu o 
l ibertate a neces ităţii  şi a tendi nţei proprii, ci  
libertate a posibilităţii şi a nemărginitei situări în 
deschis (Offenstehen ) .  Arta rămâ ne planând 
dincolo de real şi întrucât fiinţa şi tendinţa ei sunt 
determinate prin valori, se poate spune despre ele 
că nu sunt ca atare amestecate în real, ci, împreună 
cu purtătorul lor, ele persistă dincolo de real,  
plutind deasupra lui,  fără să-I atingă sau să-I mişte, 
dar nici să se lase mişcate de el.  

Fireşte, într�un anume sens ne-am putea 
îndoi, dacă este aşa. Căci în viaţa artistului valorile 
estetice se dovedesc a fi puteri reale; ele îl cuprind 
din interior, nu-i dau pace, îl conduc chiar până la 
a jertfi totul pentru ele, - viaţă, prosperitate, fericire 
personală. O dată întrezărite, ele ajung a fi destinul 
său interior. În acest sens, Schelling vorbea despre 
artist ca despre omul cu d estin interior propriu .  
Aci valoarea estetică determină negreşit un real, o 
viaţă umană în unicitatea şi irepetabilitatea ei . 

Acea s tă determ i nare a u nu i  rea l  este  
deosebită, ca  de la  cer la  pământ, de aceea care 
survine, în realizarea sa de către om, de la valoarea 
etică. Aci valoarea nu determină nici obiectul, care 
este purtătorul ei, nici ceva "către sine" (că tre 
realizarea fiinţei reale), ci îl determină exclus iv pe 
artist. Cum însă ea (valoarea) nu poate să apară 
gata făcută în artist, ci numai în opera artistului, 
ea nu poate Să-I determine pe acesta în realizarea 
valorică în viaţa sa, ci numai în creaţia pentru ea 
(pentru valoare) a ceva transparent ori, mai corect, 

1 5 4 



il unui raport de apariţie între straturile operei de 
artă, în care se prezintă valoarea. Astfel valoarea 
estetică - în contrast cu cea etică - îl determină pe 
omul care o sesizează, dar nu în realizarea ei în el 
însuşi (în om), ci în "prezentarea " (Darstellung) ei 
într-un altul .  Acest altul este tocmai opera de artă, 
iar prezentarea este arta însăşi . 





PHILOSOPHEN - LEXIKON . . .  
Autoexpullere* 

1 .  Căi de acces .  Nimeni nu începe cu propria 
gândire. Fiecare află în epoca sa o anumită stare de 
fapt a cunoaşterii şi a punerii problemelor, stare în 
care se integrează şi pornind de la care începe el 
îns u ş i  s ă  cercetez e .  El preia  conţ inutu r i l e  
importante de probleme din stadiul istoric p e  care 
acestea l-au atins. Căci aceste conţinuturi străbat 
prin secole, fără ca să se schimbe în esenţă; este 
vorba de acele probleme metafizice, despre care 
Kant spunea că ţin de destinul raţiunii, deoarece 
aceasta nici nu le refuză, dar nici nu le poate 
soluţiona . Numai că i se impun în mai mare măsură 
decât o credea Kant; chestiuni le limită ale tuturor 
dom e n i i lor  cu noaşter i i  s u n t  în a ces t sens 
"metafizice", adică sunt împovăra te cu un rest 
iraţ ional  ( i nsolubi 1 ) ,  care tocm ai de aceea ş i  
cunoaşte încercări nenumărate de rezolvare, însă 
rămâne în principiu insolubil. Tocmai cu această 
metafizică a problemelor are de-a face filosofia şi 

* Plz ilosophcl I - l.cxikol l ,  Ha l ldwiirtcr/lU cil da Pizilosoph ic  
l Iac/z PcrsorzC/l ,  hrsg .  von W. Ziegenfuss, Bd . 1 :  A-K,  W. de 
Gruyter, 1 949, p .  454-471 (cap.  1-4) .  Articolul a fost pregi'ltit 
de Hnrtmann însuşi pentru acest "Lexikon" . 

1 57 



în acest sens revine azi în ea metafizica considerată 
cândva "moartă" (vezi: Selbstdars tellung; Grund­
legung, Einl. ) .  

A ceasta nu mai es te însă o metafizică a 
sistemelor. Sistemele sunt "isme", sunt imagini 
construite ale lumii, construcţii de gândire, care, 
la cea mai uşoară critică, se prăbuşesc din nou. Ele 
se amortizează reciproc, fără ca unul anume să se 
poată menţine, iar dacă is toria filosofiei ar consta 
numai din ele, ea nu ar li nimic altceva decât istoria 
erorilor umane. Ea este însă cu totul altceva : istoria 
problemelor şi soluţiilor acestora; ascunse sub ruinele 
sistemelor se află înţelegeri exacte, progrese ale 
cunoaşterii. Dacă acestea sunt păstrate şi prelucrate 
cu grijă, se arată astfel firul conducător al progresului 
cunoaş terii în filosofie, tot aşa de bine ca şi în 
celela lte şt i inţe.  Numai formele obişnuite de 
prezentare a istoriei, care constau cel mai adesea 
din imagini asupra lumii ,  ne dau i luzia unei 
bâjbâieli în întuneric, unei lipse de plan în filosofie 
(vezi :  "D'iesseits" p. 1 60-1 67; "Der phiJos . Gedmlke . . .  " ;  
"Metaph . d. Erk", cap. 1 ) . Ceea ce noi avem de evitat 
nu este sistematica fi losofică în genere - căci lumea 
este una, iar cel ce o sesizează trebuie să se izbească 
în ea de unitatea unei structurări -, ci numai tabloul 
lumii pus la bază înaintea oricărei cercetări, tablou 
care acţionează ulterior ca un pat al lui Procust şi 
l asă  la o parte  conţ inuturi  le j u s t i fica t e  a l e  
problemelor. "Sistemul" trebuie s ă  fie cel din urmă. 
EI poate şi trebuie produs, numai din cercetare 
(Aufbau, " Vorwort [Schuss] ; Neue Wege" IX) .  Fireşte, 
de aci sistemul rezultă de la sine. 

1 58 



2. Ontologia. 
1 .  Din sumedenia de probleme de bază, care 

se perindă, se evidenţiază o grupă restrânsă de 
asemenea chestiuni care se pot trata în mare măsură 
cu ajutorul metodei fenomenologice şi analitice. 
Această grupă este cea a fiindului  (des Seienden) şi 
a determinărilor lui fundamentale (categoriile) . Din 
vremuri străvechi s-a lucrat asupra lor cu succes . 
Poziţia (Einstellung) este de la început cea naturală, 
poziţia faţă de obiect, in ten tio recta, pe care ea o 
comunică orientării straturilor obişnuite ale fiinţei 
şi celor mai multe dintre ştiinţe; ea se reîntoarce la 
acestea, spre deosebire de logică, psihologie şi 
teoria cunoaş terii, care, o dată cu reflecţia asupra 
gândirii, instituie obiectul sau cunoaşterea, şi se 
mişcă astfel într-o intentio obliqua (Grundlegung, cap. 
3) .  Cu adevărat rodnică s-a dovedit deosebirea 
momentelor fiinţei, anume (Dasein şi Sosein), fiinţa 
dată (determinat) şi esenţa; aceste momente ţin 
strâns unul de altul şi nu trebuie să fie nicidecum 
desprinse (GrurzdlegUlzg, cap. 4). La fel de esenţială 
este opoziţia felurilor fiinţei (Seinsweisen), anume 
"Realitatea şi idealitatea" .  Sub cea din urmă nu e 
de înţeles fiinţa gândirii, ci fiinţa esenţialită ţilor 
(Wesensheiten), cea a configuraţiilor (Gebilde) 
ma tematice şi a valorilor. Raportul ei cu realul 
(Realen) este acela al fi inţei păstrate în el. Fiinţă 
dep l i n ă  e s t e  în g enere num a i  cea rea l ă  -
recunoscută în temporalitatea şi individualitatea 
ei - pe când fi inţa ideală rămâne luată indepen­
dent pentru sine şi se menţine supra temporal în 
univers a l  (Me t .  der Erk . ,  2. Auf! . ,  cap . 61 -64;  

1 59 



Grundlegu l1g, cap. 38-5 1 ) .  Dimpotrivă, datul faptic 
(die Gegebenheit) al realului, care cândva a putut 
să fie pus sub semnul îndoielii de scepticism şi de 
idealism, se prezintă ca asigurat pe deplin; aceasta 
însă dacă se înţelege pornind nu de la actul de 
cunoaştere izolat, ci de la structura (Gefuge) actelor 
- emoţional-transcendente multiple (experienţe, 
trăiri, suferinţe, speranţe, temeri ş.a .) ,  în care el este 
garantat  prin modu l  i ncon tes ta b i l  a l  f i inţei  
neafectate (Betroffens ein) ,  (Probl .  d .  Realităts ­
gegebellheit; GrU1zdlegung, cap. 22-37). 

II. Piesa esenţială a ontologiei o constituie 
doctrina despre modurile fiinţei (Modalanalyse), 
adică despre posibilitate şi realitate, necesitate şi 
contingenţă, imposibilitate şi irealitate. Aceste modi 
ale fi inţei (Seinsmodi) se deosebesc esenţial  de 
" felurile fiinţei " (Seinsweisen) şi  "momentele 
fiinţei ", menţionate mai sus, dar au fost adesea 
amestecate cu ele, chiar sistematic identificate. Ele 
nu se acoperă unul cu altul nici în sferele fiinţei 
(realitate şi  idealitate) şi, cu at�t mai  puţin, cu 
modurile logicului şi cunoaşterii .  In raporturi le lor 
opuse se înrădăcinează cu toate acestea legitatea 
de bază a realului, legea generală a determinării, 
ori, aşa cum spunea Leibniz, principium rationis 
sufficien tis (principiul fundării - Satz von Grund) 
(Moglichkeit u .  Wirklichkeit, Einl. 3- 13) .  

Aceasta rezultă în felul următor. La bază stă 
legea bifurcării posibilităţii reale (Realmbglichkeit) : 
în sfera reală posibilitatea fiinţei nu este conco­
mitent şi posibilitate a nefiinţei (Op.cit ., cap. 1 5) .  
Căci în realitatea efectivă (Realwirklichkeit) este 

1 60 



deja presupusă posibili tatea reală; e adevărat Însă 
numai aceea a fiinţei, posibilitatea nefiinţei fiind 
excl u s ă . A l tfel ar trebui  ca şi rea l u l  efec t iv  
(Realwirkliche) să aibă totuşi în  sine posibilitatea 
nefiinţei, ceea ce este absurd. Mult mai riguros se 
dovedeşte acesta sub aspect "material" .  Din punct 
de vedere al conţinutului posibilitatea reală constă 
din serii complete de condiţii :  atâta timp cât una 
dintre acestea lipseşte, faptul (Sache) e mai mult 
imposibil; dacă se află însă toate laolaltă, atunci el 
nu poate lipsi, ceea ce înseamnă: atunci el este nu 
numai posibil real (Realmoglich), ci şi necesar real 
(Realnotwendig) .  Din legea bifurcării  decurge 
astfel mai întâi regula: ceea ce este posibil real, este 
şi necesar real .  De aci decurge mai departe legea 
reală (das Realgesetz) a necesităţii: II ceea ce este 
real efectiv (real wirklich), este şi necesar real (real 
notwendig) " (Op.cit . ,  cap. 1 9, 20) . Această lege este 
identică cu legea universală a determinării, oricărui 
real  (Realen)  sau cu pr inc ip i u l  ra ţ iuni i  re a l  
suficiente. Mai departe urmează însă legea reală 
(das Realgesetz) a posibilităţii :  "ceea ce este posibil 
real (realmoglich) este şi efectiv real (realwirklich)" 
(Op.cit . ,  cap .21 ). Cu aceasta s-a spus că în sfera reală 
nu există nicidecum "numai posibil ", mai mult, că 
toate aşa-numitele "posibilitaţi", cu care avem de-a 
face în viaţă, sunt �oar posibilităţi parţiale, nu însă 
posibilităţi reale.  In al treilea rând decurge legea 
propriu-zisă (Realgesetz) a realităţii, care spune: 
"fiinţa veritabilă (Wirklichsein) a realului efectiv 
constă în fiinţa sa posibilă şi concomitent necesară" 
(Op.cit . ,  cap. 24) . 

1 6 1  



Aceste legi fundamentale dau la iveală o 
întreagă împletire de consecinţe . Eliminarea 
hazardului din conexiunea reală constituie aci doar 
un prim pas. Mai important ontologic este însă 
faptul că hazardul revine la graniţele sferei reale, 
precum şi în întregul ei, acolo afirmându-şi locul 
ca un mod iregular (Op.cit ., cap.27); de asemenea, 
că nu s - a  h otărâ t di nainte  asu pra fel u l u i  
determinării, ş i  astfel că legea efectivă (Realgesetz) 
a necesităţii nu înseamnă un determinism unic al 
lumii, ci admite o interferenţă de forme diferite de 
determinare (Op.cit ., cap.26) . La nivelul domeniilor 
particulare ale fiinţei, acesta se dovedeşte apoi de-a 
dreptul hotărâtor. Se poate orienta examinarea şi 
în sfera concret-temporal ului, şi, pornind de aci, 
să se dedu c ă  di n cons tru cţ ia  sa moda l ă  o 
determinare exactă a devenirii, ceea ce categorial 
conduce iarăşi la o lege de bază; căci devenirea nu 
este o opoziţie la fiinţă, ci forma generală a fiinţei 
realului (Op.cit . ,  cap.28-32). Desigur, există domenii 
de rea l i tate  incompletă,  precum impera t ivul  
(Sollen), realizarea obiectului estetic, domenii ale 
căror feluri de a fi sunt determinabile numai pornind 
de la aceas ta; e vorba de determinări ce se pot efectua 
abia în etică şi în estetică. (Op. cit., cap .  33-35). 

Mediate de aceastea consecinţele duc mult 
mai departe. Căci abia acum analiza modală pune 
în joc celelalte sfere (nereale), anume: pe cea a 
logicului  (a judeca ţii), a fiinţei ideale şi a cunoaş terii. 
î n aceste  sfere dom nesc cu totu l a l t e  l e g i  
intermodale. Caracterul de prim-plan a l  acestora, 
îndeosebi al celor logice, dă seama de faptul că au 

1 6 2 



fost atât de mult neluate în seamă legile reale. Căci 
în aceste sfere nu există nici o determinare directă; 
a c i  h a z a rdu l îş i  a re s p a ţ i u l  s ă u  de joc ,  i a r  
posibilităţile c e  planează liber s e  pu n Î n  mişcare 
alături de real (Op. cit . ,  cap.38, 39, 44, 45, 49, 50) . Pe 
a s p e c t u l  di fer i t  a l  l eg i lor  i n term oda l e  a l e  
cu n o a ş t e r i i  s e  b a z e a z ă ,  în u l t i mă i n s t a n ţ ă ,  
caracterul  inadecvat tot m a i  larg a l  aparatului 
nostru de cunoaştere - atât cel intuitiv cât şi cel 
intelectual - în raportare la câmpuI său obiectual 
cel mai important, anume lumea reală (Op.cit . ,  
ca p.57 -59) . 

III. Orice on tologie luată în particular devine 
dnc t r in ă a ca t ego r i ilo r .  A c e a s t a  cupri nde o 
multiplicitate considerabilă, deoarece lumea reală 
se construieşte în patru straturi, şi fiecare dintre 
acestea Îşi are categori ile proprii (A ujbau, cap. 20, 
21 ) .  Acestor ca tegorii speciale le premerge o grupă 
de categorii fundamentale generale, care străbat 
prin toa te cele patru straturi şi se schimbă în ele în 
multiple feluri şi se prezintă în formă de perechi 
opuse, care se intersectează (Op.cit . ,  cap.24-26) . De 
acestea ţin:  substrat şi rela ţie; formă şi materie :  
unitate şi multipl icitate; opoziţie şi dimens iune; 
discontinuitate şi continuitate; mai importante sunt 
însă: determinare şi dependenţă, acord şi conflict, 
element şi structură, interior şi exterior. Raportul 
acestor principii este chiar unul remarcabil; cu totul 
concludentă este însă transformarea lui extrem de 
diversă în straturile fi inţei. Astfel tipul-formă se 
impune începând de sus, în timp ce momentul 
material se şterge tot mai mult. Tipurile de unitate 

1 63 



şi structurare sporesc o dată cu nivelul fiinţei - de 
la structurarea dinamică la cea organică, psihică, 
personală, şi  comunitară, însă formele cele mai 
puternice sunt cele inferioare (Op.cit ., cap.33). O 
curbă caracteris tică o constituie ş i  schimbarea 
poziţiei conflictului; influenţa acestuia creşte o dată 
cu nivelul, dar reclamă totodată forme tot mai ele­
vate de acordare (Op.cit . ,  cap.32) . Cu mult mai 
remarcabilă este însă linia "interiorului",  care, în 
fi inţa psihică, se extinde într-o "sferă internă " 
proprie sau "lume internă " ,  iar apoi, în sus, se 
despri nde ca o simplă zonă centra l ă  (Op. c it . ,  
cap.34) . 

Aceste categorii se supun unei legităţi, care 
se  poate numi " c a tegor ia l ă " .  Ea spu n e :  1 .  
Categoriile nu sunt detaşabile de concretum-ul ale 
cărui principii sunt; 2 .  Ele nu sunt izolate, ci 
fiinţează numai în ansamblul unui întreg strat 
categorial, în cadrul căruia ele se implică reciproc; 
3. Categoriile straturilor superioare conţin multe 
di ntre cele ale celor inferioare (ele suprastruc­
turează sau supraconstruiesc), nu însă şi  invers; 4.  
Dependenţa este numai unilaterală, aceea a celor 
superioare de cele inferio�re, nu însă şi invers 
(Op . cit . ,  cap.42,  45, 50) .  In această formă de 
abstracţie (Abstraktheit) se află, bineînţeles, numai 
principii le fundamentale:  fiecare dintre ele se 
descompune în mai multe " legi  categoriale" . 
Dintre acestea, mai ales primele două grupe se 
dovedesc pl ine de cons ecinţe;  căci  în e le  se 
înrădăcinează construcţia lumii reale  ca t ip de 
configurare, ceea ce devine cât se poate de evident 

1 64 



începând cu cea de-a patra grupă, cea a legilor de 
dependenţă (Op.cit . ,  cap.55-56) . Aceasta începe cu 
l e g e a  ca tegor i a l ă  fundamenta l ă ,  a n u m e :  
"categoriile inferioare sunt cele mai tari" (legea 
celui mai tare) şi se termină cu legea libertăţii: "în 
llovu m-ul lor de conţinut, categorii le superioare 
s u n t, totu ş i ,  l i bere ( a u tonome)  fa ţă de ce le  
inferioare; aceasta, bineînţeles, neluând în seamă 
dependenţa lor de acestea din urmă. Sensul acestei 
duble  legităţ i  îl cons tituie " rezemarea " (das 
Aufruhen) configuraţiilor superioare "pe" cele 
inferioare - spiritul e purtat de viaţa psih ică, 
aceasta din urmă de organism, iar organismul de 
configuraţiile fizice şi energiile lor (un raport care, 
în nici un punct, nu este reversibil) - şi aci totodată 
nedizolvarea configuraţiilor superioare în această 
dependenţă ca atare. Aceasta din urmă înseamnă 
pătrunderea de noi categorii, după conţinut mai 
bogate, în acest sens "superioare",  în oricare strat 
mai îna l t .  As tfel în organic se ivesc principii  
formale noi,  superioare, care nu sunt inteligibile 
pornind de la fizic; la fel la nivelul psihic şi chiar 
în viaţa spirituală, fără însă ca să se întrerupă aci 
depen,9.enţa "rezemării" pe nivelul imediat anterior. 

In metafizica tradiţională aceste legi au fost 
di n totdeau na leza te, căci au fost aşezate de-a 
dreptu l pe cap. Cele mai mu lte di ntre marile 
sisteme au transpus categorii specifice ale fiinţei 
spirituale (raţiune, activitate cu scop, providenţă) 
asupra straturilor inferioare ale fiinţei; în felul 
acesta, au considerat categoriile superioare ca fiind 
cele m a i  tari ,  inversând cu totu l dependenţa 

1 65 



categorială .  Aceste s isteme s-au abătut  de la  
principiul celui mai  tare (Op.cit . ,  cap.57) .  Orice 
teleologie a naturii, orice metafizică a spiritului 
comite această greşeală. Greşeala inversă o comite 
însă orice materialism sau energetism:  acesta caută 
să prezinte fi inţa psihică şi pe cea spirituală numai 
pornind de la categoriile fizicului; cu aceasta se 
ajunge la o anulare a autonomiei categoriilor supe­
rioare, încălcând legea libertăţii (Op.cit . ,  cap.59) . 

3. Filosofia nat u rii este teor ia specială  a 
categoriilor celor mai de jos straturi ale fi inţei, a 
celui fizic-material şi a celui organic. Ea se divide 
în trei părţi : 1 )  categoriile dimensionale, 2) catego­
riile cosmologice, 3) categoriile organologice. Prima 
parte are de-a face cu spaţiul şi timpul; fireşte, nu 
numai cu ele, ci şi cu extensiunea şi dimensiunea, 
măsura şi mărimea, precum şi cu mişcarea (Pili/os . 
dcr Natur, cap . l ,  4, 1 6- 1 8) .  Totodată, pornind de la 
analiza modală, se relevă aci cunoscutul fenomen 
al divergenţei sferelor. Spaţiul şi timpul nu sunt 
aceleaşi în sfera reală şi în sfera cunoaşterii (Op.cit . ,  
cap.2, 3 ) .  Spaţiul real se  deosebeşte esenţialmente 
de spaţiul intuiţiei, timpul real-de timpul intuiţiei 
(în afară de aceasta încă: spaţiul ideal de cel geo­
metric şi de timpul ideal) . In fine, spaţiul intuiţiei 
este în limite epuiza bile; în mod similar şi timpul 
intuiţiei, ambele fiind neuniforme şi schimbătoare; 
în ambele subiectul are cea mai mare libertate de 
mişcare pos ibi lă ,  se  poate tra nspune înco tro 
voieşte, poate să se oprească la vii tor, la trecut, la 
ceea ce spaţial este cel mai îndepărtat (Op.cit . ,  cap.8, 
9, 1 4, 15) .  Cu totul altfel sunt însă spaţiul real şi 

1 66 



timpul real.  Nimeni nu poate să iasă ca atare din 
momentul în care se află; chiar şi poziţia spaţială, 
ea se  poate schi�ba numai cu cea a corpu lui  
(Op.cit . ,  cap. 6 ,  7) . In timpul real există în genere 
numai mişcarea comună cu fluxul temporal; ceva 
mai repede sau m<!i încet există doar în spaţiu 
(Op.cit . ,  cap. 1 2, 1 3) .  In afară de aceasta, spaţiul real 
şi timpul real nu sunt nici finite, nici infinite; ele 
nu sunt, în genere, mărimi, ci numai ceva "în care" 
un real poate avea o mărime extensivă. La fel şi 
dimensiunile spaţiului :  nu sunt nici curba te, şi nici 
- î n t r u c â t  cons t i t u i e  ma i deg r a b ă  s i s t emu l 
întinderii posibile - ceva "în" care să poată exista 
ceva curbat (Op.cit . ,  cap.6, 1 1 ) .  

Categoriile cosmologice încep c u  raportul 
real, cu procesul şi starea (Op.cit . ,  cap . 1 9, 20, 2 1 ) , 
îna intează peste substanţial itate şi cauzalitate 
(Op.cit . ,  cap.  22-24, 26-37) către interacţiune şi 
legita tea naturi i  ( Op .cit . ,  cap.32-37),  pentru a 
cu lmina în configurarea dinamică (Op.cit . ,  cap. 38, 
39) şi în formele ei de determ inare, - cele ale 
determ inării centrale şi  totale (Op.cit., cap. 40, 42), 
precum şi în echilibrele dinamice şi ordonarea lor 
treptată . Nouă este aci separarea deplină a legităţii 
(universalu lui - real în procese) de cauzalitate, ceea 
ce cuprinde în sine înţelegerea celei din urmă, ca 
ţi n â nd de axul rea l ce decurge temporal între 
stadiile procesului (Op.cit . ,  cap. 26, 27, 33, 35). Pe 
lângă aceasta, ceea ce în întregul cosmosului este 
interacţiu nea, anume condiţionare reci procă a 
oricărui fenomen simultan, este în mic, dar după 
legătura i ncomparabil  mai  tare, s tructurarea 

1 67 



dinamică, ale cărei eşaloane domină de la atom 
până la norul spiraIic (SpiralnebeD (Op.cit . ,  cap. 38, 
4 1 ) .  Această  s truc turare nu s e  m enţ ine  prin 
substanţiaIitate, c i  prin consistenţa e i  internă, care 
la rândul ei, se bazează pe echil ibre care, fără 
îndoială,  pendulează ( Op.cit . ,  cap. 24, 43) .  Aci 
intervin şi cele două forme de determinare, numite 
mai sus, în a căror opoziţie este deja dat un anuII!it 
tip de reglare autonomă (Op.cit . ,  cap. 40, 42, 43) .  In 
eşalonul structurilor formele cele mai înalte nu se 
află însă la cele mai mari sisteme (cele cosmologice), 
ci, evident, în centru - la ordinea mărirnilor a ceea ce 
este accesibil simţurilor noastre (Op.cit ., cap. 43, 44) . 
Aci intră de acum în acţiune şi structurile organice. 

Cu acestea survin categoriile organologice. 
Ele privesc interpătrunderea formelor şi a proce­
selor de viaţă, echilibrul proceselor, conservarea 
structurii formale în schimbarea materiei (Op.cit . ,  
cap.4S-S0) ,  precum ş i  structura procesului  în 
fluctuaţia componentelor lui ,  şi ,  în fine, viaţa 
genului, cea a structurării de rang mai înalt, deo­
dată cu echilibrarea între efemeritate şi reproducere 
(Op.cit . ,  cap.S1-SS) .  Cu aceasta întreaga pondere 
categorială şi contribuţia SCţ proprie l? sistemul de 
stratificare cade asupra "procesului morfogenetic" 
(Op.cit . ,  cap.S2, S3) .  In cel din urmă se află categoria 
organologică  cea m a i  importantă ,  cea  a 
determinării organice (care, în teori i le  cel mai  
adesea greşite, au fost înţelese sau cauzal sau fi­
nal, ceea ce a dat naştere la disputa necugetată a 
"mecanismului şi vitalismului")  (Op.cit . ,  cap.61 -
63).  Dincolo de aceasta iese la suprafaţă o largă 

1 68 



grupă de categorii; ea priveşte schimbarea de 
genur i ,  f i l o g eneza ş i  s e  ins t i t u i e  o da tă cu 
fenom enul  conform i tă ţ i i  cu  scopul  org a n i c ,  
conducând p e  de o parte l a  "principiul scopului 
regulativ" al lui Kant, iar pe de alta la  forţa 
constitutivă a instinctului descendenţei; în afară 
de mutaţie şi selecţie, care, fireşte, explică numai o 
parte a fenomenelor, există, încă (e adevărat, doar 
tempora l,  întru cât l ipsesc ipoteze mai  bune)  
categorii ajutătoare indispensabile (Op.cit . ,  cap. 
56-60) . 

4. FilosoJiil spiritulu i. Ca să indice categorige 
pentru fiinţa psihică, este sarcina psihologiei. In 
realitate, în zilele noastre, s-a început cu anumite 
pregătiriA în acest scop. Dar lucrurile se află aci la 
început. In domeniul fi inţei spirituale, dimpotrivă, 
premerg, fenom enologic , del i m i tăr i  precis e .  
Cu noaştem tre i  forme de bază a le  spiri tului ,  
anume: cel  personal, cel istoric-obiectiv şi spiritul 
obiectivat (Problem des geistigen Seins, cap. 4, 5) .  

Spiritul personal este cel al  individului şi, ca 
atare, e binecunoscut. Totuşi, el a fost descris adesea 
în mod fals, deoarece conştiinţa nu rezultă chiar 
de la sine din conştiinţa spirituala, ci s-a dezvoltat 
timp îndelungat ca o conştiinţă lipsită de spirit, 
adică una închisă în instinct şi servind acestuia, în 
decursul mileniilor devenirii umane. Viaţa proprie 
a spiritului s-a trezit în individ abia cu desprinderea 
din constrângerea în care subiectul a observat, mai 
întâi, dependenţa sa de lumea înconjurătoare şi s-a 
văzu t pe sine, într-o poziţie excentrică (Op.cit . ,  
cap.9) .  El  a dobândit astfel mai  întâi distanţă faţă 

1 6 9 



de lucruri şi cu ea şi cunoaştere; distanţa permite 
ca lucrurile să-i devină obiecte (Op.cit ., cap . I O).  Dar 
aceasta este doar un începu t .  Pers o na l i tatea 
spirituală autentică se instituie, mai  degrabă, o dată 
cu comportamentul practic. Acesta este legat însă 
de existenţa situaţiei, care îl constrânge pe om să 
acţioneze cumva, dar nu îi spune cum trebuie să 
acţion�ze (Op.cit . ,  cap . 1 2) .  

In  viaţă, omul es te situat altfel decât ani­
malul, căci instinctele sale îi spun ce are de făcut; 
omu l este situat în libertatea sa şi cu aceasta, expus 
chiar pornind de la ea; căci libertatea este un dar 
cu dou ă  tăişur i ,  ea  c o n ţ i n â n d  p o s i b i l i t a t e a  
permanentă d e  a n u  nimeri drumul. C u  acest dar 
superior existenţa personală uneşte şi capacităţile 
prevederii, şi ale acţiunii finaliste, ale activităţii şi 
ale conştiinţei valorii, ceea ce face din poziţia sa în 
lume una u nică în felul ei şi dominanta (Op.dt . ,  
cap. 14, 15) .  

Cu totul altul este "spiritul obiectiv " .  Vreme 
îndelungată, el a fost cu totu l trecu t cu vederea . 
Abia Hegel a sesizat esenţa lui, însă a interpretat-o 
ca substanţă şi cu aceasta, nu avea dreptate (Op.cit . ,  
cap. 1 8) .  Via ţa comună a spiritu lui ,  care nu se 
misiuie în nici un individ, ci dăinuie istoriceşte 
peste generaţi i le  schimbătoare, nu este nici o 
abstracţie, nici un colectiv, ci o putere concretă şi 
rea lă  în v i a ţa oameni lor part icu lar i ,  care îi  
constrânge să fie într-o modalitate determinată; dar 
nu constă din indivizi, ci din momente clare, care 
sunt în ea de acelaşi fel . Domenii ale spiritului 
obiectiv sunt: l imba, şt i inţa, dreptu l, morala, 

1 70 



moravurile şi stilul de viaţă, religia, arta şi tehnica . 
N imeni nu-şi inventează propria limbă, nu-şi 
imaginează şti inţa sa;  particu larul creşte, mai 
degrabă, în ceea ce există, î l  preia pe acesta din 
sfera comună, care i se oferă . Ceea ce se transmite 
şi se preia din domeniile particulare ale spiritului 
are însă forme foarte diferite: copilul preia ca 
exemplu şi încearcă limba, iar cel care creşte preia 
cunoaşterea în interogări şi învăţătură conştientă, 
spre care n u  se  îndreaptă încă f� ră a n u m i te 
îndrumări, plănuite de cei ce ştiu .  In gusturi, în 
stilul de viaţă, în valorizările timpului său, omul 
se i ntegre a z ă  pe neobs erva te;  e l  preia  d ec i  
ex ige n ţ e l e  m o r a l e  n u  f ă r ă  o p oz i ţ ie ,  c i  î n  
controversă îndelungată cu ele, î n  măsura, desigur, 
în care, la rândul său, contribuie la schimbarea 
m oralei  ex istente ( Op . c it . ,  ca p . 20-24) . Un rol 
deosebit în toa te acestea îl joacă ed ucaţia, prin care 
spir i tu l  ca atare n u  s e  moşteneşte,  ci nu mai  
transmite această m oştenire .  Educa toru l ca ş i  
dascălul, este u n  funcţionar al tradiţiei; în  viaţa 
spiritului el ocupă locul pe care, în viaţa organică 
a speciei, în plasma germinativă îl ocupă aparatul 
ereditar. Opera sa constă astfel, în a păstra spiritul 
comun în schimbarea purtătorilor efemeri . Dar 
tocmai de aceea orice educaţie este: 1 )  educaţie 
pentru spiritul obiectiv (niciodată cel personal, care 
rămâne mai ales individuaD, şi 2) educaţie pri n 
spiritul obiectiv. Căci dascălul nu dă ceea ce este 
al său, ci doar ceea ce este comun (Dp.cit . ,  cap.25) . 
Vi a ţa s p i r i t u l u i obiect iv este as tfe l în  via ţa 
individului cea mai mare putere reală posibilă, dar 

171 



ea îşi primeşte, din nou, de la acesta impulsurile 
tra nsformării  sale istorice (Op . cit . ,  cap .27-3 U .  
Totu şi,  într-u n punct î i  rămâne fu ndamental  
subordonat:  spiritul obiec � iv nu are conş tiinţă . 
Există însă o cunoaştere despre el, dar aceasta nu 
este a sa, ci a noastră, anume aceea a indivizilor 
despre el. Şi aceasta este şi rămâne una inadecvată 
(Op.cit . ,  cap.32-34) . în cel mai larg domeniu al său, 
spiritul acesta nu are nevoie de nici o conştiinţă 
adecvată; în altul însă, în cel al vieţii comunităţii 
şi al politicii,  lipsa acesteia este sim ţită ca u n  
neajuns: statul n u  poate s ă  existe nici o clipă fără 
condu cere, decizie, iniţ iativă; s i tuaţia poli tică 
reclamă prevedere, obiective finale, activitate. De 
acestea însă este capabil numai un spirit personal .  
Urmarea este că  cel obiectiv reclamă ajutorul celui 
personal :  el pune individul în locul conştiinţei 
comunitare absente şi trece asupra lui puterea şi 
responsabi li tatea (Op .cit . ,  cap.35, 36) .  Astfel se 
petrec lucrurile în persoana stăpânitoril or, a 
oamenilor de stat, a preşedintelui consiliului de 
miniştri ş.a. Dar el nu poate să confere individului 
şi obiectivitatea necesară şi forţa suprapersonală . 
De aceea, conştiinţa reprezentativă politic rămâne 
inadecvată, şi orice conducere a procesului istoric 
prin acţiunea sa rămâne limitată ca orizont. Acesta 
es te temeiul pentru care omul nu reuşeşte ca prin 
conferi rea de sens, de care e în stare, să facă din 
procesul istoric unul plin de sens, şi într-un orizont 
mai larg (Op.cit . ,  cap.36, 43) .  

Altfel stau lucrurile şi c u  spiritul obiectivat. 
El constă  în cre,a ţ i i l e  s p i r i t u a l e ,  o p ere s a u  

1 72 



obiectiva ţii  a le  spiritului viu, indiferent dacă 
acestea sunt de uz tehnic, ori  de gen l iterar sau 
artistic .  Obiectivaţia nu este spirit viu, dar ea 
rămâne totuşi dependentă de acesta, de spiritul în 
stare de compreh ensiune. Dar ea supravieţuieşte 
creatorului ei, se menţine departe peste spaţii 
istorice şi stă mărturie pentru el,  atunci când a 
dispărut d eja (Op .cit . ,  cap.4S ) .  Acest fapt este 
posibil, deoarece obiectivaţia este o configuraţie 
cu două straturi, constând dintr-un plan din fată 
(VordergrundJ real şi unul ireal, "care apare" ca 
fundal (HintcrgrwldJ .  Primul este o configuraţie 
materială sensibilă, cel din urmă un conţinut spiri­
tual, care este parcă surghiunit în celălalt şi purtat 
de el; de fiecare dată poate să apară numai spiritul 
viu, care aduce cu sine condiţiile comprehensiunii . 
Tipic este acest raport în scrierea de orice fel: planul 
real din faţă nu este ceva în genul unei l i tere; 
fundalul care�apare este conţinutul de sens a ceea 
ce este scris .  In toate artele revine acelaşi raport: 
în forma statică a pietrei apare agitaţia figurii, pe 
suprafaţa pânzei - profunzimea spaţiului şi viaţa 
scenei.  De acest raport de apariţie depinde ceea ce 
numim "frumusete" .  Dar şi menţinerea şi durata 
conţinu tului spiritual depind de el (Op.cit . ,  cap.  
47-49) .  Forţa conservării este aci ,  fireşte, gândită 
în multiple feluri . De o înaltă cons ta nţă sunt 
conţi n u tu ri le  art ist ice  determ i n a te,  d e  pi ldă 
formele marii poezii, iar  de o mai  mică valoare cele 
ale conceptelor, în care legătura conţinutului şi a 
term e n u l u i  este u n a  exterioa ră . C a  urmare,  
istoriceşte conceptele sunt indiferente (Op.cit . ,  

173 



cap.51 ,  52, 55) . În durată însă, orice spirit obiectivat 
revine în cel viu şi se volatilizează în el (Op.cit . ,  
cap.53, 54) . Aci, acesta exercită o acţiune inversă 
asupra lui .  Ea poate acţiona fertil, �dar poate să fie 
şi împovărătoare şi încetinitoare. In cel din urmă 
caz se ajunge la un conflict între spiritul viu şi cel 
obiectivat, iar în cazul extrem la o luptă între ele 
(Op.cit . ,  cap.57-59) .  Şi apoi, vine proba de forţă a 
spiritului viu - adică de-a dreptul cea a forţei sale 
de creaţie -, dacă poate să sfărâme lanţurile şi să 
se elibereze pe sine (Op.cit . ,  cap.60)1 . . . 

I Capitolele urmatoare (5. - Etica; 6. - Estetica; 7. - Teoria 
cunoaşterii; 8. - Logica) conţin o problematică cuprinsă, în 
liniile ei principale, În textele traduse mai sus (înainte de 
această " Autoexpunere") .  

1 74 



ANEXĂ 





APORETICĂ ŞI DIALECTICĂ LA ARISTOTEL 
ŞI N. HARTMANN* 

Alexandru BOBOC 

1 .  Cercetarea îndelu ngată a laturii  logico­
metodologice a operei Stagiritului a încetăţenit, în 
mare măsură, ideea unui Aristotel-Iogician, mai 
exact a celui care II a construit primul sistem logic­
formal cunoscu t nouă " 1 . De aceea, atunci când 
interpreti de autoritate, ca N . Hartmann şi P. 
Aubenque, au evidenţiat şi un Aristotel "clasic al 
Aporct icii, adică al ştiinţei pure a problemelor"2, 
întrucât "structura Metafizicii sale nu este şi nu 
pu tea fi o structură deductivă,  c i  numai u na 
aporetică, în sensul aristotelician al termenului 
«dialectică»"3, ideea a produs o anumită derută sau 

* ÎI I :  St lldii de istoric a filosofiei l/ I l iversale, VoI.X, Bucureşti, 
Ed . Academiei, 1 989, p.23-31 . Cu u nele mici modificari, reluam 
ac i  o contr ibuţ ie  ese nt ia la  a lu i  Har tmann în fi losofia 
sistematica . 

1 M. Bochenski, Formale Logik, Freiburg-Miinchen, Karl 
Alber, 1 956, p. 1 I 3. 

2 N.Hartmann, Cn/lldziige cil ler Metaphysik der Erkel l l l tII is 
(92 1 ), Berlin, 5. Aufl., Walter de Gruyter & Co., 1965, p.39. 

, P.Aubenque, Le problemc de retrc chcz Aristote. Essai 
sur la prob/ematique aristotciicie/l llC, Paris, P.U.F., 1962, p. 15-1 6. 

1 77 



chiar împotrivire4, determinate, se pare de: a) 
încărcătura diferită a termenului "dialectică" în 
lucrări diferite ale lui Aristotel; b) reacţia la o 
mentalitate după care dialectica ar coincide cu 
forma ei speculativă hegeliană. 

S u n t  necesare ,  de aceea,  u r m ă toarele 
precizări: 1 )  filonul dialectic, de fapt contribuţia 
efectivă a Stagiritului la constituirea modului  
sistematic de gândire nu se află numai în contextul 
O rgan on - u l u i ,  d o m i n a t  de A na litica (ma rea 
silogis tică aristotelică este, în esenţă, structură 
logică a metodei deductive) şi viziunea dialecticii 
ca artă a discursului (din Topica sau chiar din 
Retorica ), nici  (sistematic şi elaborat) în opera 
naturalistă, ci şi în Metajizica; 2) momentul esenţial, 
care decla nşează o deschidere spre gândirea 
sistematică, este legat structural de întrebarea "ce 
este fiinţa?", iar, întrucât această întrebare este una 
dintre cele care rămân mereu aporetice (pentru care 
n u  s o l u ţ i a ,  ci cerce tarea s o l u ţ i e i c o n s t i t u i e  
esenţialul), aporetica însăşi s e  arată a f i  structurală 
metodei sau una dintre structurile acesteia, pentru 
care forma logică nu poate fi nicidecum silogistică; 
3) aporetica traduce efortul de conştientizare a 

� "Gândirea aporetica - scrie Werner 5tegmeier -
constituie, ce-i drept, o buna parte a dezvoltarilor aristotelice, 
care totodata urmeaza cai determinate prin trial alld amr: cu 
toate acestea, nu ne putem ralia lui Pierre Aubenque, care vrea 
sa-I prezinte pe Aristotel în mod exclusiv ca gânditor aporetic, 
care, de cele mai multe ori, renunţa la soluţiile problemelor" 
(Der Substanzbegriff der Metapltysik. Aristoteles - Descartes -
Leibll c, Tiibingen, 1 974, p.39) . 

1 78 



dialecticii ca structură ontică şi cu aceasta se anunţă 
unitatea dintre metodă şi ontologie. 

2. Î n a l ţ i  termeni ,  m a rea d if icu l ta te  a 
înţelegerii raportului (unităţii) dintre aporetică şi 
difllectică o constituie poziţia dialecticii în sistemul 
aristotelic, în care Analitica (având ca punct cen­
tral tes.>ria silogismului), este instrument al ştiinţei. 

In Topica (1. 1 ,  I ODa), Stagiritul scrie: "scopul 
tratatului nostru este de a găsi o metodă, prin care 
putem argumenta despre orice problemă propusă, 
pornind de la propoziţii probabile, şi  prin care 
putem evita de a cădea în contradicţie când trebuie 
să apărăm o argumentare"5•  Foloasele "dialecticii" 
în sens aristotelic, ale Topicii, ca tratat, sunt valabile 
"şi pentru ştiinţele filosofice. Căci, dacă suntem în 
stare să ridicăm obiecţii din două puncte de vedere, 
vom cunoaşte mai uşor ceea ce este adevărat şi ceea 
ce este fals într-un caz sau altul"" .  

5 Aris totel, Organo/l ,  IV: Topica , R�spingerile sofistice, 
Bucureşti, Edit .  Şti i nţific[\, 1 969, p .3-4.  In note la aceasta 
traducere, Mircea Florian precizeaza: Topica, la Aristotel, "se 
confunda cu «dialectica » în sensul de «metoda» a cunoaşterii 
probabile, care prega teşte cunoaşterea apodictica "; Topica 
"este o « dialectica » în sensul socratic, fiindca scopul ei este 
«discuţia », dia logul asupra chestiunilor generale ale vieţii (. .. ) 
Aristotel opune « dialectica » «apodicticii» (. .. ) Argumentarea 
«dia lectica » este o argumentare gellerala faţa de argumentarea 
« apodictica » speciala, o argumentare care pregateşte cercetarea 
speciala " (Ibidem). _ 

, . ldem, Topim, 1, 2, I O l a .  In Op.cit., p.B, M. Florian (p.7-B) 
preciza ca, în înţeles aristotelic, "dialectica " este "nu numai 
un exerciţiu intelectual" ,  ci unul "care da roade atât în discuţie 

1 7 9 



Fiind /I arta de a cerceta" ,  "dialectica " ne 
îndrumă " spre principiile tuturor ştiinţelor" :  "vom 
stăpâni deplin această metodă când o vom stăpâni 
tot aşa cum practicăm retorica, medicina şi alte arte 
de acelaşi fel"7. 

Faptul că, la Aristotel, "dialectica" este arta 
de a întreba, de a pune probleme este argumentat 
pe larg în Topica, VII, (Despre practica dialecticii şi 
practica în dialectică). Topica, în ansamblu, arată însă 
că dialectica, în Orgallon, este "expresia unei a doua 
logici, întregitoare necesară a silogisticii " ;  Aristotel 
"a denumit Analitică şi Dialectică cele două feţe ale 
gândirii discursive şi, astfel, a consacrat o distincţie 
fundamentală a întregi i gândiri antice"8. 

şi schimbul de gândire de fiecare zi între oameni, câ t şi  în 
dezvoltarea ştiinţelor", adica "şi viaţa practica şi teoria au 
nevoie de dialectica"; ajungem la adevăr mai uşor "daca În 
orice chestiune recurgem la aporii, adica la opinii contrare, pro 
şi contra ( . . .  ). Metoda de a cerceta, de a supune probei (ne'lpa) 
opiniile contrare într-o chestiune, metoda diaporcmatică, este 
caracteristica metodei dialectice sau «topice», iar Aristotel o 
(Iplica în toate operele sal{' .  

7 Ibidem, 1 ,  3 ,  tOl  b. In Op.cit . ,  p.9, M.Florian sublinia, în 
Note (p.9-t O), ca "dialectic(l are sarcina de a da la lumina 
principi i le ,  ax i omele,  a d evarur i le  pr ime,  certi tud in i le  
fundamentale .  Anal itici le accepta principiile ca evidente 
pentru a demonstra a lte propoziţii. Dialectica, se întelege, nu 
demonstreaza principii le, ci le ara ta, le dezva luie datorita 
calitatii fundamentale a ei de a fi examillare, cercetare "; "dia lec­
tica " este "ca o arta sau o capacitate (OUVOlllC;), cum sunt 
retorica, de care Aristotel o apropie totdeauna, şi medicina . 
Ceea ce hotaraşte şi în dialectica este maiestria, este practicarea 
magistra la a regulilor ei ".  

� M. Florian, Introdl/cere la Orga t/(JI! IV, ed. cit . ,  p.v. 

1 8 0 



Spre deosebire de Platon, la care Analitica şi 
Dialectica se confundă, Aristotel "a realizat primul 
tratat de logică", diferenţiind cele două "şi dând 
precădere Analiticii în ceea ce priveşte puterea 
conclu d e n tă " ;  deşi A n a l i t ica "s-a  născu t d i n  
Dialectică ", e a  este "doctrina ştiinţei, a necesarului", 
pe când "Dialectica (Topica) este doctrina probabi­
lului, a plauzibilului"9.  

Întrucât procedează preponderent inductiv, 
"Dialectica " aristotelică trimite, mai mult decât 
Analitica (aEodictica), la ontologie, la ştiinţa "fiinţei 
ca fi inţă " .  In felul  acesta, putem evidenţia un 
Aristotel care caută dialectica în unitatea gândirii 
şi a fi inţei .  

Nu întâmplător, HamelinlO accentua pe ceea 
ce Aristote l  numea " a  treia  î n treb u i n ţare a 
dialecticii" - a pune "aporiile" şi a ajuta la desco­
perirea " primelor principii" ale fiecărei ştiinţe .  
"Este una şi aceeaşi - scrie Hartmann - dacă se 
spune că antinom iile dezvoltate de aporetică sunt 
insolubile sau numai dialectic solubile. Soluţio­
nări le dialectice nu constau în altceva decât în a 
pune în valoare (im G,.elten lasse/l) contradicţia în 
conţinutul de fapt real .  In acest sens, se poate spune 
că A r i s totel  este ,  în esenţă , d i a lectici a n  ( .  . .  ) 
Demer�ul lut Aristotel rămâne aporetic până la 
sfârşit. Inseşi principiile cele  mai înalte, spre care 

" Ibidem, p.VI .  
l tl O.Hamelin, Le sys teme d'  A ris tote, 2" edition, public 

par L. Robin, Paris, F. A !c;m , 1 931 , p.232-233. 

1 8 1  



aceasta (aporetica - n . n s . )  conduce, dezvăluie 
natura dialectică a faptului. Şi aici el  este, chiar 
împotriva voinţei lui, dialectician"l J .  

N . Hartmann a analizat apoi raporturile 
dintre conceperea aristotelică şi cea hegeliană a 
dialecticii. "Este fals - scria Hartmann - să-I vedem 
totdeauna pe Hegel numai pornind de la Kant şi  
Fichte"; pentru a-l înţelege în mod istoric pe Hegel, 
trebuie să ne raportăm "la clasicii antichităţii" şi, 
în primul rând, la Aristotel; căci "pornind de la 
problemele nerezolvate ale logicii hegeliene se pot 
vedea mai bine marile aporii ale logicii aristotelice, 
şi de la aceasta pornind, cele ale logicii hegeliene" 1 2 . 
Ceea ce-i uneşte pe cei doi gânditori se leagă, în 
principal, de " elementele pozitive ale metodei", de 
" raportul  d i n tre logică  şi ontologie"  şi de 
"metafizică"; pentru ambii gânditori, relaţia dintre 
logică şi ontologie este fundamentală, fără ca 
modurile de a înţelege logica însăşi să fie identice: 
căci "pentru Hegel, realul se dizolvă în logic, pe 
când la Aristotel materia desparte realul de logic" 1 3 .  

Deci, dincolo de dialectica anticilor, ca artă a 
discursului şi ca teorie a probabil ului, opera lui 

I I  N.Hartmann, Aristote/es u lld Hegel ( 1 923), În Kleillere 
Schriftel l ,  Bd . II, Berlin, Walter de Gruyter & Co.,  1 957, p.223. 

1 2  Ibidem, p.215, 21 7. 
1 3  Ibidem, p.21 7,229, 231 , 233. Este semnificativ ca 

Hartmann însuşi pastreaza aceasta distincţie "În ontologia 
critica", care, sub multe aspecte, este un gen de neoaristotelism, 
pastrând o atitudine în esenţa realista (vezi Al. Boboc, Nicolai 
Hartmarw şi realismul coll temporall, Bucureşti, Edit. Şti inţi fica, 
1 973, p.49). 

1 8 2 



Aristotel conţine o dublă deschidere: a) spre o 
logică a invenţiei, a cercetării faptelor; b) spre 
"natura dialectică a faptului " ,  spre d ialectica 
exis tenţei . As tfel ,  şi sc ientismul  m odern,  şi 
ontologismul îşi află surse la Aristotel, a cărui operă 
rămâne o sursă permanentă a gândirii filosofice şi 
ştiinţifice. 

3.  Discuţia despre aporie şi aporetică14 are o 
pondere considerabilă în opera Stagiritului.  O 
asemenea poziţie se leagă de faptul că momentul 
aporetic este consubstanţial punerii problemelor, 
iar de această punere depinde dezlegarea, rezulta­
tul cercetării. 

Textul aristotelic este edificator în acest sens . 
"Fiind vorba d e  ştiinţa pe care o cercetăm acum 
(adică de Metafiz ică , Fi losofia primă - nota  
comentatorului la  traducerea românească), trebuie 
să trecem în revistă problemele ce se impun mai 
Întâi .  De ele ţin toate acelea în privinţa cărora unii 
gânditori d inainte şi-au exprimat păreri deosebite 
de ale noastre, şi apoi acelea pe care întâmplător ei 

1� Aristotel s-a ocupat de acestea îndeosebi în: Topica, 
VI, o, 1 45b, 1 7; VIII ,  1 1 ,  162a, 1 7; Metafizica, B, r; Despre suflet, 
1 ,  Fiz ica, I. De fapt, preciza W. Jaeger (Aristoteles , Grundlegung 
cina Gescll ich te seille El l twicklul lg, 1 923, 3 .  Aufl.,  Weidmann, 
Dublin/  Ztirich, 1 967, p.402), "În Metafizica se afla laolalta toate 
firele filosofiei lui Aristotel, aşa cum, şi invers, ea impieteaza 
as upra  tu turor cel u r l a l t e  d is c i p l i n e .  Ea este expres ia  
ult im elor sale intenţii  ş i  orice preocupare d espre partile 
separa te ale d octr ine i  sa le ,  care nu-şi a fla  punctul  de 
plecare î n  aces t organ central, trebu ie sa treaca pe alaturi de 
faptul fundamental " .  

1 8 3 



le vor fi trecut cu vederea. Dar pentru acei care vor 
să găsească o dezlegare e de mare folos să ştie să pună 
bine probleme. Căci rezultatul fericit al cercetării depinde 
de dezlegarea problemelor puse an terior. Cine n u  ştie 
u tlde e nodul 1lU poate s(1-1 dezlege (subl .  ns.) .  Nedu­
merirea cugetului nostru ne arată limpede acest 
lucru chiar în realitate, căci el, când se îndoieşte de 
ceva, păţeşte tocmai ca oamenii legaţi, le e peste 
putinţă să meargă înainte, fie într-un fel, fie în 
celălalt. De aceea, trebuie să cercetezi mai dinainte 
toate dificultăţile ivite, pe de o parte, din motivele 
arătate aici, pe de alta, pentru că cei care nu-şi dau 
seama din vreme de aceste probleme seamănă cu 
oamenii care nu ştiu încotro trebuie să meargă şi, 
pe lângă acestea, nici nu pot să-şi dea seama dacă 
au descoperit ceea ce caută sau nu. Căci unora ca 
aceştia nu le e lămurit scopul cercetării lor, ci doar 
aceluia care mai înainte şi-a formulat îndoielile. 
Apoi neapărat că e În stare să judece mai bille acela care, 
ca la Ull proces, a ascultat toate argumen tele părtilor ÎlI 
cauză " (subl .  lIS .) 1 5 .  

Textul citat conţine, ni se pare, mult iple 
impl ica ţ i i  cu privire la structura modului  de 

l '  Aristotel, Metafizica, I I I  (B), 1 ,  995a - 995b (trad .  de Şt. 
Bezdechi, st. introd . şi note de Dan Badarau), Bucureşti, Edit. 
Academiei, 1 965, p.1 00-1 01 . În nota 2 (p.1 00) D. Badarău insistă 
asupra "apelului metodic la cunoştinţele lasate de Înaintaşi", 
asupra considerarii metodice a acestui dat În ceea ce s-a numit 
diaporcl1latica . Aristotel confrunta tezele contrarii, dar preferinta 
lui "nu se manifesta niciodata În urma exa minarii tezei şi 
antitezei, ca o consecinţa a acestui examen", ci, dimpotriva, el 
"ştie de mai Înainte ce vrea sa stabileasca; el nu e neutru" .  

1 8 4 



gândire aristotelic şi la atitudinea sa faţă de tradiţie. 
Deşi incursiunea is torică este mai mult ajutătoare, 
nu este condiţia unei noi perspective, ea devine 
expresia consideraţiei pe care Stagiritul  o are pentru 
înaintaşi; pentru mediul teoretic în care el s-a for­
mat, lecţia es te clară : fiecare în parte rămâne 
tributar trecu tului,  care-i oferă mereu prilej de 
med itaţie şi coord onatele unei examinări mai 
complexe a problemelor, conceptelor şi teoriilor 
(solu ţii lor) . Aşa cum preciza N . Hartmann, un 
" tr ibutar" moştenirii  aris totelice, "nimeni nu 
începe cu propria sa gândire. Fiecare găseşte în 
vremea sa o anumită stare de fapt a cunoaşterii ş i  
a puneri i problemelor; în această stare de fapt el  se 
integrează şi începe să cerceteze numai pornind 
de la ea " 1 6. 

Distincţia între aporctică şi dinlectică (în sensul 
anticilor), precum şi acţiunea primei în direcţia 
dia lec ticii ca mod sis tematic de gândire este, de 
fapt, absolut necesară pentru a înţelege construcţia 
Metafiz icii. Stagiritul însuşi preciza că filosofin, care 
"consideră atât Fiinţa ca fiind, cât şi proprietăţile 
ei esenţia le" I ?, este " o ştiinţă" deosebită " de dialec­
tică prin capacitatea ei de cunoaştere, iar de sofisti­
că prin ţelul de viaţă pe care ni-l fixează "; căci 
"dialectica se mărgineşte la dibuiri de cunoaştere 

In N . Hartmann,  Ku rze Srlbs trlars trllll l lg, În Piz ilosoplzm­
Lrxikc)/ ) ,  hrsg. von . w. Ziegenfuss, Erster 8and , A-K, Berl in, 
Walter de Gruyter & Co., 1 949, p.454. 

1 7  Aristotel, Metafizica, IV, (r), 1, 1 00 3a, p . 1 25 .  

1 8 5 



în diverse domenii în care filosofia ţinteşte la o 
cunoaştere completă"18 .  

Fără a rivaliza cu Apodict ica, aporetica 
aristotelică este legată de "şt iinţa ca ş tiinţă a 
principiilor" a cărei mare dificultate este semnalată 
de Stagirit astfel : "Dar am putea să ne punem 
chestiunea dacă trebuie să considerăm filosofia ca 
o ştiinţă unică sau ca mai multe. Dacă ea se reduce 
la o singură ştiinţă, se poate aduce obiecţia că o 
ştiinţă se ocupă totdeauna de contrarii, pe când 
ştiut este că principiile nu sunt contrarii între ele. 
Iar dacă filosofia nu se reduce la o singură ştiinţă, 
ce fel de ştiinţe trebuie să admitem ca formând 
obiectul ei? "19 .  

Hartmann avea dreptate să  considere că 
"demersul lui Aristotel rămâne aporetic până la 
sfârşit" . Stagiritul  îns u ş i  oferă temei pen tru 
aceasta . "Nemaiîntrebând apoi - scria el - dacă 
sarcina de a studia principiile demonstraţiei revine 
unei singure ştiinţe sau mai mul tora? Iar dacă 
sarcina aceasta revine doar uneia, ne întrebăm: de 
ce să revină mai degrabă acesteia decât oricărei 
a l teia? Iar dacă menirea aceasta aparţine mai  
multor ştiinţe, ce fel de  ştiinţe trebuie să  fie acestea? 
Pe urmă, este de ştiut dacă toa te subs tanţele 
alcătuiesc obiectul filosofiei sau nu . Iar dacă nu 
toate intră în domeniul ei ,  e greu de precizat care 
dintre ele cad în sarcina ei. Pe de altă parte, dacă 
fi losofia se red uce la o s i ngură ş t i i n ţă care 

1 " Ibidem, p . 1 3 1 ;  IV (r) l 004b. 
1 9  Ibidem, p.334, XI (K), 1 ,  1 0S9a . 

1 8 6 



cercetează toate subs tanţele, nu suntem lămuriţi 
cum se poate ca aceeaşi şti inţă să se ocupe de mai 
multe substanţe"2(l . 

în structura aristotelismului, aporetica se 
leagă, inevitabil, de coprezenţa generalului şi a in­
dividualului, în dezacord cu tradiţiile platoniciene. 
De aceea, ştiinţa ca ştiinţă a generalului nu exclude, 
ci presupune ştiinţa "Fiinţei ca fiind" (a "Fiinţei ca 
Fiinţă") ,  iar întrebarea "Ce este Fiinţa?" devine 
fu ndamentală . " Problema Fi i nţei  - preciza 
P. Aubenque - este cea mai  puţin naturală dintre 
toate problemele, este aceea pe care simţul comun 
nu şi-o pune niciodată,  pe care nici fi los ofia 
prearistotelică, nici tradiţia imediată posterioară nu 
şi-a pus-o ca atare, aceea pe care alte tradiţii decât 
cele occidentale nu au primit-o şi nu au atins-o nici 
măcar în treacăt vreodată" ;  întrucât " trăim în 

211  Ibidem , în III (8), 1, 995b, 6 şi 2, 996b Aristotel punea 
în  mod expres aporia  un ic i ta ţ i i  metafiz ic i i  ca "ş t i i n ţa 
principiilor" (primele principii) .  În I I I  (8), 1 ,  995b, 6- 1 0  şi 2, 
996b, 26-997a, 1 5, el se refera la principiile demonstraţiei . De 
fa pt ,  n u  n u m a i  Metafiz ica , ci şi Fiz ica şi Despre s ufle t  
examineaza anumite aporii fundamentale. Textul de bază 
ramâ ne: lI! (B) ,  1 ,  995b, în care, d incolo de diaporematica, de 
evaluarea metodică a ceea ce au dat predecesorii, Stagiritul 
dă ideea importa nţei punerii problemelor şi a aporeticii ca 
ştiinţa pu nerii problemelor. Se pare că �tructura aporetica a 
gâ nd irii aristotelice justifică şi ceea ce E. Boutroux (Aristote, 
în E t u dcs d 'h is to irc de la plz ilosophie ( 897), IV" ed . ,  Paris, F. 
Alcan, 1 925, p . 1 3 1 - 1 32)  considera "contradicţia " între "o 
teorie a existenţei, pentru care real este numai individul, şi o 
teorie a cunoaşterii, pentru care nu exista ş ti inţa decât despre 
genera l" .  

1 8 7 



gândirea aristotelică, a existenţei", nu vedem nimic 
uimitor în chestiunea "Ce este fi inţa?",  problema 
"cea mai problematică dintre toate, nu numai în 
sensul că nu i se va da poate niciodată în întregime 
un răspuns, ci în sensul că e deja o problemă de ştiin­
ţă pentru care noi ne punem această problemă"21 . 

Este semnificativ că, studiind problema de 
mai sus ca Sein als Seiendes, Heidegger a pus în 
evidenţă ruptura  g â n d iri i  S t a g i r i t u l u i  cu 
platonismul şi ceea ce autorul lui Seill und Zeit a 
numit "diferenţa ontologică ", de fapt deosebirea 
între Fiinţă şi Fiinţa ca fiind (în termeni aristotelici) . 
"Ceea ce Aristotel nu încetează să spună şi să repete 
este că, dacă eUlos-ui ar aparţine existenţialmente 
de ouala, Eidos-ul însuşi nu ar mai putea fi 
determinat ca oua la. A fi (etre) rămâne mai mult 
o calitate comună, chiar cea mai comună dintre 
toate, dar ceea ce este cel mai comun tuturor 
existenţelor este că în fiinţa (etre) lui fiecare dintre 
acestea este mai întâi «ceci que  voiei» 'Co 8E 'I t .  

Astfel, spune el ,  acest om sau acest cal  pe care-l 
vedem aci" 22 .  Şi apoi  preciza rea "rădăcin i i "  
opoziţiei dintre Platon şi Aristotel; "platonismul 

1\ P Aubenque, Op.cit., p. 1 3-14. Noutatea, de fapt, ideea 
de a pune o ascmenea problema e subliniată de autor îndeosebi 
în ampla Introdue/iall (p.21-68), cu titlul semnificativ: La sei­
('l Ice salls /1om . Punâ ndu-şi această problema, Stagiritul, ca şi 
gândirea greacă în ansamblu, subliniază Aubenque, nu şi-a 
pus-o şi pe cealaltă : de ce exista mai ales fi inta decât nim ic? 
(p. 13) .  

22 Jean Bea,!fret, Diilloguc allee Heidegger, 1 . :  Piz ilosapiz ie 
greque, Paris, les Edi tions de Minuit, 1 973, p. l 04. 

1 8 8 



înseamnă reducţia eidetică a fiinţei (€tre), adică 
determinarea ei exclusivă prin Eidos . Restul nu este 
niciodată decât secundar şi de rang « ulterior» . 
Pentru Aristotel, dimpotrivă, fi inţa fiindului (1 ' etre 
de l' etml t) este esenţialmente prezenţă concretă"23. 

Aristotel însuşi  spunea : "Există,  în fine, 
lucruri care nici nu sunt într-un subiect, şi nici nu 
sunt enunţate despre un subiect: cum ar fi un 
anumit om şi un anumit cal, căci nimic de acest fel 
nu este în subiect şi nu este enunţat despre un 
subiect. Dar, pentru a vorbi În general, tot ce este 
individual şi are caracter de UJ l itate (- subl. l ls .) nu este 
niciodată enunţat despre un subiect"24. Heidegger 
interpretează aceasta ca l '  li t re de  l' tita 1l t, din care 
Platon /Ia văzut numai 'ti - qu id-ul" , şi nu "Dife­
renţa ", ca Aristotel, "diferenţa ontologică";  ontolo­
g i a  l u i  Aris totel  are un " s ens res trâ n s "  d e  
"ontologie categorială", dar n u  s e  reduce l a  aceasta, 
ci /I are proprietatea esenţială de a se depăşi ea 
însăşi",  În "cunoaşterea teleologică"25. 

4.  În fond, metafizica lui Aristotel, care se 
desfăşoară într-o ontologie a "Fiinţei ca fi ind", este 
structurată aporetic. Heidegger intuia acest lucru 
atunci când statua acea "ol1 tologische Differel lz" ,  

2 '  Ibidelll ,  p . l 06 .  
2 1  Aristotel, Categor iile, 2, 1 b, în o rsaIHJ / ! ,  1 (trad . de 

Mircea Floria n), Bucureşti, Edit. Ştiinţifica, 1 957, p . 1 22-1 23. 
2' J. Beaufret, op .cit . ,  p. l 08, 1 1 2, 1 1 6, 1 1 7 . Este de reţinut 

ca, preţuind elementele care cond uc la "diferenţa ontologica", 
Heidegger a reţinut lecţia orientarii spre individ (nu spre gen) 
într-o Allalyf1k des Daseil ls .  

1 8 9 



adică "despărtirea între fiintă (Seitl) şi fiind (Seietl­
den)", necesară pentru a înţelege filosofia ca "ştiinţă 
despre fiintă sau, aşa cum sună traditia greacă, 
ontologie "26. 

Este însă meri tul lui P. Aubenque de a fi 
propus o nouă deschidere în interpretarea locului 
şi  rolului aporeticii  aristotelice, pornind de la 
următoarele idei fundamentale :  a) " d iscursul 
uman asupra fiintei (etre) nu se prezintă în maniera 
unei cunoaşteri încheiate, ci a unei cercetări ce va 
rămâne mereu fără o concluzie" (defini tivă ) ;  
b) filosofia nu ia  naştere "dintr-un elan spontan al 
sufletului, ci din presiunea înseşi a problemelor: 
l u cruri le  se manifestă,  ni  se i m p u n  în m o d  
contradictoriu, iscând întrebări, n e  împing chiar 
fără voia noastră, în cercetare";  c) la Aris totel, 
i s tor ia  nu s e p a r ă  o m u l  şi e s e nţel e,  ci e s t e  
"orizontul indefinit al cercetării şi a l  travaliului 
uman",  este " locul" dialecticii ca "metodă de 
cercetare"27. 

Pe acest fond ideatic,  aporiile28 nu s u n t  
"semnul" unei ignorări a ontologiei (cum credea 

26 M. Heidegger, Die Grulldprob!emc dcr PhtinOI1lCllo!ogie, 
în Gesamtallsgabe, II, Abteilung: Vor!es ullgen 1 923-1 944, Bd . 24, 
hrsg. von Fr. W. von Hermann, Frankfurt a .  M., V. Klostermann, 
1 975, p.3, 22. 

27 P Aubenque, op.cit . ,  p. 1 6, 83, 91 . 
18 În Metafizica, III (B), 1 ,  995a ( texte citate mai  sus) 

este înfiltişatil aceasta gândire "aporetica " .  De fapt, aporie 
înseamna (etimologic) absenta caii, a ieşirii; în cazul aporiei, 
"întreruperea demersului ş i  solutia sunt conditiile unui nou 
punct de plecare"; a rezolva o aporie nu înseam na a o elucida, 

1 9 0 



Platon), ci constituie o primă " cheie" a "  discursului 
uman asupra fiinţei" ,  ştiinţa aristotelică despre 
fiinţă constitui nd "sistemul general al soluţiei 
aporiilor"; "a nu înceta niciodată a cerceta ce este 
fi inţa  înseamnă a fi a fl a t  d ej a  r ă s p u n s u l  la  
întrebarea: «ce este fiinţa?» "; Aristotel a fost astfel 
"mai puţin fondatorul unei tradiţii decât iniţiatorul 
unei problematici despre care el ne-a avertizat că 
rămâne totdeauna iniţială, ştiinţa care o pune fiind 
în mod etern «cercetare» "29. 

De marea importanţă a aporeticii aristotelice, 
subliniată pe direcţia aflării metodei metafizicii 
(filosofiei), a fost conştient în cel mai înalt grad 
N.Hartmann, autorul "ontologiei critice" .  "Aporia 
- scria el - este conceptul  antic de problemă . 
Conştiinţa dificultăţii a nemergerii mai departe este 
treapta definitorie a m işcăr i i  în tre ş ti inţă ş i  
neş t i i n ţă . D i n  c l a r i ficarea a s u pr a  s t a d i u l u i  
problemei rezultă orice înţelegere a conţinutului 
de fapt. La Aristotel, căutarea şi punerea în mod 

ci a o dezvolta (P. Aubenque, ap.cit . ,  p .22 1 ) . Autorul considera 
ca dificultaţile "unui discurs un itar asupra fiinţei ca fi inţa" 
se rezuma "într-o aporie fundamentala" ,  aporie ce s-ar putea 
formula în urmatoarele trei propoziţii  pe care Aristotel le 
susţine rând pe râ nd şi care sunt pretutindeni, astfel încâ t nu 
se pot accepta doua dintre ele fara a refuza pe cea de a treia " : 
1 )  "exista o şti inţa a fi inţei ca fi inţa "; 2) "orice şti inţa se refera 
la un gen determinat";  3) "fiinţa nu este un gen " ( ibidem, 
p.222) .  

2'i P. Aubenque, ap.cit . ,  p . 1 58, 1 59, 508 . 

1 9 1  



limpede a aporiei devine de-a dreptul metodă 
fundamentală"3o. 

De a ceea, aporetica a fos t s i tuată între 
"formele dialecticii"; căci "metoda metafizică" nu 
trebuie înţeleasă doar "ca o dialectică absolută în 
sensul lui Hegel",  ci şi ca "0 dialectică aporetică"�l . 

Specificul aporeticii şi legarea ei structurală 
de punerea (corectă, bineînţeles) a problemelor, aşa 
cum o gândise Aristotel, circumscrie, într-adevăr, 
această metodă formelor dialecticii, mai exact, o 
înscrie ca moment în procesul elaborării metodei 
fi losofiei ca atare. 

De aceea, prelungirea în ontologie (şi, în 
genere, cum ar spune Hartmann, în teorie, într-o 
soluţie) face necesară o întoarcere de la Hegel la 
Aristotel, iar aceasta este consubstanţială cu spiritul 
ştiinţific modern. "Toate antinomiile veritabile -
preciza Hartmann - sunt în mod necesar insolubile, 
ceea ce nu le face în nic i  un fel fără s e n s .  
Dimpotrivă, numai astfel ele sunt pline d e  sens . O 
a n t inom i e  so lubi lă  ar  fi ca u n  fi er  lem nos . 
Nerecunoaşterea acestei stări de fapt evidente în 

'Il N .Hartmann, Aris toteles lI ud Hegel, ed. c it . ,  p.21 9 .  
Hartmann consideră ca Aristotel este "maestrul acestei metode 
şi a ramas ca atare clasic pentru toa te timpurile "; dincolo de 
speculativismul filosofiei hegeliene, Hartmann subliniazi'l 
necesita tea şi  actualitatea unei "ana lize nespeculat ive a 
problemelor", pe care "dialectica hegel iană nu o cunoaşte" 
( ibide m ,  p. 220) ,  ca o pregă tire pentru întemeierea u nei 
ontologii. 

'1  G. Martin, Allgemeille Metaphysik, Berlin, Walter de 
Gruyter & Co., 1 965, p.322, 326. 

1 9 2 



sine constituie rădăcina greşeli i  lu i  Hegel " 32 .  
Dincolo de ideea "independenţei de orice poziţie 
filosofică",  înţelegerea hartmanniană a AporeticiP3 
valorifică tradiţ i i le  aris totelice în perspectiva 
ontologiei şi a dialecticii . Cu toate limitele " ontolo­
giei critice", autorul pune în lumină semnificaţiile 
majore ale aporeticii (la Aristotel şi după aceea) . 

5 .  Din cele spuse până aici, reţinem atenţia 
asupra următoarelor idei mai importante: 1) pentru 
vi itorul metafizicii (filosofiei), punerea problemei 
Fiinţei ca Fiinţă este hotărâtoare; 2) această punere 
trebuie să se desfăşoare într-o ştiinţă a punerii 
problemelor - aporetica; 3) ea angajează distincţia 
(fundamentală pentru filosofa re, ca atare, şi pentru 
orice filosofie de calitate) între problemă şi solutie, 
d e  mare im porta nţă metodologică ş i  actuală  
oricând, nu numai în  cercetare, c i  ş i  în  evaluarea 
cre a ţ i e i  teoretice; 4) a p oret ica  ar is tote l ică  
avertizează împotriva speculaţiei ş i  direcţionează 
gândirea spre ştiinţă şi spre spiritul ştiinţific; 5) în 
acest context se situează respingerea soluţiilor " de­
finitive", nu a necesităţii soluţiei ca atare (a teoriei), 
şi rea lismul în ontologie. 

De fapt, poziţia solidă a aporeticii în elabo­
rările lui Aristotel este determinată de faptul că ea 
premerge (şi pregăteşte) şi punerea (constituirea) 

12 N.Hartma nn, Wie ist krit isclle O/ l tologie ii berlu1!Ipt 
I/lc"iglicll ? ,  în Klcil lae Scll riftel l ,  Bd . III, Berlin, Waltcr de Gruytcr 
& Co. , 1 958, p.31 0.  

: n  ldel ll ,  Grwldziigc ciner Metaplzys ik der Erken llt l lis,  p.36-
40, 61 -76 şi art. cit. mai s u s .  

1 9 3 



metodică a problemelor (adică situează totul În 
deschiderea cercetării) ş i  desfăşurarii  coordo­
natelor esenţiale ale teoriei Într-o ontologie, chiar 
Într-o metafizică . Caci ştiinţa "Fiinţei ca fiind " pre­
cede ş i  condi ţ ionează o n t o l o g i a  subs t a n ţei ,  
raportul dintre această ontologie ş i  metafizică fiind 
de la Întemeiat la temei ( " primele principii " ) .  
Acestea din urmă sunt însă inteligibile. Aristotel 
nu are o vină ca atare, directă, pentru ontologiile 
aristotelico-scolastice, Într-un fel topografi i ale 
transinteligibilului, nu ale inteligibilului, singura 
soluţ ie  (ş i  d esch i d ere) perm isă  de g â n d i rea  
autentică a 5tagiritulu i. 

în spirit aristotelic, aporetica este ş ti inţa 
punerii problemelor şi ea trebuie să preceada ştiinţa 
ca atare, ştiinţa noas tră despre general .  Aporetica 
delimitează riguros structura modului de gândire, 
a unei gândiri ce trebuie să purceadă la o înlănţuire 
metodică a problemelor (nu simple probleme, ci 
cele metafizice, filosofice! )  înainte de a se finaliza 
într-o teorie (soluţie) . De aceea, aceasta din urmă 
nu poate fi una def init ivă,  ci numai  u n a  în 
deschidere (e adevărat, o deschidere ce prezintă o 
confi g u ra ţ ie  logico-gnoseologică  r i g uroa s ă ,  
consistenţă ideatică) .  

î n fel u l  acesta,  Aristotel  se  opunea nu 
numai închiderii în platonismul metafizic, ci şi  
oricărui rel at ivism . Desfă ş urarea metodică a 
problemelor ce sunt de soluţionat pregăteşte o 
teorie (de fapt, o ontologie) veritabilă,  şti inţa ca 
ştiinţă a universalului, ştiinţa absolută, care nu 

1 9 4 



angajează nicicum realativitatea (şi cu a tât  mai 
puţin !elativismul ! ) .  

Intr-u n  a n u m i t  sens,  ca formă a pu nerii 
problema ticii metafizi ce (filosofice) ,  aporetica 
aristotelică este superioară primelor două forme 
istorice ale dialecticii :  dialectica globală a antici lor 
(a lui Heraclit, în special) şi dialectica lui Hegel . 
Căci prima implică un anumit relativism (întrucât 
ştiinţa ca ştiinţă a generalului rămâne în plan 
secundar, mai exact, nu se poate configura ideatic­
noţional), iar cea de-a doua - pericolul închiderii 
într-o soluţie definitivă, într-o tematică închiSă, de 
adevăruri " definitive" .  

Reţinând ipoteza lui N.Hartmann c u  privire 
la necesitatea depăşirii metafizicii deductiv-specu­
lative într-o "metafizică a problemelor", susţinută 
în esenţă pri n p ă s tra rea spir i tu l u i  a poretici i  
aristotelice, subliniem motivarea prin acelaşi spirit 
al id ei i  de s i s tem deschis ,  a tâ t  de famIl iară  
mental ităţii ştiinţifice a vremii noastre . 

Pe un alt plan decât al prezenţei sale în logica 
nouă, Stagiritul ne apare astfel ca u n  veritabil 
contemporan! Mult visata plzilosoplzia pere1l 1z is nu 
poate fi decât o fi losofie deschisă şi,  implicit, o 
fi losofie a deschiderii .  Şi nu putem să nu reţinem 
atenţia asupra originării acestei mari idei în opera 
celui care a fost atât de mare, încât nu are nevoie 
să fie numit altfel decât: Aristotel, un nume care 
ţine locul nu numai pentru "faptul gândirii" sale, 
cum ar spune Heidegger, ci pentru însăşi realizarea 
la superlativ în plan ideatic a puterii, frumuseţii şi 
măreţiei spiritului uman. 

1 9 5 





POSTFAŢĂ 
N. Hartmann în gândirea contemporană 

I. O dată cu orientarea fenomenologiei spre 
sferele valorilor istoriei şi umanului, implicit spre 
o reconstrucţie modernă în metafizică şi ontologie, 
aspiraţia ontologică (prezentă şi la Husserl în forma 
"ontologiilor regionale") se amplifică şi se precizează 
pe fondul mai larg al mişcării realiste contemporane! . 

Una dintre cele mai relevante prezenţe în 
sensul amintit o constituie opera lui N. Hartmann, 
a cărei amploare şi diversitate l-au impus în rândul 
celor mai mari gânditori contemporani . 

Nicolai Hartmann (1 882-1 950)2 este cunoscut 
ca autor al unei noi forme în ontologie, anume 

I Î ntrucât prezentarea acesteia nu in tră în economia 
lucrării  de faţă, trimitem la volumul :  Al. Boboc, Filosofi1l 
COll lclIlporllll tl ,  E.D.P.,  1 995, p.  92- 1 30.  

2 N<"tscut la Riga, în 1 882, studi i  de medicinii, fi lologie 
clasic<"t şi fi losofie la Dorpat, Petersburg şi Marburg. Profesor 
la Marburg ( 1 920), Koln (1 925), Berlin ( 1 931 ) ,  Gottingen (1 945-
1 950) . Lucrări pri ncipale: Log ica fiil/ tei a Ill i Plaloll (Pla tos Logik 
des Seins, 1 909, 2, Aufl. ,  1 965) ; Pril/ cipiile I Inei  melafiz ici a 
cll /waşlerii (Grundzuge ei ner Metaphysik der Erkenntn is, 1 92 1 ,  
ed . a S-a 1 955);  C u m  esle pos ib ili? oll iologia crit icii ÎIl genere ? (Wie 
ist kritische Ontologie uberhanpt moglich?, 1 924, Festschrogt 
fUr P. Matorp); Filosofia idealis/Il ului  germall ( Ph ilosoph ie des 
deutschen ldealismus; Bd. 1, 1 923; Bd .II ,  Hegel 1 929; într-un 

1 9 7 



"Ontologia critica", o veritabila direcţie de gândire, 
care constituie totodata o ampla sinteza teoretico-

volum, ed. a 3-a, 1974); Etlzik (1 :;26, ed . a 4-a 1 962); Problema 
existellţei spirituale (Das Problem des geistigen Seins, 1933, ed. 
a 3-a 1962); Asupra ftmdamente10r ontologiei (Zur Grundlegung 
der Ontologie, 1935), ed. a 3-a 1 948); Posibilitate şi  realita te 
(Moglichkeit u nd Wirklickeit, 1 938, ed. a 3-a 1966); Construcţia 
lumii reale (Der Aufbau der realen Welt, 1 940, ed . a 3-a 1 964); 
Noi ctli În on tologie (Neue Wege der Ontologie, 1942, ed. a 5-a 
1 969); Filosofia ,wtu rii (Phi losophie de Natur, 1 950, 1 980); 
Gânduri te.leologice (Teleologisches Denken 0951 ; ed . a 2-a 1 966); 
Estetica (Asthetik, 1 953), ed. a II-a, 1966); In troducere În filosofie 
(Einruhrung in die Philosophie, 1950, ed. a 3-a 1 954); COllvorbiri 
filosofice (Philosophische Gesprăche, 1 954); Scurta au toexpunere 
(Kurze Selbsdarstellung, în: Philosophen-Lexikon, 1, 1 942); 
Metafizica problemelor (Die Metaphysik der Probleme, 1 960) . 

Sub genericul: Kleinere Schriften (vol .I-II1, 1 955-58) au 
fost adunate studiile cele  mai  importante a le autorului .  
Acestea, ca  şi bibliografia principală asupra lui  N. Hartmann, 
se a flă în: N ico lai Hartma n n ,  Der Denker u nd sein Werk 
(Gottingen, 1 952, p.283-31 2); Francesco Barone, N. Hartmann 
(Torino, 1 957, p.357-431 ) ; Ingeborg Wirth, Realismus und 
Apriorismus in N. Hartmann, Erkenntnistheorie (Berlin, 1 965; 
bibliografia d i n  perioada 1 952-1 965); A l .  Boboc, Nicola i 
Har tma n n  ş i  rea l ismul  contempora n (Bucureşt i ,  1 9 73; 
bibliografia până în 1973, p.8-1 1 şi pe parcursul lucrarii) .  

Pentru lucrarile asupra lui N.Hartmann se poate consulta : 
Al. Boboc, Filosofia con temporantl, Bucureşti, E .D.P., 1982, p.65-
71 . Menţionam ca o bibliografie selectivă (până în 1 950) aflăm 
în: Philosophen-Lexikon, 1, p.470-471 ; se află în curs de finisare 
o bibliografie, declanşată cu prilejul aniversării (în 1982) a 100 
de ani de la naşterea lui N.Hartmann (în septembrie 1 982) . 

E lemente noi pentru  în ţelegerea a t i tu d i n i i  l u i  
N .Hartmann fata d e  contemporanii săi ş i  î n  epocă oferă : Nicolai 
Hartmanll u. Heinz Heimsoetlz im Briefwechsel (hrsg . von Frida 
Hartmann u.  Renate Heimsoeth, Bouvier, Bonn, 1 978) . 

1 9 8 



f i losofică ş i  o i m p re s i o na n tă c o n s trucţ ie  
sistematică, pornind de la  principiul: " nimeni- nu 
începe cu propria sa gândire. Fiecare găseşte în 
vremea sa o anumită stare de fapt a cunoaşterii 
şi  a p u nerii problemelor . . .  El preia conţinutul 
marilor probleme din stadiul istoric în care se află 
acestea"3. 

Gândirea sistematică trebuie însă să meargă 
pe altă cale decât cea " a sistemelor filosofice",  spre 
o "metafizică nespeculati vă",  ca "fu ndament al  
unei noi ontologii"4.  

Aşa cum se poate constata, gândirea lui 
Hartmann este dominată de interesul ontologic. 
El  refuză construcţia de sisteme de tip clasic şi 
elaborează o sistematică fi losofică în concordanţă 
cu noua experienţă a şti inţei şi cu ceea ce el numea 
/ 1  conţi n u t u l  probl emelor " ,  în d e m n â n d  la o 
meditaţie asupra fiinţei şi existenţei . " N iei o 

filosofie - scria el- nu începe cu ea însăşi, ci presu­
pune totdeauna travaliul ştiinţelor pozitive, chiar 

� � .Hartmann, KlIrze Sclbs tdarstellu llg , în: Ph ilosophell ­
Lcxikon , hrsg. von. W. Ziegenfu.,s, I. W. de Gruyter, 1 949, p .454, 
Fi losofia nu mai poate fi o "metafizică a sistemelor", ci una a 
problemelor, " istoria problemelor şi a rezolvi'trilor lor" .  (fllidcm, 
p . 455) . Ceea ce trebuie sa reţină atenţia de aci s-ar rezuma 
astfel: principa lul în fiecare epocă îl constituie " gânditorul care 
pune probleme (der Problemdellker Y'; fi'tră a renunţa la ni'tzuinţa 
sistt>matici't, filosofia trebuie să evite închid PTea Într-un sistem 
(Vezi :  Al. Boboc, Nicola i Harlmml ll şi realismul COlz tempOral! ,  Ed . 
Ştiinţifică, Bucureşti, 1 973, p. 1 2- 16) . 

4 N.Hartmann, Syslemal isclze Selbstdars lc/lu lIg ( 1931 ), în: 
Kleil1cre Se/z riften, Bd . I, Walter de Gruyter et Co., Berlin, 1 955, 
p.49-5 1 ) .  

199 



şi atunci când acesta se află la început"5. Sistema­
tica "nu traduce aci o voinţă de sistem",  ci este 
"expresia conştientă a gr i j i i  ontologice care-l 
domină pe gânditor"6. 

Hartmann critică gnoseologismul modern şi 
pozitivismul, precum şi idealismul "speculativ",  
susţinând primatul  on tologiei asupra gnoseologiei 
şi un "realism" elaborat ca "ontologie a cunoaş­
terii" :  "cunoaşterea nu înseamnă creare, producere, 
naştere a unui obiect, aşa cum a căutat să ne facă 
să credem idealismul mai vechi sau mai nou, ci o 
prindere (Er!assetl) a ceva ca re exis tă Îna ill te de 
cunoaştere şi illdependen t de ea " (subl. ns.)7 .  

Şi mai clar: "în orice cunoaştere stau laolaltă 
un obiect de CL/ noscut  şi un s ubiect care cLl 1lOaşte.  
Relatia dintre acestea este cunoaşterea însăşi" ;  
"cuprinderea (Erfassen) nu înseam nă strângerea 
obiectu l u i  în subiect ,  ci n u m a i  res trâ ngerea 
determinărilor obiectului  într-o plăsmuire în 
s ubiect, prod us al  cunoaşterii sau « imagi nea » 
obiectului " ;  "în obiect nu ia naştere nimic nou, în 

' N . I lartmann, Neue Oll tologie ill Deutsclz lmzd ( 1 946), În :  
Kieil ll're Sc/zriftcl I ,  1, p.58. Dar "un fundament unitar al  filosofiei 
poa te fi afla t numai  în orientarea acesteia spre ba zde 
existenţei" (Ibidem, p.62). 

' S. Breton, L ' e t re spirituel. Reclzerclzes sur  la plz ilosop/z ie 
de N.Hllrtmal l 1 z ,  Emm .Vitte, Lyon, 1 962, p . 1 2. Autorul remarcă 
aci că Hartmann a sesiza t "păcatul idealismului"; el a subliniat 
că , la Începu t nu a fost nici "spiritul ", nici "Verbul",  nici 
acţiunea, ci "fiinţa ", susţinâ nd un "realism integral"  (lbulem, 
p . 1 3, 14) . 

7 N . H artmann,  G rz m d z iige eina M etaplzys ik d e r  
Erke/l I l t l l is, 3. Aufl. W. de Gruyter, Berlin, 1 94 1 ,  p . l . 

2 0 0  



subiect se naşte însă conştiinţa obiectului  cu 
conţin,utul ei: «imaginea» obiectului"!! .  

In felul acesta, esenţială pentru Hartmann nu 
este relaţia gnoseologică subiect-obiect, ci relaţia 
"ontologică" :  obiectiv-transobiectiv .  Din punct de 
vedere "ontologic", existenţa este independentă de 
obiectivarea ei prin cunoaştere: "există ceva în afara 
conştiinţei, în afara sferei logice şi a graniţelor raţiunii"; 
indicind "domeniul relaţiei cognitive a unui subiect 
drept «curtea obiectelor»", putem spune că .. . "tot ceea 
ce se află dincolo de această «curte» este transobiectiv"9. 

Realizarea unei " ontologii (metafizici) a 
cunoaşterii" deschide calea "ontologiei critice" ca 
atare, o reconstrucţie "realistă" în teoria fiinţei . Căci 
atât " teoria cunoaşterii", cât şi celelalte discipline 
filosofice conduc cu necesi tate la "ştiinţa filosofică 
fundamentală",  la ceea ce Aristotel numea "Fiinţa 
ca fiind" <Sein als Seiendes), către care trebuie să 
se îndrepte "noua ontologie" l O. 

, Ibidem, p.43, 44. 
q N . Hartmann, Gru lldzuge, p . 1 82, 1 97 .  Esenţialul îl  

constituie aci faptul cii obiectul nu depinde de subiect, poziţia 
"obiectului" în relaţia cognitivil I"sând valabi l" existenţa unui 
"transsubiectiv" de cunoscut .  Aşa cum preciza W. Stegmiiller 
Hallptsriimu lIgell der Gegemmrtsplz ilosophie, 6. Aufl. ,  A Kroner, 
Stuttgart, 1 978, p.284), "deoarece lumea real" este pur şi simplu 
transcendentil conştiinţei, ea se poate reflecta, după Hartmann, 
numai în forma imaginii" .  De fapt, înc" demult s-a spus, pe 
bunii dreptate, cii modul în care "este dat" realitatea " constituie 
"centru l ontologiei critice" (M. Florian, Dialect ica . Sistem şi 
metoda . . .  , Casa Şcoalelor, Bucureşti, 1 947, p.98), 

I I I  N.Hartmann, Nelle Olltologie in DCI/ tsclzlmuf, p.S6. 
"Ontologia nu este teoria obiectului, nu este ştiinţa despre obiecte 
în genere, ci ştiinţa « Fiinţei ca fiind,, " (N Hartmann,Zl/r Grlll zdlegzlIlg 
da Ontologie, 2. Aufl., W. de Gruyter, Berlin, 1941, p 39). 

201 



Analizând "sferele fiinţei" (reală şi ideală), 
"momentele fiinţei" ("existenţa efectivă" - Dasein 
şi "esenţa" - Sosein), Hartmann critică teza rupturii 
dintre existenţă şi esenţă, cu legarea acesteia din 
urmă de "sfera idealităţii", şi propune principiul: 
" orice existent (Seiendes) ideal sau real, este nu 
numai esenţă, ci şi existenţă efectivă"; "orice esenţă 
e ceva «este», de asemenea, esenţa dată a ceva . 
Numai că ceva-ul nu este aci unul şi acelaşi"l I . 

Hartmann nu acceptă reducţionismul, ci, 
d im potrivă autonom i a  " s fere l or " :  " n u  es te 
nicidecum în esenţa idealului în genere de a domina 
asupra realului, după cum nu este nici în esenţa 
realului de a fi pătruns de structurile idealului"1 2. 

I I  Ib idem, p . 1 23, 1 33 .  într-un context semnificat iv 
(Leibniz als Metaphys iker, Klcillcre Schriften, II, de Gruyter, 1957, 
p.277), Hartmann precizeazil : . . .  " orice fi ind (Seiende) conţine 
m u l t ip l ic i ta tea pestri ţil a u n ivers a l u l u i  d i n  care el se 
construieşte, dar construcţia însăşi, ca una determinata pre­
cis, este individualil" .  

Pentru semnificaţia anal izelor ontologice hartm an­
niene vezi: Al. Boboc, Op .cit . ,  p. 48-141 . Menţionăm aci ca în 
"ontologie" sunt analizate nu doar "fiinţilrile" (inclusiv "fiinţa 
spir i tualll") ,  ci  şi va lorile,  H a rtma n n  f i ind unul  d intre 
reprezenta nţii de seama a i  eticii valorilor şi a i  ax iologiei 
moderne ca atare, participâ nd la d istincţia de perspectiva 
d intre obiectual i ta tea , obiectiv i tatea ş i  funcţiona l i ta tea 
valorilor. 

1 2 N.Hartmann, Grundlegu ng, p.312 :  "Sau altfel: se 
întâ lneşte şi fii nţă ideala căreia nu-i corespunde nici un real, 
după cum se întâlneşte şi fiinţa reala, care scapă structuri lor 
ideale. Pentru prima avem exemple în câmpul matematicilor, 
pentru cea de a doua - în cel al valorilor şi logicului"; "nici 
întreaga fiinţă ideala nu iese din structura reala, nici aceasta 
din urmă nu se reduce la fiinţa ideală" (Ibidem, p.31 2, 313) .  

202 



Mersul general al operei hartmanniene justi­
fică teza pe care autorul a susţinut-o În diferite 
contexte: că "orientarea filosofiei contemporane 
către ontologie şi  realism", din orice unghi d e  
vedere ar fi privită, are ca premisă "datul rea l";  
"există numai o realitate, anume aceea a lumii reale, 
în care năzuim, trăim, în care acţionăm şi sperăm, 
suferim, experimentăm, suportăm şi cunoaştem" 
ş i ,  de aceea,  numai  d octr ina " e x i s te ntu l u i  
(Seiendes) c a  atare" este "adevărata philosoph ia 
prima"13 .  

Fără a ne opri la alte dezvoltări ale acestei 
ample ontologii (de fapt încercări de a privi totul 
sub specia ontologicului), menţionăm valoarea 
deosebită a d is cuţ i i lor pe urmă toarele teme :  
"modurile fi inţei " ("posibilitate" ş i  "realitate") ;  
"principiile fiinţei" ("structura stratificată a fiinţei 
reale " ,  întrucâ t " re a l u l "  are p a tr u  s tr a t u r i :  
anorganic, organic, psihic ş i  spiritual);  "analiza 
categor i a l ă  a fi n a l i t ă ţ i i " ,  însoţ i tă  de cr i t ica  
finalismului şi de  pledoaria pentru un determinism 
nemecanicist; "fiinţa spirituală",  cu distincţia între 
"spiritul obiectiv", subiect al istoriei şi "spiritul 
obiectivat" (sfera creaţiilor culturale) şi "prelun­
girea" acestuia în a temporal ;  parti cularită ţ i le  
"obiectivaţiei ", în  care "creatura supravieţuieşte 
creatorului"; se constituie (după "legea generală a 
obiectivaţiei " )  o relaţie între " planul d in faţă " 
(Vordergrulld) şi "fundal" (Hil l tergrwzd) şi, în cele 

1 .' N.Hartmann, Zum Problem der Real itiitsgcgebellhcit , 
Panverlagsgssellschaft, Berlin, 1 93 1 ,  p.7, 8, 32 . 

203 



din urmă, un raport cu "trei termeni" (întrucât, "la 
purtătorul real" şi la "bunul spiritual " se adaugă 
"spiritul viu", personal sau chiar obiectiv). 

Un loc aparte în acest context ontologic ocupă 
ontologia idealităţii, îndeosebi analiza ontologică 
a valorilor (a valorilor etice şi estetice, în particu­
lar), care au condus la întemeierea ontologică a 
axiologiei şi la întemeierea axiologică a eticii şi 
esteticiP4.  O asemenea panoramă a fiinţei (reale, 
spirituale, culturale ş .a . )  îndreptăţeşte oarecum 
aprecierea: "ontologia sa conţine întregul corpus  
metaphysicum al  istoriei spirituale occidentale, acest 
corp este însă fără suflet"15 .  

Dincolo de toate acestea, opera lui Hartmann 
prilejuieşte oricând o întâlnire rodnică cu problematica 

1 4 Vezi: Al .  Boboc, Op.cit . ,  p. 1 1 3-208. Cercetarea specială 
a esteticii hartmanniene, cu aducerea la zi a d iscuţiilor în tema 
reconstrucţiei esteticii în :AI . Boboc, N.Hartmatl /l şi  es tetica 
modemă. Studiu introductiv la :  N.Hartmann, Estet ica, traducpre 
de C .Floru, Editura Univers, Bucureşti, 1 974, p .V-LIV. 

Ideile centrale ale acestor dezvoltări: etica şi estetica, sunt 
studii fundamentale asupra unui anumit tip de valoare; valoarea 
ca valoare nu se reduce la realizările valorice, nici la bunuri sau 
a preClen; ca "esenţia l i tă ţ i "  sau " Ide i  p la tonic i e n e "  
( N .  Hartmann, Ethik, 1926, p.l 09), valorile "conferă existenţei 
sens", dar "nu sunt sursa realităţii, ci justificarea ei apriori "; 
spre deosebire de valorile etice ("valori ale unui existent în sine"), 
valorile estetice sunt valori ale "a pariţiei ca apariţ ie",  se 
constituie "numai în real",  ca valori ale unui "existent pentru 
noi"; "obiectul estetic" are o ontologic proprie, fara de care 
estetica Însăşi nu se poate constitui .  Caci tocmai pentru a fi o 
estetică, ea trebuie sa fie filosofica.  

1 5  Joh.  Hirschberger, Geschichte da Philosopilie, 4. Aufl . ,  
II ,  Teil: Neuzeit ll/ld Gegcmmrt, Herder, Freiburg-Wien, 1960, p.56l . 

2 0 4  



de bază a filosofiei, îndeosebi a ontologiei, a eticii 
valorilor şi a esteticii l 6 .  Aşa cum s-a arătat, nici o 
"întâlnire cu etica valorilor" nu-I poate ocoli pe 
Hartmann,  după cum nu-I  poa te ocol i nici o 
dezvoltare constructivă mai de seamă din zilele 
noastre. Receptiv faţă de nou, animat de o năzuinţă 
sistematică ce nu s-a închis Într-un sistem, el a avut 
cultul valorilor, dorindu-şi un cadru de vieţuire 
propriu capacităţii creative a omului contemporan. 

1 "  Vezi :  I I .  Drexler, BcxeS " I/ IScl m ii der Werlelh ik, 
Va ndenhoeck & Ruprech t in Gottingen, 1 9 78, p. 1 67 şi urm. 

2 0 5  




	Cuprins
	Notă introductivă
	1. Vechea şi noua ontologie
	2. Autoreferire în "Kant-Studien" la "Logica fiinţei a lui Platon"
	3. Posibilitate şi realitate
	4. Problema fiinţei spirituale
	5. Problema valorii în filosofia contemporană
	6. Etica. Introducere
	7. Poziţia valorilor estetice în domeniul valorilor în genere
	8. Philosophen-Lexikon. Autoexpunere
	Anexă
	Postfaţă

