
Sonderdruck I 
SATURNARBEITER

Altgroßmeister
ImmanuelImmanuel



Alle Rechte Vorbehalten

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist 
urheberrechtlich geschützt.

Druck, Verarbeitung in elektronischen Systemen und 
jegliche Wiedergabe, auch auszugsweise, nur mit 

vorheriger schriftlicher Genehmigung.

1. Auflage 2004

Copyright 2004 by Cara-Lashtal

Umschlaggestaltung und schriftliche Leitung: 
Cara-Lashtal

Einzige, autorisierte und 
lizenzierte Ausgabe für:

Frank Jaspers Verlag, Bawinkel 
ISBN 3-9809389-9-9

und

Frank Müller Verlag, Dietzhölztal 
ISBN 3-937833-05-6

Gesamtherstellung: 
Druckerei Gemi s.r.o., Prag



Diese Arbeiten von Alt-Großmeister 
...Immanuel... erschienen in den 15 Ausgaben 
der Saturnarbeiter, einer Publikation der 
saturnischen Diaspora.

Gregorius & Immanuel

Die F.°.T.°.S.°. (Fraternitas Templi Saturni) 
arbeitet in direkter Folge zu GM Immanuel und 
kann, bei ernsthaften Interesse über den Verlag 
angeschrieben werden.



Inhalt

Gradus Gnosticus: Die Katharer 11

Der Gral - Bild und Text 60

Horoskopanalyse über G. A. Gregorius 61

Die Religion der Germanen 85



Zum Gradus Gnosticus
Erstmalig von Mstr. ...Immanuel..., geschrieben am 
28.11.1981, um von GM Drakon den Gradus 
Gnosticus zu bekommen, was durch Br.G. abgelehnt 
worden ist.

Neu für Schwester Ritter

... Cara-Lashtal...

und ihren „Saturn-Arbeiter“ geschrieben am 
16.2.2001 als Geschenk von Bruder Immanuel zur 
Veröffentlichung frei gegeben.



DIE KATHARER 
ALS SPÄTGNOSTIKER DES 

MITTELALTERS

Vorwort:

Über das Thema GNOSIS ist in den Schriften der 
Fraternitas Saturni schon sehr viel geschrieben 
worden, und ich möchte die Thematik meiner vielen 
Vorredner nicht wiederholen. Ich schließe mich hier 
der Meinung von Großmeister ... Gregorius... an, der 
uns gesagt hat, dass jede Meisterarbeit das 
vorhandene Logenwissen um etwas Neues bereichern 
sollte. In den letzten zehn Jahren habe ich daher 
unzählige Bücher gelesen, übersetzt und unserem 
Geheimwissen entsprechend interpretiert. Ich habe 
zu verschiedenen Malen die Landschaft aufgesucht, 
in der diese mysteriösen Cathari gelebt haben. Und 
ich kann von mir sagen, dass ich hier in den 
Pyrenäen den gnostischen Gral gefunden habe.

DIE WELTANSCHAUUNG DER 
KATHARER

Die Katharer lehren:

Gott ist Geist. Seit Ewigkeit ist er die vollkommene 
Liebe. Er ist in sich vollkommen, unveränderlich, 
ewig und gerecht. Nichts Böses und nichts 
Vergängliches kann in ihm sein, noch von ihm

- 11 -



kommen. Infolgedessen können seine Werke nur 
vollkommen, unveränderlich, voller Liebe, gerecht 
und gut sein wie der Gott selbst.

Nun aber haben die Katharer festgestellt, dass 
unsere Welt den Werken Gottes wenig entspricht. Sie 
sehen diese Welt voller Unvollkommenheit, 
Vergänglichkeit und Veränderlichkeit. Sie sagen, dass 
die Grundsubstanz oder die Materie dieser Erde 
vergänglich, unvollkommen, veränderlich, voller Übel 
und Leiden sei. Hier gäbe es keine Ewigkeit, sondern 
nur den Tod für alle Lebewesen.

Die Materie dieser Welt ist also unvollkommen. 
Die Gottheit aber ist die vollkommene Liebe. Die 
Geschöpfe dieser Welt werden nur geboren, um nach 
einem mehr oder minder leidvollen Leben zu sterben. 
Die Gottheit aber ist das ewige Leben.

Gemäss diesen Behauptungen sahen die Katharer 
einen deutlichen Widerspruch zwischen der Voll­
kommenheit Gottes und der Unvollkommenheit der 
Materie dieser Welt. Vollkommenheit und 
Unvollkommenheit aber seien nicht miteinander 
vereinbar.

Unvollkommenes kann aber nicht von etwas 
Vollkommenen verursacht sein. Daher können die 
irdische Welt und die irdischen Geschöpfe nicht von 
einem vollkommenen Gott erschaffen worden sein.

Kommt diese Schöpfung von Gott? Weshalb hat er 
sie dann nicht vollkommen erschaffen? Hat er sie 
vollkommen erschaffen wollen, es aber nicht tun 
können? Dann ist Gott nicht allmächtig und selbst
nicht vollkommen.

Wenn Gott diese irdische Welt vollkommen 
erschaffen konnte, es aber nicht hat tun wollen, so 
wäre das grausam, hätte das nichts mit 
vollkommener Liebe zu tun.

- 12 -



Aus dem Gesagten schliessen die Katharer, dass 
Gott diese irdische Welt nicht erschaffen habe. Sie 
unterscheiden sich mit dieser Feststellung von der 
üblichen esoterischen Auffassung, nach der die 
Menschen gerade durch diese Unvollkommenheit der 
Welt in die Lage gesetzt werden, sich von Leben zu 
Leben zum Gottmenschentum und zur Gottheit selbst 
hin zu entwickeln. Eine Welt der Vollkommenheit 
aber würde ein Stehenbleiben für immer bedeuten. 
Die Weltanschauung dieser Spätgnostiker entspricht 
also nicht der heute üblichen esoterischen Lehre. 
Dennoch gibt es hierin Teile, die für das esoterische 
Wissen Bedeutung haben:

Diese irdische Welt wäre also nicht von Gott, 
sondern von seinem Gegenpol, dem Archon oder 
Satan erschaffen worden; denn schlechte Wirkungen 
kommen von einer bösen Ursache. Satan ist das 
Böse. Also ist seine Schöpfung so böse wie er selbst.

Die Katharer berufen sich darin auf den Anfang 
des Johannes-Evangeliums, den sie folgendermaßen 
übersetzen:

„...durch das Wort ist ALLES geworden, (= die Welt 
Gottes)...
und ohne das Wort ist das NICHTS geworden, was 
gemacht ist (= die Welt der Finsternis oder 
Satans)“

Hier ist die Lehre vom Dualismus oder der 
Zweigeteiltheit des Kosmos. Nach dieser Lehre stehen 
sich seit Uranfang oder schon immer und ewig zwei 
entgegengesetzte Welten im Kosmos gegenüber:

Die Welt Gottes und die Welt Satans.
Die Welt Gottes entspricht dem Wesen Gottes: sie 

ist vollkommen.

- 13 -



Die Welt Satans dagegen ist unvollkommen, 
vergänglich und voller Leiden. So wie das Wesen 
Gottes die LIEBE ist, so ist das Wesen Satans das 
LEID.

Die Katharer haben die MATERIE Satans dem 
GEIST Gottes gegenübergestellt. Dabei sind sie der 
Überzeugung, dass Satan selbst auch Geist sei, aber 
böser Geist, wie Gott guter Geist ist.

Gott wird als der eigentliche Schöpfer dargestellt, 
Satan dagegen als der Nachahmer Gottes. Als Gott in 
seinem Weltall seine gute und vollkommene 
Schöpfung begann, wollte auch der Archon in seinem 
Weltall etwas Ähnliches beginnen. Gott hatte seine 
Welt in sieben Himmel eingeteilt. Infolgedessen schuf 
Satan auch sieben Ebenen von unterschiedlicher 
Beschaffenheit, in denen die Materie von Ebene zu 
Ebene immer feiner wird.

Beide Schöpfer hätten nun Sonnensysteme und 
Milchstrassen geschaffen. Beide hätten sie ihre 
Planeten mit Pflanzen und Tieren bevölkert.

Als nun Gott nach seinem Bild Menschen erschuf, 
hätte Satan auf der irdischen Welt das Gleiche 
versucht. Es sei ihm aber nicht gelungen, 
selbstbewusste Menschen- und Tierwesen zu er­
schaffen. Aus der Erde seiner Welt hätte er nur 
lebensunfähige Ungeheuer erschaffen können, die er 
und seine Mitarbeiter dann immer wieder vernichtet 
hätten.

Voller Neid sah Satan hinüber zum Reich Gottes. 
Alle Nachahmungen brachten ihm nur immer neue 
Enttäuschungen; denn der Welt Satans fehlte eine 
bestimmte Substanz, die Geistsubstanz Gottes, aus 
der allein selbstbewusste Menschen und Tiere 
entstehen können. Satan fehlte die Liebe und die 
Freude, die die Essenz der menschlichen und 
tierischen Geistseele ausmachen.

- 14 -



DER KRIEG IN DEN HIMMELN

Da Satan nicht glaubte, dass Gott ihm freiwillig 
Geistseelensubstanz zur Verfügung stellen würde, 
beschloss er, sie sich mit Gewalt zu holen. So kam es 
zum „Krieg in den Himmeln“, über den es in fast allen 
Religionen ausführliche Berichte gibt. Auch der 
berühmte „Engelsturz“ wird hier ganz anders als 
üblich interpretiert. Die Grundanschauung 
entnehmen die Katharer der Apo al pse oder 
ffenbarang des ohannes (12. Kap., V. 3):

„Siehe, ein Drache, ein Drache, feurig und 
gewaltig groß, mit sieben Köpfen und zehn 
Hörnern und sieben Diademen auf seinen Köpfen. 
(4) Sein Schwanz fegte den dritten Teil der Sterne 
des Himmels hinweg und warf sie auf die Erde, 
d.i. das materielle Weltall.>“

Für die Katharer ist also die ffenbarung eine 
Zukunftsschau, sondern der esoterische und geheime 
Bericht ihrer Erkenntnislehre. In Vers 7 des gleichen 
Kapitels erfahren wir etwas von der Heimkehr des 
feurigen Drachens: Diese Heimkehr sah eher einem 
Sturz ähnlich; denn er <der Drache> und sein 
Dämonenschwanz wurden aus den Himmeln Gottes 
als Fremdkörper ausgestoßen und in ihr eigenes 
materielles Weltall zurückgestürzt. Nach der 
katharischen Version, die man auch bereits bei den 
Manischäern findet, werden nicht himmlische Engel 
gestürzt, sondern der Archon Satan und seine 
kriegslüsternen Scharen.

Jetzt fragt sich der Esoteriker natürlich, warum 
Gott nichts unternommen hat, um dieses Drittel 
seiner gestohlenen himmlischen Sterne zurück zu 
erobern? Darauf wird dem Fragenden folgende 
Antwort gegeben:

- 15 -



„Gott ist so gut, dass er nur die Waffen der 
Barmherzigkeit und der Liebe zur Verfügung hat; Gott 
ist nur im Guten allmächtig. Gott kann im Guten 
schaffen, was er will. Aber er kann nur das Gute 
wollen. Gott kann kein Übel wollen und nichts Böses 
tun. Daher leistet Gott dem Bösen bei seinem 
Einbruch <in den Himmel» auch keinen Widerstand.

Als dieser Krieg stattfand, befand sich die Welt 
Gottes noch im Aufbau. Inzwischen ist die Schöpfung 
Gottes so weit vervollkommnet worden, dass ein 
zweiter Einbruch Satans nicht möglich ist. Eine 
geistige Wesenheit hütet die Schwelle, der Geist des 
Saturn.

Und was ist nun aus dem „Drittel der Sterne des 
Himmels“ geworden? aus der gestohlenen 
Geistsubstanz?

Der Archon machte aus den selbstbewussten 
Geistwesen und später aus der ganzen Geistsubstanz 
vor allem die Geister der Menschen, dann der Tiere, 
der Pflanzen und aller Lebewesen. Die ersten 
Menschen waren Eva und Adam. Aus irdischer 
Materie schuf Satan nun irdische, tierische Körper. 
Er schläferte zwei Geistwesen ein. Diese versetzte er 
in zwei Materiekörper, „hauchte“ sie an, wodurch sie 
unauflöslich für sehr viele Leben in den Körpern 
gefesselt wurden.

Man kennt ja eine ähnliche Geschichte aus der 
Bibel, wo JHVH <falsch ausgesprochen und von den 
Juden als Gotteslästerung bezeichnet: Jehova> den 
ersten Menschen erschafft. Nach der Darstellung der 
Katharer ist der „Hauch“ nicht die unsterbliche Seele, 
sondern nur eine Fessel des unsterblichen göttlichen 
Geistwesens.

- 16 -



Als die beiden Geistwesen Eva und Adam er­
wachten, sahen sie sich in irdischen Körpern 
eingesperrt. Diese Körper waren aus so dichter 
Materie, dass sie von ihrer Umwelt fast nichts 
wahrnehmen konnten. Durch die Materiefessel und 
den festen Körper waren Eva und Adam sehr 
behindert. Sie konnten die Welt Satans nicht mehr 
verlassen. Ihre Körper waren wie die der heutigen 
Menschen aus vergänglicher Materie geformt, deren 
Vergänglichkeit sie eines Tages zum Tode führen 
würde. Aber es ist nur der Körper, der stirbt, nicht 
aber das göttliche, unsterbliche Geistwesen. Das 
Geistwesen wird nach dem Tode des Körpers nicht 
frei und kann nicht in seine geistige Heimat 
zurückkehren. In Satans Fesselgewänder gehüllt 
muss es auf Satans Welt bleiben. Und da die 
Gesamtzahl der Geistwesen (ein Drittel der 
himmlischen Sterne) begrenzt ist, wird ein 
Geistwesen, dessen Körper gestorben ist, bald von 
Satan zu einer neuen Verkörperung in einem 
anderen, neu geborenen Körper gezwungen. In 
diesem neuen Körper wird es <= die Geistseele> 
leben, in diesem Körper das Leiden des Lebens immer 
wieder erneut erfahren; denn die Schmerzen des 
Körpers werden auch die Schmerzen des Geistkörpers 
sein. Mit diesem Körper wird es <die Geistseele> 
altern, wird es die Leiden des Todes miterleben. Und 
danach wird es sich dann zu immer neuen 
Verkörperungen in anderen, neu geborenen Körpern 
gezwungen sehen.

Diese katharische Sicht zeigt sich hier sehr 
unterschiedlich von der biblischen. Eva ist hier nicht 
die „Männin Adams“. Sie ist kein Ableger von Adam, 
ist nicht aus seiner Rippe gemacht, ist nicht seine 
Tochter wie die Eva der Bibel. Eva ist ein 
selbständiges Wesen, das zugleich mit Adam

- 17 -



entstanden ist. Daher ist diese Eva <bei den 
Katharern> auch nicht Adam untergeordnet. Bei den 
Gnostikern, Manischäern und Katharern ist daher die 
Frau gleichberechtigt und gleichgestellt. Das 
entspricht auch der esoterischen Weltanschauung, 
nach der das geistige Ich sowohl in einem Frauen- wie 
auch in einem Männerkörper wiedergeboren wird. 
Nur so können die Geistseelen im Laufe der 
Inkarnationen alle Erfahrungen sammeln, die ihnen 
diese materielle Welt bieten kann.

Satan oder Jhvh oder der Archon hatte zu den 
beiden ersten Menschen gesagt:

„Seid fruchtbar und mehret Euch!“ In ihre 
irdischen Tierkörper hatte der Archon von Anfang an 
den Fortpflanzungstrieb eingebaut, der sie zu immer 
neuen, unbewusst erlebten, geschlechtlichen 
Vereinigungen zwang, deren Resultat immer mehr 
Kinder waren. Durch den Archon wurden immer 
mehr neue, aus dem „Sternendrittel“ stammende 
Geistwesen durch diese unfreiwillige Fortpflanzung in 
menschliche Körper eingeschlossen. Schon bald 
bevölkerte sich diese Welt mit immer mehr Menschen, 
Tieren usw. Durch Leid, Krankheit, Unwetter usw. 
trat der Tod ein, so dass die Menschen, Tiere und 
Naturgeister nur immer kürzere Zeit leben konnten. 
Eva und Adam sollen noch 900 Jahre gelebt haben. 
Die Menschen des Mittelalters hatten nur eine 
Lebenserwartung von 30 Jahren, während es in der 
heutigen Zeit (2001) etwa 90 Jahre sein dürften.

<Da behauptet der berühmte Schriftsteller, der 
SS-Oberst Otto Rahn in seinem Buch „Der Kreuzzug 
gegen den Gral“, durch Kain sei der Tod in die Welt 
gekommen. Schon die Frau Blavatzky schreibt um 
1875, dass Abels vergossenes Blut das eines jeden

- 18 -



jungen Mädchens gewesen sei, das entjungfert wird; 
denn Abel ist und war ein Mädchenname!>

Diese obige katharische Einstellung zu der 
Schöpfung des Menschen unterscheidet sich sehr von 
der römisch-esoterischen Behauptung; denn nach 
der sogenannten „Geheimlehre“ durchläuft das 
göttliche Ego angeblich den gesamten Zyklus des 
Lebens vom Mineralreich über das Pflanzenreich zum 
Tierreich, um dann in das Menschenreich 
aufzusteigen.

Die ersten Menschen lebten nach den Aussagen 
der Bibel in einer Welt, die heute das PARADIES 
genannt wird. Dieses „Paradies“ hatte der Archon der 
Gotteswelt nachempfunden und nachgeahmt. Er 
hatte es geschaffen, um die menschlichen Geistwesen 
die Himmelswelt Gottes vergessen zu lassen. Und das 
gelang dem Archon schon bei Eva und Adam, die 
durch ihre schweren Materiehüllen ohnehin kaum in 
der Lage waren, allzuviel von ihrer Umwelt wahr zu 
nehmen. Sie lebten, aßen und tranken von den 
Früchten des Paradiesgartens. Sie pflanzten sich 
unbewusst fort, vermehrten sich immer mehr. Die 
Kinder von Eva überquerten die Grenzen des 
Paradieses und besetzten die ganze Erde <d.h. das 
ganze materielle Weltall>. Dabei folgten die Kinder 
unbewusst dem Beispiel ihrer Eltern und vermehrten 
sich ständig, ohne dass ihnen ihr Tun irgendwelche 
Schmerzen gemacht hätte. Sie waren ja noch reine 
Gefangene, die man in Materie wie in einen dicken 
Panzer eingeschlossen hatte. Wenn sie als Geistwesen 
denken konnten, besaßen sie keine Möglichkeit, 
ihrem Denken Ausdruck zu verleihen. Ihre tierischen, 
archonten ähnlichen Körper folgten dem Ver­
mehrungsgebot, ohne dass ein Einfluss seitens der 
göttlichen Geister erfolgen konnte.

- 19 -



Bei diesen ersten, unbewusst gezeugten Kindern 
Evas und Adams handelt es sich nicht um Kain und 
Abel; denn diese wurden schon bewusst gezeugt. Es 
geschah in einer Zeit, als die ersten Menschen durch 
die „SCHLANGE“ <die erste Erlöserin aus der Welt 
Gottes> bereits die erste GNOSIS = ERKENNTNIS 
gewonnen hatten. Wenn man in der Bibel liest, Kain 
sei „nach der Tötung Abels“ zu einem anderen Volk 
gegangen und hätte sich hier eine Frau genommen, 
dann stammte diese von Kindern ab, die Eva und 
Adam nicht oder noch unbewusst gezeugt hatten.

Weder die Katharer, die Manischäer oder sonstige 
Gnostiker geben einen Zeitpunkt an, bis zu dem 
dieser unbewusste Zustand gedauert hat. Die 
Wissenschaft ist aufgrund von Knochenfunden der 
Ansicht, dass die ersten Menschen plötzlich vor 2 
oder 4 Millionen Jahren auf der Erde erschienen 
seien. Hängt das Bewusstwerden mit einer 
Form Veränderung zusammen? Waren die ersten 
Menschen das Ergebnis einer plötzlichen Mutation, 
d.h. einer sprunghaften Veränderung einer affen­
oder schweineähnlichen Tierart? <Anmerkung: Das 
Schwein nach dem Anatomen Prof.Dr.Stieve 
(Vorlesung in Berlin 1952) wegen der 278 Muskeln 
am Hinterbein , die auch das menschliche Bein 
aufweist, als Urahn des Menschen. Das Gehirn des 
Schweines zeigt einen menschlich hohen 
Intelligenzgrad >.

Die ersten Menschen haben eine körperliche 
Verwandtschaft zu den Tieren dieser Welt; denn auch 
ihr Körper ist der eines Säugetieres. Nicht mal von 
der Gehirnbildung her unterscheiden sich die Tiere 
von Anfang an von den Menschen. So unterscheidet 
sich auch das Selbstbewußtsein der Menschen nicht 
von dem der Tiere. Die Wissenschaft behauptet auch 
heute noch, dass es ein Übergangswesen zwischen

- 20 -



den Affen und den Menschen gegeben hätte. 
Natürlich hat diese gleiche Wissenschaft das niemals 
beweisen können.

Was man jedoch früher und auch heute noch in 
der Erde gefunden hat, das sind die Reste der 
Fehlschöpfungen des irdischen Archons, den Rest 
jener Ungeheuer, als der Archon den Vcrsuch 
machte, Menschen und Tiere ohne den göttlichen 
Geist herzustellen. Oder hat der Archon diese Reste 
auch bewusst vernichtet, damit keine Spuren seiner 
Schande zurückblieben. Schon die mitteralterlichen 
Menschen sahen in den Knochen der vorsintflutlichen 
Saurier Reste von Fehlentwicklungen bei der 
Erschaffung von Menschen und Tieren. Und diese 
Menschen des Mittelalters kannten bereits die Kohle, 
die ja nur ein Überbleibsel früherer Baumfarnwälder 
ist. Also hatte es schon vor der Erschaffung des 
Paradieses völlig anders aussehende Großpflanzen 
gegeben, als es die heutigen Bäume sind.

In den Höhlen, in denen diese Katharer im 
Mittelalter in der Verfolgungszeit teils lebten, teils 
ihre religiösen Feiern abhielten, hatten die Gläubigen 
Höhlenzeichnungen mit ganz anders gestalteten 
Menschen gesehen. Daraus schloss man, dass auch 
die menschliche Körperform sich von der Schöpfung 
an sehr verändert hatte; denn die im menschlichen 
Körper wohnende Geistseele hat die materielle 
Körperform der eigenen geistigen Form angepasst.

Diese Feststellung widerspricht der Bibel, die 
behauptet, dass sich der Mensch von der Erschaffung 
an nicht mehr verändert hätte. Die heutige 
Wissenschaft aber beweist heute, dass sich die 
menschliche Form seit dem Cro-magnon-Menschen 
und dem Neandertaler deutlich verändert hat.

Der Zustand des unbewusst erlebten Paradieses 
durch die ersten Menschen dauerte nur bis zu dem

- 21 -



Zeitpunkt der ersten Erkenntnis. Was sagen die 
Katharer dazu, wie es zur Erkenntnis kam?

DIE ERSTE ERKENNTNIS 
ODER ERLÖSUNG:

Die Gottheit hat niemals den furchtbaren Raub 
vergessen, den der Archont oder der satanische 
Drache begangen hatte. Inzwischen hatte die Gute 
Gottheit die Himmelswelten so vollkommen 
wiederhergestellt, wie sie vor dem Krieg in den 
Himmeln gewesen waren. Und der HÜTER DER 
SCHWELLE würde weitere Einbrüche verhindern. 
Nun begann die lichte Gottheit, an die Befreiung der 
verschleppten Geistwesen zu denken. Der Autor hat 
schon oben gesagt, dass für die Gnostiker, 
Manischäer und Katharer die Gottheit so gut ist, dass 
sie keine Kriege führen kann. Für sie ist jeder Krieg, 
auch der Vergeltung böse. Jeder Krieg ist böse; denn 
er verursacht Leid. Eine gute Gottheit aber kann 
nichts Böses tun.

Daher sandte die Gottheit ihre Tochter Sofia (= 
die Weisheit) hinunter in die materielle Welt des 
Archonten. Sofia sollte den in den Menschen 
gefangenen Geistwesen den Weg der Befreiung zeigen. 
Sofia brachte mit ihrem Abstieg in die materielle Welt 
ein großes Opfer; denn das Leben eines göttlichen 
Lichtwesens ist in der dunklen Welt des Archonten 
furchtbar.

Natürlich ist die Welt des Archons, also die 
materielle Erdwelt, nicht ganz dunkel; denn auch hier

- 22 -



gibt es Sonnen, die die Dunkelheit aufhellen. Aber ihr 
Licht ist nur veränderte Dunkelheit gegenüber dem 
Licht der Guten lichten Gottheit. Der besseren 
Unterscheidung dieser beiden Lichtarten wegen 
sprechen die Gnostiker und die Katharer von 
GOTTESLICHT oder auch von ÜBERLICHT. Die 
Gottheit selbst ist das Gotteslicht, und die Menschen 
haben das gefangene Gotteslicht in sich. Es ist das 
menschliche göttliche Ego oder Selbstbewusstsein.

Die TOCHTER der Gottheit heißt SOFIA oder 
WEISHEIT. Sie umkleidet sich für ihren Aufenthalt in 
der Welt des Archon mit einem Scheinkörper, damit 
sie sich hier bewegen, also hier handeln kann. So 
bekleidet dringt sie nun in das Paradies ein und 
gelangt zu den ersten Menschen, zu Eva und Adam. 
Diese erste Erlöserin wird in der Bibel eine 
„Schlange“ genannt, weil sie sich schlangengleich in 
die materielle Welt eingeschlichen hätte. Sie wird in 
der Bibel als teuflisch und böse geschildert. Darin 
sehen die gnostischen Katharer den satanischen 
Einfluss in der Bibel, die ein gutes und göttliches 
Wesen verteufelt. Die heutigen Menschen, denen die 
entstellte Paradieslegende erzählt wird, glauben noch 
immer, die Schlange sei ein böses Wesen gewesen, 
das die ersten Menschen zur Sünde verführt hätte. 
Da der Archon selber teuflisch ist, kann Sofia es gar 
nicht sein.

Diese Feststellung ist rein gnostisch. Sie erinnert 
an die Ophiten oder Schlangenverehrer, die die 
Schlange deshalb angebetet haben, weil sie gegen 
jhvh opponiert hätte. Für die Ophiten ist die Schlange 
sogar die Gute Gottheit selbst.

Der Archon jhvh muss eine Befreiungsaktion von 
seiten der Gottheit geahnt haben. Daher hatte er Eva 
und Adam verboten, die „Frucht vom Baum der

- 23 -



Erkenntnis“ zu pflücken und zu essen. Jhvh hatte 
den Menschen die Todesstrafe angedroht, wenn sie 
sein Gebot oder Verbot übertreten würden. Aber Leid 
und Tod sind auf dieser materiellen Welt ohnehin 
schon in die Materie und die materiellen Körper 
einprogrammiert, wie es schon oben in diesem 
Aufsatz erwähnt ist. Durch dieses Gebot oder Verbot 
wollte sich der Archon nur seiner ewigen Herrschaft 
über die Menschen versichern; denn alle Menschen, 
die noch nicht vom „Baum der Erkenntnis“ gegessen 
haben, sind unwissend, blind und unfähig zur 
Selb stbefr eiung.

Was ist das nun für eine „Frucht“, die am „Baum 
der Erkenntnis“ wächst? Ist es ein Apfel, wie es die 
Dichter und Maler dargestellt haben? Ist es eine 
Feige, und war der Baum der Erkenntnis ein 
Feigenbaum? Oder bedeutet das „Essen der Frucht“ 
etwas Geistiges? Ist die „Frucht“ nur ein Symbol?

Die Bibel hat den Menschen diesen Punkt 
verschwiegen. Die Antwort findet man zum Teil in den 
jüdischen Geheimlehren und in der gnostisch- 
katharischen Lehre. Hier findet man folgende 
Anschauung:

Bei der „Frucht“ handelt es sich nicht um eine 
Frucht. Beim „Baum der Erkenntnis“ handelt es sich 
nicht um einen Baum. Diese Frucht kann man weder 
pflücken noch essen. Die Frucht ist nur ein Symbol. 
Die Frucht ist das Symbol für den wollüstigen 
Geschlechtsverkehr, bei dem die körperliche 
Fortpflanzung ausgeschlossen bleibt. Der Baum der 
Erkenntnis ist der Gummi- oder Feigenbaum, aus 
dessen Saft die Gnostiker und die Katharer das erste 
Empfängnisverhütungsmittel der Welt herstellten. 
Man könnte es mit einem Schutzmittel oder der 
heutigen Pille vergleichen. So wie heute die

- 24 -



katholische Kirche und ihr Papst die Pille verbieten, 
so verbot schon der alttestamentarische Jhvh den 
Menschen die „Frucht“. Wenn die Gnostiker und die 
Katharer hier von „wollüstigem Geschlechtsverkehr“ 
sprechen, dann meinen sie nicht nur, dass die 
Wollust eine angenehme Freude sei. Für sie ist die 
Wollust nicht Selbstzweck, sondern sie ist es, die die 
Menschen über die „Erkenntnis“ zur Befreiung führt. 
Diese Erkenntnis ist nicht nur das Wissen um Gut 
und Böse. Nach gnostischer Anschauung befreit diese 
Befreiung die Menschen als göttliche Wesen von den 
Fesseln Satans. . . denn der Geschlechtsverkehr in 
allen seinen guten Formen wie auch die 
Selbstbefriedigung öffnen die Tore im Gefängnis des 
menschlichen Körpers, durch die die Menschen den 
Heimweg zur göttlichen himmlischen Heimat antreten 
können. Das ist übrigens der besondere Sinn des 18. 
Grades, das diesbezügliche Geheimwissen der 
Einweihung zur Anwendung zu bringen.

Sofia, die Tochter der Gottheit, erscheint also 
eines Tages im Paradies bei Eva und Adam, als sich 
der müde Jhvh gerade zu einem Mittagsschläfchen 
hingelegt hat. Die Gelegenheit ist also günstig. Sofia 
spricht mit Eva, erzählt ihr von der „Frucht vom 
Baum der Erkenntnis“, die klug mache. Eva wehrt 
sich zuerst, erwähnt das Verbot durch ihren sog. 
„Schöpfer“, will nicht essen, hat Furcht vor dem 
angedrohten Tode. Aber Sofia verkündet Eva, dass sie 
nicht sterben werde, sondern dass sie selbst wieder 
göttlich werden wird: „Ihr werdet Götter werden“. 
Durch das „Essen der Frucht“, durch die „Wollust“ 
also, werdet ihr wie Gott. Mit „Gott“ meint Sofia hier 
nicht den „schöpferischen“ Archon Jhvh, sondern die 
wahre Gottheit, deren Tochter Sofia ist. Durch die 
Kraft der Gottheit gelingt es Sofia, Eva und Adam zu

- 25 -



überzeugen, die, nachdem sie durch die .Frucht“ die 
Empfängnis ausgeschlossen haben, sich sogleich ans 
„Essen“ machen, also eine reine Wollustvereinigung 
durchführen.

Noch während sie in den ersten Wonnegefühlen 
des ersten, bewusst erlebten Geschlechtsverkehrs 
erbeben, öffnen sich ihre geistigen Augen. Eva und 
Adam erkennen einander als göttliche Wesen, als 
Götter, wie es ihnen die „Schlange" verheißen hat. Die 
erste Öffnung in der satanischen Körperfessel hat 
sich bei ihnen durch die Wollust eröffnet. Nach der 
esoterischen Anatomie der gnostischen Katharer 
befindet sich diese Öffnung in der Gegend der 
Geschlechtsorgane beider Partner. Hier befindet sich 
der Hauptsitz des göttlichen Geistwesens, des 
Bewusstseins oder des Ego. Durch die wollüstige 
Liebe und ihren Höhepunkt treten beide Geistwesen 
miteinander in Kontakt.

Gleichzeitig mit dieser Kontaktaufnahme öffnet 
sich bei beiden Partnern ein göttliches Schwing­
ungszentrum, das freies Gotteslicht in die Körper 
aufnehmen kann. Dieses freie Gotteslicht bewirkt die 
endgültige Befreiung. Dieses Gotteslicht wird Eva 
und Adam und auch allen anderen Menschen durch 
Sofia übermittelt. Freies Überlicht unterliegt nicht der 
satanischen Fessel, und es kann vom Archon nicht 
beeinflusst werden. Freies Gotteslicht stärkt das in 
den Menschen als Geistwesen gebundene Gotteslicht 
und bewirkt mit ihm zusammen die „Durchlichtung“ 
der Körper der Menschen. Je mehr freies Gotteslicht 
die Menschen in sich aufnehmen, desto dünner wird 
die Fessel Satans. Eines Tages ist die Fessel so 
aufgelichtet, dass sich das göttliche Geistwesen 
befreien und zu Gott heimkehren kann.

Daraus ergibt sich aber auch, dass der Archon- 
Gott-Jhvh die Wollust in den Religionen der

- 26 -



Menschheit als „Todsünde“ verboten hat. Fort­
pflanzen soll sich der Mensch. Er soll es aber wie ein 
bewusstloses Tier tun, das nur den Trieb, nicht aber 
die wollüstige Liebe kennt. Vom Standpunkt des 
Archons aus ist es sehr verständlich, dass er den 
Menschen die wollüstige Freude verbietet; denn sie 
befreit die Menschen aus dem Zyklus der 
Wiedergeburten.

Bei diesen Gnostikern findet man etwas Ein­
maliges: Die Bekenntnis zur Wollust. Sie glauben 
nicht an die Gnade irgendeines „Gottes“. Sie 
erkennen die Welt, benutzen ihre Kräfte, um sich von 
eben dieser Welt zu befreien und zu ihrer 
himmlischen Gottheit heimzukehren.

Als Eva und Adam nun den Höhepunkt der 
Wollust überschritten hatten, wurden sie sich ihrer 
nackten Schutzlosigkeit bewusst; denn mit der 
Erkenntnis von Gut und Böse hatten sie begriffen, 
dass ihr sog. „Schöpfer“ in Wirklichkeit ihr größter 
Feind und Sklavenhalter war.

Die Katharer behaupten, dass die Bibel falsch 
übersetzt oder bewusst gefälscht worden sei, wenn es 
darin heißt, daß Eva und Adam sich geschämt und 
sich deshalb Feigenblätter vor die Geschlechtsorgane 
gebunden hätten, und dass sie vor Jhvh in ein 
Versteck im Wald geflohen seien. Die Feigenblätter 
sind nur das Symbol für die Empfängnisverhütung, 
und das Verbergen ist die positive Folge ihrer 
Erkenntnis über den bösen Charakter Jhvhs.

Man weiß, mit welcher Wut Jhvh die Menschen 
aus seinem Paradies vertreibt, wie er sie verflucht, in 
einem Jammertal zu leben, und wie er auch die 
„Schlange“ verflucht, die von nun an nur noch auf der 
Erde kriechen und Erde fressen sollte.

- 27 -



Diese verschlechterten Lebensbedingungen er­
schweren nun das Leben der Menschen, die nun Not 
und Krankheiten kennen lernen. Dennoch können sie 
von nun an durch die Erkenntnis den Weg der 
Aufwärtsentwicklung gehen, der ihnen vorher 
versperrt war.

Für die gnostischen Katharer ist Sofia die 
Erlöserin. Sie bleibt bei den Menschen. Sie zeigt 
ihnen Mittel und Wege, das Jammertal der Erde 
langsam zu einer Basis für den geistigen Aufstieg zu 
entwickeln. Sofia schützt die Erkennenden, während 
Jhvh einen „Weltuntergang“ nach dem anderen 
sendet oder das Feuer auf Sodom und Gomorrha 
herunter regnen lässt. Aber die von Sofia geschützten 
Menschen überleben wie Lot und seine Töchter, die 
sich durch die körperlich-seelische Liebe aufwärts 
entwickeln und zur Befreiung gelangen. Die 
esoterische Praxis, die sich auf Lot und seine Töchter 
bezieht, nennt man Seidr. Kinder, die aus einer 
solchen Liebesbeziehung geboren werden, werden wie 
ihre Eltern Seidris genannt. Sie sind Vollkommene; 
denn sie sind befreit. Wenn sie aber noch hier in der 
materiellen Welt bleiben, dann weil sie freiwillig bereit 
sind, anderen Menschen auf dem Weg der Befreiung 
zu helfen.

Diese Befreiung erfolgt nach katharischer Ansicht 
entgegen dem Schicksal oder Karma. Während die 
meisten Esoteriker der Meinung sind, dass das 
Karma selbstverschuldetes Schicksal darstelle, sind 
die Gnostiker davon überzeugt, dass es ihnen vom 
Archon auferlegt wird, damit sie sich nicht aufwärts 
entwickeln und befreien können. Nur durch 
Erkenntnis, Liebe und Freude und enge 
Zusammenarbeit mit Sofia kann so viel freies

- 28 -



Gotteslicht aufgenommen werden, dass eine 
Befreiung von den Fesseln der Materie erfolgt.

Diese gnostischen Katharer lehnen das übliche 
Kirchenchristentum ab. Sie demaskieren die 
römische Kirche, sie versuche, aus den Menschen 
„Schafe“, sich selbst vermehrendes, billiges 
Schlachtvieh zu machen. Sie versuche weiterhin, 
durch die zehn Gebote und die tausend von ihnen 
abgeleiteten Kirchengebote die Menschheit noch 
weiter zu verdummen.

Doch der Weg der Aufwärtsentwicklung durch 
Erkenntnis, Liebe und Freude hat seine 
Schwierigkeiten. In der Zeit vor etwa 2000 Jahren 
befindet sich die Menschheit im Feudalismus. Wenige 
Adlige herrschen diktatorisch über die wenigen Freien 
und die weitaus zahlreicheren Sklaven. Wo bleibt da 
für die großen Volksmassen der Weg der Freude und 
der Liebe? Außer den wenigen Herrschenden kann 
sich niemand der geistig-seelisch-körperlichen Liebe 
und Wollust hingeben. Die Menschen sind so 
versklavt, dass sie nicht mal ihre Liebespartner selbst 
wählen können. Der Weg der Erkenntnis ist damit so 
ziemlich versperrt.

Daher sendet die Gottheit den Menschen seinen 
Sohn Christus als neuen Befreier, der die Arbeit der 
Sofia ergänzen und vollenden soll.

CHRISTUS

Der Hauptinhalt der Lehre von Jesus Christus 
besteht in seinem Liebesgebot. Von der durch Sofia

- 29 -



verkündeten Wollust hört man bei Christus nichts. 
Die gnostischen Katharer sagen daher, dass die Bibel 
von Rom verfälscht worden sei. Sie halten es für 
unmöglich, dass der Verkünder der Liebe und der 
Nächstenliebe die Liebcsfreude oder Wollust 
abgelehnt hätte. Um diesen Widerspruch zu erklären, 
berichten sie vom gleichzeitigen Kommen des 
Christus und des Antichristus:

Beim Kommen des guten Christus geschah es, 
dass der satanische Archon sofort Gegenmaßnahmen 
ergriff. Er ließ einen Antichristus von dem gleichen 
Aussehen wie das des wahren Christus geboren 
werden. Diese beiden „Christusse“ werden nun 
dauernd verwechselt. Der eine lehrte die Liebe, der 
andere den Hass. Der Antichristus beruft sich 
dauernd auf die Weissagungen aus dem jüdischen 
Alten Testament, auf die Gebote und die Gesetze von 
Jhvh. Christus aber ist der sanfte Galiläer, der sich 
mit Frauen abgibt, und der ständig von Frauen 
begleitet wird. Während der Antichristus sagt: „Ich 
bin nicht gekommen, euch den Frieden zu bringen, 
sondern das Schwert,“ lehrt der echte Christus den 
Frieden. Er legt den „Kindern“, d.h. den Menschen 
von reinem, kindlichen Gemüt seine Hände auf und 
überträgt ihnen sein Gotteslicht. Das ist Seine Art. 
Während Sofia wie bei Eva und Adam durch 
Erkenntnis und Belehrung wirkt, wirkt Christus 
durch den direkten Kontakt seiner Hände auf die 
Menschen ein.

Diese Handauflegung haben die Katharer wie 
schon vor ihnen die Gnostiker und die Manischäer als 
ihr höchstes Sakrament direkt von Christus 
übernommen. Sie nennen es das Konsolamentum. 
Dieses Wort entstammt der occitanischen Sprache, 
die sich als erste Sprache aus dem Lateinischen

- 30 -



entwickelt hat. Das Wort bedeutet viel wie „Tröstung 
der Geister“. Dieses Sakrament wird auch als 
Geistestaufe bezeichnet.

Sowohl durch die Liebesfreude oder Wollust der 
Sofia wie auch durch das Konsolamentum des 
Christus wird dem Menschen freies Gotteslicht 
zugeleitet. Wenn Sofia und Christus bei einem 
Menschen Zusammenwirken, potenziert sich ihre 
gemeinsame Kraft, und aus der Welt der Gottheit 
strömt durch den materiellen Kosmos hindurch eine 
Woge von Gotteslicht, das die Befreiung bewirkt.

Nach Anschauung der gnostischen Katarer ist 
Christus zwar aus Marias Gebärmutter und Scheide 
geboren worden, hat aber niemals einen menschlich­
materiellen Leib besessen. Christus trug also nur 
einen Scheinleib, und nur deshalb konnte er auf dem 
Wasser wandeln oder sich verklären. Dieser 
Scheinleib ist ätherischer Natur, kann aber auch von 
gewöhnlichen Menschen ertastet und gesehen
werden.

Dass Christus ständig mit der Dirne Maria­
Magdalena zusammen war, erklären die Gnostiker so, 
dass sich in ihr die Gottheitstochter Sofia verkörpert 
hätte. Somit konnte sie stündig um ihn sein und mit 
ihm zusammen arbeiten. Natürlich hatte diese Sofia 
auch einen ätherischen, materiell tast- und
sichtbaren Leib, mit dem sie nach der Gnosis J.C. 
zwei Kinder geboren hätte. Der Gedanke der
Gottestochter Sofia ist übrigens auch uraltes
gnostisches Gedankengut. Als Tochter der Gottheit ist 
sie die Schwester von J.C. und zugleich seine Braut. 
Die Gnostiker sind der Meinung, dass die eigentliche 
Befreiung erst mit der Zeitenwende begonnen habe 
und zwar durch das herm-aphroditische Wirken von 
Sofia-Christus.

- 31 -

k



Dass dennoch die Befreiung so langsam vor sich 
geht, liegt an der Gegenarbeit des Archon und des mit 
ihm verbundenen Antichristus. Ihn machen die 
Gnostiker auch dafür verantwortlich, dass heute in 
fast allen sog. „heiligen“ Büchern die Hinweise auf 
Sofia als Trägerin der Erkenntnis fehlen.

In der jüdisch-christlichen Bibel hat man zwar 
einen Hinweis auf Sofia. Aber hier wird sie als 
„Schlange“ verteufelt. Und die Werke des Christus 
sind durch das Wirken des Antichristus entstellt. Aus 
dem Neuen Liebesgebot des Christus ist das Gegenteil 
gemacht worden: In seinem Namen sind Menschen 
und Völker verschiedener Hautfarben vernichtet, sind 
Waffen und blutige Kriege gesegnet worden, hat man 
Kreuzzüge gegen anders denkende Christen geführt.

Und die ursprüngliche Lehre von den zwei Welten 
findet man nicht mehr in der Bibel, sondern nur noch 
bei den alten Gnostikern und den Manischäern, von 
denen sie die Katharer des Mittelalters übernommen 
hatten. Der Archon selbst hat es verstanden, sich 
selbst als den „alleinigen Schöpfer des Himmels und 
der Erde“ hinzustellen. Menschen, die das zu 
verhindern suchten, hat man gekreuzigt und 
verbrannt. Und der Archon hat es verstanden, dass 
auch das Leben des Christus auf der Erde verfälscht 
worden ist.

Wie oben angedeutet, besaß Christus nur einen 
ätherischen, niemals aber einen materiellen Körper. 
Daher halten es die Gnostiker wie schon vor ihnen 
viele andere Christen für unmöglich, dass man einen 
ätherischen Körper gekreuzigt hätte. Christus ist wie 
die lichte Gottheit reiner Geist, und ein wahrer Gott 
kann nicht sterben. Man konnte ihn weder gefangen 
nehmen noch geißeln und kreuzigen. So wie Sofia von

- 32 -



Jhvh nicht wirkungsvoll verflucht worden ist, so 
konnte Christus auch nicht getötet werden.

* * *

GNOSTISCHE RELIGIONEN

Die hier vorgetragene Lehre ist die der absoluten 
Zweiheit des gesamten Weltalls. In ihm stehen sich 
seit Ewigkeit die gute und die böse Welt gegenüber. 
Es gibt aber auch die Lehre der gemilderten Zweiheit. 
Bei ihr ist die Welt des Bösen nicht ewig. Sondern sie 
kehrt am Ende der Zeiten bekehrt zur Gottheit 
zurück.

Die erste Religion der gemilderten Zweiheit ist die 
Religion des Zarathustra: Von der Religion des 
Zarathustra ist wenig erhalten geblieben. Die K. 
sehen in Zaratustra einen Vorläufer des Christus, der 
in Persien, dem heutigen Iran, lebte. Nach der Lehre 
des Z. bekämpfen sich seit Ewigkeiten zwei 
Prinzipien: das Prinzip des Lebens und der
Fruchtbarkeit - und das des Todes und der 
Zerstörung. Das erste Prinzip heißt Ahura-Mazda 
oder Ormuzd. Ahura ist die (geistige) Sonne. Er ist 
allwissend und gut.

Das zweite Prinzip heißt Ahriman. Er ist der 
Zerstörer und das Böse. Sein Symbol ist die 
Finsternis und die Macht. Er ist ein Lügner und 
verführt die Menschen zum Bösen.

- 33 -



Nach der iranischen Lehre hat Ahura.-Mazda 
Himmel und Erde vollkommen erschaffen. Es ist ihm 
aber nicht ganz gelungen; denn Ahriman hätte ihn bei 
der Arbeit gestört. Der Mensch steht steht hier 
zwischen Gut und Böse. Die verstorbenen 
menschlichen Geister, die für das Gute eingetreten 
sind, kommen in den Garodema, in das Haus der 
Lieder, in dem Ahura-Mazda wohnt. Die bösen 
Menschen aber bleiben auf der Erde, dem Haus der 
Lüge, und werden hier wiedergeboren, solange, bis sie 
sich zum Guten bekehrt haben.

Der Kampf zwischen Ahura-Mazda und 
Ahhriman, zwischen Gut und Böse, dauert 12 OOO 
Jahre. Dann kommt der Retter Sayosat. Er wird den 
Menschen den Heimweg zu Ahura-Maz-da zeigen. Alle 
Menschen kehren dann heim, und auch der bisher 
böse Ahriman bekehrt sich jetzt zur Guten Gottheit.

Diese Religion ist einfach und wunderbar klar. 
Was man jedoch heute im „Zendavesta“, der heiligen 
Schrift des Iran, findet, zeigt nur noch ein entstelltes 
Abbild der alten Lehre. So wird darin den Menschen 
befohlen, dass sie alle schädlichen Tiere und 
Pflanzen, besonders aber die „Schlangen als Feinde 
Gottes“ vernichten sollten. Hier findet man den 
Einfluss der jüdisch-christlichen Bibel, die rein jhvh- 
istisch ausgerichtet natürlich Sofia oder die Schlange 
der Erkenntnis verabscheute. In Ahura-Mazda findet 
man die Gottheit der Gnostiker und in Ahriman den 
satansichen Archon dieser materiellen Welt. 
Garodema oder das Haus der Lieder ist die 
Himmelswelt der Gottheit, die Erde oder das Haus der 
Lüge ist der Planet Erde bzw. das gesamte materielle 
Weltall.

Die im Sinne der absoluten Zweiheit denkenden 
Gnostiker halten es allerdings für ganz unmöglich, 
dass sich das seit Ewigkeit existierende böse Prinzip

- 34 -



zur Guten Gottheit bekehren könnte. Sie glauben, 
dass sich Gut und Böse wie Antimaterie und Materie 
zueinander verhalten und sich bei Berührung 
gegenseitig zerstören würden.

Interessant ist, dass Zaratustra den Menschen 
das Kommen des Christus voraus gesagt hat. Er 
nennt ihn den Retter Sayosat. Als Befreiungszeit wird 
die biblische Zeit von 12000 Jahren genannt. 
Natürlich muss man eine solche Zeitangabe nicht 
wörtlich nehmen; man kennt ja aus der 
hinduistischen Esoterik die Zeitdauer der Tage und 
Nächte und auch der Jahre Brahmas. Auf jeden Fall 
werden nach der iranischen Lehre am Ende alle 
Menschen befreit.

Mani oder Manes:

Die zweite, ganz speziell zweiheitliche Bewegung 
ist die des Persers Mani oder Manes im 3. 
Jahrhundert nach Christus. Mani wurde im Jahre 
216 geboren. Er war Babylonier von Geburt, mit 
weißer Haut und blonden Haaren. Zuerst gehörte er 
zur Religionsgemeinschaft der Mandäer, einer 
puritanischen (reinheitsfanatischen) Sekte, zu der 
auch schon sein Vater gehört hatte. Hier erlernte er 
die Meditation (= Erkennen der Wahrheit durch 
Versenkung in sich selbst), und hier erkannte er auch 
seine religiöse Berufung.

Mit 24 Jahren hatte Mani seine große Erleucht­
ung. Er verließ nun seine bisherige Weltanschauung. 
Er sah sich von nun an als Erben von Buddha, 
Zaratustra und Christus an. Er reiste nach Indien

- 35 -



und erlangte hier die Weisheit der Brahmanen. Im 
Besitz der Vollkommenheit kehrte in seine Heimat 
zurück und predigte hier seine neue Lehre.

Mani hat mehrere Bücher geschrieben. Aber die 
ihm feindliche römisch-christliche Kirche vernichtete 
alle seine Werke. Was er geschrieben hat, kennt man 
nur aus den Streitschriften seiner römisch­
katholischen Gegner, wie es z.B. Augustinus gewesen 
ist.

Als Religion hat der Manischäismus absolut 
nichts mit der Religion der römischen Kirche zu tun. 
Wie die Katharer lehrte Mani die beiden Prinzipien: 
das Gute und das Böse. Mani trat für die Zweiheit 
ein. „Seit Uranfang oder seit aller Ewigkeit bekämpfen 
sich beide Prinzipien, bis am Ende das Gute über das 
Böse siegen wird.

Mani erkannte Christus als das Licht der Welt 
an. Für ihn gab es nur einen geistigen Christus, 
keinen körperlichen und schon gar keinen 
Gekreuzigten. Die jüdischen Propheten lehnte er 
wegen ihrer Irrtümer ab. Er fand im Dekalog (= io 
Gebote) nicht den Kult der lichten Gottheit, sondern 
den einer dämonischen Vielgötterei.

Aber, wie gesagt, kennt man Manis Weltan­
schauung nur von seinen schärfsten Gegnern. Auf 
jeden Fall war der Manischäismus eine gnostische 
Religion. Manis hatte sich mit zwei anderen 
Gnostikern verbunden: mit Marcion und mit
Bardesanes, deren Weltanschauung ebenfalls 
zweiheitlich ist. Der Manischäismus war zugleich eine 
Gotteslehre (= Theogonie) wie auch eine Welt­
entstehungslehre (= Kosmogonie). Er enthielt eine 
weltumfassende Wissenschaft von den göttlichen und 
den teuflischen Dingen. Alles Wissenswerte der 
beiden Welten wurde geschildert.

- 36 -



Der Manischäer betrachtete sich „als in die Welt 
geworfen“. Er ist ein Fremder auf dieser Welt; denn er 
gehört zu den höheren, kosmischen Wesen. Er lebt in 
dieser Welt im Exil. Er fühlt in sich ein tiefes 
Heimweh nach seiner Urheimat, von der er entführt 
worden ist: „Du kommst nicht von hier, deine Wurzel 
ist nicht von hier, dein Ort ist der des Lebens.“

Man hat hier eine Vorwegnahme, vielleicht sogar 
einen der Ursprünge des Katharertums. Die neue 
Religion genoss von Anfang an den Schutz des 
persischen Königs Schapur I. und konnte sich ohne 
Schwierigkeiten auf Persien und über seine Grenzen 
hinaus bis nach Klein-Asien und Afrika verbreiten.

Nach dem Tode von Schapur I. aber wurden die 
Manischäer verfolgt. Die Macht war auf eine andere 
Herrscherfamilie übergegangen, in die Hände des 
sassanistischen Dynastie. Der neue Monarch Bahram 
I. hasste Mani und seine Lehre. Mani wurde gefangen 
genommen und gefoltert. Bei lebendigem Leibe wurde 
ihm die Haut abgezogen. Mani starb nach 25-tägiger 
Folter am 26.2.0277.

Der Manischäismus wurde in der Folge zu der am 
meisten verfolgten Religion der Weltgeschichte. 
Trotzdem breitete er sich immer weiter aus. Von 
Klein-Asien gelangte er nach Ägypten und verdrängte 
hier das römische Christentum. Im 4. Jahrhundert 
hatte er das ganze, damals bekannte Afrika erobert. 
(Auch Augustinus war von 373 bis 382 Manischäer). 
Alle Länder am Mittelmeer wurden nach und nach 
manischäisch. Im 5. Jahrhundert beginnt der 
römische Stuhl in Rom deutlich zu wackeln. Daher 
lässt die römische Kirche von nun an die Manischäer 
blutig verfolgen. Die Blutbäder dauern bis zum 6. 
Jahrhundert. Dann befinden sich die Manischäer im 
Untergrund; denn wenn sie jetzt noch überleben

- 37 -



wollten, durften sie sich nicht mehr als Manischäer 
zu erkennen geben.

Aus dem Untergrund-Manischäertum entwickelt 
sich im 8. Jahrhundert die Religion der Paulizianer 
Armeniens. Es handelt sich um eine gnostisch- 
manischäische Kirche. Sie unterscheiden einen bösen 
Gott als Urheber der sinnlichen Schöpfung und des 
Judentums und einen guten und vollkommenen Gott. 
Im Gegensatz zur römischen Kirche verwerfen sie die 
Verehrung der Heiligen, der Bilder, des Kreuzes und 
der Reliquien, das Fasten, das Mönchstum, die 
Hierarchie sowie alle sinnlichen Formen des Kultus. 
Ihren Bibelglauben stützen sie vorzugsweise auf die 
Paulinischen Briefe, wonach man sie Paulizianer 
genannt hat. Sie selbst nannten sich Christen. Ihr 
Stifter Konstantin wirkte seit 660 in Kibossa in 
Armenien, bis er 684 auf Befehl des kaiserlichen 
Beamten Simeon gesteinigt wurde. Der gleiche 
Simeon bekehrte sich in der Folge zum 
Paulizianismus und trat selbst an die Spitze der 
Bewegung. Im Jahre 690 wurde er lebendig ver­
brannt. Die Verfolgungen dauerten jahrhundertelang. 
Im Jahre 970 wurden diese Christen vom Kaiser 
Tzimisces nach Trakien verbannt. Hier mussten sie 
die Reichsgrenzen bewachen. Aus ihnen gingen zu 
Beginn des 10. Jahrhunderts die Bogumilen hervor.

Der Bogumilismus:

Der Bogumilismus beginnt im Jahre 935 mit 
Bogumil. Ob es sich dabei um eine wirkliche 
Persönlichkeit gehandelt hat, weiß man nicht; denn

- 38 -

tsmm.



„Bogumil“ heißt einfach „Gottesfreund“. Wie alle 
anderen zweiheitlichen Lehren ist auch die der 
Bogumilen verfälscht worden. Die meisten der 
heutigen Bücher sprechen von einem „mystischen 
Asketismus“, der die Bogumi-len zur „Apatheia“ (= 
Bewegungslosigkeit), einer höheren Bewusstseins­
stufe geführt hätte.

In der Anfangszeit des Bogumilismus gab es einen 
Popen (= Priester) namens Bogumil. Er gehörte als 
Priester niederen Ranges zur orthodoxen, christlich­
bulgarischen Kirche. Diese Kirche war in ihrer 
Intoleranz und ihrer Selbstüberheblichkeit genau so 
schrecklich wie das damalige Rom selbst. Der Prälat 
Cosmas redete gar nicht erst mit den Bogumilen, 
sondern er bekämpfte sie von Anfang an mit Feuer 
und Schwert.

Die bogumilische Lehre ist zweiheitlich. Man 
findet in ihr eine Anlehnung an Zaratustra, an die 
Frühgnostiker und an die Manischäer. In 
Konstantinopel wird die neue Lehre als 
manischäische und paulizianische Häresie (= eigene 
Denkungsweise) bezeichnet. Da die römische Kirche 
im 10. Jahrhundert jedoch einen brutalen Kampf 
gegen die Messaliner, Manischäer und die Paulizianer 
führt, gelingt es den noch vielerorts unbekannten 
Bogumilen sich dennoch auszubreiten.

Der Bogumilismus ist auf Logik und Erkenntnis 
aufgebaut. Darin ist ihm die offizielle Kirche nicht 
gewachsen. Im 10. Jahrhundert lösen sich immer 
mehr orthodoxe Christen aus ihrer Kirche. Sie 
verzichten auf die „christliche“ Messe und den Segen 
unwissender Priester. Vor allem die Klöster werden 
bogumilisch. Von Askese ist hier keine Spur; denn die 
Bogumilen lieben die Liebe und die Freude körperlich 
wie seelisch und geistig.

- 39 -



Allerdings kennen die Bogumilen nicht die 
absolute Zweiheit, wie man sie bei den Manischäern 
und Katarern gefunden hat. Für diese beiden 
Weltanschauungen sind das Gute und das Böse 
urweltliche und ewige Mächte. Der Bogumile hält 
jedoch das Böse nicht für eine absolute Macht. Das 
Böse ist nur ein Phänomen oder Ereignis, das aus 
dem Guten hervorgegangen sei und das infolgedessen 
verneint werden könne. Da das Böse nicht ewig ist, 
kann es vernichtet werden. Ihre Weltanschauung, die 
auch bei einigen katharischen Gruppen des Mittel­
alters wieder auftauchte, nennt man die „gemilderte 
Zweiheit“.

Allerdings waren nicht alle Bogumilen dieser 
Anschauung. Die bogumilische „Kirche von 
Dragowischtitza“ blieb bei der absoluten Zweiheit. Bei 
ihr besteht die Urwelt bereits aus zwei Welten, der 
Guten Welt der Guten Gottheit und der bösen Welt 
des bösen Gottes.

Die meisten Bogumilen aber gehörten zur 
gemilderten Richtung. Sie glauben an den Sieg des 
Guten über das Böse. Diese Anschauung ist mehr 
dem Volksdenken angepasst. Hier findet das Volk 
einen Weg zur Zerstörung des Bösen. Nach ihrer 
Lehre hat die Gottheit zwei Söhne: Jesus und Satan. 
Satan ist der Schöpfer der irdischen Welt.

Über die irdische Welt ist die irdische Macht 
gestellt. Sie geht von Satan aus. Will man Satan 
bekämpfen, dann darf man diese Macht nicht 
anerkennen. Im Buch „Die Vision des Jesaias“ heisst 
es: „Diese Welt hier stammt vom Bösen. Hier wohnt 
die Macht des Bösen und des Krieges, eine Macht, die 
nicht ewig dauern wird.“ Diese Macht findet für den 
praktisch denkenden Bogumilen ihren Ausdruck in 
den Machthabern von Staat und Kirche. Diese 
Einstellung ängstigt den Kirchenfürsten Cosmas und

- 40 -



den König Boril von Bulgarien. Sie bangen um ihr 
Geld und ihren Besitz. Daher werden die Bogumilen 
von diesen Machthabern so heftig verfolgt. Man nennt 
sie Manischäer und bekämpft sie mit den bewährten 
Mitteln der Verleumdung und der Verbrennung.

Zuerst zeigten die Bogumilen, dass die offizielle 
Kirche mit ihren erstarrten Riten und ihrer Hierarchie 
eine satanische Einrichtung ist. Sie zeigen, dass die 
Kirche den Menschen weltfremd mache, dass sie die 
Menschheit in eine Schafherde verwandele. Die B. 
nennen die Kirche „den Herodes“, der die Wahrheit 
tötet, die geboren werden wollte.

Da die Bogumilen ein Buch brauchen, auf das sie 
sich berufen können, reinigen sie zuerst die Bibel. Sie 
verwerfen die moralischen und sittlichen 
Vorstellungen von Scham und Keuschheit des Alten 
Testamentes, die die Menschen der satanischen 
Macht dienstbar machen. Sie führen die guten 
Vorbilder der Ehe von Lot mit seinen beiden Töchtern 
an und das von David an, der ein sexuelles Verhältnis 
mit seiner Magd hatte, und überhaupt das Vorbild 
der Ehen naher Blutsverwandter bei den alten 
Ägyptern. Und auch das Neue Testament erkennen 
sie nicht voll an. Sie zitieren die Texte der Evangelien 
mit bestimmten Auslassungen, während sie die Liebe 
in allen ihren guten Formen betonen.

Moses wird nicht ganz abgelehnt. Aber man soll 
nicht „Diener des toten Buchstabens eines alten 
Gebotes sein: Der Buchstabe tötet, der Geist aber 
belebt.“ Die Bogumilen nennen das Gesetz des Moses 
„Kamelwolle“, die genau so unrein und verwirrt sei. 
Sie nennen den Weg des Moses den „engen Weg“, 
während sie den Weg zur Befreiung der Menschen 
den „breiten Weg“ nennent. Für sie steht Satan hinter 
den Mächten dieser Welt, und sein Antichrist sitzt als 
Papst in Rom. Er ist mit dem ungerechten Zustand

- 41 -



auf dieser Welt einverstanden. Er sagt bei Moses: „Ich 
bin es, der den Reichen und den Armen geschaffen 
hat.“ Ferner lobt Moses den Krieg: „Auge um Auge, 
Zahn um Zahn!“ Der Krieg aber nützt nur den 
Reichen, während die Armen als Schlachtvieh 
hingemordet werden. Beim Exodus der Juden als 
Ägypten stiehlt Moses Gold und Silber, verkündet 
aber für das dumme Volk: „Du sollst nicht begehren 
Deines Nächsten Hab, Gut, Weib oder Kind!“ Dass die 
Frau in einem Atemzug mit Hab und Gut genannt 
wird, zeigt das Untermenschliche der mosaischen 
Weltanschauung. Die Bogumilen nennen Moses „den 
vom Teufel missbrauchten Menschen.“ Sie sagen: 
„Moses ist der Böse, eine Verkörperung des Satan.“

Die Bogumilen erkennen auch die Heiligen der 
Kirche nicht an. Sie fragen, wer sie eigentlich heilig 
gemacht hätte? z.B. Augustinus, der seine 
manischäischen Freunde aus Gewinnsucht verraten 
hat? oder Hieronimus, der sich selbst kastrierte? < 
was ihn von jeder Selbstbefreiung abschnitt!> oder 
die Inquisitoren, die in Christenblut gewatet haben? 
Warum sollten die Bogumilen gerade die 
Bibelauslegungen solcher Untermenschen als richtig 
anerkennen? Der kirchliche Prälat Cosmas aber 
verdammt die Bogumilen, weil sie eine eigene 
Auslegung gefunden hätten. Er sagt: „Wer nach 
seiner Weise die evangelischen oder apostolischen 
Worte auswechselt und sie nicht so annimmt, wie sie 
von den heiligen Männern gemacht worden sind, der 
sei verflucht!“

Nicht nur Cosmas, sondern auch Eutemie von 
Armenien und Zigabene regen sich über die logische 
Übersetzung z.B. des Matthäus-Evangeliums auf. Im 
Gegensatz zu der offiziellen Kirche erklären sie das 
Unlogische nicht mit Sprüchen aus dem Alten 
Testament, sondern lassen es einfach weg. Nachdem

- 42 -



die Bogumilen die Schrift gereinigt hatten, be­
schäftigten sie sich mit der Säuberung des 
kirchlichen Kultes. Sie verwerfen das Kreuz, den Kult 
der „heiligen Jungfrau“ und den des mensch­
gewordenen Gottes. Für sie ist Maria keine Jungfrau, 
sondern eine Frau, die einen Mann geliebt hat, da sie 
von ihm geschwängert worden ist und ihm ein Kind 
geboren hat. Für sie ist Maria eine ganz normale 
Frau, die ein uneheliches Kind geboren hat; denn der 
Vater des Jesuskindes sei ein römischer Legionär 
aus dem germanischen Volke gewesen. Die 
Bogumilen verwerfen die Heiligenbilder oder Ikonen, 
die Heiligkeit der Reliquien: „Sie sind nicht heilig, 
sondern sie bestehen aus ganz gewöhnlicher Materie.“ 
Die B. verwerfen ferner die Taufe mit Wasser; den 
Wunderglauben, die letzte Ölung, die Kommunion als 
Speisung mit dem Blut und dem Leib Jesu und die 
Beichte. Sie glauben weder an das Fegefeuer noch an 
eine Hölle. Sie sagen: „Es gibt keine andere Hölle als 
die Erde.“ Einen Himmel hielten sie auch für unnütz; 
denn der Mensch wird wiedergeboren in einen neuen 
Körper bis zu seiner Heimkehr zur Gottheit. Eine 
Auferstehung am jüngsten Tag mit allen Leibern, die 
die Menschen je besessen haben, erscheint ihnen 
absurd. Ein jüngstes Gericht gibt es auch nicht; denn 
das könnte nur ein böser Gott veranstalten. Wenn die 
Menschen aber zur Guten Gottheit heimgekehrt sind, 
hat der Böse keine Macht mehr.

Die Orthodoxen beschuldigen die Bogumilen des 
Heidentums, weil sie weder an eine Auferstehung im 
Fleisch noch an ein jüngstes Gericht glauben. Die 
Kirche will, dass die Menschen glauben, ehe sie die 
Wahrheit erkannt haben, ja sie sind dagegen, dass 
die Menschen überhaupt etwas erkennen. Die 
Bogumilen aber wollen erst erkennen, und dann erst

- 43 -



glauben. Damit beweisen sie, dass sie echte Gnostiker 
sind. Sie sind Erkennende durch innere Einsicht oder 
Versenkung in ihre Gute Gottheit. Dieses Erkennen 
ist keine Mystik, da dieses Erkennen von jedem 
Menschen guten Willens gesteuert und erlernt werden 
kann.

Auch der Kult des Kreuzes wird von den 
Bogumilen abgelehnt. Für die orthodoxen Christen ist 
das Kreuz das Symbol der Kreuzigung ihres Heilandes 
auf Golgotha, von dem sie behaupten, er sie für die 
Sünden der Menschen gestorben. Für die Bogumilen 
ist diese Vorstellung absurd; denn sie sagen, dass 
Christus wie sein Vater - Mutter reiner Geist ist, der 
bekanntlich nicht sterben kann. Also machen die 
Bogumilen kein Kreuzzeichen und stellen keine 
Kreuze auf ihre Gräber. Die Bogumilen empfinden vor 
dem Kreuz eine ausgesprochene Abscheu. Wie viele 
Menschen sind sinnlos am Kreuz zu Tode gefoltert 
worden! Soll man das Kreuz als Marterinstrument 
deshalb anbeten? Die Bogumilen sagen: „Wenn dein 
Vater an einem Baum gefesselt ermordet worden ist, 
wirst du deshalb diesen Baum anbeten und sein 
Abbild als etwas Heiliges betrachten?“

Obwohl die Bogumilen das Kreuzigungskreuz 
ablehnten, hat man bei Ausgrabungen von 
bogumilischen Gräbern doch Kreuze gefunden. Sie 
sind aber im Gegensatz zum christlichen Kreuz 
gleicharmig. Der wagerechte Kreuzbalken bedeutet 
bei den B. das männliche Geschlechtsorgan, der 
senkrechte das weibliche Geschlechtsorgan. Das 
scheint auf die bei den Bogumilen praktizierte 
Gleichberechtigung von Frau und Mann hinzudeuten. 
Und es gibt noch eine weitere Auslegung: Die vier 
Arme bedeuten die 4 Elemente, aus denen die Materie 
besteht. Somit ist dieses gleicharmige Kreuz ein

- 44 -



Symbol der Fesselung der Menschen an die irdische 
Materie. Häufiger aber als das gleicharmige Kreuz 
findet man auf diesen Gräbern Hakenkreuze, 
Sonnenräder, Quadrate und Pentagramme.

Die Bogumilen fragten: „Was ist der Unterschied 
zwischen den Ikonen (= Heiligenbildern) und den 
Idolen (= Götzenbildern)?“ Und die Antwort lautete: 
„Keiner!; denn beide bestehen aus toter Materie.“ 
Damals wurden in der Kirche nicht nur Bilder von 
Heiligen, sondern auch von Kirchenfürsten, Königen 
und reichen Spendern angefertigt und nach Rang 
und Würden an den Kirchenwänden befestigt. Der 
Prälat Cosmas sagte damals: „Wer nicht in Furcht 
und Liebe die göttlichen Ikonen küsst, den treffe das 
Anathema (= Fluch).“ Ein solcher Fluch bedeutete 
damals die Ausstoßung aus der christlichen Kirche, 
die Verfolgung, die Tötung und den Verlust des 
Vermögens, das an die Kirche fiel. Da die B. weder die 
Bilder von den Heiligen noch die von den Fürsten und 
Spendern küssen wollten, wurden sie verflucht. Die 
Kirche aber wurde sehr reich dabei.

Für die Bogumilen war Christus kein Gott. Er war 
ein einfacher Mensch, der mit seiner Geliebten Maria­
Magdalena zusammen gelebt hatte. Nach der Kirche, 
sei Maria-Magdalena auch die Ehebrecherin ge­
wesen, von der das Evangelium spricht. Weil diese 
Maria eine Dirne gewesen sei, hätte sie auch von 
Jesus keine Kinder bekommen. Aber die Bogumilen 
lehrten das ganze Gegenteil: Jesus hat es keineswegs 
interessiert, ob Maria-Magdalena eine Dime gewesen 
sei. Er hat sie zu seiner Frau genommen, und sie hat 
ihm 2 Kinder, einen Jungen und ein Mädchen 
geboren, übrigens die Stammeltern der Merowinger.

- 45 -



Ferner verwarfen die Bogumilen die gewaltigen 
Kirchenbauten ihrer Zeit. Sie sagten: „Eine materielle 
Kirche ist nicht gut; denn man kann in ihr nicht 
beten. In ihr selben nur Dämonenpriester. Sie haben 
sich Rang und Würden angemaßt. Die Wahre Kirche 
dagegen besitzt keine Prunkbauten und keine 
materiellen Güter.“ Sie nennen die christlichen 
Priester „Tempeldiener, Pharisäer, Menschen mit 
doppeltem Gesicht, Heuchler, leidenschaftliche Säufer 
und Fresser auf Kosten des armen Volkes.“ Gerade 
das alles stößt den einfach gesinnten Bogumilen ab. 
Er braucht weder Kirchen noch Klöster. Wenn er 
beten will, geht er in die freie Natur oder bei 
schlechtem Wetter in eine Wohnung, wenn er es nicht 
überhaupt vorzieht, in seinen vier Wänden zu beten. 
Sein Ritual kann jeder Mensch leicht verstehen und 
sich auch aktiv daran beteiligen.

Unter den Bogumilen gab es Vollkommene, 
Gläubige und Hörer. Aber es gab keinen Abstand 
zwischen diesen Gruppen, die eine einzige Einheit 
bildeten. Es gab also keine hierarchische Struktur bei 
ihnen wie in der röm. Kirche. Durch die 
Handauflegung oder das Konsola-mentum wurde 
man „Vollkommener“, konnte also die 
Priesterfunktion ausüben. Es gab noch andere 
solcher Funktionen: Apostel, Alte und Meister. Es gab 
auch Bischöfe, ohne dass diese über den anderen 
Angehörigen gestanden hätten. Sie hatten einfach die 
Funktion, selbst Priester zu weihen. Der älteste 
Bischof wurde bei ihnen „Papst“ genannt. Er war aber 
nur der „Primus inter pares“ (= der Erste unter 
Gleichen).

Das Konsolamentum wurde in großer Einfach­
heit gefeiert. Die Bogumilen erkannten die Macht der

- 46 -



menschlichen Hand und ihre Ausstrahlungskraft, 
wenn sie sich mit Begeisterung auf einen Menschen 
legt, der in die Gemeinschaft eintritt, um sich aus der 
irdischen Hölle zu befreien. Wahrscheinlich haben sie 
die Handauflegung von den Manischäern über­
nommen. Unter diesen galt diese Handgeste als 
„Zeichen der Gegenwart des Guten Gottes unter den 
Eingeweihten“.

Die Bogumilen kannten nur ein einziges Gebet, 
das „Unser Vater“. Sie hatten es aus dem Matthäus­
evangelium übernommen. In ihm steht nicht wie bei 
Lukas „Panem quotidianum“ (= tägliches Brot), 
sondern „Panem supersubstantialem“ (= geistiges, 
übergegenständliches Brot). Hier zeigen die B., dass 
die Kirche dieses Gebet verfälscht habe; denn das 
„tägliche Brot“ dient nur dem materiellen Körper. 
Wenn Menschen diesen materiellen Körper erhalten 
wollen, dann brauchen sie das Wohlwollen des 
Archons oder „Schöpfers“ dieser Welt. Wenn die 
Menschen um das „tägliche Brot“ bitten, dann 
wenden sie sich an diese Wesenheit. Wenn die 
Menschen aber um das „geistige oder überirdische“ 
Brot bitten, dann gelangt ihr Gebet zur Gottheit, die 
allein reiner Geist ist und daher auch geistiges Brot 
vermitteln kann. Das geistige Brot aber ist identisch 
mit der Lehre von Christus und Sofia, ferner mit dem 
freien Gotteslicht, das den Menschen zufließt, die 
nach der Befreiung streben.

Nach bogumilischer Ansicht ist diese Erde von 
Satanael geschaffen worden. In seinem Namen 
regieren die Fürsten dieser Welt. Entsetzt stellen die 
Pfaffen Satanaels nun fest, dass die B. „keine Kinder 
wollen“. Man hat das so verstanden, als wenn die B. 
für eine allgemeine Enthaltsamkeit oder gar 
Keuschheit eingetreten wären. Das darf man aber

- 47 -



nicht falsch verstehen; denn die B. waren durchaus 
für die Fortpflanzung. Sonst wäre ihre Lehre ja auch 
ausgestorben. Die B. waren nur gegen die wahllose 
Fortpflanzung, wobei nach dem Wunsch der Kirche 
alle 9 Monate ein Kind geboren werden sollte, das von. 
Geburt an zum Leibeigenen der weltlichen und 
kirchlichen Fürsten bestimmt war. Die B. hatten den 
revolutionären Grundsatz aufgestellt: „Keine Kinder 
für die Reichen!“ Zwei Kinder hielten die B. für eine 
jede Familie für durchaus angemessen. In den vier 
Jahrhunderten, in denen sich der Bogumilismus über 
Bulgarien ausbreitete, verminderte sich die Zahl der 
Bevölkerung überhaupt nicht.

Im Übrigen schlossen die Bogumilen keine von 
der Kirche eingesegneten Ehen. Diese waren nämlich 
damals sehr teuer. Man musste an den König und 
die Kirche viel Geld zahlen, wenn man regulär getraut 
werden wollte. Die ohnehin armen Bogumilen lehnten 
daher diese Eheschließung ab. Sie lebten nach ihrem 
freien Willen zusammen und erzogen ihre Kinder 
gemeinsam. Dass Kirche und Staat solche Ehen nicht 
anerkannten, kümmerte die Bogumilen nicht.

Als echte Christen lehnten die Bogumilen den 
Kriegsdienst und den Krieg ab. Dabei machten sie 
nur eine Ausnahme: Sie verteidigten ihre Heimat, 
wenn diese von fremden Mächten angegriffen wurde. 
Als zu Beginn des 13. Jahrhunderts von den 
französischen Feudalherren und von Rom ein neuer 
Kreuzzug zum heiligen Land aufbricht, wird er an den 
bulgarischen Grenzen aufgehalten. Schon zu lange 
haben die Kreuzfahrer in früheren Jahrhunderten die 
Länder, durch die sie zogen, gebrandschatzt. Seit die 
Bogumilen sich in Bulgarien ausgebreitet haben, 
wollen sie diese europäischen Räuber nicht mehr

- 48 -



durch ihr Land ziehen lassen. Bei Andiaopol werden 
die sog. Kreuzfahrer von Bulgaren und Bogumilen 
vernichtend geschlagen. Der 4. Kreuzzug gegen die 
Ungläubigen konnte nicht stattfinden.

Das Wort Bulgare oder Bugre wurde in Europa 
forthin für jeden Menschen als Schimpfwort ge­
braucht, dessen Glauben von dem der offiziellen 
Kirche abwich. Bogumilen, Katharer, Waldenser, 
Hugenotten und Protestanten wurden bis in die 
jüngste Zeit in Frankreich mit dem Wort „Bugre“ 
beschimpft.

- 49 -



2. Kapitel

Der Kreuzzug gegen die Katharer:

Da der 4. Kreuzzug ins heilige Land an den 
„Bugren“ gescheitert war, wurde nun zu einem neuen 
Kreuzzug aufgerufen und zwar gegen die „Bugren“ im 
eigenen Land, in Südfrankreich. Dieses Land gehörte 
zu Beginn des 13. Jahrhunderts noch nicht zu 
Frankreich, sondern zu Spanien. Im übrigen war es 
relativ selbständig. Es nannte sich das „Königreich 
von Toulouse“. Sein Fürst war der Graf von Toulouse, 
Raimond VI. Er und seine Vasallenfürsten standen 
der katharischen Religion sehr nahe und hatten sich 
von der römischen Kirche stark abgekehrt. In diesem 
Krieg wurden nun zwei Interessengebiete miteinander 
verbunden: Der französische König wollte Occitanien, 
das heutige Südfrankreich, erobern, und die römische 
Kirche wollte das von Rom abgefallene Land mit 
Gewalt „bekehren“. Und die Ritter, die bei dem 
missglückten Kreuzzug an den bulgarischen Grenzen 
statt reicher Beute nur blutige Köpfe geerntet hatten, 
waren froh, nun ohne Gefahr quasi im eigenen Land 
sich an den Bugren rächen zu können.

Im Juli 1209 sammelte sich die Kreuzzugsarmee 
in Lyon. 800 Ritter aus Nordfrankreich, Söldner aus 
dem bekannten Europa, ferner Raubritter und 
Straßenräuber, insgesamt 20 000 „Ritter“ und 200 
000 Soldaten. Dazu etwa 1000 Bischöfe, Äbte, 
Priester und Mönche.

Der Graf von Toulouse war gerade vom Papst 
exkommuniziert (= rechtlos gemacht) worden. Als der 
Graf sah, welch’ gewaltiges Heer gegen ihn 
heranrückte, wusste er, dass er für einen Krieg

- 50 -



dagegen gar nicht gerüstet war. Er „bekehrte sich“ 
daher zu Rom und nahm selbst das Kreuz. Damit 
hatte er vorerst sein Land vor den plündernden und 
mordenden Horden gerettet. Sein Vasall dagegen, der 
Vizegraf von Carcassonne, Trencavel. konnte keine 
Verzeihung von Rom erlangen.

Seine Hauptstadt Beziers fiel nach kurzer 
Belagerung am 22. Juli 1209. Die gesamte 
Bevölkerung der Stadt, unter der sich nur 200 
Katharer befanden, wurde abgeschlachtet. Es waren 
insgesamt 20 000 Katholiken. Der Angriffsbefehl für 
diesen Tag hatte gelautet: „Schlagt sie alle tot. Gott 
wird die seinen schon herausfinden!“

Nachdem auch der letzte Einwohner getötet und 
beraubt worden war, wurde die Stadt von allen Seite 
von den Kreuzfahrern angezündet.

Dieser für die damalige Geschichte einmalig 
grausamer Krieg wurde in aller Konsequenz weiter 
geführt. Weder schwangere Frauen noch Kinder 
wurden geschont. Einmal ließ der Kreuzzugsführer 
Simon de Montfort den 100 gefangenen Soldaten 
einer Stadt, die sich ergeben hatten, die Augen 
ausstechen und die Nasen abschneiden. In Städten 
und Burgen, die sich sofort dem Kreuzzug ergeben, 
werden nur die katharischen Gläubigen verbrannt. 
Wenn aber jemand Widerstand leistet, dann wird er 
belagert, bis ihn Hunger und Durst zur Aufgabe 
zwingen. Nur selten überlebt jemand von der 
Bevölkerung einer eroberten Burg oder Stadt.

Im Jahre 1244 fällt dann die Festung Montsegür, 
der letzte Zufluchtsort der katharischen Voll­
kommenen Damen und Herren, Gläubigen und ihrer 
Bischöfe. 204 katharische Gläubige werden lebendig 
verbrannt, die letzten Ritter der Burgverteidigung 
werden lebenslänglich eingemauert in Mauerverließe,

- 51 -



die keine Bewegung zulassen, wo der Tod bald 
eintritt.

Alle katharischen Gläubigen werden zu Faidits (= 
Verfemten) von Rom erklärt. Als Vogelfreie verbergen 
sie sich fortan in den Wäldern und Höhlen der 
Pyrenäenberge. Der Krieg endet erst im Jahre 1350, 
also nach 150 Jahren.

Aus dem heldenhaften Widerstand der 
katharischen Gläubigen und ihrer Ritter ist dann die 
Gralssage entstanden. Der Montsegür ist der 
Montsalvat, der Berg des Heils geworden. Aus dem 
Fürsten Trencavel der Parsifal der Sage und der Oper. 
Aus der Fürstin Esclarmonde von Foix und ihren 
Damen sind die Gralskönigin mit ihren Jungfrauen 
geworden. Kurz nach den Katharern wurden von Rom 
auch die Tempelritter vernichtet. Aus ihnen macht die 
Sage die Tempieisen, die die Gralsburg Montsalvat 
verteidigen.

Als Ergebnis dieses Krieges fiel Occitanien an 
Nordfrankreich. Die Kreuzzugsteilnehmer hatten sich, 
bereichert, ohne große Verluste gehabt zu haben. 
Rom hatte auf der ganzen Linie gesiegt: in
Südfrankreich gab es keine katharischen Gläubigen 
mehr, und alle Kirchensteuern der restlichen 
Christen flössen wieder nach Rom. Und damit endete 
die letzte gnostische Bewegung in Europa.

- 52 -



3. Kapitel

Die Gnosis oder die Lehre von der 
Erkenntnis aus katharischer Sicht:

Schon oben in diesem Aufsatz wurde erwähnt, 
wie Sofia (= Weisheit oder Erkenntnis) auf diese Erde 
gekommen ist, und was sie als Erlöserin geleistet hat. 
Die Katharer führen sie aber nicht nur auf ihre 
Erscheinung in der Bibel als „Schlange“ zurück. Sie 
sehen ihr Wirken in allen Liebes- und 
Weisheitsgöttinnen des Altertums.

Gnosis bedeutet Erkenntnis, und der Gnostiker 
ist der Erkennende. Die Gnosis ist nicht einfach ein 
geistiger Strom im Schoss des Christentums, wie man 
es häufig lesen kann. Sie ist eine Bewegung von 
ursprünglichen Gedanken. Sie folgt einer der ältesten 
Bestrebungen der Menschheit. Ihre Wurzel mit der 
Sofialegende soll aus nördlichen Quellen in die 
jüdische Geheimlehre gelangt sein und hier verändert 
worden. So sehen die Juden in der Schlange etwas 
Böses. Für die nördlichen Menschen dagegen ist die 
Schlange das Symbol der Weisheit, und man spricht 
in Indien noch heute von „Schlangen der Weisheit“, 
wenn man heilige oder weise Menschen meint.

Die Gnosis ist viel verfolgt worden. Und mancher 
Wissenschaftler wundert sich über Ihr regelmäßiges 
Wiedererscheinen in Krisenzeiten in Europa. Das ist 
aber der typische Sofia-Impuls, der nach katharisch- 
gnostischer Anschauung der Gnosis zu immer neuen 
Wiedergeburten verhilft. Die Gnosis ist für den 
Adepten der Weisheit, d.h. für den wissenden 
Esoteriker, die Quelle der guten Religion und ihr 
Untergrund. Die Gnosis zeigt sich lange vor Christus,

- 53 -



dann zu seinen Lebzeiten und danach. Sie führt zur 
geistigen Aufwärtsentwicklung der Menschen durch 
die „vollkommene Erkenntnis“.

Und wie gelangte die Gnosis zum heutigen 
Europäer? Sie ist mit der Religion der Brahma-nen 
Indiens verwandt, und mit Indien haben, wie man es 
bei Mani gesehen hat, immer Kontakte bestanden. 
Wer in den Staaten des Mittelmeerraumes nichts 
mehr lernen konnte, der reiste nach Indien, wo die 
alte Überlieferung noch lebendig geblieben war. In 
den anderen Ländern der Alten Welt wurde die 
Gnosis von der röm. Kirche systematisch vernichtet.

Die älteste Überlieferung der Gnosis aber kommt 
von Atlantis. Dieser Erdteil befand sich nach Aussage 
von Plato jenseits der Säulen des Herkules, also im 
heutigen Atlantik bei Gibraltar. Dieser Kontinent ging 
nach und nach unter. Der letzte Rest verschwand vor 
etwa 10 Tausend Jahren und hat wahrscheinlich zum 
Sintflutbericht der Juden geführt. Nach katharisch- 
gnostischer Anschauung förderte Jhvh die 
Vernichtung von Atlantis, weil sie dort wohnenden 
Menschen auf dem Erkenntnisweg sehr weit 
fortgeschritten waren und direkt vor ihrer 
endgültigen Befreiung standen. In der bekannteren 
Esoterik und Theosophie dagegen wird berichtet, 
dass es hier zu harten magischen Kämpfen zwischen 
den weisßen und schwarzen Magiern gekommen sei, 
in deren Folge der Kontinent untergegangen sei.

Die Gnosis hat in Griechenland ihre beste geistige 
Entwicklungsmöglichkeit gefunden. Das Wort 
„Gnosis“ ist ein griechisches Wort, das mit 
„Erkenntnis“ übersetzt wird. Griechenland suchte wie 
der Orient die Erkenntnis, während das spätere 
Christentum Roms die Gnosis ganz ablehnte und an 
ihre Stelle einfach den blinden Glauben setzte.

- 54 -



Der erste und bekannteste Gnostiker war 
Pythagoras. Er war nicht nur Mathematiker und 
Physiker, sondern ein echter Philosoph. Seine Lehre 
enthält versteckt ägyptische Elemente. Pythagoras 
hatten alles in Griechenland zu Erkennende bereits 
erreicht. Daher reiste er nach Ägypten und wurde 
hier in die höchsten Mysterien eingeweiht. Er hob den 
„Schleier der Isis“ und wurde ein Priester des Osiris, 
d.h. der „höchsten Erkenntnis“. Im „Schleier der Isis“ 
sicht man das Gewand der Sofia.

Im persisch-ägyptischen Krieg wurde Pythagoras 
gefangen genommen. Als Gefangener gelangte er 
nach Babylon. Hier studierte er in der Heimat der 
babylonischen Astarte oder Liebesgöttin alle 
damaligen asiatischen Religionen und erkannte ihre 
gemeinsame Abstammung von einer Urreligion oder 
Urerkenntnis.

Nach seiner Rückkehr nach Griechenland weihte 
er die griechischen Priester in die ägyptischen 
Mysterien der Isis und des Osiris ein. Er bildete junge 
Frauen zu Pythonissen (erkennende Wahrsagerinnen) 
aus und erhob den Pythonissentempel von Delphi 
zum gnostischen Zentrum Griechenlands. Hier wurde 
die Lehre der Weisheit unter ihrem göttlichen Aspekt 
von Isis-Astarte-Aphrodite an die Adepten weiter 
gegeben. Als Pythagoras kurze Zeit nach der Gründ­
ung dieses Heiligtums mit 30 Schülern den Tod fand, 
war seine Lehre durch diese weisen Pythonissinnen 
für alle Zeit gesichert.

Die pythagoräische Schule bestand noch 2 
Jahrhunderte lang nach dem Tod ihres Gründers. 
Seine zahlreichen Schriften befanden sich in der 
Bibliothek des Seraphäums in Alexandrien. Hier 
wurden sie im 4. Jahrhundert von den römischen 
Christen unter Kaiser Theodor vernichtet, weil sie

- 55 -



sich nicht im Einklang mit der katholischen Lehre 
befänden.

Der Athener Plato ergriff nach Pythagoras die 
Fackel der Erkenntnis. Durch einen Schüler des 
Pythagoras namens Argytas erhielt er eine 
Originalhandschrift des Meisters. Hieraus machte 
Plato den „Timäus“, der eine Zusammenfassung der 
pythagoräischen Philosophie darstellt. Auf Grund 
dieser Erkenntnisse gründete Plato die Akademie von 
Athen.

Das Wissen des Plato ging später in die Schule 
von Alexandrien über, deren Hauptvertreter Plotin 
(205 - 263) gewesen ist. Ihm folgte im 4. Jahrhundert 
sein Schüler Jamblicus. Dieser versuchte, die Gnosis 
des alten Ägypten wieder zu beleben. Dabei scheiterte 
er allerdings, weil das römische Christentum 
inzwischen schon zu stark geworden war.

Damals erstickte Rom alle Erkenntnis. Rom 
stellte den blinden Glauben über das Wissen. Die 
Gnostiker, die überleben wollten, flüchteten in die 
römische Kirche. Sie wurden also Christen. Allerdings 
brachten sie ihre gnostische Weltanschauung mit. 
Diese sickerte unmerklich in die christliche Lehre ein 
und ist teilweise auch heute noch darin enthalten. 
Man denke an das „kyrie eleison . . in katholischen 
Messritualen! Kein Katholik kann eine vernünftige 
Erklärung für das Vorhandensein oder die Bedeutung 
dieser griechischen Worte geben. Die Gnosis begann 
nun, den blinden Glauben zu verdrängen. Entsetzt 
stellte Rom das fest und begann nun den Kampf 
gegen die Gnosis in ihren eigenen Reihen.

Es gab eine syrische Gnosis, die durch Simon 
Magus, Saturnin und die Ophiten vertreten wurde. 
Und es gab die alexandrinische Gnosis, in der man 
Basilides, Valentin mit seinen Schülern, 
Karpokrates u.a. findet. Sie alle brachten ihre

- 56 -



gnostischen Lehren in das junge Christentum ein und 
befruchteten es mit echter Erkenntnis. Bald jedoch 
galt ihre Weltanschauung in Rom als „ketzerisch“ 
oder „häretisch“ (Häresie = von der Meinung Roms 
abweichende eigene Meinung). Z.B. behaupteten sie, 
dass Christus zwar eine göttliche Wesenheit gewesen 
sei, dass er aber keinen materiellen Körper, sondern 
nur einen Scheinleib besessen habe. Diese Lehre 
wurde von Rom verdammt.

In der syrischen Gnosis findet man im 2. 
Jahrhundert hebräische und vorderasiatische 
Einflüsse, die das Licht der Gnosis verdunkeln. Die 
alexandrinische Gnosis ist dagegen eine reine 
Lichtreligion, die von Griechenland und Ägypten 
beeinflusst wird. Diese beiden Gnosisformen 
verwerfen das Alte Testament, die Gesetze des Moses 
und seinen skrupellosen Dekalog; denn dieser Moses 
verlangt die sklavische Unterwerfung an der Stelle 
von Erkenntnis.

Die christliche Gnosis schließt sich direkt an die 
vorchristliche Mystik an. Beide haben gemeinsame 
Symbole. Die wichtigsten sind die Schale und das 
Buch, die die Offenbarung überliefern. Man findet 
hier den „Kult der Grossen Mutter“ oder „des 
weiblichen Prinzips“. Das „Evangelium der Eva“ und 
besonders die „Pistis Sofia“ sind hebräisch voll­
ständig erhalten geblieben. Sie stellt eine Art von 
Volkswissen dar, das sich von der Gnosis der 
Eingeweihten deutlich unterscheidet. In der Pistis 
findet man zum ersten Mal jene irdisch-satanischen 
Dämonen, die später den Kern der jüdischen 
Kabbalah bilden werden.

Die Haltung zur körperlichen Liebe ist gnostisch. 
Marcion empfiehlt nur eine solche geschlechtliche 
Vereinigung, die nicht zur Zeugung führt; denn das

- 57 -



sich Fortpflanzen würde bedeuten, dass göttliche 
Seelen in materielle Körper eingeschlossen werden. 
Dieser Gnostiker erlaubt durchaus die Ehe, aber nur 
eine solche Ehe, die nicht von der Materie beherrscht 
wird.

Diesen gnostischen Schrecken vor der 
Fortpflanzung findet man später bei den 
Minnesängern des 13. Jahrhunderts wieder. Ihr Ziel 
war der Liebesdienst oder die Höfische Liebe. Diese 
sollte ausschließlich der Aufwärtsentwicklung des 
Menschen, nicht aber der Zeugung dienen. Die 
mittelalterlichen Troubadoure oder Minnesänger 
waren katharisch-gnostisch eingestellt.

Dann gibt es eine „luziferische (= lichtbringende) 
Gnosis und die Gnosis der Ophiten (= 
Schlangenverehrer). Sie besitzen die urweltliche 
Erkenntnis der Sofia. Bei ihnen wird die Schlange der 
Bibel als Botschafterin der Guten Gottheit, ja sogar 
als die Gottheit selbst bzw. ihr Wort angesehen: 
Nachdem der irdische „Schöpfer“ Eva und Adam an 
diese Welt gefesselt hatte, brachte ihnen Luzifer (oder 
Sofia, die Schlange) das Wissen von Gut und Böse, 
d.h. die göttlich machende Gnosis durch die 
wollüstige Liebe. Luzifer ist bei diesen Gnostikern also 
nicht der böse Satan wie bei den übrigen Christen, 
sondern die Lichtbringerin Sofia, die Tochter der 
Guten Gottheit.

Für den gnostischen Menschen reicht der Glaube 
nicht aus, ja er lehnt ihn sogar ganz ab. Er strebt 
nach Erkenntnis und handelt entsprechend. Der 
gnostische Gedanke gleicht dem Schlängeln einer 
Schlange. Er schlängelt sich durch die ganze 
Geschichte des Christentums. Er taucht auf und 
verschwindet wieder, je nachdem ob man ihm freien 
Lauf lässt oder nicht. Wenn Rom mächtig ist, lebt

- 58 -



man in einer Zeit des geistigen Niederganges. Dann 
ist die Gnosis verschwunden. Wenn Rom schwach 
wird, dann taucht die Gnosis wieder auf.

Im Jahre 325 wurde die Gnosis von der 
römischen Kirche auf dem Konzil zu Nicea verboten. 
Man nannte diese Erkenntnis damals einfach 
„Neuheidentum“. Mit diesem Verbot wurde jede 
wissenschaftliche Arbeit über 1000 Jahre lang 
gehemmt oder ganz verhindert.

Erst mit Begin der Neuzeit erinnern sich die 
Humanisten wieder Griechenlands und der 
griechischen Gnosis. Und diese Gnosis ist die Basis 
jeder modernen Forschung auf allen Gebieten der 
Wissenschaft, und somit auch des Okkultismus, der 
Magie und der Esoterik.

- 59 -



Bild & Text von Mstr. Immanuel

"Das Licht entflammt sich in Gottes Zahl 
Schwestern und Brüder 

zum Tempel des Gral in Montsalvat zum 
heil'gen Abendmahl."

- 60 -



Radix-Horoskop über 
G. A. Gregorius 

Eine Arbeit von Bruder Immanuel:.

- 61 -



—8*

Gregor A. Gregorius, Großmeister der Fraternitas 
Saturni von 1928 bis 1/1964, geboren am 11.3.1890 
um 8 Uhr in Riesa; eine Kurzauslegung nach der 
äqualen Häusermethode von dem Logenbruder der FS 
Johannes Vehlow.

Vorwort für die Schwestern und Brüder der 
„Gemeinschaft des Geistes“.

Ein Horoskop ist ein komplexes Gebilde aus 
vielen Aspekten (= Stern Verbindungen), die 
miteinander vernetzt sind und sich gegenseitig 
beeinflussen, so wie es auch die verschiedenen 
Funktionen im Körper tun. Ein einzelner Einfluss 
wirkt sich verändernd auf das ganze System aus. Das 
solltet Ihr bedenken, wenn Ihr im Folgenden die 
einzelnen Textbausteine zu Gregorius Horoskop lest. 
Sie beschreiben quasi die Zutaten, die, für sich 
genommen, andeers schmecken als die Kuchen, die 
Ihr daraus backt.

In dieser Kurzanalyse von Gregorius 
Persönlichkeit ist eine kleine Auswahl aus dem 
Gesamtkomplex getroffen worden die Euch einen 
Eindruck von den Aussagemöglichkeiten der 
astrologischen Sprache vermitteln sollen. Diese 
Kurzanalyse ist in fünf Abschnitte unterteilt:

01: Individualität und Selbstausdruck aus Sonne +
Aszendent (AC)
02: Gefühle, Bedürfnisse, Wurzeln: Mond
03: Mitteilungsfähigkeit, Ausdruck, Sprache,
Unterrichtung; Merkur
04: Beziehungsfähigkeit, Durchsetzungskraft und
Erotik aus Venus und Mars

- 62 -



05: Lebensaufgabe, Beruf, Berufung im Medium
Coeli (MC) (= Himmelsmitte)

Wenn ich Euch von diesem Computer ein 
Horoskop aufstellen lassen würde, das ich vor der 
Auslieferung nicht überarbeitet hätte, dann dürftet 
Ihr alle Beschreibungen nur als Anregungen für Eure 
eigene Selbsterforschung nehmen und nicht als 
Festlegungen. Und Ihr dürftet die angeführten 
Beispiele nur sinngemäß verstehen, und Ihr müsstet 
sie dann erst auf Eure eigene Situation übertragen. 
Ihr habt immer viel mehr Möglichkeiten, als hier zum 
Ausdruck kommen können. Die vorgegebenen Texte 
sind im Sinne Eurer bestmöglichen Fähigkeiten und 
Möglichkeiten formuliert und möchten Euch 
ermuntern, nicht in Problemen, sondern in Lösungen 
zu denken.

Achtung! Das gilt aber nur dann, wenn ich 
einfach nur das Programm verwende. Hier im 
Horoskop von Gregor A. Gregorius werde ich nur das 
bringen, was ich in den vielen Jahren persönlichen 
Kontaktes von 1950 bis 1964 erfahren habe.

Individualität und Selbstausdruck: Sonne und
Aszendent (AC)

Die Sonne in einem Horoskop symbolisiert den 
bewussten Willen des Geborenen, die in ihm 
angelegte Persönlichkeit in seiner einzigartigen 
Gestalt und Aufgabe schöpferisch zum Ausdruck zu 
bringen. Sie zeigt, welche Rolle im Lebenstheater dem 
innersten Wesen des Geborenen gemäss ist, und wie 
er die dazu gehörigen Qualitäten entwickeln (Sonne 
im Zeichen), und wo er sie einsetzen kann und will

- 63 -



(Hausstellung). Welche Vorstellungen hat er von 
seiner Identität, die er verwirklichen will, und was zu 
tun, er dazu bereit ist. Auch kann man erkennen, 
welchen Grad an Selbstbestimmung der Geborene in 
seinem Leben anstrebt.

Der Aszendent fällt in das Zeichen, das zur Zeit 
und am Ort des Geborenen, im Augenblick seiner 
Geburt am Horizont aufstieg (von lateinisch = 
ascendere = aufsteigen), und beschreibt, auf welche 
Weise der Geborene die Szene betritt, und welches 
seine ersten Impulse sind, mit denen er auf die Welt 
zugeht und seine Erfahrungen beginnt.

Der AC steht für die Verpackung, mit der der 
Geborene sein ganzes Persönlichkeitspaket vorstellt.

Der AC zeichnet den Weg, den der Geborene 
beschreibt, um zu den Qualitäten der Sonne zu 
gelangen.

Gregorius Aszendent im Stier:

Gregorius ging bedächtig auf die Welt zu. Er 
brauchte Zeit, um sich an neue Situationen zu 
gewöhnen; denn er liebte die Sicherheit des 
Gewohnten und Bewährten. Der Boden unter seinen 
Füssen musste tragen. Bevor sich seine 
Verlässlichkeit nicht herausgestellt hatte, betrat er 
ihn nicht. Hatte er ihn dann betreten, verließ er ihn 
nur ungern.

Gregorius Kraft war die Geduld; denn er konnte 
warten, bis etwas gewachsen war. Er hatte 
Verständnis für Wachstumsprozesse überhaupt. Er 
richtete es immer so ein, einen Garten zu haben, um 
darin viel Blumen zu ziehen. Daher wohnte er gern 
fast ebenerdig, um direkt daraus die Natur betreten 
zu können. Seine letzte Wohnung in der

- 64 -



Winklerstrasse 9 in Berlin-Grunewald war dafür 
ideal. Seine Wohnung lag zwar im sogenannten 
„Hochparterre“, von den südlichen Fenstern sah er 
jedoch direkt in den Garten. Aber von der direkt 
darunter gelegenen Kelleretage gelangte Gregorius 
dann durch seine Tür in seinen Garten, wo er gerne 
Rosen beschnitt, die er sehr liebte. Und er genoss 
diese selbst gepflegte Natur mit vollem Herzen. Für 
diesen Genuss machte er keine großen 
Anstrengungen; denn seine Aufgaben lagen ja auf 
anderen Gebieten. Was die Natur angeht, so liebte er 
das Einfache und Bodenständige. Dort fühlte er sich 
wohl.

Sein Beharrungsvermögen machte Gregorius 
Schwierigkeiten, wenn etwas Gefahrvolles auf ihn 
zukam. Daher schickte er mich gelegentlich zur Post, 
um seine Briefe und Päckchen fortzubringen; denn 
für diesen Tag hatte ihm das Jahreshoroskop nichts 
Gutes verkündet. Er fürchtete also für seine 
Sicherheit und Gesundheit, und er blieb zuhause, bis 
die Bedrohung vorüber gegangen war.

Gregorius Sonne im 11. Haus:

Gregorius fand seinen besten Selbstausdruck im 
Engagement, im Einsatz in einer Gruppe, seiner Loge 
und Großloge FS, deren Ziele über die Belange seines 
individuellen Ichs hinausgingen und diese dennoch 
mit einschlossen, die das Wohl aller im Auge hatten 
und sich gegen einseitige Machtinteressen wandten. 
Dort hat Gregorius stets seine größte Befriedigung 
gefunden.

Es ging Gregorius nicht darum, in dieser Gruppe, 
dieser Loge, unterzutauchen, und die eigene Stellung­
nahme zu vermeiden, sondern um seine Eigen­

- 65 -



ständigkeit und Selbstbestimmtheit in dem überge­
ordneten Rahmen der Esoterik und des Okkultismus 
zu verwirklichen und sich dennoch in das Team der 
Großloge einzufügen.

Menschen waren für Gregorius in erster Linie 
Freunde und Schwestern und Brüder. Er hatte ein 
ausgeprägtes Empfinden für Gleichwertigkeit, und er 
billigte jedem das gleiche Recht auf seine eigene 
Individualität zu. Er sagte: „Jeder Mensch ist ein 
Stern. Und man soll nicht in die Bahn eines Sterns 
eingreifen!“ Es gab für Gregorius keine starre 
Hierarchie. Eher baute er eine solche ab; denn immer 
wieder empfahl er seinen Schwestern und Brüdern 
der Loge an sich zu arbeiten, damit sie auch im 
Gradwissen vorankamen, und gleich ihm Meister 
wurden.

Gregorius lebte in dem Bewusstsein, dass jede 
Schwester und jeder Bruder ihren/seinen sinnvollen 
Platz in einem Gefüge wie der Loge FS hat, und damit 
gleichberechtigt ist, freundlich und offen behandelt zu 
werden, gleich welchen Beruf sie/er ausübte, welche 
Hautfarbe sie/er hätte, gleich welche Religion sie/er 
hätte, und gleich welche Sprache die ihre oder die 
seine sei. Diese unterschiedlichen Gegebenheiten 
beeinflussten für Gregorius nicht den Wert eines 
Menschen, einer Schwester und eines Bruders, an 
sich.

Gregorius Sonne in den Fischen:

Gregorius war kein Träumer, aber ein Visionär. 
Er lebte in den äußeren, aber auch gern in den 
inneren Welten, die hinter der sogenannten 
Wirklichkeit liegen, und die von den meisten 
Menschen, also den Nicht-Esoterikern nur in seltenen

- 66 -



Augenblicken geahnt und selbst dann geleugnet 
werden, wenn sie wirkliche Erkenntnisse erfahren 
haben.

Ehe Gregorius seine Loge mit ihren Schwestern 
und Brüdern hatte, fühlte er sich deswegen oft allein, 
vom satten, bunten Leben ausgeschlossen, was er 
gerne auf sich nahm. Aber er fühlte sich auch 
verkannt, und das schmerzte ihn; denn sein 
persönliches Ego wollte die gleiche Anerkennung für 
seine Schöpfung wie jeder andere Mensch auch. 
Dieses Alleinsein war jedoch ein notwendiges Opfer, 
seine Steuer an sein Werk, das er hervorbringen 
wollte, an seine Loge und Großloge FS.

Gregorius hatte musische und mediale Gaben, die 
in der oben erwähnten Stille allein hatten wachsen 
können; denn Gregorius rang wie jeder Künstler völlig 
allein gestellt mit seiner Kunst, nur in Kontakt mit 
seiner Inspiration, mit der Gottheit Saturnus, dem 
Schöpfer des Weltalls. Und das war harte 
„Knochenarbeit“; denn nicht immer küsst einen die 
Muse. Gregorius war konfrontiert mit all’ seinen 
inneren Zuständen. Niemals war er verzweifelt, immer 
voller Hoffnung und mit der Sicherheit, sein Leben zu 
meistern. Da Gregorius immer unbeirrt sein Ziel 
verfolgte, lösten sich die Blockaden. Und seine Liebe 
und seine Schöpferkraft flössen ungehindert voran.

Gregorius Geschenk an die Welt war der Zauber 
einer schöneren und besseren Vision vom Leben, das 
er in seinen Gedichten und seinen Schriften 
vorstellte, die man aber nicht wörtlich nehmen darf; 
denn natürlich können seine Arbeiten nur mit dem 
4fachen Schlüssel verstanden werden.

Was Gregorius allein geboren hatte, berührte die 
Seelen vieler. Sein schöpferischer Beitrag war die 
Heilung der Seele, der Psyche, wie des Geistes, von 
dem Gefühl des Ausgeschlossen- und Getrenntseins.

- 67 -



Gefühle, Bedürfnisse, Wurzeln: Mond:

Der Mond beschreibt die tiefste emotionale 
Schicht einer Persönlichkeit. Der Mond zeigt dem 
Geborenen seine ureigene subjektive Gefühlswelt mit 
allen Hemmungen, Ängsten, Ausweichmanövern, 
Bedürfnissen, Sehnsüchten, deren unbewusste 
Wurzeln oft weit in die Kindheit reichen, und mit 
allem Reichtum an nährenden Gefühlen, die der 
Geborene zu geben hat.

Alle Gefühle sind dem Geborenen erlaubt und 
dürfen ausgedrückt werden. Sie gehören zum 
Geborenen wie sein Herz und seine Hände. Und sie 
zeigen den Weg zur Quelle seines Lebendigseins. 
Durch genaues Hinspüren findet der Geborene 
heraus, was er wirklich braucht, um sich wohl, sicher 
und gestillt zu fühlen.

Wut führt zur Durchsetzungskraft des Ge­
borenen. Leidenschaftlich erlebt er seine Vitualität 
und seinen eigenen Willen. Der Geborene kann 
handeln und für sich selbst sorgen.

Tränen befreien den Geborenen von einem alten, 
tief und lange zurückgehaltenem Schmerz, und der 
Geborene erlebt durch das Loslassen, wie er zutiefst 
im Inneren heil und lebendig ist und geborgen im 
Leben.

Liebe lässt den Trotz und den Stolz des Ge­
borenen dahinschmelzen. Der Geborene öffnet sch. 
Und er erfährt, dass er geliebt und angenommen, 
gehalten und genährt wird. Aus dem Geborenen 
strömt die Lust zu geben. Und er fühlt sich unendlich 
reich und glücklich.

Der Mond symbolisiert auch das Mutterbild. 
Dieses trägt der Geborene in sich. Es die Art, wie er 
seine Mutter und das häusliche Umfeld als Kind 
erlebte. Aus diesen Erfahrungen hat jeder Mensch

- 68 -



bestimmte Reaktionsmuster entwickelt. Mit ihnen 
wird er auch als Erwachsener reagieren, wenn die 
entsprechenden Gefühle in ihm ausgelöst werden. Im 
Spiegel seiner Umwelt kann der Mensch sich dieser 
Muster bewusst werden. Er kann sie ändern, wenn er 
es möchte.

Gregorius Mond im 7. Haus:

Gregorius Gefühlsantennen waren sehr stark auf 
das Du ausgerichtet. Er begegnete seinen Mit­
menschen, seinen Schwestern und Brüder und seiner 
Partnerin einfühlsam und auch empfindlich. Er hatte 
die Neigung, seine Gefühle auf andere zu projizieren. 
Das hat ihn früher von ihnen getrennt. Doch im Laufe 
seiner vielen Lebenserfahrungen mit Geschwister­
schaft (= Fraternitas), mit Partnerschaft und 
Begegnung, ließ ihn die Spiegelfunktion seiner 
Mitmenschen erkennen. Und über diesen Umweg zu 
sich selbst, fand er zu seinen eigenen Gefühlen 
zurück.

Gregorius erspürte die Bedürfnisse seines 
Gegenübers intuitiv, und er begegnete ihm mit 
väterlicher Fürsorge. Am liebsten wollte er alle 
Probleme für seinen Mitmenschen lösen. Doch bald 
hatte Gregorius erkannt, dass karmisch gesehen, 
jeder für seine Taten selbst gerade stehen muss. Das 
Karma verlangt, dass jeder Mensch seine eigenen 
Belange selbst regeln soll. So machte Gregorius 
niemanden von seiner Fürsorge abhängig. So bleiben 
er und die anderen frei und selbständig. Gregorius 
hatte die Gewohnheit, seine eigenen Bedürfnisse 
anzumelden. So war er zufrieden. Und er strahlte eine 
warme Geborgenheit aus. Jeder fühlte sich bei ihm

- 69 -



. .. ^anm

wohl; denn Gregorius vertraute der Weisheit seiner 
Gefühle.

Partnerschaft war für Gregorius ein Ort der 
Geborgenheit. Er hatte viel Zärtlichkeit und Liebe zu 
geben. (Das bestätigte mir auch Frau Ria Grosche, 
seine Ehefrau). Wenn er jedoch gekränkt war, drückte 
er seinen Schmerz einfach aus. So bekam er die 
Unterstützung, die er brauchte.

Gregorius Mond im Skorpion:

Gregorius gefühlsmäßige Wurzeln reichten sehr 
tief, bis in Abgründe, die zu berühren die meisten 
Menschen eher vermeiden. Zuweilen übten diese 
Abgründe eine Faszination auf ihn aus; denn seine 
unbewussten, emotionalen Reaktionsmuster zogen 
ihn immer wieder in die Nähe von Grenzerfahrungen. 
Er wollte den Grund berühren und wissen, was im 
Verborgenen vorhanden ist. Erst dann entstand in 
Gregorius das Vertrauen und das Aufsteigen nach 
seiner Verwandlung „aus dem niederen Blei zum 
höheren Gold“.

In Gregorius Kindheit war er der Dynamik 
zwischen Macht und Ohnmacht intensiv ausgesetzt. 
Die Liebe hat er als gekoppelt mit Vereinnahmung, 
Fremdbestimmtheit und dem Gefühl des Verschlung­
enwerdens erlebt. D.h. Liebe und Hingabe erschienen 
Gregorius in seiner Jugend als gefährlich für seine 
Seele. So war seine Sehnsucht nach Verschmelzung 
anfänglich verbunden mit vorsichtiger und miss­
trauischer Kontrolle. Diesen Konflikt löste er später. 
Dann überließ er sich immer tiefer den eigenen 
Gefühlen, den Ängsten und Bedürfnissen, um sie 
zutiefst zu erkennen. Seine Beschäftigung mit der 
Heilkunde und der Heilpraxis war Gregorius selbst

- 70 -



eine wichtige therapeutische Hilfe auf seinem Weg zur 
Wiedergeburt. Und die liebevolle, kompetente Hand 
seines Meisters, dem Henkelkreuzmann der 
Pansophischen Loge, führte Gregorius aus der 
Dunkelheit zum ÜBERLICHT und erleichterte ihm 
das Eintauchen in die Untiefen seiner Seele. 
Entspannung, Erlaubnis und Vertrauen waren die 
heilsame Medizin für seine inneren Zwänge. So war 
Gregorius zu tiefer, leidenschaftlicher Liebe fähig.

Kommunikation, Ausdruck, Sprache, Information: 
Merkur:

Der Merkur in einem Horoskop sagt uns, wie 
dieser Mensch seine Umwelt wahrnimmt, wie und 
worüber er nachdenkt und spricht. Alle Eindrücke, 
die sein Interesse und seine Neugier wecken, lösen 
Gedanken und Verknüpfungen in ihm aus und 
machen ihn wach und kreativ. In seinem 
bevorzugten Interessenbereich hat dieser Mensch 
regelrechte Datenbanken von Informationen in 
seinem Kopf, die der Mensch schnell abrufen kann, 
wenn er auf jemanden trifft, der seine Sprache spricht 
und seine Sichtweise teilt. Kommt dieser Mensch mit 
jemanden in Berührung, der Dinge und Situationen 
aus einem ganz anderen Blickwinkel sieht, kann 
dieser Mensch sich mit dem anderen ergänzen und 
dadurch bereichern, oder die Kommunikation läuft 
sich tot; denn es fehlt an Resonanz, und man bleibt 
sich fremd. Oder beide Menschen erhitzen ihre 
Gemüter, und sie geraten heftig aneinander.

Jeder Mensch hat seinen ureigenen 
Bedeutungskatalog zu den Worten, die er benutzt. Ist 
er sich dessen nicht bewusst, erhebt er seine

- 71 -



Interpretationen leicht zur Allgemeingültigkeit. Das 
kann niemals stimmen und führt zu 
Verständnisschwierigkeiten. Ist sich ein Mensch 
seines besonderen Blickwinkels bewusst, respektiert 
er viel eher, dass ein anderer Mensch dieselbe Sache 
ganz anders sehen und verstehen kann. Der Mensch 
entwickelt dann Toleranz und die Geduld, sich selbst 
für den anderen in dessen Sprache „zu übersetzen“, 
bis er eine Übereinstimmung gefunden hat. Dies ist 
nicht immer leicht, besonders wenn Gefühle 
mitspielen und mit dem Verstand zusammenstoßen. 
Wenn ein solcher Mensch umsichtig, sorgfältig und 
liebevoll mit seiner Sprache umgeht, und wenn er 
sich der Macht seiner Worte bewusst ist, ist seine 
Sprache ein wunderbares Verständigungsmittel zur 
Klärung, Versöhnung und Handlung von Konflikten. 
Merkur ist der Bote, der Mittler, der Vermittler.

Neben der Sprache benützt der Mensch auch 
seinen Körper als Ausdrucksmittel. Er teilt sich durch 
Mimik, Gestik und Körperhaltung anderen Menschen 
mit. Er kann sich auch ohne Worte verständigen. 
Das hat er schon erkannt, als er im Ausland war. Er 
konnte die dortige Sprache nicht sprechen. So redete 
er „mit Händen und Füssen“ und wurde verstanden.

Gregorius Merkur im 11. Haus:

Gregorius war ein Vordenker, ein Reformer und 
ein „Gruppensprecher“. Stellvertretend für andere, 
vor allem für seine Schwestern und Brüder der FS 
formulierte er Gedanken und Möglichkeiten. Diese 
waren in seiner Gruppe, der Loge FS, mit der er sich 
verbunden fühlte, angelegt. Gregorius brachte seine 
intellektuellen Fähigkeiten in Visionen von einer

- 72 -



humaneren Gesellschaft zum Ausdruck. Das geschah 
im großen Rahmen der Gesamtmenschheit und im 
kleineren Rahmen seiner Loge FS. Gregorius 
Gedanken waren auf die Zukunft und eine neue Art 
des Zusammenlebens ausgerichtet. Dieses sollte alle 
Bereiche des menschlichen Lebens umfassen. Es 
sollte sie „menschengerecht“ integrieren. Das hat 
Gregorius das „Saturnus-Kloster“ genannt.

Gregorius setzte sich für Menschenrechte ein und 
auch für ökologische und ökonomische Fragen 
weltweiten Ausmaßes. Diese Fragen betrafen die 
Menschheit als Ganzes. Gregorius Aufmerksamkeit 
war auf das Allgemeine, das große Ganze aus­
gerichtet, auch wenn seine Gruppierung, seine Loge 
FS, kleiner war. Gregorius Denken war idealistisch 
und übergeordnet. Gregorius schlug sich nicht auf 
die Seite e i n e r  Partei, wie er es in Riesa bewiesen 
hat. Dort sollte allein die SED der DDR in den Jahren 
1945 bis 1947 vertreten. Deshalb verließ Gregorius 
die DDR und ging nach Westberlin. Und dort widmete 
er sich vor allem dem Wiederaufbau der Loge FS. 
Gregorius betrachtete das Verhältnis der Parteien 
zueinander von einem externen Standpunkt aus. 
Dieser hat das Wohl aller im Auge eben von diesem 
hohen Standpunkt des Wächters, der im ganzen 
Leben von Gregorius (= Wächter) sein Standpunkt 
gewesen ist. Und ich habe den Eindruck, dass er 
heute wieder bei uns ist, dass er über die 
Mentalebene auf die heutige Welt des 21. 
Jahrhunderts einwirkt.

Freizeit, freie Zeit, war ebenfalls ein wichtiges 
Thema für Gregorius. Er dachte darüber nach, wieviel 
Freiheit er hatte. Mit ihr gestaltete er seine eigene 
Zeit nach seinen Vorstellungen. Das geschah in

- 73 -



seinem Arbeitsbereich, seiner Buchhandlung, der 
Inveha oder im Privatleben oder in seiner Loge FS. 
Wenn Gregorius auf einengende, hierarchische 
Strukturen traf, reagierte er rebellisch. Gregorius 
schätzte es, frei und gleichberechtigt wie mit 
Geschwistern zu kommunizieren. Das galt für die 
Schwestern und Brüder der Loge wie auch die 
Familienangehörigen. Daher lehnte Gregorius auch 
den Schriftsteller Aleister Crowley so scharf ab. 
Dieser nannte sich selbst „das Grosse Tier, Therion“. 
Er hatte die Oberhoheit über alle Logen der Welt 
gefordert. Das betraf besonders die „pansophische 
Loge der lichtsuchenden Schwestern und Brüder zu 
Berlin“. Er hatte auch verlangt, die „Fraternitas 
Saturni“ voll zu beherrschen. Gregorius wies uns 
darauf hin, dass dieser Aleister Crowley geisteskrank 
gewesen sei, und dass er im Irrenhaus gestorben sei.

„Da gibt es heute Leute, die glauben, dass die FS 
das Gesetz dieses Crowley übernommen hätte, wie 
auch Teile aus seinen Büchern.“ Gregorius sagte 
auch: „auch Geisteskranke wie Aleister Crowley
können gelegentlich wertvolle Werke schaffen“. „Aber 
niemals in meinem Leben habe ich mich einem 
solchen größenwahnsinnigen Menschen wie Aleister 
Crowley untergeordnet,“ hat Gregorius oft betont.

Gregorius Merkur im Wassermann:

Gregorius war in seinem Denken an eine hohe 
Energieebene angeschlossen. Diese äußerte sich in 
blitzartigen Eingebungen und ungewöhnlichen 
Gedankenverknüpfungen. Er stand sozusagen unter 
Strom. Gregorius war elektrisiert von all’ den 
Möglichkeiten, die sich in seiner geistigen Welt

- 74 -



auftaten. Gregorius konnte seine Gedanken mitunter 
gar nicht so schnell ausdrücken, wie sie in ihm 
entstanden. Er war immer am Puls der Zeit und in 
Kontakt mit zukünftigen Entwicklungen, bevor sie 
konkret für alle sichtbar in Erscheinung getreten 
waren. Die Welt der Astrologie, der Rute, des Pendels 
und der Kristallkugel war ein geeignetes Feld für 
Gregorius. So konnte er seine Fähigkeit des
vernetzten Denkens anwenden. Zu mindest war sie 
ein gutes Beispiel dafür, wie komplex sein „visionäres 
Denken“ war.

Gregorius hatte ein großes Mitteilungsbedürfnis, 
weil er so viele interessante Gedanken im Kopf hatte. 
Er musste sie dann sogleich schriftlich in den
Monatsheften der „Blätter für angewandte, okkulte 
Lebenskunst“ äußern. Zuweilen war Gregorius
sprunghaft in seinen Gedankengängen. Manche
Schwestern und Brüder der FS mit anders gearteten 
Denkstrukturen konnten ihm damals kaum folgen. 
Scheinbar können sie es auch heute nicht, zumindest 
nicht ohne Schlüssel. Eine große Nervosität konnte 
Gregorius erfüllen, wenn er seine gedanklichen 
Energien nicht konstruktiv kanalisieren konnte. Er 
wurde dann von seinen, manchmal exzentrischen 
Ideen hin und her getrieben. So entstanden daraus 
eben Schriften „für die wenigen“.

Gregorius versuchte deshalb, seine Inspirationen 
auf die Erde zu bringen, seine abstrakten Entwürfe 
zu konkretisieren. Und so räumte Gregorius auch der 
Gefühlsebene ihren Platz ein. Darin fanden sich die 
konkret denkenden Schwestern und Brüder der FS 
wieder. So konnte Gregorius sein gedankliches, 
innovatives Genie zum Wohle aller Menschen 
einsetzen. Oder es könnte doch so sein, wenn sie den 
Schlüssel in sich gefunden hätten.

- 75 -



Beziehungsfähigkeit, Durchsetzungskraft und Erotik: 
Venus und Mars:

Die Venus im Horoskop eines Menschen 
beschreibt seine Fähigkeit, harmonisch und liebevoll 
auf Beziehungen einzugehen und sie zu gestalten. Die 
Venus sagt etwas darüber aus, was dieser Mensch als 
schön und wertvoll empfindet. Sie sagt, was seine 
Liebe erregt und was er kultivieren möchte. Die 
Venus bestimmt, wie er Frieden in einer Partnerschaft 
und in sich selbst findet. Das Haus weist auf den 
Lebensbereich hin, in dem dieser Mensch seine 
venusianischen Begabungen und Bedürfnisse 
entfaltet. Das Zeichen illustriert die Art und Weise, 
wie dieser Mensch es tut. Die Venus ist der Archetyp 
der/des Geliebten, der/des Gefährtin(ten), der 
gleichberechtigten Partnerin/ des gleichberechtigten 
Partners.

Im Horoskop der Frau stellt die astrologische 
Venus die Frauenrolle dar, mit der eine Frau sich 
identifizieren kann, und die sie bestmöglich entfalten 
soll.

Gregorius Venus im 12. Haus:

Gregorius hatte eine idealistische Vorstellung von 
der Liebe. Er suchte die himmlische Liebe, die all’ 
seine Sehnsüchte nach kosmischer Verschmelzung 
erfüllte. Dieses innere Bild trug er wie eine Brille vor 
seinen Augen. Und Gregorius suchte danach, ob es 
eine Frau auf der Erde gab, die mit dieser Schablone 
übereinstimmte. Wenn nur ein paar Aspekte passten 
und sein Herz erreichten, träumte er seinen Traum. 
Doch dann setzte die Ernüchterung ein: Gregorius

- 76 -



nahm enttäuscht die „Brille“ ab. Er erkannte das 
ganze Maß der Selbsttäuschung. Dann bekämpfte er 
seinen Seelenschmerz. Wenn er ihn überwunden 
hatte, versuchte er es wieder. Nun hatte er die 
Hoffnung, dass es diesmal die Richtige sein würde. Er 
resignierte aber niemals; denn er blieb immer mit 
seiner Partnerin zusammen.

Das musste sein! Gregorius wartete nicht, bis die 
fertige Prinzessin vom Himmel zu ihm herabfallen 
würde. Gregorius setzte seine visionäre Kraft ein. So 
fand er in einer konkreten Partnerin das Idealbild. So 
war er bereit, wirkliche, konkrete Erdenarbeit in die 
Beziehung zu stecken. Vor allem forcierte er seine 
eigene Entwicklung. Und so erweckte er dieses 
Idealbild auch in seiner Partnerin liebevoll und 
hingebungsvoll zum Leben. So erschuf sich Gregorius 
seinen Himmel auf Erden selbst. Gregorius störte sich 
niemals an Äußerlichkeiten wie einer langen Nase 
oder einem abfallenden Kinn. Er liebte die Essenz, die 
eigentliche Seele seiner Partnerin. Dass er dennoch 
am Ende seines Lebens von seiner letzten Partnerin 
Roxane enttäuscht wurde, war eben sein Karma.

Gregorius Venus in den Fischen:

Gregorius hatte immer etwas Elfenhaftes an sich. 
Er war von einem feinen, sehnsüchtigen Zauber 
umgeben. Gregorius war höchst sensibel, medial und 
mystisch. Er hörte sogar die himmlischen Gesänge 
und die Klänge der Sphären. Bei seinem Besuch in 
Stadt Allendorf, wo ich in den 60ziger Jahren wohnte, 
begrüßte er die Naturgeister im Wald, der sich vor 
unserem Haus befand.

Gregorius Körper war feingliedrig und ursprüng­
lich sehr leicht. Er liebte es, fast durch das Leben zu

- 77 -



schweben. Gregorius war romantisch und schwärm­
erisch. Er träumte von der idealen Liebe. In ihr hätte 
er sich am liebsten aufgelöst. In seinem Inneren lebte 
eine Märchenwelt. Darin war er bereit, sich für die 
große Liebe aufzuopfern, als er sie nur einmal 
gekostet hatte.

Das hatte dann am Ende seines Lebens fatale 
Folgen. Als er zur konkreten Realität erwachte, fand 
er sich n e b e n  einer Partnerin wieder. Diese 
entsprach keineswegs seinem Ideal: denn sie war un­
sensibel, grob und süchtig. Gregorius wollte seinem 
inneren Versprechen auf der anderen Ebene, der 
Mentalebene, dennoch treu bleiben. Er hoffte, dass er 
mit seinem Opfer, dem Opfer seiner autonomen 
Persönlichkeit, seine geistige Partnerin bekommen 
würde, die er für seine Schwesterseele hielt, die er 
sich immer gewünscht hatte. Mit ihr zusammen 
wirkte Gregorius ein paar Monate von der 
Mentalebene als Wächter auf uns ein. Aber er hatte 
es ja vorausgesagt, dass er bald wieder auf die Erde 
kommen würde, wenn das erforderlich sei. Hier 
wieder angekommen entwickelt Gregorius nun seine 
ganz konkreten schöpferischen Gestaltungs­
qualitäten. Auf der physischen Ebene verwirklicht er 
nun das, wovon er geträumt hat. Er ist zu einem 
aktiven „Zauberer“ geworden, natürlich im Rahmen 
der Möglichkeiten des göttlichen Gesetzes des 
Grossen Demiurgen und Schöpfers des Weltalls.

Gregorius Mars im 8. Haus:

Gregorius aktive Energien und sein Wille waren 
immer auf e i n Ziel ausgerichtet: Er wollte etwas auf 
dem inneren, sehr tiefen und komplexen 
Lebensbereich verwirklichen. Dessen übergeordnetes

- 78 -



Thema ist die gute und liebevolle Macht. Die bezieht 
sich auf Mittel der Verwirklichung wie Sexualität und 
Wissen. Es ist das Wissen, das mit anderen 
Menschen zusammenhängt: mit den Schwestern und 
Brüdern der FS. Zu ihnen hatte Gregorius immer eine 
enge Beziehung. Positive Beeinflussung und Macht 
über sich selbst(= mitleidlose Liebe) waren die 
Eckpunkte seines Weges. Seine LIEBE reizte ihn, 
diesen Weg zu gehen. Er führte Gregorius auch durch 
die dunklen Seiten seiner Persönlichkeit. Gregorius 
war immer ein Schatzsucher, ein Gral-Sucher. Durch 
das Tiefste gelangte er zum Höchsten.

Gregorius hatte den Mut, den Geheimnissen auf 
den Grund zu gehen, bei anderen und bei sich selbst. 
Mit detektivischem Gespür drang Gregorius in die 
verborgenen Motivationsschichten ein. Er hatte 
Zugang zu den „Untergrundströmungen“ der Psyche: 
Er erkannte die Leidenschaften, die Zwänge, die 
Gefühle von Ohnmacht, Panik, Neid, Gier, Eifersucht, 
Groll und Rache. Gregorius kannte schon aus eigener 
Erfahrung die Qualen dieser Zustände. Er lehrte die 
Möglichkeit, die Kraft und die Fähigkeit zu finden, um 
sie in Liebe und Hingabe zu verwandeln. So hatte er 
es selbst getan. Die Menschen sollten ihre Kontrolle 
und ihre misstrauische Verschlossenheit loslassen. 
Sie sollten sich in Wachheit und schonungsloser 
Ehrlichkeit auf ihre inneren Prozesse einlassen. So 
konnten sie ausdrücken, was ihnen bewusst wurde. 
So strömte alles Schwere und Finstere aus ihnen 
heraus. Was Gregorius erfahren hatte, gab er an 
seine Schüler wie mich weiter: Die Menschen konnten 
erleben, vollkommen neugeboren zu sein, frei von 
Angst und voller Vertrauen.

- 79 -



Als solcher Mensch konnte Gregorius uns durch 
diese Verwandlungsprozesse führen und zur 
„Erlösung von allem Übel“ gelangen lassen.

Gregorius Mars im Schützen:

Gregorius war wie ein Weltreisender. Er reiste 
weniger durch äußere als durch innere Welten. Und 
seine Begeisterung war sein Motor. Gregorius war 
immer unterwegs zu neuen Horizonten. Mit seinem 
inneren Expansionsdrang konnte er nirgendwo still 
sitzen. Sein „Pferd“ war immer gesattelt, d.h. sein 
Körper; denn beim nächsten lohnenden Ziel sprang 
der Zündfunke über. Und Gregorius brach nach 
Innen auf, sogar von einem Augenblick zum anderen. 
Das Ferne lockte Gregorius immer mehr als das 
Nahe. Gregorius war immer interessiert, mehr von der 
inneren Welt zu erfahren, als er bisher gerade wusste. 
Gregorius war in dieser Beziehung immer 
unternehmungslustig und erkenntnishungrig. Sein 
Tatendrang war nur durch geistige Ziele motiviert. 
Gregorius hatte niemals Lust, seine Zeit mit 
einfacher, netter Unterhaltsamkeit zu verzetteln.

Gregorius brachte viel Energie auf, um sich 
weiterzubilden. Und so glänzte er immer mit weit 
gefasstem und profundem Wissen. Er setzte sich 
immer durch. Gregorius war ein „Kreuzritter“ auf 
seiner Suche nach Wahrheit. Er stürmte mit der 
Fahne der FS und mit dem geistigen Schwert 
„Excalibur“ voran. Gregorius war mitreißend. Er riss 
oft Leute mit, die weniger entschieden waren als er 
selbst. Damit tat er seiner Loge einen großen 
Gefallen. Doch manche seiner Brüder fanden das 
weniger gut; denn sie liebten den Schlendrian. 
Dennoch fand Gregorius immer echte

- 80 -



Gesinnungsgenossen. Er blieb mit seiner Über­
zeugung nie allein. Gregorius verstand es, seine 
Schwestern und Brüder zur Wahrheit hin zu bringen. 
Denn die Wahrheit wird letztlich von jedem 
verstanden. So nur wird sie wirklich wahr und hat 
eine wahre Wirkung.

Lebensziel, Beruf, Berufung: Medium Coeli (MC) = 
Himmelsmitte:

Die MC ist der höchste Punkt im Horoskop und 
damit der Kuminationspunkt der persönlichen 
Entwicklung eines Menschen. Ein Mensch muss 
durch viele Erfahrungen gegangen sein. Nur so kann 
er sich in seinem ureigenen Potential erkennen. Das 
will er jetzt als seinen Beitrag in die Gesellschaft 
einbringen. Die Prägungen durch seine familiäre 
Herkunft und sein kulturelles Umfeld haben die 
Persönlichkeit des Menschen zunächst eine 
Ausrichtung und einen Bezug gegeben. Im Laufe des 
weiteren Wachstums im Spiegel der Begegnung mit 
anderen Menschen und im Erleben von Liebe und 
Partnerschaft hat der Mensch seine ursprüngliche 
Selbstdefinition revidiert und erweitert. Er hat sich 
von der Fremdbestimmung befreit. Er hat seine 
Fähigkeiten und Talente soweit „geschliffen“, dass er 
jetzt weiß, wer er ist. Er kennt jetzt seinen Beitrag 
zum Ganzen.

Der MC symbolisiert das Bedürfnis des Menschen 
und seinen speziellen und einzunehmenden Platz in 
der Gesellschaft. Dort wird er für seine Leistung 
Anerkennung ernten. Der Mensch ist nicht länger ein 
Kind. Das gehorchte früher, und es orientierte sich an 
anderen Autoritäten. Dieser Mensch aber möchte nun 
selbst eine Autorität auf seinem Gebiet darstellen. Er

- 81 -



möchte als solche respektiert und honoriert werden. 
Der Beruf dieses Menschen sollte mit seiner 
Persönlichkeit übereinstimmen. Er sollte dem 
entsprechen, wozu er sich berufen fühlt. Damit wird 
er aus seinem Zentrum heraus motiviert. So hat er 
den gewünschten Erfolg. Früher blickte er zu anderen 
auf, um sich zu orientieren. Jetzt erlebt sich dieser 
Mensch selbst als ein Orientierungspunkt für 
andere.

Dieser Mensch stellt sich der Verantwortung. Er 
präsentiert seine innere und äußere Position in der 
Öffentlichkeit. Er tritt aus seiner Anonymität heraus.

Gregorius MC im Steinbock:

Gregorius wollte sein Lebensziel erreichen. Er 
wollte seinen anerkannten Platz in der Gesellschaft 
finden. Das erforderte von Gregorius sehr viel Geduld, 
Zähigkeit, Durchhaltungsvermögen und Disziplin. 
Rom ist nicht an e i n e m  Tag erbaut worden. 
Gregorius weg zu seiner erfolgreichen Karriere wurde 
durch viele Hindernisse verzögert. Schwere, 
verantwortungsvolle Aufgaben warteten auf ihn. Sie 
brachten ihm zunächst wenig Ruhm ein. Denn seine 
Leistung hatte keinen spektakulären Charakter. Sie 
wurde nicht so gewürdigt, wie sie es verdient hätte. 
Gregorius Weg in die Zukunft war lang. Er endete 
keineswegs mit seinem Ableben von dieser Weltebene. 
Noch ist nicht sicher, ob seine Ernte entsprechend 
groß sein wird. Er hat es gewusst und gesagt, dass er 
bald wieder weiter arbeiten und kämpfen würde.

Zu den Hindernissen gehörte die Auflösung der 
pansophischen Loge der lichtsuchenden Schwestern 
und Brüder zu Berlin durch A. Crowley. Danach 
erfolgte dann die Gründung der FS durch Gregorius.

- 82 -



Doch dann begann das 3. Reich. Gregorius FS wurde 
wie alle Logen und Orden durch Hitler verboten. Und 
wenig später musste Gregorius ins Ausland 
emigrieren, alle diese Hindernisse hat Gregorius 
jedoch überwunden.

Gerne trug Gregorius immer seine hohe Ver­
antwortung für die Schwestern und Brüder seiner 
Loge. Gregorius fühlte sich immer von dieser 
Verantwortung angezogen: Denn er wusste, welche 
bedeutende Stellung er als Großmeister innen hatte. 
Er kannte den Beitrag, den er für die Gesellschaft 
aller Menschen leisten musste.

Gregorius erlebte diese Qualitäten zunächst bei 
seinem Meister, dem Henkelkreuzmann. Der hatte 
schon vor Gregorius eine solche Stellung 
eingenommen. Und mit der Zeit sollte Gregorius diese 
Stellung selbst erfolgreich ausfüllen. Diese Einsicht 
motivierte ihn. So nahm er alle Schwierigkeiten auf 
sich und verfolgte zielstrebig seinen Weg. So erreichte 
Gregorius die Position und die Bedeutung in seinem 
Leben, die ihn voll befriedigt hat. Bei all’ dem 
Aufwand war es wichtig, dass Gregorius seinen Weg 
gemäss seinen wirklichen Anlagen und Bedürfnissen 
gegangen ist. Er tat es nicht aus Rollenerwartung und 
auch nicht aus Prestigegedanken. Denn Gregorius 
bezog seine Motivation aus seinem innersten Kern. So 
erlebte er es als Glück, diese Arbeit tun zu dürfen 
und zu können. Und sein Dank? - „Dank ist, helfen 
zu dürfen.“

- 83 -



Epilog:

Ihr liebe Schwestern und Brüder und Aspiranten 
der „Gemeinschaft des Geistes“ habt jetzt einen 
kleinen Eindruck von den Kräften und Qualitäten 
bekommen, die die Persönlichkeit von Gregorius 
ausmachten. Ich hoffe, dass diese Texte Euch 
neugierig gemacht haben, noch tiefer in die 
Astrologie mit den 8 Bänden von Bruder Johannes 
Vehlow einzusteigen. Dort könnt Ihr über Euch selbst 
mehr Details und Aspekte über die Dynamik Eurer 
Persönlichkeiten erfahren. Ihr könnte Euch an mich 
wenden, damit ich Eure Horoskope wie das von 
.■.Gregorius.-. überarbeite und drucke. Bisher habe 
ich das umsonst gemacht, aber eine schriftliche 
Arbeit von 8 Stunden kann ich nur machen, wenn 
das von denen, die genug Geld besitzen, 
entsprechend honoriert wird.

Ein solches Horoskop ist keine Zukunftsschau, 
sondern zeigt nur die Talente, die Ihr für das Leben 
vom Karma mitbekommen habt. Lasst Euch von 
einem solchen Horoskop auf Eurer Entdeckungsreise 
zu Euch selbst inspirieren und unterstützen. Ein 
solches Horoskop wird Euch die Arbeit an Euch 
selbst, am Kreuz der 7 Rosen erleichtern. Auf Eurem 
Weg zu Euch selbst wie auch auf dem Weg zum 
Grossen Demiurgen, dem Schöpfer des Weltalls S a t 
u r - n u s wird Euch Eurer Radix-Horoskop führen...

- 84 -



1. Lektion der Gemeinschaft des Geistes

Die Religion der Germanen

Uber die alten Götter ist wenig konkretes 
bekannt. Das meiste Wissen entstammt den Edden. 
Dieses Wort ist die Mehrzahl von Edda = Großmutter. 
Es handelt sich bei diesen Berichten also um 
Erzählungen von Großmüttern. Bei den Edden 
handelte es sich ursprünglich um mündliche 
Überlieferungen. Die erste Edda wird um das Jahr 
800 nach der Zeitenwende aufgezeichnet, also erst 
200 Jahre nach dem Erlöschen der alten Religion. 
Der Aufzeichner war ein christlich-katholischer 
Priester. Daher wirkt manches Überlieferte entstellt. 
Durch die vergleichende Religionsphilosophie kann 
man Rückschlüsse auf die alte Religion ziehen; denn 
die nordischen Völker sind während der vielen 
Völkerwanderungen nach Süden und Osten gezogen. 
Und vor allem im Südosten findet man ihre religiösen 
Spuren.

Die Religion der deutschen Vorfahren ist streng 
zweiheitlich: Gut und Böse, Götter und Riesen 
stehen sich klar gegenüber.

Die Welt der deutschen Vorfahren entsteht aus 
Feuer und Eis.

Im Anfang war Ginnungagab (= die gähnende 
Leere, die Schlucht). Darin war Platz für Milliarden 
von Universen. Doch war diese „Leere“ nicht leer: Das 
künftige Weltall war darin als Idee und in Potenz 
vorhanden.

Daraus entstanden im Anfang 2 Welten.
Die erste heißt Muspelheim. Es ist das Reich des 
Feuers, der Feuerriesen, der „Weltzerstörer“.

- 85 -



Die zweite heißt Niflheim (= Nebelheim), das Reich 
aus Eis, Schnee und Nebel.

In Niflheim gibt es 2 Quellen: 1. Wergelmir (= der 
brüllende Kessel). Alle Zeitflüsse entspringen hier. 2. 
Eliwagar (= Eiswellen). Niflheim bedeckte 
ursprünglich das nördliche Viertel von Ginnungagab.

Zu Beginn des Weltzeitalters der Menschen 
begegneten sich Feuer und Eis. An dieser Stelle 
entstand der Riese Ymir, der Vater der bösen Reif­
Riesen.

Und es entstand die gute Urkraft aller Welten, die 
Kuh Audumla (= die große Amme).
Diese Urkuh leckte eine menschliche Gestalt aus dem 
Eis. Dieser Urmensch ist die Urgottheit Buri (= 
der/die Gebärende). Sie ist gut, schön und mächtig. 
Sie ist androgyn (= doppeltgeschlechtlich). Sie 
schwängert sich selbst und gebiert aus sich selbst die 
Göttin Bestla und den Gott Bor.
(Anmerkung: In der heutigen Literatur wird Bestla als 
Tochter des Riesen Bölthorn bezeichnet. Das ist ganz 
falsch, da ein böser Riese niemals eine gute Göttin 
gebären kann.)

Bor schwängerte Bestla. Sie gebar ihm 3 Söhne: 
Odin (= Wotan), Wili und We.

Die aus dem Eis stammenden Riesen sind böse; 
sie sind Verkörperungen des Bsen , das in Ymir 
seinen Ausdruck findet.

Die von Buri, Bor und Bestla abstammenden 
Götter und Göttinnen sind gut; denn sie sind 
Verkörperungen des Guten.

Zwischen diesen beiden kosmischen Kräften kam 
es sogleich zum Kampf. Dieser Kampf begann am 
Anfang dieser Welt und ist heute noch nicht zuende. 
Erst am Ende dieses Weltalls wird auch dieser Kampf 
enden, dann wenn die kosmische Nacht (Ragnarök) 
beginnt.

- 86 -



Jetzt aber ist Tag!
Der nordisch-germanischen Dreieinheit von Odin, 

Wili und We entspricht die nordisch-indische 
Dreieinheit (= Trimurti) von Brahma, Wischnu und 
Schiwa.

Die- Edda berichtet, dass die Götter Odin, Wili 
und We den Ur-Riesen Ymir getötet hätten. Aus 
seinem Leib hätten sie dann das Weltall erschaffen. 
Leider kann die materielle Welt ihren Ursprung nicht 
verleugnen; denn in dieser Welt kann man nur 
überleben, wenn man andere Geschöpfe (Tiere und 
Pflanzen) tötet. Das Wirken der Riesen ist zu spüren. 
Tag und Nacht:

Nacht ist der Edda nach die Tochter des Riesen 
Narfi. Ihre Hautfarbe und ihre Haare sind dunkel. In 
ihren Haaren trägt sie die Sterne, die die Nacht 
erhellen. Nacht heißt auch Nut oder Nuit.

Nacht hat 3 Ehemänner: 1. Naglfari (=
Dunkler). Ihr beider Sohn heißt Raum. Man sieht ihn 
in klaren Nächten hinter den Sternen. 2. Der 
Andere. Ihrer beider Tochter heißt Erde. 3. Delling (= 
Morgendämmerung). Ihr beider Sohn heißt Tag.

Odin, Wili und We gaben Nacht und Tag je 12 
Stunden. Auf ihren zweirädrigen Pferdegespannen 
reisen sie in 24 Stunden einmal um die Erde. Das 
Leitpferd von Nacht heißt Reif-mähne, weil es den 
Tau bringt. Das Leitpferd von Tag heißt 
Leuchtmähne.

Ein Gott namens Mundilfari (=Weltumdreher) 
bekam die Aufgabe, die Welt zu drehen. Er hat zwei 
Kinder: 1. die Tochter Sol und 2. den Sohn Muni (= 
Mond).

Sol reitet auf einem der Pferde, die den 
Sonnenwagen ziehen (Frühwach und Allbehend). 
Damit die Sonne die Sonnenpferde nicht verbrennt,

- 87 -



befestigten die Götter den unzerstörbaren Schild 
Swalin (= Erzkühle) vor der Sonne.

Muni reitet das eine der Mondpferde. Da die 
Mondbahn zu kompliziert ist, helfen Muni und sein 
Sohn Bil und seine Tochter Hjuki. Sie sind es, die 
den Mond zu- und abnehmen lassen.

Damit die beiden Wagen von Nacht und Tag 
schnell genug fahren, folgen ihnen die Sonnenwölfe. 
Erst am Ende der Welt werden sie die Wagen einholen 
und Sonne und Mond verschlingen. Doch werden 
noch viele Milliarden Jahre bis dahin vergehen; denn 
der kosmische Tag hat gerade erst begonnen.

Die ersten Menschen:

Die 3 Söhne Bors und Bestlas werden nicht nur 
Odin, Wili und We bezeichnet; Odin heißt auch 
Wodan (= Wotan), Ziu (= Ziufel). Wili heisst auch 
Hönir, und We heisst auch Loki (= Lodur). Aus 
diesen drei Urgöttern gehen die Göttergeschlechter 
der Asen und Wanen hervor.

Odin, Wili und We schufen die ersten Menschen 
aus zwei Baumstämmen, die sic am Meeresufer 
angeschwemmt gefunden hatten. Es waren eine Ulme 
(= Embla) und eine Esche (= Askr). Odins Schatten 
fiel zuerst auf die Ulme: Es entstand die erste Frau. 
Odin hauchte Geist in sie ein. Da lebte sie. Odins 
Schatten fiel sodann auf die Esche: Es entstand der 
erste Mann. Odin hauchte Geist in ihn ein. Da lebte 
er.

Lodur (= We, = Loki) gab den Menschen die 5 
Sinne.

Hönir (= Wili) gab den Menschen die Gabe der Rede.
Durch den Hauch sind die Menschen als 

Geistwesen unsterblich. Sie sind von göttlicher

- 88 -



r

Essenz und pflanzen sich wie die Götter fort. Götter 
und Menschen sind miteinander fruchtbar. Menschen 
sind als Körper sterblich, nicht aber als Geistwesen. 
Nach ihrem Tode kommen sie entweder nach Wallhall 
oder in das Lichtland der Seelen.

Die Weltesche Yggdrasil:

Die Weltesche hat eine gottgleiche-menschliche 
Gestalt und wird als „Ross Odins“ bezeichnet. Sie 
befindet sich in der Mitte des Weltalls. Die Zweige 
dieses Weltenbaumes bilden die verschiedenen 
physischen und geistigen Welten. Darin wohnen die 
Asen, die Wanen, die Menschen, die Naturgeister und 
die Riesen.

Asen, Wanen, Naturgeistei und Menschen 
enthalten in sich ein Abbild dieser Weltesche. Die 
Zentren dieses inneren Baumes sind miteinander und 
mit denen der Weltcsche verbunden. Den inneren 
Zentren entsprechen bestimmte Runen.

Yggdrasil hat 3 Wurzeln. Die erste Wurzel reicht 
nach Asgard, dem Heim der Asengötter. Die zweite 
Wurzel reicht nach Jotunheim, der Wohnung der 
Riesen. Die dritte Wurzel reicht nach Niflheim 
hinunter. Diese 3 Wurzeln werden vom Wasser dreier 
Brunnen genährt.

Der Brunnen in Asgard heißt Urd. Und heißt 
auch die erste der 3 Nornen, der 3 
Schicksalsgöttinnen.

Die zweite Wurzel geht in Richtung der Reifriesen. 
Sie wird von der Quelle von Mimirs Brunnen gespeist. 
Mimir ist der weiseste aller Asengötter, der nur als 
Haupt existieren soll. Mimir ist das „redende Haupt“ 
der Tempelritter.

- 89 -



Die dritte Quelle ist Wergelmir in Niflheim. Darin 
wohnt der geflügelte Drache Nidhög (= der 
schreckliche Beisser). Er nagt an Yggdrasils Wurzeln, 
d.h. an den Wurzeln der Welt. Dieser Drache ist ein 
Ausdruck des Bösen auf der Welt. An diesen Drachen 
wenden sich die Schwarzmagier, wenn sie in der Welt 
Schaden stiften wollen.

An der Weltesche Yggdrasil hing Odin an einem 
Bein 9 Tage und 9 Nächte. Darin erinnert die 
Tarotkarte „der Gehenkte“. Als Odin die magische 
Kraft der Runen erfahren hatte, erlangte er durch sie 
die Freiheit.

Die Asen:

Odin wird Allvater genannt. Außer seinen 
Brüdern Wili und We sind alle Asengötter und 
Wanden seine Kinder.

Mit Bestla bekommt Odin Frigga als Tochter. Er 
nimmt sie nach germanischer Sitte zur Frau, und sie 
wird zur „Allmutter“, zur Mutter der Götter.

Odins erster und mächtigster Sohn heißt Thor (= 
Donar). Thors Wagen wird von zwei Ziegenböcken 
gezogen. Der eine heißt Tanngnjost (= 
Zahnknirscher), der andere Tanngrisnir. Thor sind die 
Ziegen heilig. Wegen seines Wagens wird er auch 
„Wagenthor“ genannt. Thor besitzt 3 wichtige 
Gegenstände: 1. Sein Hammer heißt Mjöllnir. Er ist 
männlich. Er zeigt böse Riesen an, vertreibt und tötet 
sie. Mjöllnir ist der Blitz. 2. Der weibliche Kraftgürtel. 
Er verdoppelt Thors Asenkraft. 3. die weiblichen 
Eisenhandschuhe. Er braucht sie, um den 
Hammerschaft zu umfassen.

Thor wohnt in Asgard in Trudheim. Seine Halle 
heißt Bilskirnir.

- 90 -



Thor ist mit seiner Schwester Sif verheiratet.

Der zweite Odinssohn ist Balder. Er ist schön. 
Von ihm geht ein lichter Glanz aus. Balders Halle 
heißt Breitglanz. Balders Frau ist seine Schwester 
Nanna. Baldr ist ein Sommergott. Durch den 
Mistelpfeil seines blinden Bruders Höd wird er 
angeblich „getötet“, d.h. Baldr verbringt den Winter 
im Totenreich der Hel (= Hella). Im Frühling kehrt 
Baldr ins Leben zurück. Baldr stirbt also nicht; denn 
Götter können nicht sterben. Es handelt sich bei dem 
angeblichen Tod Balders um einen Jahres­
zeitenmythos. Balders Frau Nanna (= das Pflanzen­
leben) folgt Baldr in „Tod“ und „Auferstehung“.

Der Sohn von Baldr und Nanna ist Forseti (= der 
Vorsitzende). Die Insel Helgoland (= heiliges Land) ist 
ihm geweiht. Sein Tempel auf Helgoland wurde von 
den römischen Christen zerstört. Aber einen Brunnen 
gibt es hier noch. Schweigend schöpft man das 
heilige, heilende Wasser aus ihm. Wer Helgoland 
aufsucht, wird sich das Quellwasser von dort 
mitbringen. Forseti (= Fosites) bedeutet Frieden, 
Eintracht und Versöhnlichkeit.

Der Odinssohn Tyr gilt als der tapferste der 
Götter. Er hätte seine Hand als Pfand in das Maul des 
Fenriswolfes gelegt. Dieser hätte sie ihm dann aus 
Misstrauen abgebissen. Das ist symbolisch zu 
verstehen; denn ein Gott kann weder verstümmelt, 
noch getötet werden. Tyrs Tag ist der Dienstag = 
Tysdagr. Tyr ist mit seiner Schwester Sig (= Sieg) 
verheiratet.

Der Odinssohn Bragi ist der Gott der Klugheit 
und der Redekunst. Von wortgewandten und

- 91 -



redekundigen Menschen sagt man, sie hätten „das 
Brag der Männer“, bzw. „das Brag der Frauen“.

Bragis Frau ist seine Schwester Idun. Sie ist die 
Göttin der Jugend. Sie hütet die „Äpfel der Jugend“. 
Sie erhalten die Götter jung bis zum Weltuntergang 
(Ragnarök).

Der Odinssohn Heimdall (= Rig) ist der weiseste 
der Asen; denn ihn gebaren die 9 Odinstöchter: Gjalp, 
Greip, Eistla, Eyrgjafa, Ulfrun, Angeya, Imd, Atla und 
Jahnsaxa. (Das weist auf eine 9fache Reinkarnation 
(= Wiedergeburt) hin.) Erst dadurch erlangt er die 
Weisheit und eine überhöhte Aufmerksamkeit. Von 
allen Göttern erwacht er zuerst. Daher ist er der 
Wächter des Himmels. Sein Palast Himinborg (= 
Himmelsburg) liegt an der Brücke Bifrost. Sie führt 
von der Welt der Asen zu den anderen Welten, die 
Heimdall überwacht. Am Ende der Welt wird er das 
Gjallarhorn blasen und die Götter zum letzten Kampf 
aufrufen.

Unter dem Namen Rig begattete er eine Edelfrau. 
Von ihr stammen die Edlen ab. Dann begattete er 
eine Freifrau. Von ihr stammen die Freien ab. Zuletzt 
begattete er eine Knechtsfrau, und von ihr stammen 
die Knechte ab. Dieser Dreiteilung gemäss heißen die 
Menschen auch die „Heimdallskinder“.

HeiMDall = Gotteskraft durch M oder auch die M- 
Wellen und die Man-Rune.
Heimdalls Frau ist Gefion, die Beschützerin der 
Dirnen (= Prostituierten) und ledigen Frauen. Lethra 
auf der dänischen Insel Seeland ist der Gefion heilig.

Höd, ein weiterer Odinssohn, ist blind. Er verkörpert 
die blinde Gewalt. Er „tötet“ Baldr angeblich, d.h. er 
leitet den Jahreszeitenmysthos ein, den der Autor

- 92 -



schon oben erwähnt hat. Höd ist der Gott der 
Blinden.

Widar, der schweigsame Ase, ist ein weiterer 
Odinssohn. Er wohnt in Asgard in Widi (= 
grasbewachsene Weite). Er ist fast so stark wie Thor. 
Er schützt Götter und Menschen in aller Bedrängnis.

Wali (= Ali), ein Odinssohn ist kühn in Kämpfen und 
ist ein besonders glücklicher Schütze. Jäger und 
Schützen erflehen seinen Segen.

Ull ist ein Sohn von Odin und Sif, der Frau von Thor. 
Daher wird er „Stiefsohn von Thor“ genannt. Er ist ein 
guter Bogenschütze und Skiläufer. Man ruft ihn beim 
Zweikampf an.

Ein weiterer wichtiger Ase ist Loki, der wie oben 
gesagt mit Odins Bruder We identisch ist. Er ist mit 
Schiwa zu vergleichen. Als Todesgott gilt er als 
Übeltäter. We hatte mit Bestla eine Tochter namens 
Sigyn. Sie ist seine Frau. Mit ihr hat er den Asengott 
Nari (= Narfi). Weitere Kinder Lokis sind 1. der 
Fenrirwolf. Durch ihn soll Odin im Ragnarök getötet 
werden. 2. die Midgardschlange. Sie umgibt als 
Weltmeer Midgard, also alle bewohnten Lande. Sie 
beisst sich in den Schwanz und ist somit das Symbol 
der Ewigkeit. 3. Hel(la). Sie ist die Herrscherin des 
Totenreiches, des Sommerlandes der Seelen. Es 
befindet sich im oberen Teil der Astralebene. Hier 
verbringen die meisten Menschen die Zeit zwischen 
den Leben. Es ist eine Wunschwelt. Jeder sieht seine 
schönsten Wünsche und Erwartungen erfüllt. Von 
„Hella“ kommt der Name der christlichen Hölle.

- 93 -



Weitere Asinnen und Odinstöchter sind die 
Walküren. Sie bestimmen das Schicksal der Helden 
in der Schlacht. Die toten Kämpfer bringen sie auf 
ihren Pferden zur Hälfte nach Wal-hall, zur Hälfte zur 
Liebesgöttin Freyja. Der Wohnort der Walküren ist 
Wingolf, die Halle der Freundschaft in Walhall. 
(Walküren = Valkryja = Totenwählerinnen). Sie 
bringen den Toten das Leben, indem sie ihre Brüste 
in ihrer Rüstung offen tragen. Schild und Speer, die 
sie tragen, sind Odinszeichen. Die von den Walküren 
nach Walhall gebrachten Helden heissen Einherier (= 
Einherjer). Unzählige Walküren bewirten die 
Einherier und erfüllen ihnen alle Wünsche. (Sie 
gleichen den Houris des islamischen Paradieses).

Die bekanntesten Walküren sind: Gund, Rota, 
Skuld, Hild, Brynhild, Geirahöd (= Lanzenkampf), 
Göll (= Ruferin), Gondul (= Wölfin), Herfjöt (= 
Heerfessel), Hlökk (= Frohlocken), Mist (= Nebelgrau), 
Radgrid, Randgrid, Reginleif, Skeggjöld, Skögul, 
Thrud (= Ge-walt) usw.

Die Wanen:

Vanir, Vanen sind eine eigene Göttergruppe. Sie 
entstammen der Ehe zwischen den Asen Wili und 
Bestla. Der Sitz der Wanen ist Wanenheim. Sie sind 
sehr zahlreich. Auch die Fürsten der Elemente zählen 
zu den Wanen. Die Geschwisterehe und andere Ehen 
unter direkten Blutsverwandten sind ihnen heilig. Sie 
sind vor allem die Götter der Südgermanen. Das Wort 
„Germane“ kommt von dem lateinischen Wort 
germanus (= blutsverwandt). (Die Meinung, das Wort 
„Germanen“ käme von „Speermännern“, stammt aus 
der Zeit der „Heldenromantik“).

- 94 -



Diese Blutsverwandtschaft bedingt das Seidr, den 
„Wanenzauber“. Diese höchste befreiende magische 
Macht steht nur den Seidris zur Verfügung. Seidr 
gehört zur Liebesgöttin Freyja. (Mehr kann über 
Seidr hier schriftlich nicht mitgeteilt werden).

Die Edda berichtet, dass es zwischen Asen und 
Wanen beinahe zu einem Krieg gekommen sei. Odin 
hätte seinen Speer über die Kämpfenden 
geschleudert, worauf es zum Waffenstillstand 
gekommen sei. Beim Friedensschluss seien zwischen 
beiden Göttergeschlechtern Geiseln ausgetauscht 
worden.

Der weise Ase Mimir ging zu den Wanen.
Von den Wanen zu den Asen gingen der 

Meeresgott Njörd und seine Schwester, die 
Meeresgöttin Nerthus. Aus ihrer Ehe entstammen die 
Geschwister Freyr (= der Herr) und Freyja (= die 
Herrin). Nach wanischer Sitte sind sie miteinander 
verheiratet. Ihre Tochter heißt Gerd (= Gerda).

Freyr ist der Gott des Wachstums, der Ernte, des 
Friedens, des Wohlstandes und des Sonnenlichtes. 
Seine zweite Frau ist Gerd. Ihr gemeinsamer Sohn 
heißt Fjölnir. Er ist der Ahnherr des schwedischen 
Könighauses der Ynglinge. Freyrs Wohnsitz heißt 
Alfheim. Er reitet den goldborstigen Eber 
Gullinbursti. Sein Schiff heißt Skidbladnir (= „klein 
wie ein Tuch zusammen zu falten“). Von Odins 
Hochsitz aus erspäht er Gerd, die er heiratet. 
(Natürlich ist Gerd keine Riesentochter, wie es die 
Edda behauptet; denn Riesen gehören zum Bösen. 
Sie können sich nicht mit Asen und Wanen 
verbinden.)

Freyja (= Frau Herrin) ist Freyrs Schwester und 
erste Frau. Später wird sie auch als Frau des

- 95 -



Odinssohnes Od erwähnt. Ihr Wohnsitz ist Folgwang. 
Hier empfängt sie die Hälfte aller in der Schlacht 
gefallenen Helden, die ihr die Walküren bringen. 
Freyjas Schmuck heißt „Brisingsamen“. Ihr Attribut 
<= Beigabe> ist ihr Feder- ödere Falkengewand, das 
sie gelegentlich Loki leiht. Freyja lehrt die Asen den 
wanischen Zauber Seidr. Freyjas Töchter heißen 
Hnoss (= Kleinod) und Gersemi (= Schatz). Freyja hat 
eheliche Beziehungen zu ihrem Bruder, 
verschiedenen Asen und vier Zwergen. Freyjas Wagen 
ist mit zwei Katzen bespannt. Ihr sind die Katzen 
heilig. Sie ist die Göttin der Fruchtbarkeit, der Liebe, 
der Zärtlichkeit und der Liebschaften.

Freyja ist der Freitag heilig, der Venustag; denn 
Freyja entspricht der Venus als Liebesgöttin und als 
Planet.

Die Nornen:

Diese drei Odinstöchter sind die Göttinnen des 
Schicksals. Wenn sie nicht in Asgard sind, spinnen 
sie an den Wurzeln der Weltesche. Sie heißen Urd (= 
Vergangenheit), Verdandi (= Gegenwart) und Skuld (= 
Zukunft). Die Nornen weben gerecht. Hier weist die 
Edda klar auf die Wiedergeburtslehre hin, wie sie die 
nordischen Inder überliefert haben. Die Götter 
beraten sich mit den Nornen und reiten über die 
Bifröstbrücke zu ihnen. Nur der Gott Thor muss 
laufen, da ihn die Brücke nicht trägt. Die Menschen 
nennen diese Brücke den „Regenbogen“.

Der Weltuntergang Ragnarök bedeutet das Ende 
der Menschen und der Götter. Ist aber die kosmische 
Nacht zuende, steigt eine neue Erde aus den „Fluten“ 
auf. Auf ihr wohnen die Menschen Lif und Liftrasir,

- 96 -



ein neues Menschenpaar. Und es gibt neue Götter wie 
in jedem neuen Weltzyklus.

•k -k -k

Die Gemeinschaft des Geistes
ist eine in sich abgeschlossene, esoterische 
Gemeinschaft, die sich in einem speziellen Raum, 
dem Tempelraum <in einem Lichtkreis» versammelt. 
Nur die Damen und Herren können den Tempelraum 
betreten, die eine spezielle Einweihung bei ihrer 
Neuaufnahme erhalten haben, wovon nur gelegentlich 
Gäste, die vorher informiert worden sind, eine 
Ausnahme machen. Bei dieser Gelegenheit erhalten 
die Neuaufgenommenen ihre Geschwisternamen, mit 
dem sich die Angehörigen der „Gemeinschaft des 
Geistes“ untereinander anreden. Unter diesem neuen 
Namen beginnen die Neuaufgenommenen neue 
Menschen zu werden, die an sich arbeiten, um 
vollkommener zu werden als bisher. Es geschieht eine 
alchymische Wandlung vom niederen zu höheren 
Menschen. Dazu dient die Anrufung von höheren 
geistigen Kräften, die in die Geschwister 
aufgenommen, ihnen auf ihrem Weg helfen. Am Ende 
des Weges steht die Meisterschaft, die 
Vollkommenheit und damit die Befreiung vom Zyklus 
der Wiedergeburten.

Sehr verbreitet unter den Esoterikern ist die 
indisch-theosophische Lehre (Theosophie = 
Gottesweisheit).

- 97 -



Die Esoterik wie jede Religion stellt sich die Frage, 
was der Mensch überhaupt ist. Der Mensch ist in 
seinem innersten Kern ein geistiges Wesen, ein Funke 
oder Hauch der Gottheit. Dieses geistige Wesen wohnt 
in d i e s e m  Leben in einem materiell fleischlichen 
Körper, dem sichtbaren Menschen. Dieses Geistwesen 
hat zuvor im Reich der Gottheit gelebt. Es ist 
herunter gekommen aus der geistigen in die 
physische Welt. Nach dieser Lehre durchlebt das 
Geisteswesen Mensch das Reich der Mineralien, der 
Pflanzen, der Tiere, der Menschen und der Götter, ehe 
es in das Reich der Gottheit heimkehren kann.

Nach der Lehre der Gnostiker (= der 
Erkennenden) ist diese Welt des Demiurgen (= 
Schöpfers) kein Paradies. Ohne zu töten, kann kein 
Lebewesen hier leben. Diese Welt ist gut erschaffen 
worden. Dann ist sie pervertiert, d.h. verdorben 
worden. Die jüdische Geheimlehre, die Kabbala lehrt, 
dass diese verderbenden Kräfte von außerhalb des 
Universums gekommen seien, Reste einer früheren 
Schöpfung. Man soll nichts unbesehen glauben; denn 
jedem esoterischen Schüler ist es gegeben, durch 
bestimmte Übungen alles selbst zu erkennen und 
somit zu wissen.

Der Weg des Menschen:

01: Der Geistfunke (= Atma)
02: wird kausal umhüllt, schicksalhaft

geschlechtlich bestimmt, (causa = Ursache, 
Schicksal, Karma)

03: wird höher-mental umhüllt (mens = Verstand).
(Die höhere Mentalebene enthält formlose 
Göttersubstanz).

- 98 -



04: wird nieder-mental umhüllt. (Die untere
Mentalebene enthält geformte Götteressenz).

05: wird astral umhüllt (astrum = Stern).
(Astralebene = Gefühls- und Wunschwelt, 
Traumebene).

06: wird ätherisch umhüllt (Äther = Prana =
Lebensenergie). (Ätherebene = Materie der 
Naturgeister).

07: wird physisch umhüllt (physisch = körperlich).
(Die irdische Ebene, die sichtbare Welt der 
Menschen u.a. Geschöpfe).

Beim Tod stirbt

01: die physische Hülle,
02: die ätherische Hülle.
0A: Die astrale Hülle bleibt bestehen und fesselt
den Menschen an die Astralwelt, an das Sommerland 
der Seelen, das Totenreich.
Die von der Kausalebene ausgehenden Impulse 
lassen den Menschen nach einer Ruhezeit („Himmel“) 
auf die Welt der physischen Materie in einen neuen 
physischen Körper zurückkehren.
OB: Die astrale Hülle wird in seltenen Fällen (bei 
besonders weit entwickelten Menschen auch abgelegt. 
Mit seinem Mentalkörper angetan, weilt der Mensch 
in der formhaften oder (noch seltener) in seiner 
formlosen Mentalhülle.

In der niederen Mentalwelt gibt es Götter (Engel) 
und Menschen in menschlichen Formen.

In der höheren Mentalwelt gibt es Götter (Engel) 
und Menschen ohne Formen. Sie gibt eine Vorahnung 
von der Welt der Gottheit.

- 99 -



Die von der Kausalebene ausgehenden Impulse 
zwingen den Menschen nach einer Periode des 
Lernens zur Rückkehr in das astrale, und dann in 
das irdische Leben.

Diese höheren Ebenen werden mitunter in der 
Literatur mit Sternen verglichen. Wenn ein Gott sich 
inkarnieren wolle, müsse er von Stern zu Stern (= von 
Ebene zu Ebene) in die Welt der Materie hinunter 
steigen.

In umgekehrter Richtung wird beschrieben, wie 
ein Mensch sich vervollkommnet, indem er von Stern 
zu Stern aufsteigt.

Warum ist der Mensch auf dieser Welt?

01: Die Inder sagen: Der Mensch soll alle Reiche
der Schöpfung kennen lernen (Mineral-, 
Pflanzen-, Naturgeist-, Tier-, Menschen- und 
Götterreich.)

02: Die Edda sagt: Die Menschen sollen Helfer der
Götter sein. Sie sollen sich fortpflanzen, sich 
freuen, so gut leben, wie es möglich ist. Die 
gefallenen Helden aber sollen sich auf 
Ragnaröck, den Kampf zwischen den guten 
Göttern und den bösen Riesen am Weitende 
vorbereiten.

Alle klugen Menschen streben nach der 
endgültigen Befreiung und der Heimkehr in das Reich 
Gottes nach vielen tausend Leben auf der materiellen 
Ebene. Einmal werden alle Geschöpfe befreit sein. 
Doch verschiedene Gebote und Verbote gewisser 
Religionen hindern den Menschen an seiner 
Befreiung. Daher sendet die Gottheit von Zeit zu Zeit 
befreiende Wegweiser, die fälschlich „Erlöser“ genannt

- 100 -



worden sind. Diese Wegweiser weisen dem strebenden 
Menschen den Weg zur Selbstbefreiung. Sie 
vermitteln ferner eine Kraft, die man Gotteskraft 
nennen könnte, die zur Befreiung und Heimkehr 
führt.

So wie die Gottheit „erlösende“ Befreier schickt, 
so sendet auch das Böse Zerstörer der Befreiungs­
kraft. Sie schaffen Ideologien, die den Menschen 
verdummen und an seiner Selbstbefreiung hindern 
sollen. Jesus hatte den Menschen die Liebe nahe 
gebracht. Die Zerstörer aber verteufelten sie, indem 
sie behaupteten, dass die Liebesfreude eine Todsünde 
sei, die direkt zu einer „ewigen“ Höllenstrafe führe.

Ehe die Zerstörer kamen, glaubten die Menschen 
an die Wiedergeburt. Nunmehr wurde dieser Glaube 
verboten. Von nun an sollten die Menschen an eine 
ewige Belohnung in einem Himmel glauben, bzw. an 
eine ewige Bestrafung in einer Hölle.

Das Totenreich der Göttin Hella, das Sommerland 
der Seelen, wurde verleumdet, völlig entstellt. Die 
Zerstörer behaupteten, es sei eine einzige 
Flammenhölle, worin Teufel die menschlichen Seelen 
furchtbar quälen würden.

Ehe die Zerstörer kamen, hatte es keine Teufel 
gegeben. Doch die Zerstörer behaupteten, alle die 
alten Götter seien zu Teufeln und Menschenquälern 
geworden. Asen und Wanen wurden verleumdet. 
Auch in der Edda findet man Spuren dieser 
Verleumdungen. Der lernende Esoteriker wird selbst 
urteilen müssen, was die Wahrheit ist und was nicht.

- 101 -



Fragen zur Selbstkontrolle:

01: Woraus entstand die Welt?
02: Welches waren die ersten Lebewesen?
03: Wie entstanden die ersten drei Asengötter?
04: Was sind die Riesen?
05: Was versteht man unter „Ragnarök“?
06: Mit welcher Dreieinheit vergleicht der Autor

Odin, Wili und Weß 
07: Wer ist Sol?
08: Was tun die Sonnenwölfe?
09: Woraus entstanden die ersten Menschen? Wie

heißen sie?
10: Was ist Asgard? Was ist Walhall?
11: Was ist die Weltesche Yggdrasil?
12: Was macht der Drache am Weltenbaum?
13: Wer ist der Allvater?
14: Wer ist die Allmutter?
15: Wer ist Thor? Nenne seine Eigenschaften!
16: Wer ist Baldr? Mit wem ist er verheiratet?
17: Wer ist der Sohn von Baldr und seiner Frau?
18: Was weiss man über Heimdall oder Rig?
19: Wer ist Gefion?
20: Was weißt Du über Loki?
21: Wer sind die Walküren? Welche Aufgabe haben

sie?
22: Nenne die bekanntesten Wanengötter!
23: Welche wichtige Gabe brachten die Wanen den

Asen?
24: Wer ist Mimir?
25: Wer ist Freyja? Mit wem ist sie verheiratet?
26: Was heißt Edda, Edden?
27: Was bedeutet Baldrs angeblicher Tod?
28: Wer sind Lokis Kinder?
29: Wer sind die drei Nomen?

- 102 -



30: Welchen Namen haben Gut und Böse in der
Edda?

31: Was sind die Naturgeister? Welches sind ihre
Reiche?

32: Was bedeutet die Midgardschlange?
33: Was ist das Sommerland der Seelen? Wo

befindet es sich?



Folgende Publikationen werden in den nächsten 
Monaten bzw. Jahren unter anderem noch 

erscheinen:

Sexualmagie 

Magie und Kunst 

Jahresedition der Zeitschrift Occulta

Weitere Informationen erhalten sie über 
unsere Webadressen:

www.buchmoses.de 

www. frankmueller-verlag. de


