
System des

moralischen

Bewusstseins

mit besonderer

Darlegung ...

Ludwig Weltmann



I

4

i 1



by Google



Dig'itized by ^ogU



System
des

moralischen BeM/ufstseins

der

kritischen Philosophie

ZU Darwinismus und Socialismus.

Von

Ludwig Woltmann,
Dr. niod. et phU.

>-<F>-<

Düsseldorf,

ermann Michel«

1898.

Verlag.



Digitized by Google



System
des

moralischen Bewufstseins

mit besonderer Darlegung des Verhältnisses.

der

iLFitischen Pliilosopble

ZU Darsvinismus und Socialismus.

Von

Ludwig Woltmann,
Dr. med. et phil.

<l>^

Düsseldorf,

Hermauu AI ich eis Verlag.

/ 1898.

Digitized by Google



vY York]
"7 I D D A D V



Vorwort.

Das neu erwachte Interesse für Hie geistigen und

individuellen Probleme des Menschenlebens hat im Zu-

sammenhang mit den Fragen der social-ökonomischen Ent-

wicklung eine erhöhte Teilnahme für moralwissenschaftliche

Untersuchungen hervorgebracht Nachdem man eine Zeit

lang das sociale Leben nur von politischen und wirtschaft-

lichen G^ichtspunkten betrachtet hat, beginnt man neuere

dings auch einen sittlichen Mafsstab an dasselbe za l^en.

Der an das natürliche und sociale Objekt verlorene

Menschengeist beginnt sich auf sich selber zu besinnen.

Aus Zweifelsucht und SchlJpferdrang entspringt die Sehn-

sucht nach einem neuen G-ewissen, das den gereifteren

Zwecken und entwickelteren Bedürfnissen des gegen-

wärtigen Menschen entspricht. Man reifst öicli los von

dem Zwang überlieferter und konventioneller Sitten und

durchschneidet mit den WaÖen des Zweifels und der Kritik

die Fessein dogmatisch -religiöser Lebensregeln. Aus rleii

epochemachenden Forschungen der Naturwissenschaft, na-

mentlich aus der Erkenntnis der naturgeschichtUchen Ent-

stehung des Menschengeschlechts ringen sich neue mora-

lische Aufklärungen und pädagogisch wirksame Ent-

wicklungsreise empor. Andererseits sucht die social-wirt-



— IV —
Bcliaftliclie Kritik die Kulturwidrigkeit des gegenwartigen

wirtschaftlichen Lebens und die Notwendigkeit einer anderen,

gesunderen Ordnung der Goscllrichaft zu erweisen. Beiden

gegenüber zündet die Philosophie die Leuchte der Logik

und Erkenntnistheorie an, um in dem an den naturwissen-

schaftlichen und ökonomischen Materialismus sich ver-

lierenden Bewufstsein das ewige und unerschütterliche Ge-

setz der Vernunft zu erwecken.

Aua derartigen Erwägungen erwuchs die Idee des

vorliegenden Systems des moralischen Bewufstseins. Das
Ziel des Buches ist Sammlung

,
Prüfung und Befreiung.

Es unternimmt zu diesem Zwecke die drei bedeutsamsten

Geistesbewegnngen der O^enwart, die in mancher Hin-

sicht so verschieden sind nnd sich an widersprechen scheinen^

in ihrem Wesen zu untersuchen und dahin zu prüfen, wie

weit eine Vereinigung derselben zu einer einheitlichen

Welt- und Lebensauffassung möglich ist: ich meine den

Kritizismus, Evolutioniömus und S o c i a 1 i s m u s.

Es bedeutet den philosophischen Versuch einer prinzipiellen

Synthese der erkenntnis theoretischen, natur-
geschichtlichen und social wissenschaftlichen
Betrachtung des sittlichen Lebens und weist nach, dafs

die ewigen und unerschütterlichen Wahrheiten der Mensch-

heit gültig bleiben, auch wenn vom Standpunkt natürlich-

genetischer Forschung feststeht, dafs dieselben im Laufe

einer langen Entwicklungsgeschichte im menschlichen Be-

wufstsein entstanden sind. Es ist deshalb von prinzipieller

Wichtigkeit y das Wesen der kritischen und gene-
tischen Erkenntnismeihode zu prüfen nnd sich über die

Beziehung derselben im systematischen Zusammenhang der

Wissenschaft klar zu werden. Denn einer weitschauenden

moralischen Selbstbesinnung muss eine logische Orien-

tierung unbedingt vorausgt hen.

Indes sehe ich voraus, dafs sowohl Philosophen als

auch Naturforscher und Sociaiisten mir nur zum Teü

Digrtized by Google



- V -
zustimmen werden. Man wird mir vorwerfen, dafs ich die

kritische Ethik in allzu bedenklichen ZusammenhaDg mit

Darwinismofi und Socialismus gebracht und andererseits die

Naturwissenschaft durch allzu kühne philosophische Speku-

lationen erniedrigt hätte; und obgleich die grofsen Grund-

gedanken des Socialismus in meinen Untersuchungen so-

wohl naturgeschichtlich als auch moralisch Tertieft und
gerechtfertigt werden, wird man mir yon dieser Seite nicht

wenig Schwärmerei und Ideologie vorwerfen. Wer jedoch

bestrebt ist, die allseitig difl^renzierten und geradezu zer-

splitterten geistig-moralischen Kräfte des heutigen Menschen

in Zusammenhang zu bringen, und wer noch nicht ganz

das philosophische Bedürfnis nach innerer f^vinheit und

zusammenfas:sen(ler Begründung der Denkmethoden und

Denkinhalte verloren hat, wird immer wieder dem erneuten

Versuch zu einem dem Zeitbewufstsein entsprechenden

System der Philosophie seine intellektuelle Teilnahme nicht

versagen.

Indem die Analyse des moralischen Bewulstseins zu

einer Erkenntnis der logischen Grundlagen alles moralischen

Urteilens iUhrte, verlangte die Ergänzung der formalen

Ethik zu einer ästhetischen^ religiösen und ökonomischen

Morallehre eine Untersuchung der Beziehungen des mora-

lischen Bewulstseins zu Kunst, Religion und Ökonomie. So
erweiterte sicli durch innere Notwendigkeit die moral-

wissenschaftliche Erörterung zu einer allgemeinen philo-

sophischen Darstellung; und es wurden darin die Grund-

züge eines Gedankensystenis angedeutet, in welchem die

Philosophie wieder in ihren alten Rang eines idealen und
ästhetischen SelbstbewuTstaeius des Menscheugeschlechts ein-

gesetzt wird.

Die Philosophie ist bei den Vertretern der Natur-

wissenschaften einer unglaublichen Geringschätanng und
Verachtung anheimgefallen. Ich habe aber meistens ge-

funden^ dais dieselben sich nur selten ernstlich und ge-

Digitized by Google



— VI -

wissenliaft mit dem Begriff nnd der Oescbichte der Philo-

sophie beschäftigt haben , zum Scliaden ihrer eigenen

wissenschaftlichen Selbatbesinnunf!^. Nur durch diesen

Mangel an plnl«»sophischer Bildung sind die vielen Uber-

griffe und lMir>])räuche möglich gewesen, deren sieh die

Vertreter der Naturwissenschaft in der Erklärung mensch-

lich-geschichtlicher und geisig - sittlicher Erscheinungen

schuldig gemacht haben. In den Grenzgebieten zwischen

Naturwissenschaft und Philosophie etwas Licht und
Frieden zu verbreiten, ist daher eine wesentliche Aufgabe

Torliegender Arbeit. Die ästhetische Deatung des Be-

griff der Philosophie und die biogenetische Auf&ssung

ihrer Entwicklnngogeschichte dürfte auch bei ktlnstlerisch

und natarwissenschafdich gebildeten Lesern Interesse fillr

die philosophische Betrachtung von Welt und Leben her-

Torrufen.

Der nicht besonders philosophisch gebildete und an

abstrakt theoretische Erörterungen nicht gewöhnte Leser

möge sirh durch die logischen Regriffsuntersuchungen des

ersten Buches nicht abschrecken lassen. Das zweite und

dritte Buch, welche eine Anwendung der dort vorgetragenen

erkenntnistheoretischen Ansichten auf den sinnlichen Inhalt

des individuellen, geschichtlichen und socialen Lebens ent-

halten, werden ihm das Verständnis für die Probleme des

ersten Buches näher erschliefsen und die Notwendigkeit

der Voranstellung der logischen Erörterungen im System

der Wissenschaft begreiflich machen. Man kttte sich vor

dem falschen Glauben, dafs ein prinzipieller Gegensatz

»wischen der Praxis der Wissenschaft und der Praxis des

Lebens bestehe. Eine wissenschaftliche Theorie ist die

systematische Zusammenfassung der einzelnen und zer-

streuten theoretischen Betrachtungen, welche in jeder
Praxis vorhanden sind, ohne deren Mitwirkung eine Praxis

tlberhaupt unmöglich ist. In und mit der Praxis zugleich

entwickelt sich die Theorie. So ist Erfahrung und Ge-

Digrtized by Google



- vn —

schichte die notwendige Grundlage für Theorie und Begriff.

Die philosophische Theorie ist die kritische Auslese und

systematische Apperzeption der in der geachichth'chen Er-

fahrung thäti^en einzelnen theoretischen Erwägungen.

Durch sociale und ^reistiao Arbeitsteilung ist diese rein

theoretische Thätigkeit der Öpecialberuf der Philosophen

geworden. Der Philosoph kntipft an die theoretischen

Leistungen der vorhergehenden Generationen an und SQclit

dieselben in fruchtbarer Wechselwirkung mit der Lebens-

praxis seiner Gegenwart zu höheren und umfassenderen

Gedanken zu verbinden« Darum ist, wie schon gesagt

wurdeiy die Philosophie das systematische Selbstbewuüstiein

für die jeweilige intdlektuelle Stufe des Mensohen-

geschlechtes.

Ein Vergleich des Terhftltnismäfsig geringen Umfanges

des Werkes mit der Gröfae der gestellten Aufgabe wird

unschwer erkennen lassen, dafs es sich hier nur um die

prinzipielle Entwicklung eines wissenschaftlichen Pro-

granimrs handeln kann, um den Entwurf einer wesent-

lichen Kennzeichnung der wichtigsten Probleme der Moral-

philosophie, welche im einzelnen noch besonderer kritischer

und genetischer Untersuchung bedürfen. Schon der Neben-

titei des Werkes bringt die Begrenzung auf die prinzipielle

Untersuchung zum Ausdruck. Ich selbst bin mir, wie ich

eingestehe^ der Mängel des Buches in seinen Einzelheiten

wohl bewuJst; aber die feste Überzeugung von der Wichtig-

keit und Fruchtbarkeit des einmal gewonnenen philosophi-

schen Prinzipes gab mir den litterarischen Mut, dennoch

die Arbeit zu Teröffentlichen. Vom Standpunkt dieser

methodischen Absicht des Verfassers möchte ich deshalb

die einzelnen fast skizzenhaft gehaltenen kleinen Abschnitte

von Lesern und Kritikern beurteilt wissen.

Doch wird man mir von gewisser Seite mit einigem

Recht den Vorwurf machen , dafs ich die irrationeiien und

pathologischen Erscheinungen des Lebens allzu wenig be-

Digitized by Google



— vm —

rttckflicliiigt Iticibe^ welche in der Litieratar der Gegenwart

geradezu ein Modeartikel geworden sind. Ich habe mit

Fleifs und Absicht das Pathologische und Irrationelle aufser

Betracht gelassen und mich vielmehr bemüht, das niit-

lebende Geschlecht auf das Gesunde und Vemunftgem ir e

hinzuweisen. Ein Schriftsteller kann nicht alles auf einmal

sagen. Ich behalte mir vor, später auf diese Probleme

einzugehen.

Wer aber in diesem Buche etwa philologische und

historische Detail-Arbeit oder eine kasuistische Pflichten-

und Tugendlehre erwarten sollte , wird sich nicht wenig

getäuscht fühlen. Ich wollte kein Lehrbuch der Ethik

schreiben. Mir kam es nur darauf an, um in einem Bilde zu

reden, in der verwirrenden und wogenden Sturmflut von

Gedanken und Bestrebungen einige rettende Felsen zu ge-

winnen, oder philosophisch gesprochen: die grundlegenden

synthetischen Prinzipien alles moralischen Denkens zum
Bewufstsein zu bringen.

Zum Schlufs darf ich wohl bemerken, dafs die vor-

liegende Arheit schon im Sommer 1896 verfafst wurde, dals

aber iutulge äulserer Umstände die Yeröfientiichung bis

jetzt auiQgeschoben werden mufste.

Berlin, im Norember 18d7.

Der Verfasser.

Digitized by Google



Inhalt.

Erstes Buch.

Theorie der moralischen Erfahrung.

Erstes Kapitel: Kritische Grundlegung der Moral -

wissenschaft 3

Zweites Kapitel: Erkenntnistheorie und Entwicklungs -

lehre 13

1. Kritische und genetische Methode 13

2. Logische und genetische Einheit der Menschheit ... 25

3. ('csctz und Eiif wickkiiig '29

4. Aiilinng; Piatons Lehre von der Wii (IcifiiüiK ruug . . 32

Drittes Kapitel; Die formale Begründung des mora -

li.schcri Gesetzes 33

1. Analyse und Deduktion des moralischen Urteils .... 38

2. Formale und matcriale Moralprinzipien 44

3. Ubcrordnung der praktischen über die theorctisoho Vor»

nunft , . , : , . , , , , : , , . , , , , , . 52

Viortos Kapitol: Die Freilicit dos Willens 56

Fünftes Kapitel: Das System der Z\v(M^ke und Gefühle 68

1. Telcolosi''t'he Verknüpfung von Natur und Freiheit . . 68

2. rntidlektiif^llßa und moralia('he.s Gefiihl . . . , . , . 22

3. Ästhetisches und religiöses Gefühl . 74

Sechstes Kapitel; Ethik und Religion 76

1. Bogriff und Geschichte der Religion 76

2. Mec hanischt.' und teleologiselu- Auflassung der Natur . 79

3. Die Idee der sittlichen Weltordnung 82

Siebentes Kapitel: E t h i k u n d Kun st . . . 85

1. Logik und Ästhetik des moralischen Bewufstseins . . 85

2. Die Idee der Schönheit 87



— X —
Seite

3. Analyse und Deduktion dea ästhetischen Urteils ... 90

4. Die ästhetische Freiheit 92

Achtes Kapitel: Ästhetische Religion 95

1. Natur nnd Kunst 95

2. Geschichte der ä.sthetisfheu lleligion 101

3. Schlufs: Die Phiioaophie als ideales Selbstbewurstsein

der Menschheit lOü

Zweites Bnch.

Entwicklungsgeschichte des moraliachen Bewurstseins.

Erstes Kapitel; Idee einer moralischen Entwicklungs -

geschichte 113

Zweites Kapitel: Die Sittlichkeit als biologisches
Problem IW

1. Herders Ideen und die Entwicklungslehre 116

2. Die Menschheit als tierische Gattung 119

3. Die Grundgesetze der Biologie 121

Drittes Ka])itel: Die tierische Vorgeschichte der Sitt -

lichkeit 125

Viertes Kapitel: Die Urgeschichte des moralischen Be-
wufstseina 134

1. Uber den Ursprung der Vernunft 184

2. Instinkt und Verstand 137

3. Organ und Werkzeng 140

4. Die Psychophysik der reinen Vernunft 146

5. Genetisches System des Bewufstseins 150

6. Kants Lehre von der Entwicklungsgeschichte der prak -

tischen Vernunft 157

Fünftes Kapitel; Vergleichende Moralgeschichte . . . 167

Sechstes Kapitel: Die Ethik des Griechentums .... 173

1. Die Bedeutung der griechischen Kultur 173

2. Die tragische Dichtung 174

3. Die sophistische Aufklärung 177

4. Das Sokratische Problem 180

5. Die Platonische Ethik 183

a. Der rationelle Begriff des Guten 184

b. Das Recht des Stärkeren 185

c. Die Idee der Gerechtigkeit 188

)Ogle



- XI —

6. AristotolcH und die Sklavenfra^e VJ-i

7. Der Stoizismus , . , . . . . . . . . , . . . . 198

a. Die Stoische Weltanschaunng 198

. b. Senpka 200

c. Epiktet 204

d. M. Aurel iu8 206

e. Die Sittlichkeit im rftmiachen Recht . . . . . , . 2Ö2

Siebentes Kapitel: Die Ethik des Judentums 208

1. Der Sflndenfall 208

2. Die Mo-Maische Gesetzgebung 210

3. Das I*r(i])l('iu der Ver^oltiuig 212

4. JesaiaV U\ro der Menschlir-it 214

5. Die Essener 216

Achtes Kapitel: Die Ethik des Christentums 217

1. Moralhistorische Voraussetzungen 217

2. Die iistlietische Sittlichkeit im Christentum . . .
. 222

3. iM'f WeUxcriH'iiiuii'r im Cliristcntum 2:)1

Neuntes Kapitel: Das moderne Menschentum 236

1. Die moralis(dn^ Wiedri-ireburt 286

2. Luthers Freiheit eines Christenmenschen 239

3. Der Spinozismus 242

4. Die fratiztisisclie Revolution 245

a. All^cmfine Ideen 245

b. Kousseaus KiK'kkchr zur Natur 246

c. P^rklitrun:,^ der Menschenretdite 249

5. Der deutsclie liumaiiisinus 250

6. Der Socialismus 256

7. Die Ethik der Gegenwart 260

a. Notwendigkeit sittlicher Selbstbesinuuut^ 260

b. Tolstois Erneuerung des Christentums 2G1

c. Nietzsches Lehre vom IThemieTiHehen . . . . . . 2M

Drittes Buch.

Der Inhalt des sittlichen Lebens.

Erstes Kapitel: Die materiale Ethik 271

1. Der Begriff der angewandten Ethik 271

2. Der Inhalt der angewandten Ethik 273

3. Der Kritizismus in seiner llezielmng zu Darwinismus

und Socialismus 275



— XiT -

Zweitos Kapitel: Das Systew Triebe und Be-

d ü r t D 1 8 8 e . . . . • •
2*^7

1. Psychophyaik der TriVha ^'^'^

2. Der Trieb zur Selbstorhaltung 279

8. Dor Ge.schlocht8tri«'h 282

4. Der Trieb zur Vorstellung 284

5. Der Biklun^strieb 286

6. Die Lehre von den Affekten 287

Drittes Kapitel; Der Mensch als Mittel und Seibat -

zweck 20O

1. Der Rcp^riff der Gesellschaft 290

2. Individuum und E-j^oismua 296

3. Individuum und Altruisrnus 297

Viertes Kapitel: Die Ethik des wirtschaftlichen
Lebens 800

1. Ethik und Ökonomie HOQ

2. Die privatkapitalistische Wirtschaftsordnung 302

3. Das wirtschaftliche Prinzip des Socialismus .... 309
4. Dan moralische Gesetz und der Sociiili^tnius 314

5. Die Darwinsclie Theorie und der Sociali-'mus . , .. . 318

6. Staat und Recht . . 327

7. Die Sociahlemokratie und die Ethik des ^eschichtliclien

Fortschritts 833

Fünftes Kapitel; Die Ethik des sexualen Lebens . . 340

1. Die Ehe 340

2. Die Familie 346

3. Der sittliche Beruf der Frau 349

Seehsten Kapitel: Die Ethik des geistigen Lebens . . . 353

1. Die Idee der Persönlichkeit 353

2. Die Selbsterkenntnis 358

3. Die Selbstbestimmung 361

4. Die Selbsterlösung 364

Siebentes Kapitel: Die Erziehung der Menschheit . . 367

1. Orf^anisation und Erziehung 3ö7

2. Individuum und Gattungsgeschichte 371

3. Erzieher und Zögling 374

4. Die intellektuelle Erziehung 375

5. Die moralische Erziehung 378

6. Die ästhetische Erziehung 387



Erstes Buch.

Theorie der moralischen Erfahrung.

Woltmann, System des moral. Bewufstseim. 1



Erstes Kapitel.

Kritische Grundlegung der Moralwissenschaft.

In Natur uml Meii»cheulebeii uns zu üricntieren, ist

Zweck und Aufgrabe aller Wissenschaft. \N'ie das Licht

der autgehendoa Sonne dem Wanderer die Bahn weist, so

mufs die Idee der Wahrheit dem wisseDSchaftlichen

Menschen die Wege zur Erkenntnis bestimmen. Wer der

Wiasenschaffc ein anderes Ziel zusehreibt, als ein idealer

Weigweiser durchs Leben zu sein^ macht sie zu einer

Feindin des Menschenglückes und nimmt ihr den wahrhaft

beglückenden Beruf, Weisheit zu lehren. Alle positive

Wissenschaft setzt den logischen Begriff der Wissenschaft

voraus, der in der Idee der Wahrheit begründet liegt.

Niemand wird die Wahrheit erforacheu können, der nicht

das tiefe und reine Bedürfnis nach Erkenntnis in

sich trägt. Doch mufs die Liebe zur W^ahrheit öich mit

der Idee der W^ahrheit verschwibtern, um den Menschen

zum vollkommenen Beruf der Wissenschaft und Weisheit

auszurüsten.

Die Wege zur Erkenntnis bedeuten die wissenschaft-

lichen Methoden, welche festzustellen Aufgabe der philo-

sophischen Erkenntnistheorie ist Indem dieselbe den Be>

griff der Wahrheit formuliert, findet sie die Mittel und
Wege, welche zu ihr hinfahren. Unser Bewufstsein verhttlt

sich dabei kritisch, indem die Bedingungen und Gfesetze

Digitized by Google



wissoTisch;»ttlit'hcr Erkenntnis geprüft worden. Df^r Pnit-

stein aber, an dem die Merkmale und Ei^i^enschaften der

Wahrheit und des Irrtums erkannt werden, ist der Qegri£

der Erkenntnis y der in unBerem loirisehf^n ß* wuistsein ab
eine aügemeingtütige und notwendige Tbateche lebt

Seit Kants kritisehen Werken Uber die menBciiliche

Vemonft darf kein philosopkisch begreiteder Mensch dem
kritisch prttfienden Gesichtspnnkt aas dem Aoge veriierou

Indes wäre es ein historischer Brrtnm, zu glaaben, daüs Kant
der Erfinder der kritiaehra Methode gewesen sei. Der
kritische Standpunkt ist dem menüchlifinMi Bewuistsein

sohlechtiii.i i;inireptlanzt. Auch Locke uii<l Hiime. Cartes^iu^

und Spinoza no!>st Les.sins' waren kr!ti.s<*lit? Denker, und

im .Alttu'tuni haben fli«' Sopiii.sten , i^okrares. Piaton und

ander*' über die Kennzeichen des Wahren und Faisciien

kritisch nachgedacht. Ihnen war der BegrilF der Wahrheit

das hervorragendste philosophische Problem. Wenn es sich

auch später zeigen wird, dals das kritische Verhalten des

Bewnistsetns der Entwicklungsgeschichte des menschliche

Geistes inuaanent ist, nnd wenn es ebensosehr vor Kant

kritische nnd nach SLant dogmatische Philosophen gegeben

hat, so ist doch dem grolaen Weisen von Kdnigsboig das

priniiptell nnd historisch epoehemacheode Verdienst ant-

anschreiben, den kritischen Standpunkt an einem sjste-

ra a t i 3 c h und methodisch durchgetührteu Grundsatz

alles £rkennens erhoben zu haben.

Um die Probleme der Moralwissenschaft in ihrer Stellung

und Auflösung riclitig zu erkennen, ist es unbedmjirt not-

wendig, vorerst ganz allgemein den Begritf der Wahrheit

ttberhanpt; darauf in Sonderheit den Begriff der mora-
lischen Wahrheit festzustellen. AUes Wissen und alle

Wahrheit mufs aber erfahren werden, weshalb »ich das

kritische Problem auch in der Fonn einer Theorie dar

Er&hmng darstellen Iftfst^ Da aber aHs Erfiihning ein be-

wnlSites Erkennen ist, so Mit die Theorie der Erfiüunmg

Digrtized by Google



— 5 —

mit einer Theorie des logischen Bewufstseins zu-

sammen. Die Gesetze des begreifenden Bewurstseina zu

finden und ihre Bedeutung als Formen der Wahrheit zu

erkennen, ist die Autgabe der kritischen Erkenntnistheorie.

Der Mensch ist wesentlich Mensch durch seine Ver-

nunft; und er ist vernünftig, sofern er begreift und urteilt.

Nor. dadurch, dafs der Mensch Gesinnungen und Hand-

lungen moralisch beurteilt und ihnen einen bestimmten

Wert beilegt, ist er selbst ein moralisches Wesen. Das

sittliche Urteil ist eine Thatsache^ die von der Ethik vor-

ausgesetst werden mufs, and die jedennann anerkennen

wird, wenn er sich Überhaupt ein Problem der Moral*

Wissenschaft vorstellen will. Die kritische Aufgabe besteht

nun darin, den bewufsten Grund zu finden, welcher den

Menschen bestimmt, über irgend eine menschliche Beziehung

ein moralisches Urteil auszusprechen. Gelingt es, diesen

moralisch wirksamen Grund als Prinzip eines all-

gemein gültigen Gesetzes aufzuweisen, dann ist

die erkeniUnistheoretische Grundlegung aller moralischen

Erfahrung geliefert worden.

Die Idee der Wahrheit zu begründen, ist die prin-

zipielle Aufgabe der Philosophie, und die Frage: was ist

Wahrheit? war die innerste Triebfeder alles intellektuellen

Fortschrittes in der Entwicklungsgeschichte der Menschheit,

Alle positive Erkenntnis, welche aus einzelnen Thatsaehen

auf dem Wege der Induktion, der Beobachtung und Ver^

gleichung gefunden wird, ist nur dann wissenschaftliche

Wahrheit, wenn sie mit dem Begriff der Wahrheit überein-

stimmt. Die \\'ahrheit in diesem apriorischen Sinne

kann deshalb nur eine formcale sein. Aus der Form der

Wahrheit kann keine einzelne positive Erkenntnis deduziert

werden; aber sie ist die prüfende Richterin, die über alle

Wahrnehmungen und Beobachtungen entscheidet, ob sie

einen wissenschaftlichen Wert besitzen. Die Form der

Wahrheit liegt in den Gesetzen des B^greifens und Ur-

Digitized by Google



- 6 —
teilen», und diese setzen schlechthin dasjenige zusammen,

was man unter vernüntnjL^eni Selbstbewufstsein versteht.

Die Aprioritat dieser sogenannt reinen, d. h. formalen Ver-

nunft ist demnach kein zeitliches Vorausgehen vor
der sinnlichen Erfahrung, sondern bedeutet den
logischen oder ideeilen Wert, welcher methodisch

festgestellt werden mufs, bevor die einzelne Wahrnehmung
zu einer vernunftgesetzlichen Erfahrung wird. 80 mufs
derjenige, der moralisch urteilt, die Form der moralischen

Wahrheit, d. h. ein ethisches Prinzip, in sich tra^^n, auf

Grand dessen sein moralisches Urteil tther eine Handlung

tiberhaupt erst mO^ich wird.

Mit Yollem Recht istOartesius der Vater der neueren

Philosophie genannt worden. In ihm erwachte das kritische

Bewufstsein in seiner ganzen Tragweite. In seinen Nöten

um die Wahrheit fand er nach vielen skeptischen Ver-

suchen, dafs dti^ denkende Selbstbe wu fstsei n der

Pol aller Selbstgewifsheit und objektiven Wirklichkeit sei.

Das vernünftige Ich wurde zum Prüfstein aller Vorstellungen

erhoben, der sie als Ausdruck der Wirklichkeit legitimieren

mufste. Die Klarheit und Deutlichkeit, mit welcher der

Mensch in seinem eigenen Bewufstsein sich erfafst, sollte

den Mafsstab abgeben für die Klarheit und Deutlichkeit

aller anderen Vorstellungen als wahrer Vorstellungen. Er
vergleicht sein philosophisches Streben mit dem Verlangen

des Archimedes nach einem festen und unerschütterlichen

Punkte, um die ganze Erde von ihrer Stelle zu bewegen;

und er wagt Grolses in der Erkenntnis zu erhoffen, wenn

er nur das Geringste gciiuidüii habe, das gewifs und un-

erschütterlicli sei. Der Satz : icli bin, ich existiere, ist un-

,
bedingt wahr, so oft man ihn ausspricht oder denkt.

Die Merkmale, welche Oartesius für das Wesen der

Wahrheit aufstellt, sind indes nicht logischer, sondern

mehr psychologischer Natur, denn die psychische

Klarheit einer Vorstellung giebt prinzipiell nichts über den

Digitized by Google



- 7 —

objektiven Wirklielikeitsgehalt derselben an. Das Cartesia-

nische Prinzip von der Wirklichkeit und Wahrheit des

vernünftigen Selbstbewufstseins wurde auch von Kant als

höchste Selbstgewi fsheit gefordert und in der Form aus-

gesprochen, dafs das Ich alle unsere Vorstellungen begleiten

müsse. Aber Kant fafste das erkenntnistheoretische Problem

sugleich tiefer und umfassender. , Er entdeckte die logischen

Kriterien der Wahrheit in jenen zwölf Kategorien der All-

heit, Vidbeit, Einheit, Ursache^ Substanz u. s. w. als den

hiicbsten und letsten Begriffen des Bewulstseins, in denen

sich all unser Denken betblltigt, sei es nun wissen-
schaftlicher, moraliscfarer, ästhetischer oder
religiöser Art.

In der logischen Begriff! ich keit des Bewufstseins fand

Kant die Idee der Wahrheit; und wenn man letztere als

eine einheitliche allumfassende Krkenntnis der
Wirklichkeit definiert, so liegt in den nll^^emein ;LCiiltigen

und notwendigen Denkbegriffen die Form der Wahrheit

ausgedrückt. Diese Deünition der Wahrheit ist nicht will-

kürlich und zufällig; sie geht durch die ganze Geschichte

der Philosophie hindurch und kündigte sich, so viel wir

wissen, zum erstenmal in der Problemstellung des Thaies

an, als er nach einer einheitlichen Ursache der ganzen

Natur suchte. Einheit und Begründung der Vorstellungen

ist also das Gesetz der Wahrheit. Die Wahrheit ist nicht

blofs sinnliche Wahrnehmung und ein&che Wirklichkeit,

sondern sie ist logische oder rationelle Wirklichkeit

;

sie bedeutet vernünftig begriffene oder beurteilte \\'irklich-

keit. Darum stellt sich die W^ahrheit als ein gegen-
ständliches Urtcül dar und ist als solches die selbst-

bewufste Ineinssetzung zweier Vorstellungen. Diese Ineins-

Setzung bedeutet eben das Begreifen, und die möglicheik

Arten des Begreifens werden durch die zwölf Kategorien oder

Urteilsformen ausgedrückt. Die Zusammenfassung zweier

Vorstellungen zu einem Begriff ist die synthetische

Digitized by Google



f\uiktion des logischen Bewufstseins, wobei zwei Vor-
stelltuigen sowohl in einer als in mehreren K&tegorien vetr-

knttpft werden können.

Die Einheit des Ich, welche sich in der Beharrung der
Bewufstseinsgesetze ausdrückt, bedingt die Einheit der Be-

gritfe und Urteile und weiterhin ein einheitliches System

der Erkenntnis über]iaiipt. Tritt diese i'orniale Einheit des

Begreifens zusammen mit den in Kaum und Zeit sich dar-

stellenden sinnlichen Empfindungen als Auswirkungüii na-

türlicher Gegenstände, so entsteht als eine Apperzepti on
der Empfindungen die Wissenschaft von der
Natur, als deren oberste Gesetze sich der Satz von der

Erhaltung der Substanz und der Ursächlichkeit aller natür»

liehen Geschehnisse aufweisen. In ebenderselben Weise
synthetischen Begreifens entsteht durch eine Apperzep-
tion der Triebe die Sittlichkeit und durch eine

zwie&che Apperzeption der Gefühle Kunst und
Religion, was sich später klarer und deutlicher zeigen

wird. In diesen vier Arten synthetischer Apperzeption ist

das System des Bewufstseins erschöpft.

Was speziell das Problem der Sittliclikeit angeht, so

finden wir, dafs eine Wissenschaft der Ethik sicli nach drei

grofsen Gesichtspunkten gliedert, welche sich als notwendige

Methoden alles Denkens aufweisen lassen. Das Urteil^

welches wir über irgend einen Gegenstand fällen, sei er

physischer oder moralischer Art, kann einmal aussagen^

welchen Wahrheitsgehalt das Urteil in sich birgt, d. h.

wie nahe die Erkenntnis des Objektes dem B^friff der

Wahrheit gerückt ist, den wir als Ideal in uns tragen

und fordern. So charakterisiert sich der Standpunkt der

kritischen Untersuchung, und insofern es sich um ein

moralisches Urteil handelt, das Prin/ip der kritischen
Ethik. Andererseits kann eine Erkenntnis aussprechen,

wie der beurteilte Gegenstand entstanden sein mag, indem

sein natürlicher Ursprung und seine Entwicklung im Ein-

Digitized by Google



9 —
zelnen und im Zusammenhang mit aiKltn n ErscIioinungeTi

erforscht wird. Das ist die Angabe der n e t i s c Ii en

Untersuchung, welche in der Ethik die Entwicklungs-

geschichte des moralischen Bewufstseins zum Gegen-

stand bat. Indem aber die MoralWissenschaft , wie sie

ans dem positiven Leben sich erhoben hat, zum Xieben

Amchtbringend zurückkehrt, wird sie zu einer praktischen

Dtscipltn und erhält damit eine pädagogische und

organisatorische Bedeutung. Zu diesem Zwecke ist

zu untersuchen, wie die gewonnene kritische und gene-

tische Erkenntnis für das kulturelle Leben wieder frucht-

bar und zu einer Quelle fortschreitender sittlicher Jüldung

werden kann; und indom alle konkii ten Lebensbeziehungen

des Mensclien in seinem individuellen, socialen und ge-

schichtlichen Dasein in Rücksicht auf das ethiöclie IVinzip

erforscht werden, entstehen die Probleme der ange-
wandten oder materialen Ethik.

Die Orientierung in diesen drei Beziehungsarten des

ethischen Problems ist von hervorragender Wichtigkeit für

die ganze folgende Untersuchung » in welcher in drei ge^

sonderten Abteilungen die formiüe Begrilndung des Moral-

gesetzes, die Genesis des moralischen Bewufstseins und der

Inhalt des sittlichen Lebens eine ausführliche Darstellung

erfahren. Die genannten drei Gesichtspunkte werden meist,

namentlich von empiristischen und entwicklungsgeschicht-

liclien ^foralphilosophen
,

regellos miteinander vermengt.

Andererseits kann der Vorwurf nicht unausgesprochen

bleiben, dafs die Anhänger der kritischen Kthik ffir die

biologische Entwicklungslehre nicht gerade das aufge-

klärteste Verständnis gezeigt haben. Indem hier vom rae-

thodischen Gesichtspunkt aus die Probleme der kritischen,

genetischen und materialen Ethik scharf und genau von-

einander unterschieden werden , wird sich auf der anderen

Seite oft genug die Gelegenheit und Notwendigkeit heraus-

stellen, ihren methodischen Zusammenhang und ihr Ineinander-

Digitized by Google



— 10 —
greifen zu einem umfasäeuden System der Ethik zu

untersuchen.

Indem die kritisclie Erforschung der Moralitüt an die

Spitze des ganzen Systems gestellt wird, geschieht das nicht

aus Willkür und Laune, sondern ist der AusfluTs einer

wissenschaftlichen Notwendigkeit. Denjenigen gegenüber,

welche geneigt und oft geradezu fanatisiert sind, alles vom
entwJcklungageschichtlichen Qesichtspankt zu betrachten,

muOi die Voranstellung der logischen Probleme der

Ethik besonders betont werden. Sicherlich: Alles ist Ex^

fahrung und die Entwicklungsgeschichte in hervorragender

Weise eine Er&hrungswissenschaft. Deshalb fidlt sie aber

notwendig unter den Begriff der Erfahrung, zum mindesten

aber unter den logischen Begriff einer P^.nt-

wic kl ungs lehre überhaupt. Also mufs aller moral-

geschichtlichen Untersuchung eine logische Theorie der

moralischen Erfahrung methodisch vorausgehen. Wenn
man erforschen will, wie Sittlichkeit entstanden ist, mufs

^an vorher wissen, was Sittlichkeit bedeutet. Die Be-

deutung liegt aber im Begriff der Sittlichkeit, üm
ein erläuterndes Beispiel anasufahren: Der physiologische

Psychologe mu£i vorher den Begriff, d. h. die sein Wesen
konstituierenden Merkmale des Raumes, klarlegen, bevor

er auf induktivem und experimentellem Wege beobachten

kann, wie die Raumvorstellung entständen sein mag. Die
Kritik des moralischen Bewufstseins geht unbedingt der

Psychophysik des moralischen Bewufstseins voraus.

Die Begründung einer Theorie der moralischen Er-

fahrung geht von der Frage aus, wie ein moralisclies
Urteil möglieh sei. Der Ske{>tiker geht mit Kocht

noch weiter und fragt: wie ist eine Erkenntnistheorie über-

haupt denkbar? Wie können wir über das moralische

Denken wissenschaftlich denken?

Man würde vergeblich versuchen, die Gesetze des

moralischen Bewufstseins durch eine blofse psychologische

Digrtized by Google



— 11 —
BolbsthetyltachtiiTig' zu erforschen. Sicherlich is die lo{j;ische

Selbstbesinnung auf die Art und Weise, wie unser Be-

wufstsein zu einer Erkenntnis gelangt, die eine Seite der

kritischen Methode. Der Untersucher mufs sich sujs-

jektiv Uber die Idee der Wahrheit und Moralität klar

geworden sein. Freilich ist es unmöglich , das Denken
Subjekt iy und direkt erschöpfend su beobachten und
auf seinen Wahrheitsgehalt zu prüfen; so bleibt nur die

indirekte Methode ttbrig. Die objektive vennittelnde

Seite der kritischen Untersuchung ist aber das geistige
Werk des menschlichen Bewufstseins, in welches dasselbe

seine Gesetze im Verlauf seiner Thiiti^keit und Entwicklung

hineinprojiziert hat. Uieser objektive Nicderschhi^ des

moralischen Prinzipes liegt als Ergebnis der geistigen Kultur-

geschichte dem kritischen Philosophen vor Augen. So ist

die thatsächlich vorhandene Naturwissenschaft der Gegen-

stand, aus welchem durch Analyse die letzten Begrifte des

objektiven Naturerkennens gewonnen werden. So muTs das

Kunstwerk als Produkt des ttsthetischen Schauens und Ge-

Btaltens in seine elementaren Verhältnisse zergliedert wer-

den , um die Gesetze des ästhetischen Bewurstseins daraus

zu abstrahieren. Das Werk, das analysiert werden mufs,

um aus ihm ein Gesetz als oberste Norm des sittlichen Be-

wufstseins herauszuschälen, ist der moralisch kultivierte

Mensch selber und seine Lebensgestaltung als sein selbst-

eigenes Werk, und insofern die moralische Kultur zum
bewufsten Ausdruck «gelangt, die Thatsache des m<> ra-

iisch e n Urteils über Gesinnungen und üandlungen der

Menschen.

Der Moraltheoretiker gewinnt demnach das Objekt

seiner Untersuchnng, indem er in die Kulturwirklichkeit

hineingreift und das moralische Urteil als intellektuelle

Frucht des moralischen Lebens in seine Motive und Be-

dingungen zergliedert. Das Gesetz, das er darin aus-

gedruckt findet, wird er von allen anderen physischen und

Digitized by Google



— 12 -

psychischen BestimmungsgrUnden aussondern und in seiner

allgemeingültigen Bedeutung nachzuweisen suchen. Seine

Methode ist also keineswegs anthropologisch im Sinne der
Naturwissenschaft. Nicht der Mensch, sondern das Urteil
des ansehen ist Gegenstand der Untersuchung.

Deshalb ist hier nochmals auf den bedeutsamen Unter-

schied /.wischen dem Ioi?isch-forinalen und dem psychisch-

empirischen Bewufstsein aufmerksam zu machen. Unter

letzterem ist die gan/r' innere Lebenserfahrung des Men-

schen mit seinen wechselnden und inhaltsvollen Zuständen

seiner Gefühle, Triebe, Vorstellungen und Empfindungen zu

Terstehen. Das logische Bewufstsein ist dagegen eine be-

stimmte Form des Geisteslebens, Es ist sein Gesetz,
oder mit Piaton zu reden , das Regierende in der mensch-

lichen Seele, der Logos oder die Vernunft. Das Selbst-

bewufstsein und die Formen, in denen sich die Einheit und
Gesetzlichkeit desselben vollzieht und erhält, ist die loo^ische

Funktion des Bewufstseiiis. Die zwölf Kategorien, als die

höchsten Fornu ii des Begreifeiis, liegen sowold dem wissen-

schaftlichen Erkennen natürliclifr Begebenlieiten als dem

moralischen Verständnis menschlicher Handlungen zu Grunde.

Dafs alle Geschehnisse nach den Begriffen der Zahl, Ur-

sache, Möglichkeit u. s. w. immer und überall erkannt und

beurteilt werden, ist nur möglich durch jene Begriffe

als Funktionen einheitlich zusammenhängender Erkenntnis.

Dem moralischen Bewulstsein ist die logische Funktion

immanent; denn das logische Ich ist Grundbedingung des

moralischen Ich, insofern es moralisch urteilt und seine

Handlungen nach moralischen Prinzipien motiviert. Das
lo^n'sche oder vernünftige Bewufstöcin und seine lieziehung

zum moralisclien Prinzip ist allein zum Ausganirsjuinkt einer

Be^nMindung der Ethik geeitrnet; denn J^e<^Tiiii(lung ist eine

logische Aufgabe. Nicht * m] iin.sclie und naturwissenschaft-

liche Anthropologie, sondern logische oder kritische Anthro-

pologie ist der hier gezeichnete Standpunkt. Sicherlich ist

Digitized by Google



— 13 —

die log:ische Funktion eine menschlich-psychische Thatsache^

aber unnHiirlich ist die Logik ein Gegenötiuid der Psycho-

logie, sondern unigekehrt ist Ps^^chologie und Anthro-

pologie als methodisch arbeitende W issenächaft uadenkbar

ohne vorhergehende Eirkenntnistlieorie.

Damit ist die Frage nach der Möglichkeit einer Theorie

der moralischen Erfahrung beantwortet. Der Menseh mufs

moralische Erfahrung erlebt haben, wenn er eine Theorie

derselben einsehen will. Das Erleben der Moralität und

die Theorie der Moralität verhalten sich aber derart 2U

einander, dafs die ethische Wissenschaft sich

darstellt als eine ideelle oder gedankliche Re-
Produktion der moralischen Erfahrung der ge-

samten ÄlenscLhoit gemäfs den Gesetzen logi-

schen Denkens. Mit diesem Gesichtspunkt ist die

prinzipielle Bezielinng zwisehen Erkenntnistheorie und Ent-

wicklungslehre angedeutet die in den folgenden Ab;ichnitten

ausfuhrliche Behandlung erfahren wird.

Zweites Kapitel.

Erkeimtnistlieorie und Eutwloklungslehre.

1, Kritische and genetische Methode«

Mancher moralischen und philosophischen Zweifelaucht

Wild die Möglichkeit und Notwendigkeit einer logischen

r4rundlegung der Ethik untafsbar sein. Diesen Skeptikern

des (lewissens ist .scldiefslicli in theoretischer Weise nicht

zu helfen. Wer keine Moralität anerkennt, für den ist eine

Moraiwissenschaft unmöglich. Das Aussprechen einer moral-

wissenschaftlichen Wahrheit ist selbst eine moralische That.

Wenn jemand darin Philosophendttnkel wittern sollte, so ist

ihm in analoger Weise das Gegenstttck vorzuhalten: wer

Digitized by Google



— 14 —

die Nator in ihrer Existenz nicht anerkennt, wird vergeblich

Naturwissenschaft betreiben wollen. Gliieklieherwei.se giebt

es Grenzen des Deuionsirierens und Streitens, und wo der

wissenschaftliche Beweis authört, da tUn^t die moralische

Kultur an.

Der Einwand, dals aligemein gültige Gesetze der Sitt-

lichkeit thörichte philosophische Einbildung seien, stützt

sich auf den scheinbaren Grund , dafs alles sich in Flufs

und Veränderung befinde. Seitdem Darwin die biologische

Entwicklungslehre und die Abstammung des Menschen vom
Tier erwiesen habe» könne von einem absoluten Grandsatz

der Moralität schlechterdings nicht mehr gesprochen werden.

Diese entwicldungs theoretischen Einwftrfe scheinen auf den
ersten Blick sehr einleuchtend und bestechend zu sein. Um
über die liezicbung der kritischen zur genetischen Methode

ZU mügUclist grofser Klarheit zu gelangen, sei folgende Er-

örterung diesem Problem speziell gewidmet. Es handelt

sich dal)ei um nichts Geringeres, als die beiden gröfsten

und bedeutendsten Gedankenkomplexe unserer Zeit, Kriti-

zismus und Darwinismus, die sich in den meisten

Köpfen feindlich gegenüberstehen, innerlich und methodisch

zu verbinden. Dabei wird sich Gelegenheit bieten, auf das

Wesen der kritischen Methode noch tiefer einzugehen und
die seltsamen Beschuldigungen zurückzuweisen, welche der

Kantschen MoralbegrOndung von selten empirischer und
evolutionistischer Ethiker angehängt werden. Die Ethik

ist an dem Streit zwischen Philosophie und Naturwissen-

schaft aufs lebhafteste interessiert, und ihr kann nichts

willkommener sein, als eine gründbche Klarlegung der

methodischen Beziehungen zwischen naturgeschichtlicher

und nioralgesetzbclier Erkenntnis des Menschenlebens. Diese

Unteröuchung wird den prinzipiellen Standpunkt eines

wissenschaftlichen Programmes begründen, der für die

Ethik von höchster Wichtigkeit ist und der sich aus einer

gleichwertigen Anerkennung der Kantschen Erkenntnis-

Digitized by Google



— 15 —
thcorie und der Darwinschen Entwickhuigülehre, des Kriti-

zismus und Ev olutionism US, mit Notwendigkeit er-

geben miÜB.

In unserer Zeit wird zwischen Naturwissenschaft und

Philosophie ein heftiger Kampf geführt, in welchem es sich

um mehr als um blofse Grenzstreitigkeiten handelt. Die

Ohnmacht der Philosophie verschuldet es, dafe die auf ihre

unzweifelhaften Leistungen hinweisende Naturwissenschaft

mit dem Anspruch auftritt, sich auf den Thron der Philo-

sophie zu setzen, und dafs dieselbe behauptet^ eine natur-

wissenschaftliche Weltanschauung b^rttnden zu können,

die sowohl den Verütand zu befriedigen, als auch dem Leben

die notwendigen Ideale zu weisen befähigt sei. In diesem

Widerstreit der geistigen Bestrelnuigen sind meist nur die

rein theoretischen l'robleme diskutiert worden. Die socialen

Bewegungen im modernen Leben, die man bisher nur vom
politischen und wirtschaftlichen Standpunkt aus beurteilte,

haben neuerdings auch die ethischen Fragen wieder in

Flufs gebracht, wobei das Übergreifen der naturwissenschaft-

lichen Methode auf die Probleme der geistigen Sphäre es

bedingt, dafs die sittlichen Aufgaben vornehmlich vom bio-

logischen und socialwissenschaftlichen Gesichtspunkt in An-

griff genommen werden. Wie die einzige Möglichkeit der

Schlichtung des Streites zwischen Naturforschung und Philo-

sophie in Kants kritischer Erkenntnislehre Hegt, so kann

in gleichem Sinne nachgewiesen werden , dafs auch die

durch dieselbe kritische Methode begründete formale Ethik

allein imstande ist, die unabweisbaren Ansprüche der natur-

wissenschaftlichen Entwicklungslehre ohne Schiidigung oder

gar Zertrümmerung der höchsten sittlichen ideale zu be-

friedigen. Die naturgeschichtliche Erforschung der sittlichen

Phänomene wird durch diese methodische Verknüpfung mit

dem erkenntnistheoretischen Prinzip vor Dogmatismus und

Materialismus bewahrt; und es mufs hier schon betont

werden, dafs die Ethik, als eine blofs naturwissenschaftliche

Digitized by Google



— 16 —
Diüciplin aut^efafst, notwendig zu einer Tli irie der eni-

pirischen llelativität aller Moral führen mulä, und dais

hierin die Sumpfptlanze niutn yerderblichen Skeptizismus

wurzelt, der aeinen tödlichen Hauch auf das geistige Leben

der Gegenwart schon auszuatmen begonnen hat. Für einen

in kritiacher Erkenntnistheorie geschulten Denker besteht

trotz aller Anerkennung der potitiyen Resultate der Nator-

foischung keine Gefohr, da(s die normative Ethik im Sinne

einer allgemein menschlichen Mond anch im geringsten er-

schüttert werde, wenn die Sittlichkeit sich etwa als das

notwendige Produkt der Geschichte und Vor-
geschichte der Menschheit erweisen sollte. Indem

daduiiii eine kritische Phitwicklungslehre ge-

«rriindet wird, sind wir üiistaude, die Anmafsunj^en einer

dogmatischen Naturwissenschaft gebührend zurückzuweisen

und ihrer eigenen Lächerlichkeit preiszugeben; dann wird

es eine leichte Aufgabe sein, die mechanische and kritik-

lose Übertragung einer mifsYerstandenen und mifsbrauchten

Darwinschen Theorie auf menschliche Gesellschafts- und

Kultuigeschichte in ihrer ganzen Nichtigkeit aufzudecken.

Bei gewissen naturwissenschafUichen Specialtheoretikern

scheint nämlich die Vernunft so sehr in Mifskredit ge-

raten zu sein, dafs sie sich erniedrigen, von den Tieren
und ihren Instinkten zu lernen, wie der Mensch Leben
und Gesellschaft einrichten soll. Die kritische Stellung,

welche einst Kant gegenüber der Metaphysik einnahm, ist

heute gegenüber den Anmafsungcn der Naturwissenschaft

notwendig zu begründen. Ebensowenig wird die kritisch

besonnene Vernunft sich von dem Dogmatismus der

Zoologie beirren lassen wie von dem Wahn der Theo-
logie. Für den Fortschritt der Naturwissenschaft kann es

nur erspriefslich sein, wenn auf die notwendigen Schranken

hingewiesen wird, welche ihrer Methode immanent sind.

Es giebt wohl kaum zwei Denker , welche im Laufe

der letzten hundert Jahre so epochemachend in die wissen*

Digrtized by Google



— 17 —

flchaftliche Forschung eingegriffen haben, wie Kant und
Darwin. Das unsterbliche Verdienst des Schöpfers der

kritischen Methode ist nicht nur die negative Leistung, die

dogmatische Metaphysik zerstört zu haben, sondern viel-

mehr die positive, die Philosophie zum Range einer prin-

zipiell begründeten und methodisch durchgeführten Wissen-

schaft erhoben zu haben , was die Mathematik sehen im

Altertum und die Naturwisseu^cliaft durch die Begründer

der modernen Physik geworden ist. Die Philosophie wird

aber zur Wissenschaft, wenn sie allgemein gültige und
notwendige Gesetze des Bewufstseins nach-
weisen kann. In diesem Sinne fiifste Kant die Be-

gründung der Moral als ein wissenschaftliches Problem auf.

Wie schon angedeutet wurde, darf man behaupten, dafs

alle Wissenschaft in Zukunft nur fortschreiten wird, wenn
die Kantische Erkenntnistheorie mit der Darwinschen Ent-

wicklungslehre in inneren methodischen Zusammenhang ge-

bracht wird. Es soll gezeigt werden, dafs die kritische

Methode nicht nur eine Ergänzung durch die genetische

verträgt, sondern unbedingt verlangt, dafs Kant diesen

Gedanken der Verknüpfung des erkenntnistheoretis* lieii mit

dem entwicklungsgeschichtlichen Standpunkt nicht nur aus-

gesprochen, sondern in höchst interessanten Versuchen selbst

auszufuhren unternommen hat.

Es ist klar, dafs die genetische Methode durch die

kritische bedingt ist, dafs erstere durch die letztere zu

ihrer vollen wissenschafdichen Bedeutung erhoben wird.

In der empirischen Wirklichkeit geht selbstverständlich die

Geschichte als solche der Kritik der Geschichte voraus, in

Sonderheit die historische Genesis der Sittlichkeit der

wissenschaftlichen Kritik derselben, aber In der Idee der

Wissenschait steht die kritisehe Methode unbedingt über der

genetischen. Ist jedoch die Wissenschaft selbst ein Er-

gebnis der Kulturgeschichte, so nuifs auch in der geschicht-

lichen Entwicklung die kritische Idee m der Gestaltung

Woltmann, Sy8t«m d«s moral. BcwuCstseins. 2

Digitized by Google



— 18 -

der geistigen Kultur wirksam sein. Aus einer solchen

erkenntnistheoretiscb geklärten Eotwicklungslehre würde
weiterhin die prinzipielle Begründung einer kritischen
Geschichtsphilosophie zu folgern sein.

Näher stellt sich die Beziehung des kritischen zum
genetischen Denken folgendermafsen dar. Wenn auch die

Idee der Wahrheit und Moralität an der Spitze des philo-

sophischen ^Systems stehen mufs, so kann dieselbe ihrem

Dasein nach nur aus der thatsHchliehen Geschichte der

Menschheit abstrahiert werden, deren Glied der Wahrheits-

forscher selbst ist und deren ferti^n n Kulturinhalt er unter-

sucht. Der Mensch ist ein Wahrheitssucher, ein Finder

des Gesetzes der Wahrheit. Jeder Mensch ist philosophisch

veranlagt , und ein Unterschied besteht nur in dem Grade

der Klarheit und Ausbildung. Das Suchen des Gesetzes

ist aber nur im Versuch möglich. Die Geschichte des

Denkens ist eine kontinuierliche Reihe von geistigen Ex-
perimenten, das Gesetz zu finden. Unter der unzählig

grofsen Menge philosophierender Menschen findet ein intel-

lektueller Kampf statt, als dessen Ergebnis durch eine ge-

schichtliche und sociale Auslese die Vervollkommnung der

Erkenntnis dasteht. Es gie])t Thoren, welche meinen, dafs

wir über den Wahrheitsaeiialt des Denkens nur dann ein

kritisches Urteil aussprechen könnten, wenn wir vermittelst

eines anderen und höheren Verstandes unser Denken mit

dem Gegenstand direkt vergleichen könnten. Dagegen
ist zu bemerken: Eine Kritik des Denkens ist nur
möglich durch ein Nachdenken im Sinne einer
methodischen Kacherzeugung des Denkpro-
zesses. Der höhere Verstand ist die kritische Auslese

im menschheiti^geschichtlichen Gedankengang. Der Ver>

gleich des Denkens mit dem G^enstand geschieht durch
den histonsch nachfolgenden Standpunkt, der dem ersteren

gegenüber der fortgeschrittenere und höhere ist. Das kri-

tische Denken ist aber das Denken an sichj es giebt

Digitized by Google



— 19 —
kein anderes Denken, weil es au« dem Begrilf des Denkens

selbst folgt, und wenn auch ein höchster Verstand postuliert

würde, wie die Theologen unter dem leeren Namen eines

Gottes thun, so könnte dieser Gott auch nur zu einem dem
menschlichen qualitativ gleichen Denken gelangen. Die

Ideen der Vernunft sind universell, und ihre formalen Ge-

setze gelten für alles Bewufstsein und alle Natur, Die

reine Vernunft ist, kritisch gedacht, zeit- und geschichtsloB.

Insofern liat aller Kationalismas Recht von den Zeiten

Piatons bis auf unsere Tage. Dieser Beweis aus der Idee

des Denkens, d. i. Kants transscendentale Deduktion, ist

allen Empirikern ein Greuel und Abscheu. Wie wider-

sprechend ist der Vorwitz des Skeptikers, sich ein anderes

Denken als das logisch-menschliche — denken zu können!

Im Innern ist ein Universum auch, sagt der Dichter, —
ein 1 o g" i s e h e s U n i v c r s u ni.

Die hier iormulierte k r i t i s c h -g e n e t i s c Ii e Methode

hat einige Ähnlichkeit mit der Dialektik Flatons und der

nachkantischen Philosophie. Hier wurde auch der Ent-

wicklungsgedanke mit dem begrifflichen Standpunkt ver-

knüpft; aber ein grofser Unterschied liegt darin, dafs diese

Philosophen die Dialektik zur Konstruktion metaphysischer

Systeme benutsten, hier aber dieselbe als methodisches

Forschungsprinsip dient. £s handelt sich ferner nicht

um die Frage: kritische oder genetische Methode, sondern:

kritische und genetische Methode^ und zwar in dem oben

erläuterten Zusammenhang.

Die Bezeichnung kritisch -genetische Methode bedarf

jedoch einer näheren Erklärung und Rechtferti^j,ung. im

strengen Sinne des BegriÖes wird die Bezeichnung „Me-

thode" nur vom Standpunkt der reinen Logik gebraucht,

und man unterscheidet analytische und synthetische oder

induktive und deduktive Methode, indem man an die

Qrundfunktionen der Apperzeption: Untersclieidung und

Trennung, Vergletchung und Verbindung anknüpft Es ist

Digitized by Google



— 20 —

ein und dasselbe einheiUlcbe Bewuistsein , das als TrSger

aller unserer Erkenntnisse tbätig ist. Im logischen Sinne

bedeutet Methode also ein einheitliches Denkverfahren.

Aber in der Anwendung der Denkmethode auf das Objekt

entsteht die Erkenntnis- oder Forschungsmethode,
entspringen jene Begriffe der kritischen und genetischen

]\lethode, deren Bezeichnungen der Kürze und IVHgnauz

wegen wohl angewandt werden dürfen. In der iiri tischen

Methode winl auf den objektiven Wahrheitsgehalt eines

Urteils seiner fornuilen Bedeutung nach reiiektiert, in der

genetischen Methode auf die specielle Auffassung des

materialen Inhaltes hingewiesen. Die erstere ist an sich

gleichsam leer, wie ja Kant auch die Transscendentalphilo-

sophie nicht als ein YoUendetes System der Wissenschaft,

sondern als die Propädeutik aller künftigen Philosophie be-

zeichnet. Die genetische Methode ist an sich sozusagen

blind, und indem kritische und genetische Methode mit-

einander yerbunden werden, soll das heifsen, dafs in einem

und demselben Urteilsakte zur Erzeugung einer vollgültigen

Wall] heit beide gleichzeitig beteiligt sein müssen.

Wenn auch in der vorliegenden Untersuchung über
das Verhältnis von Naturgesetz und (ieistesgesetz diese

ebenso fruchtbare als notwendige Verknüpfung und gegen-
seitige Ergänzung Kantischer und Darwinscher Prinzipien

nur auf moralwissenschaftlichem Gebiete durchgeführt wer^

den soll, so mag man in diesem Unternehmen dennoch
einen Beitrag zur Friedensstiftung zwischen Naturwissen-

schaft und Philosophie überhaupt erblicken. Hier handelt

es sich um die fVage, wie Naturgesetz und Moralgesetas

oder empirisch-genetische und kritisch-rationale
Begründung der Ethik sich zu einander verhalten, und es

wird nur daiuiii an Kant und Darwin angeknüpft, weil

dieselben die hervorragendsten Vertreter jener beiden

Forschungsmethoden smd.

Um den methodologischen »Staadpunkt der ganzen

Digitized by Google



— 21 —

Untersuchung in das rechte Licht zu setzen, möge es ge-

stattet sein, die Hauptgesichtspunkte im systematischen

Zusammenhang kurz zu rekapitulieren. Es war die Auf-

^ahe gestellt worden, eine ni! tliodische Grenzbestimmung

zwischen Naturwissenschaft und Philosophie, speciell in

Bezug auf die moralwissensehat'tlichen Probleme za be*

gründen. Die Philosophie ist die Erkenntnis trOB den

idealen Formen des Bewafstseins, Ton den all-

gemeingültigen nod notwendigen Gesetzen des yemttnftigen

Selbstbewofstseins, welche in aller besonderen Elrfiihnmg

sowohl dem wissenschafüicben Erkennen als dem sittlichen

Handeln vorangehen. Dieses nomothetische Selbst-

bewufstsein ist eine ideale Funktion, ein normativer Ge-

danke, der von dem empirischen psychologischen Bewufst-

sein getragen und im Verlaufe seiner Geschichte erzeugt

wird. In diesem Sinne ist Kants kritische Erkenntnis-

theorie die einzig mögliche Philosophie und der ideale

MafsstaV» , (i n man an alle anderen philosophischen Ver-

suche legen mufs.

Die Naturwissenschaft vom Menschen be-

schäftigt sich mit dem empirischen Dasein desselben, und

zwar vom Standpunkt einer vergleichenden Entwicklungs-

geschichte; zu. ihr gehört Biologie, Ethnologie, Social-

Wissenschaft Ihre Methode ist die komparative und gene-

tische , wfthrend diejenige der Philosophie vom Men-
schen die apriorisch -kritische ist. Wenn aber beide

Methoden auf dasselbe Objekt , obschon von zwei ver-

schiedenen Gesichtspunkten, angewandt werden^ und wenn
ferner ein und dasselbe Bewulstsein der einheitliche Träger

der ganzen Wissenschaft, sowulil der liatur- als geistes-

gesetzliehen Erkenntnis sein .soll, so kann und mufs auch

von einer notwendigen Verknüpfung der kritischen mit der

genetischen Methode gesprochen werden. Indem man beide

Methoden streng voneinander unterscheidet, bedeutet das

keine absolute Entgegensetzung derselben; noch viel weniger

Digitized by Google



— 22 -

soll man zu Gunsten der einen auf die andere verzichten,

iJciui wie sollte sonst die Einheit des wissenschaftlichen

Bewufstsein.s nniglich sein, wenn i<'n<' heideii Erkenntuis-

methoden nicht in irgend einer Beziehung zu einander ständen

und vereinbar wären?

Es wurde gezeigt, dafs dem geschichtlichen Prozesse

der Menschheit die kritische Vernunft immanent und die-

Belbe historische Erzeugerin der normativen Ideen ist Wenn
aber in der Wirklichkeit die genetische Entwicklung mit

einer kritischen Selbsterhebung des Bewufstseins Uber das

jeweilige geschichtliche Stadium Yerbunden ist, so muTs

auch in der Philosophie, d. h, im einheitlichen idealen Selbst^

bewufstsein der Menschheit ttber sich selbst, kritische und

genetische Erkenntnis synthetisch miteinander verknüpft

werden. Was ist denn Kants und im weiteren Sinne

jedesi kritische System der Philosophie anderes als eine
ideelle Rekapitulation der phylogenetischen
Entwicklungsgeschichte des menschlichen Be-
wufstseins in Form einer analytisch-synthe-
tischen Rekonstruktion am Leitfaden der logi-

schen Prinzipien der Einheit und desGrundes?
— Kants Au%abe ist, „die Erkenntnis aus ihren ursprüng-

lichen Keimen" synthetisch zu entwickeln. (Ptolog § 4.)

An den objektiven Werken der Wissenschaft, Sittlichkeit

Kunst und Religion als gegebenen historischen Fakta

erzeugt der kritische Philosoph in Form einer ideellen Ent-

wicklung den geschichtlichen Prozefs aus seinen elementaren

Bedingungen nach. Auf diese Weise gelangt er zur Ein-

sicht in die objektive Bedeutung und den apriorischen Ur-

sprung aller formalen Erkenntnisse aus iIhü gesetzlichen

Funktionen des Bewufstseins. Dieser Zusammenhang zwi-

schen der Wirklichkeit und der wissenschaftlichen Idee der

Wirklichkeit ist der dialektische Sinn der kritisch-

genetischen Methode, der schon angedeutet wurde; denn

der menschliche Geist steht nicht wie ein starrer Spiegel

Digrtized by Google



— 23 —

der Katar gegenüber, sondern mitten in derselben als eine

entwickelnde nnd scbOpferische Krall

Die naturwissinscliattliche (ienotik Ist an sich blind,

d. h. ohne Sinn und Ziel, die pliilosophische Kritik ist an

sich leer; erst beide zusammen erzeugen eine voll^nihigo

wiöjsenbchaftliche Wahrluit. Schon Piaton hat in der

Republik diejenigen Philosophen blind p:enannt, welche ihre

Blicke auf das blofse Werden, auf das Entstehen und Vor-

gehen richten, und er vergleicht die Vernunft und ihre

Dauer yerleihenden Ideen mit der Sonne, welche allea

beleuchtet und verständlich macht Abgesehen von der

metaphysischen Wendung, in welcher bei Piaton die Ideen-

lehre erscheint, mu(s dieselbe doch als Produkt eines tthn-

liehen philosophischen Strebens angesehen werden, aus dem
Kants Erkenntniskritik entsprungen ist. Dafs Kant diese

Geistesverwandtschaft mit dem »»vortrefflichen Mjmn",

namentlicli in moralischer Beziehung selbst gefühlt hat,

kann man aus den ersten Abschnitten der transsccnden-

talen Dialektik ersehen, wo der sonst so nüchterne Denker
sich zum Ix .geisterten Lobredner Platons aufwirf't.

Dafs die liier unternommene methodische Synthese des

kritischen und genetischen Standpunktes mit Kants eigenen

Gedanken nicht in Widerspruch stehtj ist daraus wohl am
besten zu ersehen, dafs er aufser einer Kritik auch eine

Entwicklungsgeschichte der praktischen Vernunft gelehrt

hat, welche mit der biologischen Entwicklungslehre kaum
in Widerspruch stehen dürfte, und die im zweiten Buche
später ihre Darstellung erfahren wird Es läfst sich dies

"i Auch hat Kant, jorlooh wpniger ausführlich, von einer Ge-
schichte tier roineii Veriini)tt gesprochen: „DicMcr Titel steht
nur hier, um eine Stelle zu l)rzeichnen, die im Systf-rn n\>n^ bleibt

und künftig aubgefüllt werden mufs." Zwar geht Kant dabei nicht

Iiis auf das Tier surfiek, wie in der Entwicklungsgeschichte der
Sittlielikeit, aber er beginnt mit dem Kindesalter der Philosophie
und den groben Beltgionsbegriffen, welche ans dem rohen Zustande

Digitized by Google



— 24 —
noch von einem anderen Gesicbi.spunkt aus zeigen. Kant
hat bekanntlich die empirische Psycholo^ne und Anthropo-

logie mit Recht aus der Erkenntnistheorie ausgeschieden;

aber er hat das Verhältnis beider zu einander klar formuliert.

Auf die Frage, wo dann die empirische Psychologie bleibe,

antwortet er: „sie kommt dahin, wo die eigendiche (em-

pirische) Naturlehre hingestellt werden muls, nämlich auf

die Seite der angewandten Philosophie, bu welcher die

reine Philosophie die Prinzipien a priori enthült, die also mit

jener zwar verbunden, aber nicht vermischt werden

mafs.*^ Er sieht ihr Ziel in einer ansfEihrlichen Anthropo-

logie, depi Pendant zur empirischen Naturlehre. Hier ist

das methodische Verhältnis der naturwissenschaftlichen zur

geisteswissenschaftlichen Erforschung des Menschen deut-

lich dargelegt, und wenn wir heute erstere als eine gene-
tische physiologische Psychologie im weitesten

Sinne des Wortes auffassen, so mufs man das Ideal der

Wissenschaft in einer Verbindung der kritischen mit der

genetischen Methode sehen, welche jedoch eine willkürliche

und kritiklose Vermischung beider ausschlieisen mufs. Dies

war auch der richtige Grundgedanke der nachkantischen

Philosophie, die aber in der systematischen Ausführung

dieses Gedankens beide von Kant getrennten Gesichtspunkte

willkttrlich vermischte, Sie machte aus einem Prinzip der

Forschung ein metaphysisches Konstruktionsprinzip; und was

in der Idee als das Gesamtprodukt menschlicher Geistes-

der Völker übrig wareo. (Schlnfs der Kritik der reinen Vernunft.)

Ich hoflfe, im zweiten Buche die von Kant geforderte Ausfüllung

der leeren Stcüp im System der Philosophip durch eine Urgeschichte

der reinen Vcrnuiü't in Form einer g enetischen Psyelio i)hysik

<ics logi.«icheTi RewufstseiDs zu liefern. Man beachte, dafa es

sich hier nicht um eine Geschichte der Philosophie im gewöhnlichen

Sinne des Wortes Itandelt, sondem um die allmfthliche historiaehe

Erwerbung des logisch^begriffliehen Apparstes im menschlichen ße-

wufstsein.

Digrtized by Google



— 25 —
thätigkeit gedacht werden kann^ wurde durch sie zum Werk
eines einzelnen Philosophen gemacht. Über Kant hinaus-

gehen , bedeutet aber nichts andereb, als die kriti.sche Er-

kenntnistheorie mit einer genetischen Naturwissensehaft ver-

binden. Die kritisch disziplinierte Wissenschaft
wird die Entwicklungsgeschichte des Bewufst-
seina und der Welt nicht begrifflich kon-
struieren, sondern positiv erforschen. Die Voll-

endung des philosophischen Ideals wttre die vollständige

£inheit beider, welche zu besitzen die nachkantischen

Philosophen sich einbildeten, welcher sich aber ein yer-

nttnftiges and zugleich endliches Wesen im geschichtlichen

Prozefa nur nähern kann. Die Einheit der Wahrheit
ist för den Menschen nur eine formale, d. h. ein aufrichtiges

StreliLO zitr Erkenntnis, die von der Idee einer einheitlichen

Wahrheit geleitet wird*).

2. Logische und genetische Einheit der Menschheit.

Mehrfach wurde vorhin der Gedanke ausgesprochen^

dafs die Verbindung der kritischen Erkenntnistheorie mit

der biologischen Entwicklungslehre zu einem ähnlichen

systematischen Ergebnis führen mufs, wie die Fortentwick-

lung der Kantisehen Philosophie durch Fichte und seine

Naehf(ilp:er. Die nachkantischc Spekulation verband den

kritiseheu Standpunkt mit dem genetischen zu einer l)e^n-iff-

liclien Entwicklungslehre von Bewufstsein und Welt. Kant

hatte zwölf urspritnglich gesonderte Stammb^riffe des Ver-

standes nachgewiesen, ttber deren Zusammenhang aber nur

*) Zur Einführung iu eiu tit^teres Verständuis der Kautiächen

Philosophie sind die erklftreoden und erweiternden Werke von
H. Cohen und A. Siebl in erster Linie zu empfehleo. Selbst-

Yeistindlich bleibt för eine grundliche philosophische Selbsterziehung

das Stadium der eigenen Werke Kants unerl&fslich.

Digitized by Google



— 26 -

dunkle Andeutungen gemacht Diese Begriffe aus einem

einbeitlicfaen Prinzip herzuleiten, war die Triebfeder von

Fichtes WiMenachaftalehre. Die Herleitong geschieht in

Form einer Entwicklung des Bewafstseins aus dem obersten

schlechthin unbedingten Grundsatz der Identität, aus dem
gemäis des Prinzipes des Widerspruchs durch Thesis

und Antithesis die einzelnen Kategorien erzeugt werden.

Fichtes „Wissensehaftslehre" ebenso wie Hegels ..Phä-

nomenologie des Geistes" ist eine Genesis des vernünftigen

Bewufstseins, in'clit etwa im Sinne induktiver physiologischer

Psychologie oder der i)hyl(>genetisehen Geschiclite der

Menschheit, sondern eine abstrakt ideoge netische
Entwicklung, das Produkt der ebenso berühmten wie

bertichtigten dialektischen Methode, nach welcher sich nicht

natürlicherweise der Mensch aus dem Tier, wohl aber

der Begriff des Menschen aus dem Begriff des Tieres

entwickelt

Was an der nachkantischen Philosophie wahr ist, das

ist ihr spekulativer Grundgedanke. Immer wieder wird

der menschliche Geist zu einem einheitlich und zweck*

mäfsig gegliederten System der Wahrheit fortschreiten, um
die ungesclilossene Summe von Einzelerkenntnissen aus

einer Idee 7ai begreifen. Er wird dazu nur imstande

sein und zu einem philosophischen SelbstbewutsUein ge-

langen, wenn er in einem System von Urteilen dir positiven

Erfahrungen und Entwicklungen der ganzen geschichtlichen

Vergangenheit ideogen etisch reproduziert. Dazu
gehört ehrliche positive Forschung, — Nf^tnvwissenschaft,

weiche in die Niederungen der sinnlichen Wirklichkeit mit

den exakten Methoden der Induktion und des Experimentes

eindringt, und nicht vornehme, auf lufb'gen Höhen wan-

delnde, spekulative Gedankenerzeugnng, welche Form und
Inhalt des Erkennens ohne weiteres identisch setzt Hier

offenbart sich die universelle Bedeutung des biogene-
tischen Grundgesetzes für Form und Geschichte des

Digrtized by Google



— 27 -

Geisteslebens. In diesem Sinne ist vorhin die Kantische

Philosophie aufgefafst worden. Was von ihr, gilt aber

auch von jedem kritisch denkenden Geiste. Damit sind

wir über die Kaiitiotlie Form des Kritizismus Iniiaus-

gegaiifireii und von der Theorie der Erkenntnis zu einem

positiven System der Erkenntnis fortgeschritten.

Die kritische Untersuchung erweist die logische
Einheit der Menschheit. Die Grundbegriffe des Ver-

atandes sind allgemeingültig und notv\ endig; sie haben

universelle Bedeutung: wer denkt, denkt nach diesen

Regeln, und was gedacht wird, wird nach diesen Regeln

gedacht. Eine empirische Bestätigung findet diese Theorie

durch die ethnologische Forschung; denn faktisch denken

alle Lebewesen
I

die von den Anthropologen zur Gattung

Mensch gehörig angesehen werden ^ nach diesen genannten

Grundbegriff«^. Lubbock versichert mehrfach, dnfs alle

„Wilden" ftir ihr Handeln und Glauben, ebenso wie wir,

Gründe anflihren, wenn sie auch noch so absurd sein

mögen. Wenn die Buschmänner nur bis zwei zählen, die

Coroados das Zählen über drei hinaus ^vlel'' nennen, und

wemi die Australier bis vier zJthlen und was darüber liegt,

eine unbestimmte Menge nennen, so ist damit empirisch

nachgewiesen, dafs die notwendigsten Urbegriffe, wie Ur-
sache und Zahl, sich bei allen Menschen vorfinden. Die

Gattung homo sapiens bedeutet von Kant herab bis zum-

Buschmann eine logische Einheit

Die logische Einheit Ist die Grundlage für die positive

geistige Einheit des Menschengeschlechtes, fUr die Kultur-
einheit seiner Entwicklung. Ist auch der sogenann-

ten Naturvölker Wissenschaft, Sittlichkeit, Kunst und Re-

ligion noch so primitiv und mangelhaft, so stimmen dennoch

in formaler Beziehung alle geistigen und technischen Thätig-

keiten mit denen dtjs zielbewufstesten Kulturmenschen über-

ein. Hier tritt Darwin ergänzend neben Kant ein. Die

geistige Einheit erfordert die physische zu ihrer Gegenseite,

Digitized by Google



— 28 —

und das ist nur möglich durch die Einheit der Ab-
stammung. Nur 80 ist eine kontinuierliche EntwicklungB-

geschichte des Geisteslebens methodisch denkbar.

Es wäre aber durchaus verkehrt, aus» der erfahrungs-

inüfsigeii Thatsache, dafü alle Meiiächen bis zum niedersten

Wilden herab dieselben lo^i^chen Gesetze gebrauchen, die

Allgemeingültigkeit und objektive Bedeutung derselben be-

weisen zu wollen. Wer das unternähme, hätte das kritische

Problem nicht verstanden, und der Skeptiker würde diesen

Beweisgrund mit Recht lumutzen, um zu zeigen, dafs das

logische Gesetz nur für das Menschengeschlecht, also einen

bestimmten biologischen Lebenskreis der organischen Natur

gelte und darüber hinaus keinen Wahrheitswert besitze.

Die kritische Begründung der Logik Yennag aber dar-

zuthun, dafs die logischen Gesetze nicht nur für den Men-
schen als solchen, sondern für vernünftige Wesen
überliaupt gelten, indem die Beziehung der Vernunft zur

Natur in ihrer objektiven Bedeutung untersueht wird ; denn

niclit die Quantititt, sondern die Qualität des Denkens ist

das kritische Problem. Die logischen Gesetze sind nicht

generell, sondern universell und haben einen über

den organischen Kreis der Menschheit hinausgehenden

Wirklichkeitswert und werden in der Natur fortdauern,

auch wenn die Menschheit auf dem Erdenball ausgestorben

ist, und die Natur wird fortfahren kausal zu wirken, auch

wenn der Erdensohn nicht mehr kausal denkt und die

Freude an physikalischen Experimeuten zur Erforschung

urröchlicher Beziehungen in der Eisdecke der Erde erstarrt

ist; wie die Natur auch kausal wirkte, ehe der Mensch aus

dem Reiche der Tiere sich zu seinem logischen Bewufstseiu

hinaufcntwickelte. Die logischen Gesetze sind, wie die alte

Pliilosoj)hie sich ausdrückte, outologisehe Gesetze, d.h.

sie haben den Wert absoluter Wirklichkeit. Die ver-

nünftige Form des menschlichen Wissens ist deshalb absolut

und nur der Inhalt der positiven Erfahrung relativ. Die \



— 29 —

absolute Erfahrung mlifste die Totalität der Wirklichkeit

umspannen, während in der menschlichen Erfahrung sich

das Unendliche in zeitlicher Entwicklung offenbart.

Denkgesetze und Naturgesetze sind identisch. Gerade

die genetische Betraclitung muis das Problem der gebetz-

lichen Einheit von Natur und Geist aufdecken, in dem sie

die positive psychophysische Entwicklung des Geistes im
Menschen aus der Natur im Tiere nachweist und den

Punkt angiebt, wo Naturgesetz und Denkgesetz aneinander

grenzen und sich als ein und dasselbe Gesetz der
Wirklichkeit aufweisen. Die Urgeschichte des Bewafst-

seins hat zu erklären, wie die Begriffe des logischen Denkens

im Menschen entstanden sein mögen, wie dem Schofse der

Natur der Geist entsprang, und wie in ihm und durch
i h n das Naturgesetz zu einem Denkgesetz reflektiert wurde.

Das ist auch eine I d e n t i tä ts p h i 1 o s o p }i i e , aber nicht

als Erfrebnis abstrakt spekulativer Konstruktion , sondern

einer kritisch - genetischen Wissenschaft natürlicher That-

Sachen.

3. Gesetz und Eniwicklnng.

Wegen der Bedeutsamkeit und Schwierigkeit des Pro-

blems möge das Verhältnis der kritischen zur genetischen

Methode unter dem specielien Gesichtspunkt von Gesetz
und Entwicklung nochmals untersucht werden, indem

wir an den Gedanken Goethes anknüpfen, dafs nach ewigen,

ehernen, grofsen Gesetzen wir alle unseres Daseins Kreise

vollenden.

Naturforscher und Philosophen haben von alters her

bis auf den beutigen Tn^^ behauptet, dafs die Veränderungen

in der Welt nach unabänderlichen ewigen Gesetzen geschehen.

Zu unserer Zeit, wo der Gedanke der Entwicklung alle

Geister beherrscht, predigen selbst die Anhänger der Darwin-

schen Lehre, dafs alles nach unwandelbaren Gesetzen nicht

nur geschehe, sondern sich auch entwickele. Seitdem man

Digitized by Google



gelernt hat, die Evolutionstheorie auf menschliche Gesell-

schaft und (.ieseliiehte, ja auf den meiischlichen Geist selbst

anzuwenden . iüt alles Absolute aus dem tlieoretisclien und
praktischen Bewufstsein als unwissenseliat'tlich herausgerissen

worden. In Wissenschaft, Moral und Kunst soll nichts un-

bedingt Feststeheudes mehr anerkannt werden; alles ist

veränderlich, durch die jeweilige Organisation und
Sinnesbegabung des Bewurstseinstrftgers bedingt. Eine

andere Leibes- und Qehimorganisation , meint man, mttsse

eine andere Art von Bewufstsein erzeugen. Deshalb sind

alle Vorstellungen und Begriffe relativ: es giebt kein ab-

solutes Moralgesetz und kein absolutes Ideal der Schönheit;

von den Philosophen und Religionsstiftern hat immer der

eine dem anderen widersprochen.

In der Thai sind Kant und Darwin auf den ersten

Anblick geistipre Antipoden, welche, mit Goethe zu reden,

mehr als einen Erddiameter voneinander (entfernt sind. Ist

Kant nicht der Lehrer eines absoluten Moralgesetzes und
hat er nicht von allgemeingültigen und notwendigen Gesetzen

des menschlichen Denkens gesprochen, die a priori unserem

Bewufstsein immanent sein sollen? Wenn aber nach Dar-
wins Lehre der Mensch sich phylogenetisch aus dem Tier

heraufentwickelt hat, wie können dann die Formen seines

Denkens aipriori und absolut sein? — Und doch mufs der

Darwinist ohne seine Absicht ein Kantianer sein , wenn er

von einem Entwicklungsgesetz spricht, er mül'ste denn

anders auf die Absurdität verfallen, dafs sich auch daö

Gesetz der Entwicklung — entwickelt habe. Ein Gesetz

kanu aber seiner objektiven Redoutung und ontologiseheii

Existenz nach nicht entstanden sein, und es ist ein grund-

legender Gedanke der Erkenntnistheorie, das Gesetz und

die subjektive Vorstellung des Gesetzes nicht mit-

einander zu verwechseln.

Seit Humes Traktat über die menschliche Natur und
seiner Untersuchung über den menschlichen Verstand ist

Digitized by Google



— 81 —

der 1j( griff der Kausalität und der Notwendigkeit der er-

kenntiiiötlieoretisch hervorragendste geworden. Nach llume

giebt es keinen logischen Begriff der Ursächlichkeit,

BODdem nur eine sinnliche Vorstellung der Kausalität

und notwendigen Verknüpfung, welche durch eine psychische

Gewöhnung entsteht und nichts anderes ist als eine An-
passung im Sinne der neueren biologischen Lehren. Home
erkannte sehr richtig , dafs der l(^giBche Begriff der Ver-

ursachung aus der Affektion der Sinne nicht entstehen

könne; darum leugnete er seine Existenz und seinen Wahr-
heitswert und ward dadurch zum Skeptiker an der wissen-

schaftlichen, d. h. objektiven und notwendigen Erkenntnis.

Man sieht, Humes Theorie erinnert an die Ansicht derer,

welche aus der Darwinschen Lehre philosophische Konse-

quenzen zu ziehen suchen, in dem Sinne, dafs die Mensch-

heit als begrenzte biologische Art nur menschlich relative

Denkgesetze habe.

Wie schon früher erörtert wurde, ist das Verhältnis

Kants zu Darwin nicht als ein gegensätzliches und aus-

schliefsendes^ sondern als ein ergänzendes und vermittelndes

anzusehen; ebenso ist auch die Beziehung LockeszuLeib-
niz au&ufassen. Ich stelle an den Darwinisten die Frage:

kann sich ein Gesetz derKatur, und an den Kantianer

die analoge Frage: kann sicli cm Gesetz des Denkens
eniwickeln?

Hier ist der Punkt, wo die erkenutniötheoretiäche und

entwicklungsgesehiehtliehe Auffassung von Bewufstsein und

Welt aneinandergrenzen. Es ist eine natürliche Unmöglich-

keit und ein Denkwiderspruch, dafs das unabänderliche

ewige Gesetz, mit dem der Naturforscher operier^ wandel-

l>ar in der Zeit sich entwickele. Das Denkgesetz ist zu-

gleich Naturgesetz; wenn das aber der Fall ist^ dann ist

auch das menschliche Denken ein absolutes : absolut seinen

formalen Bestimmungen nach ! Eine andere Organisation
erzeugt nicht ein anderes Bewufstsein; denn es giebt

Digitized by Google



- 32 —

nur ein universelles Gesetz der Organisation und

p h y s i s c Ii e n Energie, wie 1* h y s i u 1 o g i e und M c c h a-

nik erwiesen haben. Die reine Vernunft ist zeitlos und

unendlich, ühn^ Änderung und Entwicklung. Der spccielle

Inhalt aber, welcher diesen Formen und Gesetzen unter-

geordnet wird, ist relativ und durch besondere Wahraehmung
und induktive Beobachtung bedingt.

Das Verhältnis von ErkenntniBtheorie und Entwicklang8>

lehre ist demnach dahin zu formulieren: das Gesetz ist

absolat uod darum a priori und dem logischen Bewufstsein

immanent; aber die Erkenntnis des Gesetzes, die sub-
jekttve and psychische Erwerbung des Gesetzes-
begriffes hat ihre phylogenetische and ontogenetische

Entwicklungsgeschichte. Nennt doch Kant selbst die prak-

tische Vernunft ein natürlich erworbenes Vermögen
und setzt die Kritik der reinen Vernunft doch geradezu

voraus, dafs alle Bep*iffe zeitlich erworl)en worden sind.

Nicht Gesetze, sondern natürliche Dinge und menschliehe

Vorstellungen entwickeln sich gemäls jenen ewigen, ehernen,

grolsea Gesetzen.

4. Anhang; IMaions Lehre von der Wicdcrerinneruiig.

In der kritisch-genetischen Aoffassang des Denkprozesses

findet eine der interessantesten und bedeutsamsten Theorien

Piatons ihre Bestätigung und Vertiefung: die Anamnesis
oder Lehre von der Wiedererinnerung; welche anhangsweise

angedeutet werden soll.

Das Lernen und Wissen ist eine Wieder-
e r i n n <^ r u n g. Die Ideen als Begriffe vom Wesen und

den Beziehungen der I>iuge k(>nnen nicht von aufsen der

Seele eingedrückt werden, sondern entstehen spontan durch
eine S e 1 bs ten t w i c k 1 u n g in unserer Seele. Dies

ist aber nur zu verstehen, wenn wir das^ was wir im Leben

lernen, schon vor der Geburt gewuTst haben. «Und wenn

Digrtized by Google



- 83 -

wir, meine idb, vor unserer Geburt sie empfangen haUen
und bei der Geburt sie verloren haben, nachher aber, wenn
wir mit den Sinnen dazukommen, jene Erkenntnis

wieder aufnehmen, die wir einmal schon vorher hatten;

ist dann nicht, was wir lernen heilsen, das Wiederaufnehmen

einer uns angehörenden Erkenntnis? Und wenn wir das

Wiedererinnern nennen, werden wir es nicht richtig be-

nennen?" (Fiiiulon). Wahrend Piaton, in mythischer Reh'gion

noch befangen, diese Lehre zum Beweis der Seelen Unsterb-

lichkeit benutzt , sehen wir darin eine Vorahnung des bio-

genetischen Grundgesetzes in seiner Anwendung auf das

Geistesleben der Menschheit. Auch hat Piaton schon in

scharfer Begrenzung kritische und genetische Untersuchung

voneinander unterschieden und in der Lehre von der Wieder^

erinnerung ihre synthetische Verknüpfung primsiptell

angebahnt. Was wir Lernen nennen, ist eine Reproduktion

der intellektuellen Entwicklungsgeschichte der Menschheit,

eine Wiedererinnerung dessen, was die Reihe der geistigen

Urerzeuger in ihrer geschichtlichen Aufeinanderfolge all-

mählich erworben hat, und was in uns sich durch eine spon-

tane Kraft erneuert, wenn die sinnliche Erfahrung hinzutritt.

So darf man fUglich sagen, dafs daa System des Wissens

eine Wiedererinnerung, d. h. begriffliche lieproduktion der

geschichtlichen Froduktion des Wissens ist.

Drittes Kapitel.

Die formale Begründung des moralisohen

Gesetses.

h AsAlyse und Dediktion des moralisehen Urfteite.

Die Wahrheit ist der Zweck des Wissens, weshalb all

unser Denken durch das Gesetz der Wahrheit bedingt und
Woltmann, System des moral. BewiiTstseins. 3

Digitized by Gopglc



— 34 —

demnaeli toleologisch ist. Alle logischen Begriffe finden

Einheit und Zusammenhang in der Zwockidee der Wahrheit,

welche der Prüfstein ist, an dem alle Wirklichkeit erprobt

werden mufs, damit sie Wahrheit werde^ weshalb all unser

Denken kritisch ist Durch diese zweckbcwufste und
prftfende Methode kann allein die formale Begründung des

Moralgesetzes ermöglicht werden.

Um ein Gesetz zu erkennen, bedarfes einer Zergliederung

des Objektes in seine elementaren Bestandteile, wobei durch

Abstraktion das Prinzip gefunden wird, welches die Ele-

mente untereinander zur Einheit verbindet. Deshalb ist

alles Denken zugleich analytisch und synthetisch
und die zergliedernde und verknüpfende Grundfunktion des

logischen Bewufrjtseins nicht voneinander zu trennen. Das
Objekt für die Auftindung des moralischen Gesetzes ist das

moralische Urteil selber, in welchem das ethische Prinzip

als der verknüpfende Grund des Urteils eingegangen ist,

Kant bemerkt, dafs uns die Natur der Handlungen selber

das moralische Gesetz lehre. Aus den Beispielen der Ur-

teile , welche tlber Gesinnungen und Handlungen geMlt
werden y findet er durch Analyse die Formel des Gesetses.

Er will keineswegs ein neues Prinzip au&tellen, sondern

nur das, was alle Welt bisher als Pflicht und Gesetz an-

erkannt hat, in die Form des moralwissenschaftlichen Be-

griffes bringen. Er beruft sieh dabei auf die Urteile der

gemeinen Menschenvermmft und vergleicht seine kritische

Aufgabe mit derjenigen des Cliemikers: dafs es möglich

sei, zu aller Zeit ein Experiment mit eines jeden Menschen

praktischer Vernunft anzustellen, um den moralisch reinen

Bestimmungsgrund v<m einem empirischen zu trennen.

Indem die begi Ifriiche Zei^liederung menschlicher Ge-

sinnungen und Handlungen zu einer scharfen Trennung

rationaler und sinnlicher Bestimmungsgrilnde führt, findet

man in den moralischen Urteilen ein Motiy als Bestimmungs-

grund ausgedrückt, das nicht in den Bedingungen der £m-

Digitized by Google



- 35 —
pfinduug und des Gefühls oder der Vorstellung des Erfolges

einer Handlung seinen Grand hat, sondern das seiner Be-

schaffenheit wegen nur im vernünftigen Selbstbewufstsein

seine Quelle haben kann. Weil das synthetische Prinzip

des moralischen Urteils seiner Merkmale wegen nicht aus

der Sinnlichkeit stammen kann, mufs es a priori sein, d. h.

ein Gesetz des BewuTstseins selber sein.

Diese apriorischen Bestimmungen des sittUchen Ur-

teilens und Handelns als allgemeingültige und notwendige

Gesetze der Vernunft nachzuweisen, ist Aufgabe der moral-

wiösenscliaftlicheii Erkenntnistheorie. Ist der Grund der

Moralität im Wesen der Vernunft erkannt, so mufs aus dem
praktischen Vernunttbewufdtseiu das oberste Gesetz der

Moralität abgeleitet werden können. Dieser Analyse und

Deduktion der moralischen Grundbegriffe und Grundsätze

die wissenschaftliche Formel gegeben zu haben , ist die

Leistung der kritischen Ethik.

Kant hat drei Formulierungen des Moralgesetzes auf-

gestellt^ welche sich im einzelnen durch reichere Entwick*

lung der im Begriffe des sittlichen Vemunftbewufstseins

enthaltenen Bestimmungen auszeichnen. Alle drei sollen

ihrer Bedeutung nach besprochen werden.

„Handle so, dafs die Maxime deines Willens
zugleieli als Prinzip einer allgemeinen Gesetz-
gebung gelten könnte." — Die sittliche Forderun<j:

richtet sich an den Menschen als vernünftiges W esen, und

nur insofern zum muulesten die Hetahignng zur Vernunft

in ihm liegt, ergeht an ihn die Verpliichtung, so zu handeln,

dafs die Maxime zu einer Gesetzgebung tauglich sei. Die
Anlage imd der Beruf zur Yernunfterkenntnis ist aber in

jedem Menschen vorauszusetzen, «denn der Idee einer

reinen praktischen Vernunft ist er zwar fithig, aber nicht

so leicht vermögend, sie in seinem Lebenswandel in concreto

darzustellen.** Wer jene Form des Moralgesetzes in An-
wendung bringen will ohne diese Voraussetzung des

8»

Digitized by Google



— 36 -

Menschen als vernünftigen Wesens, mufs thatsächlich die

Begründung der Kaotischen Ethik für uiusareichend halten.

Deshalb kann die moralische Gesetzgebung nur eine formale

teilt I die der Mensch als rationales Wesen sich selbst auf-

erlegt und aus seiner Vernunft selbst erzeugt Die AU*
gmeinlimt ist nicht die empirisch -sociale, sondern eine

ideale oder universelle. Die Theorie, welche die sitt-

liche Verpflichtung aas der Abblingigkeit des individuellen

Willens vom socialen Willen erklären will, vergifst, dafs

die empirische Allgemeinheit, z. B. die staatliche oder wirt-

schaldiche Ordnung, nur der relative und veränderliche

Ausdruck des Oattungsbewufstseins ist. Hierin liegen die

luetliodischen Schranken der biologischen und social-
psycliologischen Begründung der Moralität. W^ie wäre
es sonst möglich, dafs, wie die Geschichte der Sittlichkeit

zeigt, ofit der sociale Wille einer Gesellschafitsepoche durch

die geniale Kraft eines sittlich - gesetzgebenden
Individualwillens beherrscht und zur Freiheit er-

zogen wird? Nur aus dem Bewufstsein der rationalen
Gattung, also der Idee eines socialen Willens, leitet sich

die absolute Verbindlichkeit des moralischen Imperativs her.

Diese Idee besteht aber in der allgemeinen Gesetzgebung

der autonomen Vernunft, und nur insofern das empirische

Individuum au dieser idealen Gattungsvernunft teilnimmt,

ist das Gesetz Erkenntuiügrund seines moralischen Urteils

und Motiv s. iniT moralischen Handlung. Die Vernunftiflee

eines universellen Ganzen ist das apriorische Urbild, das in

unserem moralischen SelbstbewuijBtsein lebt, als Richtmafs

und Leitfaden für die Bestimmung der empirischen Welt
menschlicher Gesinnungen und Handlungen. Die Mensch*

heit ist in diesem Sinne keine empirische Summe natQr-

lieber Wesen, keine zoologische Gattung, sondern eine

ideale Form gdst^ger Lebensgemdnschaft. Die Allgemein-

heit und Unbedingtheit der moralischen Verpflichtung ist

nicht in dnem empirischen Naturgesetz, sondern in

Digitized by Google



— 37 —
einem imserem Bewufsteetn liiiin«neiite& Vernunftgeaets
begründet

Wenn der Natarfoncher sagt: ohne Gesellschaft
keine Sittlichkeit, so ist das zweifellos richtig; aber

man kann ebenso und noch mit gröfserem Recht erwidern:

ohne Sittlichkeit keine menschliche Gesell-
schaft Hier zeigt sich klar der Unterschied zwischen

kritisch- und empirisch-genetischer Methode. Der sociale

Naturtrieb ist der Stoff, das Vernnnftgesetz die Form der

sattlichen Lebensgemeinschaft.

Man darf behaupten ^ dafs in der Fonnnlierung des

Moratgeaetaes das Schwergewicht der epochemachenden Be-

deutung der kritischen Ethik liegt, und man muÜs den

hietoriflchen Scharfblick Beinholda bewundem ^ der die

Ansicht aufstellte, dafs nach hundert Jahren Kant die Re-

putation yon Jesus haben würde. In der That ist die

Kantische Ethik nichts als die wissenschaftliche.Fonnulierung

der moralischen Grundprinzipien des ursprünglichen Christen-

tums. So lange Menschen vernünftig denken und in mensch-

lichen Zungen geredet wirdj wird man den tiefeindringenden

Geist des kritischen Philosophen bewundern, und wenn seine

Formulierungen auch noch so eckig und ungelenk dastehen,

SO werde ich nicht wagen, ihnen eine andere Fassung zu

geben; denn von ihnen gilt auch das Wort des Nazareners:

bis dafs Himmel und Erde vergehen, wird nicht vergehen

der kleinste Buchstabe noch ein Titel Tom Gesets, bis

dafs es alles geschehe.
Man hat der formalen Ethik die Möglichkeit eines

Übei^anges aus der idealen Welt des Sittlich-Goten sur

empirischen Sphftre menschlicher Handlungen abgestritten.

Es liegt dies zum Teil in Kants eigenem Verschulden. In

seinem Bestreben, die einzelnen Begriffe und Gebiete

der Wissenschaften streng voneinander zu unterscheiden

und zu einer unbedingten kritischen Klarheit zu gelangen,

hat Kant den psychologischen und systematischen Stand-

Digrtized by Google



— 38 —
pankt nicht wenig veraacblftssigt. Wenn auch in der An-
lage und im Ganzen seiner Philosophie £inheit des Ge-
dankengebändes herrscht, so ist der systematische Za-
sammenhang im eimselnen doch voll von Widersprttcheiii

und es rnnfs darauf hingewiesen werden, dafs bei Kant die

erkenntnistheoretische Trennung leider oft in eine psycho-

logische £ntzweiang umschlägt^ welche in Wirkliebkeit

nicht besteht Jener Vorwurf hat in Kants absoluter

Scheidung der intelligibeln iiiid aiiinlichen Welt seineu

guten Grund. So spricht Kant von einer unübersehbaren

Kluft zwiötlieii dem Gebiete des Naturbegriffes und der

Freiheit. Dafs aber diese und ähnliche Aufserungen nur

aus jenem Torherrschend kritischen Bedürfnis hervorge-

gangen und in der eigenen fortschreitenden Entwicklungs-

geschichte des Kantisehen Geistes begründet sind, bezeugt

nicht nur der durch die Kritik der Urteilskraft be-

gründete systematische Zusammenhang seiner Philosophie

überhaupt, sondern auch mancher direkt entgegengesetste

Ausspruch: — „so soll doch diese auf jene einen EinfluTs

haben, nttmlich der Freiheitsbegriff soll den durch seine

Gesetze aufgejjjebenen Zweck in der Sinnenwelt wirklich

machen; und die Natur mufs folglicli auch so gedacht

werden können, dafs die Gesetzmäfsigkeit ihrer Form
wenigstens der Möglichkeit der in ihr zu bewirkenden

Zwecke nach Freiheitsbegriffen zusammenstimme." Ferner

bemerkt er, dafö beide Gebiete „in ihren Wirkungen in

der Sinnenweit unaufhörlich sich einschränken".

Weil das Naturgesetz den gewöhnlichen Erfahrungs-

urteilen immer zu Grunde liog^ will Kant die praktische

Urteilskraft in ihren Funktionen dadurch unterstützen, dafs

er da« Naturgesetz seiner Form nach zum Typus des Moral-

gesetzes macht Da Gesetze ihrer logischen Form nach
einerlei sind, so kann die natürliche Gesetzmäfsigkeit zu

einer Regel der Beurteilung nach dem Moralgesetz dienen.

80 ergiebt sich als die zweite i' urmuiieruug desselben der

Digitized by Google



- 39 —

Satz: „Frage dich selbst, ob die Handlung, die du
vorhast, wenn sie nach ei nem Gesetse der Natur,
Ton der du selbst ein Teil wärest, geschehen
sollte, sie du wohl, als durch deinen Willen
möglich ansehen könntest*, oder in kttnserer Fassung:

,handle so, als ob die Maxime deiner Handlung
^urch deinen Willen zu einem allgemeinen
Naturgesetz werden sollte.** Wie also die einzelnen

Erscheinungen in der Natur sich thatsächiich einem iill-

^emeinon Gesetz fügen müssen, so sollen in gleicher

Weise die einzelnen Maximen der H<andlungen sich dem
Gesetz der ^Sittlichkeit unterordnen. Diese Zusammen-

stellung von Natur- und Moralgesetz hat indes nicht nur einen

logisch-formalen, sondern auch einen genetischen Grund,

der später bei der Untersuchung der Bedeutung der Darwin-

schen Theorie für die Moralwissenschafi klarer au Tage

treten wird. Dabei wird sich zeigen, dais der tiefere Grund
für die Möglichkeit, das Moralgesetz nach dem Typus eines

Natuigesetzes zu begreifen, in der Entwicklungsgeschiciite

des moralischen Bewufstseins liegt, welche zu erweisen hat,

dafs die Vorstellung des Moralgesetzes einen natürlichen

Ursprung- und eine vormenschliche Analogie in dem bio-

logischen Dasein der Tierheit hat. Andererseits liegt in

dieser Formel auch eine knlturgeschichiliclif i'xdeutung

ausgesprochen . dafs nämlich im Fortschritt sittlicher Bil-

dung die Moralität wieder zur Natur, d. h. höheren
Natur wird, in welcher das Moralgesetz mit unseren

natürlichen Trieben in vollkommener Harmonie steht. Da-
hin zielt auch die systematisch wichtige Bemerkung JE^ts,

dafs die Teleologie der Natur dieselbe als ein Reich der

Zwecke, die Moral ein mögliches Reich der Zwecke als ein

Reich der Natur erwifgt. „Dort ist das Reich der Zwecke
eine theoretische Idee, zur Erklärung dessen, was da ist»

'Hier ist eine praktische Idee, um das, was nicht da ist,

aber durch unser Thun und Lassen wirklich werden kann,

Digitized by Google



— 40 -

und zwar eben dieser Idee geraäfs, zu stände zu bringen.**

Dieser Gedanke erinnert femer an das moralische Prinzip

der Stoiker, welche, indem sie naturgemäfs leben wollten,

die Natur des Menschen in seiner Vemtlnftigkeit erblickten,

die ein Abbild des vernünftigen Weltgesetzes ist.

Die dritte Form, in welcher das Moralgesetz dargestellt

wird, ist die reichste, denn mit ihr sind die formalen Be-

stimmungen der reinen praktischen Vernunft erschöpft:

„Handle so, dafs du die Menschheit sowohl in
deiner Person als in der Person eines jeden
anderen jederzeit zugleich als Zweck, niemals
blofs als Mittel brauchst." — Die allgemeine Gesetz-

gebung setzt eine Gemeinschaft vernünftiger Wesen voraus.

Die Idee derselben muls dei* apriorische Bestimmungsgrund

unserer Haudlung<Mi sein und uiisirn Verkehr mit anderen

Vernunftweson regehi ; denn ein jedes vernünftige Wesen
ist als moralisches Subjekt Endzweck seiner selbst
und darf als solches nie zu relativen und endlichen Zwecken
als ein natürliches Mittel benutzt werden. Wäl rond die

anthropologische und ethnologische Auffinssung der Mensch-

heit nur indirekt mit dem Prinzip des moralischen Gesetzes

zusammenhängt, ist der moralische Begriff oder die
Idee der Menschheit ein int^rierendes Moment des-

selben. Die Idee der Menschheit bedeutet im rationalen

Sinne eine sittliche Gattung, und nur insofern diese

Idee sich in einem Individuum realisiert, wird sie zur Idee

der Persönlichkeit. An die ideale Persönliclikeit wendet

sich das moralische (jesetz, damit durch ihre Handluiigren

und Wirkungen die geistige Gemeinschaft der rationalen

Menschheit herangebildet werde.

Die kritische Ethik gründet die Motive der sittlichen

Handlungen auf die Vernunft, wenn sich auch zeigen

wird, dafs ein spezifisches Gefühl, das reine oder mora-
lische Geftthl unmittelbar und notwendig mit dem Be-

wuDBtsein des rationalen Gesetzes verknüpft ist Dieses

Digitized by Google



41 ~

Qeflilil der Achtuog ist kein sinnliehes, sondern ein in

der Reflexion dee Gedankens bedingtes formal geistiges

Gefllhl. Die Vernunft wttrde in der That nie einen Ein-

flufs auf die Triebe ausüben können, wenn die Idee des

moralischen Gesetzes in unserem Gemüte nicht mit einem

moralischen Affekt a priori verhunden wäre. Nur im Ge-
fühl liegt der Wert eines Gedankens. Aber die

Form und Richtung^ des moralischen Gefühls ist eine

Wirkung des Vernunftgesetzes auf das Gemüt. Die Ver-

nunft ist der gesetzgebende und aus sich erzeugende Grund

unseres moralischen Selbstbcwnfstseins. Indem Kant die

Vernunft xum schöpferischen Urquell des Sittlichen machte^

wurde er zum erhabensten Lobredner der menschlichen

Vemttnftigkeit Die Vernunft ist ihm das höchste Gut auf

Erden, und das wird sie durch das Vorrecht, «der letzte

Probierstein der Wahrheit zu sein*'. Unter Aufklärung ver-

steht er die Maxime, jederzeit selbst zu denken und den

obersten Probierstein der Wahrheit in sich selbst, d. h. in

seiner eigenen Vernunft, zu suchen.

Der Formalismus der Kantischen Ethik besteht in der

rati iialen Be^^ründung derselben. Die Vernunft ist dem
kritischen Philosophen das Vciiii' igen der Prinzipien oder

Ideen; diese sind ihm gleich mit den reinen Zwecken

;

die Vernunft ist die Einheit schaffende Geisteskraft,

die auf das Unbedingte gerichtet ist. Die praktischen Ideen,

d. h. die Prinzipien der sittlichen Selbstgesetzgebung, machen

die Erfahrung des Guten und Bösen selbst erst möglich,

^Denn in Anbetracht der Natur giebt uns ErfiGihrung die

R^l an die Hand und ist der Quell der Wahrheit; in

Anbetracht der sittlichen Gesetze aber ist Erfahrung (leider 1)

die Mutter des Scheines, und es ist höchst verwerflich, die

Gesetze über das, was ich thun soll, von demjenigen

herzunehmen, oder dadurch einschränken zu wollen, was
gethan wird." Die Ideen sind nicht Hirngespinste,

sondern ein unentbehrliche Bichtmafs unserer Vernunft.

Digrtized by Google



— 42 —

Mit Bezug auf das stoische Ideal des Weiüen sagt Kant:

„So wie die Idee die Kegel giel)t, so dient das Ideal in

•olchem Falle zum Ur b i 1 d e der durchgängigen Bestimmung

des Nachbildes I und wir haben kein anderes Richtmaüi

unserer Handlungen, als das Verhalten des göttlichen
Menschen in uns, womit wir uns vergleichen, beurteilen

und dadurch uns bessern, obgleich es niemals erreichen

können/
So kann man verstehen, wie die empirische Begründung

nicht zu einem universellen Gesetz führen kann. Der Mensch
hat nicht nur ein erfahrungsmAfsiges moralisches Gefühl,

sondern in erster Linie ist er Mensch durch sein iii o r a -

Ii sehe s Urteil. Dies beruht aber auf Begriffen und
Zweek( n, welche in seiner Vernunft liegen. Das logische

und teleologisclie l^ewufstsein ist das intellektuelle Funda-

ment der Moralität. Die Vernunft ist die Schöpferin der

moralischen Werte. Ein Gegenstand kann nur Wert haben,

wenn man ihn als Zweck oder als Mittel zum Zweck denken

kann. Trotz alles Jesuitismus heiligt der Zweck die Mittel,

aber darauf kommt es an, dafs der Zweck ein wirklich

reiner und heiliger sei, was bei den Jesuiten leider nicht

der Fall ist. Ein Zweck kann aber nicht nur gefühlt^

sondern mufs in erster Linie gedacht und begriffen werden.

Dazu gehiirt logisches Bewufstsein, was alle empirischen

Moralisten vergessen haben, welche auf das Gefühl allein

uihI einen moralischen (Jeschmack die Ethik begründen

woilieii, z.B. llume, wenn er im Anschlufs an Hutcheson

behauptet , dafs die Vorstellungen vom Moralitjchen nicht

den Wirksamkeiten des Verstandes, sondern dem Geschmack

oder Gefühl gleichgestellt werden sollten. Es fehlt diesen

Moralsystemen der weitausspannende Horizont, welchen die

Vernunft dem Menschen eröffnet, wenn jene Theoretiker

auch ein noch so grofses Füllhorn von Sympathie und Mit-

leiden ttber die Menschheit ausgiefsen wttrden.

Digitized by Google



— 48 —
Kant hat einmal in einer Anwandlung von systematischer

Tiefe in Analogie mit der Kritik der theoretischen Vernmift

7on einer Logik und Ästhetik des moralischen Bewuist-

seins gesprochen, Ton denen die erstere die Grundsfttze und
Begriffe, die letztere das Gefühl als subjektiiren Grund des

Begehrens hetrachte. Aber er kann in seiner überspannten

ünd zeitweise fast dogmatischen Entgegensetzung von Neigung

und Pflicht nicht weiter in diesen synthetischen Zusammen-
hang vordringen, obgleich er die Erwartung ausspriciit, dafs

es dereinst gelingen werde, theoretische und praktische

Vernunft aus einem Prinzip zu begreifen.

Wie die Wissenschaft durch die synthetische Ver-

knüpfung der logischen Urbegritfe mit den rftumlichen und
zeitlichen Empfindungen als eine Apperzeption der
sinnlichen Empfindungen gegründet wurde^ so hätte

Kant den begonnenen Vergleich nur fortführen brauchen,

mn die Sittlichkeit in analoger Weise als eine Apperzep-
tion der sinnlichen Triebe zu erkennen. Aber für

Kant war es zuweilen unmöglich zu denken, dafs Neigung

und Pflicht je miteinander harmonieren könnten.

Das Sitdiche kann nur ein Vernünftiges sein. Die

moralischen Begriffe des Gesetzes, des Selbstzweckes, der

Autonomie u. s. w. sind aber leer und blofse Schatten,

wenn sie niclit auf die Triebe des lebendigen Daseins an-

gewandt werden, weil in den Trioben aller Lebensinhalt

seine Quelle hat. Die Sittlichkeit mag deshalb in Ideen

begründet sein, aber das sittliche Leben bedarf des

natürlichen Inhaltes von Trieben und Gefühlen. Freilich

sind andererseits die Triebe blind und ohne zweckbewufstes

Ziel. Erst durch die Vernunft werden die natürlichen Triebe

im moralischen Bewufstsein erleuchtet und zu einem «n-

heidichen und teleologisch geordneten Triebsystem gestaltet

Iii dem Leben der Tiere mag es eine organisch bedingte

Teleologie der Triebe und Instinkte geben, aber der Mensch

mufs die in sein Bewußtsein eintretenden inneren Hegungen

Digitized by Google



— 44 —
der Teleologie seiner Vernunft unterordnen. Dadurch allein

unterscheidet sich das moralisclie Bewnfstsetn der Menschen

von einer sogenannten tierisehen Sittlichkeit.

2. Formale und materiale Moralpriiuipieii.

Das MoralgesetB ist nicht ein Hirngespinst über-

schwänglicher Einbildung^ wie manche Skeptiker es hin-

zustellen belieben, sondern es lebt in der menschlichen

Kultur als eine icrestaltende Kraft der Lebensordniingen.

Durch Zer^liederuijg und Absonderunj? wird es ans dem
Wesen der menschlichen Handlungen gleichsam heraus-

gezogen. In der Wirklichkeit des Lebens ist es mit dem
menschlichen Dasein aufs innigste verknüpft, ohne dafs die

Einzelnen ein abstrakt wissenschaftliches ßewufstsein davon

zu haben brauchen. Die Au%abe der Wissenschaft besteht

aber darin, den Begriflf der Moralität festzustellen, indem

in ^nem System von Gedanken die Kette der einzelnen

GrQnde festgestellt wird, welche den ZusammenhAug des

sittlichen Lebens bedingen.

Es mufs deshidb die Frage gestellt werden, wie ein

Zusammenhang des formalen Moralgesetzes mit dem Inhalte

des natürlichen Lebens denkbar sei. Die Beantwortung

dieser Frage ist aber auch darum notwendig, weil eine

formale Ethik zur ökonomischen und ästhetischen

Ethik werden mufs, wenn die Eriüllung des Pflichtgesetzes

nicht zu einer phantastischen Ideensklaverei ausarten solU

Das Moralgesetz liegt nicht aufserhalb unseres Daseins wie

ein aufserweltlicher Gott, sondern es leht in unserem Be»

wulstsein als eine schöpferische Kraft. Wir sind ebensosehr

seine Herren als seine Diener. Indem es uns die Pflicht

Yorschreibt, sind wir es selbst, die es kraft unserer Ver-

nunflfc erzeugen; denn Pflicht ist identisch mit vemflnftiger

Selbstgesetzgebung.

Damit wir begreifen, wie das universelle Moralgesetz

Digrtized by Google



— 45 —
ein Gesetz des Lebens sein kann, mufs untersucht werden,

~

wie die logische Form der Moralität auf das erfahranga^

mäfsige Dasein des Menschen bezogen werden kann. Nach-
dem die formalen Bedingungen alles sittlichen Denkens fest-

gestellt und in ihrem Werte geprüfb sind, mufs der matenale

Inhalt näher bestimmt werden, der dem Moralgeseta unier-

geordnet werden soll.

Man mufs annehmen, dafs es eine notwendige Be-

stimmung gicbt, in welcher der Zusauimenhang zwischen

der rationalen Begründung und dem empirischen Inhalt

zum methodischen Ausdruck gelangt. Eine solche Formel,

in welcher Stoff und Form des Handelns in ihrem

notwendigen Verhältnis zugeordnet sind, hat Kant auch ge-

geben; sie lautet: eigene Vollkommenheit und fremde
Grl ii c k Seligkeit DerBegriff des „eigenen" und „fremden"

ist formal und entspringt dem Gesetz; der Begriff der Glück-

seligkeit und der Vollkommenheit ist material und entspringt

aus dem Inhalt des Lebens, Der Geltungswert dieser Formel

eigiebt sich aus einer Prüfung der Eantischen Ansicht von

den mateiialen Prinaipien des Handelns, und indem ich

diese Bestimmung als allein richtig und notwendig nach-

zuweisen suche, hoffe ich, den Vorwurf T r e n d e 1 e n b u r g s

,

dafs es an einem Übergang vom reinen und guten Willen

in abstracto zum wirklichen Willen fehle', als untriftig

zurückweisen zu können.

Unter den materialen Moraiprinzipien, welche die vor-

kantische Ethik zur Grundlage ihrer Systeme gemacht hatte,

sind besonders zwei anzutreffen, weiche die Qualifikation

zu jener methodischen Übelgangsbestimmung in sich ent-

halten, ttn affektives und begriffliches Prinzip: Gltteksdig-

keit und Vollkommenheit Wenn nun Kant die Glttckselig-

keit als ein natürlich und empirisch hestimmtes Ghfiihl aus

der Begrandung der aheoluten Etkik ausschliefst, so will

er sie doch keineswegs aus dem Leben des Menschen über-

haupt verhannen. Weil man der Kantischen Ethik allgemein

Digitized by Google



— 46 —
möuchiselie Askese vorzaweifen pflegt^ boU mit den eigenen

Worten des Philosophen diese Erdiclitung widerlegt werden.

Glücklich zu sein, ist notwendig das Verlangen jedes yer-

nünfügen^ aber endlichen Wesens und also ein unvermeid-

licher Bestimmungsgrund seines BegehrnngsvermOgens,'*

Femer: „Aber diese U n t e r sch e idang des Qlttckseligkeits-

prinzipes von dem der Sittlichkeit ist darum nicht so weit

Entgegensetzung beider, und die reine praktische Ver-

nunft will nicht, mau solle die Ansprtklin auf Glückselig-

keit aufgeben, sondern nur, sobald von Ptiielit die Rede ist,

darauf gar nicht iviicksicht nehmen." Kann man d(Hitlicher

reden? Kant will durchaus nicht und Aei^ungeri

aus der Menschennatur ausrotten, sondern durch seine Kultur

soll der Mensch von dem „Despotismus der Begierden" be-

freit werden, so dafs die Triebe, welche die Natur uns als

Leitfaden beigegeben hat, uns nicht zu Fesseln werden,

yum die Bestimmung der Tierheit in uns nicht zu vernach-

lltssigen oder gar zu verletzen, indes wir doch frei genug

sind, sie (die Triebe) anzuziehen odw nachzulassen, zu ver*

längem oder zu verkürzen, nachdem es die Zwecke der

Vernunft erfordern.*

Der Mensch erstrebt die Glückseligkeit als Befrie-

digung seiner in ihm wirkenden Triebe mit naturgesetz-

licher Notwendigkeit; und Kant mufs es deshalb für eine

Thorheit und Ungereimtheit halten, einem Menschen das-

jenige als sittliches Gebot vorzuschreiben, was jeder aus

innerem Autrieb von selbst unvermeidlich erstrebt. Jeder

hat sein besonderes Gefühl für Lust und Unlust; die Glück-

seligkeit ist verschieden nach dem individuellen Bedürhiis,

ja in demselben Individuum zu verschiedenen Zeiten anders.

Was subjektiv als ein notwendiges Gesetz erscheint,

kann objektiv in moralischer Hinsicht also sehr zufällig

und variabel sein. Darum ist die Glückseligkeit als ein

«mpirisches und veränderliches Prinzip des Lebens zum
absoluten Bestimmungsgrund der Ethik ganz und gar un-

Digrtized by Google



— 47 —
geeignet, denn in der Ethik handelt es sich um die objek-

tive Form eines unbedingt und ausnahmslos
giltigen praktischen Gesetzes. Selbstverständlich

ist daher auch das Prinzip der allgemeinen Glückseligkeit

aus der Begraudung der Moralität auszuschliefsen, wenn
sich dieselbe auch als eine empirische Folgerung des

GesetEes ergeben sollte.

Wichtiger als der Tadel der eudämonistischen und

psychologisierenden Moralphilosopiien scheint mir der Eün*

wurf Schleiermachers in seiner Kritik der bisherigen

Sittenlehre zu sein , dafs Kant ungereclittortigterweise die

Vollkommenheit aus der liogründung der Momliiat aus-

geschlossen und sie mit der Glückseligkeit auf eine Stufe

gestellt habe. Dem gegenüber ist zu betonen , dafs Kant

sehr richtig in der VoUk' mmenheit ein begriffliches

Prinzip erkannte, das gedacht werden mufs, dieselbe aber

mit vollem Recht zu einem „reinen Vemunftprinzip der

Sittenlehre und der Pflicht*' nicht geeignet fand, denn der

Begriff der Vollkommenheit ist nach seiner Definition in

praktischer Bedeutung die Tauglichkeit und Zulänglichkeit

eines Dinges zu allerlei Zwecken und höchste Vollkommen-

heit die Qualifikation zu allen Zwecken überhaupt. Was
nun höchster Zweck sei, kann durch eine Analyse des Be-

griffes der Vollkommenheit nicht erkannt werden. Voll-

kommenheit ist eben kein apriorisch - lonualer, sondern

emp i ri s c h - formaler Begriff, dessen Bestimmung nur aus

der Natur des Menschen und der Kulturgeseluchte seiner

Entwicklung geseh('»pft werden kann. Der Begriff der Voll-

kommenheit umschliefst die eigentlich wissenschaftliche

Reehtssphäre der Psychologie und Anthropologie in der Ethik,

und nur hier! Denn die Vollkommenheit ist ein historisches

und biologisches Prinzip, das durch die Kulturhöhe einer

Geschiohtsperiode bedingt ist und durch individuelle Ge-

staltung in unzählig verschiedener Variation des Lebens-

inhaltes sich darstellt.

Digitized by Google



— 48 —
Erst nachdem der höchste Zweck erkannt und die Form

des remen Zweckes gegründet ist^ kann die Vollkommen«
heit als objektive Kttltarleistung und die Glück-
seligkeit als die subjektive Befriedigung in die

ideale Sphäre des Sitdichguten erhoben werden. Nor unter

dem G^ichtspuukte des hödisten Zweckes des vemttnftigen

Selbstbewufstseins erhalten beide den Stempel des sittlichen

Adels. Unsere Vollkommenheit mufs unser Glück recht-

fertigen, und die Vollkommenheit erhält ihren idealen Be-

stimmungsgrimd im moralisch- universellen Gesetz.

Im moralischen Gesetz kommt die rationale Zweck-
mälsigkeit menschlichen Handelns zum Ausdruck. Die

Reinheit und Rationalität des Zweckes besteht darin, dafs

der Zweck zugleich Pflicht sein mufs; denn die Pflicht

ist die Bestimmung des Einzelwillens durch das Gesetz und

der hdchste Zweck ist zugleich die höchste Pflicht oder

vielmehr nur dann höchster Zweck» wenn er höchste

Pflicht ist Dadurch unterscheiden sich die sittlichen

Zwecke von den technischen Zwecken^ welche ein auf

die Natur des Menschen gehendes Ziel betreffen. Es ist

aber das dem Sittlich-guten eigentümliche Kriterium , dafs

der Zweck der Verüunit zugleich unbedingt Pflicht ist;

denn nur solche pflichtbegründeten Zwecke eignen sich zu

der Idee einer vernünftig-allgemeinen GeseizgelMHii^, zur
Einheit der Zwecke unter dem moralischen
Gesetz.

Diejenigen Zwecke^ welche zugleich Pflichten sind, hat

£ant in dem Prinzip der eigenen Vollkommenheit und

fremden Glückseligkeit gefunden. Eigene Glttckseligkeit

ist ein Zweck , der nicht an^eich Pflicht sein kann, denn

was jedermann von selbst wiUy gehört nicht au dem Begriff

der Pflicht Dagegen ist eigene Vollkommenheit wohl ein

Zweck, der zugleich Pflicht ist; denn, um vollkommen sa
sein, bedarf es dner Kultur und Selbstsucht^ einer

Arbeit an sich selbst, die nicht jedermann ohne weiteres

Digrtized by Google



I - 49 —
leistet, die also eine Ptiicht und kein Trieb ist. Fremde
Vollkommenheit zu einem solchen Pflichtzweck zu machen^

ist daher unsinnig, weil sie nur das eigene Werk des anderen

sein kann. Fremde Glückseligkeit aber zu befördern, ist

ein Zweck, der zugleich Pflicht ist GewÜB ist jeder
seines Q-lttckes Schmied, weil das Glttck ein subjektiv

und individuell geübtes Geftlbl ist; aber die objektiven

matenalen Bedingungen zn seinem Glttcke, den Ambols
gleichsam, auf dem jeder nach eigenem Talent sein Glück

schmieden mag, ist die Gesellschaft und der Einzelne inner-

halb derselben zu schaffen v^erpÜichtet. So ist die Kantische

Moralbegründung der erhabenste und aliein mögliche Aus-

druck der SOG iah' 11 Gerechtigkeit. Denn Gerechtig-

keit mul's die Grundlage jeder erstrebenswerten socialen

Organisation sein, sie ist die höchste moralische Leistung

des Menschen als vernünftigen aber endlichen Wesens.

Auf diese Weise begründet Kant das einiBig mögliche

Verhältnis zwischen Pflicht und Trieb, und der auf diesem

Verhältnis basierende Begriff des Pflichtzweckes ist das

specifische Merkmal für die Bestimmungen der moralischen

Urteilskraft. In ihm liegt der Grund filr alle specieUen

Anwendungen des Moralgesetzes in der matenalen Ethik.

Kant durfte sagen, dafs die gemeine Menschenvemuuft

fähig sei, ohne besondere wissenschaftliche Unterweisung zu

unterscheiden, welche Form der Maxime sich zu einer all-

gememen Gesetzgebung schicke oder niciit. Zur Probe mag
eines der Beispiele untersucht wf^deu, welche er zur Er-

läuterung seiner Theorie aufstellt. In dem Exempel von

der Veruntreuung eines Depositums wird gesagt: ^Ich

werde sofort gewahr, dafs ein solches Prinzip als Getetz

sich selbst vernichten würde , daJüs es gar kein Depositum

gäbe**, nnd ebenso findet man in allen anderen Beispieleny

welche angeftihrt werden , diese Beziehung auf die Er-
fahrung, dafi» solche Majdmen lebenzerstörend wirken.

WoItmAim, Systun des moral. B«wiiJkiMinB. 4

Digitized by Google



- 50 —

Der EmpirtBt wird hier Kant auf ^ner falschen Führte ver-

muten und ihn der Inkonsequenz zeihen: also doch beruft

er sich aul Ertahruni; und die Wirkuii|4;en der Hand-
lung in der menschlichen Gt'.seil-<i:haft? — Oewif.s, und wie

öoUte es anders möglicli ^ein, wenn das Moralgcsctz nicht

als ein Hirngespinst ein weseulobe» kSL-iiemeudasein in der

Einbildung histeu sollte. Das moralische Gesetz soll in die

Wirklichkeit des Lebens hineingebildet werden, und ohne
diesen beständigen Kontakt mit dem empirischen Menschen-

dascin wäre das Opfer der Pflicht nichts als ein moralischer

Götzendienst Allerdings soll der Mensch auf die Folgen
seiner Handlungen achten, aber der Empirist reigifat den
Kernpunkt des Eanttschen Prinzips: der Mafsstab, den
man an die Wertung der Folgen legen soll, ist

ein apriorischer und idealer, der aus der Er-
fahrung selbst nicht ^4:ewoDnen werden kann.
Gewifs ist die Handlung mit einem Interesse an ihren

Wirkungen verknüpft, aber dieses Interesse soll ein reines

und ethisches Interesse sein. Der Erfolg soll seinen Wert
als Pflichtzweck auiweisen, sich als die mögliche Folge

einer allgemeinen Gesetzgebung aufzeigen können. Darum
mufs sich auch die Maxime selbst yemichten, wenn der

Erfolg sie nicht zur allgemeinen Gesetzgebung qualifiziert

Ob also in einem bestimmten Falle das Gesetz erfüllt

wird, kann nur durch rational gewertete Erfahrung
erwiesen werden, da Ts aber die Mucime zum Gesetz taug-

lich sein soll, ist apriori und formal. Die Beurteilung

der Folgen der Sittlichkeit, bemerkt Kant, geschieht nach

Ideen.

Die Beziehung der Sittlichkeit auf die Erfahrung, in

Form einer inufadielien \'erbinduug formaler und materialer

Moralprinzipieu , ist nicht nur wiclitig für die praktische

Urteilskraft, sondern hat auch genetische Bedeutung.

Denn die geschichtliche und sociale Erfahrung in der

moralischen Kulturentwicklung ist die äufsere Ursache

Digitized by Google



- 51 —
aUer Genesis der Sittlichkeit. Ohne sittliciie Erfahrung

würe die Menschheit nie sittlich geworden; ohne diese Ge-

legenheitsursachen, welche den Stoff des Lebens darbietet,

kann das Moralgesetz im Bewafstsein sich gar nicht ent-

wickeln. Das moralische Bewufstsein wäre sonst ein totes

und unbekanntes Vermögen, denn Tugend muls im Lebens-

kämpfe erworben werden, und Mensch sein, heifst nach

Goethe, ein Kämpfer sein. Aber die notwendige Bedingung

dieser Eiitwicklung ist eine tormale Anlagt: und Bestinmmiig

zum sittlichen Ideal: ohne diese hätte auch eine Ewigkeit

von Kultur und Erfiihning die Sittlichk(.'it als geschieht-

liches Produkt nicht hervorgehraeht. Dieser Gresichtspunkt

ist unerläfslich für die Grundlegung der Geschichtsphilosophie;

denn die Auffassung der Entwicklung des moralischen
Bewufstseins steht in genauer Analogie mit der Entwicklungs-

geschichte des wissenschaftlichen, ästhetischen
und religiösen Bewufstseins.

Im Bewufstsein liegt der formale Grund, in der sinn-

lichen Erfahrung die äufsere Gelegenheitsursache der Ent-

wicklung aller apriorischen Gesetzlichkeit; nur im unauf-

hörlichen Kontakt mit der sinnlichen Aufsenwelt kann das

Prinzi]) der Apriorität, sowohl in ontogenctisclier als phylo-

genetischer Hinsicht, zur geistesgesetzlichen Ausbildung

gelangen.

Dafs der formalen Gesetzlichkeit des Bewulstseins ein

bestimmter gesetzmäfsiger Bau des menschlichen Organismus

entspricht, und dafs die Apriorität der logischen Gesetze

in einer bestimmten psychophysischen Keaktionsweise des

menschlichen Gehirns ihren Grund hat, wird die Psycho-

physik der reinen Vernunft an einer späteren Stelle in zu-

sammenhängender Betrachtung nachweisen.

4*

Digitized by Google



— 52 —

8. Überorduung der praktischen über die iheoietisclie

Yernnnft.

Id der Begründung und Ausführung der naturwissen-

Bcbaftiichen Erffdirungslehre hat Kant gezeigt , dafs der

Menach Uber seine höchsten Interessen durch eine natür-

liche Erkenntnis nicht aufgeklärt werden kann. Er ^i^te

jedoch zum Teil die höchsten Zwecke der Menschheit leider

im rückschrittlichen Sinne der kirchenchristlichen Dogmatik

als die Fiageu nach Gott, Seele und Unsterblich-
keit auf. In diesem einzigen Falle ist Kant seinem for-

malen Standpunkt untreu geworden und hat er statt kri-

tischer Gründe materiale Gesichtspunkte ms Feld geführt,

weshalb man auf den metaphysisch- theologischen Anhang

seiner Philosophie ohne Bedenken verzichten kann, ohne

dafs der Wert und der Umfang des kritisch-fonnalen Systems

irgendwie beeinträchtigt wird.

Wenn man die litterarisch vorliegenden Gedanken

EantB als Gesamtweltanschauung betrachtet^ so ist dieselbe

durchaus theistisch und dualistisch im schlimmsten

Sinne des Wortes. Indem er der praktischen Vernunft den

Vorrang vor der theoretischen gab, gründete er einen

moralischen Gottes- und Ünsterblichkeitsglauben , welch»
im Vergleich mit der vorangehenden theoretischen Meta-

physik einen noch verderblicheren Einflufs auf Geist und

Gemüt ausüben kann. Denn diesen praktischen Glauben

entzog er aller wissLnsrhaftlichen Diskussion, und mit

vollem Recht hat man ihm spöttisch vorgeworfen, dais er

durch die eine ThUr den lieben Gott hinauswerfe, um ihn

durch ein Hinterpförtchen wieder hereinschiüpfen zu lassen.

Es ist eine treffende Bemerkung von F. A. Lange,
dafs die Kantische Philosophie mit einem Janusantlitz auf

der Grenzscheide zweier Zeitalter stände. Vorwärts gerichtet

ist die kritische Methode» welche das Fundament einer

noch im Werden begriffenen Weltanschauung abgegeben

Digrtized by Google



— 53 —

hat; rückwärts schattt in die dunkle Nacht des Mittelalters

die moralische Metaphysik, denn in ihr hat die Scholastik

ihren letzten Schlupfvrinkel gefunden. Doch zum Tode ge-

troffen wurde die armselige VemUnftelei durch den auf die

Ziele dieses Leben» gerichteten moralischen Geist Fichten,

nachdem sie durch Kant einen scheinbar unan^eifbaren

Verstr-i k im bethörten Meiischenlierzen getundrn l\atte.

We nn iiberhaupt von einem pietistisehen Einfluls auf Ivan ts

Kthik geredet werden kann^ so ist derselbe nicht in ihrem

Kigorismus, sondern in ihrem theologischen Abschlufs zu

finden. Freilich bh ibt es ein fast unlösbares psychologisches

Rätsel y wie im Bewofstsein Kants sich zwei so wider-

sprechende und feindliche Gedankenrichtungen, wie die

kritische Methode und der naive Olauhe eines himmelsttch-

ttgen HerzenSy vereinigen konnten. Wenn man jedoch he-

denkty dais Kant mit der in sich geschlossenen Weltkonsep-

tion Spinozas nichts anzufangen wufste, welche durchaus

monistisch und im Gegensatz zur überlieferten Dogmatik

konsequent atheistisch ist^ wird man die persönliche Privat-

metaphysik Kants etwas leichter verstohcn lernen.

Wenn man auch die Kenzessionen Kants an die dog-

matische Theologie eines gefälschten Christenturas durchaus

ablehnt, behält die Überordnung der praktischen über die

theoretische Vernunft dennoch einen bedeutsamen tmd not-

wendigen Sinn, wenn die kritische Methode nicht mit

der theologischen, sondernder genetischen Methode

yerbnnden wird. Der Entwicklungsgedanke wird einerseits

aeigen, dais die Wissenschaft nur in einem socialen Ver-

bände, wo ethisch-praktische Beziehungen herrschen, ent-

stehen konnte. Der Ursprung der natürlichen Erkenntnis

setzt eine Gemeinseliati vuiaus, wo Sitilichkeit das Prinzip

menschlicher Handlungen ist. Der Begriff der Natur ent-

steht durch die Thätigkeit der Menschen, sowohl durch

ihre technische als moralische Praxis. Der Begriff

der Ursache ist nur dann möglich, wenn der Mensch sich

Digitized by Google



— 54 —

selbst als Ursache in der Katar thätig weifs. Der Begriff

der G^geBstftndltchkeit ist nur denkbar, indem der Mensch
selbst G-^enstände hervorbringt Man kann das Verbttltnis

der theoretischen zur praktischen Vernunft in den grund-

legenden Sats Kusammeniassen ^ dafs ohne Technik
keine Logik und ohne Ethik keine Physik mög-
lich sei. Wie dieser Zusammenhang im einzelnen zu
denken ist, wird später bei der Lehre von der Urgeschichte

des Geistes näher untersucht werden.

Andererseits bedeutet Fichtes Philosophie gegenüber

der Kantischen insofern einen Fortschritt, als durch Ab-
lehnung der theologischen Konzessionen eine Immanenz
der praktischen Vernunft gelehrt wird. Kant hatte be-

merkt, dafs alles Interesse schliefslich ein praktisches sei;

zwar hatte Kant theologische Hintergedanken dabei, wäh-
rend Fichte mit dieser Lehre Ernst machte und sie zum
Prinzip einer philosophischen Weltanschauung des Thuns
und Handelns machte. So gelangte er zu einer im-

manenten sittlichen. Weltordnung, welche nicht fertig da-

steht, sondern im ^eschic hiliclien Prozefs geschaffen werden

muls. In zwei kurzen Sätzen drückt sich dieses Prinzip

scharf aus: ist so, weil ich es so mache.'' — »Ich

bin ja nur, was ich handle."
Man mufs darin eine Weiterentwicklung des Kritizismus

erblicken. Kants Lehre von der Spontaneität des
Verstandes und der Einheit der Vernunft, welche

ntur in ihrer Anwendung auf zwei yerschiedene Gegen-

stände in theoretische und praktische zer&llt, sind die

Wurzeln, aus denen Fichtes Gkdankenbau herausgewachsen

ist. Das Wesen der Vernunft ist eine synthetische Thätig-

keit, in theoretischer Beziehung nachbildend und reproduk-

tiv, in praktischer Hinsicht dagegen produktiv und bildend.

Die wisöcnäcliaftlichen Begriffe sind Wertsetzungen unseres

Thuns; die Idee der Wahrheit hervorzubringen, ist eine

Digitized by Google



— 55 —
moralische Tbat Die WisAenscliaft liat ihren Grund in der

SittBchkeit: kein Wissen ohne Gewissen.
Der Mensch erscheint in der Sinnenwelt natürlicher

Beziehungen als ein Glied im ursäcliliclien Prozefs, unselb-

ständit»' und relativ, ohne Zweck und Ideal. Für die Natur-

wissenschaft hat der Mensch als Objekt der Erkenntnis

gleich viel Wert mit einem Tier, einer Pflanze oder einem

Stein. Die Naturwissenschaft kann wohl den Menschen

über seine Stellung in der physischen Weltordnung der

Dinge orientieren, aber Zwecke und Ziele für sein Leben
kann sie nie und nimmer anweisen. Denn nicht in seinem

natürlichen Wissen, sondern im moralischen Gewissen ent-

deckt der Mensch Quelle und Wert seiner Bestimmung.

Die Wissenschaft erblilt erst Wert durch ihre sittlichen

Aufgaben und Wirkungen. Nicht aufser uns in der Sinnen-

welt des naturmechanischen G^chehens sind unsere Lebens-

zwecke zu suchen, sondern in uns selbst, im höchsten Ge-

danken moralischer fcjelbstgesetzgebuug.

Die Zwecke des menschlichen Daseins sind in der

formalen Begründung des Moralgesetzes dargestellt worden.

Sie drücken ein Sollen aus, das in die Wirklichkeit der

Sinnenwelt hineingebildet werden soll. Die natürliche Weit

zu einer sittlichen emporzuheben, ist das Ziel kultur-

geschichtlicher Entwicklung. Die immanente moraliscfae

Weltanschauung Fichtes ist die notwendige Konsequenz der

kritischen Ethik und steht mit einer kritisch geleiteten

Naturwissenschaflb in vollständiger Übereinstimmung. Wie
aber eine solche moralische Weltkonseption möglich sei,

welche die natorgesetzliche Erkenntnis in sich schliefsti er-

fordert eine Untersuchung des Problems von der Freiheit
des Willens.

Digitized by Google



— 56 —

Vierte» ivapitel.

Die Freilieit des Willens.

Hume hat die Frage nach der Freiheit des Willens

die strittigste Frage der strittigsten Wisüciischaft — der

Metaphys'k genannt. Seitdem Metaphysik durch empirische

Naturwissenschaft abgesetzt wurde, ist man bemüht, die

Freiheit des Wiliend als eine philosophische Schrulle hin-

zustellen, an welche nur Theologen^ verschrobene Juristen

und ideologische Anhänger der verstorbenen Metaphysik

glauben. Selbst auf die Gefahr hin, des Titels der Wissen-

schafUichkeit von dogmatischen Natarkennem verlustig er-

klärt 2u werden, wird hier behauptet und zu beweisen

versuch^ dals die Freiheit des Willens trotz aller kausalen

Katnrforschung und Moralstatistik nicht nur ein notwendiges

Problem, suiidern eine unausrottbare Thatsache des mora-

lischen Bewufstseins ist Der Kern des Beweises ist früber

schon angedeutet worden, nämlich in dem kritischen Nach-

weis, dafs die Ethik nie eine blofs naturwissen-
schaftliche Disciplin werden kann, es sei denn,

dafs man den Begriff der Natur oder der Ethik ändern

würde. Die Auffassung der Willensfreiheit hängt aber

durchaus von der Theorie der Sittlichkeit ab.

In keinem Problem der Philosophie ist eine genaue

Klarlegung der Begriffe so erforderlich wie in dem der

Willensfreiheit; denn die meisten Abhandlungen strotzen

von Begriffsverwirrungen und Zweideutigkeiten , vor denen

uns nur eine kritische Theorie der Erkenntnis hflten kann.

Wenn die Freiheit des Willens behauptet wird, so

heifst daib; der freie Wille ist ursaehlos; wobei not-

wendig hinzugefügt werden mufs, dafs die Ursaclilosigkeit

im Sinne der physikalischen Naturwissenschaft gemeint ist»

Digrtized by Google



— 67 —
nach dem Katurgesete, dafs alle Erscbemungen ihrer Ent-

stehung nach in der Zeit durch eine notwendige Ver-

knüpfang miteinander yerbunden sind, derart, dafs jedee

Geschehnis durch eine zeitlich vorausgehende Ursache be-

dingt ist Ursachlosigkeit bedeutet nun aber nicht Grund-
losigkeit und Freiheit ist keineswegs identisch mit

Gesetzlosigkeit; denn es sind andere Grunde und

andere Gesetze, welche in der moralischen Welt herrschen.

Freilich kommt bei dem Problem der Freiheit alles darauf

an, wie man die Ethik selber auftafst.

Zur Orientierung in dem Freiheitsproblem und iu den

verschiedenen Stellungen, welche man dazu einnehmen

kann, seien die Stimmen zweier Philoso})hen angeführt,

welche man g^^en die Lehre von der Freiheit gewöhnlich

anzuführen pflegt: Hume und Spinoza.
Hume hat in seiner Untersuchung über den mensch-

lichen Verstand einen besonderen Abschnitt über Freiheit

und Notwendigkeit geschrieben, in welchem er die Determi-

nation menschlicher Handlungen zu beweisen sucht. Er
bezeichnet den Streit um die Willensfreiheit als einen blofsen

Wortstreit und meint, dafs in der Lehre von der Notwendig-

keit und Freiheit alle Meiisrhen immer übereingestimmt

hätten , fallü man diesen Bezeiehnungen einen verntinftigen

Sinn beilege. — Freilich, auf den veruanftigeu Sinn kommt
alles an.

Wie unsere Idee von Notwendigkeit und Kausalität

aus der Wahrnehmung der Gleichförmigkeit in den Wirk-

samkeiten der Natur durch eine geistige Gewohnheit ent-

steht^ so muls uns auch die Beobachtung der Bestttndigkeit

und Gleichartigkeit der Prinzipien der menschlichen Natur

und ihrer Wirksamkeiten zu derselben Ansicht ihrer not-

wendigen Verknüpfung führen. „Die Menschen sind immer

und überall so sehr dieseibcii , dafs uns die Geschichte in

diesem Punkte nichts Keues oder Seltsames berichtet."

Auf dieser Beobachtung beruht die Erfahrung der Lebens-

Digitized by Google



— 58 -

praxisy aber den Charakter der Menschen bestimmte Regeln

aufzustellen, welche in den Handlungen sich immer wieder-

holen. Vertrauen, Verkehr und Gemeinschaft wttre unmög-
lich, ohne den regelmäfsigen Zusammenhang von bestimmten

Motiven und Handlungen.

„Und in der Thal, betrachten wir, wie passend natür-
liche und moralische Evidenz ineinander veikr>ttet

sind und nur eine einzi^^e Argumentkette bilden,

werden wir uns kein Gewissen machen einzuräumen, dafs

sie von derselben Natur und aus denselben Prinzipien her-

geleitet sind/ Es ist nur eine scheinbare Verschiedenheit,

wenn man zwischen den Wirkungen der Intelligenz und

den materiellen Kräften einen Gegensatz macht, und es

entsteht eine scheinbare Freiheit, indem wir uns wohl der

Handlungen, aber nicht Ihrer Ursachen bewufst sind. Will

man trotzdem eine Freiheit des Willens annehmen, so wäre

dieselbe soTiel wie Zufall, von dem allgemein sugo^eben

wird, dafs er keine Existenz habe.

Humc spricht mit der Miene eines erfahrenen Welt-

mannes, dem praktische Menschenkenntnis und Lebens-

gcwandtheit die Quellen philosophischen Denkens sind.

Seine Leugnuni^ der Willensfreiheit liängt mit seiner Moral-

tbeorie aufs engste zusammen, welche sich auf moralischen

Sinn und empirisches Gefühl aufbaut. Er fafst die Regel-

mttfsigkeit in der Sittlichkeit in derselben empirischen Weise

auf wie in der Wissenschaft:, als eine Folge von beständiger

Wahrnehmung und Beobachtung. Eine Kritik seiner Theorie^

welche ebenso klar wie oberflächlich ist, mOge hier erspart

bleiben, da sein Gedankengang in Kants Antinomienlehre

in vertiefter Form wiederkehrt

Spinoza wird vielfach gelobt, dafs er den Gkdanken
notwendiger Verursachung auch auf den menschlichen Willen

übertragen iiabe, was namentlich von Naturwissenschaftlern

geschieht, die das Spinozistischc System im Sinne des

Materialismus auffassen. Nun ist aber Öpinozas Philosophie

Digrtized by Google



- 69 —
nicht ohne weiteres dem vulgären Materialismus zu ver^

gleichen, und wenn sie von einer ursächlichen Bestimmung
des menschlichen Willens redet , so ist dieser Begriff der

Ursache keineswegs derjenige der naturwissenschaftlichen

Fnrschung. In Spinozas System laufen zwei Gcdanken-

reilien parallel, von denen die eine zur Determination des

Willens, die andere abei- zur Freiheit des \\ illens hinzuleiten

strebt, ein Gedankengaug, wie er sieh später in Kants

Antinomienlehre wiederHudet. Die Willenstheorie Spinozas

ist so sehr mit der Auffassung des obersten Prinzipes seines

Systems verflochten^ dsSn es schwer ist, mit wenigen Worten
seine Stellungnahme zu charakterisieren.

Dasjenige Ding nennt Spinos» frei, das yermOge der

Notwendigkeit seiner eigenen Natur existiert imd blofs

durch sich selbst zum Handeln bestimmt wird; notwendig

oder yielmehr gezwungen wird ein Ding heifsen, das von

einem anderen bestimmt wird, auf gewisse und bestimmte

Weise zu existieren und zu wirken. Insofern die Natur

oder „Gott" durch sich selbst existiert, ist sie Ursache ihrer

selbst, ist sie frei, indem sie dem Gesetze ihres Seins not-

wendig folgt.

Der Mensch nimmt an der göttlichen Natur teil, einer-

seits, sofern er Geist ist, andererseits, sofern er Körper ist.

Da der Geist eine gewisse bestimmte Dascinsform des un-

endlichen Denkens ist, so kann er nicht die freie Ursache

seiner Handlungen sein. «Es giebt im Geiste keinen

absoluten oder freien Willen, sondern der Geist wird zu

diesem oder jenem Wollen von einer Ursache bestimm^

welche auch wieder von einer anderen bestimmt worden ist,

und diese wieder von einer anderen u. s. f. ins Unendliche.*^

Der Geist wird bestimmt durch die Affekte; das sind Er-

regungen des Körpers, durch welche das Thätigkeitsvermögen

des Körpers vergröfsert oder verringert, gefördert oder ge-

hemmt wird. Der Mensch ist thätig, wenn etwas in ihm

Digitized by Google



— 60 —

oder aufser ihm geschieht, dessen adäquate Ursache er ist;

er ist leiden dy wenn in ihm etwas geschieht oder aus

seiner Natur etwas folgt ^ wovon er nur die partiale Ur-
sache ist.

Die menschliche Unfreiheit besteht in der Macht der

Affekte, die menschliche Freiheit aber in der Macht der

Erkenntnis. Spinoza hat thatsächlich eine Freiheit des
Willens gelehrt und sieht dieselbe in der Leiiung der

Vernunft. Durch die Vernunft hat der Mensch adäquate

Ideen und kann er Ursache seiner selbst sein ; denn wenn
auch Spinoza die menschlichen Handlungen und Affekte mit

der gerühmten klaren Kuhe des Mathematikers zerlegt , so

kennter doch neben der beschreibenden Ethik im Sinne

der Anthropologie auch eine normative Ethik, welche

mit der Eantischen in den Grundzttgen ttbereinstimmt^ was
nicht zu Terwundem ist, da beide in ihren moralischen

Lehren vom ursprünglichen Christentum ausgehen. „Ich

komme nun endlich zur anderen Seite der Ethik, welche

die Mittel und Wege betrifft, die zur Freiheit führen.^

Zu diesem Zwecke will er von der Macht der Vernunft

handeln, indem er zeigt, was die Vernunft wider die Affekte

vermag und was die Freiheit des Geistes oder die Glück-

seligkeit ist. „Ich habe denjenigen frei genannt, der blofs

von der Vernunft geleitet wird. " Der Mensch handelt aber

nach dem Gesetze seiner Natur, wenn er nach der Leitung

der Vernunft lebt, und nur insofern stimmt er mit der

Natur eines anderen Menschen notwendig ttberein. Was
wir nach dem Gebote der Vernunft für gut oder schlecht

halten, ist notwendig gut oder schlecht und gilt für

jeden Menschen. In der Vernunft hat der G^ist eine

adäquate Erkenntnis des ewigen und unendlichen Wesens
Gottes. Man steht, dals bei Spinoza die Formalität und

Universalität der moralischen Vernunft zu demselben Aus-

druck gelangt wie bei Kant.

Weil die normative Ethik iSpinozas rationell ist,

Digitized by Google



— 61 —
muiöte er auch zur Freiheit des Willens gelangen, und wir

werden linden, dais seine Theorie von der moralischen Frei-

heit durch Vernunftbestimmung im wesentlichen dieselbe

ist wie diejenige in der Kantischen Philosophie.

Soweit der Mensch Gegenstand der erfahrimgsmäfsigen

Beobachtung ist^ wie er in Raum und Zeit den sinnlichen

Bedingungen des natürlichen Laufes der Dinge unterworfen

dasteht, ist er ein Gegenstand der Katurwissenschaft, und

in ihren speciellen Aufgaben ein Gegenstand der Anthro-

pologie, Physiologie und Mechanik. Das Prohlm der Natur-

wissenschaft besteht darin, die Natur als Gegenstand ihrer

Forschung einheitlich als ein System notwendig wirkender

UrsuLlien zu begreifen. Alles, was geschieht, setzt etwas

voraus, worauf es notwendig nach dem Naturgesetz der

Kausalität folgt. Man merke aber wohl, dafs das univer-

selle Problem der Verursachung die ideale Aufgabe
der Naturwissenschaft ist, und dafs es keineswegs erwiesen

ist, dafs alles und jedes in der Natur kausal bedingt wird.

Von ihrem methodischen Standpunkt aus leugnet deshalb

die Naturwissenschaft, dafs eine andere Art von Kausalität

in der Natur vorhanden sei, etwa eine Kausalität aus Frei-

heit, derart dafs es eine absolute Spontaneität gäbe, eine

Beihe von Erscheinungen, die nach Natuigesetsen verläuft,

von selbst anzufangen. Insofern diese Freiheit den Er-

scheinungen der Welt insgesamt, also dem ganzen Kosmos

mit dem Menschen eingerechnet, zugeschrieben werden kann,

wird dieselbe von Kant die k o s m ü1 o g i s c Ii e Freiheit ge-

nannt. Der Grund, welcbf^r uns dazu führt, eine solche

kosuiologische Freiheit anzunehmen, liegt in dem faktischen

Bewufstsein unserer moralischen Freiheit und in dem

notwendigen Problem über die Beziehung der moralischen

Freiheit zum universellen Naturgeschehen. Sofern wir uns

selbst unserer Freiheit bewufst sind, mitssen wir die Mög-

lichkeit nachweisen können, dafs die Freiheit unserer

moralischen Entschliefsung mit dem natürlichen Lauf der

Digitized by Google



— 62 -

Dinge nicht in Widerspruch steht. Die Gegenstände der

Katur sind als Objekte des natttrlichen Erkennens Er-
scheinungen, d.h. Dinge alsBeziehungen zu unserer
Sinnlichkeit. Diese notwendige Beziehung drUckt sich

in den Naturgesetzen aus. Nun können aber die Er-

Hcheinungen in ihrer Existenz als Dinge an äicli selbst
gffdacht werden, d. Ii. ulme Beziehung zu unserer natür-

lii'hen Sinnlichkeit. Und in der That ist die Natur auch

mehr, als die Naturwissenschaft am Leitfaden des kausal-

gesetzlichen Mechanismus von ihr demonstrieren kann. Denn
die kau^^ale Methode der Naturwissenschaft ist zugleich die

methodische Schranke derselben. Die mechanisch auf«
gefalste Natur ist nicht die ganze Natur. Wenn
auch die mechanisch denkende Physik die Natur von den
Sphären des Himmelsgewölbes bis zu den Halbkugeln und
Ganglienzellen eines menschlichen Gehirns fn quantifizierte

Atombewegung auflösen könnte^ so liegt es doch ganz aufser-

halb ihres Erkenntniskreises, die Specifikation der

mannigfaltigen Oidniing in derselben zu erklären: warum
die nieeliaiiisch bewegte Materie in der astronomischen Welt
sich zu einem Planetensystem, im menschlichen Gehirn aber

zu bestimniti-n Windungen und Furchen gestaltet hat. Die

(Qualitäten und Indi vidualitäteu in der Natur sind

mechanisch unauflösbar. Man mag im einzelnen durch

mechanische Gründe nachweisen können, wie ein organisches

Wesen zu dieser oder jener Gestalt gelangt sein mag; aber

warum dieses die eine und jenes die andere Gestalt besitzt,

ist ein Problem, das aufserhalb des Kreises der Naturwissen-

schaft fUllt. Weil dies aber nicht in ihre Methode pafst,

so pflegt sie in dogmatischer Weise die Individualität in

der Natur zu leugnen und sich an dem Mechanismus des

universellen Kau.salge.setze5 genügen zu lassen. Das mag
sie und nuifs .nie auch in ihrem eigenen Interesse thun,

aber dann soll sie sich nicht brüsten, eine vollständige Welt-

anschauung zu sein.

Digitized by Google



— 63 —

Ein neuerer Naturforscher will sogar die ganze Vöiker-

geschichte, die sog. Weltgeschichte in einen physikalisch-

chemischen Prozefs auflösen, dessen eigentümlicher Verlauf

durch die Gesetze der natürlichen Zuchtwahl erklärt wird;

und nichtsdestoweniger sieht derselbe Autor in der Geschichte

eine Vervollkommnung zu sittlichen Idealen , eine £mpor-
hebung aus dem traurigen Zustande der socialen Barbarei

zum menschenwürdigen Dasein. Was hat aber die physi-

kaiische Chemie mit sittlichen Idealen und der Menschen-

würde gemein? — Hier sehen wir den naturwissenschaft-

lichcn und plulosophischen Gedankengang durcheinander

laufen, ohne dafs sich der Autor der methodischen Trag-

weite seiner Aufserungen bewufst ist.

Das Problem der Freiheit ist das Problem der Indivi-

dualitat, das für die MaturWissenschaft unauflöslich , weil

methodisch unmöglich ist. Aber gerade die genetische
Auffassung der Weltentwicklung, welche yon Urnebeln

hinauf bis zum menschlichen Organismus eine kontinuier-

liche Reihe von Vervollkommnungsstufen nachzuweisen

sucht, mufs dahin ^ren, die immanenten Analogien

menschlicher Freiheit in der Katur zu suchen. In dieser

Forderung liegt der Sinn des Postulates der kosmologischen

Freiheit, von welcher die moralische Freilieit des Menschen

einen speciellcn Fall darstellt. Diese Beziehung ist aber

nur dann möglich, wenn sich das moralisclic Gisetz, in

welchem sich die Freiheit offenbart, als ein universelles

Gesetz der Natur nachweisen läfst.

Das Moralgesetz ist die Bedingung, unter welcher wir

uns überhaupt der Freiheit bewufst werden. In der Selbst-

gesetzgebung offenbart sich unsere Freiheit, uns nicht von

sinnlichen Bestimmungsgrflnden determinieren zu lassen,

sondern den universellen Vemunftzweck des SoUens zu ver-

wirklichen. Der Sinnenwelt gegenliber bedeutet diese ver-

nunftgesetzliche Handlung eine unbedingte Spontaneität, den

absoluten Anfang einer Kette von B^ebenheiten, welche

/

Digitized by Google



— 64 —
in die bisherige Ordnung der Dinge Terändernd, sei es

hemmend oder fördernd
,

eingreifen. Das Vermögen der

Freiheit ist Grand nnd Möglichkeit der Selbstgesetzgebung

moralischer Vernunft. Insofern sie unabhängig von der

Sinnlichkeit gedacht wird, iöt sie negative Freiheit,

während sie als Schöpferin des Moralgesetzes positive
Freiheit bedeutet.

Kant hat allen Anspruciien der modernen Moralstatistik

und der darauf fufsenden Lehre von der Unfreiheit des

Willens die Spitze abgebrochen, bevor sie selbst als eine

Art von Naturwissenschaft der menschlichen Gesellschaft

geschaffen wurde. „Man kann also einräumen, dafs, wenn
es für uns möglich wäre, in eines Menschen Denkungsart,

so wie sie sich durch innere sowohl als äufsere Handlungen
zeigt, so tiefe Einsicht zu haben, dafä jede, auch die mindeste

Triebfeder dazu uns bekannt wttrde, im gleichen alle auf

diese wirkenden äufseren Veranlassungen, man eines Menschen
Verhalten auf die Zukunft mit derselben Gewifüheit, so wie

eine Mond- oder Sonnenlinsternis ausrechnen könnte, dennoch
dabei behaupten, dafs der Mensch frei sei."

Es ist unbeschadet der Forschungsart der Naturwissen-

schaft möglich
,
Naturnotwendigkeit und Freiheit in einem

und demselben Objekte anzunehmen. Denn es sind zwei

verschiedene Beziehungspunkte, von denen aus man den
Menschen und in gleicher Weise jedes andere Ding in der

Welt betrachten kann : als Ding an sich und als Erscheinung.

Als n^'^T^S sich** ist es frei, d. h. sich selbst bestimmend
und beziehungslos zur Sinnenwelt* Es ist ungereimt zu
sagen: der Mensch ist frei, sondern der Mensch soll frei

sein: er hat die Bestimmung, frei zu sein. In der Wirk*
liehkeit des Lebens ist der Mensch bald frei

und bald nicht frei. Der Mensch ist frei, wenn er

dem Vernunftgesetz der Sittliclikeit gemäls seine Hand-

lungen bestimmt, unfrei, wenn er den Ursachen der Sinn-

lichkeit unterliegt Die Freiheit hat ihre iStufen und Ent-

Digitized by Google



— 65

wjckliingen und das Be wulstsein der Freiheit muTs ge-

«clnchtlicii erworben werden.

Wir wisaendie Freiheit, ohne sie einzusehen und
von ihr eine theoretische Erkenntnis im Sinne der Natur-

wissenschaft zu hahen. Wir haben nur ein direktes, kein

indirektes BewuTstsein der Freiheit Zu begreifen und zu
erforschen ist sie nur in ihren Wirkungen, und die höchste

kritische Erkenntnis besteht, wie Kant bemerkt; darin, ihre

ünbegreiflichkeit zu begreifen. Zu begreifen, wie Freiheit

möglich sei, ist der Aufgabe gleich zu begreifen, wie die

Wirkh'chkeit möglich sei. Die Freiheit ist nicht so sehr

ein Wissen als vielmehr ein Gewissen, sie ist kein

Begriflf, sondern eineThat Durch die That wird sie zum
Begriff.

Dem Naturgesetz gegenüber mufs die Freiheit als ur-

s a c h 1 o s und gesetzlos erscheinen, denn die Gesetze und
Gründe der Freiheit sind sinnlich - empirisch nicht zu er-

kennen. Im moralischen Selbstbewufstsein ist aber die

scheinbare Ursachlosigkeit eine Kausalität durch Ideen, und
die scheinbare Gesetzlosigkeit wird als eine autonome Selbst-

bestimmung der Vernunft o£Penbar. Was n der theoretischen

Auffassung der Natur als absoluter Zufall erscheint, wird

vom Standpunkt des praktischen Geistes als eine absolute

Notwendigkeit erkannt Kant bemerkt: „So ist die Frei-

heit, ob sie zwar nicht eine Eigenscliaft des Willens nach

Naturiresetzen ist, darum doch niehtge setzlos, sondern

muls vielmehr eine Kausalität nach unwandelbaren Gesetzen,

aber von besonderer Art sein, denn sonst wäre ein freier

Wille ein Unding." —
Es ist nicht nur Freiheit im iJewufstsein des Menschen,

sondern, sofern Freiheit das Ding an sich ist. auch Freiheit

in der Natur und Geschichte. Auch in der Natur giebt es

ein Sollen, insofern es in ihr Zwecke giebt. Diese

latente Freiheit und Zweckmässigkeit kann nicht direkt er-

kannt, sondern nur analog gedeutet werden: sie sind gene-

Woltmanii, SyaUm de« uiomI. B«wnfkts«iiks. 5

Digitized by Google



— eß —

tische Analogien der reflektierenden Urteilskraft. Weil

jedes Ding in der Natur wechselweise ah Selbstzweck und

Mittel angesehen werden kann und dieses Verhältnis universell

gilt, hat die teleologische Form des moralischen
Gesetzes auch die Bedeutung eines Gesetzes
der Natur. Unmöglich wäre es, einen genetischen Zu-

sammenhang alles Entstehenden zu begreifen, wenn in der

Natur nicht die Analogien des moralischen Thuns vorhanden

wären. Die entwicklungsgeschichtliche Analogie ist keine

äufäerliche und zAifällige, sondern eine notwendig immanente,

welche durch kritiseli geleitete Induktion gefunden wird.

Das Reich der Freilieit liegt mitten in den Sphären

der Natur. Das natürliche Gesetz Hndet seinen Grund im

sittlichnn Gesetz; der Zweck ist die Bedeutung der Ursache.

Das ist der Sinn des Primates der praktischen Vernunft,

dals die qualitative Weltauffassung gegenüber der quantita-

tiven der höhere und umfassendere Standpunkt ist. Die
Physik ist als Weltanschauung kritisch unmög-
lich; denn die Ethik eröffnet uns erst das Verständnis

für gewisse Erscheinungen der Natur, welche der Physik

absolut unzugänglich sind. Beispielsweise mufs der Kampf
ums Dasein erst in der Menschenwelt erkannt und in seinen

Wirkungen erfahren worden sein, bevor er als Prinzip der

Erkliu uii^ aui die Tier- und I'riaiizenwelt Anwendung linden

kann. Das eigene Thun des Menschen führt zum Begreifen

der natürlichen Vorgänge. Die physikalisch aufgefafsten

Ursachen sind sekundäre Ursachen, d. h. Erscheinungen;

die qualitativen Ursachen sind primlir als Dinge an sich

selbst, d. h. als Selbstzwecke. Die moralgesetzliche Welt ist

Trägerin und Erzeugerin der naturgesetzlichen Welt. Sie

sind eins oder sollen eins sein. Durch ein und dieselbe

Welt geht ein Zwiespalt, der in jedem Augenblick über-

wunden werden muls. Der Weg zum Monismus der Wirk-

lichkeit geht nicht nur durch das Wissen, sondern ebenso-

sehr durch das Gewissen.

Digitized by Google



— 67 —
Ein thöricbterer Vorwurf könnte aber nicht gemacht

werden als der^ dafa die moralische Weltkonaeption eitel

Anthropomorphiamua aei. Man hAlt es fllr unwiaaenschaft-

lich, den Begriff des Sittlich-Guten, welchen man genetisch

nur als sociales und gattungsgeschichtliches Phänomen auf-

fafst, auf die Welt Oberhaupt anzuwenden. Abgesehen von

der unabwendbaren Frage nach der Bedeutung des sitt-

lichen Idealij in der Wirklichkeit überhaupt, erweist

sieh andererseits die Moralität als ein Faktor der Kultur-
geschichte und irgend \N ie bedingendes Moment der Natur-

gesciiichte. Die Frage nach dem Zusammenhang des

natürlichen und geistig-sittlichen Universums ist daher not-

wendig und philosophisch gerechtfertigt, ja durch die

moderne Entwicklungslehre unbedingt gefordert.

Wenn der Mensch aus dem Schol'se der Natur ent-

sprang und im stetigen Zusammenhang mit derselben sich

entwickelt und seine Ziele realisiert, — dann mttfste der

Mensch eine ungeheuerliche Anomalie In der Welt sein,

wenn nicht in irgend einer Form dasjenige auch in der

Natur thätig wäre, was in ihm lebt und den innersten Wert

seines Daseins ausmacht. Wenn hierin jemand die so ge-

fürchtete Vermenselilichutig der Natur wittern sollte, so ist

demselben nur zu raten, einmal über die Natur nachzudenken,

ohne aufzuhören — Mensch zu sein. Die Welt hat die

Form des Menschen, freilich des kritischen Menschen,

Bis zu einem gewissen Grade mufs die Natur menschlich

und der Mensch natürlich aufgefafst werden. Die Grenzen

in der natürlichen Auffassung des Menschen und in der

Vermenschlichung der Natur festzustellen, ist eben die Auf-

gabe der Erkenntnistheorie, und dieser Gesichtspunkt ist

es^ Ton welchem aus der methodische Zusammenhang von

kritischer und genetischer Auffassung der Ethik untersucht

wurde.

Der Nachweis, dafs ein Zusammenhang zwischen mora-

lischem Gesetz und natürlichem Universum besteht, ist die

5*

Digitized by Google



— 68 -

notwendige Vorbereitung, um das Verhältnis der Ethik
zur Religion und Kunst darzustellen. Denn zum Uni-

versum kann unser GefUhl und Bewufstsein weder in ein

religiöses, noch in ein itethetisches Verhältnis treten, wenn
nicht die sittliche Beziehung des Menschen zur Natur

klar erkannt ist.

Es wird deslialb die weitere Aufgabe gestellt, die Gc-

.setzinäföi^'keit und Notwendi^^^keit des ästhetischen und

religiösen Verhaltens zu formulieren und zu untersuchen,

in welcher Beziehung die Gesetzlichkeit in Wissenschaft

und Sittlichkeit zu der Gesetzlichkeit in Kunst und Religion

steht. Mit der Lösung dieser Fragen ist erst das System

der Bewufstseins- und Wirkllcfakeitsbeziehungen erschöpft.

Fünftes Kapitel.

Das System der Zwecke und Gefühle.

1. Teleolo^sche VerknflpfoB|i^ Ton Natur und Freikeit

Alle philoriophisehe Erkenntnistheorie ist die ideale

Wiederholung eine^ geöchiehtlich vorliandenen intellektuellen

Prozesses unter Leitung der logischen Prinzipien der Ein-

heit und des Grundes. Zusammenhang und Widerspruchs-

losigkeit sind die Voraussetzungen und Ziele alles philo**

Bophischen Denkens. Bewufstsein und Welt werden in ihre

verschiedenen Richtungen und Gebiete gespalten, um das

Gesetz zu finden, das sie zur £inheit verknüpft; denn das
Gesetz ist der Grund der Synthese.

Die erkenntnistheoretische Untersuchung des Natur-
und Moralgesetzes läfst einerseits die grofse Verschiedenheit

beider erkennen ^ und doch sind andererseits Natur und
Freiheit in demselben Wesen, im Menschen und in der
Welt miteinander verbunden. Noch ist aber der Grund

Digitized by Google



— 69 —
zu entdecken, um diese thatsächliehe VereiniguDg auch im
System der Wissenachaft ideell sa begreifen. Denn nur

dann ist der firkenntniBtrieb unserer Venmnft befHedigt,

wenn für alle Zusammenhänge der Grund erkannt wird

und die erkannten Gründe zu einer Einheit der Begründungen

zusammenstimmen.

Es ist unmöglich, Natur und Freiheit direkt miteinander

zu veikiiiipfen; denn Physik und Ethik können nur nach-

weisen, dafs die Freiheit des Moralgesetzes dem Erkenntnis-

ziel der Naturwiisseuächaft nicht im Wege -telit, un l dafs

in der Natur die Möglichkeit einer Kausalität durch Frei-

heit, d. h. eine Selbstverursachung und Selbstbezweckung^

gedacht werden kann, und es wurde schon die Grenze der

Physik und Ethik ttberschritten , wenn im vorausgehenden

Kapitel das Ding an sich als freier Selbstzweck gedeutet

wurde.

Um die Frage, wie eine Sjuthesis von Natur und
Freiheit denkbar sei, der Lösung näher zu bringen, ist zu

bedenken, dafs der naturwissenschaftliche Begriff der Natur

nicht die ganze Wirklichkeit der Natur umfafst, und die

sittliche Freiheit nicht die ganze Freiheit bedeutet. Die in

mathematisch - mechanischen Formeln ausgedrückte Natur-

wissensehaft ist nicht die ganze Walirlieit (Ihi Xatur; kurz,

die Physik erschöpft nic-lit den Begriff der
Natur. Die sittliche Form der Freiheit besteht nur darin,

sich von sinnlichen Gründen nicht bestimmen zu lassen imd

den Pflichtzweck des teleologischen Gesetzes zu erfüllen,

aber: die Ethik erschöpft nicht den Begriff der
Freiheit.

Es giebt noch andere Wirklichkeitsgebiete und ihnen

entsprechende Bewufstseinsfunktionen, in welchen die ganze
Natur und ganze Freiheit zum Ausdruck gelangt, und in

denen die Gründe enthalten sind, Natur und Freiheit in

ihrer Verknupiung zu begreifen. Im Werk der Natur
und des Menschen in seiner ästhetischen und

Digitized by Google



— 70 —

religiösen Bescliaffenheit, wie es in Kunst und

Keligion zum Ausdruck gelaugt, ist Natur und Freiheit

miteinander verbunden, und eine Zergliederung der künst-

lerischen und religiösen Werke muXs das Gesets oder die

Idee offen'baren, auf Grund deren eine Synthesis von Natur

und Freiheit begrifflich g^edacht werden kann.

Die Analyse des ästhetischen und religiösen Objektes

führt zu der Idee des Zweckes. Der Zweckbegriff er-

möglicht allein , Natur und Freihat in eins zu denken;

denn die kritische Teleologie begründet die Einheit von

naturwissenschaftlicher Erkenntnis und sittlichem Gewissen

zu einer ästhetisch-religiösen Weltanschauung, welche

den Höhepunkt menschlichen Fuhlens und Denkens bildet.

Der Zweck als höchste synthetische Funktion bethätigt

sich nach der einen Seite als Zweckgefühl, nach der

anderen als Zw eck begriff. Als Zweckgefühl ist er der

Grund aller Ästhetik, als Zweckbegriff der Grund aller

Religion, In Kunst und Religion finden Natur- und
Moralgesetz ihre einheitliche Verknüpfung.

Das Schema von Natur- und Moralgesetz stellt sich in

drei Stufen dar: im Bewufstsein des einzelnen Menschen

als die subjektive Beziehung zwischen Pflicht und
Trieb, — im kulturgeschichtlichen Bewufstsein der Mensch-

heit als die objektive Bezicluing zwischen rationaler
und natürlieher Gattung, — in der Idee der Wirklich-

keit überhaupt als die universelle 13(»ziehunp: zwisclien

natürlicher und sittlicher Weltordnung, als die nieüiphysische

Frage nach dem absoluten Zusammenhang aller Dinge.

Auf allen drei Stufen dieser Gedankenreihe mufs die

synthetiselie Verknüpfung von Natur und Freiheit folge-

richtig durchgeführt werden, um das System der Philosophie

zu Tollenden. Die ästhetische Teleologie, welche

im ZweckgefUhl ihren Grund hat» vereinigt Natur und
Freiheit in der Idee der Schönheit, entsprechend jenen

drei Stufen der Beziehungen als Schönheit der Menschen-

Digitized by Google



- 71 —

Seele, ab Schönlieit der Kunst and der Natur. Die reli*

giöse Teleologie, welche auf der Zweckidee beruht,

wendet ihren Blick auf die Totalität der Katur- und Kultur-

geschichte und sucht sie in der Idee der Gottheit zu

einer Einheit der Zwecke zusammenzufassen. Sie sondert

sich in die drei Gebiete der natürlichen, geschicht-
lichen und in 0 r a 1 i .s c h o n Teleologie und verknü| »ft die-

selben zu der Konzeption einer Weltliarnionie , welche mit

der Gottheit identisch ist. Währetui die ästhetische Teleo-

logie Natur und Freiheit i n d i v i d u o 1 1 in der Schönheit

als einer Gefühls- und Bewufstseinshannonie verbindet, ver-

knüpft die religiöse Teleologie dieselben universell in

der Weltharmonie. lel^ und Welt, Schönheit und Gottheit

erweisen sich als zwei Bezielmngsweisen einer und derselben

Wirklichkeit, und indem die Weltharmonie die Quelle der

Ichhannonie ist und diese als Schönheit zur Gottheit zurück-

strömt, ergieht sich die Idee einer ästhetischen Religion,
welche das höchste und wertvollste Erzeugnis alles Fuhlens

und Denkens darstellt

Eine derartige systematische Vollendung der kritischen

Philosophie i.st in Kants „Kritik der Urteikkratf angebahnt

und der Anlage nach vorlianden; denn Kants kritische
Weltanschauung ist in letzter Hinsieht eine ästhetische, was

aUe die Tndler vcru'Hrscnj welclie ihr jeden Mangel an

innerer Einheit vorgeworfen haben. Die folgerichtige Ent-

wicklung dieser systematischen Keime ist von Schiller

und Fichte in einer Weise ausgebaut worden, dafs wir

die Ästhetik des ersteren und die sittlich -religiöse Weltp

theorie des letzteren nur im einzelnen erweitem werden,

ohne an den prinzipiellen Grundlegungen rilttelu zu dttrfen.

Auch die genetische Betrachtung von Bewufstsein und

Welt kann an der kritischen Begründung nichts ändern,

sondern dieselhe nur vertiefen und ausfüllen. Hier bestätigt

sich der Gedanke^ dafs die Verbindung der kritischen und

genetischen Methode zu einem ähnlichen philosophischen

Digrtized by Google



- 72 -

Weltsystem führen mufsy wie es von Fichte, Schelling
und Hegel konzipiert worden ist^ ohne an den wülkttr-

lichen und absurden Kombinalienen der beiden letzteren

im einzelnen teflzunehmen. Auch der Philosoph ist ein

Kftnstler und sein System ein wahres Kunstwerk. Der
systematische Trieb des Denkens ist ein ästhetisches Be-

dttrfhis, und indem man von einer Weltanschauung und
einem Weltbilde spricht^ ist damit der ästhetische Charakter

alleä rhilosophiereiis angedeutet.

2. iDtellektselleB nid monlischeB Oeftthl.

Natürliche Notwendigkeit und sittliche Freiheit können

nicht direkt miteinander verbunden werden. Das Mittel,

welches den Grund der Synthesis in sich birgt, hat Kant
im Gefühl gefunden, und so weit die Einheit von Natur

und Freiheit nicht nur gefehlt» sondern auch mit logischen

Mitteln gewufst und beurteilt wird, liegt der Grund der

Synthese in der teleologischen Urteilskraft.

Das Geflihl ist in jeder Hinsicht die ursprüngliche

synthetische Kraft unseres Seelenlebens. Das Gclulil be-

gleitet alle Funktionen des Bewiifstseins von Emplindungen

und Trieben bis hinauf zu Eiitsciilussen und Ideen. Das
Getulil ist der Centrnlpunkt des Bewnfstseins, und in seinen

Arten und Graden beruht alles Interesse an wissenschaft-

lichen Erkenntnissen und moralischen Handlungen. Ohne
Teilnahme von Lust und Unlust hat keine Richtung oder

Funktion des Bewufstseins einen Wert. Darum ist das

GefUhl das geeignetste Mittel, die verschiedenen Richtungen

des Bewulstseins miteinander zu verbinden.

Der Begriff der Natur im physikalisch-mathematischen

Sinne beruht auf allgemeingültigen und notwendigen Ge-

setsen. Alle Akte der Erkenntnis sind aber mit einem

Gefühle unmittelbar verbunden; es giebt lust- und unlust-

betoute EmpHndiingen, räumliche und zeitliche Verhältnisse,

Digrtized by Google



— 78 -

Begrifie und Gesetze, welche in uns Gtof&hle der Lust und
Unlust erwecken. Der Begriff der Natur in seiner uniyer»

seilen Bedeutung giebt uns ein Gefühl der Einheit Diese

ErkenntnisgeAlhle sind durch die Vorstellungen selbst ge-

wirkt oder vielmehr durch die Naturgegenstiiiule , welche

ihnen entspreclien. Wir haben Freude und Vergnügen an

der Erkenntnis; die Entdeckung eines objektiven Zusammen-
hangs erregt in uns Lustgefühle, der Zweifel macht uns

Unlust und Mifsbehagen. Es giebt nicht nur ein logisches

Prinzip ; sondern auch ein Gefühl des Widerspruches und
der B^granduDg.

Ebenso wie in der natürlichen Erkenntnis giebt es

auch in der moralischen Gesetzgebung Geftthle, welche die

unmittelbaren Begleiter der moralischen Ideen und Hand-
lungen sind. Das Gefühl der Verachtung und Ächtung,

der moralischen Einheit und des moralischen Zweifels, in

Sonderlieit das Persönlichkeitsgefühl ist das subjektive

Literes,s(», welches wir an der sittlichen BeschafFenheit des

Willens nehmen.

Aus diesem Zusammenhang von Begriffen und Gefühlen

folgt, dafs es keine Logik ohne Ästhetik giebt. Aber

in beiden Flillen, sowohl in der naturwissenschaftlichen als

moralischen Logik, ist das ästhetische Element sekundär,
durch den Gegenstand des Wissens und Gewissens selbst

gewirkt Der Gefühlswert ist die Folge, nicht der Be-

Btimmungsgrund der Ideen und Gesetze. Aber nur dadurch,

dafs Naturgesetz und Moralgesetz subjektiv mit Gefühlen

verbunden sind, kann eine Synthesis von beiden gedacht

werden. Der überempfindliche Ästhetiker möge uns hier

nicht vorwerfen, wir wollten Gefühle begrifflich zergliedern.

Es giebt nur bewuistc Gefühle, und insofern sie bewufst

sind, sind sie den logischen Gesetzen des Hewufstseins unter-

worfen. Der Mensch ist keineswegs durch und durch be-

greiflich, sondern nur insofern das Gefühl den Grund eines

Digitized by Google



— 74 —
Urteils bildet, ist das Gefühl Gegenstand des Begreifens

und die Philosophie ein System Ton Urteilen.

3. Ästhetisehes vnd religidses Geftthl.

Die pliysikalisclie Naturwissenschaft läfst das Individuelle

in der Natur unberücksichtigt, da ihr der Begriff der Natur

ein universelles Gesetz ist. Die Naturbegriti'e im physi-

kalischen Sinne sind konstitutiv, d. h. sie machen den

Begriff der Natur allgemein gültig und notwendig. Wer
die Natur begreifen will, mufs ihnen unweigerlich folgen.

Noch bleibt aber die erkenntnistheoretische Frage zu be-

antworten, wie sich das Indiyiduelle in der Natur zu unserem

Subjekt verhält und welche Erkenntnisbeziehung zwischen

ihm und unserem Verstände besteht

Das Individuelle in der Natur erweitert den physi-

kalischen Begriff der Natur zur teleologischen Idee der

Natur, welche dadurch zu «tande kommt, dafs zum objek-
tiven Begriff der Natur ein subjektiver Bestimm laigs-

grund iiiiizugefiigt wird, welcher sieh als Zweckvorstellung

darstellt. Die Natur wird so gedacht, dafs sie in ihren

Besonderungen eine Angemessenheit zu der Begreifliehkeit

unseres Bewufstseins befolgt. Dieser Zusammenhang ist

nur dadurch möglich, dafs der Mensch nicht nur objektiv

der Natur gegenüber steht, sondern subjektiv sich mitten

in ihrem Schofse befindet und seine Zwecke durch ihre

Mittel verwirklicht Biese formale Zweckmäfsigkeit der

Natur in ihrer Mannigfaltigkeit zu einem einheitlich zu-

Bammengefafsten System von Zwecken zusammenzustimmeny

ist die höchste i^nthetische Idee unseres Bewulstseins. So-

fern die formale Zweckmäfsigkeit der Natur auf das indivi-

duelle Gefühl sich bezieht, entsteht die Schönheit; sofern

sie unter der Idee des Universums begriffen wird, die Idee

der Gottheit.

Für das ästhetische und religiöse Urteil giebt

Digrtized by Google



— 75 —
es keine objektiven Begrifie und Gesetze als BestimmungB-

grttnde^ wie für das theoretische und moralische Urtml.

Das Prinzip fttr die ästhetischen und religiösen Urteile ist

ein Gefülil, ein produktives und sicli selbst gesetzg'ebcndea

Gefühl. In Kunst und Relipon ist das Gefühl nicht passiv

und dureli Gesetze bewirkt, sundern aktiv und Gesetze
erzeugend. Das Gefühl wird zum Gesetz, das
Ästhetische zum Grund des Logischen, während

in Naturwissenschaft und Ethik das Gesetz der Grund des

Gefühls und das Ästhetische die Folge des Logischen ist.

Somit ist hier der Brennpunkt gegeben, wo alle Bewufstseina-

funktionen zusammenflieleen und wieder ausstrahlen.

Im äBthetischen Urteil ist das Gesetz der Schönheit

ausgedrückt Durch eine Analyse desselben wird das Prinzip

der Schönheit gefunden , welches Naturgesetz und Moral*

gesetz unter sich einheitlich begreift. Im religiösen Urteil

ist die Idee der Gottheit entluiULii, in welcher Natur und

Sittlichkeit zu einer Weltharmonie verknüpft üiud. Eine

hieniuf basierende Analyse und Deduktion des ästhetischen

und religiösen Urteils beantwortet die b rage, wie ein solches

Urteil möglich sei, und begründet die kritische Auffassung

von Kunst und Religion im System der Erkenntnistheorie.

Diejenige Bewufstseinsrichtung, in welcher die Funktion

des Gefühls zum Grunde des Logischen wird, ist die

Phantasie, aus deren fruchtbarer Tiefe Kunst und

Religion geboren werden. Die gemeinsame Quelle von

Kunst und Religion in einem regulativen GefUhl be-

gründet die nahe Verwandtschaft des ftsthetischen und

religiösen Urteils und die Möglichkeit, das System der

Philosophie in der Idee einer ästhetischen Religion zu voll-

enden.

Digitized by Google



— 76 —

Sechstes Kapitel.

Ethik und Religion.

1. Betriff und beschichte der Religion.

Eine Untorsuchung über das Verhältnis von Ethik und

Religion setzt die klare Feststellung der Begriffe von Sitt-

lichkeit und Religion voraus; denn alle Streitigkeiten über

das Problem, ob Sittlichkeit ohne Religion denkbar sei oder

nicht, entspringen dem Mangel an kritischer mgrififs-

bestimmung. In keinem Qebiete der Erkenntnistheorie ist

es so notwendig, sich von überlieferten Vorurteilen und der

Engherzigkeit des Denkens zu befreien wie in dem der

Religionsphilosophie. Nicht nur mnfs man sich hüten,

Religion überhaupt mit einer bestimmten Kirche oder Kon-

fession zu verwechsehi , sondern man muls sich über jede

öpecielle Form der Religion erheben, um zum Gattungswesen,

^ d. h. zum Regritf der Religion zu gelangen.

Das kritische Problem der Religiousphilosophie ist von

Kant in der Frage nach der Hoffnung des Menschen

formuliert worden, und in der That sind Hofihung und ihr

Gegenteil, die Furch t^ der subjektive Ursprung aller

Religionsbildungen. Mit der Kantischen Definition stimmt

die Theorie Feuerbachs vollständig überein, der das

Wesen der Religion in den Wünschen und Bedürfnissen

des Herzens entdeckte. Das G^üt als die Summe der

Gefühle und die aus ihm entspringende Sehnsucht nach

einem Höheren als dem Gegenwärtigen ist die Quelle aller

religiösen Vorstellungen.

Der Inhalt des Bewufstöeins ist naiürliehe Erkenntnis

und moralisches Wollen. Naturgesetz und Moralgesetz ist

der Stoff, welcher in die Religion eingeht, um durch die

Form des religiösen Gefühles zum neuen Inhalt einer

Digrtized by Google



— 77 -

höheren Einheit verschmolzen zu werden. Das religiöse

Verhalten des Menschen führt zum natürlichen Wis.sen und
sittliciien Gewissen keine neuen materialen Elemente hinzu,

sondern giebt denselben nur einen neuen formalen Gesichts-

punkt in der Vorstellung der Gottheit.

Die Gottvorstellung ist der Centraipunkt aller Reli-

gionen, wie verschieden sie auch in Bezug auf den Inhalt

dieser Idee sein mögen. In der Gottesidee — gleichgültig,

ob ein oder mehrere Götter in ihr gedacht werden — ist

Naturgesetz und Moralgesets zu einer einheitlichen Kon*
zeption verschmolzen. Die Stufe der natürlichen Erkennt-

nis und des sittlichen Wollens bestimmt die Entwicklung»*

stufe der religiösen Vorstellung. Mit dem Menschen schreitet

die Idee der Gottheit fort; denn auch die Güttvorstellung

hat ihre Entwicklungsgeschichte, abhängig von dem kul-

turellen FoiUciiriu der Menschen; einem bestimmten Kultur-

kreis ents])ri('}it eine bestimmte Gottvorsteüung. und die

Höhe der Kultur ist der Maisstab fUr die Höhe der reli-

giösen Vorstellung.

Diese Definition ist die formale Übereinstimmung
aller Keligionen, von den höchsten zu den niedrigsten Stufen

menschlicher Kultur. Nach der Höhe des subjektiven Be-

dürfnisses und der Hoffnungen des Lebens bestimmt sich

der Inhalt der religiösen Idee. Feuerbach bemerkt daher

mit Recht, daia die Existenz Gottes auf die Existenz des

Menschen sich gründe; dafs Gott ein transcendentes Spiegel-

bild des Menschen und der Mensch — Gott des Menschen

sei. Freilieh ist Gott der ideale ^Mensch, bis hinab zu

den primitivsten religiösen Idealen der NaturytUker. Des-

halb enthalten alle Religionen irgend eine Aufklärung über

den Ursprung und Verlaut" der Natur und eine (Offenbarung

über das moralische Schicksal der Menschen. Je mehr der

Mensch unter dem Bannkreis der Natur sein Dasein fristet

und in dunkler Erkenntnis und schwachem Wollen ihr

gegenüber steht , umsomefar sind es natürliche Mächte und

Digitized by Google



— 78 —
Geschehnisse, welche in der Gottvorstellung sich objektivieren.

Mit dem Fortschritt der Kultur werden sociale, geistige und

sittliche Mächte in den Kreis religiöser Vorstellungen hinein-

gezogen. Je mehr der Mensch durch naturgesetzliche Er-

kenntnis, durch technische Fähigkeiten und sittlich-geistige

Gemeinschaft die über ihm schwebenden Mächte der Natur

besiegt, umsomehr wird der Inhalt der Gottrorstellung ver-

geistigt und ethisiert.

Die Gesetze der Religionsbildungen sind überall die-

selben; nur der Inhalt der Religion ^ die natürliche Er-

kenntnis und das sittliche Gewissen, ist je nach den natür-

lichen und kultorellen Lebensbedingungen verschieden.

Die Geschichte der Religionen ist keine Geschichte von

Irrtttinem, sondern im Gegenteil sind in der religiösen

Form oft die höchsten Wahrheiten der Menschheit aos-

gesprochen worden. Aber die Religion wird zum Irrtum

und Betrug, wenn sie dogmatisch erstarrt und dem wissen-

schaftlichen und sittlichen Fortschritt einer Zeit nicht ent-

spricht. Dann entstehen religiöse Zweifel und Konfiikte,

umsomehr, wenn die Religion in einer rückständigen

Form zum Mittel der Knechtung und Unterdrückung ge-

worden ist.

Weil der Begriff der Religion überall derselbe ist,

und die religiöse Funktion eine notwendige Richtung

unseres Bewufstseins darstellt ^ wird die Religion nie und

nimmer aussterben; denn der subjektive Grund des reli-

giösen Verhaltens ist eine wesentliche Eigenschaft unseres

Gemütes, wie sehr auch der Inhalt unseres wissenschaft-

lichen und moralischen Bewu&tseins fortschreiten möge.

Die Frage nach der Hoffnung des Menschenherzens

bleibt auch für die Gegenwart und Zukunft ein Problem,

welches einer Auflösung bedarf. Auch wir müssen die

Gottheit nach unserem Ebcnbilde schaffen. Die Welt bleibt

ein Spiegel unseres Wesens, auch wenn wir das Gesetz

unserer eigenen Entwicklung erkannt haben.

L. kj .i^cd by Google



— 79 —

2. Mechanische und teleologische Aaffassiing der Natur.

Die Gottheit ist das Spiegelbild des Menschen in der

Katar; sie ist die Verwirklichung des menschlichen Ideales

und eine Antwort auf die Frage nach dem Schicksal des

menschlichen Hoffens. Die Gottvorstellang ist keine

Täuschung, sondern eine notwendige und allgemeingültige

Beziehung des Menschen zur Natur. Sie ist die ideale

Vermenschlichung der Natur. Religion ist daher tiber-

all da, wo der Mensch zum Weltall in eine persönliche
Beziehung tritt.

Diejenigen, welche das Sittliche nur als ein geschieht-

liches oder sociales Phänomen betrachten, entschlagen sich

der Frage, was das sittliche Ideal in der TotalitAt des wirk-

lichen Geschehens bedeutet. Das Verhältnis der Sittlichkeit

zur Religion ist die Besiehung des Lebensideales mr unl-

Tersellen Wirklichkeit, und unsere Au%abe ist zu bestimmen,

welchen Inhalt die Religion auf der Stufe unseres natttr-

licben Erkenne und sitdichen WoUens erhalten mufs. Der
Glaube an die Verwirklichung des Ideals erfordert die

Möglichkeit, dafs die Gesetzlichkeit in Natur, Geschichte

und Gesellschaft zum mindesten darauf angelegt ist, das

Ideal zu erfüllen. Eine objektive ZweckmälV-igkeit mufs

gedacht werden können, um das Ideal der Vervollkommnung

zu ermöglichen. Die Frage nach der religiösen Weltordnung

ist die Frage nach dem Wert und der Bedeutung des Ideals

im Prozefs des Weltgeschehens, ist das Problem einer

idealistischen Weltansch au u 71g. Denn das religiöse

Urteil wertet die Welt in ihrem Verhältnis zu unseren

bdchsien denkbaren Zielen, in der Übereinstimmung des

Selbstbewufstseins mit den Gesetzen des Universums.

Wenn die Religion als eine ideale Vermenschlichung

der Natur deliniert wurde, so möchte man diese BegriflPs-

bestimmung für niedere Formen der Religion wohl gern

L. kjui^cd by Google



zugeben, aber in kritischer Überhebung die Notwendigkeit

leugnen, dafs auch ftJr den vernünftig aafgeklttrten Menschen

einö bolclie religiöse Funktion erforderlich sei. Ohne auf

die plumpen Vorwürfe dcb Anthropomorphismus irgend ein

Gewicht zu legen, werden wir nachweisen, dai's die kritische

Auffassung des menschlichen Bewufstseinö auch eine kritische

Form der Religion verlangt.

Die physikalische Begreifung der Natur erschöpft nicht

die Idee der Natur. Uni die Natur ganz zu verstehen, be*

darf es einer Deutung der Natur aus unserem eigenen

QefUhlsbewufetsein heraus. Die Qualitttten und Individuali-

täten in der Natur sind in der Analogie des menschlichen

Thuns als Selbstzwecke au&ufassen^ welche mechanisch und
mathematisch unauflösbar sind. Die Dinge als «Dinge an

sich*^ sind Naturzwecke, und nur der Mechanismus der

Dinge ist Erscheinung, d. h. Bezieliung der Dinge zu

unserem sinnlich affizierten Verstände. Dem mechanischen

Begriff der Natur ist die teleologisclie Idee der Natur über-

geordnet. In einem und demselben Naturding*' sind mecha-

nische und teleologische Beziehungen so vereinigt zu denken,

dafs die Qualitäten Träger der Quantitäten sind. Die teleo-

logische Deutung der Natur ist nicht Sache der blofsen

verstandesmäfsigen Beobachtung und experimentellen For-

Bchtmg, sondern dazu gehört Gefühl und Phantasie;
sie ist eine notwendige Spiegelung des Menschen in der

Natur. Darauf beruht Kants kritischer Unterschied zwischen

den universellen Gesetzen des konstitutiven Verstandes und

den speciellen Ideen der regulativen Urteilskraft.

Wenn in niederen Formen der Religion leblose Dinge

durch Phantasie beseelt und ihnen men^selilich -persönliche

Kräfte beigelegt werden, so war diese unkritische Ver-

menschlichung der Natur auf jen<'r Stufe de.s Hewufstseins

notwendig. Auch der kritische Philo.soph kann dieser

formalen Beziehung seines Wissens und Gewissens zur

Natur nicht entschlüpfen ; nur läfst er vorläufig unbestimmti

Digitized by Google



81 —
wie die Näturdinge Selbstzwecke sind; dafs sie aber Selbst-

zwecke sind, mufs er unweigerlich feststellen.

Diese Beziehimg gilt nicht nur für die organischen,

sondern anch für die anorganischen Näturdinge. Die Ver-

fassong und £ntwicklung des Kosmos ist mechanisch nie

SU Yerstehen, nicht aus Mangel an Tiefe naturwissenschaf^

lieber Erkenntnis , sondern weil es aus dem Rahmen ihrer

Methode föllt. Im organischen Reiche der Natur tritt uns

das „Innere*^ der Natur einem analogen Verständnis yiel

näher entgegen. Die entwicklungsgeschichtliche Auffassung

des organischen Lebens ist ohne Zweckvorstellung unmög-
lich. Die leheiidigcn Wesen sind Selbstzwecke oder ordnen

ihre individuellen Zwecke dem Selbstzweck der Gattung

unter. Die Auttasrsung der organi?^chcn Natur})rüdukte als

Selbstzwecke ist aber nur dadurch möglich, dafs wir uns

selber als Selbstzwecke erkennen und die übrige Natur

nach den Gesetzen induktiver und entwicklungsgeschicht-

licher Analogie in gleicherweise deuten. Ja, die Natur
genetisch aufzufassen, setzt voraus, dafs wir
uns unserer eigenen Entwicklung hewufst ge-
worden sind. Die Theorie des Kampfes ums Dasein

und der natürlichen Zuchtwahl war erst möglich, als der

Mensch die Gesetze des Konkurrenzkampfes und der natür-

lichen Zuchtwahl in der Praxis des eigenen Lebens erkannt

hatte, um sie dann erklärend auf das Tierreich zu fibertragen.

Wir können die Verfassung der Welt nur nach Analogie

eines menschlichen Werkes verstehen. Aber freilich koinmt

alles darauf an, wie der jMenscli und sein Werk aufgefafst

wird. Die teleologische Entwicklungsidee ist eine not-

wendige Übertragung aus dem menschlichen Innern auf

die Natur; sie ist sozusagen eine psychische und
J^ogiöche Projektion. Welche physischen und tech-

mschen Bedingungen dazu notwendig sind, wird sich später

zeigen. Das sind auch Vermenschlichungen der Natur, frei-

lich auf einer höheren Stufe des Geistes als zu der Zeit

Woltm*tttt, System des moral. B«w«C»t«ejn». 6

kjui^cd by Google



- 82 —

d«B Menschengeschlechter da man hinter jedem Baum und

Quell ein menschliches Wesen yennutete. Der Form nach

bleibt diese Beziehung des BewuÜstseins zur Natur ein

überall gültiges Gesetz, und es gehdrt schon ein hoher Grad

on logischer Besinnungslosigkeit dasu, den Zweckbegriff

aus der Naturerkenntnis absolut zu verbannen. Die teleo-

logische Auffassung der Natur ist nicht Gegenstand des

physikalischen Denkens, sondern der Retiexion und Kom-
bination, indem die Phantasie der Natur einen inneren

Spiegel vorhält.

)1 Die Idee der sittlicheu Weltordnang.

Die Zweckidee erschlieüst uns das Verständnis für die

Vereinigung von Natui^eseta und Moralgesetz im wirklichen

Weltzusammenhang und bildet damit die Grundlage für eine

religiöse Auffassung des Universums; denn die Religion

beruht auf dem Gedanken, dafs Natur und Freiheit im
universellen Prozefs des Geschehens synthetisch miteinander

verknüpft sind.

Die Idee der Entwicklung bildet die Pforte zur einheit-

lichen Auffassung der Natur. Sie bringt die Geschehnisse

in unmittelbaren Zusammen liang, indem sie dns Eine durch

Transformation in das Andere direkt übergehen läfst. Die

Leistungen der modernen Naturiorschung bilden daher

zweifellos neue Elemente zu einer neuen Beligion. Die

Einheit und Erhaltung von Stoff und Energie, die Einheit

der organischen Abstammung sind grundlegende Gedanken

für die Einheit der Welt. Durch die biologische Entwick-

lung und durch das in ihr wirksame Prinzip der Vervoll-

kommnung sind Natur und Freiheit, Tier und Mensch in

genetischen Zusammenhang und dadurch die Frage über

die Synthesis von Naturgesetz und Moralgesetz einer LOsung
nahe gebracht worden. Denn die Entwicklung und
Vervollkommnung ist das Gesetz der Indivi-
dualität, in welcher der Grund aller Variation

L. kj .i^cd by Google



— 83 —

liegt und die Dinge als Seibatursachen und Selbstewecke

sich behaupten. Nur die Gesetze und Stufen der Entwick-

lung empirisch nachzuweisen, dazu dient das heuristische

riuizip des Zweckes. Freilich ist es die Autgabe der fort-

schreitenden Forschung, die specicUen und individuellen

Gesetze zu genernlisieren und am Ende der Erkenntnisse

zu einem universelieu Gesetz zusaninienzufassen.

Die Entwicklungsgeschichte des moralischen Bewufst-

seinä knüpft unmittelbar an das tierische Leben und Wirken

an. In den Gesetzen fortschreitender Artbildung zeigt sich

eine analoge Vorstufe zu den bewufsten sittlichen idealen.

Die Gesetze der tierischen Vervollkommnung in der Stufen-

leiter der Wesen sind diejenigen der Vorgeschichte
menschlicher Sittlichkeit. Die Gleschichte des Men-

schen ist die stufenweise Erkenntnis des sittlichen Gesetses.

Es ist Freiheit in der Geschichte der Menschheit; und

da die- Abstammung der Menschheit Tier und Mensch in

den biologischen Zusammenhang eines gemeinsamen Ur-

sprungs setzt, so ist auch Freiheit in der Natur. Wenn
die geistige Geschichte der Menschheit eine Geschiclitu der

sittlichen Idee und wenn die ganze Natur nach Analogie

der Sittlichkeit verstanden werden mufs, um sie ganz zu

verstehen, so ist damit die Idee einer sittlichen Welt-
ordnung gegründet, in welcher Naturgesetz und Moral-

gesetz universell miteinander verknüpft sind.

Die sittliche Weltordnung ist der Inhalt, der Gegen-

stand der kritischen Heligion. Sie ist Gott. »Wir be-

dürfen keines anderen Gottes und können keinen anderen

fassen,** sagt Fichte, welcher den moralischen Inhalt der

Religion asum klassischen Ausdruck gebracht hat

Die sittliche Naturordnung ist der höchste Gedanke,

SU welcher eine Verbindung unseres naturwissenschaftiichen

Erkennens und unseres sittlichen Wollens hinführt. Sie ist

der Gegenstand unserer Religion. In ihr ist das Reich

der Natur und das Reich der Freiheit zu dem Einklang einer

6*

L. kjui^cd by Google



- 84 -

Weltharmonie vereinigt. Menscblicbe Gesellschaft und
Geschiclite sind Trägerin dieser Idee. Die gescliichtliche

Entwicklung der Menschheit ist eine Erziehung zur
Freiheit uns der Notwendigkeit der Natur. Die sittliche

Naturordnuug ist das llesultat einer Entwicklung; sie ist

keine fertige Wirklichkeit, sondern eine Idee, d. h. eine
ideale Aiitgalje, welche erreicht werden soll.

Jeder Mensch, sofern er vernünftig denkt und sittlich

will, ist ein GUed der religiösen Gemeinschaft, die eine

G-emeinsamkeit des Geistes und der Wahrheit bedeutete

Die Idee eines Reiches Gottes auf Erden ist die sittliche

Ordnung der menschlichen Geister. Jeder Mensch soll

freier Priester der moralischen Religion sein, fUr welche es

weder Tempel, noch Dogma und Kultus giebt.

Die Idee der sittlichen Naturordnung giebt die Ant-
wort auf die Frage nach der religiösen Sittlichkeit
und begrflndet ein subjektives Vertrauen auf Selbsterlösung

und Verwirklichung des moralischen Ideals. Das moralische

Vertrauen ist die einzig mögliche Art des Glaubens,
denn die kritische Auffassung der Religion zerstört alle

Transzendenz dm- (iottvorstellung. Gott wird der W^elt

immanent, wenn der Mensch sich zur GötilKhkeiL erhebt.

Die Vorsehung liegt in uns, sofern die kritische Vernunft

unsere Vorsehung geworden ist. Das göttlielie Gericht ist

der Geschichte immanent, oder soll vielmehr der Ge-

schichte immanent werden durch unsere eigene sittliche

That. Unser Leben und Wandel mu£s unser Dasein recht-

fertigen. Leibniz mochte noch unternehmen, durch eine

philosophische Deduktion Gott vor den Vorwürfen der .

Ungerechtigkeit zu verteidigen ^
— der Standpunkt des

moralischen und ttsthetischen Atheismus rechtfertigt Gott

im Leben des Menschen.

Das Reich Gottes ist als ein System der Selbstzwecke

die Einheit von Natur und Freiheit^ welche das Reich der

Humanität als Blüte in sich trägt. Die Synthesis von

. ij i^od by Google



— 85

Natur und Freiheit hat ihren Grund im Geftlhl des Men-

schen, welches das Gesetz der Weltliarmonie aus sich erzeugt.

Die naturgcbetzlichen und moralischen Gefühle gehen mit

dem religiösen Gefühl eine untrennbare Einheit zum
Gefühl des Ewipren und Unendlichen ein , in welchem die

religiöse Beziehung unseres persönlichen Subjekts zum
Universum zum vollkoniraensten Ausdruck gelangt. ladem
das Gefllhl das Bewuistsein bestimmt, wird die natur- und

moralgesetzHche Erkenntnis durch die Phantasie zu einer

höheren Form des GefUhUbewu&tseins erweitert; denn die

religiöse Phantasie ist das notwendige Gegenstück der

ästhetischen Phantasie, durch welche Naturerkennt-

nis und sittliches Wollen in der Form der Schönheit mit-

einander yerschmilzt.

Die Frage, ob Sittlichkeit ohne Religion denkbar sei,

ist demnach dahin zu beantworten, dafs Sittlichkeit sehr

wohl ohne Religion möglich ist, dafs aber gegenüber dem
blofs sittlichen der religiös sittliche Stan lj u ikt den

höheren und vollkivunneneren bedeutet. Andererseits ist

aber entschieden zu lietoneu, dafs die notwendige Voraus-

setzung aller Religion die moralische Gesinnung ist.

Siebentes Kapitel.

Ethik und Kunst.

1. Logik and Ästhetik des moralischen Bewnfstseins.

Die englischen Moralphilosophen Hutcheson, Hume und

Shaftesbury gründeten die Moralität auf das natürliche Prin-

zip der geselligen und wohlwollenden Neigungen, welche

einem dem Menschen eigentümliclien moralischen Sinne
entspringen sollen. Doch spielt in Shafteshurys ästhetischer

Weltanschauung, in welcher die Einheit in der Mannigfaltig-

keit sich als das Gesetz aller Dinge erweist, auch die

. j i^od by Google



— 86 —
Yernunft eine bedeatsame Rolle, indem dieselbe f^r die

reflektierten Neigungen eine begriffliche Orientierung er-

möglicht. Unter den deutschen Ethikern vertritt nament-

lich Herder diese Richtung der gefühlspsyclujlogischen Be-

gründung, indem er im M e n s c h h e i t s g e f ü Ii 1 , dein s«„'nsu8

humanitatis, die Einheit in der Verschiedenheit der Menschen-

nfttur erblickt.

Die Begründung der Moralität in einem moralischen

Gefühl ist sicherlich kein Irrtum, und es bleibt das Ver-

dienst der englischen Moraltheoretiker, die eine Seite

menschlicher Sittlichkeit erkannt und gründlich kultiviert

zu haben« Aber die Ästhetik des moralischen Bewufstseins

ist eben nur die eine Seite; und jene Autoren vergafsen^

dafs der Mensch aufser dem moralischen Gefühl ein

moralisches Bewufstsein besitzt ^ das in einer Selbst-

gesetzgebung der praktiachen Vernunft seinen Grund hat.

Durch die moralische Autonomie seines Vemunftbewufst-

seins wird der Mensch — sittlicher Mensch und erhebt er

sich prinzipiell über das Tier, welches mit ihm in gleicher

Weise die natürlichen Triebe der Geselligkeit und Sym-
pathie besitzt.

Die Aufgabe der kritischen Philosophie besteht nun

darin, zwischen dem Naturgesetz des Triebes und

dem Moralgesetz der Pflicht ein versöhnendes Band
zu schlingen. Das Gefühl ist der synthetische Grund von

Pflicht und Trieb und enthttlt als künstlerisches Ge-
fühl in sich ein Prinzip zur einheitlichen Verknüpfung von
ISTatur und Freiheit Während die Religion den Zusammen-
hang von Natur uncf Freiheit in einer sittlichen Natur-

Ordnung der Weltharmonie begründet^ vereinigt die Kunst

beide Gegensätze zu der innmn subjektiven Hani^nie des

äs&etischen Bewufstseins.

Das monUgesetzHche BeAvufstsein des Menschen ist mit

einem geistigen Gefühl verbunden, das als Gefühl der

Achtung die Erhabenheit und Würde menschlicher Per-

L. kj .i^cd by Google



— 87 —
öonlichkeit uns suljjikiiv wertvoll macht. Das Gefühl der

Selbstachtung ist eine Wirkung und Folge der moral-

gesetzlichen Autonomie, aber doch immerhin ein unent-

l)ehrliches ästhetisches Moment in der Sittlichkeit. Wftre

das moralische Bewufstsein nicht mit einem moralischen

Gefühl verbunden y so wäre es absolut unmöglich , Natur

und Freiheit in einen synthetischen Zusammenhang zu

bringen.

Das Naturgesetz des Triebes ist subjektiv ebenfalls mit

Gefühlen der Lust und Unlust verbunden. Neigung und
Sympathie sind die subjektiven Wertgeftthle, welche die

socialen Triebe der verschiedenen Richtungen menschlicher

Gemeinschaft unmittelbar begleiten. Diese Allgegenwart

des Greftlhles im menschlichen Bewufstsein ist der that-

sächliche Grund, der uns den ästhetischen Zusammenhang

von Natur uiid Freiheit zu begreifen möglich macht.

\\ t'im das GetVihl den Grund der Synthesis in sich

birgt, ist es Autgabe deö Erkenntnistlieoretikers , die Ge-

setzlichkeit des künstlerischen (lefühlsbewulstseins /u formu-

lieren. Er stellt deshalb in Parallele mit den Fragen, was

man wissen kann und thun soll, das Problem auf:

was darf ich fühlen, und specialisiert dasselbe für die

Religion in die Frage, was wir hoffen, und für die Kunst

in die Frage, was wir lieben dürfen.

2. Die idee der Scküuheit.

Die synthetische Verknüpfung von Natur und Freiheit

mu(s durch die drei Stufen des Subjektes, des Objektes

und des Universums folgerichtig durchgeführt werden. Da»
künstlerische Gefühlsbewufstsein als Schönheit gliedert

sich dementsprechend in die Schönheit des Cliarakters,

der Kunst und der Natur. Wenn im Gefühl die Einlieit

von Naturgesetz und Moralgesetz ihren Grund hat, so werden

durch die ästhetische Verknüpfung dem Bewu£stsein keine

kjui^cd by Google



— 88 —

neuen Stoffelemente zugefUhrt, sondern das naturgesetzUche

und iii jralgesetzliche Bewufstsein bilden den Stoff ftir den

Inhalt des ästhetischen ( iefiihlsbewurstseins. Aber indem der

natürliche und moralische Stoff in seiner gesetzlichen
Form in diesen Inhalt eingeht, niufs dieselbe sicli mit den

Gesetzen des Gefidds derart verbinden, dafs das (resetz des

Ästhetischen Bewufstseins als die höhere Form Natur- und

Moralgesetas in sich assimiliert, aber denselben nie und
nimmer widersprechen darf.

Auf dem Gesetz des Usthetischen Fühlens beraht das

Ästhetische Urteil , welches der Sjnthesis von Katar und
Freiheit in der Schönheit bewufsten Ausdruck verleiht

Ffir den kritischen Philosophen entsteht die wesentliehe

Frage: Giebt es ein objektives Prinzip desästhe*
tischen Urteilens, welches sich in einem begriff-
lichen Gesetz, ähnlich wie im Naturgesetz für das

Wissen und im Moralgesetz für das Gewissen, allgemein

gültig und notwendig ausdrücken läfstV — Kant hat diese

Frage in seiner tiefsinnigen Art des Denkens verneint, und
indem wir seiner klassischen Analyse und Deduktion (l<'s

ästhetischen Urteils im allgemeinen folgen, werden wir

zeigen, dafs es nur ein subjektives Prinzip des ästhe-

tischen Trteils gicbt, dessen Allgemeingültigkeit
und >. o t wen (1 i - k eit eine ideale Forderung ist,

welche sich im Prozefs der individuellen Ent-
wicklung v o 1 1 z i e h t. In dieser subjektiven Begründung
des ästhetischen Urteils liegt seine Verwandtschaft mit dem
religiösen Urteil ausgedrückt und die Möglichkeit an-

gezeigt, Religion und Kunst zu der Idee und dem Geftlhl

einer ästhetischen Religion zu verbinden.

Für das ästhetische und religiöse Urteil giebt es nur

ein regulatives Prinzip; sie sind, wie Kant sich aus-

drückt, reflektierende Urteile, d. h. sie haben nicht

die Allgemeingültigkeit eines unl)edingten Müssens und

Sollens, sondern die eines Ideals. Die Zweckidee,



— 89 -

welche beiden als regulatives Prinzip zu Grunde liegt, ist

nicht selbst ein Gesetz, sondern soll ein Gesetz werden.
Das Gefühl ist in seinen beiden Richtungen der Hoffnung

und liebe die schöpferische Kraft für alle Gestaltung

religiöser und ästhetischer Lebensbeztehungen. Das Gefühl

ist der Grund und das Gesetz die ideale Aufgabe seiner

Wirkungen in Leben und Natur.

In \A'issen8cliaft und Sittlichkeit ist das universelle

Natur- und Moralgesetz konstitutiv, d. h. für jeden ver-

minttigcn Menschen eine unweigerliclie Notwendigkeit, wenn

er vernünftig denken und liandcln will. Sie sind der objek-

tive Grund der individuellen Vemünftigkeit des einzelnen

Menschen.

In Kunst und Religion ist das Urteil individuell und

macht dennoch Anspruch auf universelle Bedeutung in

Form fortschreitender Entwicklung. Das Formgefühl der

ttsthetischen Funktion ist subjektiv und sucht sich zu einer

objektiven Wirkung zu erheben« Kunst und Religion sind

zwar individuell und haben doch universelle Beziehungen,

d. h. das Universum der Hoffnung und Liebe ist ein Gesetz

des Gefühls und der exemplarischen Wirkung eines
Subjektes auf ein anderes Subjekt.

Man kann niemanden von der Schönheit einer Be-

ziehung wissenschaftlich überzeugen noch ihm dieselbe wie

eine moralische Pflicht anbefehlen ; man kann ihn nur durch

eine ästlK^tische Kultur zu gewinnen suclion, in seinem Oe-

mlite Neigung und Liebe zu mustergültigen Formen er-

wecken, in denen die Hannonii" dcis Fühlens als ein objek-

tives Gesetz dargestellt ist. Die objektiven Mittel der künst-

lerischen Wirkung sind die schönen Gegenstände der Natur,

das Leben der schOnen Persönlichkeit und das Werk der

schönen Kunst. Ohne Rücksicht auf den speciellen Inhalt

des Ästhetischen Urteils — gleichgültig, ob es sich auf einen

G^enstand der Natur, des Lebens oder der Kunst bezieht,

mufs das ästhetische Urteil in seiner allgemeinen Bedeutung

Digitized by Google



90 —
analysiert und deduziert werden , um der Aufgabe der

kritischen Ästhetik Genüge zu thun.

3. Analyse und DednktiOB d«8 Isthetiselien Urteils.

Das ästhetische Urteil hat einen subjektivenBestimmungs-

grund; CS ist kein wiBsenschaftliches Urteil zur Erkenntnia

eines Objektes, sondern die Vorstellung des Gegenstandes

erregt in ihrer formalen Beschaffenheit und Beziehung zu

unserem GemUt ein subjektives Wohlgefallen. Diese sub-

jektive Gefilhlsreaktton ist ein interesseloses Wohl-

gefallen, interesselos sowohl im Sinne der angenehmen Lust*

begier und Ntttzlichkeit als der moralisehen Billigung; denn

das ästhetische Interesse besteht in einer formalen

Beziehung der Gegenstände zum Gefühl, welche von der

wissenschaftlichen und müralischen 1 Beschaffenheit specitisch

verseliieden ist. Die ästhetische Vorstellung wird nicht be-

griffen noch gewollt, sondern in einer eigentümlichen Form
gefühlt.

Das Gesclimacksnrteil ül)er das schöne Objekt ist ein

freies Wohlgefallen und drückt einen Genufs aus, wo
Neigung und Achtung miteinander verbunden sind. Das
Schöne wird als Objekt eines allgemeinen Wohlgefallens

vorgestellt, als eine subjektive Allgemeinheit des Gefühls.

Der ästhetiseh Urteilende spricht von der Schönheit, „als

wäre sie eine Eigenschaft der Dinge**. Kr wünscht und
hofft Übereinstimmung und Beistimmung. Er hfilt die

Übereinstimmung für möglich und notwendig auf Grund
einer allgemeinen Stimmung, welche in jedermanns Gefhhl

lebt. Die Empfänglichkeit für die Lust an der Harmonie
der Vorstellungen ist die Bedingung der allgemeinen
Mitteilbarkeit des künstlerischen Gemütszustandes. Wie
das ästhetische Urteil interesselos, s i ist es auch begrifflos.

Die ästhetische Lust im freien Spiel der Gemütskräfte fliefst

aus der Form der Zweckmälsigkeit nach ihrer subjektiven

L. kj .i^cd by Google



- 91 —
Seite, aus dem Zweck gefühl, aus einer Zweckmäfsigkeit

ohne Zweckbegriff, d. h. der schönen Form des Gegen-

standes.

A\'!'iin das ästlietische Urteil als Legrifflos und interesse-

los definiert wird, so bedeutet das, dafs seine Vorstellungen

ihren Verkntipfungsgrund nicht in einem wissenschaftlichen

Begriffe noch in einem moralischen Gesetze, sondern in

einem produktiven Gefühl haben , das aus sich heraus die

Form der Schönheit erzeugt. Der synthetische Grund des

Gesehmacksurteils ist die Idee der Schönheit, welche

sich aber nicht in einer objektiven Gesetzesformel begriff-

lich darstellen läfst, wie die Idee der Wahrheit und

Sittlichkeit, sondern die immer nur in einer einzelnen
Darstellung der Einbildungskraft sinnliche Realität erhält

Das Urbild des Geschmackes als höchstes Muster ist eine

Idee, il. h. ein Unendliches und Ewif:fes, das jeweilig nur

durch Entwicklung in einer endlichen und zeitlichen Indivi-

dualität zur Anschauung gelangt. Darum hat das ästhetische

Urteil die AllgemeingUltigkeit eines einzelnen Urteils; denn

die K n t wi ckl un g i s t das G e setz des Individuums
und nicht des Universums.

Die Produkte des ästhetischen Geschmackes sind

exemplarisch, wenn sie als regulatives Prinzip einer

Beurteilung dienen können. Die Notwendigkeit eines
ästhetischen Urteils kann nur als eine exem-
plarische Kotwendigkeit gedacht werden. Die

allgemeine Regel der Ästhetik ist nicht gegeben, sondern

aufgegeben, und kann immer nur in einem mustergültigen

Beispiel erkannt werden. Im künstlerischen Produkt reali-

siert sich das objektive Geschmacksprinzip, aber immer in

einer individuellen Form, welche als Ideal regulativen Wert
besitzt.

Indem die exen4>larischen Werke der Kunst allgemeine

Zustimmung verlangen und auch erhalten, setzt die ästhetische

Notwendigkeit in den Gemütern der Menschen eine ailge-

Digitized by Google



— 92 —

meine Empfänglk likeit voraus . einen ä s t Ii e t i s c h e n Gr e -

mein sinn, welcher allgemein bestimmt, was gefallt und

wa8 miisfällt. Der allgemeine Sinn für die Schönheit be-

steht in dem formalen Gefiihl des freien Spiels unserer

Vorstellungen, und indem durch die exeniplanschen Muster

eine ideale Norm de« F ü Iii ens ausgedruckt wird, stellt

das ästhetische Urteil ein notwendiges Gefallen dar.

4. Die ästhetische Freiheit.

Die moralisehe Freiheit ist nicht die ganze Freiheit^

sie ist — ein vernünftiger Selbstzwang» Sie verlangt, daCs

der Mensch in seinen Handlangen sich nicht dardi sinn-

liche, sondern durch moralgesetzliche Gründe bestimmen

lassen soll. Die moralische Gestaltung des Lebens ist eine

unerläfsliche Notwendigkeit des Menschen als vernünftigen

Wesens. Wenn uns aucli die Sinnlichkeit in unseren Hand-

lungen nicht direkt bestimmen soll, so darf doch auf jeden

Fall die Sinnlichkeit mit ihnen übereinstimmen. Die

Übereinstimmung der Sinnlichkeit mit dem moralisciieii

Gesetz wird durch das Gefühl vermittelt, indem das Gefühl

der Neigung und Achtung zum ästhetischen GefUhl der

Liebe verschmilzt. Die Achtung ist ein gebundenes,
die Liebe ein freies Gefühl. Die Liebe ist des Gesetzes

Erfüllung, sie ist die ästhetische Freiheit eines
schönen Charakters.

Der schöne Charakter ist das Ziel aller menschlichen

Entwicklung und Bildung. In der Idee der Bildung liegt

der künstlerische Charakter der höchsten Menschenerziehung

angedeutet Die Harmonisierung des Bewufstseins durch

das Gefühl zur ästhetischen Persönlichkeit ist der

reifste Gedanke niensclillcher Vervollkommnung.

Die ästhetische Erlösung ist die ganze Erlösung,

nicht nur eine negative, wie die moralische Freiheit. 8ie

ist des Selbstzwanges der Vernunft entledigt. Das ästhetische

L. kj .i^cd by Google



— 93 —
Gefhhlsbewurstsem ist eine freie Gesetxmäfsigkeit,
nicht eine an das Moralgeseta gebundene^ wo der Mensch

ebenso sehr Diener wie Herr des Gesetzes ist Die mora-

lische Freiheit ist ein universelles Gesets, welches das

Individunm bestimmt; die äsdietische Freiheit ist ein in-

dividuelles Gesetz, welches das Individuum zum Uni-

versum erweitert. Hier ist das Individuum als Individuum

frei, selbstherrlich wie ein Gott. Die ästhetische Frei-

li e i t ist eine Gesetzmä fs i <^keit ohne die Idee
eines Gesetzes; sie ist freie Gesetzlichkeit des
ludiv iduums.

Die ästhetische Erlösung beruht auf der Gesetzgeljung

des Gefühls. Die Autonomie des Gefühls vollzieht sich

immer nor individuell, und derjenige Mensch, welcher

anderen ein exemplarisches Master sein kann, ist ein

Genie, ein geaetagebendes Individunm, — ein Mittler und

Erlöser seiner Brttder. Der geniale Lebenskttnstler ruft

zur Kachfolge auf, d. h., wie Kant sagt, „aus denselben

Quellen zu schöpfen^. Nur ästhetische Persönlichkeiten

können persönlich auf Menschen wirken und zu ihrer Höhe
emporheben. Zur ästhetischen Erziehung gehört Liebe zu

den Menschen untl Liebe zum Ideale der Menschheit. Die

grcjfse Liebe zur Menschheit kann nicht bewiesen und be-

fohlen, sie kann nur durch ästhetisch exemplarische Men-

schen geweckt und geptiegt werden.

Das Genie ist eine glücklich angelegte Natur. „Genie

ist die angeborene Gemtitsaulage (ingenium), durch welche

die Natur der Kunst die Regel giebt" (Kant)

Der geniale Lebenskünstler ist original und exemplarisch,

der Schöpfer des Ideals, in welchem die Schönheit sich

offenbart Die ästhetische Auffassung des Lebens Ist pro*

dukttv in Bezug auf Gegenstand und Gesetz, d. h. das
ästhetische Verhalten zur Natur übertrifft die
naturwissenschaftliche Erkenntnis, und das
ftsthetische Verhalten zur Pflicht übertrifft

kjui^cd by Google



— 94 -

die m o i a 1 i s c h e Gesetzgebung d er Vernunft. Der

ästhetische Endzweck ist die fejuthesia duü natürlichen und

moralischen Endzweckes.

Man kann Schiller in der Auttassun;^ der sch euen

Seele in allen i*unktcn nicht beistimmen , da bei ihm der

aehöne Charakter etwas von dem Leben eines schmelzenden

und weichen Herzens erhält. Für die ästhetische Seele

giebt es ebenso sehr die Idee des Moralgesetzes und das

Bewufstsein der Pflicht wie für den blofo moralischen

MenBchen. Der ästhetische Ohnrakter nnteracheidet sich

Yon dem letzteren dadurch, duTs sein Trieb und Qeftdil

dem moralischen Gesete nicht mehr widerspricht Indem
Natura und Moralgesetz in das ästhetische Bewußtsein auf-

gehen, verschwinden sie nicht darin, sondern es muls

mit Entschiedenheit darauf hingewiesen werden , dafs
ohne natürliches Wissen und ohne moralisches
Gewissen gar kein ästhetisches Verhalten zur
Natur und zur Freiheit stattfinden kann. Die

Liebe ist des Gesetzes Erfüllung: das bedeutet, dafs dem
Gesetz subjektiv nicht widersprochen und die Pflicht freudig

und gern erfüllt wird. Das Gesetz steht unter der Liebe.

Das Gesetz wird nicht aufgehoben, sondern im ästhetischen

Charakter eine harmonische Gefühlsbeziehung zum Gesetze

gegründet, welche seine Befolgung subjektiv erleichtert, ja

sogar zu einer subjektiven Notwendigkeit machen

kann.

Wie in den Werken der Kunst und Natur, so können

auch im ästhetischen Charakter anmutige und erhabene

Schönheit unterschieden werden. Der anmutige Charakter

ist die Seelenschönheit In der Ruhe und Harmonie aller

Lebensbeziehungen. Der erhabene Charakter ist die Schön-

heit in Kampf und Sieg. Die Einheit mit sich selber ist

in der Anmut ein sich selbst genügender Zustand, in der Er-

habenheit eine Gemütslage, welelie im Konflikt der Lebens-

beziehungen sich zu behaupten sucht. Alle Schönheit ist

L. kj .i^L.^ by Google



— 95 —
individuell, und in der Mensclienwelt findet luau je nach

natürlicher Anlage und den Lebensverhältnissen bald an-

mutige, bald erhabene, bald eine Vermischim? beider in

uneiuliiclier Variationsabstufun^
;
ja bei demselben Indivi-

duum können in abwechslungsreichem 8piel beide Arten

und Stufen der geistigen Schönheit sich ablösen.

So erweist sich die Kunst als die BrUcke zwischen

Freiheit und Natur. Im ästhetischen Gefühl bestimmt sich

der Mensch als ein einheitliches Ganze und verdichtet sich

die universelle Idee der Menschheit zom individuellen Oe-

fUhl ästhetischer Persönlichkeit. In der geistigenSohön-
heit sah Shelley die Hoffnung erfüllt:

Dafe der Welt
DuTüh dieh einst jede Kette f&llt^

Dsss du, o hehre Liebliohkeit,

Uns spendest^ was kein Oott verleiht«

Achtes KapiteL

Ästhetische Religion«

1. Natur and Kunst.

Die höchste Synthesis ist noch nicht vollzogen. N«tm>
gesetsliches Wissen und moralgesetzliches Gewissen fanden

nach Bwei Seiten eine innere Verschmelzung, in der Religion

durch die Idee einer sittlichen Katurordnung und in der

Kunst durch die Idee der Schönheit Kulturgeschichtlich

ist Religion und Kunst aufs engste miteinander verknUpft.

Es giebt keinen Stamm des Menschengeschlechtes, welcher

nicht irgend eine niedrigste Form der Kunst und Religion

besäfse, und die idealistischen l'iüloöupiien haben von jeher

von einer Analogie zwischen dem ästhetischen und religiösen

Bewufstsein gesprochen , ohne in der Form des kritischen

Digitized by Google



— % —
Begriffe«» den systematischen Zusammen iiaug zu erklären.

Schleiermacher, der in der Heligionsgescliichte epoche-

machend wirkte, nennt Kunst unci Religion zwei V» e fronnd^te

»Seelen, deren innere Verwandtschaft, ob sie sie gieicii ahnen,

ihnen doch noch unbekannt sei. „Wie die ungleichartigen

Pole zweier Magnete werden sie voneinander angezogen,

heftig bewegt, yennOgen aber nicht bis zum gänzUchen

Zuaammenstorsen und Kinswerden ihren Schwerpunkt zu

überwinden/ Die Ineinsfletzung von Kunst und Religion^

das Zasammenfliersen ihrer Schwerpunkte zu dem einen
System von Bewulstseinskräften In der Idee der ttsthetiBchen

Beligion ist die höchste synthetische Leistung der philo-

sophischen Erkenntnistheorie.

Von beiden Seiten ist die Vereinigung vorbereitet, indem

sich eine durchgehende Analogie in der Analyse des ästhe-

tischen und religiüüen Urteils offenbarte. Beide sind teleo-

logische Urteile, indem sich der Zweck, als Einheit in der

^Mannigfaltigkeit, o h j e k t i v als Vollkommenheit, s u b j e k -

t i V als Schönheit darstellte. Beide sind individuelle Urteile,

denen Allgemeingtiltigkeit sich nur in der Form einer Ent-

wicklung Bahn brechen kann und muH». Darin unter-

scheiden sie sich in gleicher Weise von dem natorwissen-

schaftlichen und moraUscheu Urteil, deren universeile Be-

deutung im Prinzip des Natur- und Moralgeeetzes begründet

liegt

Während aber das religiöse Urteil das Individuum in

dem universellen Prozefs einer sittlichen Naturordnung

wertet, setzt das ästhetische Urteil das Individuum in die

Rangordnung des Universums und erweitert das In-

dividuum zur Gattung und Natur. Nur der sitt-

liche Mensch kann sich zu der Idee einer sittlichen Natur-

ordnung erheben und eine moralische Religion in seinem

Bewufstsein gründen. Die sittliche Erfassung der Natur

ist aber ein Spiegel und Werk unseres sittlichen Bewufst-

seins und die notwendige Voraussetzung zur ästhetischen

L. kj .i^cd by Google



— 97 -

Anschauung der Natur. Das Gefühl des Erhabenen an

Gegenständen der Natur liegt in den Ideen unserer sittlichen

Gröfse empfangen, und die Lust am Erhabenen ist die be-

wundernde Achtung unserer eigenen sittlichen Bestimmung.

Das Unendliche als ein Ganzes zu denken, wie es die ästhe-

tiache Betrachtung der Natur thut, geht über den natur«-

wisseiiAchaftlichen Begriff der Natur hinaus und weist auf

ein „llbersinnliches'^ Substrat in der Natur hin, das die

erliabene Gemtttaatimmung in uns erweckt und unserem

eigenen Innersten verwandt ist. „Also ist das Gefühl des

Erhabenen in der Natur Achtung fUr unsere eigene Be-

stimmung'^ (Kant). Nur durch die aktive Selbsterhebung des

Menschen über die innere Natur seines Wesens und über

die Äufsere Natur seiner Umgebung konnte er lernen, die

Natur als einen Gegenstand des i'riiabenen aufzufjissen. Der

Mensch mufste die Natur in öciner Wissenschaft, in seiner

moralischen und technischen Praxis überwinden, damit die

Natur zur Kunst wurde. Erst durch das Werk der

Kunst wird die Natur ein Objekt ästhetischer Anschauung.

Auch das ästhetische Verhalten zur Natur ist eine Spiegelung

menschlichen Wesens in der Natur. Die Kunst ist eine

zweite oder höhere Natur. Deshalb muls die Naturschönheit

nicht nur einen subjektiven, sondern auch einen objektiven

Grund in der Natur selbst haben. Diesen objektiven Grund

hat die moralisch-teleologische Naturaufifossung in der Be-

stimmung des Naturdinges als natürlichen Selbstzweckes

gegeben. Die Schönheit der Natur ist nicht nur ein Schein

oder eine subjektive Illusion , sondern der Ausdruck einer

ästhetischen Zweckmttfsigkeit in der Natur selber. Eant

hat einmal diese Beziehung angedeutet: „Die ästhetische

Urteilskraft giebt in Ansehung der Gegenstände eines so

reinen Wohlgefallens ihr selbst das Gesetz, sowie die

Vernunft es in AnsehuiiGT des Begehrungsvermögens thut,

und sieht sich sowolil wegen dieser inneren Möglich-
Woltmann, System det> moraL BewuTstseins. 7

. j i^od by Google



— 98 —

keit im Subjekte, als wegen der äufseren Möglich-
keit einer damit übereinstimmenden Natur auf

etwas im Subjekte selbst und aufser ihra, was nicht der

Natur, auch nicht der Freiheit, doch aber mit dem Grunde

der letzteren , nämlich dem Übersinnlichen, verknüpft ist,

bezogen, in welchem das theoretische Vermögen mit dem
praktischen auf gomeinBchaftliche^ uns unbekaoate Art zur

£iaheit verbunden wird.* —
Die Idee der Entwicklung bringt Natur und Kunst in

inneren Zusammenhang. Die Natur ist die Mutter der

menschlichen Ealtur. Im ästhetischen Schaffen off'enbart

sich das Gesetz der natürlichen Schaffenskraft , und wenn
die Kunst der Spiegel ist, in dem wir die Natur künstlerisch

verstehen , so e r f a s s e n \\ i r d a lu i t d a s ^A' e s e n d e r

Natur als dasjenige der Kunst und das e s e n

der Kunst als das der Natur. Denn die Kunst ist

eine bewufste Wiederholung der Natur. Wenn der Mensch
und seine Kunst eine gerade Verlängerung der schöpferischen

Naturkraft ist, so offenbart sich in ilim und in seinem Werke
das immanente Schöpfungsgesetz der Natur.

„Bis in der Wunder Tiefe dringt kein Mensch" —
Wie aber, wenn die Tief in ihn gedrungen!

Wenn er das All, die Offenbarung ist?

(Leopold Schefer.)

Natnro-esetz und Moralgesetz sind in der Natur nicht

anders t inheitlich verbunden als im menschliclien Subjekte,

Dafs Kant diese Einheit als unbekannt hinstellt, entspringt

der Mangelhaftigkeit seiner Entwicklungsidee, welche Welt-

und Selbstbewufstsein in inneren genetischen Zusammenhang
bringt. „Die Kunst erweitert also wirklich zwar nicht

unsere Erkenntnis der Naturobjekte, aber doch unseren

Begriff von der Natur, nftmlich als blofsen Mechanis-

mus, zu dem B^iffe von ebenderselben als Kunst,

L. kj .i^cd by Google



— 99 -

veLcbes zu tiefen Unterauchungen über die MlJgUclikeit

einer solchen Form einladet. Diesen tiefen Untersadrangen

ttber die Möglichkeit der Katur als einer Kunst wird die

allgemeine Lehre von der Entwicklung des BewuCitseins

und der Welt in vollstem Ma&e gerecht.

Die VV^iderspiegelung des Menschen in der Natur ist

ein notwendiger Prozefs. Die teleologische Deutung der

Natur in ihrer individaellen ispontaneität , die Idee der

sittlichen Naturordnung und weiterhin die ästhetische An-
schauung von Welt und Leben ist eine Auffassung, welche

das wirkliche Wesen der Dinge zu einer einheitlichen Welt-

kon /eption zusammenfafst. Indem die mechanische und

sittliche Naturordnung zu einer ästhetischen erweitert wird,

ist damit die Synthesis von Religion und Kunst zu einer

ttsthetischen Religion volkogen, in welcher Unirersum und
Individuum, Gottheit und Schönheit^ Natur und Kunst zu

der Einheit von Bewulstsein und Welt verbunden sind.

Kant hat selbst einmal der Verwandtschaft des ästhe-

tischen mit dem religiösen Geluhl in einer Anmerkung Aus-

druck verliehen: «Die Bewunderung der Schön-
heiten sowohl, als die Rührung durch die so mannig-

faltigen Zwecke der Natur, die ein nachdenkendes Gemüt,

noch vor einer klaren Vorstellung eines vernünftigen Ur-

hebers der Welt, zu fühlen im stände ist, haben etwas

einem religiösen GefühlÄhnlic hes an sich." Frei-

lich hat er trotz aller Anläufe und in seinen Werken zei^

Btreuter Keime zu der konsequenten Idee einer ästhetischen

Religion nicht fortschreiten kOnnen.

Die Kunst ist ein Symbol des Universums in einem

sinnlichen Bild, eine Erscheinung des Unendlichen im End-
lichen. Die ästhetische Naturauffassung schaut die Welt

als ein universelles Kunstwerk an, als einen Kos-
mos im ursprünglich griechischen Sinne des Wortes. Die

Unendlichkeit und Ewigkeit ist Gefühl und Idee, und

7*

. j i^od by Google



— 100 —
«alter dem GefOlil und der Idee giebt es keine Unendlioli-

keit and Ewigkeit Wie derMenech and eeinWerk
Ton der Schdnheit nicht getrennt werden kann,
«o ist die Gottheit die der Katar immanente
kttnetlerfsclie Kraft Die Schönheit ist die laaterste

Offenbarung der Gottheit, welche wir in unserem Wissen

und Gewissen nie panz erkannt hätten. .Schönheit und

Gotilieit, al.-s die vollkommene Übereinstimmung aller Teile

aum Ganzen, i.-i dasselbe Wesen im Subjekt und Objekt, mi

Menschen und in der Natur. Ichharmonie und Welthannonie

bedingen sich g^enseitig. Das ästlietisch-religiöse

Gefühl ist der höchste Standpunkt des Menschen als ver-

nünftigen and endlichen Wesens, wo Individuum und Uni-

versum im schönen Gleichgewicht der Beziehungen stehen.

Alle übernatürliche und übermenschliche Gottheit ist auf-

gehohen in der schöpferischen Kraft schöner Menschlichkeit.

Die ästhetischeBeligion ist, richtig verstanden^ ästhetischer

Atheismus.
In ihr istläebe undHoffiiung miteinander verschwistert:

die Liebe als der schöpferische Urgrund aller Schönheits-

gestaltung und die Hoffnung als das unbesiegbare Vertrauen

auf die Macht und Entwicklung des Guten. Niclit die

weichherzig mitleidende Liebe der kleinen Geister, nicht

die nach angenehmer Lust beehrende Liebe des niedrig

gesinnten Menschen, — die Liebe der grofseu, mutigen Seele^

welche die Mutter und Erzeugerin des Ideals ist, vereinigt

sich mit der religiösen Heiluung zum Schauen der Wirk-

lichkeit ihrer schönen Kinder. Die ästhetische Religion

überwindet den Glauben durch Schauen; denn in ihr ist

Katur und Kunst in eins zusammengeflossen. In Andacht

und kindlicher Hingebung erschliefst der Dichter das tiefste

Geheimnis seiner Seele, in welchem er die Natur als die

grofse Mutter der Menschen erkennt; da geht uns ein

Verständnis für das Bewufstsein des Nazarenen auf, der

sich mit dem Vater eins fühlte^ und vermögen wir dem

L. kj .i^cd by Google



t — 101 —

Gedankenfluge des Apostels zu folgen, dem sich Gott als

die Liebe offenbarte.

2. Geschickte der ästhetischeu Religion.

Fttr den systematisch denkenden Philosophen ist es

interessant und lehrreich zugleich, bei der Verfolgung des

historischen Weges, den der Menschcngeist in seiner Ent-

wicklung genommen hat, auf ähnliclie und verwandte Ge-

danken zu stofsen, welche er für wertvoll und wahr hält,

um so mehr, weil unsere eigenen Gedanken und Gefühle

zum gröfsten Teil eine Wiederholung dessen sind, was unsere

Vorfahren einst gedacht und gefühlt haben. Die Idee der

ästhetischen Religion ist so alt wie die idealistische Philo-

sophie, und PlatOUi der Begründer der })hilosophi8chen

Ideenlehre, hat zum erstenmal in der glänzenden Konzeption

eines philosophischen Künstlers die Schönheit zn einem

Prinzip der Weltaufbssnng gemacht. Gewifs haben alle

Stufen der Religion einen bestimmten Grad ästhetischen

Charakters, sowohl in Bezug auf den religiösen Kultas, wie

auch in Bezug auf die metaphysischen Erkenntniswerte der-

selben. Aber im Fortschritte der Religionsgeschichte findet

man, dafs der ästhetische Charakter sich immer mehr ver-

innerlicht und vergeistigt, bis er in Piaton zum klaren

philosophischen Bcwufstsein gelangt.

Meist fafst man Piatons Weltanschauung als eine

ethische auf, weil er die Idee des Guten zum Quell des

Wissens und der Wahrheit macht. Aber indem Piaton die

Idee des Guten schildert, bedient er sich ästhetischer Aus-

dmcksmittel. Das Gute ist ihm ein Schöneres als das

Wissen: ^Von einer unaussprechlichen Schönheit
sprichst du, wenn es Wispen und Wahrheit mitteilt, selbst

aher über diesen an Schönheit steht.** — Alles Wissen ist

eine Erinnerung an das Reich der ewigen Wahrheit, welches

. j i^od by Google



— 102 —
jede Seele einst geschaut bat. Die Scliönbeit ist das

sichtbarste und liebenswürdigste Abbild des

wahrhaft Seiende n. Die Liebe aber Luid das Entzücken

beim Anblick einer gottähnliehen schönen Gestalt ist eine

Erinnerung an das Ewige. Aua diesem Umc^ang mit dem

Schönen schwindet der Schmerz und tiidsi eine Bildung

zur Wahrheit und Gottähnlichkeit, W er aber imstande ist,

sagt Sokrates im Phädrus, zu sehen, was in eins und vieles

gewachsen ist, „dem gehe ich nach wie der Spur eines

Gottes". Und tief ergreifend klingt sein Gebet: „O lieber

Pan und ihr anderen GOtter, verleihet mir, schön za

werden im Innern, und dafs das, was ich Äufseres habe,

dem Innern befreondet sei.** Im „Qastmahl'' wird die Liehe

zur Schönheit als die Sehnsucht nach dem ewig Wahren
und Guten gefeiert. Dem Menschen ist das Leben erst ein

wahres Leben, wenn er das Schöne selbst schaut Wer das

Schöne erkannt hat, erblickt nicht Schattenbilder der Tugend

und des Wahren, sondern ist gottgefällig und unsterblich.

Die Urschunlieit , die göttliche Sch<>nhcit (ro ifeior

TiaXov) liegt allem raensclih"chen und natürlichen Schonen

zu Grunde. Der Hinblick auf die göttliche Schönheit ist

der Enthusiasmus , die Liebe zum Ewigen. Tn ihr schatrt

der Künstler und besteht die Neigung zum menschlich

Schönen. Durch sie hat alles Vergängliche und Mensch-

liche Anteil an Unsterblichkeit und Gottheit. Kein Philo-

soph hat so tief über das Verhältnis der Liebe zur S c h 5 n-

heit nachgedacht als Piaton, und alle folgenden Weltweisen

haben an seiner Flamme direkt oder indirekt den eigenen

Enthusiasmus entzündet

Schiller hat in einem Briefe an Goethe im ursprüng-

lichen Christentum die Liebe der schönen Seele ent-

deckt und darum das Christentum eine Ssthetische HeÜgion

genannt, ohne jedoch diesen Gedanken weiter zu entwickeln.

Die Jesu -Persönlichkeit ist ein ästhetisches Erzeugnis

menschlicher Geistesgeschichte. Die innere Einheit und

L. kj .i^cd by Google



— 103 —
Abgeschlossenheit seines Lebens zu rinem schönen Seelen«

Charakter ist die erhebende und befreiende Wirkung, die

aufjeden unweigerlich einfliefst^ der sich dem vertraulichen

Zauber seiner edlen Persönlichkeit hingiebt Wie ein voll-

endetes Kunstwerk wirkt ein vollendeter Charakter mensch*

lieh auf menschliche Gemüter. Darin besteht seine erlösende

und erzieherische Kraft, dafs durch ihn Zutrauen, Liebe

und Hoffnung in der mühseligen und beladenen Brust er-

weckt wird. Drei Grundgedanken erteilen dem Christen-

tum diesen ästhetisch-religiösen Cluirakter, nämlich: dafs

das Himnieh-eieh inweiidiü' in dem Menacheii ist, dai'^ Selm

und Vater eins und Goli die Liebe ist. Die Mensch-
werdung Gottes in der Liebe des Menschen ist

die Versöhnung des Menschen mit sich selber.

Möge das Christentum in seiner ästhetisch befreienden und

erziehenden Wirkung neu auferstehen und mit der Heiter-

keit des schönen Griechentums verschwistert seine kultur-

geschichtliche Mission erfüllen. Die Platonische Auffassung

der Gottheit als Schönheit und die christliche Idee, dafs

Gott die Liebe sei, findet ihre Versöhnung in dem ent*.

zückenden Gedanken , dafs Liebe die innere Schön-
heit der Seele bedeutet.*)

*) Doffmatisch ^Msinntf Theologen, weh^lie in ihrer intellek-

tuellen Verirrung gezwungen sind, da^ r'hristtiitum als eine un-

bedingte Ausnahme von allen übrigen njeujschliehen Angelegenheiten

und Bedfirfoissen» gowie ohne jeden natürlichen Zusaaimeuhaug mit

anderen geschichtlichen Leistungen der Menschheit zn betntehteni

werden diese Zasammenstellung des Platonischen nnd christlichen

Liebesbegriffes, von ^gmf nnd uyKTti^^ nicht nur für ketzerisch, sondern

auch vielmehr für unwissenschaftlich halten. Ohne Zweifel ist

da« Hauptwort «j q.-t?] eine der christlichen Litteratur eigentumliche

Neubildung; aber das Stammwort ayf;rrm' nnd dessen Ableitungen

sind in der griechischen Profan spräche durchaus in der moralischen

Bedeutung hochachtender Liebe vorhanden. Abgesehen davon»

kjui^cd by Google



— 104 —
InSpinozas zugleich kritischem und intuitiven Denken

hat sich, von den erhabenen Ideen des Christentums be-

einflufst, die Synthesis der geistigen Schönheit mit der

natürlichen Sinnlichkeit in einer Einheit von Gott, Natnr

Mensch vollzogen und den Grund gelegt zu der Form der

Ästhetischen Religion, wie sie von Goethe und Schleier»
mach er gefühlt und gelehrt worden ist Die geistige Liebe

zu Gott ist der beharrlichste unter allen Affekten; sie wird

um SU giöfser, je mehr Menschen wir uns durch dasselbe

Band der Liebe mit Gott verbunden vorstellen, ladem

der Mensch sich und die Dinge unter dem Gesichtspunkte

der Ewigkeit betrachtet, hat er Gott und die Natur

in Gott erkannt. Eine andere Ewigkeit giebt es oiclit als

diejenige, welche der Mensch in seinen eigenen Affekten

erlebt Die Liebe Gottes ist das Gefahl des Un-
endlichen.

Das universelle Einheitsgeftihl Spinozas hat in Goethe
dichterische Gestaltung gefunden. Der künstlerische Mensch

dafs ayaTit] eine von den vielen anderen Wortbildungen der grie-

chischen EA-an^eliensprache ist, und ayanav gleichbedeutend mit

(ftXfTr gebraucht wird, das auch hei don Oricchen im Sinne wohl-
woll'-iidfir und helfender Liebe verstanden wurde, mufs man
demungeachtet zugeben, dafs die christliche Lehre, speciell das

Leben und das Werk der Person Chriati, diesen Begriff moralisch

gesteigert und höher entwickelt hat. Aber entschieden mofs man
das engherzige Dogma «irfiekweisen, daft mit dem Ghxistentam

etwas absolat Neues in den geistigen Lebenskreis der Menschen ge«

treten sein soll. Anderersdts beseichnet das Wort Hqo); ursprünglich

nur die sinnliche Liebe, aber es ist eben die geniale Tbat Piatons

gewesen, diesen ßegrifiF zur Höhe geistig-moralischer Vollkommenheit

gehoben und die Liebe zur Schijnhcit als die Erweckerin
alles höheren Strebens gefeiert zu haben. Damit ist keines-

wegs ein historischer Zusammenhang zwischen Piaton und Jesus

behauptet, sondern nur der ideelle Wert festgestellt, welcher dem
Grieehenttim in sdnen höchsten geistigen Blüten von theologischer

Seite nur zu oft abgestrittMi wird.

L. kj .i^cd by Google



- 105 —
macht das Vergängliche unvergänglich; denn dort ist die

wahre Symbolik, wo das Besondere das Allgemeine repräsen-

tiert, nicht als Traum und Schatten, sondern als lebendig
augenblickliche Offenbarung des ünerforsch-
lichen. Daa Schöne, sagt Goethe, ist eine Manifestation

• geheimer Naturkräfte, die uns ohne dessen Erscheinung

ewig wären verborgen geblieben. Es giebt nur zwei wahre

Beligionen, die eine, die das Heilige, das in uns und um
uns wohnt, ganz formlos, die andere, die es in der schönen
Form anerkennt und anbetet Alles, was dazwischen liegt,

ist Götzendienst Der Anthropologe führt sein Menschen-

kind bis in die Vorhöfe der Religion, wo es -vom Dichter
in Emp&ng genommen wird.

In seinen Gedichten Uber Gott und Welt hat Goethe

die ästhetische Auffassung der Religion in der poetischen

Gestaltung Spinozistischer Ideen mit der lautersten Stimmung
vorgetragen. Zu der ganzen Höhe derselben gelangt er in

dem bedeutsamen Aufsatz über Winkel mann, der in der

Schönheit die vollkommene Einheit und Übereinstimmung

aller Teile zum Ganzen und in Gott die Quelle des höchsten

Schönen erblickte. ^Dieser Begrifif der Schönheit," sagt

Winkebnann, „ist wie ein aus der Materie durchs Feuer

gezogener Geist, welcher sich sucht ein Geschöpf zu zeugen

nach dem Ebenbilde der in dem Verstände der Gottheit

entworfenen ersten vemtlnftigen Kreatur. Im Anschlufs

an Winkelmann entwirft Goeüie die groüsartige Idee einer

ästhetischen Kulturentwicklung, was zum Höchsten

und Fruchtbarsten gehört, was wohl je über menschliche

Bestimmung gedacht worden ist Das letzte Produkt der

sich immer steigernden Natur ist der schöne Mensch.
Zwar bringt sie ihn nur selten hervor. Der schöne Mensch

ist von Natur nur einen Augenblick schön. „Dagegen tritt

nun die Kunst ein; denn indem der Mensch auf den Gipfel

der Natur gestellt ist, so sieht er sich wieder als eine ganze
Natur an, die in sich abermals eineu Gipfel hervorzubringen

Digitized by Google



— 106 —
hat Daeu steigert er slch^ indem er sieh mit allen VoU-
kommenheiten und Tagenden durchdringt, WaU, Ordnung*,

Harmonie und Bedeutung aufiruft und sich endlich bis zur

Produktion des Kunstwerkes erhebt, das neben seinen

fibrigen Thaten und Werken einen gllazenden Platas ein-

nimmt." —
In seinen Reden über die Fv'li^^ion hat Schleier-

macher die Gedanken »Spinozas von neuem aut'genannnen

und vertieft. Die religiösen Erregungen des Gemütes ent-

stehen, wenn der Mensch sich dem Weltall hingiebt. Die

Religion nennt er die zarteste Blume der menschlichen

Phantasie; in ihr wird eine heilige Seele vom Universum

bertthrt^ denn sie ist Sinn und Geschmack fürs Un-
endliche. Um die Welt anzuschauen und um Religion

zu haben, mufs der Mensch erst die Menschheit gefunden

haben und er findet sie nur in Liebe und durch Liebe. Zur
Menschheit laÜst uns also hintreten, da finden wir Stoff fUr

die Religion! Wer einen Unterschied macht zwischen dieser

und jener Welt bethört sich selbst; alle wenigstens, welche

Religion haben, gUiuben nur an eine. Die Unsterblich-

keit liegt nicht aufser der Zeit und hinter der Zeit^ sondern

wir haben sie unmittelbar wie eine Aufgabe, die wir immer-

fort lösen.

3. Sfthlnfs: IKe Philosaphie als ideales Selbstbewafstsein

der Mensehheit.

Die erkenntnistheoretische Untersuchung hat das Be-

wufstsein in seine verschiedenen Funktionen geschieden,

um das Prinzip zu linden, das dieselben zur Eünheit aller

Beziehungen verknttpft. Die logische Trennung soll keine

psychologische Trennung sein, und dennoch wftre eine

logische Zergliederung des zusammengesetzten ße-

wufstseins in seine elementaren Gesetze nicht möglich, wenn
in der er&hrungsmäfsigen Wirklichkeit des Lebens nicht

. ij i^od by Google



— 107 —

auch eino psychologische Trennung thatsächiich vor-

handen wäre.

Die geschichtliche und sociale Entwicklung des Bc-

wulßtseins hat eine Differenzierung und GegensätElichkeit

der einMlnen pBjchologiacheii Funktionen bewirkt, welche

allem die Vervollkommnung des GteiBteslebens mdglioh macht.

Indem die Erkenntnistheorie das Bewuüstsein zerlegt und

zusammensetzt, wiederholt sie den Entwicklungsprozels,

welchen die Menschheit in der Unendlichkeit ihrer Ver-

gangenheit zurückgelegt hat, im Rahmen eines philosophischen

Systems. Die Philosophie ist aber nicht blofs eine einfache

Wiederholung des phylogenetischen Prozesses, sondern eine

kritisch-logische Rekapitulation desselben, indem die

Einheit der Begründung aller ]5eziehuugen in

einem idealen Zweck zum Prolhm der Erkenntnis

gemilcht wird. Die Philosophie ist darum nicht das em-

pirische, sondern das ideale Selbstbewttfstsein der
Menschheit.

Wenn man das System der Philosophie als eine formale

Rekapitulation der geistigen Entwicklungsgeschichte der

Menschheit aufiafst, wird der empirische Entwicklungs-

theoretiker einem solchen System nur relati^eBedeutung
zugestehen wollen und meinen, dafs die philosophische Re-

konstruktion immer nur vom Standpunkt der jeweiligen

intellektuellen Höhe vorgenommen werden könne. Selbüt-

verständlich ist das System der Philosophie seinem Inhalte
nach immer nur relativ, durch die Beobachtung und Er-

fahrung des jeweiligen Standpunktes der Zeitepoche bestimmt;

aber der logischen Form nach ist es immer absolut, und die

ideellen Prinzipien, auf welchen es sich aufbaut, sind un-

veränderlich und universell. Darin besteht aber die Kraft

und Gröfse eines Philosophen, nicht nur die Form des

Systems klar und scharf zu beherrschen, sondern durch

eine weitausschauende Synthesis auch den Inhalt möglichst

. j i^od by Google



— 108 —
universell zu gestalten. Nur aus dem höchsten Gesichts-

punkt einer Kulturepoche kann deshalb die Vergangenheit

und Gegenwart gedeutet werden.

Das philosophische System ist der Ausdruck der

Totalität des menschlichen Wesens, dem ein einzelner

Mensch nie voll und ganz gerecht werden kann. Der
Mensch ist unsichtbar. Erst die ganze Menschheit in ihrer

fortschreitenden Entwicklung macht den Menschen aus;

nicht als wenn der Zweck der Menschheit an einem zeit-

lichen Ende der Geschichte läge: für jedes Individuum und
jede Generation li^ das Ziel in ihnen selbst Nur in

den exemplarischen Individuen der Gattung
kann das Urbild der Menschheit^ dem die Philosophie einen

idealen Ausdruck verleiht, sich verwirklichen und künst-

lerisch offenbaren.

Als das ideale Selbstbewufstsein der Menschheit ist die

Philosophie das Bewufstsein fortschreitender Entwicklung

und Vervollkommnung. Die Synthesis, welche im philo-

sophischen System sich vollzieht, ist das ideale Vorbild für

die Synthesis des ästhetisch-moralischen Lebens. Im philo-

sophischen Bewufstsein rettet sich der Mensch aus den

Widersprüchen und Konflikten zur Einheit seines Menschen-

tums und zur Selbstbesinnung auf seine ideale Be-

stimmung. Die Einheit des Denkens und Fühlens, wie

sie in der wechselseitigen Bedingung der Logik und

Ästhetik, von Selbstbewufstsein und Selbstgefühl, im
System der Philosophie sich als notwendig erweist, zu

einer Einheit von Natur- und Kunstauffassung zu ver-

dichten, ist und bleibt das ideale Entwicklungsgesetz der

freien Menschheit.

Darum ist das System der Philosophie als ein wahres

Kunstwerk aufzufiEtssen. £s entspringt demselben ästhe-

tischen Trieb wie alle anderen Kunstwerke des schaffenden

Menschengeistes. Der Philosoph ist ein Priester und



— 109 —

Kttnsder zugleich, ein Ensielier in der ftsthetisohen Re-

ligion. An jeden Menschen als Träger des idealen Selbst-

bcwufstseins ergeht der heilige Beruf, ein philosophischer

Künstler seines Lebens zu sein. Nicht kuiiätlich, sondern

künstlerisch ist die Synthesis der Ideen und Triebe zu

vollziehen; di(^ Philosophie ist die sinnreiclie WortofFen-

barung des KüsmoS; das universellste aller menschlicheu

Kunfitwerke.

Digitized by Google



Zweites Buch.

EntwieklungsgeschichLe des moraiisehen

Bewufstseins.



Erstes Kapitel.

Idee einer moralischen Entwicklungsgeschickte.

Die Entwicklungsgeschichte des moralischen Bewafst^

seins ist nicht gleichbedeutend mit einer Geschichte
der Ethik im gewöhnlichen Sinne des Wortes, wenn
letztere auch einen notwendigen Teil der ersteren ausmacht;

denn die Wissenschaft von den sittlichen Vorstellungen und
Gesetzen bedeutet selbst eine bestimmte Stufe in der Ge-

nesis des moralischen Jk'wnfstseins. Noch weniger hat sie

gemein mit einer Geschichte der Sitten, welche die

Gebräuche, Gewohnheiten und Einrichtungen der Völker

in den verschiedenen Zeiten schildert. Dies mag Aufgabe

der Ethnologie und beschreibenden Kulturgeschichte sein^

und es mu& ein für allemal der grofse Unterschied fest-

gestellt werden, welcher in prinzipieller Weise zwischen

Sitte und Sittlichkeit stattfindet. Sitte ist gewohnheits-

mäfsiger Brauch, Sittlichkeit das Bewufstsein des idealen

Moralgesetzes. Dieser Unterschied mufs umsomehr her^or^

gehoben werden , weil aus der Vernachlässigung desselben

aller Streit zwischen den Anhängern relativer und ab-

soluter Moral entspringt.

Das Moralge.setz ist ein absolutesj unwandelbares Gesetz,

das in seiner Zeitlosigkcit sich nicht entwickelt haben kann.

Deshalb kann mau nicht von einer Entwicklungsgeschichte

Woltmauu, System des moral. BowurütHeius. 8



— 114 —

des Moralgesetzes reden, flondern nur von einer Genesis des

moralischen Bewufstseins. Es ist zu untersuchen, wie der

Mensch im Laute seines Fortschrittes zur Erkemitiiis des

Moralgesetzes gelangte, wie er sich subjektiv den Begi'iff

der Sittlichkeit allmählich erworben hat. Denn nur der

Mensch liat sich entwickelt und nicht das Gesetz seines

Daseins. Die Urgeschichte des Geistes iiat die Ent-

stehung des logischen Bewufstseins aufzudecken, denn die

Logik macht Physik, Ethik und Ästhetik erst möglich.

Sie hat zu zrip:eTi , wie der Mensch sich die B^iffe der

Ursache und des Zweckes erworben hat, welche die

G-nindlage fUr ein Verständnis der Natur und für ethische

Beziehungen unter den Menschen darhoten. Nachdem diese

Begriffe eine Eigentümlichkeit des menschlichen Bewufst-

seins geworden, entstand die Vorstellung der Schuld und
der P fIi cht und mit ihnen alle jenen ethischen Beziehungen,

welche sich in den Begriffen der Verantwortlichkeit, Sühne

u. 6. w. ausdrticken. Der Urgeschichte folgt die eigentliche

Geschichte des moralischen Bewufstseins im en<^eren Sinne,

welche wir aus dem litterarisch fixierten historischen Ge-

dächtnis der Menschen ersehen können. Man mag sie

treffend eine G e s c h i c h t e der E r k e n n t n i s d e s G u t c

n

und Bösen nennen, oder, sofern sie eine Entwicklung

zur vollständigen Erfassung des Moralgesetzea bedeutet,

eine Gesdiichte der sittlichen Humanität.

Der Urgeschichte geht zeitlich eine Vorgeschichte
des moralischen Bewufstseins voraus. Während erstere die

moralische Menschwerdung zum Gegenstand hat, wie das

vermeintlich unmoralische Tier zum moralischen Menschen
wurde, bat letztere die Möglichkeit eines solchen Fortp

schreitens nachzuweisen, indem sie die genetischen Ana-
logien der Sittlichkeit in den natürlichen Lebensverhält-

nissen der Tiere untersucht. Ihre Aufgabe ist es, das

Moralgesetz als ein allgemeines Gesetz der Biologie nach-

zuweisen und den genetischen Zusammenhang zwischen

L. kj .i^cd by Google



— 115 —

den Begriffen des Katui^gesetzes und Moralgesetzes zu er-

klären.

Unsere Methode ist die kritisch - genetisclie ^ die im
ersten Buche atlsföhrlich begrtindet wurde. Was dort nur

formal in methodischer Absicht gezeigt wurde, ist liier im

specielleu iiiul positiv uusziituhreii. ^ iele$, was dort nur

angedeutet werden konnte, mufs hier ausführlich nach-

gewiesen werden. Die kritiscli -genetische Methode setzt

die logischen Gesetze des Denkens absolut voraus und

statuiert im moralischen Gesetz ein Ideal, zu dem hin die

Menschheitsentwicklung in ihrem Fortschreiten zu unter-

suchen ist. Ich wiederhole: es mufs der Begriff der

Sittlichkeit vorher festgestellt werden, bevor an eine Ent-

wicklungsgeschichte derselben herangegangen werden kann.

In Wirklichkeit wird diese Regel auch meist befolgt; aber

man läfst sich in der genetischen Betrachtung mehr von
unbestimmten und dunkeln Vorstellungen leiten, so dafs

die Untersuchung eher das Bild eines Tappens im Finstem

als das einer zielbewufsten, methodisch fortschreitenden Be-

obachtung bietet. Die kritische Begründung jedoch prin-

zij)iell anzuerkennen, dazu kann man sich nur schwer

cntschlioföen. Es hat das seinen Grund in der logischen

\'erroluing unseres Zeitalters, weil das naturwissenschaft-

liche und materialistische ^^'is^(n ler Gegenwart den Men-

schen nur auf den stoülichen Inhalt, nie auf die Funktionen

des Denkens hinzuweisen pflegt. Uns ist die kritische

Selbstbesinnung verloren gegangen . die Fähigkeit ab-

strakten liegreifens und das Verständnis für den Wert
logischer Formen. Möge jeder, der Ansjnueh auf den Titel

eines Denkers macht, die Schule der kritischen Philosophie

durchmachen; es wird in seinem Geiste eine totale Um-
wälzung stattfinden, welche keine andere Philosophie be-

wirken kann.

Diese kritische Stellung mufs auch den beiden gröfsten

nachkantischen Denkern, Darwin und Marx, gegenüber
8*

Digitized by Google



— 116 —

festgehalten werden, welche fdr die Genesis des moralischen

Bewufstseins fundamentale Gedanken ausgesprochen haben.

An die Darwinsche Entwicklungslehre und an die

Marxschc Theorie des ökonomischen Materialis-
mus werden wir anknüpfend die moralische Geschichte der

Menschheit aufzudecken uns bemühen. Was Darwins Lehre

für die tierische, das bedeutet Marx' Theorie für die mensch-

liche Gesellschaft ; sie sind zwei Stufen desselben Gedauken-

fortschrittes. Ihre Einseitigkeiten werden wir vom Stand-

punkt der kritischen Erkenntnistheorie za überwinden

suchen, denn ihre Methode ist hauptsächlich empirisch-
und inijluktiy-genetischy wenn auch teleologische Ge-

dankengänge in b^den Theorien unbestreitbar vorhanden

sind. Gerade in der Theorie des historischen Materialismus

finden wir die schlimme, vorhin gerügte Verwechslung von
Sitte und Sittlichkeit im üppigsten Unkraut aufblühen, und
wenn man auch viele der speciellen Anwendungen dieser

Theorie durchaus als dogmatische Verirrungen ablehnen

mufs, so ist das Grundprinzip derselben unbedingt als

fundamental für die psychophysische Entwicklung des

logischen und moralischen Bewufstseins anzuerkennen, ^klan

darf die Bedeutung der Theorie kurz in einen wichtigen

Satz zusammenfassen, dafs ohne T e cli n i k k e i n e L o gl

k

und ohne Ökonomik keine Ethik möglich ist.

Zweites Kapitel.

Die Sittliobkeit als biologisdies Problem.

1. Herders Ideen und die £ntwicklaugslehre.

Bevor die Bedeutung der Darwinschen Theorie für die

MoralWissenschaft untersucht wird, wollen wir an einen

Denker erinnern, der in seinen philosophischen Konzeptionen



- 117 —
seiner Zeit weit vorausgeeilt ist, und dessen Ideen zu

einer Philosophie der Geschichte der Mensch-
heit nicht nur historischen, sondern auch aktuellen Wert
besitzen. Selbst eine kurze Analvse des Herd ersehen

Gedankenkreises zu geben , fällt aufserhalb des Rahmens
dieser Untersuchung. Bei Herder finden wir den ersten

systematischen Versuch, Erfahrung und Physiologie mit

philosophischem Ideenflüge zu verbinden , und ich gestehe

gern, durch die Lektüre des Werkes nicht wenig angeregt

worden zu sein. Doch überwuchert darin die Gedanken-
spekulation noch bedeutend die klare, exakte Erkenntnis;

aber Herder liat mit einer genialen Umfassungsgabe seines

Geistes die vereinzelten empirischen Erkenntnisse seiner

Zeit in vorbildlicher Weise synthetisch zu vereinigen

gesucht. Auch da, wo er irrt, ist sein Problem interessant

und fruchtbar.

Wenn auch Herder die Tiere des Menschen ältere

Brilder nennt, so hat er das Dogma von der Konstanz der

Arten doch nicht überwunden. Kein Geschöpf, meint er^

das wir kennen, ist aus seiner ursprtinglichen Organisation

gegangen und hat sich ihr zuwider eine andere bereitet,

da es ja nur mit den Kräften wirkte, die in seiner Organi-

sation lagen, und die Natur Wege genug wufste^ ein jedes

der Lebendigen auf dem Standpunkt festzuhalten, den sie

ihm anwies. Alles ist in Streit gegeneinander, weil alles

selbst bedrängt ist, es mufs sich seiner Haut wehren und
für sein Leben sorgen. Die ganze Schöpfung ist in einem

Kampfe. Jede Gattung üov^t tiir sich, als ob sie die einzige

wäre; ihr zur Seite steht aber eine andere da, die sie ein-

schränkt, und nur in diesem Verliältnis entgegengesetzter

Arten fand die Schöpferin (jSa(.ur) das Mittel zur Erhaltung

des Ganzen. — Das sind Gedanken, welche mit den Darwin-

schen Prinzipien einige Ähnlichkeit besitzen; aber der Kampf
ums Dasein dient hier nur zur Erhaltung und nicht zum
Fortschritt der Lebewesen. Und wenn auch Herder den

. ij i^od by Google



— 118 —

vergleichenden Stand punkt kon-ecjin-nl durchzuführen

sucht, 80 ist ihm der natürlich-genetische Zusammen-

hang umsomehr yerschlossen. Nur ideell nennt er die Tiere

der Menschen altere Brüder^ aber einen oiganischen Bluts-

zusammenhang zeitlicher Abstammung anzuerkennen , das

hält er fär einen hälsUchen Traum, ftir ein unseliges und

abscheuliches Bild, Denselben Grund wie gegen die Art-

Teiändemng fUhrt er auch gegen die tierische Abstammung
des Menschen an, obgleich er ausdrücklich bemerkt, dals

der Orang-Utang im Innern und Äufsem dem Menschen

ähnlich sei: ^Und das Mensehentier sollte , wenn es

äonenlang in diesem niedrigen Zustande gewesen
,
ja im

Mutterleibe schon durch den vierfüfsigen Gang zu dem-

selben nach ganz anderen Verhältnissen wäre gebildet

worden, ihn freiwillig verlassen und bicli aufreclit er-

hoben haben'? Aus Kraft des Tieres, die ihn ewig

herabzog, sollte er sich zum Menschen gemacht und mensch-

liche Sprache erfunden haben, ehe er ein Mensch war?
Wäre der Mensch ein TierfUfsiges Tier, wäre er es jahr^

tausendelang gewesen, er wäre es sicher noch, und nur

ein Wunder der neuen Schöpfung hätte ihn zu dem, was

er jetzt ist, und wie wir ihn, aller Geschichte und Erfahrung

nach, kennen, umgebildet/ Und dennoch äuTsert derselbe

Autor andererseits, dals keine Tugend, kein Trieb im
menschlichen Herzen sei, Ton dem sich nicht hier und da
eine Analogie In der Tierwelt Dtnde. Deshalb mufs die

Ge.schiclite der menschlichen Kultur zu einem grofsen Teil

zoologisch und geographisch sein, weshalb Herder die

geistige Beschaffenheit des Menschen als abhängig von der

natürlichen Umgebung darzustellen sucht.

Aber woher kommt der Mensch ? Herder begnügt sich

damit: er ist da. Man sieht, dafs Herder wohl eine Hypo-

these von der Veränderung der Arten und der tierischen

Abstammung des Menschen kannte, dafs ihm aber die

empirischen Erkenntnisgründe fehlten, dieselbe zu

L. kj .i^cd by Google



- 119 —

beweisen und anzuerkennen. Nun, seit Lamarok und
Darwin widerstreitet es weder unserem Geftthl, die

natarlicbe Abstammung des Menschen anzuerkennen^ noch
unserem Begriff, die Gründe dieser Entwicklung ein-

zusehen und das Wunder der neuen Schöpfung' in natür-

licher Weise zu erklären. Die Darwinsche Theorie ist eine

geistig bftiVeiende That gewesen, da sie den ^leiLsclien in

seinem naturlichen Universum orientiert hat. Ein Vergleich

unserer heutigen Erkenntnis mit dem Zweifel und der

üngewifsheit Herders muis den Wert der Entwicklungs-

lehre in daü iieilste Lieht stellen. Jede Wahrheit ist gut,

indem sie Vorurteile und Aberglauben zerstört, den Hori-

zont der MenschenVernunft erweitert und neue Reize zur

Vervollkommnung darbietet. Speciell hat Darwins Lehre
für die Moralwissenschaft eine doppelte Bedeutung, einmal

theoretisch, um uns eine Vorstellung von der Genesis

der Moralität zu ermöglichen, andererseits praktisch,
indem aus ihr neue Gesichtspunkte fUr Pflichten und
Tugenden des Menschengeschlechtes erwachsen. Aber man
darf nicht verkennen, dafs dieselbe Theorie, welche tm»

zur Erkenntnis des Guten fUhren soll, auch oft dazu mifs-

braucht worden ist, Ungerechtigkeit und Unsittlichkeit zu

rechtfertigen. Die äurserliche und schablonenhafte Über-

tragung der Darwinschen Prinzipien auf das Menschenleben

hat auf die ethische Wissenschaft der Gegenwart eine ver-

wirrende Wirkung ausgeübt und gewisse Socialtheoretiker

dazu verführt, aller bisherigen moralischen Erfahrung und
Gewissenhaftigkeit geradezu ins Gesicht zu schlagen. Vor
dieser Verirrung kann uns nur eine kritische Erkenntnis-

lebre bewahren, zu welcher Piaton und Kant den Grund-

stein gelegt haben.

2. Die Mensehheit als tierische Gattung.

Seitdem der Mensch Uber den Menschen nachgedacht,

hat er oft Züge in seinem Wesen gefunden, welche ihn an

. j i^od by Google



— 120 —

tierische Etgenachaften erinnern. Da die Vergleichung der

erste Qrad des Erklftrens ist, müssen wir darin einen

Anfang wissenschaftlicher Erkenntnis finden. Namentlich

werden die wild ausbrechenden Leidenschaften mit tierischem

Wesen seitlichen und das Tier im Menschen genannt.

Man pflegt nicht ohne Grund das ganze sinnliche Dasein,

die physisclie Beschaffenheit des Menschen tierisch zu

nennen. Alle dir « Vergleiche haben indes nur die Be-

deutung einer Abstraktion und erhalten wirklichen Er-

kenntniswert erst durch die Descendenzlehre, durch welche

ein genealogischer Zusammenhang zwischen Tier und
Mensch erwiesen wird. Es ist deshalb heute nicht mehr
nur ein äufserlicher Vergleich, sondern eine wissenschafi-

liehe Erkenntnis y wenn von der Menschheit als einer

tierischen Gattung gesprochen wird.

Der Mensch gehOrt unbeschadet seiner intellektuellen

und moralischen Eigenschaften in physischer Hinsicht cur
Klasse der Säugetiere. Von den menschenähnlichen

Affen unterscheidet er sich nicht mehr als jene von den
niederen Atfengeschlechtern. Dieser physischen Ähnlichkeit

liegt eine Blutsverwandtschaft zu Grunde, welche auf eine

gemeinsame Abstammung hinweist.

Wie die Zoologie uns die Menschheit als tierische

(? attung zeigt, beweist dieEthnoiogie die a n t h r o p o 1 o g i s c h e

Kinheit des Menschengeschlechtes. Trotz mancher auf-

fallenden Differenzen in dem körperlichen Bau der ver-

schiedenen Völkerrassen zeigen diese Unterschiede doch so

geringe Extreme und vielfältig gradweise Abstuftingen, dafs

die physische Einheit der Menschheit nicht mehr angezweifelt

werden kann.

Die zoologische und anthropologische Einheit des

Menschengeschlechtes begründet die Theorie von der ge-

meinsamen Abstammung, die genetische Einheit der

Menschengattung. Der Mensch hat sich aller Wahrschein-

lichkeit nach aus der Reihe der Catarrhinen entwickelt,

. ij i^od by Google



— 121 —
welche von den uns bekannten Affen in joder Beziehung

die uns nächst verwandten tierischen Gr < liopfp siTid. Wie
weit die Naturwissenschaft über die tien^cii ' < !eschichte

des Menschen positive Naciirichten giebt, wie wei sie zu

logisch notwendigen Hypothesen Zuflucht nehmen mufs, ist

hier nicht zu untersuchen , wo es sich um eine blofse

Orientierung über die natürliche Einheit des Menschen'

geschlechtes handelti um die geistig-sittliche Einheit daran

anzuknüpfen ; denn es handelt sich darum, wie jenes Problem

Herders seine Lösung findet, wie das Tier aus eigener
Kraft, ehe derMen^sch war, den Menschen gene-
tisch erzeugen konnte.

3. Die OrondgesetEe der Biologie.

Die Entwicklungsgeschichte des moralischen Bewufst-

scins erfordert, die Sittlichkeit als ein Problem der
allgemeinen Biologie darzustellen , sofern es auf die

allmähliche geschichtliche Erwerbung moralischer Eigen-

schaften und Begriffe ankommt. Da der Mensch vom Tier

abstammt, müssen die KrAfte im Tier gesucht werden, die

eine geistige Menschwerdung möglich machten; denn der

Mensch war, ehe der Mensch wurde, der Anlage und
Möglichkeit nach im Tier vorhanden. Es wird

der Nachweis nötig sein, dafs die höchsten Leistungen des

Menschen genetisch niclits sind als quantitative Steigerungen

allgemein biologischer Kräfte, dafs die vermeintlich grofse

Kluft zwischen Tier und Mensch , Natur und Geist durch

eine stufenniäfsige Entwicklungäreihe eines und desselben

biologischen Prinzipes überbrückt wird.

Zu diesem Zweck sind eine Reihe Yon biologischen

Bildungs- und Entwicklungsgesetzen zu betrachten, die für

alle lebenden Wesen yon den Urtierchen hinauf bis zum
Menschen gleichwertige Bedeutung besitzen. ^

. j i^od by Google



- 122 —

Damit eine einheitliche Entwicklungsreihe der organischen

logischen Qualitäten in iliren allgemeinen Funktionen im

Biuplasma, der elementaren LebensHubstanz, vorhanden sein.

Die Form, in welcher diese latenten KiY'^'n schatten vor-

zustellen sind, ist ftir den gegenwärtigen 8tand unserer Er-

kenntnis unmöglich näher zu bestimmen. Man darf sie als

einen trieba rtigen Grund definieren, den wir annehmen,

aber nicht weiter ausdeuten können. Dieser Bildungs-
trieb ist unV)edingt vo^au^Jzu8etzen; denn ohne diese Spon-

taneität würde in der That eine Unendlichkeit mechanischer

Ursachen sich yergeblich abmühen, eine höhere Organisation

hervorzubringen. Der innere Grund der Bildungsgesetze

ist der naturwissenschaftlichen Erkenntnis methodisch
verschlossen; er kann nur aus unserem eigenen Innern

analog gedeutet werden, wie früher in formaler Hinsicht

gezeigt wurde, dafs die individuelle Variation eine der Frei-

heit analoge Qualität der ISatur ist. Diese Übertragung ist

keineswegs Anthropomürphibmus, denn jener Trieb wird

im speciellen ganz unbestimmt gelassen; und es besteht die

Autgabe der Naturwissenschaft darin, die Wirkungen dieser

Kraft durch Induktion naturgesetzlich festzustellen und in

seinen Wirkungen das Wesen des Bildungstriebes zu er-

kennen. Jeder Mensch ist einmal eine einem Urtierchen

ähnliche Eizelle gewesen, bevor er sich im mütterlichen

Leibe zum ausgebildeten Menschen entwickelte. Darum ist

die Spontaneität und Variabilität eine urselbständige Eigen»

Schaft alles Lebendigen. Je nach den Existenzbedingungen

wird die eine oder andere Eigenschaft herausentwickelt.

Die äufseren Verhältnisse sind die Reize^ welche die inneren

Kräfte in Bewegung setzen; denn über aller Anpassung an

äufsere Lebensbedingungen soll man nicht vergessen, dafs

ein Subjekt vorausgesetzt werden mufs, welches
sich a 11 p a fs t.

Die durch Veränderlichkeit und Anpassung erworbenen

Welt möglich ist, müssen alle physiologischen und psyelio-

. ij i^od by Google



— 123

Eiii:ens('hat'teii können organisch auf die Naehkonimen ver-

erbt werden. Indes würde es zu weit führen, auf die

neuesten Entdeckungen über die organische Vererbung von

Hertwig, Boveri und van Beneeden näher einzugehen, da
es sich hier um eine blofse Orientierung handelt.

Jeder Organismus bringt, auf Terschiedenen Stufen der

Entwicklung yerschieden, mehr Keime zur Fortpflanzung

hervor als die Aufiteren Ökologischen Bedingungen erhalten

können. Durch eine natflrliche Auswahl findet unter den

Keimen und der aufwachsenden Generation im Kampf um
die Lebensbedingungen eine Anpassung und Erhaltung der-

jenigen Wesen statt, welche den Lebensverhältnissen am
besten entsprechen. Das Resultat dieses Kampfes ums

Dasein ist keineswegs immer der vollkommenste und stärkste

Organismus, sondern es kann unter Umständen auch eine

Rückbildung und Degeneration stattrinden.

DasU berieben des V oll kommenerenGeschöpfes
ist ein »pecieller Fall unter den möglichen Arten
der Anpassung. Denn zur Anpassung mufs noch die

Differenzierung der Funktionen hinzukommen, die

eine erhöhte Lebenskraft und weitergehende Anpassung er-

möglicht, um Vervollkommnung zu erzeugen. Unter

Vervollkommnung ist demnach erhöhte Anpassung durch

gesteigerte Differenzierung der Kräfte zu verstehen. Da
aber die Anpassung ein Subjekt als Trüger derselben vor-

aussetzt, in welchem die Vervollkommnung in irgend einem

Grade durch Gefühle des Schmerzes oder der Lust gewertet

werden mufs, so ist die Vervollkommnung auch als Ein-

heit in erhöhter ]\I a ii n i g fa 1 1 i g k c i t aufzufassen.

Denn die differenzierten Lebenskräfte müssen untereinander

in Übereinstimmung stehen, damit sie zum gemeinsamen

Zueek der Erhaltung und Steigerung zusammenwirken

können.

Diese allgemeinen Gesichtspunkte bilden die Grundlage

für die Theorie der Ent&tehung der Arten und des bio-

. j i^od by Google



— 124

genetiBcben Grundgesetz , welche um so wichtiger sindy

da auch der Ursprung der Menschengattung und ihre Ent-

wicklungsgeschichte in ihnen Quell und Ursachen des Fort-

schrittes gefunden haben.

Die biologische iJescendenzlehre behauptet eine histo-

rische Umbildung der Arten. Der Typus ist nieiit

konstant und keine aljsolute Einheit. Der Begriff der Art

hat nur relative Bedeutung; die Art ist nur ein unter be-

stimmten Bedingungen fixierter Komplex von Eigenschaften.

Sie trägt in sich selbst die Bedingungen zur Veränderung

zu einer Überart. Wie im speciellen der Ursprung der

Arten zu denken ist, filUt aufserhalb des Interesses der

Ethik.

Andererseits ist das biogenetische Grundgesetz
yon fundamentaler Bedeutung fbr die Natur- und Kultur-

geschichte der Menschheit , nicht nur als Prinzip wissen-

schaftlicher Erklärung, sondern auch in praktischer Hinsicht

als Prinzip einer moralischen Erziehung des Menschen und

seines Geschlechtes.

Man mag Häckel grofse Fehler und Irrtümer vor-

werfen, dafs es ilim sowohl an logischer Scliärfe und Durch-

bildung mangele, als er arnlr i-. rseits über das Verhältnis der

Darwinschen Theorie zum Öocialisraus die thörichtesten An-

sichten vorgetragen hat, — der am meisten j>hilosophi8che

Kopf unter den neueren deutschen Naturforschern bleibt

er trotz alledem. Er hat zuerst die grofsen philosophischen

Konsequenzen der neuen Lehre geahnt, freilich mehr geahnt

als klar erkannt Doch ist seine Formulierung des bio-

genetischen Grundgesetzes eine höchst bedeutsame philo-

sophische That.

Die organische Entwicklung des Individuams, welche

Häckel Ontogenese nennt, steht in einem Innigsten ursäch-
lichen Zusammenhang mit der Phylogenesis des Stammes,

zu welchem das Individuum gehört. Die Keimes-
geschichte isteinAuszugder Ö tarn mesgeschichte

L. kj .i^cd by Google



— 125 —

oder näher: die Ontogenesis ist eine kurze und schnelle,

durch die Gesetze der Vererbung und Anpassung bedingte

Wiederholung der zugehörigen Stammesgeschichte.

Eine noch gröfsere Bedeutung erhält da^ Gesetz, wonn

man es aus der organischen Welt in das Reich dns Geistes

überträgt, was um so mehr gerechtfertigt erscheint, als die

Entwicklungslehre einen ParaUelismus zwischen der organi-

schen und geistigen Umbildung und VervoUkommnung der

Lebewesen Ivonstatiert hat.

In der Untersuchung über das Verhältnis der kritischen

2ur genetiBcken Methode ist davon schon Anwendung ge-

macht worden. Die Philosophie selbst wurde unter diesem

biogenetischen Gesichtspunkt aufgefaßt und im besonderen

Kants kritisches System dahin definiert, dafs es eine logische

Wiederholung der geistigen Stammesgeschichte der Mensch-

heit sei. Das geistige Leben ist zum grofsen Teil eine

Wiedererinnerung der Geistesgeschichte unserer Urcrzcuger

und Vorfaliren ; freilich nicht nur eine Wiederholung, sondern

auch Fortsetzung. Dieser Zusammenhang ist aber nur mög-

lich durch die Einheit der organischen und geistigen Ent-

wicklungsgeschichte. Hier eröffnen sich uns Ausblicke auf

einen Höhenstandpunkt, von welchem aus Natur und Geist

eins sind, und der alte Gedanke, dafs das Individuum als

Mikrokosmos ein Spiegel des Universums sei, findet im

genetischen Zusammenhang der Dinge seine thatsächliche

Grundlage.

Drittes Kapitel.

Die tierische Vorgeschichte der Sittlichkeit.

Die absolute Bedeutung des Moralgesetzes bleibt un-

berührt, wenn auch die begriffliche Erkenntnis desselben

sich als das Resultat der Entwicklungsgeschiclite
,
ja der

r

. j i^od by Google



— 126 —

Vor- und Urgeschichte des Menschen erweisen wird. Die

Kluft zwischen Natur und Freiheit wird überbrückt durch

die genetische Auffassung des Menschen, indem das Problem

aus seiner abstrakten Hölie zu dem konkreten Verhältnis

von Tier und Mensch sich specialisiert, £s ist eine un-

bestreitbare Thatsache historischer Erkenntnis, dafs die

Moralität das Produkt einer kulturellen Entwicklung ist.

Wenn nun aber die Kulturgeschichte die unmittelbare Fort-

setzung der Naturgeschichte ist und, wie sich gezeigt hal^

beide nur verschiedene Betrachtungsweisen derselben bio-

logischen Entwicklungsreihe darstellen, so mufs die Be-

ziehung von Naturnotwendigkeit und Willensfreiheit zu

einer Beziehung von Natur- und Kultargeschichte werden.

Wenn das 'J'ier der Urerzeuger des Menschen ist, so mufs

es aueli der moralische Vorfahr des IVIensclien gewesen

sein. In der Natur des Tieres müssen KriüU' gefunden

werden, die in ihrer Entwicklung zu menseiiiichen Leistungen

sich vervollkommneu konnten, d. ii. im tierischen Leben
mufs eineVorgesch ich te derMoralität sich nach-
wei s cn lassen.

Hier entsteht die oft aufgeworfene Frage nach der Sitt-

lichkeit der Tiere, welche von den einen verneint, von den

anderen bejaht wird. Zwei in mancher Hinsicht so ver-

schiedene Geister, wie Schleiermacher und Spencer,
stimmen darin überein, den Tieren Sittlichkeit zuzuschreiben.

Auch das Tier hat bestimmte Aufgaben und Leistungen zu

erfüllen y und Spencer bemerkt, dafs sich daher eine be-

stimmte Formel für die Thätigkeit jeder einzelnen Species

denken lasse, welche, wenn sie richtig aufgefafst werden

konnte, geradezu das Sittengesetz der Species dar-

stellen würde. Kant hat in seiner Pjidagogik den Gedanken
au.sgcsproclien , dafs den Tieren gleieh den Menschen eine

Bestimmung zugeschrieben werden mü<ise; aber, fügt er

hinzu, ohne dafs sie dieselben kennen.

Indem die genetische Untersuchung mit der kritischen

. ij i^od by Google



- 127 -

£thik verknüpft wird, zwingt uns die kritische Entwlck-

lungslehre, nach den analogen Stufen der Sittlichkeit in der

natürlichen Welt der Tiere zu suchen. Freilich mttssen wir

uns hüten, mit dem Schlüssel der Analogie Geheimnisse

aufzuschliefsen, wo uns die Phantasie leicht zu abenteuer-

lichen Hypothesen verleiten könnte. Induktion und Ana-

logie sind die Quellen der positiven Erkenntnis; aber die

Entvviekliinj2:slehre führt notwendig dazu, am Leitfaden der

Induktion die genetischen Analogien zu finden, ohne welche

ein geschichtlicher Zusammenhang überiiaupt nicht zu denken

ist. Die Analogie wird also hier nicht im JSinne von gleichen

Verhältnissen zwischen sonst unvergleichlichen Dingen ver-

standen, sondern als eine Ähnlichkeit von Objekten, welche

durch eine innere entwicklungsgeschichtliche Verwandtschaft

miteinander verbunden sind.

Ist das Prinzip der Moralität in der Vernunft gefunden,

so ist es unstatthaft, so ohne weiteres von einer Sittlichkeit

der Tiere zu reden. Wenn auch die tierische Psychologie

noch so interessante Aufschlüsse über das Geistes- und

Liebesleben in der Tierwelt gegeben hat, wenn bei den

höheren Tieren ein bestimmter Grad von Überlegung, Er-

innerung und Einbildungskraft vorhanden sein mag, so kann

doch nicht so ohne weiteres von einem Verstände der
Tiere gesprochen werden. Ilume war es, der wohl am
ersten in seiner YoriirteiUlosigkeit den Tieren eine dem
Menschen ähnliche Verstandesthätigkeit zuschrieb. Er wurde

dazu um so eher veranlafst weil ei- dem menschlichen \'er-

stande selbst eine passive und von äufsereii Eindrücken be-

dingte, also dem tierischen Bewufstsein offenbar ähnliche

Funktion zuschrieb. Wir wissen aber durch Kant, und

Piaton hat es schon vor mehr als zweitausend Jahren ge-

lehrt, dafs der menschliche Verstand spontan und aktiv ist,

und dafs das logische Bewufstsein nicht durch äufsere

Sinneswahmehmungen bedingt wird, sondern das Gesetz

und die Einheit seiner Begriffe in sich selber trägt. Ein

Digitized by Google



— 128 —
logisches Bewufstsein in seiner objektiven wissenschaftlichea

Bedeutung müssen wir auch den kll^^^ste^ Tioren absprechen.

Sie mögen die zeilliche Folge der Begebenheiten unter Um-
ständen kausal auffassen , aber eine objektive Erkenntnis

kausaler Beziehungen kann ihnen nicht zuerkannt werden.

Sie haben ein sinnliches Wissen, aber keine methodiaohe

Wissenschaft.

Weil das logische Bewufstsein dem sittlichen BewuTst-

sein zu Grunde liegt und nur durch die logische Funktion

die Erkenntnis eines objektiv gültigen Moralgesetzes möglich

isty kann den Tieren keine Sittlichkeit zugeschrieben werden,

wie der selbstbewufste Vemunftmensch sie besitzt

Der Mensch ist nach Darwin ein sociales Tier,
dessen moralische Eigenschaften sich aus den socialen In-

stinkten entwickelt liaben. In den Gefühlen der Sympathie

ist eine thatsächliche Analogie menschlichen und tierischen

Zusammenlebens vorhanden. In dem geselligen und fami-

liären Zusammenleben doi Tiere kann man das Urbild

menschlicher Gesellschaft erblicken. iSocial es Zusammen-
leben ist aber nicht unbedingt ein sittliches,

denn zum sittlichen Leben gehört logisches Be-
wufstsein. Obgleich Mensch und Tier in den QefUhls-

richtungen ihrer Triebe sich gleich verhalten, so kann trotz-

dem der Instinkt nicht die direkte Wurzel des moralischen

Bewufstseins sein. Ebensowenig wie eine Sinnes-
empfindung unmittelbar zu einem Begriff sich
umwandeln oder steigern kann, kann ein In*

stinkt sich zur Pflicht und das sociale Gefühl
zum objektiven Moralbewufstsein erweitern;
und hier schicke ich voraus, dafs dementsprechend nach

dem Gesetz des psychophysischen Parallelismus auch die

menschliche Gestalt sich nicht direkt aus der tierischen ent-

wickelt haben kann. Die Tiere haben keine Sittlichkeit

aus Mangel an Verstand. Das logische Bewufstsein mufs

hinzutreten, damit aus Empiindungen Begritfe und aus



— 129 —

Triebeu Pfiicliten werden. Daa logische Bewufstsein ist

sicherlich im tierifichen Geiste in Keimen und Anlagen vor-

handen; wie es aus ihnen sich herauscntwickelt hat, wird

die Urgeschichte des Geistes untersuchen, soweit der hypo«

thetische Urmensch nftch tierischer und menschlicher Ana-
logie am Leit&den der prähistorischen Kulturentdeckangen

nachkonstruiert werden kann.

Nicht nur die Triebgefühle der Geselligkeit und Sym-
pathie teilt der Mensch mit dem Tier, beide sind auch in

gleicher Weise dem unerbittlichen Kampf ums Dasein unter-

worfen. Wälirend in den Instinkten eine subjektive, findet

im Kampf ums Leben eine objektive Analogie zwischen

tierischem und menschlichem Dasein statt. Man ist ^^eneigl^

dem '^I'ierc moralische Verachtung zu zollen und einen

Menschen, der selbstsuchtig und den niedersten Lüsten er-

geben ist, mit dem Tiere in einen tadelnden Vergleich zu

stellen. Lasterhaft und tierisch erscheint oft gleichbedeutend.

Diesem verleumderischen Vergleich gegenüber mufs man,

wie seltsam es klingen mag, die Ehre der Tierwelt zu

retten suchen, schon um des Menschen selber willen, welcher

in ihr die Wurzel seiner Herkunft erkannt bat £s ist eine

oberflächliche Redensart, zu sagen, dafs .das tierische Leben

nur in sinnlicher Lust bestände. Gerade- die biologische

Entwicklungslehre veranlafst uns, wenn man in analoger

Weise so reden darf, die Tugend des Tieres anzu-

erkennen. Auch das Tier hat eine objektive Aufgabe zu

erfullcu ; CS hat die Bestimmung, seine Art zu t-i haltcii und

zu vervollkommnen, freilich ohne ein objektives Bewufst-

sein davon zu haben. Der Typus einer tierischen Gattung

ist, bildlich gesprochen, das Ideal, welches von ilir erkämpft

werden mufs. Die biologische Entwicklung zeigt, dafs die

höhere und vollkonunenere Art der niederen folgt, und dafs

eine höhere von einer niederen im allgemeinen nicht ver-

nichtet werden kann. Rückwärts betrachtet, liegen die

Keime irgend eines Typus schon in dem vorhergehenden
Woltmapiii, Hyiitem dM moisl. B^wubtaeinB. 9

kjui^cd by Google



— 130 —
enthalten, vorwärts betrachtet, im folgenden ollen entwickelt.

Die höhere Art ist das Ideal der niederen. In-

dem die organisch-biologische Entwicklung einer Differen-

zierung und Steigerang der Kräfte und bis hinauf zum
Menschen eine Herausentwicklung des Geistes aus der Natur

erzeugt, geht das Ideal des biologischen Typus aus der

objektiven Natur in das subjektive Bewulstsein des Men-
schen über, so dafs man hier elgentlicb nur von einem

sittlichen Lebensideal reden darf. Das Naturgesetz des

instinktiven Trieblebens wird in der aufsteigenden Ent-

wicklung psychischer F&higkeiten in einem logischen Be-

wufstsein gleichsam reflektiert und in das moralische Gesetz

der Pflicht erhöht. Wie diese Reflexion des Naturgesetzes

zum Moral^^esetz möglich ist, wird in der psychophysischen

Genesis des logischen und moralischen BewuCstseins e:ezci^

werden. Die der Freiheit analoge Vorstufe in der Tierwelt

mufs im Kanipt ums Dasein gesucht werrlf^n , denn dieser

Kampf ist mehr als eine blofse Konkurrenz um den Genuls

sinnlicher Lust, sondern vielmehr, objektiv betrachtet, ein

Kampf ums Dableiben und Höherwerden, dessen Resultat

Vervollkommnung bedeutet. £in dunkles Sehnen der Frei-

heit lebt in den Gefühlen des artvervollkommnenden Tieres,

was schon der Apostel Paulus erkannt hatte. Die indi-

yiduelle tind die daraus hervorgehende generelle Variation

ist der Ausdruck dieser Freiheit, jener Spontaneität^ welche

allen Naturwesen zugesehrieben werden kann und mulK
Der organische Kampf ums Dasein wird im Menschenleben

zum inneren Kampfe geistiger Bildung und Selbstzucht.

Auch das Tier ist imstande, Üjjf'er zu bringen, im Kampfe
fUr die Pjrhaltung und Vervollkoniiniiuug der Art sein

Leben hinzugeben. Die Naturnotwendigkeit, welche das

Tier auf Tod oder Steigerung des Lebens hin in den Kampf
treibt, ist keine andere als die sittliche Notwendigkeit,

welche den freien Menschen treibt, Leben und Besitz dem
Ideal persönlicher Menschenwürde aufzuopfern. £s sind

. ij i^od by Google



— 131 —

swei ModiflkatioDen derselben Notwendigkeit des kämpfen-

den Lebens. Darwin hat die Frage Herders nach der

Ki ai i i in Tiere, welche den Menschen erzeugte,
wissenschaftlich beantwortet.

Iii>(»icrn der Kampf ums Leben der Vervollkommnung

dient, ist in seinen Resultat«^Ti eine Analogie zur Sittlichkeit

zu sehen. Hier liegt auch der tiefere genetische Grund für

4ic Möglichkeit^ dafs das Naturgesetz zu einem Typus des

Moralgesetzes gemacht werden kann, und Kant hat deslialb

mit vollem Reckt die Sittlichkeit als eine höhere Art Ton

Natur bezeicknet. Nur von diesem Gesichtspunkt aus kann,

wie es oft in unkritischer Weise gesckieht, das Muralgesetz

als ein Naturgesetz des mensoklichen Willens
betrachtet werden.

Ein schlimmerer Vorwurf könnte aber nicht erhoben

werden, als wenn jemand in dieser tierischen Vorgeschichte

der Sitdichkeit eitel anthropomorphistische Einbildung er-

blicken würde. Für ihn wäre die Untersuchung über das

Verhältnis der kritischen und genetischen Methode ver-

geblich angestellt worden. Trotzdem soll die Berechtigung,

psych|o]l ogis che und teleologische Gesichtspunkte

als innrere Faktoren in der Entwicklungsgeschichte an-

zunehmen, nochmals zu begründen versucht werden.

Wenn Darwin von der individuellen Variation
aprichty 80 kommt er immer auf das Geständnis einer un-

bekannte Ursache. Deshalb bemerkt er sogar einmal,

•dafs er auf den direkten und bestimmten fiinflufs der

Lebensbedingungen weniger Gewicht lege, als auf eine

Neigung zum Abändern, welche von Ursachen abhänge,

über die wir vollständig unwissend seien. Das individuelle

Naturding ist nicht Gegenstand der Naturwissenschaft,

welche nach dem allgemeinen Gesetz notwendiger Ver-

ursachung die Dinge betrachtet. Das Naturwegen als

Träger individueller Variation ist das „Ding an sich"; es

ist eine Spontaneität, welche wir nur nach Analogie der
9*

. j i^od by Google



— 132 —
Freilieit in unserem Innern deuten können. Diese spontane

Änderung und Neigung zur Divergenz der Charaktere ist

nicht „Erscheinung*' im Sinne der Natarforschung, sondern

beziehungslos zu den kausalen Prozessen der Natur. Als
Ding an sich ist es natürlicher Selbstzweck,
Ding an sich und Selbstzweck ist in Natur und Menschen-

welt identiscb. Die Selbsterhaltung der individuellen Wesen
in der Natur ist Gegenstand einer uniy ersellen Psycho*
logie und Teleologie; denn im Kampfe ums Dasein

kommt es nicht nur auf die organische Kraft, sondern

auch auf die psychologische Reaktionsfähigkeit von Schmerz-

und Lustgefühlen an.

Der Grund, warum man in der Natur keine teleo-

logischen Ursachen anerkennen will, liegt in einer talsclien

Ansicht von der Zweckthätigkeit dos Menschen und in der

berechtierfon Scheu, die unwissend tulsche Auffassung aiit"

die Natur zu übertragen. Man sollte doch zum mindesten

bedenken: wie hätte die Natur den Menschen als zweck-

mäfsig wollendes Wesen hervorbringen können, wenn die

Natur selbst nicht in ähnlicher Weise verfahren würde?
F. A. Lange hat bei dieser Gelegenheit einen lehrreichen

Irrtum begangen, der gerade zu einer Schablone aller anti-

teleologischen Vorwürfe geworden ist. Er sagt: ,,Wenn

ein Mensch, um einen Hasen zu schiefsen, Millionen Ge-
wehrläufe auf einer grofsen Heide nach allen beliebigen

Richtungen abfeuerte; wenn er, um in ein verschlossene»

Zimmer zu kommen, sich zehntausend beliebige Schlüssel

kaufte und versuchte; wenn er, um ein Haus zu liaben,

eine Stadt baute und die überflüssigen Häuser dem Wind
und W etter überliefse: so wfirde wohl niemand dergleichen

zweckmMfsig nennen und noch viel weniger würde man
irgend eine höhere Weisheit, verborgene Gründe und über-

legene Klugheit hinter diesem Verfahren vermuten.^ Ebenso

aber wie eine solche Verschwendung menschlicher Kraft



— 133 —

und Thfttigkeit wttre die „ungeheure Vergeudung Ton

Lebenskeimen*^ in der Natur — unzweckmäfsig.

Schöner hätte das Beispiel nicht gewählt werden können,

um die Ubereinstimmung natürlicher und menschlicher

Thätigkeit darzulegen. Wie? hätte denn die Jägerkunst,

die Schlosserei und der Häuserbau des Menschen nicht

auch ein*' im^^eheuer lange Entwicklungsgeschichte durch-

gemaclity Diese Fertigkeiten sind ebenfalls in millionen-

fachen Versuchen allmählich erworben und zu einer zweck-

mäfsigen Funktion erzogen worden. In Wirklichkeit sind

Millionen Kugeln al)gefeuert worden, bevor der Mensch

lernte, Hasen zu treffen. Allgemein gesprochen, sind auf

allen Gebieten seiner Technik unzählig viele Keime ver-

geudet worden, bevor er Zweck und Mittel richtig erkannte.

Und wenn man trotz der Erkenntnis seiner Verschwendung

an Versuchen, seiner Fehlschlüsse und Irrtümer, welche

noch täglich vorkommen, dem Menschen die Zweckthätig-

keit zuerkennt, wird man nicht umhin können, sie ebenfalls

der Natur zuzuselireiben ; denn Natur und Kultur sind in

den elementaren Gesetzen ihrer Bildungen und Wirkungen

identisch. Auch unter den Tlüitigkciten des Mcnscben fand

in seiner Entwicklungsgeschichte eine natürliche Auswahl

stfitt, deren Resultat eine zweckmälsige Funktion war. Der
Kampf ums Dasein war auch hier der Vater aller, sowohl

der technischen als sittlichen Zwecke. W^ie der Mensch
verfährt die Natur, und die menschliche Kulturgeschichte

ist die unmittelbare Fortsetzung der tierischen Natur-

geschichte.

In einem harten Lebenskampfe und einer langen mtlhe-

vollen Erfahrungsgeschichte hat der Mensch in tausend*

fachen Versuchen und Irrsalen sein Ideal erringen und
gestalten müssen. Die menschliche Kulturgeschichte bringt

immerfort neue Ideale hervor, wie dem organischen Leben

neue Arten von Geschöpfen entwuchsen, ^^'ie eine Uattung

verkümmern oder aussterben mufs, wenn sie aus sich heraus

. j i^od by Google



- 134 -

keine neue Gattung entwickeln kann, so kann auch die

Menschheit ohne fortschreitendes Ideal nicht existieren ; wie

eine Generation oder ein Volk, das keine Kraft zum Ideal

mehr besitzt in sich süigniert und untergeht.

Als einst Goethe die höclisten Kunstwerke der

Menschheit in Rom bewunderte, wurde es ihm zu einer

anschaulichen Gewilsheit, dafs din irröfsten Künstler nach

derselben Art wie die Natur vertuhren, und er glaubte,

diesem Verfahren auf der Spur zu sein. Heute schon wir

diese Spur zu der grofsen Heerstrafse einer einheitli* l^en

Entwicklungslehre ausgebreitet, derart, dais Natur und

Mensch nach Zweck und Mittel in eine unteilbare Einheit

erknttpft sind.

Es ist nicht einzusehen, wie anders eine synthetische

Vereinigung mechanischer und teleologischer Beziehungs-

weise an einem und demselben Subjekt durchgeführt wer-

den könnte; und was Kant, der das teleologische

Prinzip noch nicht in konsequenter Weise als

ein genetisches erkannte, für die menschliche Ver^

nunft als unerreichbar hinstellen mufste, wird uns eine ein-

heitliche Entwicklungslehre klar begreifen lehren.

Viertes Kapitel.

Die Urgesohiciite des moralisclien Eewurstseins.

1. Über den Ursprung der Veruunft.

Es ist lehrreich und unterhaltend zugleich, in diesem

Zusammenhang der Gedankenentwicklung vom Standpunkt

kritisch-genetischer Methode kurz die Lehren zu prüfen,

welche in den bedeutendsten Systemen der Philosophie

ttber den Ursprung der Vernunft ausgesprochen worden

sind.

. ij i^od by Google



— 185 —
Stammen die Beigriffe aus den Sinnen , oder sind sie

Produkt der menschlichen Seele? Auf diese Frage geben die

sensnalistischen und intellekttialistischen Philosophieen ent-

gegengesetzte Antworten. 'Es wurde schon bei einer früheren

Gelegenhdt auf das Verhültnis von Hume und Kant hin-

gewiesen und dabei auch die Beaiehung Lockes zu Leibniz
ähnlich aufgefafst.

Lockes Antwort auf die Frage nach dem Ursprung der

Vernunft lautet in ihrem bezeichnendsten Ausdruck: es gicbt

keine dem (^Tciste eiiige])orenea Denkpriuzipien. Wenn die

allgemeinsten Ideen, die logischen Gesetze dem ( 4 eiste an-

geboren seien, so müfsteu öie allen einzelnen Erkenntnissen

im Bewolistsein vorausgehen. Das ist aber nicht der Fall,

da erst durch eine nachträgliche Abstraktion die allgemeinsten

Prinzipien des Widerspruches und der Identität entstehen.

Vielmehr sind äufserer und innerer Sinn, Sinnesempfindung

und Selbstwahmehmung die Quellen aller Ideen. Aber
trotzdem schreibt Locke dem Verstand auch eine Art

synthetischer Funktion zu, die von aufsen stammenden

Vorstellungen in Beziehung zu setzen ^ zu trennen und zu

verbinden. So sind die Relationen der Kausalität und der

Identität dem Verstände wesentlich angehörige Urbilder des

Denkens.

Wälirend Locke die Ideen aus den Sinnen ableitete,

suchte Leibniz in polemischer Absicht gegen ihn in seinen

„Neuen Versucltfn iiber den rnensciilichen Verstand" den

Ursprung von Empfindungen und Ideen aus einer Quelle

zu beweisen. Sinnesemphndung und Denken sind nur

graduell verschieden, doch derart, dafs den vernünftigen

Ideen sinnliche Vorstellungen der Zeit nach vorausgehen.

Alle Vorstellungen sind dem Keime nach angeboren; wir

besitzen sie potentiell, in der Fähigkeit, sie von Innen

heraus zu erzeugen. Die Sinnesempfindung ist ebenso

spontan wie das Denken, nur in geringerem Qrade. Die

^pfindungen sind dunkle und verworrene Gedanken.

kjui^cd by Google



— 136 —

Während man in Lockcs und zum Teil auch in Leib-

nizeDB Erkenatnistheorie zwei Gedankeurichtungen , die

über die Bedeutung und den Ursprung der Vor-

stellungen, noch unklar geschieden und miteinander ver-

mischt antrifft, hat Kant die Frage na li dem Wahrheits-

wert einer Vorstellung und die nach dem Ursprung der-

selben prinzipiell voneinander geschieden. £r trennte

methodisch die kritische und genetische Untersuchung,

die logischen Probleme yon den psychologischen. Der
Kritizismus erforscht die Kennzeichen der Wahrheit, soweit

dieselben formal und universell sind. Aus ihrer universellen

Bedeutung schliefst er auf ihren nichtsinnlichen Ursprung,

da uns die Wahrnehmung nie eine inhaltliche vollendete

Erkenntnis darbieten kann. Deshalli mu;>80u die universellen

Begriffe und Gesetze dos Denken^ dem Bewnfstsein im-

manent sein, das Wesen des Verstandes konstituieren.

Für Kant ist es zweifellos, dafs die Kritik schlechter-

dings keine anerschaffenen oder angeborenen Vorstellungen

erlaubt, alle insgesamt, sie mögen zur Anschauung oder

zu Verstaudsbegriifen gehören, nimmt sie als erworben
an. Leibniz hatte schon sieb auf den Satz berufen , dafs

nichts im Verstände sei, was nicht vorher in den Sinnen

gewesen wäre, ausgenommen der Verstand selber.

Ähnlich lehrte Kant^ dafs zwar alle Erkenntnis mit der

Wahrnehmung beginne, aber darum doch nicht alle Begnffe

aus der Wahrnehmung zu stammen brauchten. „Dats alle

unsere Erkenntnis mit der Erfahrung anfange, daran ist

gar kein Zweifel; denn wodurch sollte das Erkenntnis-

vermtigen sonst zur Ausiiljung erweckt werden, geschähe

es nicht durch Gegenstilnde , die unsere Sinne rühren und

teils von selbst Vorstellungen bewirken, teils unsere Ver-

staudsthätigkeit in Bewegung bringen, diese zu vergleiehen,

sie zu verknüpfen und zu trennen, und so den rohen Stoff

sinnlicher Eindrücke zu einer Erkenntnis der Gegenstände

zu verarbeiten, die Erfahrung beifst? Der Zeit nach geht

. ij i^od by Google



- 137 —
also keine Erkenntnis in uns vor der Erfahrung Yorher,

and mit dieser filngt alle an.*

Kant trennte- den Inhalt ron der Form der Erkennt-

nis, um sie synthetisch wieder au vereinigen. Begriffe

drücken die Art aus, wie der Greist auf die Eindrßcke der

Aufsenwelt reagiert. Wie die Vorstellungen erworben

werden, ist nach Kant das Problem der empirischon Psycho-

logie und Pliysiologie. Dieser psychogenetischen Unter-

suchung muis aber die Erledi^-uiig der kritischen Frage

unbedingt vorausgehen. Zwcitellos mfissen die Gesetze der

Reaktionsweise des Geistes ihre physiologische Grundlage

in der menschlichen Körper- und Gehirnorganisation haben,

ein Problem, auf welches in der Lehre von der Psycho-

physik des Bewufstseins näher eingegangen werden soll.

Indes verweise ich auf den Abschnitt, der Uber die

Beziehung der kritischen sur genetischen Methode handelt,

und erinnere daran, dafs Kant in fernem Anklang an das

biogenetische Grundgesetz die Erwerbung des moralischen

Bewufstseins fulgcndermafsen ausgedrückt hat: dafs die neue

Generation wieder von Abc an&ngen und die ganze Strecke,

die schon zurückgelegt ist, nochmals durchwandern müsse.

2. Instinkt und Verstand.

Nachdem die allgemeinen Bedingun^^on gefunden sind,

welche eine Vorstellinig von dem Übergang (ier psycliischen

Beschaffenheit des Tieres zur geistig- sittlichen Konstitution

des Menschen ermöglichen, ist im speciellen zu untersuchen,

welche Mittel und Wege zur geistigen ^lensehwerdung im

allmählichen Prozefs hinftlhrten. Das Prinzip der natür-

lichen Zuchtwahl im Kampf ums Dasein wird auch in der

Urgeschichte des Geistes zu einer fruchtbaren Anwendung
gelangen y da die Eigenschaften des menschlichen Bewufst-

seins in der geschichtlichen Erfahrung schrittweise erworben

werden mulsten.

kjui^cd by Google



— 1« —

Wie in Hier kritischen Ktliik t^in»- !*eharte Trennung

zwischen Xx^inktgeftihlen und PtiichtbegrifieD gemacht

wiutle, 10 wird die genctiache Ethik erweisen , dafs das

moralisehe BewoTätaein ach nicht unmitteibar aus den

socialen Gattungsinatinkten entwickelt haben kann. £s
nmiste da« logiacbe Begreito einet objektiTen Gesetzen

hinsnkommen, be^or den Geltahlen nnd Instinkten die

Richtung des Pflichlgebotes gewiesen werden konnte. Ge-
wiCi ist das Geftihl Urqodl nnd Centndpankt alks Lebens;

aber ei handelt sieh hier nm die Form nnd das Gesets
de« Geftahles^ welches das tierische Selbstgetühl zum ver-

nünftij^en Selbstbewufst^ein erweitert. Sicherlich liab^-n die

mf:ri.s(}ifnahriiichen Tie^^- ein anhjektiveä Gefuhiabewufstsein,

aber ebenso gewifs kein objektives Vemunftbewufstsein.

Also spitzt aich die Frage nach der Ent;steijung der Sitt-

lichkeit znm Problem über den historischen Ursprung der

Vernunft zu.

Das Instinktgefühl wird genetisch nur indirekt zum
Pflichtbewufstsein. Das Mittel, wodurch dieser Prozeis der

Reflexton eines subjektiven zu einem objektiven Gesetz er-

ml^glicht wird, ist die technische Thätigkeit des Ur-

menschen. Der Organismus mufste sich zu einem ron
den Oiganen losgelösten Technizismus erweitem, um
das subjektiye Triebbewufstsein zu einem objektiven Ver>

nunftbewofstsein zu entwickehfL Keine Logik ohne
Technik. Die Loslösung der technischen ThXtigkeit von

der organischen Funktion bedingte zugleich die intellek-

tuelle Trennung des Subjektes vom Objekte,
die Scheidung zwischen I c Ii und Welt. An den

technischen Werken mufste sich das sinnliclie Vorstellen

des Vormenschen emporrecken, um zum logischen objek-

tiven Wissen des Urmenschen zu werden. Die Aulsenwelt

wird nur dadurch zur Wirklichkeit, dafs wir in ihr

wirken; sie wird nur dadurch gegenständlich, daCs wir

Gegenstände in ihr schaffen. Das objektive Erkennen ist

L. kj .i^cd by Google



— 139 —
unmöglich ohne objektiTes. Schaffen und Wirken. Logisches

BewufÜBtsein und technische Thätigkeit entsprechen sich not-

wendig. Sagt man doch, um ein objektives Verhältnis aus-

zudrücken : es ist eine Thatsache, ein Faktum. In dieser

Bedeutung fassen wir den Gedanken Rückerts auf, dafft

der Mensch nur in seinen Werken sich selbst

bemerken könne.
Wie die Logik hier nur in ihren allgemeinsten oberston

Begriffen iremeint ist, welche in gleicher Weise dem wijssen-

schaftlichen, ethischen, «ästhetischen und religiö.sen Bewul'st-

sein und Urteil zu Grunde liegen , so sind auch unter dem
Begriffe der Technik die allgemeinaten mechanischen Thutig-

keiten zu verstehen, welche allen anderen speciellen Funk*

tionen immanent sind. Wie das logische Bewufstsein in

seiner Anwendung auf die Natur als eine Apperzeption der

Empfindungen zur Naturwissenschaft , wie es als Apper-

zeption der Triebe zur Sittlichkeit sich erweiterte, und wie

es schliefslich als eine Apperzeption der Gefitthle die Sphären

der Kunst und Religion schuf, so gestaltet sich die tech*

nische Thätigkeit im theoretischen Verhttltnis zur Natur zum
experimentellen Versuch, in Bezug auf das Wollen

zur ») k 0 n 0 ni i s c h e n und industriellen Wirtschaft und

endlich in Hinsicht auf das Gefühl zur Technik des ästhe-
tischen Schaffens.

Indem ganz allgemein an die Spitze gestellt wurde,

dafs ohne Technik keine Logik möglich sei, so könnf-n wir

jetzt dies Verhältnis in den speciellen Formen charakterisieren

:

ohne Experiment keine Naturwissenschaft, da Methode und

Technik der Untersuchung sich entsprechen; ohne Öko-

nomik keine Ethik und ohne Kunstwerk kein ästhetisches

Bewufstsein.

Im kritischen System der Philosophie war die Ästhetik

als Gipfe!|iunkt alles Denkens hingestellt worden, derart,

dafs die totale Weltanschauung nur eine ästhetische sein

konnte. Das Geföhl war als die synthetisch wirksamste

L. kjui^cd by Google



— 140 —
Kraft unseres Seelenlebens und aller Beeieliiingen zur Welt

charakterisiert worden. Wftbrend der Kritiker das Ästhe-

tische an das Ende des Systems stellen mufste, wird der

Genetiker im Geföhl den Ursprung aller systematischen

Differenzierung nachweisen; durch Vermittelung der tech-

nischen Thäti^keit wird das Gefühl zum Quell objektiver

Bewufstseinsformcii.

Wählend vom genetischen ^Standpunkt aus gezeigt

wurde, dafs die Logik ohne Technik niclit nooglich

sei, erwies die kritische Untersuchung, dafs die Logik
ohne Ästhetik undenkbar sei. Die kritisch -genetische

Methode zeigt in der synthetischen Verbindung beider Ge-

dankenreihen: dafs das ästhetische Gefühl der genetische

Ursprung und dns kritische Ziel von logischem Bewufstsein

und tecimiseher Thätigkeit bedeutet. Dies ist aber nichts

prinzipiell Neues: in Kants Lehre yon der Überordnung

der praktischen über die theoretische Vernunft und ihrer

Synthesis im ästhetischen Bewulstsein ist dieser ganze Ge-

dankengang angedeutet und vorbereitet«

Wie aber die Entstehung des logischen und weiterhin

des moralischen Bewufstseins im einzelnen zu denken isl^

wird folgende psychophysische Untersuchung tiber Organ
und Werkzeug lehren, in welcher die elementarsten Ent-

wicklungsgesetze über das Verhältnis von Natur und

Kultur zur Darstellung gelangen. i

3. Organ und Werkzeug.

Vergleichender Anatomie und künstlerischer Gestaltungs-

kraft müssen wir die Aufgabe überlassen, das hypothetische

Bild von der Körperform des verschollenen Urmenschen zu

rekonstruieren. Hier handelt es sich um die geistige Ur-

geschichte des Menschen. Wo die historische Erinnerung

der Menschheit im nächtlichen Dunkel des Mythus sich

allmtthlich verliert, da knüpft die Naturforschung an und

. ij i^od by Google



— 141 —

grftbt ans dem Sehofse der Erde die kümmerlichen Spuren
des prähistorischen Menschen aus. Werkzeuge sind es,

welche als Reste seiner primitiven Kultur nach hundert-

tausendjähriger Verborgenheit an das Taffeslicht gezogen

werden und dem Menschen unserer Zeit einen Einblick in

den dunklen Hintergrund seiner Vergangenheit gestatten.

Erstaunt sieht der Mensch den abgesplitterten Feuerstein,

das primitivste Werkzeug des Urmenschen, und spricht:

auch der Urmensch war ein —^Mensch! In seinem Werke
erkennt er das Bild seines eigenen Geistes : du gleichst dem
Geist, den du begreifst!

Es wird keinem Verstftndigen einfallen, den rohen

Feuerstein der Thätigkett eines Tieres zuzuschreiben. Im
Werkzeug haben wir ein untrügliches Zeichen menschlicher

Geistestfaätigkeit. Es mufs also ein gewisser Faralle-
lismus zwischen technischerLeistung und logi-

scher Geistesverfassung bestehen. In dieser Er-

kenntnis finden wir die Bestätigung des grundlegenden

Satzes, dafs ohne Technik keine Logik denkbar sei.

F. A. Lange unternahm, KantH „reine Vernunft" in

Physiologie umzusetzen und die Apriorititt der logischen

Gesetze in der Organisation der Gattung zu begründen.

Sicherlich ist die physische Organisation des Menschen der

parallele Ausdruck seiner geistigen Verfassung. Ohne seine

aufrechte Gestalt und ohne sein entwickeltes Gehirn würde

man die Vernunft yergeblich im Menschen suchen. £& ist

eines der interessantesten genetischen Probleme^ wie der

Mensch zu seiner rationellen Organisation gelangt

ist Man kann nachweisen, dafs sie steh nicht direkt aus

der Gestalt des höchsten menschenähnlichen Tieres ent-

wickelt haben kann. Es mufsten die motorischen Funk-

tionen seines Leibes entlastet werden, damit das Gehirn
mehr psychischen Leistungen dienen konnte. Es nmfste

die Hand in ihre feinen und feinsten Funktionen diffe-

renziert werden, damit die organisch abgeworfenen Kraft-

kjui^cd by Google



— 142

bewegungeil durch technische Mittel enetst und gesteigert

wurden. Nur dadurch, dafs der sich entwickelnde Urmensch

ein aufrecht stehendes Werk sehuf, kuiinte seine Gestalt

sich auf die Dauer gerade emporrecken.

Nicht nur die physische Leibesorganiöation , ejouJern

auch die technische ( lestaltung seiner Umgebung, nicht nur

die natürliche Hcschatienheit, sondern auch sein kulturelles

Werk ist die materielle Gegenseite der menschlichen Ver-

nunftthätigkeit. Kant bezeichnete die Hand geradezu als

das rationelle Organ ^ das yoUkommenstc Organ des

Menschen als vernünftigen Tieres. Aber der Organis-

mus mufete sich zu einem von ihm losgelösten Technizismus

erweitem, das Organ mufste das Werkzeug aus
sich heraus gebären, bevor das subjektive Instinkt-

bewufstsein des Tieres sich zum objektiven Vemunftbewufst-

sein des Menschen erhöhte.

Darwin nannte mit Aristoteles den Menschen ein

8 0 ci a 1 c s T i e r , Kant hiefs ihn ein v e r n ün f t i g e s T i er.

Es ist ein noch zu lösendes Problem , ob aus der bhjfsen

natürlichen Thatsache, dafs der Mensch mit seinesgleichen

social lebte, seine Vernünftigkeit entspringen konnte. Man
mufö diese Möglichkeit verneinen, da der Mensch die Ge-

selligkeit mit anderen Tieren als biologische Eigenschaft

teilt. Wenn auch das sociale Zusammenleben für die Ent»

stehung der Vernünftigkeit ein bedeutsames Moment dar-

stelle so hat das Geheimnis, wie das sociale Menschentier

zur menschlichen Veraünftigkeit gelangen konnte, Frank-
lin mit dem grundl^nden Gedanken gelttftet, dafs der

Mensch ein werkzeugschaffendes Tier sei. Marx
hat sich auf diesen Ausspruch berufen und die Werkzeug-

thätigkeit des Menschen zu einem Fundament seiner epoche-

machenden Theorie des historischen Materialismus gemacht
Bevor jedoch auf das nähere genetische Verhältnis

zwischen logischem Bewufstsein und technischer Thätigkeit

eingegangen werden kann, mufs die schon angedeutete Be-

L. kj .i^cd by Google



— 14S -

Biebung zwiflchen Organ und Werkzeug näher untersucht

werden. Die Bessiehung zwischen Organ und Werkzeug

bedeutet aber keine andere als die zwischen Physiologie
und Technologie. In vergleichender und genetisdier

Methode werden wir die gemeinsamen und unterschmdenden

Merkmale von Organ und Werkzeug zu bestimmen suchen.

Dor Begriff eines ()rj2:<anes ist dahin zu erklären, dals

das Organ der integrieremie Bestandteil eines in sich ein-

heitlich absreschlossenen lebendiijen Wesens ist, der eine

bestimmte Funktion auszuüben hat. Das Werkzeug ist da-

gegen ein aus dem Umfang des Organismus hinausprojiziertes

Organ, das räumlich und stofflich von ihm getrennt ist, aber

funktionell in seinem Machtbereiche bleibt. Der Stoff des

Werkzeugs stammt aus der Katur, kommt aber durch tech-

nische Gestaltung in trennbare Artikulation mit dem
Organismus. Der Stoff des Organs stammt ebenfalls aus

der Natur, mufs aber den physiologischen Prozefs der

-Assimilation durchmachen und ist einem konstanten chemi*

sehen Stoffwechsel unterworfen. Das Organ gehört formal

und material zum Organismus, das Werkzeug dagegen nur

formal oder funktionell. Organ und Werkzeug dienen in

analoger Weise analogen Zwecken, der Aneignung, Um-
gestaltung und Beherrschung der natürlichen Aufsendinge.

Die W^erkzeuge sind als künstliche Organe ebenso sehr

Mittel des Lebens als die natürlichen Organe.

Eine Zwischenstufe zwischen Organ und Werkzeug

bilden die äufseren mechanischen Organe, welche

Tier und Mensch in gleicher Weise besitzen. Sie haben

eine mechanische Funktion wie die Werkzeuge, sind aber

direkt organischen Ursprungs, wahrend die Werkzeuge

-nur indirekt, der Form nach, aus dem Organismus

stammen, z. B. Hömer, Nflgel, Krallen, Stacheln, Hufe etc.

Noch näher stehen den eigentlichen Werkzeugen die

äufseren mechanischen Werkzeuge der Tiere.

Das Spinngewebe der Spinne bat organischen Ursprung,

kjui^cd by Google



— 144 —

ist aber vom Organismus getrennt wie das Werkzeug de^

Menschen. Manche Spinnen bilden durch organische Mittel

Taacherglocken und Luftballons. Man mttfste die ganze

fiiologie durchnLustera, um die yerscbiedenen Arten dieser

organischen Werkzeuge au&uzählen.

Es ist wegen des genetischen Zusammenhangs der

Dinge geradezu selbstversttindlich; dafs mit dem Werkzeug
des Menschen nichts absohit Neues auftritt. Im Nest des

Vogels z. B. findet man eine der näcliaten Analogien zuiu

menschlichen Werkzeug. Denn das Material ist aus der

äufseren Natur entnommen, dem die Gestalt vom Tiere ge-

geben wird. Aber der Zweck ist noch ein organischer,

da das Nest direkt dem Fortpflanzungsgeschäfte dient. Das
Werkzeug im technischen Sinne des Wortes hat nicht
nurmechanischenStoff, ^ andern auch mechanische
Funktion, ist also vom Organismus ganz losgelöst. Der

Organismus hat sich zu einem Technizismus erweitert Die
Organthätigkeit ist subjektiv^ die Werkzeug-
thätigkeit objektiv.

Damit aber hier keine Lücke bleibe
,

zeigt uns die

Biologie der Affengeschlechter die nllchste Analogie zum
menschlichen Werkzeug. Der Affe ergreift im Affekt Stocke

und Baumzweige, um sich zu wehren, er nimmt Steine, um
Nüsse aufzuschlagen. Die Nachrichten darüber sind zwar

spärli(;h, entbehren aber sicherlich nicht der thatsächlichen

Grundlage. Man beachte indes, dafs das Werkzeug des

Atieii ein unbearbeitetes Produkt der Katur ist , das

seinen Zwecken zufällig entspricht.

Betrachtet man den Menschen und seine Werkzeuge,

so wird man finden, dafs der Mensch nur durch
seine Technik sich ,aus der Tierreihe ent-

wickeln und zum Herrscher der Natur werden
konnte. Seine vollkommene psjohophysische Organisation

ist nur m(lg^ich durch die technische Differenzierung seiner

Werkzeuge. Daher rtthrt auch die grofse Bildsamkeit und

L. kj .i^cd by Google



— 145 —

Anpassungsfähigkeit seines Wesens, dafs er je nach den

Lebensbedingungen durch zweckmäfsige Auswalil von

Kleidung, Wolmung und Gerätöchaft sein Dasein erhalten

und erhöhen kann, und zwar iu kurzer Zeit und mit ge-

ringen ^^irteln.

Er vervollkommnet seine iJmnesorgane durch Apparate*

seine Augen, durch welche der gröfste Teil seines Wissens

wandern mufs, verstärkt er durch Mikroskope und Tele-

skope, die ihm die unendliche Weh im kleinen und grofsen

eiOffiien. Seine Bewegungen steigert er in Kraft und Aus-

dehnung durch lokomotorischeApparate. Er fliegt mit Ballon

und Fallschirm und schwimmt mit dem Schiffe. Es ist eine

lange Geschichte, in welcher sich der Feuerstein bis zur

vollkommensten Maschine der Gegenwart entwickelte. Aber

nicht nur mu&te die tote Natur dem Menschen dienen, er

griff mit kühner Hand auch in das Reich der lebendigen

Geschöpfe und machte Ptlanzen und Tierti durch eine zweck-

mäfsige Kultur seinen Wünschen dienstbar. Dann grifl'

seine machtvolle und gewaltige Hand hinüber in die

seiner Gattungsbrüder und machte den Scliwäeheren seiner

Genossen zum Diener seines Willens — zum Sklaven.
Damit sind wir aber aus dem Gebiete der Technik in das

der Ökonomie übergetreten.

Es wäre jedoch ein verhängnisvoller Irrtum zu meinen,

dafs das Werkzeug mit bewurster, aweckmätsiger Überlegung

vom Menschen geschaffen worden sei« Dann würde das

Herdersche Problem, wie das Tier zum Menschen werden

konnte, unauflöslich bleiben. Bei der Erwerbung der Werk-

zeuge mttssen dieselben natürlichen Ursachen wirksam ge-

wesen sein wie bei der Entstehung und Erwerbung eines

neuen Organes. Der Zufall mag den ersten Stein in die

Hand des Vormeiischen gelegt haben; im Affekt mag er

den Stock ergriffen haljen, wie in ähnh'cher Weise uns

heute die Aft'cnweli diese Periode noch erkennen lälst. Im
Woltmann, 'System des moral. BowaXstseius. 1A

kjui^cd by Google



— 146 —
Kampf ums Dasein muJGs die natlirliche Zachtwahl eine aUr

mftbliche Steigerung der neuen Eigenschaften herbeigeftlbrt

und bewirkt haben, dass der Stein zu einem dauernden

Werkzeug in der Hand des Urmenschen wurde, zumal nach-

gewiesen ist, dafs die allgemeinen biologischen Vorbedingungen

in der Tierwelt dazu gegeben sind. Ein jedes Werkzeug

hat seine Gescliichte mitsamt dem Menschen, der es «ir-

worben und vervollkommnet hat. bo wie die Natur die

Lebenskeime im Überliufs aussät, um eine Vervollkommnung

zu erzielen , so muCste der Urmensch sicherlich tausende

und abertausende von Steinen zersplittern, bevor er lernte,

den Stein zu einem fUr seine Lebensbedürfnisse zweck-

entsprechenden Werkzeug zu gestalten. Von dem rohen

bis zum geschlifienen Feuerstein nnd endlich bis zum Stein-

beil wird eine Generation nach der anderen im schwersten

Ringen um die Existenz sich abgemttht haben. Von welch*

prinzipieller Bedeutung die Schaffung des Werkzeugs für

das geistige Leben sein mufste, wird die genetische
Psychophysik des logischen Bewufstseins näher

untersuchen *).

4. Die Psyehophysik der reinen Vernunft.

Die Krworbung des moralischen Bewiilstseins si t/t die

Entstellung' des logischen Denkens voraus. Denn erst da,

wo der Begriff der Ursache, also ein logisches Be-

wuTstsein besteht, kann ein moralisches Urteil stattfinden.

*) Vorgleiche su diesem Abschnitt: Kapp, „Grundlinien einer

Philosophie der Technik" und Noir^e, „Das Werkzeug und adne
Bedratiing für die Entwicklungsgeschichte der Mcnschhett". Während
ich den pliysiologisclien und tpchnologischcn Erörterungen der beiden

Autoren im wesentlichen zustimmen kann, unik ich abor ihre philo-

sophischen und ethipchen Folgerungen fast durchweg ablehnen. Tch

bemerke, dafs schon Herder in seinen „Ideen" den Begriff der

Organprojektion angedeutet hat.

Digitized by Google



147 —

Der Begriff der Ursache ermöglicht erst die Vorstellung

der Schuld und die Entwicklung des gefühlten Selbst'
Zweckes und instinktiven Selbsterhaltungstriebes zum
bewufsten Selbstzweck und zur moralischen Selbst-

erhaltung der Autonomie. Die ethischen BegritFe der

Schuld und Verpflichtung erheben sich auf dem Begreifen

kausaler und teleologischer Verhältnisse in menschlichen

Haudiiuigeii.

Aus dem socialen Gattungsinstinkt konnte sich nie und

nimmer unmittelbar das Bewufstsein des moralischen Gesetzes

entwickeln. Der Mensch erzeugt im geschlechtlichen Ver-

kehr den Menschen als sein Produkt, — aber als ein

organisches Produkt; es bleibt insofern sein Verhältnis

zu den Mitmenschen ein instinktives und triebartigea^ nicht

das einer bewufsten Verpflichtung, welche allein

moralische Bedeutung hat. £r8t die Vorstellung einer ver-

ursachten Thätigkeit fUhrt zu dem Begriff einer begrtlndeten

und gewollten Handlung. Es wurde schon, angedeutet, dafs

eine technische Wirkung notwendig ist, um ein logisches

Begreifen zu ermöglichen und damit auch die Vorstellung

«Ines objektiven Muralgesctzes. Wie aber die technische

Thätigkeit zur Vorstellung der Ursache als dem obersten

und wichtigsten aller Denkbegriffe fuhrt, kann nur durch

eine eingehende ps ycho - ])hysische und psycho-
technische Untersuchung festgestellt werden.

Das höhere uns nahesteliende Säugetier hat nur eine

sinnliche, an die zufällige Folge der Dinge gebundene

Kausalvorstellung. Die Vorstellung der Ursache ist nur

subjektiv, auf das enge physische Dasein des Tieres, auf

seine sinnlichen Lust- und Unlustgefühle beschränkt. Das

Tier hat eine sinnlich gebundene Kausalvorstellung, wie sie

Hume dem menschlichen Verstände zuschreiben wollte; es

fehlt ihm der logische Begriff der Ursache, der

Verstand im Sinne der Platonischen und Eantischen £r>

kenntniskritik. Und weil es keinen Verstand hat, hat es

10*

Digitized by Google



- 148 -

eben keine Wissensoliaft und Sittlichkeit, da

diese eine objektive Kausalvorstellung voraussetzen. Das
Tier ist aber ohne Wissenschaft und ohne Sitt-

lichkeit, weil es ohne W erkzeug ist.

Das sinnliche Vorstellen und das sinnliche Wirken der

Tiere entsprechen sich gegenseitig, wie andererseits das

logische Begreifen und technische Wirken des Menschen

sich unmittelbar bedingen. Wie die tierische Kausalvor»

Stellung ein Wissen dei- direkten zeitlichen Folge der Dinge

isti so ist das kausale Wirken der Tiere ein direktes von

Subjekt auf das Objekt Ibre Organe stehen mit der

Aufsenwelt im unmittelbaren physischen Kontakt, und die

äufseren Gegenstände wirken direkt auf ihre sinnlichen

Empfindungen und Gefühle. Das Tier hat nur eine sinn-

lich bedingte Ferzeption und Aktion.

Indirekt durch das selbstgeschaffene Werkzeug ver-

mittelt, eulsLilit erst eine objektive Vorstellung- der Kau-

salität, der eigentliche Begriff der Ursache, Indtüu

sich zwischen Subjekt und Objekt ein \\ ci kzoug einschiebt,

entsteht die Vorstellung der Einwirkung eines Dinges
auf ein anderes Ding. Die Vorstellung der Ursache

wird von den Organen auf einen Gegenstand übertragen. Die

Welt trennt sich in Ich und Nicht-Ich. Die Dinge stehen
dem Subjekt gegenüber; sie werden zum Gegenstand.
Die empfundene Verursachung wird zu einer vor-
gestellten dinglichen und sachlichen Kausalität Die
objektire Vorstellung eines Dinges ist also verbunden mit

dem Begriff der Ursache. Die Kategorieen der Substanz

und KausalitKt sind kritisch und genetisch in gleicher Weise

nicht voneinander 2su trennen.

Damit ist die Psychophysik des logischen Bewufstseins

noch nicht erschöpft. Einerseits wurde durch das Werk-

zeug die empfundene Verursachung zu einer begrifflichen

dadurch, dafs die empfundene Tastvorstellung der

W irkung von Organen auf die Umgebung und der Um-

L. kj .i^cd by Google



— 149 -

^bang auf die Organe psychologisch zu. einer Qesichts-
Torstellung erhdht wui^e und dadurch an Klarheit und
Deutlichkeit gewann. Ändererseito mufste zur optischen

Anschauung noch die Vorstellung der technischen Wirkung
treten, um den Begriff eines objektiven Geschehens zu er-

zeugen. Greifen und Begreifen hängen nicht nur

wörtlich, öondern ihrer Bedeutung nach auch genetisch zu-

sammen. Unsere Welt erhält ilire Form nicht nur durch

unser Auge, sondern auch durch unsere Hand.
Ludwig Noiröe hat eine genauere Analyse dieses syn-

thetischen Prozesses gegeben. Durch die technische Ver-

mitkelung des Werkzeuges wird die Bewegung als Bewegung
wahrgenommen, 9weU wir die Bewegung auf Bewegung
wirken sehen , das Eausalverhältnis sich also in seiner

wahren Form vor unseren Augen objektiviert,

weil hier die Bewegungsformen in mdglichster Einfachheit

und mechanischer Reinheit sich realisieren, wtthrend in

dem lebendigen Organismus eine unendliche Verschlingung

und Durchkreuzung der den verschiedensten Zwecken

uiul Thiitigkeitäformen dienenden Verrichtungen «ich dar-

stellt.« —
In seinem eigenen Werke, wo er die zeitliche Auf-

einanderfolge zweier Dinge &h eine kausale seihst be-

wirkt, schafft der Mensch den iSpieg^l, worin er seinen

W^illen und seine Handlung als einen Zusammenhang von

Ursache und Wirkung erkennt. Was von den Dingen und

von ihm selbst gilt, erkennt er auch in dem in gleicher Weise

thätigen und wirkenden Nebenmenschen, so dafs hier-

mit die psychophysische Grundlage eines objektiven Kausal*

Verständnisses gegeben ist, welches die Vorbedingung au

einem gemeinsamen Verpflichtungsgrund in sich trügt.

£s ist noch hinzuzufügen; dafs mit der Verwandlung

von organischen in technische Wirkungen auch die tieri-

sehe Stimme zur menschlichen Sprache wurde

und der Laut zum Wort, d. h. zum akubtischen Träger

. j i^od by Google



— 150

einer objektiveii Vontelliingy sich steigerte. Die Bedeutung
der Sprachbildung ftlr die Entstehung bewafster moralischer

Verpflichtungen ist unschwer einzusehen, weil durch die

Worte ein Verständnis für objektive ßesiehungen eröffnet

wurde.

Wirken, Zusammenwirken iinrl Mitteilung sind

die genetischen Ursachen für logisches und moralisches

Bewufstsein.

Durch das gemeinsame Werk des Menschen wird das

Naturgesetz zu einem Denkgesetz reflektiert Hier findet

die Tulgllre Redensart ihre Berechtigung, dafs der Mensch

der Spiegel der Welt sei.

Man sieht, dafs die thatsächliche physiologisch-psycho-

logische Entstehung des objektiven Vernunftbewulstseins

ein sy n t h e t i s e Ii e r Prozels ist; und wie Kant aus den

Werken des 1 vewufstseins i d e o e n e t i s c Ii die Gesetze

und die synthetische Funktion iniberes Denkens erwiei«,

wird die Wahrheit seines Systems physiogenetisch
bestätigt. Mit vollem Recht wurde deshalb auch die kri-

tische Philosophie als eine ideelle Rekapitulation des ent-

wicklungsgeschichtlichen Prozesses gedeutet.

5. Genetisches System des Bewulstseiiis,

Wie in der kritischen Grundlegung der Ethik das

moralische Gesetz in seiner Beziehung zu Natiirwi.v-^en-

schaft, Kunst und Religion dargestellt werden mufs, ist

-das gleiche Verhältnis auch in entwicklungsgesehiehtlicher

.Hinsicht zu untersuchen; denn Inhalt und Form des Be-

wufstseins entwickeln sich im Zusammenhang eines einheit-

lichen Prozesses.

Eine ohjektive Thätigkeit ermöglicht erst die Vor-

stellung eines objektiven Gesetzes^ und das logische Geaets

ist die Bedingung Air die Erkenntnis des Naturgeselzes

Digitized by v



— 151

und des Moralgesetsea. Wissenschaft und Sittlichkeit sind

«wei Richtungen einer und derseibeii Geistesthätigkeit, die

in der formalen Einheit der Vernunft g^ründet ist

Mit der kausal-technischen Einwirkung auf die Natur

war erst ein kausales Erkennen der Natur möglich. Die

primitiye Naturwissenschaft besteht aus einer gewissen

Summe sinnlicher Kenntnisse, deren kausale IkkUlrung auf

der jeweiligen Stufe der Erkenntnis übernatürlich in

der Form des religiösen Mythus aufgetalst wird
; denn

auch die Religion entsteht mit dem Kausal begriff. Die

primitive Rclij^ion befriedigt nach ihrer Art sowohl den

Erkenntnistriil» als mornlisclie Hoffnungen , während in

ihrer Entwieklungsgeschieiite das moralische Prinzip sieh

allmählich dem intellektuellen Uberordnet, bis man schliels-

lieh zu dem Begriff einer moraliselien Religion gelangt.

Mit dem Fortschritt der Technik schreitet auch d^vs

Naturerkennen weiter und das Zurückdrängen religiös-

mTÜiiBcher Vorstellungen durch natürliche Erklärungen.

Die Gottvorstellung wird technisch durch die
Naturvorstellung überwunden. Je mehr der Mensch

mit seinen Werksengen und Vorstellungen in den Proaefs

der Geschehnisse eindringt, um so mehr nimmt die über-

natürliche Welt ab zu Gunsten der natürlichen Welt Was
Gott verliert, gewinnt der Mensch.

Die experimentelle Nacherzeugung des natürlieheu Er-

eignisses macht den natürlichen Vorgan*^ zum geistigen

Eitrentum des Menschen. Erst wo der Prozefs objektiv

wie derholt Avird , kann der Mensch ein unmittelbares Ver-

ständnis des Vorganges gewinnen. Seinen eigenen Organis-

mus lernt der Mensch erst kennen und verstehen durch

den selbsterzeugten Technizismus. Denn die Technik ist

die direkte Fortsetzung der Organik, und im technischen

Werk sieht der Mensch das Spiegelbild seiner Organe, weil

im Werk sich das Organ projiziert und objektiviert hat.

Darauf beruht auch das Erkenntnisideal der Naturwissen-

. j i^od by Google



echaft, alle natftrUchen Vorgänge kausal nach dem Vorbild

des Mechanismus zu begreifen.

Wie die Logik die gemeinsame Grundlage von Physik

und Ethik ist^ so stellt die Technik auch die einheitliche

Quelle von Ebcperiment und Ökonomik dar. Auf der

niederen Kulturstufe ist das wissenschaftliche Experiment

Ton der Ökonomisehen und industriellen Technik noch nicht

getrennt; erst mit der Isolierung und Verselbständigung der

Katurwissenschaftwird das Experiment Ton der dkonomischen

Thätigkcit, das Laboratorium von der Werkstfttte getrennt

und wirkt dadurch wieder fruchtbar auf die wirtschaftliche

Produktion zurück.

Oline gemeinsame wirtschaftliche und industrielle Thätig-

keit ist keine Sittlichkeit möglich. Andererseits mufs aber

betont werden, dafs aus den socialen Instinkten und aus

dem Gefühl der Onttung.sgemcinschatt das objektive Ver-

nunftgesetz des moralischen Pfiichtbewufstseins nicht direkt

entwickelt werden konnte, wenn es auch selbstverständlich

die natürliche Wurzel desst lben ist. Erst durch die Er-

werbung der objektiven Kausalvorstellung und infolge der

gemeinsamen durch das Werkzeug verrichteten Thatigkeit

konnte dem moralischen Bewufstsein Bahn gebrochen und

damit die instinktive Solidarität der Qattung zu einem be-

wufsten Grund moralischer Verpflichtung werden. Das Tier

ist ab natürliches Wesen sich Selbstzweck; es fti-blt sich

als Selbstzweck und behauptet deshalb im Kampf ums

Dasein seine Selbsterhaltung am Leitfaden sinnlicher Lust

und Unlust. Diese Selbster Iiah ung wird — ohne Bewufst-

sein des Tieres eingeschränkt durch das Naturgesetz der

Erhaltung und Vervollkommnung der Gattung, in dessen

Dienst das Tier sein Leben eventuell opiern mufs.

Das Bewufstwerden des Naturgesetzes der Vervoll-

kommnung zum moralischen Oesetz der Pflicht ist erst

möglich, wenn das eine Wesen im anderen die

Ursache seiner Bewegungen begreift. Aber nur

Digitized by Googl



— 153 —
das ökonomisch und technisch thitige Wesen kann ein

anderes ebenso tfaitiges als ürsache s^ner Bewegungen Ter-

stdien. Dadurch wird die Ursache einer Bewein ii^ zum
Grund einer Thätigkeit, die Thätigkeit zur Haiidluiu;:

es entsteht die Vorstellung des Wollens. Indem durch

den Wechselprozefs dieser geistigen Beziehungen das ur-

menschliche W esen sich ^tHj;.t al*« Ursache seiner technischen

Thätigkeit erkennt, entsteht aus dem Getühl des Selbst-

zweckes das Bewufstsein des Selbstzweckes und
des individuellen Wolleus seiner Handlungen.

Es braucht nicht besonders betont zu werden, dafs in

der Entstehung und Erwerbung der ethischen Vorstellungen

eine geistige Zuchtw^ahl im Kampf ums Dasein thättg sein

mufete, die ein Überleben des Passenderen und weiterhin

des Vollkommeneren ermöglicht Dals der Ökonomische

Ursprung des sittlichen Bewufstseins richtig ist, beaeugt

auch die Etymologie. Schuld und Schulden hängen

nicht nur sprachlich zusammen. Es ist leicht einzusehen,

dafs die ökonomische Schuld, d. h. die Schwäche und

Kaergielosigkeit in der technisch - ökonomischen Fertigkeit,

zu einer moralischen Schuld werden mufste, wenn dieselbe

der Erhaltung nnd Vervolikümmnung der Gattung schädlich

war, oder, wie jetzt gesagt werden kann, wenn die Hand'

lang dem Moralgesctz widersprach.

Die Theorie des historischen Materialismus, welche zum
erstenmal in methodischer Absicht die Bedeutung der

Technik fltlr das Bewufstsein und der Ökonomie für die

Ethik hervorgehoben hat, ist aber im Irrtum, wenn sie

meint, dafs die Ideen der Menschen der blofse passive Reflex

ihrer ökonomischen Situation seien. In urwüchsigen Zu-

ständen wird am ehesten ein unmittelbarer Zusammenhang
on Wirtschaftsordnungund sittlicherAnschauung stattfinden;

aber je weiter im geschichüfchen Prozefs eine Differen-
zierung der menschlichen Kräfte stattfindet, trennt sich

die sittliche Idee von der ökonomischen Materie, und beide

kjui^cd by Google



— 154 —

folgen ihren eigenen immanenten Gesetzen. Die sitdiche

Erkenntnis kann oft im schroffsten Widersprueh mit der

Ökonomischen Oiiganisation einer GeseUschafbepoche stehen.

IVeilich die Sitte, weldie etvras ganz anderes ist als Sitt-

lichkeit, die juristische, politische und kirchliche Ver-

fiissung hat ohne Zweifel ihren Grund in dem wirtschaft-

lichen Unterbau der socialen Gliederung; denn in ihr kommt
ökonomische Macht zum socialen Ausdruck. Aber anderer-

seits steht ebenso sehr fest, dals <lie Intchsten philosojihi.sehen,

reli^i(»s*"ii und ästhetischen Ideale ül)er die bestimmte Zeit-

epoche hinausweisen und unabhängig von dem jeweiligen

Wirtschaftsbetrieb sich erzeugen und wirken.

Im kritischen System der Philosophie wurde das

logische Bewuifitsein zum Fundament aller geistiunn Be-

thtttigung gemacht. Theoretische und praktische Vernunft

&nden ihre synthetische Einheit im ästhetischen Gefühls-

bewuTstsein. Es ergab sich, dafs das Logische und
Ästhetische sich einander entsprachen, dals die leeren

B^riffe der Logik durch Vermittelung wissenschaftlicher

Erkenntnis und sittlichen Wollens sich zum gefohlrollen

Inhalt des ästhetischen Bewufstseins harmonisierten. Im
genetischen System der Philosopliie wurde aber nach-

gewiesen, dafs Logik ohne Technik nicht möglich sei, und

dafs dem ästhetiselien Bevvufstsein ein technisches \\ irkeii

und Schaffen entsprechen mufste. Das Kunstwerk ist

das objektive Mittel, an dem sich der ästhetische

Instinkt zum ästhetischen Bewufstsein empor-
gerankt hat. Handwerk und Kunstwerk sind in der

technischen Thätigkeit auf gleiche Weise begründet und

ursprünglich nicht voneinander zu trennen^ wie Spiel und

Arbeit* Das Prinzip : ohne Logik keine Ästhetik, mufis als

Gegenseite empfangen ^ dafs ohne Technik keine
Ästhetik möglich sei. Das Bewufstwerden der Schön-

heit und ihrer regulativen Ideen ist im Laufe der ästheti-

schen Praxis allmtthlich erworben wonlen. Auch hier spielen

Digitized by Google



— 155 —

dieselben InologiBchen Gesetze des Konkurrenzkampfes und
der natarlicben Zuchtwahl ihre bedeutsame Rolle. Erst

mufste der Urmensch ein schönes Werk schaffen, bevor er

die Schönheit am Menschen bewufst beurteilen lernte. Erst

claiui konnte er auch Schönheit der Natur in den

Horizont seiner Betrachtung ziehen, nachdem er zugleich

wissenschaftlich und industriell mit ihr in Üeziehung und
Bekanntschaft getreten war.

Durch Darwin wissen wir, dals in der sexualen Zucht-

wahl ein Moment ästhetischer Wirkungen liegt. Die Ge-

schöpfe der Natur sind schön ; aber sie haben kein objek-

tives Bewufstsein ihrer eigenen Schönheit. Die ästhetisch-

sexuale Zuchtwahl wirkt instinktiv und im direkten Dienst

der Glattungsfortzeugung. Wie der Mensch seinen eigenen

Organismus nur durch technische Apparate wissenschaftlich

begreifen lernen konnte, so war das Kunstwerk notwendig,

um dem Menschen seine eigene Geistes- und Leibesschönheit

zum Bewufstsein zu bringen. Das Kunstwerk ist auch
eine psychophysische Organprojektion. Die

Schönheit des Werkes hat iliren genetischen Grund in der

Schönheit seines Schöpfers. Wie die Maschine der Aus-

druck seiner rationellen Organisation, so ist das Kunstwerk

die Offenbarung seiner höchsten Vollkommenheit und das

ästhetische Gefühl ebenso sehr kritisches Ziel als genetischer

Quell aller differenzierten Bewufstseinsfunktionen.

Diese Ansicht über den genetischen Zusammenhang

von Ästhetik und Technik ist die positive Ergänzung

•von Kants „Kritik der teleologischen Urteilskraft", wo die

technischen Werke der Natur in ihrer physischen Organi-

sation mit den schönen Werken der Natur und Kunst unter

den. einheitlichen Gesichtspunkt der Zweckmttfsigkeit zu-

sammengestellt werden. Da die „Kritik der teleologischen

Urteilskraft*^ die Synthesis von Natur und Sittlichkeit, von

Notwendigkeit und Freiheit begründen soll, so wird die-

selbe einerseits in der ästlietischenj andererseits in der tech-

kjui^cd by Google



- 156 —

nischen Teleologie rollzogen. Froilich mufste Darwins Ent-

wicklungglehre und Marx's BOcial-hiBtorischo Theorie hiiueu-

kommen, um diese formale Einheit zu einer positiven su

ergftnzen. Es mufste die Teleologie prinzipiell

genetisch aufgefafst werden.
Wie trotz der kritischen Scheidung der einzelnen Be-

wufütseinsrichtungen eine Synthesis in der a.>thetisehen

Funktion niö^lieh und notwendig war. so erwies die

srcipitische Psychopliysik des Bewufstseins ihren gemein-

samen Entstehungsgrund in zwiefacher l^eziehung aus dem
ästhetischen Gefühl und der ästhetischen Technik.

Die scheinbar unüberbrtickhare Kluft zwischen Natur

und Freiheit spitzte sich zu dem Problem zu, wie Tier und

Mensch genetisch zusammenhängen. Die Freiheit ent-

stand mit dem ersten Werkzeug, das den Vormenschen vom
Sklavendienst seiner Organe losldste. Die Freiheit ist eine

Übwwindung des Tieres und ihre GrOfse kongruent mit

der Kraft des Selbstbewufstseins. Die Kultur beginnt mit

der Arbeit im technischen und ökonomischen Sinne des

Wortes. Der Mensch hat sich sowohl geistig als körperlich

an dem Werk seiner Hand emporgereckt. Die Psycho-

physik des Bewufstseins hat nicht nur die Sinnesorgane,

sondern auch die motorischen Glieder als Entstehungs-

ursachen des logischen Bewufstseins heranzuziehen. Kultur-

gescliichtlich ist die Paychophysik zu einer technologischen

und ökologischen Psychologie zu erweitern.

Hiermit wäre eine Urgeschichte der reinen Vernunft

geliefert} soweit unsere Erkenntnis eine hypothetische Kon-

struktion gestattet. Zugleich wäre in ihr das Kantische
Problem gelöst, wie Sinnlichkeit undVerstand
aus einer gemeinsamen Wurzel entspringen,
und eine Theorie einheitlicher Weltentwicklung nach dem
Muster Spinozistischer Weisheit g^ründet

^ kj, i^cd by Google



157

0. Kants Lehre von der Eutwickinngsgesehiclite der

praktischen Vernunft.

Die Notwendigkeit einer synthetisclien Verknüpfung

kritischer und genetischer Untersuchiingsart zu einer ein-

heitlichen Methode philosophischer \\ eltbetrachtung glaube

ich in den vorangegangeneTi Erörterungen genugsam bewiesen

zu haben ; dafs diese Teudt nz auch in der Kantischen Philo-

sophie selber liegt, ist ebenfalls ^^ezeigt worden. Man nuifs

auf diese Thatsache um so mehr hinweisen, weil der Fanatis-

mus des entwicklungsgeschichtlichen Vorurteils dem Ver-

ständnis und der Anerkennung des Kantischen Kritizismus

oft ein fast unüberwindliches Hindernis entgegensetzt. Der
genetische Gedanke ist für die moderne Wissenschaft ein

unverlierbarer Gesichtspunkt geworden; aber man vergifst

über dem Lob der entwicklungsgeschichtlichen Untersuchung

die logisch-methodische Selbstbestimmung der Kritik ^ und

da ist es eine befreiende Erkenntnis, dafs Eant nicht
nur eine Kritik, sondern auch eine Geschichte
d e r praktischen Vernunft gelehrt hat, welche mit

der biologischen Entwicklungslehre kaum im Widerspruch

stehen dürfte.

Wenn man der Kantischen Ethik, soweit sie kritisch

ist, Dualismus vorwirft, so ist dem nur sehr bedingter

Weise anzustimmen. Den Äufserungen über die schroffe

ISntgegensetzung von Pflicht und Neigung, Moralgesetz und

Naturgesetz könnte man ebenso viele anders lautende Be-

hauptungen entgegensetzen. Wer Aufgabe und Sinn der

Eantischen Problemstellung erkannt hat, wird darin nur

das methodische Bestreben sehen, zu einer möglichst grofsen

kritischen Klarheit zu gelangen. Der systematische Zu-

sammenhang wird dabei, als aufserhalb des Hauptzieles

liegend, nicht wenig vernachlässigt. Ich glaube aber, gezeigt

zu haben, dafs jener Dualismus nur ein durch methodische

kjui^cd by Google



— 158 —

Interessen bedingter Bcheinbarer Dualismus ist, und dafs

zwischen der formalen und maten'alen Ethik ein innerer

notwendiger Znsammenhang besteht, den Kaut klar formu-

liert hat. Eljeiida.Nbüllje, was dort in Bezug auf das subjek-

tive Verhältnis von Pflicht und Neigung gezeisrt wurde, ist

in Bezug auf Naturgesetz und Moralgesetz auch objektiv

im Rahmen ein^T philosopliisclieii Weltanschauung überhaupt

zu unteröuelien ; denn es erhebt sicli die Frage : wie verhält

sich in erkenntnis-theoretischer Prüfung das Naturgesetz
als notwendige Regel des Triebes zum Moral-
gesetz als der notwendigen Regel der Pflicht?

Die Losung dieses Problems ist in systematischer und
genetischer Beziehung in den vorangehenden Abschnitten

zu liefern versucht worden. Sie war nur möglich durch

die wissenschaftlichen Mittel der natttrlichen Entwieklungs«-

lehre, welche in Darwins grundlegenden Forschungen ihren

epochemachenden Ausdruck gefunden hat. Es ist interessant

zu vergleichen, wie Kant in manchen Punkten den grofsen

Naturforöchcr aiitizipiert hat.

Man hat der Darwinschen Theorie nachgerühmt, dafs

sie die einzige Grundlage einer moni^^tischen Weltanfichauung

liefern könne. Sie soll die grolse Kluft überbrücken, welche

im Bewufstsein des Menschen zwisclien Tier und Mensch

besteht, und den Erdensohn in eine reale Verwandtschafts-

beziehung zum Mutterscbofse der Natur bringen. In der

physischen und geistigen Beschaffenheit des Menschen findet

diese Theorie die untrüglichen Zeugnisse für seine tierische

Vergangenheit und seine Stellung in der natttrlichen Welt
Darwin hat in Übereinstimmung mit der Kantischen Kritik

der praktischen Vernunft die Frage nach dem Ursprung
derPflicht aufgeworfen : „Welches ist der deiner würdige

Ursprung, und wo findet man die Wurzel deiner edlen Ab-

kunft?" und er findet ihre Wurzel in den socialen
Gattungsinstinkten. Es ist nicht meine Absicht, die

Darwinsche Genealogie der Mural darzuäielleu und mit der

L. kj .i^cd by Google



— 159 —
Kaatiflchen za vergleichen ; ich setzte die Bekanntsehaft mit

der ersteren voraus. Das Darwinsche Forschungsprinzip

ist im wesentlichen dixs empi ri sc Ii - oder induktiv-
genetische Vciialiren, so dafs Darwin die Unterscheidung

von niaterialeu und formalen Moralprinzipien selbstverständ-

lich abweist. Zum Teil i^t diese Ablehnung aber Selbst-

täuschung, was leicht zu zeigen wäre : dafs näfiilrch in seiner

Lehre so viel von formalen Trinzipien enthalten ist, als darin

teleologisch gedacht wird. Das kritisch- genetische Prinzip

besteht aber in dem Bewufstsein, dafs in der Wissenschaft-

von der Entwicklting nicht nur die allgemeinen logi-

schen Denkgesetze, sondern auch ein Entwicklnngs-
ideal a priori vorausgesetzt werden mufs; dafe der Em-
pirismus der socialen und geschichtlichen AuOGusung des

Menschen unzulänglich ist, ein zureichendes Prinzip fllr die

B^rttndung der Moralität und die Erkenntnis ihrer Ent-

wicklung darzustellen.

Kant ist nicht nur der Begründer der astronomischen

Entwicklungslehre , sondern er hat auch in der Kritik der

teleologischen Urteilskraft die hypothetische Idee einer

organischen Entwicklungslehre angedeutet : freilich be-

zeichnet er dieselbe als ein „gewagtes Abcmt uer der Ver-

nunft", und es mnfs als eine historische Sclirankc der posi-

tiven Naturwissenschaft bezeichnet werden, dafs Kant trotz

mancher Anläufe das Dogma von der Artkonstanz nicht

überwunden hat. Unbekannter durften seine Gedanken

Uber die moralische Entwicklungsgeschichte sein.

Die natürliche Entwicklung steht aber mit der Kultur*

geschichte des Menschen in engstem Zusammenhang, wenn

diese als eine Fortsetzung jener aufgefafst wird. Die Lehren

von der physischen und moralischen Teleologie sind Special-

filUe der erkenntnis-theoretischen Untersuchung des Zweck-

begriffs überhaupt. Dadurch Mrird die dogmatische Teleo-

logie in eine kritische verwandelt, welche sich des Ur-

sprungs und des wissenschaftlichen Wertes der Zweckidee

. j i^od by Google



- 160 —
bewufst ist. Deshalb darf der kritiscbe Philosoph ruhig

die Naturibrschiing ermuntern , soviel sie will und kann,

mechanisch zu erklären; denn er weifs, dafs sie nie zu

einer vollstÄndigen Synthesis in der Reihe der natürlichen

Bedingungen gelangen und nie die Natur in ihrer Totalität

mechanisch auflösen wird, kurz: dafs die Naturwissen-
schaft als Weltanschauung kritisch unmöglich.
Deshalb ist er auch genötigt^ der wesentlichen Beschaffen-

heit unserer Vernunft gemäfs jene mechanischen Ursachen

doch zuletzt der Kausalität nach Zwecken unterordnen zu

mttssen. Die teleologische Betrachtung der oiganischen

Naturformen giebt dann aoch Veranlassung, „sogar der

ganzen Natur*^ nach dem Prinzip der Endursachen nach-

zuspllren und in ein System der Zwecke zu bringen, „wo-

bei es unausgemacht dahingestellt wird, ob nicht in dem
uns unbekannten inneren' Grund der Natur selbst die

physisch- mechanische und die Zweckverbindung au den-

selben Dingen in einem Prinzip zubammenhängen

mögen; nur dafs unsere Vernunft sie in einem solchen zu ver-

einigen nicht imstande ist". In der Idee müssen wir demnach

den kausalen Mechanismus und teleologischen Tecbuizismus

der Natur als vereinigt möglich denken; wir müssen den

Mechanismus dem Technizismus als Mittel unterordnen, wenn
wir die Natur als ein in sich zweckmäfsig gegliedertes Ganzes

auffassen wollen. £ant stimmt mit Blumenbach voll und
ganz überein, wenn derselbe das Vermögen der Materie

zur Organisation in einem Bildungstriebe sieht, dem
der Mechanismus untergeordnet ist. Ohne jenen spontanen

Trieb wtirde in der That eine Unendlichkeit mechanischer

Naturursachen sich vergeblich abmtihen, eine Organisation

hervorzubringen. Wenn man in der Physiologie und Physik

der Zelle noch so sehr vordringt, so wird der innere Grund
der Bi 1(1 u 11 gsge setze uns doch unbekannt bleibeu.

Man kommt durch eine blofs naturwissenschaftliche Me-

thode immer wieder nur auf komparativ Innerliches,

L. kj .i^cd by Google



— 161 —
d. h. auf eine Erscheinang im Sinne der Kanliaeken

Philosophie.

Der Mensch als Gegenstand naturwissenschaltlicher

Untersuchung ist Erscheinung und Produkt der Natur.

Die anthropologische Gattung geliürt /Air Tierheit, insoteni

sie j-}jvsi>rhe Triebe hat, welcdie durch die sinnliclien Em-
pfindungen in stetem Kontakt mit der physischen Aufsen-

welt stehen. Indem der Mensch derart inneHich und
fttUBerÜch von der Natur afifiziert wird, eKistiert er in

Raum und Zeit als Glied in der Verkettung natürlicher

Prozesse. In seinem Geiste ist er sich aber auch seines

intelligibeln Wesens bewufst, als Grund einer spontanen

Wirkung auf die Natur , als freies und autonomes Glied

einer rationalen Gattung. Wie im individuellen Bewufst-

sein Trieb und Pflicht sich gegenttberstehen, so entdeckt

sich hier ein Widerspruch Kon natürlicher und rationeller

Gattung innerhalb des Schemas von Naturgesetz und Moral

-

gesetz. Der Einzelne mufs sich selbst die Freiheit im

Lebenskampf erringen: seine Freiheit ist seine eigene That

und Entwicklung. Wenn nach Kants Ausspruch, in Üb(M'-

einstimmung mit dem biogenetischen Grundgesetz, die neue

Generation wieder von Abc. anfangen und dio schon zurück-

gelegte Strecke wiederliolen mufs, so wird in entsprechender

Weise die Entwicklung der Sittlichkeit in phylogenetischer

Beziehung innerhalb der Geschichte der Menschheit sich

bethätigen müssen. Zwischen der natürlichen und sittliclien

Gattung liegt die Thätigkeit der Kultur, welche die

schöpferische Synthesis von Natur und Frei-

heit darstellt. Damit treten wir aus dem Bereich der

Naturgeschichte in das Gebiet der Kulturwissenschaft

Kultur ist die durch die Spontaneität der
geistigen Kraft des Menschen erzeugte Ein-
wirkung auf die Natur; insonderheit ist die
moralgeschichtliche Kultur die aktive Selbst-

erhebung des Menschen aus der Notwendigkeit
Woltmann

,
System des moTftl. Bewufstaein«. 11

L. kjui^cd by Google



- 162 -

des Natargesetses zur Freiheit des MoraU
gesetaea« Darin liegt das eigentliche Wesen der Selbst-

gesetsgebung der Vernunft, dafs der Menseh durch die

Thätigkeit seines eigenen Geistes die Kultorerrangenschaften

hervorgebracht hat. Die Autonomie der Vernunft ist nicht

nur Selbstbestimmung, sondern auch Selbstcrziehung und

Selbstbefreiung. Das Bewuistüciu der Freiheit ist geschicht-

lich erworben worden.

Freilich sind es nur fragmentarische Gedanken, welche

Kant zur Grundlage seiner kritischen Kulturgeschichte

gemacht hat*). Sie sind hauptsächlich in zwei kleinen

interessanten Aufsätzen niedergelegt: ^Mutmalslicher An-

fang der Menschengeschichte" (1786) und „Ideen zu einer

allgemeinen Geschichte in weltbttrgerlichcr Absicht'' (1784).

Daau kommen einige interessante Bemerkungen aus der

«Anthropologie'^ (1798) und dje kulturphilosophisch bedeut-

samen letzten Kapitel der Kritik der teleologischen Urteils-

kraft. Unter Ausscheidung des Fremdartigen will ich ver^

suchen, aus den hier gegebenen Daten eine systematische

Übersicht über die leitenden Ideen dieser fragmentarischen

Kulturgeschichte zu geben, ohne in eine specielle Kritik

derselben einzugehen.

Kant spricht von einer „Geschichte der ersten Entwick-

lung der Freiheit aus ihrer ursprünglichen Anlage in der Natur

des Menschen" und in gleicher Weise von einer „Entwick-

lung des Sittlichen m seinem Thun und Lassen". Der Mensch

ist als Naturwesen wie das Tier dem naturgeaetzlichen Trieb

des Instinktes notwendig unterworfen, aber aus dem Instinkt

entwickelt sich die Vernunft als ein Vermögen, „das sich

*) Dieselbe wird do^^hnlb hier ausführlich r dnrprostoUt, um
mit Kants eigenen Worten die nichtigen Einwendungen zu wider-

legen, welche von seilen der Anhänger der Entwicklungstheorie so

hinfig gegen die Lehre von allgemein gültigen Gesetzen des JBe-

wnistsdnB genaacht su werden pflegen.

L. kj .i^cd by Google



— 163 —
Uber die Schraaken, worin alle Tiere gehalten werden, er>

weitem kann*^ und den Menschen in den Stand der Freiheit

setzt Die Vemonft ist e% die rastlos uns aar Entwicklung

der in sie gelegten Fähigkeiten unwiderstehlich treibt Die
Besttmmung der Menschengattung ist ^Fortschreiten zur

Vallkommenlieit**. Mit J. .1. Rousseau stimmt er ühorein

in der Annahme eines unvermeidlichen Widerstreites der

Kultur mit der Natur des Menschengeschleehtes als einer

physischen (iattung; aber eine Kultur nach wahren

Prinzipien der Erziehung mufs die Anlagen der Menschheit

aU einer sittlichen Gattung zu ihrer Bestimmung ge-

hörig entwickeln, „so dafs sie jener als Natuigattung nicht

mehr widerstreite". Die Natur hat gewifs nicht Instinkt

und Vermögen in lebende Geschöpfe gelegt, damit sie

.solche bekämpfen und unterdrücken können. Die Instinkte

und Triebe y welche in der Anthropologie .an sich Pöbel*'

genannt werden, sollen durch die Erleuchtung der Vernunft

•erzogen werden, und so ist das Ziel der sittlichen Be-

stimmung der Menschengattung, ,,bis vollkommene Kunst

wieder Katur* wird. Mit der Freiheit kommt auch das

Böse in die Menschenwelt, denn die „Freiheit ist Menschen

-

werk"

.

Vier Momente der Vermint t sind es, die den Menschen

über das Tier erheben. Mit dem ersten Schritt in das

Reich der Vernunft ist die Entlassung „aus dem Mutterscliofs

der Natur verbunden". Der Mensch ist frei, — aber mit

der Freiheit erscheint die Möglichkeit der Sünde, die Sorge

und der — Tod. Aus einer instinktiven Vorempdadung

der Tauglichkeit oder Untauglichkeit einer Spc^isc zum
-Genüsse entwickelt sich die Wahlfreiheit der Nahrung.

Durdi die Vernunft wird der sexuelle Instinkt su einer

höheren Stufe erhoben; indem der Gegenstand der tierischen

Sinnenlust „den Sinnen entaogen wird*^, wird die Neigung

inniglicher und dauerhafter. „Das zeigt schon das Be>

wulstsein einiger Herrschaft der Vernunft flber Antriebe.^

11*

kjui^cd by Google



- 164 —
Interessant ist, dafs Kant in Übereinstimmung mit Darwin

die ästhetischen Fähigkeiten aus dem sexualen Leben
herleitet: „Wie gering war das KunststQck^ um 7on blöd»

empfundenen zu idealischen Reizen, von der blofs

tierischen Begierde alhiuililicli zur Liebe uad mit dieser

vom Gefühl des blofs Angenehmen zum Gesehmaek für
Scininheit, anfänglieh nur an Mensclien, dann aber auch

an der Natur üherzufiihrcn." Mit dem vernünftigen Be-

wufstsein entsteht zugleich die Erwartung des Künftigen:

Furcht, Hoffnung und Tod. „Der vierte und letzte Schritt,

den die den Menschen über die Gesellschaft mit
Tieren gänzlich erhebende Vernunft that, war: dafs er

(wiewohl nur dunkel) begriff, er sei eigentlich Zweck
der Natur» und nichts, was auf £rden lebt, könne hierin

einen Mitbewerber gegen ihn abgeben.* Danach lernt der

Mensch im Tier ein Mittel und Werkzeug seiner Absichten

sehen. ,,Diese Vorstellung schliefst (wiewohl dunkel) den

Gedanken des Gegensatzes ein, dafs er so etwas zu keinem

Menschen sagen dürfe, sondern diesen als gleichen Teil-

nehmer an den Geschenken der Natur anzusehen habe;

eine Vorbereitung von weitem zu den Einschränkungen,

die die Vernunft künftig dem Willen in Ansehung seines

Mitmenschen auferlegen sollte, und welche weit mehr als

Zuneigung und Liebe zur Einrichtung der Gesellschaft not-

wendig ist." — „Damit trat der Mensch in eine Gleichheit

mit allen vernünftigen Wesen, von welchem Range sie auch

sein mögen, nämlich in Ansehung des Anspruchs, selbst

Zweck zu sein, von jedem anderen auch als ein solcher

geschätzt und von keinem blofs als Mittel zu anderen

Zwecken gebraucht zu werden. Hierin, und nicht in der

Vernunft, wie sie blofs als ein Werkzeug zur Befriedigung

der mancherlei Neigungen betrachtet wird, steckt der Grund
der so unbeschränkten Gleichheit der Menschen." —

Ähnliche Gedanken werden in den „Ideen zu einer

allgemeinen Geschichte^ geäufsert. Für Kant steht es fes^

Digitized by Google



— 165 —

dafs die Geschichte des Menschen das Werk des Menschen

ist. So soll er nur der Vollkommenheit und Glückseligkeit

teilhaftig werden, „als die er sich selbst, frei von Instinkt,

durch eigene Vernunft verschafft hat". — „Er sollte nämlich

nicht durch Instinkt geleitet oder durch anerschaffene

Kenntnisse versorgt und unterrichtet sein ; er sollte vielmehr

alles ans sich selbst hervorbringen/
„und sogar die Qntarttgkeit seines Willens
sollte gänzlich sein eigenes Werk Bein^ — ^Er

soll das Verdienst ganz allein haben und es sich nur selbst

verdanken: die innere Vollkommenheit der Denkungsart

und dadurch sich znr Glückseligkeit emporgearbeitet zu

haben; er sollte zu einer vernünftigen Selbstthätigkeit ge-

langen.**

In demsolljcu Aufsatz bespricht Kant auch die Mittel

und äufsereu Ursachen der Entwicklunir und des Fort-

schrittes. Er ist sich klar, dafs nur der sociale Mensch

Träger und Erzeuger der Vernunft und Sittlichkeit sein

kann. Das Mittel des geschichtlichen Fortschrittes ist ein

dem Darwinschen Prinzip des Kampfes um das Dasein sehr

Ähnliches: der Antagonismus zwischen gesellschaftlichen

und individuellen Kräften, die gesellige üngeselligkeit des

Menschen 1 „Alle Kultur und Kunst, welche die Menschheit

zieret, die schönste gesellschaftliche Ordnung sind Früchte

der Üngeselligkeit.'' Der Isolationstrieb des Menschen führt

2ur Zwietracht, sein Geselligkeitstrieb zur Eintracht Die

Wechselwirkung zwischen beiden ist die Quelle der Ent-

wicklung. „Da geschehen nun die ersten wahren Schritte

ans der Rohigkeit zur Kultur, die eigentlich in dem geaell-

öcliaftlichen Wert des Menschen besteht; da werden alle

Talente nach und nach entwickelt, tler Geschmack geljildet,

und selbst durch fortgehende Aufklärung der Anfang zur

Gründung einer Denkungsart gemacht, welche die grobe

K a t u r a n 1 a g e zur sittlichen Unterscheid u n g m i t

der Zeit in bestimmte praktische Prinzipien

. j i^od by Google



— 166 —
und so eine pathologisch abgedrungeoe Zusammemtimmaiig

za einer GeaeÜBchaft endlich in ein m o ral i 8 ch es G an ze
verwandeln kann."

Indem sich so der Mensch „von der untersten Stufe

der Tierheit an allmählich bis zur höchsten Stufe der

Menschheit" durch eigene Kraft entwickelt hat, erscheint

der gulo Wille, der nach Kaut das einzig absolut Wert-

volle in der Welt ist, als ein Produkt der Kulturgeschichte,

als das selbsteigene Werk menschlicher Entwicklungsthätig-

keit „Wir sind in hohem Grade durch Kunst und Wiss ii-

schaft kultiviert. Wir sind civilisiert bis zum Uberlästigen,

zu allerlei gesellschaftlicher Artigkeit und Anständigkeit.

Aber uns für schon moralisiert zu halten, daran fehlt noch

viel. Denn die Idee derMoralität gehört n och zur
Kultur; der Gebrauch dieser Idee aber, welcher nur auf

das Sittenähnliche in der Eheliebe und äufseren Anständig-

keit hinausläuft, macht blofs die Civilisierung aus." —
Hier mögen einige charakteristische Äufserungen aus

der 1808 von Rink herausgegebenen Pädagogik Kants

angeschlossen werden, welche sehr dazu geeignet sind, die

Illusionen über ein fertiges Angeborensein moralischer Ge-

setze und Ideen zu zerstören. — Der Mensch ist das einzige

Geschöpf, das erzogen werden niuls. — Disciplin oder Zucht

ändert die 'J'ierhcit in die Menschheit um. Ein Tier ist

schon alles durch seinen Instinkt; eine fremde Vernunft

hat bereits alles für dasselbe besorgt. Der Mensch aber

braucht eigene Vernunft. — Die Menschengattung soll die

ganze Naturanlage der Menschheit, durch ihre eigene Be-

mühung, nach und nach von selbst herausbringen. Eine
Gen eration erziejit die andere. — Der Mensch kann

nur Mench werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was

die Erziehung aus ihm macht. — Es liegen viele Keime
in der Menschheit und nun ist es unsere Sache, die Natur-

anlagen proportionierlich zu entwickeln und die Mensch-

heit aus ihren Keimen zu entfalten und zu machen, dals



— 167 —
der Mensch seine Bestimmung erreiche. Die Tiere erfüllen

diese von selbst, und ohne dafs sie sie kennen. Der Mensch

inuls erst suchen, sie zu erreirhen. dirsf s kann aber nicht

geschehen , wenn er nicht einmal einen Begritf von seiner

Bestimmung hat. — Die Vorsehung hat gewollt, dafs der

Mensch das Gute aus sich selbst herausbringen soll, und

sprich^ so zu sagen, zum Menschen: „Gehe in die Welt,"

— so etwa könnte der Schöpfer den Menschen anreden, —
^icb habe dich ausgerüstet mit allen Anlagen Eum Guten.

Dir kommt es zu, sie zu entwickeln , und so hängt dein

eigene» Glttck und Unglttck von dir selbst ab." — Gute
Erziehung ist gerade das, woraus alles Gute in der Welt
entspringt. Die Keime, die im Menschen liegen, müssen
nur immer mehr entwickelt werden, denn die Gründe zum
Bösen findet man nicht in den Naturanlagen des Mensclien.

Das nur ist die Ursache des Bösen, dafs die iSatur nicht

unter Regeln gebracht wird. Im Menschen liegen nur

Keime zum Guten. — Der Mensch soll seine Anlagen zum
Outen erst entwickeln; die Vorsehung hat sie nicht schon
fertig in ihn gelegt; es sind biofse Anlagen und ohne

den Unterschied der Moralität.

Fünftes Kapitel.

Vergleichende Moralgescbichte.

Geleitet von dem Begriff der Sitdichkeit und auf Grund
biologischer Erkenntnisse ist es uns möglich gewesen, die

psychophysischen Vorbedingungen ftlr die sittliche Ent-

wicklung der Tierheit zur Menschheit festzustellen und in

Form einer hypothetischen Rekonstruktion die Urgeschichte

des Menschengeistes unserem Verständnis zu er-schliefsen.

Wir führten den Urmenschen in seinem aligemeinen Begriff

kjui^cd by Google



— 168 —

bis sur Stufe der jetst lebenden Naturvölker, von wo aus

in hundertfiftltiger Variation die Stämme and Nationen des

Menschengeschlechtes räumh'ch über den Erdenrund und
zeitlich in die Geschichte hinausströmen. In die Ver-

schiedenheit der Lebensart der einzelnen Völker Einheit

und Zusammenhang" zu bringen, ist die vergleichende
Moralgescliiclite berufen, in k()m})aratlver und gene-

tischer Methode die gleichen und ewigen Spuren der Sitt-

lichkeit überall nachzuweisen, wo die Menschheit ihre

Kreise zieht.

Der Begriff eines Naturvolkes ist sehr relativ zu

fassen, und wettn man darunter etwa versteht, da£» ein

solches Volk ohne alle Kultur sei, so ist er geradezu

falsch. Die Zeit ist vorüber, wo man von der Hohe des

civilisierten und theologischen Vorurteils mit moralischer

Verachtung auf die niederen Rassen des Menschen-

geschlechtes herabblickte. Hier hat die Naturwissen-
schaft Wandel geschaffen und gezeigt, dafs es keinen

Menschenstamm ohne Kultur giebt, wenn dieselbe auch

eine noch so niedrige und uniiusgebildete Stufe ein nimmt.

'Wir wissen heute bestimmt, dafs kein Menöchenstanini auf

-dem Erd'^ni und lebt, der nicht irgend einen Entwicklungs-

;grad ktuibtleriseher und r<lim(ts(r Kultur besäfse. Die
Kultur bedeutet in der S p h ä r e des g a n z e n

Menschengeschlechtes eine durch die spontane
Kraft des Geistes bewirkte Umgestaltung der
Natur: eine materielle Kultur durch Be-
herrschung der äufseren Natur und eine ideelle
Kultur durch bewufste Entwicklung natttr-

lieber Anlagen. Wenn die Anthropologie die physische

und logische Einheit des MenschengescUechtes erwiesen

und die Natureinheit zu einer Kultureinheit erweitert

hat, 80 ist zu erwarten, daCs die ganze Fülle des Menschen-

geschlechtes auch eine sittliche Einheit bilde, so dafs

die formale Bedeutung des Moralgesetzes in gleicher Weise

L. kj .i^cd by Google



— 169 —
überall aufzutinden sei, wo Menschen unter Menschen
woiinen.

Hier treten nun fast uiiiii)ervvindliche Schwierisr-

keiten entgej^en. Das moralische Vorurteil des civilisierteu

Europäers hat uns selten exakt erkannte Nachrichten über

die Sittlichkeit der „Wildeu*^ zakommea lassen. Keine
Wissenschaft liegt wohl so sehr im Argen wie die ethno*

logische Ethik. Abgesehen Ton den widersprechendsten

Meinungen im einzelnen^ hat sich sogar Lubbock dazu
verstiegen, den Naturstümmen die Sittlichkeit abzusprechen«

Bedenkt man, daTs Soldaten, Kaufleute und Missionare^

alle in gleicher Weise wenig fähig und Tertranenswürdig

in ihren Schilderungen und Beurteilungen, uns die wider-

spruchsvollsten Nachrichten gegeben haben, so wird man
begreifen, wie schwer es ist, heute eine Theorie der ethno-

logischen Ethik aufzustellen. Alle Theorie setzt klar er-

katiiitf Thatsachen voraus. Ks ist aber zu bezweifeln, dafs

jene Berichterstatter immer diejenigen subjektiven und ob-

jektiven Bedingungen hpsessen haben, mit denen ein Natur-

forscher sonst an die Untersuchung der Lebensverhältnisse

von Ptianzen und Tieren herantritt. Nur unter dieser

Voraussetzung ist eine nach naturwissenschaftlichem Vor-

bilde betriebene Induktion der ethischen That-
sachen möglich. Manches Versäumte ist hier wohl kaum
wieder nachzuholen, da fast die meisten l^aturstämme aus

ihrer ethnischen Originalität herausgetreten sind. Vor*
urteilsfreie Naturforscher der Menschheit, wie

sie Herder wünschte, fangen wir erst jetzt an zu werden.

Trotz der vielfach widersprechenden Nachrichten über

die materiale Ediik der kulturarmen Stämme kann man
durch eine Analyse der bestbeglaubigten Thatsachen nach-

weisen, dafs das moralische Gesetz in seinem formalen
Werte auch bei ihnen Geltuni^ l)esit7t. Die formalen Be-

griffe der gesetzliehen GenKinM li ift
, der Pflicht und des

Selbstzweckes ist auch in den Gresinuungen und Handlungen

kjui^cd by Google



— 170 —
der niederen Stümme wieVlerzutinclen. „Wildheit** bedeutet

nicht Gesetzlosigkeit, ja der kulturanne Mensch steht noch

viel unfreier und gefesselter da unter dem Gesetz der St^animes-

gemeiiischaft. welches die natürliche Situati on der Lebens-

und Entwickiungsbedingungen derselben vorschreibt, als

der kulturreiche und civilisierte Mensch; denn der indi-

viduell freie Mensch ^ welcher sich seibat Gesetz ist^ ist

das höchste und letzte Produkt der moralischea Kultur-

geschichte. In den Zostftnden primitiver Knltar trftgt das

moralische Gesetz mehr den Charakter natQrlicher Not-

wendigkeit als geistiger Freiheit, ist mehr Heteronomie der

Natur als Autonomie des Wollens. Darum steht das In-

dividuum mehr im Dienste des Stammes und hat nur Wert
in Rücksicht auf die natarliche Erhaltung und Entwicklung

der Stammesgemeinschaft. Der Stamm ist Selbstzweck, das

Individuum Mittel. Auch für den „Wilden" giebt es sitt-

liche Verpflichtungen und sittliche Leistungen, wenn auch

Kannibaiiömus und Blutrache nach unseren Anschauungen

unsittlich ^'^worden sind.

Der nioralischc Wert oder Tugendeharakter einer Hand-

lung hat seinen Grund in der Autorität des Stammcsgefühles

und des StammesgesetzeS) das für die einzelnen Glieder die

Wtirde eines primitiven Ideales besitzt.

Ohne näher auf die speciellen Probleme der Sittlichkeit

der niederen Völker einzugehen ^ kam es uns nur darauf

an zu zeigen, dafs in der primitiven SittUchkeit auch

zwischen formalen und materialen Moralprinzipien zu unter-

scheiden ist, dafs das Pflichtgefühl des Individuums nicht

aus irgend einer schlauen Nittzlichkeitserwägung herstammt,

sondern a priori durch das Gesetz der Stammeserhaltung

und Vervollkommnung bedingt ist.

Man pflegt die primitive Sittlichkeit der Naturvölker

oft prinzipiell der humanen Ethik entgegenzusetzen. Unsere

Ansicht über die moralische und genetische Einhpit des

Menschengeschlechtes verbietet uns, diesen Dualismus ferner

L. kj .i^cd by Google



— 171 —

anzuerkennen. Iminerhin ist eine relative Unterscheidung,

soweit sie auf die materialen Lebensbedingungen sici» stützt,

zwischen primitiver und iiumaner »Sittiichkeit gutzuhrifsen,

insofern man unter letzterer die moralische Leistung der

höher kultivierten Völker der ciyiiisierten Menschheit ver-

steht Die sittlichen Vorstellungen der niederen Kultur-

stämme umfassen im allgemeinen nur die specifischea

Stammesinteresaen , während die humane Sittlichkeit im

engeren Sinne einer bewufst zu erstrebenden Kultur-
einheit des ganzen Menschengeschlechtes erst geschicht-

lich sich aus der Stammes- und nationalen Ethik entwickelt

hat. Also nur da, wo die praktische Idee des Menschentums

zum bewufsten Grund menschlicher Beziehung wird, kann

in dieser Hinsicht von einer humanen Sittlichkeit gesprochen

werden. Eh wäre interessant, auch die Ethik der jetzt

lebenden Naturvölker dahin zu untersuchen , wie weit sich

ihre moralischon (4esinnung('n über die engen Interessen

des Stammes lunaus erstrecken. Soweit man aus den That-

sachen schliefsen darf, ist die praktische Humanität mindestens

im Keime bei ihnen anzutreffen. Doch mufs bei dem sehr

zweifelhaften Stand der Nachrichten ikber den primitiven

Moralzustand und bei der uns oft unverständlichen Lebens-

lage der Naturstämme diese Frage vorläufig lieber un-

entschieden gelassen werden.

Ein zweites genetisches Problem bestände in der Auf-

gabe nachzuweisen ) wie bei den uralten Völkern des

Orientes sich die nationale Sittlichkeit allmählich zur

Idee der Humanität aufgeschwungen hat. Denn im Orient

entspringen zu einem grofsen Teil die Quellen der abend-

ländischen Civih'sation. Was xVgyptcj-, Perser, 1 Tider

und Chinesen über die Einheit des Menschengeschlechtes

und die moralische Kultur zur Human itiit gedacht haben,

nach kritisch-genetischer Methode zu untersuchen, wäre von

grofser Bedeutung für die Entwicklungsgeschichte des sitt-

lichen Bewufstseins. Doch kann nur auf das Problem

. ij i^od by Google



— 172 —

selbst hingewiesen werden, und wir mttsaen uns damit be-

gnügen zu aeigen, > wie im Judentum und in der

griechischen Kultur sich allmählich die Idee der

Menscheneinheit aus den nationalen Schranken zu dem
moderuen Bewufstsein universeller Humanität empor^erungen

hat. Diese Untersuchung wird unserer Aufgabe am besten

gerecht, weil wir hier die relativ klarste historische Über-

lieferung besitzen, und wir wegen des unmittelbaren genetischen

Zusammenhangs den wirklich 'n Prozefs der Geschiciite am
Leitfaden eines kritisch bewährten Prinzips ideell nach-

erzeugen können.

Wenn man nach den Kriterien der Humanität fragt,

deren Geschichte dargestellt werden soll, so sind dieselben

in der Theorie der moralischen Erfahrung begründet worden.

Humanit&t ist Überall da, wo der Mensch in

jedem Menschen den Selbstsweck achtet. Die

verschiedenen Arten, in denen sich diese Achtung des

Selbstzweckes bethätigt, ergeben sich im einzelnen aus der

Beziehung des Menschen zum Stammesfremdling, zum
Sklaven, zur Frau und zum Schicksal. Da, wo der

Mensch in jedem Stanimesfremdling nicht ohne weiteres

einen natürlichen Feind erblickt, gegen den er alle Mittel

dtn* Gewalt und Unterdruckung gewissenlos anwenden darf;

wo der Mensch den Mitmenschen nicht zum mechanischen

Mittel und Werkzeug seiner Genüsse, zum Sklaven seiner

despotischen Begierden erniedrigt; wo Mann und Weib sich

gegenseitig als gleichwertige und gleichberechtigte Glieder

der Gesellschaft anerkennen; wo der Mensch sich von den

Befürchtungen und Hoffnungen religiösen Aberglaubens ^ >e

befreit und Gott den moralischen Krieg erklärt, um sich

zur Freiheit der sittlichen Selbstgesetzgebung zu erheben,

— da und nur da ist Humanität.

. ij i^od by Google



— 173 —

Sechstes Kapitel.

Die Ethik des OrieehentumB.

1. Die Bedentniig der griecbisehen Kultur.

Unsere Aufgabe besteht nieht darin, die Sitten noch

die wirtscliaftlichen und politisclicu Einrichtungen der

griechischen Nation zu beschreihen und auf ihren ethischen

Gehait zu prüfen. Hier handelt es sieh um den historischen

Kaeliweis, wie aus der griechischen Nation die Idee sittlicher

Humanität herausgewachsen ist^ und wie viel die geistige

Kultur Hellas' zur Heranbildung der geistigen Menschheit

beigetragen hat.

Die moralischen Vorstellangen, welche in Homers
Werken und in den älteren Dichtungen vorherrschen,

bleiben unberücksichtigt, wenn auch in ihnen über den

Rahmen der Stammesmoral hinausgehende Ideen unzweifel-

haft zu erkennen sind. Weil mit der prinzipiellen Er-

kenntnis humaner Sittlichkeit in Griechenland zugleich die

Philosophie entstanden ist, wird man in der Folge sehen,

dafs philosophische Kö])fe im allgemeinen die IIau{»tträ|;er

humaner Ideen wurden, während die Politiker meistens in

den .Schranken des nationalen Gesichtskreises befangen

blieben.

Es ist eine der geläuligsten geschichtliehen Ungenauig-

keiten, welche zu einer schlimmen Phrase geworden ist,

dafs die hellenische Kultur das Musterbild einheitlicher und

glücklicher Lebensgestaltung gewesen sei. Die Redensart

von hellenischer Heiterkeit und Schönheit schwätzt einer

dem anderen nach, bis schliefslich jedermann ohne Prüfung

und Beweis davon überzeugt ist

Die Befreiung von den weltflüchtigen lebentötenden

Lehren des mittelalterlichen Christentums und die historische

Digitized by Google



- 174 -

Flacht des aufatmenden Menschengeistes in den Kulturkreis

hellenischer Vergangenheit liefs die geschichtlichen That^

Sachen in einem verklftrten Lichta wie ein Ideal erfüllter

Hoffnung und Sehnsucht erscheinen: Man glaubte in der

hellenischen Schönheit das verlorene Paradies zu finden

und wollte die Schlange nicht sehen, welche in dem öko-

nomischen und geistigen Zwiespalt des griechischen Lebens

den SUndenlall herbeigeführt hatte.

Fürwahr hat das griechische Volk in den höchsten

Werken seiner ästhetischen Kunst einen idealen Ausdruck

des Menschentums geschati'en, der unvergleichlich dasteht.

Seine genialen Leistungen ragen aus der Vergangenheit in

unsere Kultur hinüber und sind mit unserem BewuCstsein

untrennbar verschmolzen worden. Aber es waren nur die

Spitzen und Blüten der hellenischen Kultur, wo die schiene

Einheit und das ideale Gleichgewicht menschlicher Krflfte

seine charakteristische und typische Gestaltung fand. In

den Niederungen der Gesellschaft wogte indes der Zwiespalt

wirtschaftlicher und politischer Kampfe , seufete die Horde
der Sklaven unter dem Joch der Elnechtschaft und setzte

sich der Fortschritt sittlicher Aufklärung mit Religion, KSt<iat

und Nation in einen unheilbaren Widerspruch. Wie die

hiiiuaiic Sittlichkeit sich im einzelnen im Gegensatz zu

Gewohnheit und Tradition entwickelte, wird im folgenden

nähere Erläuterung hiiden, wo selbstv'erständlich nur die

Hauptstationen berücksichtigt werden können, welche der

sittliche Geist in seiner historischen Entwicklung zurück*

gelegt hat.

2. Die tragische Dichtung.

In den Anfängen humaner Sittlichkeit auf griechischem

Kulturboden sieht man das Problem des menschlichen Lebens
in seiner Beziehung zu einer göttlichen Weltregierung in

einer Weise durchdacht, wie sie heute noch unser ganzes

Interesse in Anspruch nehmen mufs. Die Be&eiung des



— 175 —
Menschen yom blinden Schicksal und seine Heranreifung

zur geistigen Selbständigkeit hat nirgends treffenderen Aus-

druck gefuntlen als iii Aschylus' Tragödie von Prome-
theuS; deren Menschheitsproblem hin in die ergreifenden

und erhabenen Gedanken einer Goethischen Hymne gleichen

Namens siel) fortgezeugt hat.

Der moralische Atheismus ist der Grundgedanke

des tiefsinnigen Mythus : die Erlösung der Menschheit von

der Gottheit. Gott- und Weltvorstellung entwickeln sich

untrennbar. Der Mensc h wird Meister der Natur, und zurück

weichen die Götter in das Nichts der Vergessenheit. Auch
Zern wird einst vom Throne sinken ; denn auch das Götter-

geschlecht beherrscht das Gesetz des ewigen Wechsels.

Prometheus ist der Genius der Menschheit, und w^en seiner

Liebe zu den Menschen sehen die Olympier in ihm einen

Frevler an der Gtötterwelt

Prometheus gab den Menschen das Feuer, das er aus

dem Olymp entführte; er machte das blinde Volk der

Menschenkinder vernunftig und lehrte sie alle Werkzeuge

gebrauchen, zu der Zeit, da sie noch in Höhlengrüften

wohnten.

Prometheus halst die Götter und nennt Hermes einen

dienstbeflissenen Götterknecht; er will seine unglückliche

Lage mit dessen göttlichem Sklaventum nicht vertauschen,

denn er, der allen Menschen ein Heiland erschien, hat das

Bewufstsein: ich leide ungerecht.

Der sinnreiche Mythus ist eine an Erfahrungen und
Beobachtungen anknüpfende erdichtete Urgeschichte der

Menschheit und ihrer Entwicklung sur moralischen Selb-

ständigkeit Der Name des Prometheus deutet an, dafs er

als Genius die erwachende Voraussicht und Intelligenz des

Menschen darstellt. Die neuere Wissenschaft deutet die

Sage in eine entwicklungsgeschichtliche Selbstschöpfung

der Menschheit um, in welcher Prometheus zur immanenten

idealen Eutwicklungskratt geworden ist. —

. j i^od by Google



— 176 —
Die Verflechtong der menflchlicben Selbständigkeit mit

dem Walten göttlicher Qesetee ist inBonderhdt das Problem

der SchickBalstragOdie.

Während die Philosophen mehr den Begriff des Guten

erforsLliicn , haben die tragischen Dichter die Idee der
Schuld und ihre Beziehung zu den überlieferten Vor-

stellungen einer göttlichen Weltro^riening in Betracht ge-

zogen. Ist der Mensch Herr seines Schicksals? — Ein

Schuldverhiingnis. durch göttlichen Fluch auf die Menschen

geladen, zeugt voa Geschlecht zu Geschlecht Elend und

Unglück. Wider seinen Willen wird der Mensch durch

die Übermacht des Geschickes zum Frevler an fiich und

anderen. Der Mensch kann schuldig werden ohne
eigene Sehnld, und das Flnchgesehiek sich anf Kinder

und Eindeskinder forterben und sie zu Verbrecherthaten

blindlings antreiben.

Während die Schicksalstragödie einen unlösbaren Kon-

flikt mcnscliliclien Willens und des göttlichen Verhiingnisses

zur Darstellung bringt, so sehen wir doch andererseits die

neue Erkenntnis sich bahnbrechen, dafs der Mensch in

sich selber den rii iii l seiner Schuld ti'ägt, dais, wie

Spinoza es einmal ausdrückt, des Menschen Schicksal seine

Leidenschaften sind:

Der Welt sur Waxnnng^ dafs der Sinne blinder Wahn
Der allenichwerste Fluch ist, der die Mensehhdt traf.

(Antigone.)

In einem der schönsten seiner Dramen, in der Anti-

gone, aeigt uns Sophokles den Menschen als eigenen Be-

Stimmer seines Geschickes. Der moralische Konflikt wird

in die Menschenbrust verlegt, samt den Gründen, die ihn

entfachen. Diese Gründe sind aber moralisch um so be-

deutungsvoller, weil in ihnen ein Widerstreit des despoti-

schen Staatsgesetzes und des allgemein menschlichen Pflicht-

bewufstseins zum Durchbruch kommt.

L. kj .i^cd by Google



— 177 —
Antigene ist die Trägerin einer humanen Persönlich-

keit, voll innerer Wahrheit und Folgerichtierkeit, die sich

besonders ihrer zagenden Schwester gegenüber in den

Worten offenbart:

Bewufsteein hSclister PflicliterföUiing giebt mir Exalt.

Indem sie trotz des Verbotes Kreons ihren Bruder cum
Zeichen eines menschenwürdigen Begräbnisses i^it Staub

bedeckt, ist sie sich bewafsl^ ein höheres Gesetz su erfölleo,

als das dem Munde eines Staatsdespoten entströmt^ — das

Gesets der Liebe. Sie beruft sich auf das unge-
schriebene ewige Recht, das nicht seit heute und
gestern, sondern von Anbeginn in Kraft steht, und dessen

Ursprung noch keinem kund geworden ist. Während
Kreon dem Feinde gegenüber keine Verzeihung und Ver-

söhnung gelten lassen will und „stets dem Feinde Böses

mit Hösein zu zahlen" bereit ist, vertritt Antiisrone den

»StaiKijULiikt eines gleichen Gesetzes für alle, und ihr Cha-

rakter erhebt sich zum Höhepunkt aufgeklärter Menschlich-

keit in den Oedanken, dafs sie nicht mit zu hassen,
sondern mit zu lieben da sei. Hier ringt sich ein

Prinzip in der moralischen Erkenntnis durch, das unter

den Philosophen Piaton und namentlich die späteren Stoiker

klar erkannten, das aber erst im Christentum zum funda-

mentalen Gesetz menschlichen Zusammenlebens geworden ist,

3. Die sophistische Aufklärung.

Während die tragischen Dichter den moralischen Kon-

flikt der Menschen mit den Göttern und ihre Erhebung zur

moralischen Autonomie zum Gegenstand poetischer Sjniboli-

sierung machten und nur mittelbar auf den Fortschritt

sittliflipv Aufklärung einwirkten, trat mit der So]j|u,stik

eine kulturgeschichtliche \\'endung im griechischen Geistes-

Woltmann, System de» iuoral. BowuTstseins. 12

Digitized by Google



leben ein, welche für die Folgezeit von grofser praktischer

Bedeutung wurde. Das Prinzip des Zweifels, das der Vater

aller Umwälzungen ist, tritt in Form kritischer Reflexion

an alles Überlieferte und Bestehende heran. Der Mensch

will nicht mehr blind den tiberlieferten Gesetzen des Staates

und der Sitte gehorchen; er will selbst den Grund seines

Wi^^^^p^s und Handelns einsehen. Es ist die Selbst-
find ung der Individualität, welche mit der Tradi-

tion brechend, Uberall den subjektiven Mafsstab und Wert-

meBser anlegen will. Die Gesetze des Staates, die religiöse

Überlie^('rur^^^ der herkömmliche Ahnenglauben wird einer

akeptischen Kritik unterzogen« Was bisher durch Über-

lieferung von hochgeehrten Urvätern oder durch den Glauben

an gOtÜiche Einrichtung geheiligt erschien, wurde auf seinen

menschlich-willkttrlichen Ursprung zurückgeführt Die So-

phisten wurden die ersten Staatsverbrecher und Gottes-

frevler, und Piaton macht die spöttische Bemerkung, daüs

ihr politisches Verbrechertum im Neid und in der Eifer-

sucht der leitenden Staatsmänner seinen Grund gehabt

habe.

Kritias führte den Glauben an die Götter auf eine

Erhndung schlauer Politiker zurück, dazu bestimmt, die

freie Thatkrat't der Menschen zu lähmen. Prodikus raeint,

dafs die Menschen nur dasjenige als göttlich verehren, was

ihnen nützlich sei, weshalb das Brot als Demeter, der Wein
als Dionysos, das Wasser als Poseidon u. s. w. für heilig

nnd göttlich gehalten werde. Lykophron nennt den Adel

einen eingebildeten Vorzug, und ein anderer verwirft»

wie Aristoteles berichtet, die Sklaverei als eine un-
natürliche Einrichtung.

Es ist interessant zu sehen, dafs die räumliche und
zeitliche Erweiterung des Gesichtskreises es isl^ welche zur

kritischen Stellnngnahme gegen das Bestehende und Über^

lieferte hindrängt Die Vergleichung der eigenen Ein-

richtungen mit derjenigen anderer Völker mufste zur An-



— 179 -

sieht von der Relativität alier Moral und Religion führen,

zur Einsicht ihres subjektiv menschlichen Ursprungs — ans

Thorheit und Herrschsucht. Hippias bestreitet sogar, wie

Zeller berichtet, auf Grund seiner geschichtlichen Studien

Uber die Vorzeit seines Volkes, die Heroensage und die

Städt^rttndiingeni die Verbindlichkeit der Gesetze , weil

sie so oft wechseln, und IttCst nur die Gesetze als gOtdiche

oder Katatgeseize bestehen, womit es überall gleich
gehalten wird»

Wenn es fUr den kultunnoralischen Fortschritt Ton
gröfstem Einflufs war, den Standpunkt des individuellen

Zweifels und der Prüfung einzuführen, so haben die So-

phisten insofern über das Ziel hinausgeschosseu, als sie die

subjektive Schrankenlosig-keit und illkiir des einzelnen

zum Mafsstab aller Wissenschaft und Sittbehlveit machen

wollten, eine Erscheinung, weiclie sich unter ähnliciien

Lebenslagen in der Geschichte wiederholt. Der befreite

Geist war nur frei im negativen Sinne und hatte noch

nicht das höhere Gesetz gefunden, in welchem er seine

positive Freiheit begründen konnte. Selbstbesinnung und

Menschenprttfung mUfste in der Folge selbst das Gesetz

erzeugen, das sich der von dem Zwang ftufserer Mächte

losgelöste subjektive Geist sich sdber geben muüste, um
einen neuen Mafsstab objektiver Gtowifsheit im Wahren
und Guten zu gewinnen; denn die moralische Selbstgesetz-

gebung der Vernunft ist das Werk geschichtlicher Ent-

wicklung. Die Freiheit des Willens ftlllt nicht als Gnaden-

UTul Göttergeschenk in die Mcnschenwelt, sondern mufs

im schweren Kampf der Geister erzeugt und entwickelt

werden.

Das PrinEip der Sophistik deutet an, da(b die Ge-

schichte der Humanität eine Geschichte der Persönlichkeit

ist. Selbsterkenntnis wurde in der Folge der Stand-

punkt griechischen Geistesfortschrittes. Sokrates und Piaton

erzeugten das höhere G^esetz der Vernunft , zu dem die

12*

kjui^cd by Google



— 180 —

Sophiötik sich nicht hatte emporschwingen koanen: sie

verdichteten die Individualität zur Persönlichkeit.

4. Das Sokratisehe Problem«

Wie im höchsten Kunstwerk der vollkommenste Aus-

dnick vollendeten Menschentums sich darstellt ^ so ist die

in sich geschlosBene und harmoniflche Persönlichkeit als ein

lebendiges Kunstwerk zu betrachten, in welchem das Gesetz

der Freiheit zur allgemein verständlichsten Offenbarung

gelangt ist So krystallisiert sich der ganze Wert des

Christentoms in der einheitlichen Persönlichkeit des Weisen

von Nazareth. Darin liegt der Zauber seiner wirksamen

immer wieder erhebenden Kraft, dafs in seiner Persönlich-

keit Leben und Lehre untrennbar verknüpft ist. Innner

wieder werden nur diejenigen Individuen moralische
Gesetzgeber der Menschen sein, deren Predigt in

Gesinnung und TLat gegründet ist. Man hat in Sokrates

viele Ähnlichkeit mit Jesus erblicken wollen. In der That

bedeuten beide in gleicher Weise ein ästhetisches Problem.

Sokrates' einheitliche Persönlichkeit, seine Seelenheiterkeit

und innerer Gleichmut^ seine moralische Aufklärung des

einzelnen Menschen, seine Anklage, Verurteilung und
Hinmordungy das sind alles unbestreitbar ähnliche Züge.

Aber bedenken wir, dafs Sokrates nur als Bürger von
Athen, Jesus aber als Befreier der universellen Menschheit

sich i)lhlte, so wird man den Gradunterschied zwischen

beiden abmessen können.

In der Sophistik hat der Mensch sich als selbständiges

Individuum gefunden, aber es war das empirische zufällige

Individuum, das sich mit Protagoras zum Mafs aller Dinge

machte. In der Sokratik sucht der von den Fesseln der

Autorität entbundene Mensch einen objektiven Wertmesser

seiner Gesinnungen und Handlungen. Wie früiier prinzipiell

nachgewiesen wurde, ist das logische Bewufstsein der Grund

. ij i^od by Google



181 —

aller moralischen Urteile. So findet man gerade in Sokrates

das Bestreben, obj ektive Begriffe festzustellen, in denen

das Wesen der Dinge klar erkannt wird.

Der Mensch mufste sich in der neuen Welt orientieren.

Dazu gehörte Wissen imd Hegreifen, und indem Sokrates

die Menschen seihst in «einer moralischen Eigenschaft als

Problem aiiffafste, mufste er in der Tagend ein Wissen er-

blicken. JJaruDi waren Seiiisti i kriuitiiis und Menachen-

prüfung fiir ihn die Quellen alier Tugend. Deshalb mufste

er auch die Erkenubarkeit der Tugend darthun
,
und, weil

das Wissen ein objektives sein sollte, die Einheit der Tugend
proklamieren, dafs die Tugend in jeder Beziehung dieselbe

sein müsse. Wenn auch bei Sokrates das intellektuelle

Moment gegenüber den Affekten oft ein bedenkliches Über-

gewicht erhält, derart^ dafs die Tagend mehr filr ein Wi ss en
als Gewissen gehalten wird, so wird sie doch andererseits

auch als Selbstbeherrschung und Tüchtigkeit aufgefafst

Obgleich Sokrates mit einem Fufs noch ganz in den

Schranken nationaler und politischer Überlieferung steht,

so hat er doch zur Begründung der Humanitätsidee nicht

wenig beigetragen. In der Charakteristik derselben folgen

wir durchweg den Nachrichten des Xeno|)hon, der uns wohl

das historisch treuere Bild von seinem Lehrer gegeben hat

als Piaton , der ihn zum idealen ürbilde der Menschheit

in seiner Philosophie verklärte.

Die moralische Beschränktheit im Wesen des Sokrates

zeigt sich namentlich in seinem Dämonium und in seinem

Verhältnis zu Staat und Göttern. Jene innere Stimme, auf

die er sich stets beruft, und die ihm Andeutungen über sein

Thun und Lassen giebt, hat sicherlich zum Teil den

Charakter eines sittlichen Gewissens, zum Teil aber den

eines abergläubischen Wahnes. Es wttre ein historischer

Irrtum zu glauben, hier eine Art moralischer Religion im
Sinne unserer au^eklärten Zeit zu sehen, da Xenophon

ausdrücklich erklärt, dafs Sokrates oft zu Hause und auf

. j i^od by Google



— 182 —
*

den öffentlicheii Altären der Stadt opferte und sich offen-

kundig der Weissagungen bediente.

Gerechtigkeit ist naeh Sokrates so viel wie Geaetslicli-

keit, und gerecht sind diejenigen ^ welche wissen, was in

Rücksicht auf die Menschen gesetzlich ist, und zwar meint

er damit die Gesctzliclikeit des Staates. Doch kennt er

aufser diesem politischen Gesetz auch ein ungeschriebenes
Gesetz, das in allen Ländern in derselben Weise
gilt. Die Menschen können eü sich nicht selber gegeben

haben, da sie weder alle zusammenkommen noch einerlei

Sprache reden konnten; es muls deshalb ein göttliches Ge-

setz sein, und um so mehr, weil das göttliche Gesetz
die Strafen für die Übertreter in sich selbst
einschliefst, was bei keinem menschlichen Gesetz der

Fall ist

Femer ist es ein eminenthumanerGedanke,wenn Sokrates

behauptet, dafs derjenige, welcher kleine Opfer von seiner

geringen Habe darbringt, in den Augen der Gatter hinter

denen nicht zurückstehe,, welche von greisem Besitztum

grofse Opfer darbringen. Diese Gleichwertung der vej>

schieden grofsen Opferleistungen vor dem Angesicht der

Götter ist ein religiöses Symbol für dieselben Beziehungen

unter den Mensclien, da nach Xenophon er auch im übrigen

Leben den schönen Wahlspruch vertrat : Thu' naeh Ver-
mögen. „So redete er und so handelte er selbst und so

machte er die, welche mit ihm umgingen, gottesfürchtiger

und vernünftiger.'' äein Leben lang war er bestrebt, die

Menschen aufzuklären und zu bessern, indem er Uber das

Wesen der Gerechtigkeit nachdachte.

Freilich in der Sklaverei eine Unnatttrlichkeit zu sehen,

ging über seinen moralischen Horizont hinaus, und in der

Unterredung des Euthydemus über Selbsterkenntnis und

Gerechtigkeit geht er in seinen dialektischen Redekünsten

sogar so weii^ entsprechend dem Prinzip nationaler Sittlich-

keit, die Anwendung yon Lüge und Gewalt dem Feinde

. ij i^od by Google



— 183 —
gegenüber zu rechtfertigen, snm Zeichen , wie im Geiste

des Sokrates Altes und Neues, Politisches und Moralisches,

Naiionalcä und. Humaues noch miiemander im Kampfe

liegen.

An der Tragikomödie des Sokratischen Todes moral-

historische Kritik zu. flbeo, erscheint mir überflüssig, da

seine Hinmordung mir zum geringeren Teil moralische Not-

wendigkeit war, sondern vielmehr greisenhafter Eigensinn,

unkritischer Respekt Tor den Staat^^esetzen und aber-

gläubisches Vertrauen auf das Dämonium sein Ende herbei-

führten. Jedoch hat er seinen Tod auf das Gelassenste

und Mannhafteste ertragen und die Lobpreisung seinee

Schillers Xenophon aufrichtig verdient , daCs in ihm, dem
Musterbild von Geist und Charakter, der beste und glQck-

lichste der Menschen gestorben sei ; nicht minder aber, was

Platon bemerkt, dafs er unter allen damals Lebenden der

Trefflichste und überhaupt Vernünftigste und Gerechteste

gewesen sei.

5. Die Platonische Ethik.

Die Erzeugung der normativen Ideen ist der Geschichte

des Menschengeistes immanent. Das Bewufstsein des mora-

lischen Gesetzes der Menschheit ist keine willkürliche

Gnaden-Offenbarung eines höheren Wesens, sondern durch

sociale und historische Erfahrung, wie alle

anderen Erkenntnisse und Gesetze des Bewufstseins er-

worben worden. Der Mensch mufste selbst im schweren

äufseren und inneren Kampfe den Weg zur Tugend und
Wahrheit erringen. Es ist ein grofser Schritt, den die

moralische Erkenntnis von der Sophistik zur Sokratik

zurücklegte, welche in der Platonischen Ideenlehre ihre

vollendete Ausbildung erfuhr. Die Selbsterkenntnis über

Wesen und Ziel des Menschenlebens ei hielt: hier einen so

erhabenen Schwung der Gedanken, wie sie später nur

kjui^cd by Google



— 184 —

wieder in der Fredigt Jesu und in Kants Philosophie zum
Ausdruck gelangte.

a. Der rationelle Begriff des Guten.

Der Standpunkt des Sokrates, dafs die Tugend ein

Wissen sei, wurde yon Piaton dahin vertieft, dafs er den

objektiven Grund des Guten in die Vernunft verlegte und
die Ktliik von allen utilitaristischen und eudänionistischen

Erwägungen loslöste, welche bei Sokrates dem Tugend-

begriff noch anhingen. Er machte die Vernunft zum Er-

zeugungsgrund moralischer Normen der Seilestbeherrschung,

um die „wilde und gesetzlose Art der Begierden in jedem"

zu zügeln; denn „die Notwendigkeit einer Seele aber,

welche Vernunft besitzt, wird von allen Notwendigkeiten

aber die grölste sein; denn als Herrscherin gieht
sie Gesetze, wird aber nicht beherrscht".

Es giebt ein absolutes an sich seiendes Gutes, dessen

Abbild alle guten menschlichen Handlungen sind. Das
Gute ist die höchste Idee, die ^er einzelnen Wirklichkeit

und Wahrheit Quell und Grund ist. „Dieses also, was

den erkannt werdenden Dingen die Wahrheit mitteilt und
dem Erkennenden das Vermögen des Erkennens schafl^,

nimm als die Idee des Guten an, inwiefern sie durch Ver-

nunft erkannt wird und Ursache des Wissens und der

Wahrheit i.^t. Bedeutet das nicht dasselbe wie Kants

Ühcrordnung der praktischen über die theoretische Ver-

nunft?

Piaton hat den Zwiespalt in der menschlichen Seele

zwischen Leidenschaft und Vernunft zuerst tief erkannt,

was ftir die Geschichte menschlicher Selbsterkenntnis von

grofser Bedeutung ist, und was erst im Christentum zum
vollendeten, fast übertrieben Austlruck gelangt ist. Unsere

Seele ist voll von unzähligen Widersprüchen; und wie

Piaton im theoretischen Gebiet Sinneswahrnehmung und

Vernunft scharf trennt, so sieht er im moralischen Leben

. ij i^od by Google



— 185 —
einen Kampf der Seele mit sich selber kämpfen, indem

das Sinnliche und Vernünftige sich wiilersprechen. „Denn
grofs ist der Kampf, gröfser als man glaubt, da es gilt, gut

oder schlecht zu werden . so dafs man sich weder durch

Ehre noch Gold noch ir<i('ii(l eine Herrschaft, ja auch nicht

durch Dichtkunst darf hinreifsen lassen. Gerechtigkeit und

die übrige Tugend zu vernachlässigen. ' Sich selbst zu be-

siegen, ist unter allen Siegen der erate und herrlichste; von

sich selbst besiegt zu werden, aber unter allem das Schimpfe

liebste und Schlimmste, „denn das wird damit bezeichneti dafs

Kri^ in jedem Einzelnen Ton uns g^en sich selbst sei*^«

Die Vernunft soll im Leben herrschen und keiner anderen

Ktlcksicht unterthan sein, denn die Vernunft ,,steht als das

erste unter den göttlichen Gaben obenan*^. Unter den Be-

mühungen des Menschen soll die Seele das Ebrste sein, der

KOrper das Mittlere, und erst das Dritte und Letzte die

rechtmäfsige Bemühung um Schätze. Der Gute ist

allein glückselig.

b. Das Recht des Stärkeren.

Die Vertreter der Sophistik, von den staatserhaltenden

und gesinnungstüchtigen Patrioten als Revolutionäre und

Frevler an menschlichem und göttlichem Recht angesehen,

haben das kulturgeschichtliche Verdienst, zum erstenmal

den Unterschied zwischen Natur- und Staatsgesetz,
Physis und Nomos, erkannt zu haben. Dafs die Sophisten

sich aber über das Wesen des Naturrechtes nicht ganz klar

gewesen sind, ist daraus zu ersehen, dafs sie aus Gründen der

Natur einerseits die Unrechtmäfsigkeit der Sklaverei, anderer-

seits aber das Recht des Stärkeren zu beweisen suchten. Dafs

in dieser Berufung auf die Natur sich eigentlich eine Be-

rufung auf VernunftgrUnde versteckte, hat Piaton erst

zum entwickelteren Ausdruck gebracht. Da der Mensch in

seiner Geschichte Selbsterzcuger seines geistigen Gesetzes

ist, so möge die höchst wichtige Disiiussion über Natur

Digitized by Google



— 186 -

und Gesetz im AnBchlob an zwei Platoniaclie Unter-

redungen des Sokrates mit Sophisten auaaiigsweise an-

geführt werden.

In dem Dialog „Gorgias" tragt Polos: Du wolltest

also lieber Unrecht leiden als Unrecht thun? — Sokrates:

Ich wünsche keines von beiden; wäre es aber nötig,

Unrecht zu thun oder Unrecht zu leiden , so wtirde ich

vorziehen, eher Unrecht zu leiden als Unrecht zu thun. —
Polos: Offenbar, o Sokrates, wirst du dann auch erklären,

nicht einmal den Grofskönig glücklich zu wissen. — So-

krates: Und das werde ich mit Recht aussprechen; denn

ich weifs nicht, wie es hinsichtlich der Bildung und

Gerechtigkeit mit ihm steht. — Polos: Wie, besteht

denn darin die ganze Glückseligkeit? — Sokrates: Wie
ich wenigstens meine, o Polos, denn den guten recht-

schaffenen Mann wie Weib nenne ich glficklich, den

ungerechten und schlechten aber ungltkcklich. Dann
fährt er fort, dafs der Unrecht Thuende in jedem Fall

unglücklich, — unglücklicher jedoch sei, wenn er nicht

für sein Unrecht büfst und Strafe leidet, denn Strafe zu

erleiden, ist etwas Gutes und ist der Arzt der Schlt chtig-

keit. Die Ungerechtigkeit und die Zügellosigkeit und die

übrige Schlechtigkeit der Seele sei das gröfste von allen

Übeln, die es giebt Am glücklichsten sei also, wer kein

Übel an der Seele habe.

Dafs das Unrechtleiden besser sei als Unrechtthun,

will dem Sophisten Kallikles nicht gefallen. fi!r sagt: von

Natur ist jegliches Unrechtleiden häfslicher sowie schlimmer,

dem Gesetze aber nach das Unrechtthun. Der Zustand des

Unrechtleidens sei der eines Sklaven, fdt den es besser sei

zu sterben als zu leben. Diejenigen aber, welche die Ge-

setze geben, das sind die Schwachen und der grofse Haufe.

Durch die Gesetze wollen die Schwachen die Kräftigeren

einschüchtern, indem sie erklären, es sei häfsüch und un-

gerecht, etwa^ vorauszuhaben, und darin bestehe eben duä

L. kj .i^L.^ by Google



— 187 —

Unreclitthiiii , dafs man danach strebe, mehr aU andere

zu haben. Allein die Natur weist darauf hin , dafs es ge-

recht sei) dafs der Bessere mehr habe als der Schlechtere

und der Stärkere mehr als der Schwächere. Dafs dies

aber sich so vcrliält, zeigt sich vielfach sowohl an den

anderen Geschöpfen (wie zoologisch!) als auch den Staaten

und Geschlechtern der Mensclien, uänilicli dafs als Kecht

anerkannt ist, dafs der Stärkere über den Schwächereu

herrsche und mehr habe. Darin besteht das natürlich

Schöne und Gerechte, dafs, wer recht leben will, seine

Begierden so stark als möglich werden lassen und sie nicht

einschränken muis, und dafs er imstande ist, ihnen, mögen

sie auch noch so stark sein, durch Mannhaftigkeit und

Einsieht zu genügen, und wonach auch immer ein Ver-

langen entsteht, dies zu befriedigen. Aber dies ist den

meisten nicht möglich. Daher tadeln sie solche aus Scham,

ihr eigenes UnyermOgen bedenkend, und behaupten, die

Üngebundenheit sei etwas Häfsliches. Dadurch werden die

von Natur besseren Menschen geknechtet^ und die Enthalt-

samkeit wird wegen der eie^enen Unmännlichkeit von den

Schwachen als Ol crechtig-keit gepriesen. Üppigkeit, ün-

gebundenheit und Freiheit, sofern sie Kücklialt hat, das ist

Tugend und Glückseligkeit. Das andere ist eitler Tand,

widernatürliche Satzung und nichtswürdiges Zeug.

Sokrates bemerkt, dafs er aucli das Abstimmen und

Gesetzesmachen der Menge verachte. Auf Drängen des

Sokrates giebt Kallikles jedoch zu, dafs unter dem Besseren

und Stärkeren der Ve r s tft n d i gere ZU verstehen sei. Da
aber Kallikles darauf besteht, dafs der Bessere mehr
haben müsse als die Schlechteren, fragt Sokrates spottend:

ob der Arzt, der von Speisen und Getränken am meisten

verstände, deshalb auch Mehr und Besseres von diesen

Dingen haben müsse als der Unverständige? ob der

beste Weber das grOfste und schönste Gewand tragen

müsse u. s. w. Von Sokrates weiter in die Enge ge-

. ij i^od by Google



— 188 —
trieben, mufs er achliefsHch gestehen, das sei Ittcherlicb,

und zugeben, dafs im Staate die Einsichtsvollsten herrschen

sollten.

In der „Republik" findet zwischen Sokrates und Trasy-

machus ein ähnliches Gespräch statt, in welchem letzterer

behauptet, dafs gerecht das dem Stiirkeren Zuträgliche sei,

worauf 8ukiates beweist, dafs der gerecht Regierende da6

dem Regierten Zuträgliche biisorge, so wie der Arzt nicht

da« dem Arzt Zuträgliche erwägt und verordnet, sondern

das dem Kranken Zuträgliche.

Piaton sieht die sociale Gerechtigkeit in der Leitung

der Kinsichtsvollen , so wie die Vernunft in der eigenen

Seele regiert. Den gerechten Herrseher vergleicht er mit

dem Arzt und Steuermann, welche kraft ihrer Einsicht

und Sachkenntnis ihre Anordnungen treffen.

Die sophistisch-platonische Diskussion tiber das Recht

des Stärkeren besitzt höchst aktuelles Interesse, da die

Übertragung der Darwinschen Theorie auf das Menschen-

leben, zur Erklärung und Kechtfertigung bestimmter Ge»

sellschaftszuBtände, den Kampf ums Dasein und die Herr-

schaft des Stärkeren zum Losungswort mancher Social-

iheoretiker gemacht hat. Man bekommt den Eindruck,

dafs gewisse Zoologen des Menschengeschlechts von den

Sophisten manches lernen konnten; namentlich scheinen

sie denselben an Aufklärungsfllhigkeit weit unterlegen

zu sein.

c. Die Idee der Gerechtigkeit
In der Sophistik sehen wir die Kraft des Individuums

aufwachen, die in ihrer Blindheit zu den äufsersten Kon-

sequenzen der Gewaltthat führt, Piaton gab dem subjek-

tiven Kraftgefühl ein objektives Ziel, indem er mit der
Kraft die Einsicht zum Gesetz der Gerechtig-
keit zu verbinden suchte. In der Erkenntnis der

Gerechtigkeit wird mit den Platonischen Schriften über

Digitized by Google



— 189 —

den Staat und die Gesetze ein gewaltiger Schritt vor-

wärts gethan.

Gerechtigkeit ist die höchste Tugend und eine Tiel

köstlichere Sache als vieles Gold. Die Fassung der Ge-

rechtigkeitsidee ist bei Piaton schon eine so human uni-

vei-ßellc, dafs sie alle (iitjcnigon Lügen straft, welche der

christlichen Sittlichkeit das Recht ausschliefslicher Kigenart

und üljergeschichtlichen Ursprungs zuschreiben. Wennjemand
behauptet, schreibt Piaton, recht sei, jedem das Schuldige

zu geben, und dieses i'Ur ihn den Sinn hat, dafs der Ge-

rechte den Feinden Schaden schulde, den Freunden hin-

gegen Nutzen y so war der nicht weise, der dieses sagte^

denn er sagte nicht das Wahre. Es hat sich nämlich ge-

ze!gt| dafs es keineswegs gerecht sei, irgend
Jemandem zu schaden, und unter allen Vergehungen

gegen Fremde und Einheimische ist das gröfste Ver-

gehen für einen Jeden das gegen Hilfesuchende.
Um die Gerechtigkeit in der menschlichen Gesellschaft

zu verwirklichen, mufs die Weisheit regieren. Ewig wahr

bleibt die Erkenntnis : Wofern nicht entweder die Weisheits-

liebenden Könige in den Staaten werden oder die jetzt

sogenannten Könige und Gewalthaber in echter und ge-

höriger Weise Liebe zur Wahrheit bekommen und staat-

liche Macht und Wcisheitsliebe sich eng vereinigt, die

vielerlei Naturen aber von denen, die sich jetzt ausschliefs-

lich dem Einen oder dem Anderen zuwenden, mit Gewalt

ausgeschlossen werden, so ist kein Aufhören der Übel für

die Staaten, ich glaube auch nicht fUr das Menschengeschlecht,

noch auch wird jemals diese Verfassung, welche wir jetzt

in der Rede besprochen haben, eher zur Möglichkeit werden

und ans Licht der Sonne treten. — Der gerechte und weise

Mensch soll herrschen, nicht um die anderen zu unterdrttckeni

sondern um ihnen Leiter und Führer zu sein. Nur der^

jenige, „wer allenthalben ohne Makel wie ein in Feuer ge-

prüftes Gold" ist, soll als Regierer bestellt werden. Die

. j i^od by Google



— 190 —
Outen wollen weder um des Geldes noch um der Ehre wegen

regieren^ nicht Mietlinge heifsen; sie regieren aber auch

nicht freiwillig, sondern durch inneren Zwange weil es für

sie schimpilich ist, von den Schlechteren regiert zu werden.

Wird in einem Staat der Reichtum geehrt und der

Reiche, so wird die Tugend weniger geachtet und der Gute:

da werden nicht die wetteifernden und ehrliebenden, sondern

die erwerb- und geldliebeiuleu Männer regieren. Ein der-

artiger Staat ist nielit einer, sondern notwendig zwei,

einer der Armen und einer der Reichen, welche an der-

selben Stelle wohnen und dabei sich immer gegenseitig

nachstellen. Wo in einem Staate Bettler sind, da sind auch

Diebe, Beutelschneider, Tempelräuber und Drohnen, die

eine Krankheit des Staates sind.

Bei der Grttndung des Staates hat Piaton nicht im

Auge, dafs Irgend eine Klasse yorzugsweise glücklich sein

soll, sondern möglichst der ganse Staat. Denn die Gerechtig-

keit fordert, dafs jedem Teile dasjenige gegeben wird, was

ihm gebührt, um so das Ganze schOn herzustellen. Denn
die Gesetze, welche für einige gemacht werden, sind parteiisch.

„Denn in einem solchen Staate, in welchem das Gesetz be-

herrscht wird und machtlos ist, sehe ich den Untergang,

in weieliem es hingegen Herr ist über die Herrscher, die

Herrscher aber Sklaven des Gesetzes sind, da sehe ich Heil

und all die Güter, welche die Götter den Staaten angedeihen

liefsen, zum Vorsehein kommen." Der Gesetzgeber soll

aber „nicht zweierlei über eins" sagen. — „Wenn aber

Zügeilosigkeit und Krankheiten in einem Staate überhand

nehmen, öffnen sich da nicht viele Gerichtsstätten und ttrzi^

liehe Anstalten, und spreizt sich da nicht Rechts- und

Heilkunde, wenn auch viele Freie sich angelegentlich

damit beschäftigen? — Wirst du aber wohl einen stärkeren

Beweis einer schlechten und schimpflichen Er-

ziehung im Staate auffinden können, als wenn nicht allein

die geringen Leute, sondern auch diejenigen, welche sich

Digitized by Googl



191 -

das Anasehen geben , in Foimoi freier Männer erzogen zu

sein, hervorragende Ärzte nnd Richter nötig haben? Oder

scheint es dir nicht schimpflich nnd ein starker Beweis von

Mangel an Bildung zu sein, wenn man genötigt ist, eines

Anderen, wie von Gebietern und Richtern hergeholten

Rechts sich zu bedienen ans Mangel an eigenem?*' —
Die moralische Erziehung zur Gerechtigkeit ist die

innerste Triebfeder der Platouischen Socialphilosophie. Seine

drei Klassen sind nicht voneinander scharf getrennt, sondern

der Ausdruck einessocialcnAusleseprozesseö. Nur
die älteren und zwar die b* .sti n unter ihnen sollen regieren;

und wer immer unter Knaben, Jünglingen und Männern

die Probe besteht und makellos hervorgeht, ist als Kegierer

und Wächter des Staates einzusetzen; wer aber nicht dazu

geeignet ist, mufs ausgeschlossen werden. Wenn von den

Wächtern ein schlechter SprOfsling erzeugt wird, so soll er

zu den Handwerkern verwiesen werden, und wenn von den

anderen Bürgen ein tüchtiger, dieser zu den Wächtern*

Auf diese Weise soll die Auslese (iidoyi^) derer stattfinden,

welche sich zu Wächtern und Regierenden eignen. Die

Er&hrendsten, welche den Lichtstrahl des Guten in ihre

Seele fidlen Uelsen, das allem Licht verleiht, und es als

Vorbild ihres Lebens gebrauchen, nur diese sollen die Müh-
seligkeiten der 8taatsgeschäfte übernehmen. Auch diejenigen

Frauen sollen regiereu, welche von Katur dazu geeignet

sind.

Piaton hatauiser der socialen auch eine sexuale Zucht-

wahl gekannt und verg^leicht hierin das Menschengeschlecht

mit Jagdhunden und Ptcrden. Die besten Männer und

besten Frauen sollen einander beiwohnen und die schlechten

SprOlslinge nicht aufgezogen werden. Die Kinder sollen

aus Menschen hervorgehen, die in voller Kraft der Blüte-

zeit an Geist und Körper stehen, damit aus guten bessere

nnd aus hrauchharen hrauchbarere Kinder entspriefsen.

Freilieh wird die Regelung des Geschlechtsverkehrs nicht

Digitized by Google



einer iadividuellen Auslese , sondern den weisen Gesetas-

gebem zugeschrieben, in der Übertreibung, als wenn die

anderen Glieder der Gesellschaft aller Vernunft entblöfst

sein könnten«

Die Gerechtigkeit erfordert. Mann und Weib ala

gleichberechtigt anzuerkennen. Das Weib soll zu

allen Thätigkeiten zugeUssen werden wie der Mann, wenn
es von Natur dazu geeignet ist. Mann und Weib sind von

Natur iiicliL nur dadurch verschieden, dafs das Weib ge-

biert und der Mann zeugt; denn keine Beschäftigung derer,

die einen Staat verwalten, ist 8ache des Weibes, weil es

Weil) ist, und auch nicht iSaehe des Mannes, weil er Mann
ist, sondern die Naturanlagen sind in beiderlei Geschöpfen

gleicherweise zerstreut, und an allen Beschäftigungen hat

das Weib naturgemäfs teil, nur ist bei allen das Weib
schwächer als der Mann. Auch unter den Männern sind

nicht alle zu Wächtern und Herrschern geeignet, sondern

.wie bei den Männern, müsse auch bei den Weibern eine

Auswahl statthnden.

Während Piaton den Frauen volle Gerechtigkeit wider-

fahren läfst, steht er in Bezug auf die S klare nfrage,
wie Sokrates, noch auf nationalem Boden. Hellenen
sollen Hellenen nicht zu Sklaven machen, „um
das hellenische Geschlecht zu schonen, indem sie sich vor

Verknechtung durch die Barbaren httten^. Der hellenische

Stamm ist sich selbst angehörig und verwandt, den Aus-

ländern aber gegenüber fremd und auswärtig. Die Barbaren

sind die natürlichen Feinde der Hellenen.

Die moralische Erziehung ist die überall hervorbrechende

Tendenz Piatons. Das Gute soll der höchste Lehrgegen-

stand sein. In den „Gesetzen" will er bestimmen, was Er-

ziehung sei, und welchen Eintiufs sie habe. Körperliche und
geistige Ausbildung, die gymnastische und musische Er-

ziehung des Menschen müssen Hand in Hand gehen. Die Er-

ziehung mufs an das 8p iel der Kinder anknüpfen, nicht mit

Digitized by Googl



— 19S —

Zwan^^ geichebeTi , damit man besser erkenne, wozu ein

jeder von Natur gfoig-net .sei. Man soll versuchen, durch

Spiele die Ver^^nügungen und Neigungen der Knaben dahin

zu lenken, wo sie ihr Ziel linden sollen. Ks möge keiner

der Kinder wegen nach Schätzen jagen, damit er sie so

reich als möglich zurücklasse. Denn alles Gold auf
der Erde und unter der Erde wiegt die Tugend
nicht auf. Furchtlos mufs jeder von uns werden und
— furchtsam. Jene Furchtlosigkeit ist Mut und Tapfer-

keit, diese Furchtsamkeit die moralische Scham, ^ftlr

schlecht gehalten xu werden^^ jene schönste Furcht mit

Glerechtigkeit verbunden, welche Scham und Scheu genannt

wird. „Kindern aber muÜs man viel Scham, nicht Gold

hinterlassen.

—

Inwiefern die kommunistischen Ideen Piatons eine

Forderung der Gerechtigkeit sind,- soll später, in der

materialen Ethik, bei Untersuchung des modernen Problems

der Vergesellschaftung der Produktionsmittel näher berück-

sichtigt werden.

Wer hat je weiser und eindrucksvoller von der Ge-

rechtigkeit gesprochen als dieser griechische Genius! Nur

ein anderes Mal hat die ^lenschheit wieder ähnliche und

noch bedeutsamere Worte eines gesetzgebenden Geistes ver-

nomuK u, als die Berjrpredigt des Kazarcncrf* unter den

Menschen eine neue Botscfiaft der ^^^l}lr}!eit und Freiheit

verkündete. Und kein Geringerer als Kant hat der Ver-

wandtschaft seiner eigenen moralischen Weislieit mit derjenigen

Piatons einen tretienden Ausdruck ge*^eben, indem er die Plato-

nische Republik „als ein vermeintlich auffallendes Beispiel

von einer erträumten Vollkommenheit, die nur im Gehirn

des müfsigen Denkers ihren Sitz haben kann*, gegen ihre

Spötter in Schutz nahm : „Allein man thäte besser, diesem

Gedanken (dais der Weise regieren soll) nachzugehen und

ihn, wo der vortreffliche Mann uns ohne Hilfe läfst, durch

neue Bemühungen ins Licht zu stellen, als ihn, unter dem

. k) i^ . j i. y Google



- 194 —

wahr «lenden and •ehidfieheii Gewände der ünliiinilidikeit^

aU unnütze beuieite zu stellen. — — I>emi welches der

b^chaUj Grad sein mag. bei w-lc-hem die Men>chheit steheu

bleiben lüM^^ae, und wie gr- f^ aU - die Klurt. die zwiscben

der Ide^; und ihrer Aasffihrun^r n twendig üi-rig bleibt, sein

rno;:e, das kann und -oll niemand bestimmen, weil esFrei-

}i e 1 1 ist, welche jede angegebene Grenze über-
steigt,*

Plat^^n hat in vollem Be\vuf;>t>ein des Widerapru* Im-.s

mit der „herrschenden Meinung" seine Idee der Gerechtig-

keit l>egründet, und obgleich er das Gute noch so hoch

ttber die Welt der Erscheinungen stellte, die Möglichkeit

einer Verwirklichung des Ideals nicht angexweifelt, wenn
er nie auch fflr sehr schwer gehalten hat.

Wie will aber jene oberflächliche Ansicht gewisser Ver-

treter des historischen IfaterialismuSy die in jeder geistigen

Erscheinung den ptissiTen Reflex jeweiliger (ökonomischer

Zustände erblickt, die Entstehang des Qerechtigkeitsideales

erklären? Gewifs knüpfte PUton an gegebene Verhältnisse

in seiner Kritik an, aber die Idee ging ttber die damaligen

Zustände der Wirtschaftsordnung hinaus, wie später die

christliche Idee ttber die Verhältnisse der römischen Gewalt-

herrschaft. Kein Mensch kann den Boden der Erde dauernd

verlassen; aber dals er sein Haupt zur Erkenntnis der

Wahrheit hoch emporrichte, ist nur durch die aktive und
spontane Kraft des Geistes möglich.

6. Aristoteles und die Sklavenfrage.

Die erkciHitnistlicorctische Begründung des Guten er-

hält durch Aristot/'les keine Fortbildung, sondern wird viel-

mehr mit der empirischen und mnterialen Ethik wieder

vermischt. Er sah die Vcr%virklichung der Vernunft im

historisch gegebenen Staat, während Piaton die rationelle

Idee der Gerechtigkeit ttber die empirische Wirklichkeit

. kiui^ .-. l y Google



- 195 —
Ikinausgehoben hatte. Positiyes Recht im Staat und ver-

ntLnftige Gerechtigkeit werden unkritisch miteinander ver-

mengt Indes hat Aristoteles die bedeutsame Frage auf-

geworfen, ob man am meisten sich selbst oder
einen anderen lieben solle; er unterscheidet die

niedrige Selbstsucht von der idealen Selbstliebe. „Deshalb

wird der sittliche ^^erlsch am meisten sii-h selbst lieben,

obwohl in einer aii deren Art als jener , der als selbst-

süchtig getadelt wird, da er von diesem eljensosehr ver-

schieden ist, wie ein vernünftiges Lieben von dem von Be-

gierden beherrschten oder wie das Verlangen nach dem
Schönen von dem nach dem nützlich Scheinenden." Auch
ist es ihm nicht unbekannt, dafs Unrecht leiden das geringere

und Unrecht thun das gröfsere Unrecht sei.

Jedoch liegt die moralgeschichtliche Bedeutung des

Aristoteles weniger in der Untersuchung des Sittlichkeits-

begriffs als in der Thatsache, dafs er die Sklavenfrage
(im ersten Buch seiner Politik) einer eingehenden sittlichen

und Ökonomischen Untersuchung unterzog. Nach Aristoteles

hat das Sittliche einen natürlichen Ursprung im Trieb zur

staatlichen Gemeinschafit. Die Gerechtigkeit gehört dem
Staate zu, „denn die Rechtspflege ist die Ordnung der staat-

lichen Verbindung, und sie entscheidet über dasGfe-
rechte".

Anfangs stimmt er dem Euripides zu, wenn derselbe

sagt, dafs es billig sei, dal;^ die Griechen über die Barbaren

herrschen, und fügt hinzu, „indem das Barbarische
und das Sklavische dasselbe ist". Aus Aristoteles'

Andeutungen ist zu schliefsen, dafs damals die Sklavenfrage

ein lebhaft diskutiertes Problem unter Philosophen und

Rechtsgelehrten gewesen sein mufs; denn er weist darauf

hin, dafs andere die Herrschaft über den Sklaven für un-
natürlich halten, und dafs es nach ihnen nur vermöge
•des Gesetzes Sklaven und Freie gäbe, während die

Jdenschen von Natur nicht verschieden seien, und deshalb
18*

Digitized by Google



— 196 —
diese Herrschaft keine gerechte , sondern gewaltsame sei.

Aristoteles sucht dagegen zu zeigen^ dafs es auch Yon Natur

Sklaven gäbe, indem er die ungeheuerliche Behauptung

aufstellt, dafö unter den Mensclien einzelne Individuen so weit

voneinander abständen, wie die Seele von dem Körper und

wie der Mensch von wilden Tieren. So verhält es sich mit

denen, deren Werk in einer k(')rperlichen Leistung besteht

und wo solche Leistung das Beste an ihnen ist. Für sie

ist es das Beste, in dieser Weise beherrscht zu werden.

„Denn deijenige ist von Natur ein Sklave, welcher einem

anderen angehören kann (und deshalb auch einem anderen

gehört), und welcher an der Vemunft nur so weit Anteil

hat^ dafs er ihre Stimme vernehmen kann, ohne dieVer*
nunft selbst zu haben/ Deshalb ist der Gebrauch

von Sklaven und Tieren nur wenig verschieden und nennt

er den Sklaven ein lebendiges Werkzeug. Die Katur strebt

danachi den KOrper der Freien von dem der Sklaven ver^

schieden zu machen , nämlich letzteren einen stärkeren

Körper zu geben; indes kommt auch das Gegenteil vor;

inaiiche haben nur den Körper eines Freien und andere

nur die Seele eines solchen. So viel ist klar, dafs von Natur

die Menschen teils Freie, teils Sklaven sind, für welch

letztere das Sklaven sein nützlich und auch gerecht ist.

Jedoch verschliefst sich Aristoteles nicht ganz der Ansicht

derer, die das Gegenteil annehnien, denn die Worte Sklaverei

und Sklave werden in einem zwiefachen Sinne gebraucht

Es giebt nämlich auch eine Sklaverei vermöge des Gesetzes;

dies Gesetz ist jene Art von Obereinkunft, wonach das im

Kriege Eroberte den Siegern zufällt. Dies Recht klagen

nun viele der Gesetzeskundigen, gleichsam wie einen Redner,

welcher unzulässige Gesetzesvorsohläge gemacht hat, der

Gesetzeaverletzung an, weil es empörend sei, dafs jemand

Sklave dessen werden solle, weil dieser von gräfserer Kraft

sei und ihn zu überwältigen vermocht habe, so dafs nun

der Bewältigte der Beherrschte sein solle. Selbst unter

Digitized by GoogI(



— 197 -

weisen Männern ist ein Teil jener Ansicht. Die Ursache

dieses Streites, vermöge deren Gründe für beide Ansichten

ausgetauscht werden können
,
liegt darin , dafs die Tugend,

wenn sie mit den nötigen Mittehi ausgestattet ist, auch am
meisten bewältigen kann, und dafs das Mächtigere immer

auf einem hervorragenden Guten beruhig so dafs die Gewalt

nie ohne Tugend zu sein scheint Hier gilt nun manchen

die wohlwollen deGesinnung fUr das Gerechte, während

andere gerade für gerecht erklären, dafs der Stärkere
herrsche. — Diejenigen, welche die Sklaverei infolge des

Krieges für gerecht erklären, behaupten gleichzeitig auch

das Gegenteil ; denn es ist ja mr»i,rlich, dafs der Krieg nicht

gerecht begonnen wird, und dann wird niemand behaupten,

dafs derjenige Sklave sein solle, der es nicht v^crdient, da

es ja sonst sich treffen könnte, dafs Männer von der
edelsten A b k u n f t S k 1 a v e n würden und von Sklaven

abstammten, wenn sie zut'iülig gefangen und dann verkauft

würden. Deshalb wollen die Verteidigter dieser Ansicht

dies nicht von den Griechen, sondern nur von den Harbaren

gelten lassen. Allein wenn sie so sprechen, so gelangen sie

ebenfalls zu Sklaven, die es von Natur sind; dann müssen

sie notwendig zugestehen, dafs manche Uberall Sklaven sind

und andere nirgends. Ebenso verhalt p< sieh mit der edlen

Abkunft: sich seil ist halten sie nicht blofs in ihrer Heimat,

sondern überall fttr edel geboren; die Barbaren aber nur

in deren Lande, so dals also der eine allgemein yon edler

Abkunfit und ein Freier ist, der andere aber nicht allgemein.

Sie unterscheiden damit die Sklaven von den Freien und

den edel Geborenen von den niedrig Geborenen durch nichts

Anderes als durch die Tugend und die Schlechtigkeit; si

behaupten, dafs, wie von den Menschen ein Mensch und

vom Tier ein Tier entsteht , so auch ein Guter von einem

Guten werde. Indes will die Natur das zustande
bringen, aber vermn^ es oft nicht.

Aristoteles führt rationelle uud natürliche, politische

. kj i^ . j i. y Google



— 198 -

und wirtschaftliche Gründe in die philosophische Behand-

iung des Problems ein. £r kommt aber zu keiner klaren

Entscheidung; weil die Begriffe Sitte und Sittlichkeit, Kecht

und Gerechtigkeit, Katar und Staategeselz selbst noch nicht

klar durchdacht und streng geschieden sind. Wenn er auch

daau neigt, die Sklaverei ans sittlichen Gründen xu ver-

werfen, so moJb er sie andererseits aus ökonomischen

GrOnden ab notwendig anerkennen.

Wertvoll ist aber die Erörterung des Aristoteles in

Bezug auf den kulturhistorischen Hinteigrund, auf dem sich

seine Ansicht abhebt. Aus den Mitteilungen des Aristoteles

geht klar hervor^ dafs zu seiner Zeit die Sklavenfrage ähn-

liche Diskussionen und Meinungsverschiedenheiten hervor-

rief, wie heutigen Tages das sociale Problem, und dafs

es damals viele Ethiker und Politiker gegeben
hat, welche die Sklaverei aus ( i r ü n d e n fort-

geschrittener sittlicher Erkenntnis unbedingt
verwarfen.

7. Der Stoizisniis.

a. Die Stoische Weltanschauung.

Die Stoiker sind in der Begründung der Ethik

über Piaton kaum hinausgegangen. Ihr Verdienst um den

Fortschritt moralischer Erkenntnis ist indes ein dreifaches.

Indem sie den Zusammenhang menschlicher Handlangen

mit den Weltgesetzen untersuchten, kamen sie zur Idee

von dem naturgemäfsen Leben. Die spezifische Katur

des Menschen fanden sie in seiner Vernunft, deren Ge-

setz der Grund der Pflicht ist. Die Natur des Menschen

steht in einer notwendigen Beziehung zum Gesetz des

Weltgeschehens, welchem alle Dinge, auch der Mensch,

unterworfen sind. Das Weltgeschehen ist ein unendlicher

Prozefs, die ewige Wiederkunft aller Dinge. Alle Welten,

welche im Kreislauf der Dinge sich aneinanderreihen, sind

bis ins einzelste einander gleich. Die Einhdt und Not-

. kl 1^ . -. l y Google



— 199 —

wendigkeit alles Gesdhehens bedingt auch die menschlicheii

Handlungen. Den menschlichen Willen mit dem Welt*

gesete in Harmonie zu bringen , ist Aa%abe des stoischen

Weisen. Im persönlichen Ideal des weisen Menschen
flieisen alle stoischen Tugendreflexionen zusammen; Voll-

kommenheit und Glückseligkeit sind in ihm harmonisch

verknttpfL Der Weise steht Uber allen menschlichen

Schwächen und Thorheiten. Er ist leidenschaftslos, Herr
aller Afl^kte und Begierden. Erhaben Uber Recht und Sitte

ist er sich selbst König und Gesetzgeber. D e r W e i s e
,
sagt

Seneka, ist seit J a ii r ii u n d o r t c n gosuclit worden.
Wie die iStoiker das Individuum vom »Staat und seinen

Gesetzen loslösten, das Gute in seine eigene Gesinnung

verlegten und im Verhältnis zum Weltgeaetz untersiuliteii,

waren die Stoiker auch die ersten, welche die Bezieliung

des Individuums zur ganzen Gemeinscliaft der Mensehen

sittlieii werteten und die Idee des e t h i s e Ii e n K o s ni o -

poiitismus eifrig vertraten. In der Vernunft erkannten

sie ein allen Menschen gemeinsames Band, das sie zu

einem Gesetz und einer Bestimmung verknüpft.

Die moralischen Ideen der Stoiker waren nur möglich

auf dem Hintergrund der politisch - ökonomischen Um-
wälzungen, welche nach Alexander die» griechische und
dann die römische Weltherrschaft herbeigefilhrt hatten; sie

sind die yemunftgesetzliche Reaktion des menschlichen Be-

wulstseins auf die materiellen Reize der socialen Anisen*

weit Hierin beweist sich die relative Bedeutung der

historischen Theorie des Ökonomischen Materialismus, dafs

der Inhalt moralischer Ideen mit den materiellen Grund-

lagen menschlicher Gesellschaft zusammenhängt; dafs aber

die Form derselben eigenen immanenten Gesetzen folgend

sieh entwickelt.

Unter den späteren Stoikern interessieren besonders

diejenigen Philosophen, welche zur Zeit der Entstehung des

Chribtentuniä oder kurz uach demsselben lebten. Öeneka,

. k) i^ . j i. y Google



— 200 —
Epik tot, M. Aurel kamen durch den eigenen Fort-

schritt griechischer Geistesentvricklung im Zusammenhang
mit der grofsen Völkerberührung und der Umwälzung ver-

alteter Einrichtungen im rOmischen Weltreich zu moralischen

Gedanken und Forderungen, welche im Christentum sich

nur in erhöhter Kraft wiederfinden und die moralische

Stimmung charakterisieren, aus welcher die Lehre Christi

erwachsen ist. Ob dieselben vom Christentum direkt be-

einflufst sind, ist historisch kaum nachsuweisen. Dogma-
tische Theologen, in dem jttdischen Vorurteil von der

Blindheit der Heiden befangen, können sich freilich die

Entstehung dieser moralischen Prinzipien nicht anders er^

klflren, als indem sie dieselben aus dem Christentum her-

leiten, da das Dogma von der aolsennenschlichen Offen-

barung und dem ttbergeschichtlichen Ursprung des Christen-

tums nun einmal die Mifshandlung und Vergewaltigung

vorurteiUloser Erkenutnis verlangt.

b. Seneka.

Seneka lebte etvra zu gleicher Zeit mit der Ent-

stehung des Christentums (f 65 n. Chr.), und seine mora-

lischen Lehren stehen in so naher Übereinstimmung mit

demselben, dafs man einen direkten Zusammenhang an-

nehmen müi'ste, wenn nicht die Ethik Senekas als die not-

wendige Fortentwicklung griechischer Gedanken und als

eine unvermeidliche Reaktion des moralischen Bewufstseins

auf den damaligen Auflösungsprozefs zu erweisen wäre.

Der geistige und sociale Zusammenbruch der römischen

Weltherrschaft kommt in ihm zur klaren Erkenntnis.

Darum TentweifeU er am Staatsleben und an der politisdien

Thittigkeit der Menschen. Er zieht sich auf sich selbst

zurück, um durch Selbstforschung zur EriLonntnis des

Bösen zu gelangen, und findet die Unzufriedenheit mit sich

selbst im Mangel an Selbstbeherrschung. Wer hat es je

gewagt, ganz wahr gegen sich selbst zu sein? Nicht an

. kiui^ .-. l y Google



— 201 —
finfserlicHeo Dingen ]iegt der Fehler, sondern in uns
selbst Kiemand kann sich selbst entfliehen. Zur Selbst-

prttfimg siehe man sieh besser von öffentlichen Geschäften

surilcky um dem Einzelnen and der Gesamtheit moralisch
zu dienen und zu lehren, was für eine lierrliche Sache ein

gutes Gewissen sei.

Hat man seine bürgerliche Wirksamkeit verloren, so

übe man die allgemein menschliche. „Groden Sinnes

haben wir uns nicht in die Mauern einer Stadt ein-

geschlossen, sondern li<*ih<'n einen \A'eltverkehr eröffnet, uns

für Weltbürger erklärt, um der Tüchtigkeit ein weites

Feld zu eröffnen.'' Der weise Mensch wird gegen Freunde

gefällig sein, gegen Feinde mild und nachgiebig;
er wird gewähren, ehe er gebeten wird

;
anständigen Ritten

wird er entgegenkommen. £r wird nie veigessen, dafs
die ganze Welt sein Vaterland ist. Wer wollte

denn die Liberalität beschränken auf römische Bürger?

Allen Menschen zu nützen, befiehlt die Natur; ob es

Sklaven seien oder Freie, Freigeborene oder Freigelassene,

gesetzlich oder aus Freundschaft frei geworden, — das

bildet keinen Unterschied. Wo ein Mensch ist, da hat

man Gelegenheit, Gutes zu thun. Der Mensch ist geschaffen

zu gegenseitiger Hilteleistung. Im Gutesthuu und in der

Eintracht besteht das Menschenleben; nicht durch Schrecken,

sondern dureh gegenseitigeLiebewird es zu einem
Bunde ge ni e i n s e h aftl i c h er Hilfelei st n tii; ge-

macht. Der Zorn, als Rachsucht und Vergeltung, darf

auch dem Feinde gegenüber nicht stattfinden. Wenn der

Mensch daran denkt, wie oft auch er gegen die gute Sitte

verstöfst, wie manches von dem, was rv that, der Ver^

zeihung bedarf, so mufs er auch auf sich selber böse

werden. Ein billiger Richter spricht ja in seiner eigenen

Angel^nheit kein anderes Urteil als in einer fremden.

Es findet sich gewifs niemand, der sich freisprechen kdnnte,

und wer sagt, er sei schuldlos, der denkt dabei nur an

Digitized by Google



— 202 —
Zeugen, nicht an aein GeM'iäsen. Der Gedanke: Das

habe ich auch schon gethan, führt zur Verzeihung. Wer
konnte sagen, er habe sich nie gegen ein Gesetz verfehlt?

Und konnte man das aussagen, wie wenig wäre eine solche

äafserliche Legalität? Erstreckt sich der Kreis
der Pflichten nicht weiter als der des Rechts.

Wie viel fordert die fromme Gesinnung, die Humanität,

die Freigebigkeit, die Gerechtigkeit, die Treue, was alles

nicht auf den bürgerlichen Gesetzestafeln steht. Es
ist keineswegs süfe, Böses mit Bösem zu vergelten.
Die beste Art der Rache ist, dafs man jemand gar
nicht lur würdig hält, an ihm s i c ii zu rächen.

Nicht.s ist unbilliger, als den Hafs vom Vater aui den Sohn

zu vererben. Zürnt dir jemand, so gehe du ihm mit
W 0 Ii 1 1 h a t e n zu Leibe. Die gröfste Strafte fii r ein be-

gangenes Unrecht ist das Bewufstseiu, es begangen 7>u

liaben, und niemand wird schwerer bestraft, als wer iIlt

Folter der Reue übergeben wird. Ist es nicht besser, einen

anderen Weg zu gehen, statt Fehler zu vergelten mit

Fehlern? Unglücklicher, wann wirst du einmal lieben? —
Darin sind alle Stoiker einig, von der Natur nicht ab-

zuweichen; nach ihrem Gesetz und Beispiel sich zu bilden,

das ist Weisheit. Das Glück des Menschen ist seine Ge-
mütsruhe. Es ist etwas Gottgleiches, nicht aus dem
Gleichgewicht zu kommen, mit sich selbst zufrieden zu sein

und Wohlge&llen an seinem eigenen Zustand zu haben.

Über fremde Leiden sich betrüben, ist beständiges Mend;
über fremde Leiden lachen, ziemt sich fiElr einen edlen

Menschen nicht Doch macht sich der Lachende um das

Menschengeschlecht verdienter als der Weinende; denn

jener hat noch einen Rest von Hoffnung. Glücklich

kann niemand werden, der keinen Begriff von der Wahr-
heit hat, welche die Seele rein und frei von allen Übeln

macht. Die Knechtschaft besteht in Sinnenlust und Schmerz,

das Glück in der Ruhe und Erhabenheit gegenüber dem

. kiui^ .-. l y Google



— 203 —

SchicksaL Ein mit sich selbst einiger Geist ist

das höchste Gut« Das höchste Gut liegt in uns, in

unserem eigenen Bewufstsein. Der weise Mensch ist ein

hohes Urbild, dem wir nachstreben müssen. Den Wert des

Lebens sollen wir nicht nach der Lebenszeit, sondern nach

dem Inhalt schätzen. An der Kunst zu leben, hat man
das ganze Leben hindurch zu lernen, und was vielleicht

noch wunderbarer dünkt, sein Leben lan^- uiuiri laaii sterben

lernen. Zwei herrliche Dinge begleiten uns, wohin wir auch

gehen mögen: die Natur, die allen gemeinsam ist, und

unsere eigene Tugend (vergleiche den Gedanken Kants:

die Sternenwelt über mir und das sittliche Oesetz in mir).

Gott und gute Menschen sind durch das Band der

Tugend freundschaftlich miteinander verbunden. Ja mehr

als Freundschaft besteht zwischen beiden : Verwandtschaft

und Ähnlichkeit. Der Gute ist nur zeitlich von Gott

verschieden; er ist sein Schiller, Kachahmer, echter Sohn,
und er, der erhabene Vater treibt ihn mit Ernst zur

Tugend an und erzieht ihn etwas hart nach strenger Väter

Art Gott ist gegen die Guten väterlich gesinnt und liebt

sie wie ein strenger Vater. Das Leben ist Kampf und

Übung zur Tugend. Mifsgeschick ist eine Gelegenheit,

Tüchtigkeit zu zeigen. Seine Lieblinge erprobt Gott, härtet

sie ab und übt sie. Der Weise dient Gutt uiclii öklaviseh,

er ist mit ihm einverstanden, um so mehr, weil er weifs,

dals alles nach einem festen ewigen Gesetz geschieht.

Immer giebt es für den Menschen einen letzten Aus-

weg, dem KSeliieksal zu entgehen: der Tud. L)em Tod
ist allein zu verdanken, dafs es keine Strafe ist,

geboren zu werden. Die Toten sind von aller Qual

befreit. Es sind Fabeln, die uns das Reich der Toten

schrecklich machen. Jenseits des Todes giebt es keinen

Ankläger und liichterstuhl, kein Gefängnis und Feuerstrom.

Spielereien der Dichter sind es und leere Schreckbiider,

mit denen man uns beunruhigen will. Der Tod ist Er-

Digitized by Google



— 204 —
lösung von allen Schmerzen und völliges Aufhören. Dort

ist Ruhe und das Reich des ewigen Friedens,

Wie dttster auch Seneka die Sttndenschuld der Menschen

schildert und in der Erkenntnis des Zwiespaltes in der

menschlichen Seele hinter Paulus kaum surUcksteht, so ver>

leugnet er doch nicht den griechischen Ursprung seiner

Philosophie in der wohltbätigen Lehre von dem Selbst-

vertrauen und der eigenen Erlösuiigsiähigkeit der Menschen.

Nichts ist so schwer, das der Mensch nicht bewältigen

könnte, und das nicht durch beständiges Bemühen gebändigt

würde. Was der Mens c Ii ernstlich will, das kann
er. Die Übel, an denen wir krank liegen, sind heilbar;

wir sind von Natur zum Hechten geschaffen, und wenn

wir uns bessern wollen, hilft uns die Natur dazu.

c. E])iktet.

Epiktet war urspriinglich ein Sklave und lebte

etwas später als Seneka. Die Hauptsätze seiner Lehren

sind mit denen Senekas sehr verwandt. Alle Menschen
sind Kinder Gottes; sie sollen sich nicht Bürger von

Athen oder Korinth, sondern Weltbürger nennen. Durch

die Vernunft hat der Mensch Gemeinschaft mit Gott, darum
soll er sich einen Sohn Gottes heifsen. In der 13. Rede

des ersten Buches erjs&hlt Arrian ein Gespr&ch Epiktets

mit einem Sklavenbesitzer, worin Epiktet letzterem vorhält,

dafs der Sklave sein Bruder, ein Abkömmling von Zeus,

ein Sohn, aus gleichem Samen wie jener erzeugt, und mit-

hin gleichen himmlischen Ursprungs sei. „Willst du dich

gleich zum Tyrannen aufwerfen, weil du in eine hohe Stelle

geordnet bist? Willst du nicht bedenken, wer du bist und

Uber wen du regierst? Dafs es deine Anverwandten, deine

natürlichen Brüder, Jupiters Abkömmlinge sind?" — „Was,

ich habe sie gekauft, sie sind meine Leibeigenen. Können

Sie das von mir sa^^ren?" — „Siehst du, wohin du denkst?

An die Erde, an diese Unterwelt, an diese armseligen

. kiui^ .-. l y Google



— 205 —
Gesetze der Toten denkst du. Du denkst nieht an die

Gesetze der Götter/ —
Durch alle Reden nnd Sprttelie Epiktets geht der Ge-

danke der inneren Freiheit, die er im Gegensatz zu

der eingebildet freien Geburt des Adels stellt. Besser ist

es, an eines einzigen freien Menschen Seite zu loben und

furchtlos und frei zu sein, als mit vielen anderen sklavisch

zu leben. — Kinen Zustand, den du selbst nieht
erleiden willst, rufe auch nicht bei anderen
hervor! Ein Gedanke, der dasselbe Gebot ausdrückt, wie

das Wort Jesu: alles nun, was ihr wollt, dafs euch die

Leute thun sollen, das thut ihr ihnen! Ein Prinzip, das

schon Voltaire bei allen kultivierten Völkern als Ausdruck

allgemein menschlicher Moral gefunden hat Eine An-

wendung seines moralischen Grundsatzes macht £piktet auf

die Sklayerei: Du willst nicht Sklave sein, dulde
also keine Sklaverei um dich her. Denn lässest du
dich von Sklaven bedienen, so wirst du zunächst selbst

sklavisch erscheinen. Wie Laster und Tugend nichts mit-

einander gemein haben , idso audi nic^t Freiheit und
Sklaverei.

Mit den Fehlenden müssen wir mitleidig und nicht

böse sein. Man soll die Irrenden aufklären und den Hais

meiden. Nichts ist kleinlicher als Gewinnsucht und Grofs-

spreeherei; nichts aber steht höher als Grofssinn und Sanft-

mut, Menschenliebe und Wohlthätigkeit.

Als wir Kinder waren, übergaben uns die Eltern einem

Pädagogen, der überall zusah, dafs uns nichts geschehe.

Da wir aber Männer geworden sind, übergiebt uns die

Gottheit unserm Gewissen zur Aufsicht Diese Wache
dürfen wir durchaus nicht mifsachten; denn sonst wtirden

wir der Gottheit und dem eigenen Gewissen fremd sein.

Wenn du dich stets erinnerst, dafs alles, waa du im Geiste

oder mit dem Kdrper vornimmst, die Gottheit als Wächter

schaut, dann wirst du in allen deinen Gebeten und Hand-

Digitized by Google



— 206 -

langen nie einen Fehler begehen. Du wirst Gott zum
Hausgenossen haben.

Als man Epiktet fragte, wie er sich an einem Freunde

rächen würde, si^te er; Indem ich mich in die Lage ver-

setze, ihm möglichst viel Gutes erweisen zu
können. Als ein Seeräuber ans Land Terschlagen wurde

und durch den Sturm Übel zugerichtet war, gab ihm einer

einen Mantel, führte ihn in sein Haus und bot ihm alles,

dessen er bedurfte. Und als ihm ein anderer Vorwürfe

machte, dafs er schlechten Menschen Wohlthaten erweise,

sprach er: Ich habe in ihm nicht den Menschen, sondern

die Menschheit geelirt.

d. M. Aurel ins.

M. A u r e 1 i u s (121— 1 80 ) war durch Venn ittelung des

stoischen Pliilosophen Ixiisticus ein Schüler Epiktets ge^Yorde^.

Dieser Denker auf dem römischen Kaiserthron hat die

rationelle und moralische Einheit des Menschen-
geschlechtes in der antiken Welt am deutlichsten aus-

gesprochen. Als vernünftige Wesen haben wir das Denk-

vermögen gemeinsam; ist dies, so haben wir auch die

Stimme gemeinsam, welche uns vorschreibt, was wir thnn

und nicht thun sollen; ist dies, so haben wir auch alle ein

gemeinschaftliches Gesetz; ist dies, so sind wir Mit-

bürger untereinander und leben zusammen unter derselben

Regierung; ist dies, so ist die Welt gleichsam unsere Stadt;

denn welchen anderen gemeinsamen Staat könnte jemand

meincHj in welchem das ganze Menschengeschlecht dieselben

Gesetze hätte? Die Vernunft ist die königliche Gesetz-

geberin des MensL'henwohles und der Wahrheit. Man soll

sich weder zu irgend eines Menschen Tyrannen noch iSklaven

machen. Alles koninit auf Erfüllung der Pflicht an. Ganz

christlicli klingt der 8atz, übereinstimmend mit Seneka und

Epiktet: diobesteArt,sichanjemandemzu rächen,
ist die, nichtBöses mi t Bösem zu vergelten. Nur



— 207 —

eins ist von hohem Werte, der Wahrheit und Oereclitigkeit

getreu durchs ganze Leben, selbst gegen Lügner uiul L^n-

gerechte Wohlwollen zu üben. Es ist ein \ orzug des

Menschen, auch diejenigen zu Heben, welche ihn beleidigen.

Dabin gelangt man, wenn man bedenkt, dafs die Menschen

mit uns eines Geschlechtes sind. Liebe das Menschen-

geschlecht; folge der Gottheit! Hüte dich, selbst gegen

Unmenschen ebenso zu handeln ^ wie sie gegen andere

Menschen thun. Wenn du hei allen Handlungen sagen

kannst; ich that nach besten Kräften, kannst du
ruhig sein. Die Menschen sind Air einander da. Also be-

lehre oder dulde sie.

e. Die Sittlichkeit im römischen Recht.

Man mufs dem historischen Materialismus zugeben, dafs

alle Bechtsbildungen im juristischen und politischen Sinne

durch die wirtschaftliche Struktur einer Gesellschaftsepoche

unmittelbar bedingt sind. Das römische Recht mag ein

klassischer Beweis fllr diese Theorie sein, aber den Umstand
vermag dieselbe nie und nimmer zu erklären ^ dafs die

römischen Juristen sittlicii über den Gesetzen des römischen

Rechtes standen. Unter dem Einflufs stoischer Philosophie

roufsten sie trotz der juristisrlicn Thatsache, daia die iSklavea

„rechtmäfsig" 8klaveu sind, den moraliscli n Oedanken aus-

sprechen, dafs der Sklave der Natur nach ein Mensch wie

andere Menschen sei. Dieser KinÜufs des Stoizismus auf

die römischen Juristen ist freilich nur ein ideeller ge-

wesen und hat auf die positive Ausgestaltung des Hechtes

nicht den geringsten Einflufs geübt'. So sagt Ulpianus: was

das bü gerliche Recht angeht, so werden die Sklaven

für nichts gehalten, nicht jedoch nach dem natürlichen
Recht, weil nach diesem alle Menschen gleich sind.

Ähnlich sagt Florentin, dals die Sklaverei eine Einrichtung

des Rechtes sei, wodurch jemand gegen die Natur einer

fremden Herrschaft unterworfen werde.

Digitized by Google



— 208 —

Siebentes Kapitel.

Die Ethik des Judeutums.

In Griechenland batte sicli der eine Strom des geistig-

sittlichen Lebens gebildet, der vereint mit einem solchen

aus dem Judentum sich vertiefen sollte, um die universelle

Sittlichkeit des Christentums und des modernen Meiuschen-

tums aus sich zu erzeugen. Überall, wo Menschen wohnen,

sehen wir aus menschlichen Kräften unter ähnlichen Lebens-

bedingungen ähnliche Anschauungen und Ideen geboren

werden. Auch im Judentum hat sich die Stammesmoral
allmählich zu allgemeineren Gesichtspunkten erhoben. Man
findet manche Ähnlichkeiten, aber auch viele charakteristi-

sche Gegensätze zwischen griechischen und jüdischen An-
schauungen sich entwickeln. Die Bedeutung der mosaischen

Gesetzgebung über den engen Kreis der Nation hinaus hat

sich geschichtlich bewiesen^ und ihre Gebote bilden bis zum
heutigen Tage noch die erste Grundlage sittlicher Erziehung

bei allen cirilisierten Völkern. Nur die wichtigsten Stationeui

welche der moralische Geist des Judentums in seiner Ent-

faltung zurückgelegt hat, werden im folgenden berührt

werden.

1. Der Sfindenfall.

Im Anfang griechischer Sittlichkeit steht die bedeutsame

Sage von Prometheus, in welcher durch poetische Gestaltung

empirischer Erkenntnisse und moralischer Einsichten ein

Sinnbild geistiger Menschwerdung geschaffen wurde. Einen

ähnlichen Ausblick in die Vergangenheit des Menschen-

geschlechtes gewährt der Mythus vom 8undenfall, der für

das geistige Leben vieler Generationen leider die verhängnis-

volle Wirkung eines Dogmas ausüben sollte.

Digitized by Google



— 209 —
Das Paradies, in welchem der Mensch lebte, bedeutet

einen Zustand geistiger Blindheit, wie der des Kindes, ohne

Tugend, aber auch ohne Laster. Es war, naturwissenschaft-

lich ausgedrückt, die Unschuld des Tieres, Air welches

es kein moralisches Bewufstsein giebt. Die Schlange, welche

das Weib verführte, vom Baum des Lebens zu essen, „der

klug machte", war das listigste aller Tiere auf dem Felde.

Die Intelligenz, deren Sinnbild die Schlange ist, war
es, die den Älenschen die Augen öffnete, so dafs sie wie

Gott wursten, was gut und böse ist. Die Erkeuutnis

des Guten und Bösen ist der Anfang des sittlichen Lebens.

Mit diesem Bewufstsein entstand die Erkenntnis des Todes

und des Schamgefühls („und sie wurden gewahr, dafs sie

nackend waren"), zugleich aber auch die Hoffnung auf eine

moralische Erlösung. An den Sttndenfall knüpfen sich die

Keime der Messiasidee, welche durch die ganse sittliche

Entwicklung des Judentums hindurchzieht Mit ihm beginnt

die Kultur, — die menschliche Arbeit und Gottfthnlich-

keit i^Siehe, Adam ist geworden wie unsereiner und weÜs,

was gut und bOse ist.* Das Weib aber datiert von

daher seine Knechtschaft: „und er soll dein Herr sein**,

eine göttliche Verfiuchung, auf welche alle spätere Er-

niedrigung des Weibes durch das Christentum — namentlich

durcli Paulus — bis auf unsere Tage sich beruft.

Die sinnreichste Auslegung des Mythus vom Sündentall

hat wohl jener von Darwin begeisterte Künstler erdacht,

da er einen Affen darstellte, auf der einen liand das Kinn

stützend, in der anderen einen Menschenschädel haltend und

mit grofsen Augen sinnend betrachtend, und zu dessen

Füfsen ein off'enes Buch liegt, darin geschrieben steht:

eritis sicut deusl

WoHmmnit, SytUin d«* monl. BewnUatMins. 14

Digitized by Google



2. Die Mosaische Gesetzgebung.

Moses war nicht nur ein moralischer Gesetzgeber der

Juden, sondern in indirekter Weise auch der ganzen Mensch-

heit Nicht philologisch und historisch zu untersuchen, wer
Moses war, und was von ihm selbst herrtthrt, ist unsere Auf-

gabe, sondern den sittlichen Inhalt zu bestimmen, der in

jenem Gedankenkomplex liegt^ den man unter seinem Namen
zusammenfafst.

Es war ein nioralisclier Fortschritt, als Moses die Einzig-

keit Gottes predigte, aber freilicli derart, dafs er ihn mehr

als den gröfsteu aller anderen Götter als den universell

einzigen auffalste. Die imperativistisehe Form, in welcher

er den Juden ein Gesetz ihres Lebens gab, gründet sich

auf- den Willen und das Gebot Gottes. Und dieser Gott

ist <^enau wie sein Volk; der Wille Gottes im Grunde der

Wille seines Volkes.

Die jüdische Sittlichkeit ist im wesentlichen Stammes-

gesetz, wie das für ein Volk, das in die Fremde zieht, um
ein Land zu erobern, selbstverständlich sein muCste. Aber

trotzdem gehen in einigen Punkten die Gesetze über den

Rahmen der Nation hinaus und berücksichtigen den feumimes-

fremdling mit Schonung und Wohlwollen, in der Erinnerung

daran, dafs die Juden auch einmal Fremdlinge in Ägypten

gewesen sind. „Die Fremdlinge sollst du nicht schinden,

noch unterdrücken, denn ihr seid auch Fremdlinge in

Ägyptenland gewesen." Ein anderes Mal wird dies Verbot

mit der eigenen geschichtlichen Erfahrung begründet: „denn
ihr wisset um der Fremdlinge Herz'', und zu dem

Gebot gesteigert: „der Fremdling soll bei euch wohnen wie

ein Einheimischer unter euch, und du sollst ihn lieben wie

dich selbst,

Die Sklayerei innerhalb der jüdischen Nation suchte

Moses auch einzuschränken. Wer einen hebräischen Knecht

Digitized by Googl



- 211

kauft, soll ihn im siebonten Jahre seiner Dienstzeit fr^i

ausgehen lassen, wiederum zum Ang"edenken daran, dals

das Volk in Agyptenland auch Knecht gewesen sei. In

Bezug auf die Armen verlangt er Mildthätigkeit: du sollst

dein Herz nicht verhärten, noch deine Hand zuhalten gegen

deinen armen Bruder. Während einmal gesagt wird: es

sollen allerdings keine Bettler unter euch sein, wird dies

aber wieder eingeschränkt mit dem Satz : es werden allezeit

Arme sein im Lande. Für die Armen wird insofern ge-

sorgt , als im siebenten Jahr Acker , Wein- und Ölberge

liegen bleiben und ihre Früchte den Armen überlassen

werden sollen.

„Auge um Auge, Zahn um Zahn, Hand um Hand, Fufs

um Fufs", — das ist trotzdem der Grund und Eckstein des

jüdischen Gesetzes. „Wie der Mensch, so sein Gott'*, sagt

Goethe. Wird das Gebot gehalten, so will Gott ein Feind

den Feiii leu des Volkes sein. Der liachegott ist ein eitriger

Gott, der der Väter Missethat an den Kindern heimsucht

bis in das dritte und vierte Glied derer, die ihn hassen.

Wer einen Menschen schlägt, dafs er stirbt, der soll

des Todes sterben. Wer Vater oder Mutter fluchet, der

soll des Todes sterben. DieseBache- u n d Vergeltungs-

moral führt in ihrer Konsequenz zu der absurden Forderung,

auch an den Tieren Rache zu nehmen: Wenn ein Ochse

einen Mann oder Weib stöfst, daCs er stirbt , so soll man
den Ochsen steinigen und sein Fleisch nicht essen.

Das Verbot des Stehlens, Tötens, Lügens und Ehe-

brechens war eine bedeutsame Errungenschaft des moralischen

Fortschrittes. Und wenn auch Anklänge an die Nächsten-

liebe, Fürsorge für die Armen und Nachsicht gegenüber

den Fremdlingen angenelnn berühren, so ist die Mosaische

Gesetzgebung in ihrem Prinzip der unbedinpjten Vergeltung

doch inhuman und national beschrankt. Ein Gott, der um
der Eltern Sünde willen die Kinder und Enkel straft, ist

für uns eine moraliäche Unmöglichkeit geworden. Das Ge-
14*

Digitized by Google



— 212 —

bot der Nächstenliebe steht allzu isoliert da, als dafs man
besonderen ^^'ert darauf legen könnte, wie denn auch Jesus

die alttestaraentliche Nächstenliebe untrennbar von Feindes-

hafs aufgefafst und in dieser Form verworfen hat.

Während in Jesaia rieh der sittliche Gesichtspunkt

der Juden zu dem eines universellen Menschentums er-

weitert, ist in dem poetisch wie moralisch hervorragenden

Buch H i o h das Prohh»m der göttlichen Gerechtigkeit und

des menschlichen Leidens einer Prüfung unterzogen, welche

in ihrer Tendenz den alten Mosaischen Bannkreis des Gesetzes

zu tiberwinden sucht. Gott und Mensch treten in nähere Be-

ziehung zu einander, und an Gott wird eine fortgeschrittenere

moralische Kritik geübt. Auge um Auge, war das Prinzip

der Mosaischen Gesetzgebung. Der Judengott hafste die,

welche ihn ha£sten, liebte und segnete die, welche ihm ak
dem einzigen imd hitobsten Gott ergeben waren. Der
Rachemensch und Bachegott sind nicht zu trennen. Ver-

geltung war das Losungswort des Mosaischen Gottes und
seines Volkes.

Die Uberwindung der alten Vergcltungstheorie, dafs

alles Leiden und Unglück des Menschen die göttliche

Strafe für begangene Missethatcn sei , ist der Grund-

gedanke, der durch das ganze Gedieht hindurchzieht. Man
erkennt, dafs der Mensch oft leidet, ohne eine persönliche

Schuld auf sich geladen zu haben, und es entsteht das

Problem: wie verhält sich diese irdische Ungerechtigkeit

zu der göttlichen Gerechtigkeit? Hier ist schön und treffend

zu erkennen, wie der Mensch Gott nach seinem Bilde

schafft; wie mit dem moralischen Fortschritt des Menschen

auch die Gottvorstellung eine edlere und erhabenere wird..

Gott wftchst mit dem Menschen.

3. Das Problem der Vergeltung.

Digitized by Google



— 213 —
Interessant ist das Vorspiel im Unnmel, das Zwie*

gespräch zwischen Gott und dem Satan. Siium spriolit

zum Herrn: Meinst Du. dafs Hioh umsonst Gott

ftrchtet? Hast Du doch ihn, sein Haus und alles, was er

hat, ringsumher vermehrt. Du hast das \^ > i k seiner lliinde

gesegnet, und sein Gut hat sieh ausgebreitet im Lande. —
Der Herr giebt Hiob dem iSatan in die Hand , der seine

Kinder und Güter verderben läl'st. Doch Hiob botet jcum

Herrn: Der Herr hat es gegeben, der Herr hat es ge-

nommen, der Name des Herrn sei gelobt — Hiob bleibt

standhaft in seinem Gottvertrauen.

Gott spricht zum Satan: Hast du nicht acht auf

meinen Knecht Hiob gehabt? Denn es ist seinesgleichen

im Lande nicht, schlecht und recht
,

gottesfUrchtig und

meidet das Böse und hält noch fest an seiner Frömmig-

keit; du aber hast mich bewogen, dafs ich ihn ohne
Ursache verderbt habe. — Als Hiob nun mit schreck-

licher Krankheit geplagt wird, da filngt er an Gott ansu-

klagen und den Tag zu verfluchen, der ihn geboren hat.

Seine drei Freunde sind Vertreter des alten Vergeltungs-

glaubens: Lieber, gedenke, wo ist ein Unschuldiger um-

gekommen! Oder wo sind die Gerechten je vertilgt! Wie
ich wohl gesehen habe, die da Mtihe pfltigten und Unglück

säten, ernteten sie auch ein; dafs sie durch den Odem
(J Ottos sind umgekommen und vom Geist seines Zorne«

vertilgt. — Glaubst du, dafs Gott unrecht richte, oder der

Allmachtige das Recht verkehre? — Da Hiob auf seiner

Schuldlosigkeit bestehen bleibt, zeihen ihn seine Freunde

der Heuchelei und meinen, dafs er früher eine kScIiuI 1 auf

sich geladen habe, für die er nun büfse. Hiob hadert mit

Gott, der beide umbringt, den Frommen und den Gott-

losen. Warum leben denn die Gottlosen, werden alt und

nehmen zu an Gütern! — Durch Hiobs Klagen klingt das

Gefülil menschlicher Nichtigkeit und Gottes unerreichbarer

Grdlse, Mit diesem ungelösten Gegensata schliefst auch das

. kj i^ . j i. y Google



- 214 —
Ganse: Gottes Walten ist anbegreiflich, der Mensch hat

kein Recht, mit Gott dem Allmächtigen za hadern. In

dieser Erkenntnis findet Hiob seine Schuld und Grund sur

Strafe.

Dafs das Leiden eine Prüfung des Menschen auf die

Festigkeit seiner Gesinnung sei und erst im Kampfe mit

dem Widerwärtigen seine Tugend sich entwickele, ist der

menschlich -sittliche Grundgedanke, den wir in gewissem

Grade dem Buche zuschreiben dürfen, der aber nicht klar

und ohne Widerspruch hervortritt. Erst im Christentum

hat das Problem seine erlösende Offenbarung gefunden.

4. Jesaia's Idee der Mensohheit.

Die judische Sittlidikeit ;j;rl;iiii;t mit Jesaia zu eiiiera

prinzi]»if11<'Ti Wendepunkt; der nationale Stamraesgott der

Juden wird zu einem Gott aller Völker. Der Rachegott

wird zu einem solchen der Barmherzigkeit und als Erlöser,

Tröster und Heiland aufgefafst. Die Sehnsucht des Pro-

pheten nach Frieden und Gerechtigkeit läfst seine

Blicke tlber die Schranken der jüdischen Nation in den

Umkreis der anderen Völker hinausscbweifen und Ägypter,

Mohren und Assyrer, alle Volker, welche zerstreut die

Inseln bewohnen, zu einer menschlichen G^einsamkeit
zusammenwachsen*

Der alte Gott, (Iberdrttssig der Brandopfer und des

Räucherwerks, findet mehr Gefallen au der guten Herzens-

gesinnung der Menschen. „Lernet Gutes thun, trachtet

nach Recht, helfet den Unterdrttckten, schafiet den Waisen

Recht und helfet der Witwen Sache.''

In Jesaia erwacht das Yolle Bewulstsein menschlicher

Sünden schuld und die Sehnsucht nach Errettung aus der

Finsternis des Bösen.

Von Zion wird ein Gesetz ausgehen, das alle Heiden
umfassen wird zu einem Reich des Friedens. „Da werden

. kiui^ .-. l y Google



— 215 —
sie ihre Schwerter zu Pflugscharen und ihre 8pief«e zu

Sicheln raachen. Denn es wird kein Volk wider das

andere ein Schwert aufheben und werden hinfort nicht

mehr kriegen lernen." Zum Frieden wird die Gerechtig-

keit treten, um die Glückseligkeit der Menschen zu grün-

den« £s wird nicht mehr ein Narr Fürst heifsen, noch ein

Qeimgec Herr genannt werden. Und der Gerechtigkeit

Fracht wird Friede sein, und der Gerechtigkeit Nutzen

wird ewige Stille und Sicherheit sein.

Wie alles Grofse und Bedeutende sich in die.Form
einer geistigen Persönlichkeit verdichtet, um menschlich

unter Menschen zu wirken , so konzentrieren sich die

Menschheit^gedanken und ErlOsungskl&nge Jesaias um die

Person der Messiasidee, welche bei ihm die höchste sittliche

Gestaltung erfahren hat, zu der jüdischer Geist befkhigt

war. Der Messias wird einen neuen Geist und die Ge-

rechtigkeit unter die Heiden bringen. „Er wird nicht

mürrisch noch gräulich sein, auf dafs er auf Erden das

Recht anrichte, und die Inseln werden auf sein Gesetz

warten." Er ist das Licht der Heiden und wird alle

Völker zur Versöhnung mit Gott versammeln. Das Haus

des Herrn wird sich zu einem Bethaus für alle Völker er-

weitern. „Lasset alle Heiden zusammenkommen zu Haufe

und sich die Völker versammeln. Welcher ist unter ihnen,

der solches verkündigen möge und uns hören lasse vorhin,

was geschehen soll! Lasset sie ihre Zeugen darstellen und
beweisen, so wird man es hören und sagen: es ist die

Wahrheit!" —
Fttrwahr, das Alte Testament ist eine herrliche Quelle

menschlich-sittlicher Bildung und Belehrung, foUs es von

«einem theologischen und dogmatischen Schleier befreit wird

und man mit rationeller Prüfung an seinen Inhalt herantritt.

Die Schicksale eines stolzen und naualich hoch begabten,

doch zugleich starrsinnigen und selbstsüchtigen Volkes in

seiner geschichtlieheu Entwicklung zeigen uns einen der

Digitized by Google



— 216 —

Wege des MenachengcschlechtSy das sein Ziel and Ideal in

langer fkfahrung selbst hervorbringen mufs. Die Messiaa-

idee Jesaias eu verstehen, bedarf es nicht thdrichter

Meinungen über wunderbare Inspiration göttlicher Vor-

seliuüg; wir brauchen aus dem Kreise menschlicher Fähig-

keiten nicht herauszutreten, um die ideale Bildung zukunfts-

reicher Hoffnungen, welche mit der Geschichte eines jeden

Volkes lind des ganzen Menschengeschlechtes aufs engste

verkn ij itt sind, psychologisch zu verstehen und moralisch

zu würdigen.

In den beiden letzten Jahrhunderten v. Chr. vollzog

sieh infolge der allgemeinen Völkerberttbrangen und der Er-

öffnung Palästinas nach aufsen bin eine Verscbmebsung jüdi-

scher Theologie und griechischer Philosophie, wie sie in der

jüdisch -alexandrinischen Philosophenschule zum Ausdruck

gekommen ist, in welcher Philon, der Zeitgenpsse Jesu,

besonders hervorragt. Die eigenartigste Verbindung beider

Bildungselemente findet sich aber in dem religiös-sittlichen

liunde der Essener, welche um die Mitte des zweiten

.Jahrhunderts in Palästina und Ägypten auftreten und von

denen Piiil ii und Joseplius zuerst herichten. Über den

Ursprung des Esseisnuis stellt nichts Sicheres fest. Hypo-
thetisch hat man persischen, buddhistischen und neupytba«

goreischen Einflufs angenommen.

Die Essener übten Gütergemeinschaft und hatten eine

Ifemeinsame Kasse, aus welcher die Bedürfhisse der einzelnen

und der Gesellschaft bestritten wurden; sie trieben keinen

Handel untereinander, sondern kannten nur Austausch und

Schenkung. Für Blranke und Altenschwache sorgte die

Gemeinde; sie verwarfen Krieg und Üppigkeit und verboten

den Eid. Ihre Fürsorge dehnte sich auf alle Menschen

ohne Unterschied aus, und Zeller schreibt: wenn allerdings

schon manche vor ihnen die Gleichheit und Verwandtschaft

5. Die Essener.

Digitized by Google



— 217 ~
aller Menschen gelehrt hätten, so seien sie doch die ersten,

welche die Sklaverei nicht allein grundsätzlich
verwarfen, sondern auch thatsächlichaus ihrem
Gemeinwesen ausschlössen. Philon berichtet, dafs

es bei ihnen keine Sklaven gab, sondern alle frei waren

und sich gegenseitig Dienste leisteten; sie salien in der

Herrschaft nicht nur eine Ungerechtigkeit, sondern auch

Gotliosigkeit, weiche das Band der Natur aufhebt, w(!lches

alle in gleicher Weise zu vollberechtigten Brüdern vereinigt.

Wie weit das Essenertum auf den Ursprung und die

Entwicklung des JeBUchristeDtums eingewirkt haben mag,

ist historisch kaum nachzuweisen, obgleich viele Berührungs-

punkte und Ähnlichkeiten eine wissenschaftliche Vermutung

über den esseischen Ursprung der Persönlichkeit Jesu

herausfordern.

AditeB Kapitel.

Die £thik des Chrietentums«

1. Moralhistorische YoranssetziingeiL

Mit dem Christentum kam nichts absolut Neues in die

Welt. Es war ein jüdisches Vorurteil, das auf die ersten

Bekenner der christlichen Lehre ohne weiteres überging,

dafs die Heiden in Finsternis wandelten. Wir wissen aber:

auch den Heiden war ein Licht aufgegangen durch die

Kraft und Notwendigkeit eigener Geistesentwickiung. Auch

sie hatten ein Gesetz gefunden, an dem sie ihre Schuld er-

kennen konnten. In Piatons Philosophie hatte der griechische

Geist seine ersten Iriumphe gefeiert Die Idee der Ge-

rechtigkeit war ihr Centraipunkt, aus dem den nach-

folgenden Moralphilosophen die geistige Nahrung angeströmt

. k) i^ . j i. y Google



- 218 —
ist Der Mensch wollte gerecht werden, und infolgedemen

mafete auch sein Gott in ganzer Vollkommenheit gerecht

werden. Die Einheit Gottes und seine moralische Schuld-

losigkeit war auch für Piaton ein notwendiger (iedaiike.

Unrecht nicht mit Unrecht zu vergelten, die Verwerfung

der Sklaverei, die geistige und moralische Einheit des

Menschengeschlechtes, Brüderlichkeit und Nächstenliebe, der

Begriff eines persönlichen Lebensideals und moralisches Er-

Iö8uii.tcsbedürfni8 sind selbsteigene Produktionen des griechi-

schen Geistes, in welchem sich die Kraft seiner Reaktions-

fkhigkeit auf den damaligen Auflösungsprozelis politischer

und ökonomischer Verhältnisse erprobte.

Wie grofs jedoch die Übereinstimmung zwischen

griechischen und christlichen Morallehren sein mag, ein

hervorragender Unterschied bleibt bestehen, in welchem
die moralisch- und ästhetisch -pädagogische Bedeutung des

Christentums beruht: dafs in ihm Lehre und Leben»
Idee nnd Wirklichkeit in der Persönlichkeit
Jesu zur vollkommenen Lebens Wahrheit ver-
schmolzen ist.

In der Geschichte des jüdischen Geistes, dessen sitt-

liche Kraft ebenfalls einen Fortschritt von niederen zu

höheren Moralvorstellungen aufweist, liegen alle die Keime
zum Teil verborgen, zum Teil schon entwickelt, die im
Christentum zur vollen Entfaltung gelaugten. Im Mosaischen
Gesetz, das auf die jüdische Nation sonst speciüsch zu-

geschnitten war, sehen wir eine gewisse Toleranz und
Achtung für den Stammesfremdling. Im Buch Hieb wurde
die altjüdische Vergeltungslehre bedeutsam abgeschwächt
und Jesaia endlich hat das Christentum in setner Idee von
einem Gotte aller Völker nnd eines universellen Reiches
des Friedens und der Gerechtigkeit in einer Weise anti-

zipiert , dals die Annahme eines nicht-geschichtlichen und
ttbernatttrlichen Ursprungs des Christentums für den Moral-
historiker der gröfste Wunderglauben sein mttbte. Die

Digitized by Google



— 219 -

historischen Vorausseteungen^ moralischen Stimmungen und
materiellen Verhältnisse waren gegeben, aus denen sich eine

solche Synthese mit Notwendigkeit ergeben mufste und

konnte. Der morali^( ho Gehalt des Christentums liegt in

geradliniger Entwicklung-srichtung rl«s Geistes, der ihm

vorangeht und ihm parallel läuft. Deshalb werden wir an

die christliche Lehre denselben Mai'sstab der mora-
lischen und rationellen Kritik legen wie an jede

midiere moralhistorische Thatsache. Die sittlich erlösenden

Werte der Jesu -Lehre fallen aus dem Rahmen aUgemein-

menscblicher Kräfte und Idealbildungen keineswegs heraus.

Man braucht steh dabei nicht einmal im Sinne einer yer-

gleichenden Moralgeschichte auf die sittliche Weisheit der

alten orientalischen Kulturen zu berufen ; eine vorurteilslose

Betrachtung judischer und griechischer Sittlichkeitsentwick-

lung genügt dassu aUein und vollständig.

Es ist eine zwiefache Beeinflussung des Christentums

durch judische und griechische l^thik aiizuiichmen : ein

direkter Einflufs aus dem Judentum, den Jesus überall

anerkennt, indem er lelirt, das Gesetz und die Propheten

erfüllen zu wollen; ein indirekter durch Paulus, den Vater

aller christlichen Theologie, indem er die altjüdische Ver-

gcltungslehre und Messiasidee mit der Person Christi zu

verbinden suchte. Das Griechentum wirkte direkt ein durch

die griechische Bildung, wie sie in der Lehre der Essener

und der jüdisch-alexandrinischen Philosophie mit dem Juden-

tum sich vereinigte, ein Einflufs, welcher sich im einzelnen

wohl kaum nachweisen und der sich nur aus der allgemeinen

Kulturtendenz der Zeit erschliefsen läfst, mittelbar in

Johannes und Paulus, indem ersterer die griechische Logos-

idee, den Oedanken eines vemanftigen Weltgcsetzes ab
Urgrundes aller Dinge mit der Messiasidee ^ welche in

Jesnia einen ähnlichen Ausdruck gefunden hatte, synthesisch

versclaiiolz. Paulus dagegen knüpfte an die Weisheit der

Heiden mehr in negativer Art an, indem er in ihr wohl

Digitized by Google



— 220 —

eine Kraft zum Guten anerkannte, die aber im Vergleich

mit der neuen Butschatt des Gottessohnes schwach und
dunkel ist. Ihm ist der Heide nur von Natur, nicht alter

durch den Geist p^ut, worin sich eine unberechtigte Ver-

kennung der Geist* skraft ausdrückt, welche im Griechentum

auch in seinem Niedergani^ noeli lebte.

Das ursprtlngl i c lie ist wesentlich verschieden von

dem dogmatiacheu Christentum. Die rationellen Mittel,

um letzteres zu schaffen, hat die griechische Philosophie

zweifellos hergegeben, da es sich als notwendig erwies, das

Leben und die Predigt Jesu mit den Anforderungen des

philosophischen Systemtriebes in Einklang zu bringen. So

entstand das Dogma, welches aus dem moraltscken Glauben

eine wissenschafUiche Edkenntnis machen wollte. An dieses

dogmatische Christentum, das in der Kirche seinen materiellen

Machtgrund fand, knüpft sich die nnkeilrolle Wirkung an,

welche das Christentum in dieser mifshandelten und fluch-

würdigen Gestalt auf den intellektuellen und moralisclien

Fortschritt der Menschheit ausgeübt hat. Ein Hais den

edlen Geistern , eine Fessel aller freieren Regungen , ein

Schandfleck der Menschheit, steht das kirchlich- und dogma-

tisch organisierte Christentum da, dessen Bekämpfung und

Überwindung der Mühe und Arbeit aller freien G^ter
wert ist.

Jedoch darf man nicht vergessen, dafs schon im litte-

rarisch fixierten ursprünglichen Christentum manche Elemente

zu dieser dogmatischen Verirrnng gegeben sind. Auch der

moralische Inhalt der Jesulehre bedarf der Kritik und Fort-

entwicklung. Dafs die Menschheit fast zweitausend Jahre

nack ihr lebte, Ist nicht ohne Einfiufs auf den Fortschritt

moralischer Erfahrung geblieben. Den dauernden Gehalt

herauszuschälen ; ihn rücksichtslos Ton allen fremdartigen

und unfruchtbaren Elementen zu trennen und zu unserer

eigenen Lebensgestaltung wertvoll zu machen, das muCs

Digitized by Google



- 221 —
11218er sittliches Verhältnis su Jesus und seiner Lehre in

die Bahn kritischer Wahrheit leiten.

Zweifellos liegt der Persllnlidikeit Jesu ein historisches

IndividuTiin zu Grunde, dessen Ursprung und Bildungs-

geschicJite uns aus Mangel au litteiariöchcii Nachrichten

nur unvollkommen erschlossen ist. Man mnfs mit S trau Ts

sich einverstanden erklären , dafs die Thatsache der Un-

kenntnis der liervorbringendi II Ursachen dos (Christentums

nicht bedeutet, dafs gar keine solchen Ursachen vorhanden

gewesen seien. Die Jesu-Persönlichkeit macht den Eindruck

teilweiser Geschichtlichkeit und teilweiser Erdichtung. Dafs

eine solche Person in jener Zeit menschlich und historisch

möglich war, kann nicht bezweifelt werden, wenn man den

geistigen Inlialt und die wesentlichen Funktionen mensch-

licher Moralgeschichte als ttherall gleichartig erkannt hat.

EHir uns gentigt es, dafs jene Zeit die Jesu*Persönlichkeit

moralisch hervorgebracht hat, wobei es weniger darauf an-

kommt, oh sie das Lebenswerk eines einzelnen Menschen

oder das ideale Ergebnis eines socialen und geschichtlichen

Zusammenwirkens bedeutet; denn überall arbeitet der

Menschenf^eist an der Schöpfung persönlicher Ideale; in

der Geschichte aller Völker sieht man je nach dem Stand-

jmtikt des Kulturgrades sich die idealen Funktionen in

einer persönlich-individuellen Gestaltung verdichten, welche

bald mehr mit physischer, bald melir mit ereistiger und

sittlicher Kraft ausgerüstet ist, worin ein allgemeiner Grund

der Bildung religiöser Vorstellungen liegt. Die Selbst-

schöpfung des Ideals ist der Geistesgeschichte
wesentlich, — auch diejenige des christlichen Ideals, das

fUr uns weder einen dogmatischen noch einen mystischen

Charakter trägt

Dies steht aber fest, daüs die universelle SittUchkeits-

entwicklung der Menschheit in keiner Persönlichkeit zu einer

solch' abgerundeten, in sich geschlossenen G^taltung sich aus-

gebildet hat wie in dem Leben Jesu von Nazareth. In ihm

Digitized by Google



— 222 —

war die Wahriieit nicht nur Idee, sondern Leben und
Wirken. Alles Moralische wirkt nicht durch abstrakte

Deduktion und Beweise, nur durch Vorbild und Beispiel,

durch die Praxis des Lebens. Persönlich mußt das

Sittliche auf Menschen wirken, um Persönlichkeiten heran-

zuziehen. Jesus ist der gi uläeste unter den moralischen

Genies der Menschheit. Wie ein Kunstwerk mufs das

Muster gesetzfrebender Lebensführung zu uns iti Beziehung

treten. Christus mufs in uns G estal t gewinnen , lieifst

es im Galaterbrief. Das ist das ästhetische Gelieimnis des

Christusglaubens. Jesus ist ein Lebenskünstler, — eine

schöne Seele, nicht nur in Gesinnungen und Handlungen,

auch in der Art, wie er durch sein Wort, im Reden durch

Oleichnisse, sein Innerstes offenbarte. Darum braucht man
aber keine Wundertheorie aufzustellen, denn überall mufs

einer der gröfste sein auf allen Gebieten des Lebens. Das
Christus-Ideal ist kein moralisches D(^gma, das unab-

geschlossen feststeht. Wie es geschlchüich erzeugt ist,

mufs es geschichtlich fortgebildet werden. Soweit aber

darin universal-moralische Gesichtspunkte offenbar sind,

wird das Christus-Ideal bleiben und unverändert fortwirken,

so lange Menschen irren und der Erlösung bedürftig sind.

Das gilt aber in gleicher Weise von allen anderen uni-

versellen Werten, weh he die iilenschheit in ihrer Ent-

wicklung hervorgebracht hat.

2. Die Mhetisehe Sittlichkeit im Christentmi.

Die moralische Bedeutung der Jesulehre liegt in der

Idee des Reiches Gottes als einer universellen Herrschaft

des Geistes und der Wahrheit Die vorchristliche Ahnung
und Hoffnung von der geistigen Einheit des Menschen-

geschlechts und eines Liebesbundes gegenseitiger Hilfe-

leistung ist in ihr Wahrheit und Leben geworden. Das
Reich Gottes ist inwendig in den Menschen inFonn

Digitized by Google



— 223 —

einer geistig-sittlichen Gemeinschaft der Gesinnniig. Jesus

fllhrt in allen seinen Reden den Menschen vom Sinnlichen

auf das Geistige, vom Aufseren auf das Innere. Es ist eine

moralische iSelbstbesinnung auf die geistige Bestimmung des

Menschen, welche sich hier in vorbildlicher Weise vollzieht.

Insofern wurde da« Evangelium ein Licht der Welt, in

seiner Konsequenz ein })rinzipieller Fortschritt in der Auf-

fassung menschlichen Lebens, berut»n , die Menschen selig

zu machen und von ihrer 8ünde zu erlösen. In ihm gelangt

die Ewigkeit und Unendlichkeit des moralischen Gesetzes

zum bewufsten lebendigen Ausdruck.

Die Jesulehre verlegt den Wert des Menschen in sein

Gewissen. Höher als der Besitz der ganzen Welt ist die

Reinheit und Gesundheit der Seele. Eine notwendige Folge

der ethischen Gesinnung ist die sittlich gerechtfertigte £^
Werbung der Leben^ter. Nur wenn die menschliche Oe-

sellschaft eine Gemeinschaft moralischer Gesinnungen ist,

kann in unseren Ökonomischen Beziehungen Gerechtigkeit

und Frieden walten. Diese Gerechtigkeit besteht aber darin

:

Alles nun, was ihr wollt| das euch die Leute
thun solleUi das thut ihnen. Denn im Reich Gottes

ist jeder Mensch Selbstzweck; der Mensch bekommt als

Mensch einen Unendlichkeitswert Alle sind zur Gottessohn-

Schaft berufen und sollen durch moralische Selbstbildung

Kinder Gottes werden. Ich und der Vater sind eins.

Dariii liegt ein ästhetisch-moralischer Atheismus ausgedrückt,

der alle hohle Gottvorstellung jenseits des Menschen über-

wunden hat. Gott wird Mensch und der Mensch soll Outt

werden. Gott ist ein Geist und die ihn anbeten, müssen

ihn im Geist und in der Wahrheit anlH tcn. Der Tröster

der Menschen ist der Geist der Wahrheit, der die Menschen

frei machen wird. Das Reich Gottes wird der Welt im-

manent als ein Reich der Gemeinschaft nach geistigen Ge-

setzen, und insofern der Mensch durch seine Gesinnung

dann teilnimmt, wird er göttlich, d. h. moralischer Endzweck.

. k) i^ . j i. y Google



— 224 —
Eft ist einer der hödisten Gedanken dest Jesnlehre^ den

freilich anch schon PUton und Sophokles and später Seneka,

Epiktet tind M. Aurel ausgesprochen haben: Böses nicht
mit Bösem au Tergelten. Das Böse kann nur durch

Gutes besiegt werden. Wird das Böse mit Bösem vergolten,

so wird das Übel yerdoppelt, das hiefse den Teu£d durch

Beelzebub austreiben. Die Formel: widerstrebe nicht
dem Übel, ist dagegen zweideutig und geftlhrlich, wenn

man darunter verstehen will, dal's der Mensch sich ohne

weiteres allem l'bel überantworten soll. Der nioi alische

Widerstand ist sicherlich die mäch tigste Waffe
des Menschen, und wenn mit jenem Ausspruch gemeint

ist, dafs ein physischer und ökorioiniacher Widerstand damit

unbedingt aus'jeschlossen sein soll, so vergifst man, dafs die

geistig-sittliche Existenz ohne physisch-ökonomische Erhaltung

eine leere Idee ist Ks ist denkbar und notwendig, dafs

einem materiellen Widerstand moralische Selbstbehauptung

zu Grunde liegt. Der Zweck heiligt das Mittel, falls der

Zweck wirklich sittlich und in Wahrheit und Gerechtigkeit

gegründet ist. Es giebt Menschen, auf welche ein moralischer

Widerstand unter ümstSnden eindruckslos bleibt, und in

der Notwehr sollte es unmoralisch sein, wenn wirklich

die Existenz des Lebens auf dem Spiele steht
,
physischen*

Gewaltmitteln gleichen Widerstand entg^nauaetsen? Denn
hier li^gt der Widerstand nicht in emer Vergeltung,
in der Lust an der Bache, sondern ist geradeau eine

moralische Notwendigkeit geworden. Es ist ein grofser
Unterschied, ob man aus Lust am Bösen dem
Übel widerstrebt oder aus der klaren Erkennt-
nis der Notwendigkeit, den Wirkungen der
Thorlieit und Gewalt entgegenzutreten. Jesus

selbst, der voraussah, dafs er seine Jünger wie Schafe

mitten unter die W ülfe sandte, riet denselben, klug zu sein

wie die Schlangen und olme Falsch wie die Tauben. Ohne
Bedenken stellt Jesus der Falschlosigkeit der Taube die

Digitized by Gc¥)gle



— 225 —
Klugheit der Schlange sar Seite. Ein Christ, d. h. ein

moralisch handelnder and ftsthetisch fUhlender Mensch geht

ohne Arg und Schuld unter die Kinder dieser Welt Er
würde vahrlich von den Wolfen zerrissen werden, wenn er

dem Übel absolut nicht widerstreben wollte. Eine Abwehr
des Bösen durch technisch-physische Mittel ist notwendig^

wenn sie moralischen Zwecken untergeordnet sind
; dagegen

ist ein Widerstand unbedingt moralisch verwerflich, wenn
er von den Gefühlen der Rache und Vergeltung getiagen

wird.

Das Gebot der Feindesliebe ist das Solnverste,

waö die Jesulehre an moraliselicn Leistungen verlangt.

Wenn der Mensch es erfüllt, wird er Gott gleich, denn

Gott ist die Liebe. Die Liebe bedeutet die Vollkommen-

heit, und indem die Triebe als Wesen Gottes und Ziel des

Menschen sich darstellt , wird das Christentum zu einer

ästhetischen Religion und das Problem der Jesnlehre zur

Ästhetik des inneren Menschen.
Die Feindesliebe besteht darin, demWidersacher „siebenzig

Mal sieben Mal" zu verzeihen und ihn von seiner feindlichen

Gesinnung zu heilen suchen. Keine Vergeltung und Rache

am Feinde zu üben, ist eine moralische Hilfe, welche wir

ihm zu gewähren schuldig sind. ,,So nun deinen Feind

hungert y so speise ihn; durstet ihn, tränke ihn. Wenn
du das thust, so wirst du feurige Kohlen auf
sein Haupt sammeln. Lafs dich nicht das Böse ttber^

winden, sondern fiberwinde das Böse mit Gutem." Seneka

empfiehlt schon, dem Feinde mit Wohlthaten zu Leibe zu

rücken. Auch der Feind ist ein Mensch, er soll ein

Mensch sein, darum hilf ihm aus seiner moralischen Ver-

irrung. Sei ihm ein Weg zum Guten, ein erzieherisches

Beispiel

!

Die Liebe ist des Gesetzes Erfüllung; dem Gerechten

ist kein Gesetz gegeben. Durch die Liebe wird der Mensch

zum Gottmenschentum getuiirt, und Gott und Menscii sind

Weltmann, Sjsiem doa moral. B«wu£stfteins. 15

. k) . j l y Google



- 226 -

ersöhnt y deim die Sttndenschuid ist ttberwnnd^ Die
Liebe, heifst es^ deckt der Sttnde Menge zu. In

der Liebe ist der Mensch heilig, denn das moralische G^sets

ist vollständig in der inneren Heiligkeit aufgegangen.

Das Gericht ist zur Versöhnung gelangt, und wenn Gott

die Liebe ist, so kennen wir Gott, soweit die Liebe in

uns leb t. Warum sollen wir hinter der Liebe noch ein

Anderes und Ilöhere« suchen und ein Wahngebilde er-

dichten? Die Liebe ist der Zeugungsgrund aller Dinge,

oder philosophisch gesprochen : Der einheitliehe Träger

von Naturgesetz und Moralgesetz im Menschen und in der

Welt. „Wisset ihr nicht, dafs ihr Gottes Tempel seid und

der Geist Gottes in euch wohnt?" Die Liebe ist die innere

Schönheit der Seele, und die Schönheit der Welt das voU-

kommene Kleid der Gottesliebe. Paulas nennt die Liebe

das Band der Vollkommenheit, womit der ästhe-

tische und synthetische Charakter der Liebe gekennzeichnet

ist In Christus hat die Liebe ihre lebendigste Offenbarung

gefunden. Die Person Christi soll in allen Menschen Qte-

stalt gewinnen; insofern er das Ebenbild Gottes ist, ist

Gott Fleisch geworden, d. h. die Gottheit ist in der

Menschheit Christi. „Denn in ihm wohnt die ganze Fülle

der Gottheit leibhaftig. Und ihr seid vollkommen in ihm.'*

Der ästhetische Oehalt der Jesulehre kommt am klarsten

in der Bergpredigt zum Aii>(lrii< k. Das ganze Evangelium

des Johannes ist eine Philosojjliie der Liebe. Ai)er auch

Paulus hat im 12. und 13. Kapitel des Korintherbriefes

fundamentale und unübertreffliche Gedanken ästhetischer

Sittlichkeit auagesprochen. Hier bricht die Idee der natür-

lichen und geistigen Einheit der Menschheit mit einer so

heiligen und beglückenden Klarheit hervor, wie sie den

Völkern der Erde noch nie gepredigt worden , ndt einem

Schwünge der Begeisterung , wie sie in der Gbiechenwelt

nur Piaton und unter den Juden Jesaia erreicht hatte.

Die Gaben und Fähigkeiten der Menschen sind verschieden,

Digitized by Google



— 227 —
aber es ist ein G-eist^ der sie zum gemeinsamen Nutzen

vereinigt. Den Schlafs vom leiblichen Organismus auf die

Gliederung der Gesellschaft, welchen moderne Social-

theoretiker so gern und anspruchsvoll kultivieren, hat

schon Paulus LT'zogen. Wie die Glieder des Ivorpers den

einen luhien und ftir einander sorgen sollen und

liwertig sind in der Erfüllung ihrer specifischen Funk-

tion^ so sind auch die einzelnen Menschen und Kräfte in

der Gemeinschaft der Menschen zu einem einheitlichen

Zweck verbunden. Di« hoste der Gaben und der köst-

lichere Weg ist indes die Liebe, welche die geistige

£inbeit in sieb tiftgt und erzeugt. |,Die Liebe bört nimmer
auf.* Sie ist das Vollkommene, welcbes das Stückwerk

anfbebt und vollkommene Erkenntnis von Angesicht zu

Angesicht gewährt.

Das Gottesreich ist ein inneres geistiges Wachsen, wie

ein Senfkorn zu einem Baume sich entfaltet* Es ist eine

Entwicklung und geschichtliches Fortschreiten zur Voll-

endung in Freiheit und Liebe.

Das lieicli Gottes ist ein Gericht, das Verblendung

und Thorheit in eine jenseitige Welt verlegt hat. Das

Weltgericht ist der Welt immanent. Der jüngste Tag und

das Ende der Welt ist in jedem Augenblick des Lebens,

wo die Bösen von den Guten geschieden werden. Die

Geschichte des Menschen und seines Geschlechtes ist das

«elbstgesprochene Gericht Oft ist das Gericht grausam

und ungerecht gewesen, aber zur Richterin soll die

heilige Liebe werden, welche gerecht, aber auch barm-

herzig ist Die Heiligen sollen die Welt richten,

d. h. jeder Mensch, der richtet, soll zum Bestimmungsgrund

«eines Urteils das Prinzip der heiligen Liebe machen. Wie
das Göttliche der Reflex des Menschlichen ist, so waren

Jehoyah und Zeus Götter der Rache und Strafe, wie die

Menschen, welche ihnen ihre Opfer darbrachten. Will man
den grofseu einheitlichen Zusammenhang in dem Gericht

15*

Digitized by Google



- 228 —

der Weltgeschichte unter einem Gericht Gottes begreifen,

so ist das nur so zu ver-stehen, dafs dies Gericht von den

einzelnen Menschen- und Völkerindividuen getragen wird

und nicht ein auliseihalb alles Menschlichen ItPirendes Prinzip

bedeutet. Indem Jetjus das glänzendste Beisjjiel eines solchen

Gerichtes durch sein Leben und Denken gab, hat er das

Gericht der heiligen Liebe in sich erfüllt. Das gilt ebenso-

sehr Ton allen anderen Menschen in quantitativer Abstufung.

Dadurch kommt Zweck und Bedeutung in die Mensehheits»

geschichte. Das Gericht der heiligen Liebe wird unter

den Gesichtspunkt veryoUkommnender Erziehung
gebracht.

Im Reiche Gottes giebt es keine Herrscher und Diener

im Sinne der weltlichen Gewalt: ^So soll es nicht sein

unter Euch, sondern so Jemand unter Euch will gewaltig

sein, der sei Euer Diener. Und wer da will der Vor>

nehmste sein, der sei Euer Knecht." Die Menschen sollen

einander Brüder sein; einer ist nur Meister und einer ist

Vater: die Liebe und die Wahrheit. Alle sollen einander

dienen mit der Gabe, welche jeder empfang^en hat; denn

es sind zwar vielerlei Gaben, doch ein (ieist. Vor dem
morali seilen Gesetz sind alle gleichwertig,
wenn jeder seine Pflicht thut nach der Kraft,
welche ihm verliehen ist. Die Witwe, welche von

ihrer Armut einen Heller in den Gotteskasten legte, hatte

mehr geopfert als die Reichen, welche aus ihrem Überflufs

viel hineinlegten. Dies beweist auch das sinnreiche Gleich-

nis, wo das Himmelreich mit einem Weinbei^ verglichen

wird, wo die einzelnen Arbeiter verschieden lange Stunden
arbeiten, aber gleichen Lohn erhalten. Jeder Mensch soll

seinen Schate von Kräften redlich verwalten und ver-

mehren; denn wer hat, wird die Fülle gewinnen, wer aber

nicht hat, dem wird auch genommen, was er hat. Denn
viele sind berufen, aber wenige sind auserwühlt. Die Be-

rufung und Auswahl als eine Gnade Gottes hinzustellen^

Digitized by Google



— 229 —
ist moroliach laid iteihelisch unmöglicli ssu denken. Wenn
aacb Gott will, daCs allen geholfen werde, so bleibt doch

die Thatsache bestehen, dafs der Einzelne mit einer Rraft-

b^^abung geboren wird, welche weder sein Verdienst noch

seine Schuld ist Naturwissenschaftlich betrachtet, zeigt

sich hier jene Notwendigkeit und Selbstgenügsamkeit im
Mechanismus des Geschehens^ welche die Tragik in Ge-

schichte und Ijcben hineinflicht. Diese Tragik bringt keine

noch 80 hochgespannte Gottesidee au« der liiatsüchlichen

Wirklichkeit heraus und der Gott — bleibt immer Mensch,

d. h. es giebt nie eine absolute Erlösung des Universums,

sondern die Vollendunjo: unseres Lebenszweckes ist immer
nur eine individuelle kScllioteilosung. Die Auswahl ist kein

tibernatürlicher Gnadenakt Gottes, sondern eine That-
sache der Natur, mit welcher wir uns moralisch ab-

zufinden haben. Die Auswahl ist eine moralische Aus-
lese im Kampfe um persönliche Werte durch die

selbsteigene That des Individuums im geschichtlich-socialen

Prozefs der Menschheitsentwicklung. Jeder wird mit einer

Kraftsumme geboren und berufen, für welche er verant-

wortlich ist Unsere Pflicht und Hofihung.ist es, diese

Kraftsumme von Generation zu Generation zu vermehren.

AUe Menschen leisten gleich viel, wenn jeder Üiut, was

jeder kann. Der Stärkere ist berufen und auserwählt, im

Dienste des Ganzen als ein guter Hirte seine Gaben zu

gebrauchen. Zu leisten, nach Art und Grad, was jeder

kann, ist seine Pflicht und Rechtfertigung. In diesem
Bewufstsein mttssen sich alle gleichwertig
ftthlen. Nur so ist Schicksal und Zufall zu ttber-

winden, welche verschieden grofse und versohieden geartete

Kräfte austeilen.

Wenn man dazu schreitet, das Universum unter

idealen und persönlichen Gesiehtspunktcn zu denken

und zu fühlen, indem man die All-Natur in immanente

Beziehungen zu den Zwecken und Auiigaben des persön-

. k) . j l y Google



liehen Lebens bringt, dann entsteht für uns Religion.

Der Mensch kann jeweilig die Wirklichkeit nur aus seinem

höchsten Gedanken herausdeuten. In der ästhetischen

Kraft des religiösen Gretüiils vollendet der Mptim k seine

Lebenszwecke. Darin liegt der ästhetische Wert der Jesu-

lehre , dafs sie von dem Universum als einem Vater
spricht, die Menschen als seine Kinder und untereinaoder

als Brüder auftafst, welche durch die Liebe verbunden sind.

„Also ist nun hier kein Knecht mehr, sondern eitel Kinder/

Aach die Grieehen nannten Zeus den Vater der Menachen^

aber mehr nur im physischen Sinne als organischen Er-

zeuger ihres Geschlechtes, aber nicht im Sinne des innigen

Vertrauens familiärer Geistes- und Liebesgemeinschaft

zwischen Vater und Sohn. Religion ist daher das ttsthe-

tische Verhältnis der Persönlichkeit zum Universum. Diese

Beziehung kann nur aus der höchsten Punktion einer Per-

sönlichkeit zur anderen Persönlichkeit gedeutet werden,

woraus die Messiasidee eines Welth e i iand e s entspringt,

eines Mittlers und Erlösers, welcher der persönliche
Weg zur Wahrheit ist. Der Glaube an eine vollendete

Persönlichkeit hat als innere Aufrichtung und Erbauung
erlösende Kraft von moralischer »Schuld. Der Glaube in

seiner immanenten Qeisteswirkung von Person zu Person

ist als eine heilsame ästhetische Seelenfunktion anzu-

erkennen, aber zu verwerfen in der dualistischen Form
des theologischen Dogmas. Ein verständiger £thiker des

Christentums*) meint» dafs die Entwicklungsgeschichte der

Thaten des welterlOsenden Gottes eine andere sei, afs die

Entwicklungsgeschichte des von ihm erlösten Menschen.

Dieser Dualismus ist zu verwerfen. G^tt und Mensch,
durch Christus vermittelt, sind im Verhältnis des bio-
genetischen Grundgesetzes zu begreifen. In Christus

ist die vollkommene Form des inneren Menschen lebendige

*) Harlefs.

Digitized by Googl



— 231 —
Wirklichkeit geworden und mui's fortzeugend in dem
Menschen durch eigene Selbstbethätigung Gestak gewinnen.

Was Kant vom Genie sagt^ gilt aucli vom moralischen

Lebeiiöktinstler : er ruft zur Nachfolge auf. d. h. ans den-

selben Quellen zu schöpfen. Das erlösende V^erhältnis zu

Christus ist kein übermenschliehes Mysterium, sondern die

gesteigerte Beziehung der Liebe und des Vertrauens , wie

sie zwischen Menschen überhaupt stattfindet. So wird uns

der Ohristuflglaube psychologisch und moralisch, — mensch-
lich näher gebracht, indem man ihn als Ghrund einer

ästhetisdien Wiedergeburt des Innenmenschen nach all-

gemeinen Gesetzen und Wirkungen geschichtlichen Geistes-

lebens erkennt. Der Cbristtisglaube ist ein quantitatiy ge-

steigerter Menschenglaube; die Erlösung durch Christus

die eigene Selbsterlösung. Was Ton Jesus Christus gilt,

gilt in gleicher Weise von jedem Menschen: nur ist

Christus der erste unter den Brüdern!

B. Die Weltvemeiiiviig im Christentani.

Der positive vernünfti.t^e und moralische Gehalt ist als

ein Prinzip ästhetischer »Sittlichkeit und Reli-

gion aus der Jesuiehre herausgeschält worden. Wir haben

die Idee des Christentums aus dem moralischen Geiste re-

produziert, derdasEyangelium durchglüht. Den Buchstaben

haben wir verachtet. Es ist eine Thatsache, dafs im litte-

rarisch Torliegenden Urchristentum schon die Keime zur

dogmatischen Entwicklung und gewisse negative Tendenzen

liegen, welche zur Verneinung der Welt und zum thörichten

Glauben einer jenseitigen Hoffnung hinfUbren mulsten. Dafs

daran nicht wenig der Buchstabenglaube schuldig gewesen

ist, zeigt die Theologie bis auf den heutigen Tag.

Jesus war kein politischer Revolutionär ; er wandte sich

an die einzelnen Menschen und suchte auf ihren Geist

erneuernd einzuwirken. Ihm war die Frage der geistig-

Digitized by Google



— 232 —
Bittlichen Wiedergeburt eine individuelle Angelogenheit, und

er hst gegen die Staatsgewalt nie zu einem offenen Wider-

stand aufgefordert Ihm war sein Beruf so geistige ond

innerlich geworden, dafs er am Staate keine Kritik ttbt^

obgleich er andererseits gegen das Pharisäertum mit harten

Worten rorgegangen ist Seine Aufgabe war, in allen

Menschen göttliches Bewufstsein au wecken, „auf dafs er

aus zwei einen neuen Menschen In ihm selbst schaffe

und Frieden mache".

Diese Ignorierung der äulseren Staatsgewalt hat sich

in der Folgezeit sehr gerächt, und Paulus ist es namentlich

gewesen, der zur Staatsknechtschaft des Christentums den

dog-matisclien Grund gelegt hat. Pauhis ist dem Christen-

tum verhängnisvoll geworden, wenn auch anerkannt werdeu
nnifs , dafs er neben dem Verfasser des Johanneischen

£Tangeliums am tiefsten in den moralischen und ästhetischen

Gehalt der Jesulehre eingedrungen ist. Nicht nur hat er

zuweilen den Zwiespalt zwiselien natürlichem und geistigem

Menschen in hochgradiger Weise Überspannt, der im Meister

der moralischen Lebenskunst so harmonisch überwanden
war, er ist auch schuld , dafs nicht nur in der Folge das

Christentum Staatsreligion werden konnte, sondern dafs auch

die Frau in ein unwürdiges Unterthanenverhältnis aum
Manne gebracht wurde. Er war der sohlimme Vater der

Theologie, indem er die Lehren des Alten Testamentes,

welche Jesus endgültig überwunden hatte, Ton neuem in

das Christentum einführte und dadurch dem pfäffischen

Dogma die Bahn iroi iiiaciite.

Jesus hat regelmäfsig seinen /^.insgroscdien bezahlt, aus

dem charakteristischen Grunde, dafs man sich nicht an ihm
ärgere, und man mufs, als die Pharisäer ihn mit der Frage
versucliti II , oh es gerecht sei, dafs man dem Kaiser Zins

zahle, mehr Klugheit als moralische Weisheit in der Antwort
erkennen: dem Kaiser zu geben, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist Wenn Jesus vielleicht von der Höhe

Digitized by Googit



- 283 -

seiner moralischen Gesinnung in jenem Sfttxe eine Ver^

achtung des Geldes nnd des Staates ausdrücken wollte , so

ist es bei Paulus schon greifbare Wirklichkeit geworden,

daüs der Christ der Obrigkeit nnterthan sein soll, die Gewalt

ttber ihn hat, da alle Obrigkeit Ton Gott verordnet sei. In

geradesu gotteslästerlicher Weise wird Staat und Gott gleich-

gestellt; wer sich der Obrigkeit widersetzt, widerstrebt

Gottes Ordnung, sie ist Gottes Dienerin und Rflcherin der

Strafe, die das Schwert nicht umsonst trägt. Anders frei-

lich dachte Jesus über die Macht der Obrigkeit ; als er vor

Pilatus stand und dieser prahlte, ihn kreuzigen und loslassen

zu können, da antwortete er ihm: Du hilttest keine Macht

über mich, wenn sie dir nicht wäre von oben herab gegeben;

darum, der mich dir überantwortet hat, der hat es

gröfsere Sünde." Darin liegt wahrlich keine An-
erkennung göttlicher Staatsf^^ewalt.

In der Folge wurde das Christentum als Staats-
religion eine Beute der Politiker, als Dogma eine Macht
des Pfaffentums. Der Papst wurde Stellvertreter Gottes

und der Fürst ein Regent von Gottes Gnaden. Bis auf den

heutigen Tag gebärdet sich der Staat als eme christliche

Einrichtung.

In gleicher Weise, wie Paolus das Christentum dem
Staate auslieferte , unterwarf er auch den Christen dem
Reichen und Gewaltigen. Paulus hat nicht dieSklaverei
prinzipiell rerworfen, sondern im Gegenteil sollen

die Sklaven ihrem Herrn unterthttnig bleiben, und nicht

nur mit aller Furcht den gütigen und gelinden, sondern

auch den wnnderlichen Herren gehorchen und aller £hren

wert halten. Innerlich ist jedoch der Knecht frei. So sehen

wur hier einen Zwiespalt sich entwickeln, in den schon die

Stoiker sich yerirrt hatten und der in Luthers Freiheit

eines Christenraenschen zum erschreckenden Ausdruck ge-

kommen ist. Kiiie Freiheit, die nicht nach aufsen wirkt,

ist eine leere und nichtige Einbildung.

. k) i^ . j i. y Google



— 284 —

Nicht minder wie dem Sklayen wird auch der Frau
Ton PaaliiB eine unteigeordnete Stellong zugewiesen. Jesus

hatte in gleicher Weise za Männern und Frauen geredet

und in der Austeilung seiner Weisheit und Liehe keinen

Unterschied gemacht. Aus der schönen Erzählung von

Maria und ^lartha kann man ersehen, wie notwendig er e.s

hält, (lals das Weib auch an der geistigen Bildung teil-

nehmen imd nicht in den Sorgen des Hauses und der Wirt-

schaft aufgeh f'n soll.

Jesus hat otfeuhar eine hohe Meinung vom Weibe ge-

habt^ wie er denn aucli lu gleicher Weise mit Männern und
Frauen zu verkehren pflegte. Er hatte in der Liebe den

Unterschied aufgehoben, welchen der Mythus vom Sünden-
fali s^wischen Mann und Weib herbeigeführt hatte: „Und
er soll dein Herr sein." Im Gottesreich soU aber kein

Herr und Diener sein; alle Glieder sind gleichwertig, auch
Mann und Weib,

Paulus griff in dogmatisoher Weise auf das Alte Testa-

ment BUrttck und begründete von neuem die Unterthftnigkeit

des Weihes unter die Botmäfsigkeit des Mannes. Der
Mann ist des Weibes Haupt. Der Hann ist Gottes Bild

und Khre; das Weib aber ist des Mannes Ehre, denn der

Mann ist nicht vom Weibe, sondern das Weib ist vom
Manne. Auf Grund dieser falschen und vorurteilsvollen

Ansicht vom Ursprung des Weibes kommt er zum Gebot:

Eure Weiber lasset schweigen in der Ge-
meinde.

Aus der Erniedrigung des Weibes ergab sich eine

Geringschätzung des ehelichen Lebens. Das Weib trug

noch den Fluch des Sündenfalles. Jesus hatte die Ehe filr

eine innige Gemeinschaft erklärt: sie sollte ein G^ist und
ein Leib sein, und er fafste sie so hoch und edel aof, data

er lehrte: wer ein Weib ansiehet, seiner m. begehren, der

hat schon die Ehe gebrochen im Herzen, d. h. wer aus

bloüser sinnlicher Lust nach demi Weibe hegehrt, ohne

Digitized by Google



— 285 —
geistige Oemeinsehaft der Gesinnung und des Werkes, der

bat scbon Schuld auf sich geladen. Die Unterdrückung

der sinnlichen Natur, welche bei Paulus vorwiegt, mufste

die Ehelosigkeit als das höhere Ideal erscheinen lassen.

Freilich ist er einsichtsvoll genug anzuerkennen, dafs es

besser ist 7ai freien als Brunst zu leiden. —
Tm Christentum hat die moralische Kntwieklungs-

gcschielite der Menschheit einen Höhepunkt erreicht, der

Uber die Jahrhunderte hinweg in das Herz der gegen-

wärtigen Menschheit hineinleuchtet; und schon machen sich

die Irrungen bemerkbar, welche die christliche Lehre bald

in die Niederungen intellektuellerVerblendung und politischer

Erstarrung hineintreiben sollten. Wir verfolgen nicht das

Christentum in die Schranken des Staates und der Kirche.

Seine Verweltlicbung war nicht ein Hineinfliefsen In das

Leben und die Qesinnung der Menseben als ein befreiender

Strom des Geistes, der alles neu macht Es wurde mm
Schwert und zum Dogma. Kacb der kurzen Sonuenaussicbt

sittlicher Bestimmung sinkt das Menschentum wieder in eine

lange Nacht des VN'ahnes und des Despotismus. Das Mittel-

alter bricht an, nachdem der antiken Welt letzte Blüten

verwelkt sind.

Im allmählichen Werdegang der Geschichte ringt sich

die Menschheit wieder zur Erkenntnis der verlorenen und

vergessenen Weisheit des Christentums und Grriechentums

empor, um die alten Werte in vertiefter und erweiterter

Form durch neue Erfahrungen und Ideale zum geistigen

Gemeingut des modernen Menschentums zu machen.

Digitized by Google



1

— 286 —

Neuntes Kai)itel.

Das moderne Menschentum.

1. I^ie nwsliselie Wieder^ebnrt

Ein Jahrtausend moralischer Finsternis breitet sicli

über die europäische Menschheit aus. Die geistigen Güter

des griechischen und chiistiichen Altertums werden in den

Sarg der Dogmen begraben. Der Mensch verliert ver*

BtlDftiges SelbstbewuTstsein und persttnliche Würde an

papiatiBche Barbarei» und die Erinneraiig an die geistigen

. Eräeugnisse seiner Veigangenheit erlischt in seinem Herzen
und Verstände; er versinkt anter die schlimme Herrschaft

des Mittelalters y Über welches der moralwissenschaHliche

Kultnrhistoriker sich in ein trauriges Schweigen YerbOllen

mulfi.

Endlich kommt wieder Licht in die Menschheit. Es

gilt, die Vergangenheit wieder heraufzuwecken und die

Fesseln der geistlichen Macht und der moralischen Vor-

urteile abzuwerfen, indem der Mensch in der Erkenntnis

seiner Vergangenheit sich einen Spiegel schafft, in dessen

Widerschein er von neuem zum idealen äeibstbewuistsein

erwachte, bereitete er eine Entwicklungsperiode vor, welche

die antiken Elemente griechischer und christlicher Lebens-

bildung zu höheren Zielen emporzuführen bestimmt ist

Die antiken Ideale werden vertieft^ und durch die ge*

schichtiiche und ökonomische Erweiterung des

moralischen Horizontes der G^edanke der Menschheit auf

alle Gebiete des Lebens ausgedehnt Nicht der formale

Begriff, aber der Lebensinhalt der Humanität wird in un-

endlicher Variation er&hren und weiter gebildet

Die moralgeschichtliche Bedeutung der kulturellen

Wiedergeburt im 15. und 16. Jahrhundert liegt in der Ent-

Digitized by Google



— 237 —

Wicklung des Individualismus and dw Erneuerung der

geistigen Interessen fiir positives Leben und Weltlichkeit

In jener Epoche wurde der moderne Mensch geboren.

Nicht nur Kraft des Verstandes , sondern moralischer Mut
war in erster Linie erforderlich, die alten Mächte der

Finsternis zu bekämpfen und mit den überlieferten Lebens-

werten 2U brechen. Vorerst war es die blofse Kraft, welche

sich regte, aber in knabenhaftem Übermute oft zu den

schlimmsten Ausgeburten der individuellen Laune und

Machtsucht sich steigerte. Das Individuum fühlte sich als

eine kulturschaffende Kraft, aber es mufste das verlorene
Gesetz wieder finden, in desaeii Erkenntnis sein Wille

sich bethätigen mufste, um m o ral i s c h e r Wille zu werden.

Es war die GeburtssLunde des Liberalisnuis auf allen Ge-

bieten des Lebens, der erst in den folgeiidea Jfthrbinulurten

eine tiefgehende Ausbildung erfahren hat und dessen kon-

sequente Erfüllung noch in der Zukunft des Menschen-

geschlechtes liegt. Die Befreiung des Staates von der

Kirche, des Individuums von den wirtschaftlichen und in-

tellektuellen Schranken des Mittelalters ist eine kultur-

geschichtliche Tendenz, die heute noch nicht vollendet ist.

Es war erhöhte sittliche Kraft^ welche den Naturforschern

und Philosophen den Mut gab, neu erkannte Wahrkeiten

gegen die düsteren Mächte der Überlieferung zu yerteidigen

und mit Lebensopfem zu bedeigeln. Der Mensch b^ann
das Hecht zu erkennen, als Mensch Geltung und Wert zu

fordern, und selbst die Kunst trieb durch die ästhetische

Gestaltung religiöser Motive in den herrlichsten Werken

der grofsen Meister Blttten reiner Menschlichkeit Die

Humanität zu verwirklichen , ht seitdem zum Kulturzweck

des modernen Menschen und zum bewulstan Ziel geschicht-

licher Vervollkommnung geworden.

Die naturAvissenschaftliche Orientierung und die technisch-

ökonomische Entwicklung des modernen Lebens aus den

beengenden Formen des Mittelalters ist von hervorragender

. kj i^ . j i. y Google



WirkuDg auf die Erweiterung und Vertiefung des sittlichen

KulturbewafatBeins geworden. Da es sich hier um eine

QeBchichte der moraliflchen Idee bandelt^ mnfs nach dem

bewafsten Aasdruck gesucht werden, in welchem der krtttflch

gewordene Geist im An&ng des neuen Zeitalters seine Ziele

erkannt hat ; denn nur daon^ wenn ein geschichtlicher Fort-

schritt zum klaren Bewafstsetn der Zeitgenossen gelangt ist,

kann von einer geistesgeschichtlichen Entwicklung gesprochen

werden. Will man also den Anilingeii des neuen sittlichen

Oeistes nachspüren, so sind wir hauptsäcldich auf die reli-

giöse und pbilosujdiisehe Wiedergeburt angewiesen.

Der Begrift' der Renaissance wird hier zeitlich weiter

gefafst, als der Name urspriinglieh bedeutet. Opposition und

Verneinung sind der skeptisch - kritische Standpunkt der

moralischen Wiedergeburt. Im Kampfe gegen das Alte und

Überlieferte^ gegen die geistige Bevormundung und theo-

logische Knechtschaft des Gemütes und Gewissens entwickelt

sich der positive Gedanke der neuen Freiheit, der ein

religiöses Gewand in Luther, ein philosophisches Gepräge

bei S p in o z a trug. Luther steht als die krafltvollste Persön-

lichkeit unter den Reformatoren da^ und wenn auch Spinoza

ein Jahrhundert später lebte, so ist sein Geistesw^rk speciell

^arum zu betrachten, weil er alle die philosophischen Rich-

tungen der Renaissance in ihren Ansschw^fungen und Ein-

seitigkeiten überwand und zu einem herrlich und klar

durchdachten philosophischen System zusammentalste, mit

-dem sowolil kritische Erkenntnistheorie als positive Natur-

wissenschaft in Einklang stehen können.

In Luther waren es Gefühl und Wille, welche zum
Zerfall mit dem Alien drängten. In seinem Lebenswerk
kommt die Willensseite des modernen Menschen, die pro-

testierende und schöpferische Kraft zum Durchbruch. Das
eigene Priestertum wurde in das Bewufstsein des einzelnen

Menschen gelegt, und er war so sehr Willens- und Gewissena-
mensch, so sehr fUr die moralischen Nöte des menschlichen

Digitized by Googl



- 239 —

Heraens intereBBiert^ da& er Uber Wiaseiuchaft und Vernunft

harte und beleidigende Worte ansspreclien konnte. Anders

feierte in Spinosas Geist die Vemunft ihre Auferstehung,

mit einer Kruft und Klarheit begabt, wie sie sich später

nur wieder in Kants kritischen Werken geoffenbart hat

Die antike Gedankenbildung war in ihrem Höhepunkt
Selbsterkenntnis gewesen; erst im Verfall der alten Kultur

schritt die Philosophie zum Lebeiisproblem der Selbst-

erlösung fort. In der Lehre des Meisters von ISazareth

hatte scidielslich die moralische Selbsterlösung ihren leben-

digsten Ausdruck gefunden. Die Welt des Menschen war

zu einem Reich des Geistes und der Walirheit geworden,

und die Idee der Menschheit hatte in ihrer Qualität eine

univeröell-moralische Bedeutung empfangen. Dif» Idee der

Persönlichkeit fafst Selbsterkenntnis und Selbsteriosung, die

denkende und wollende Seite des Menschen synthetisch zu-

sammen. Die persönliche Kultur der Humanität
ist die höhere Form, in welcher antike und christliche

Ideale zu umfassenderen Zwecken zusammengetreten sind,

Altertum und Christentum genügen nicht mehr dem persön-

lichen Menschen der G^enwart, der seine Individualität

zum uniTersellen Gosels erweitert Naturwissenschaft-
liche Erkenntnis und wirtschaftliche Technik
haben die moralischen Aufgaben des modernen Menschen-

tums Uber die Veigangenheit hinaus erweitert, und von

neuem tritt die Pflicht an uns heran, den Fels zu gründen,

an dem das gegenwärtige Geschlecht den Anker der Hoff-

nung auswerfen kann.

2. Luthers Freiheit eines ChristenneiiseheiL

Mit der Retoiination wacht die ursprüngliche Religion

des christlichen Individualismus wieder auf, welche dem
einzelnen Menschen das Recht und die Fähigkeit zuschreibt,

zu Gott in ein direktes persönliches Verhältnis zu treten.

. k) i^ . j i. y Google



— 240 —

Beschränkt wird indes dieses selbsteigene Priestertum durcb

die Autorität der Bibel. Während Luther den Ohristen-

mmchen ron der anmafsenden und hochmütigen Gewalt

des Papstes and seiner Kirche befreite^ blieb er vor der

traditionellen Heiligkeit der Bibel stehen, in welcher er das

au&erhalb alles Menschlichen liegende lautere Wort Gottes

an Temehmen glaubte. So wurde die Reformation nur der

Anfang des religiösen Individualismus und ihr Befireiung»*

werk von Spinoza, Lessing, Eant^ Fichte^ Feuerbach u. s. w.

durch eine rationelle und historische Bibelkritik fortgefltthrt.

Der Mensch wurde erst wirklich frei, als er sieh auch über

die Autorität der Bibel stellte und sein geistiges Verhältnis

zur Welt nach eigener innerer Beschliefsung zu gründen

lernte.

Die treibende Tendenz der Reformation ist iu Lutliers

Büchlein von der Freiheit eines Christenmenschen zum
vollendetsten Ausdruck gekommen. Anknüpfend an die

Lehren des Paulus unterscheidet Luther den inwendigen

geistlichen von dem äufseren leiblichen Menscheü, denn

jeglicher Christenmensch ist zweierlei Natur, geistlicher und

leiblicher". Doch ist dieser Zwiespalt im Menschen nicht

absolut, sondern wird durch den Glauben an die göttliche

Yerheifsung und Zusage überbrückt. In Jesus ist alle

GrnadCy Gerechtigkeit, Frieden und Freiheit gegeben. Der
Glaube an Jesus allein k inn den Menschen erlösen, denn

in Jesus» der Gott und Mensch ist, sind „alle Sünden ver«

schlungen und ersäuft'^. Durch diesen einzigen Glauben,

der die christliche Freiheit gründet, können wir allein ge-

rechtfertigt werden. Die Werke sind tote Dinge ohne den

Glauben des Herzens. Der Glaube an Christi Leben und

Werk ist nicht ein Glaube an „Historie und Chroniken*

geschichte", sondern das Vertrauen auf seine Predigt,

wodurch uns die christliche Freiheit gegeben ist, die uns

zu Königen und Priestern aller Dinge mächtig macht Erst

müssen wir durch den Glauben gerechtfertigt werden, bevor

. kiui^ .-. l y Google



wir gerechte Werke leisten können. Gute fromme Werke
machen nimmermehr einen guten frommen Mann, sondern

ein guter frommer Mann macht gute fromme Werke. Die

Person nuifs vor allen ;:rutcn \\"erken <;iit und fromm
sein. „Also wer da will gute Werke thun, mufs
nicht an den Werken anheben, sondern an der
Person, die Werke thun soll." Die Person wird nur

gut durch den Glauben. Aus dem Glauben fliefst die Liebe

und Lust zu Gott und aus der Liebe ein freies, williges,

fröhliches Leben, dem Nächsten umsonst zu dienen. Also

müssen Gottes Güter fliefsen aus einem in den andern und
gemein werden, dafs ein jeglicher sich seines Nächsten an-

nehme, als wäre er es selbst. Siehe, das ist die rechte,

geistliche Freiheit, die das Herz frei macht von allen

Sünden, Gesetzen, Geboten, welche alle andere Freiheit

tibertrifft wie der Himmel die £rde.

Das Priestertum des Ohristenmenschen besteht nicht in

äufserlichen Gebärden, sondern in einem unsichtbaren Geiste.

Durch den Glauben an Jesus sind alle Menschen
Könige und Priester. Das Priestertum macht uns

würdig, vor Gott zu treten. Der Laie und Priester unter*

scheiden sich nur dadurch, dafs letzterer der Predigt des

Glaubens sich speciell widmet

Die hohe Bedeutung von Luthers Lehre för die Be-

freiung des Menschentums wird yerständlich, wenn man an

die papistische Tyrannei denkt, unter welcher die Mensch-

heit Jahrhunderte laug ge^eulzt Latte. Indem Luther die

Person des Menschen den Thateu voranstellte, war er der

erste Vorlauter Kants, der die Gcbinuung und gute Be-

schaffenheit des Willens zum unbedingten moralischen Mafa-

stab aller Handlungen machte. Freilich kann man Luther

nur soweit zustimmen, wie wir, geleitet von historisch-

rationeller Kritik, die ursprüngliche Jesulehre anerkannt

haben. Und der praktische Wert seiner Lehre von der

Freiheit eines Ohristenmenschen sinkt bedeutend, wenn man
Wo 1 (mann, System dea moral. BewufstMins. 16



— 242 —

Minen achliminen dogmatischen KAtechismus damit Tergleicht

und man bedenkt, dafis diese Freiheit nnr wenig Kraft und

Drang Terspürte, direkt auf die Wirklichkeit des Lebena

umgestaltenden Einflufe auszuüben. Sind auch die Christen-

menschen „KOnigskinder^y so sollen sie doch den weltlichen

Königen Zins zahlen und nnterthänig sein, eine abstrakte

Verirrung der FVeiheitsidee^ wie sie schon bei den Stoikern

und Paulus beobachtet wurde; und als die Bauern sich

weigerten, weiterhin Leibeigene zu sein und Zins zu zahlen,

— da benahm sich Luther unwürdig und schmählich.

3. Der SptBozismu.

In der SpinozistisduMi PLilosopliic wird das Prinzip

menschlirlierVernüriftii^^keit k'>nse<jnent darcli^'-tiihrt. Spinoza

ist der erste Prcdi^^er der T <> le r an zi d e e und der abf^o-

luten Denk- und Rt-dt-tVeiiieit. In seinem theolog-iscli-poli-

tischen Traktat hat er die Grundzüge einer rationellen

Bibelkritik gegeben, und er erkannte darin als den wahren
K'rT! des Christentums, dafs Jesus die Menschen von
der Knechtschaft des Gesetzes befreit habe, and

dennoch ^1)ofest7:rte und bestätigte er das Gesetz nur noch

mehr und schrieb es ihnen ti ef in das Herz". Denn
die Vernunft sowohl als auch die Aussprüche der Propheten

und Apostel verkünden es offen, dafs Gottes ewiges Wort
und ewiger Bund und die wahre Beligion in die Herzen

und den Geist der Menschen eingeschrieben worden sei,

und da(s dies die wahre Urschrifit sei, welche Gh>tt selbst

mit seinem Siegel, nSmlich mit dem Begriff seiner selbst

wie mit seinem Bildnis besiegelt hat.

Deijenige bandet aus freier Überzeugung, der das

Gute aus reiner Erkenntnis und liebe zum Guten thut.

Wer es aber aus Fnreht vor emem Übel thut, der steht

unter dem Zwang eine^ ITbels, der handelt knechtisch und
steht unter der Herrscliaft eines Anderen. Das natürliche

. kiui^ .-. l y Google



— 243 —
göttliche Gesetz ist CJcnioin^ut aller Meiiseheii, dem mensch-

lichen Geiste augeboren und gleichsam eingeschrieben. Es
ist für alle Menschen in gleicher Weise gültig, da es aus

der allgemein meii9cblichcn Natur abgeleitet werden kann;

es hat nichts mit einem historischen Glauben zu thun und
bedarf keiner frommen Gebräuche. Da es aus einer natilr-

liehen Einsicht entspringt, sind die Handlangen „Spröfslinge

und Früchte der Erkenntnis und des gesunden Denkens*^.

Spinoza lehrt die vernünftige und moralische Ein-
heit des Menschengeschlechts, denn sofern die

Menschen nach der Leitung der Vernunft leben, stimmen

sie von Natur immer notwendig überein.

Wie Spinoza in seiner Gesinnung ein wahrer Jünger

Jesu war und gleich ihm die gesetzliche Einheit im mensch-

lichen Herzen sachte und fand, so geht andererseits Spinozas

modernes Denken über das dogmatische Christentum hinaus,

indem er die Aufserweltlichkeit und Übernatürlichkeit Gottes

pliilo.sophiseli überwand. Wie Gott und M c n & e Ii , so

sind a u e h G o 1 1 und Natur eins. Was Jesus moralisch,

das hat Spinoza intellektuell geleistet. Mensch und Natur

sind Gott geworden: in ihm leben, weben und sind

Spinozas phil08O])hisches System ist die einzig mögliche

Metaphysik, — darum, weil sie im Grunde keine ist. Da«

Denken bleibt im Hahmcn mcnsehlicher Vernunlt, und ihm

kann weder Naturwissenschatt, noch kritische Erkenntnis-

theorie etwas anhaben. Alle hinterweltlichen Gedanken

und jenseitigen Hoffnungen sind als leere Einbildungen zu

verwerfen. Der Mensch wird auf seine eigenen Füfse ge-

stellt und beauftragt, die wirklichen Bedürfnisse des Lebens

zu kultivieren. Natur und Leben, klar und tief erfalst,

sind die Quellen menschlicher Ziele und Thätigkeiten.

Darum werden auch der Körper und die aus seinen Er*

regangen entspringenden Beize neu gewertet und mit

der Vervollkommnung des Geistes diejenige des Leibes

parallel gestellt. „Denn je befähigter der KOrper ist, auf
16»

. k) i^ . j i. y Google



vielerlei Weisen erregt zu werden und die äufsereu Kürper

auf vielerlei Weisen zu erregen, um so Ix'fjiliigter ist auch

der Geist zuni Denken." Aus diesem Grunde wird auch

die Lust moralisch gerechtfertigt; und alles das, was Lust

verschafft, ist gut, insofern die Lust darin besteht, das Ver-

mögen des Menschen, sofern es in Geist und Körper besteht,

zu fördern und zu vermehren. „Die Dinge su g^eniefsen

und sich an ihnen soviel wie möglicli zu vergnttgen (nicht

zwar bis zum Überdrufs, denn das heilst nicht sich ver-

gnttgen) ist darum eines weisen Mannes durchaus wttrdig/

Spinoza hat den tiefen Gedanken ausgesprochen , dals

des Menschen Schicksal seine Leidenschaften
sind. „Der den Affekten unterworfene Mensch steht nicht

unter seinen eigenen Gesetzen, sondern unter denen des

Schicksals, dessen Macht er dermalsen unterworfen ist, daf»

er oft gezwungen ist, dem Schlimmeren zu folgen, obgleich

er das Bessere siclit/' Frei wird der Mensch nur durch

Vernunft und durch Scll)stl)elierrschunof der Triebe. Ein

Affekt kann nur durch einen anderen und stärkeren Affekt

überwunden werden. Der höchste Affekl ist die

Liebe zu Gott. Die Liebe zu Gott kann weder durch

den Affekt des Neides noch der Eifersucht getrübt werden^

sondern wird desto mehr genährt, je mehr Menschen wir

uns durch dasselbe Band der Liebe mit Gott verbunden

vorstellen. Der Geist löst sich mit dem EOrper auf; es

giebt nur eine Unsterblichkeit, so weit der Mensch seinen

Geist in diesem Leben mit ewigen und unendlichen Werten

erfüllt. Wenn der Mensch alles unter der Idee der Ewig*

keit denkt, fählt und will, dann Ist er ewig in der Zeit

und überwindet die Endlichkeit durch die geistige Liebe

Gottes. Eine andere jenseitige Unsterblichkeit p'ebt es

nicht. In Spinoza ist der Glaube zum Schauen ge*

worden; seine Philosophie bildet das Fundament zu jener

WeltanschauuDj;", welche die ästhetische Religion
geworden ist, und welche im Leben des Nazareners und

Digitized by Googl



246 —
ia der Katuraa££u8ung Goethes zur vollendetsten Wirkung
gelangt ist.

4. Die fraiix5BiBehe Revolution,

a. Allgemeine Ideen.

Nicht die politischen Wirkungen, die selbst wieder

auf socialen und ökonomischen Ursachen beruhen, sondern

(le!i menschlich - sittlichen Gehalt zu prüfen, der in der

französischen Revolution zum J3ewufstsein gekommen ist,

giebt Veranlassung, dieselbe in der Gest;hichte des mora-

lischen Bewufstseins zu behandeln. Die wirtschaftlichen

Milsstiinde und die damit zusammenhängende moralische

Korruption sind sicherlich die treibenden Gründe zu der

folgenschweren Umwälzung gewesen. Aber darauf kommt
es an, wie der unverdorbene und wahrhaftige Menschengeist

auf die social-wirtschaftlichen Veränderungen reagierte, und
wie er neue Ideale zur Überwindung der unwürdigen Zu-

stände selbstschöpferisch aus sich erzeugte. Überall ge-

schieht diese ideale Reaktion in derselben moralgesetzlichen

Weise^ und. wir werden finden, dafs in den sittlichen For-

derungen der französischen Aufklärung und Revolution alte,

aber vergessene Lobenswerte der Menschheit wieder 2um
Bewufstsein gelangen und sich weiter entwickeln.

Von den sittlichen Zielen, welche mit der französischen

Bevolution zusammenhängen, werden hier nur die moral-

philosophischen Ideen Rousseaus, der der bedeutendste

der geistigen Urheber der Revolution war, und die Er*
klftrang der Menschenrechte dargestellt, welche

zum erstenmal Ernst machte, moralische Einsichten und

Forderungen in das sociale Leben des Volkes hineinzubilden.

Neben Rousseau ist Voltaire nicht zu vergessen, der

für die moralische Aufklärung insofern von hoher Bedeut-

samkeit ist , als er die moralische Einheit des

Menschengeschlechts zum grundlegenden Gedanken

seiner Ethik macht, jb^ameatiich hat er der Zweifekucht

. k) i^ . j l y Google



— 246 —

Pascals g^enöber festge^llt, dafs es nur ein morap

Usches Gesetz giebt, das bei allen Vdlkerxi Greltang hat^

und welches er in der bekannten Formel ausdrückt, die

sowohl bei den Chinesen als im Christentum sich wieder-

findet: was du nicht willst, dafs man dir thue, das filge

auch keinem andern zu.

b. Bousseau's Rückkehr zur Natur.

Rousseau hat der kalten verstandesmlUsigen Au^
klärang der Materialisten gegenüber die Ansprüche des

menschlichen Herzens und die Rechte der Gefühle in den

Vordergrund gubtellt. Die natürlit-hc Kiiihoit der ^lenschen

im Gefühl ist Anfang und Ende seiner Pliilosophie. Seine

murali^ielle^ Lehren hat Rousseau unter dem Gesichtspunkt

der (Organisation und der Erziehung: vorgetragen,

jene im „Gesellschaitövertrag", diese in seinem „Emil".

Im nien.>ehlielien Herzen und Gewissen ist die Idee

der Gerechtigkeit eingeschrieben. Der erste Lohn der Ge-

rechtigkeit liegt in dem Gefühle, dafs man sie geübt hat.

Unter allen Völkern der Erde und in allen Gebieten der

Geschichte findet man trotz so vieler unmenschliclier und
wunderlicher Arten der Gottesverehrung, trotz der aufser-

ordentlichen Verschiedenheit der Sitten und Charaktere

„tiberall die nämlichen Ideen von Gerechtigkeit
und Redlichkeit, überall die nämlichen Grund*
Sätze der Moral, überall die nämlichen Begriffe
von Gut und Böse.' In der Tiefe der Seele liegt ein

angeborenes Prinzip der Gerechtigkeit und Tugend, nach

dem wir, wie auch unsere eigenen Grundsätze sein mi^gen,

nicht nur unsere Handlungen, sondern auch die Handlungen

anderer als gut oder böse anerkennen: Dieses Prinzip ist

das Gewissen. Mögen alle Völker auch im übrigen ver-

schieden sein, so herrscht doch in diesem Punkte eine voll-

kommenr Übereinstimmung. ,,Sage mir, ob es irgend ein

Land auf Erden giebt, wo es einem zum Verbreciieu an-

. kiui^ .-. l y Google



— 247

gerechnet wird, sein Wort zu halten; gütig; wohlthätig und
edelmütig zu sein, wo der Ehrliche verachtet und der Treu-

lose geehrt wird?"

Das Gewissen ist ein göttlicher Instinkt, eine ewige

und himmlische Stimme, ein unfehlbarer Richter über Gut
und Böse, der dem Menschen Gottähnlichkeit verleiht,

welchem er die VoDkommenheit seiner Natur und die Sitt-

lichkeit seiner Handlungen verdankt und der ihn über das

Tier erhebt. Das Wesen des Gottesdienstes beruht im

Dienste des Herzens. Die natürliche Religion verlangt,

dafs ein rechtschaffenes Herz der wahre Tempel Gottes ist,

daiB es in jedem Lande und in jeder Religion als die

Summe des Gesetzes gilt, Gott tlber alles und seinen

Nächsten wie sich selbst zu lieben.

Der Ruf EousseauS) zur Natur zurückzukehren,
ist in seiner eigentlichen Bedeutung wohl nur Ton Kant
erstanden worden, welcher richtig erkannte^ daTs Rousseau

im Grunde nicht wollte, dafs der Mensch wiederum in den

Naturzustand zurückgehen, sondern von der Stufe, auf der

er jetzt steht, dahin zurücksehen solle. Indem Rousseau

in der Vernunft das natürliche W esen des Menschen ent-

deckte, entstand bei vielen seiner oberflächlichen Tadler

die Meinung, als hätte er „natürlich " im Sinne der natur-

wissenschattlichen Entwicklung-,i:e>('hichte aufgefalst. Der

Gesellscliattsvertrag ist weniger im historischen als

vielmehr im rationellen Sinne des Menschen natürlich;

und wer die rationelle Bedeutung des Rousseauschen Natur-

begriffes nicht beachtet, wird seine socialen und moralischen

Ideen nie Terstehen können. Freilich mufs bemerkt wer-

den, dafs bei Rousseau der Standpunkt vernünftiger Kritik

und historischer Bealforschung noch nicht scharf geschieden

ist, was ihn selbst zu manchen schiefen Behauptungen, seine

Tadler und Gegner aber zu bedauernswerten Mifsverstftnd-

nissen verleitet hat

Rousseau verwirft das Recht des Stärkeren. Die Stärke

Digitized by Google



I

— 248 —
ist ein physiaches Vermögen, nnd es ist unbegreiflich, welche

sittÜche Verpflichtang aus ihrer Wirkung hervorgehen könne.

,Jede Starke, welche die erste übersteigt, ist die Erbin ihres

Rechts/ Aus der blofsen Stärke kann kein Recht und

keine Pflicht erwachsen. Kein Mensch hat eine natürliche

Gewalt über seinesgleichen; deshalb ist der Vertrag die

einzige Grundlage einer rechtmäfsigen Gewalt auf Erden.

Es entsteht die Frage: Wie findet man eine Gesellschafte-

foriii, welche mit der ganzen geraeinsamen Kraft die Person

und da.s Vermögen jedes CJesellseliaftsgliedes verteidigt und

sehützt, und kraft deren jeder einzelne, obgleich er sicli

mit allen vereint, gleichwohl nur sieh selbst gehorcht und

80 frei bleibt wie vorher? — Eine solelie gerechte Gesell-

schaftsform ist der sociale Vertrag, der sich dabin

formulieren läfst: Jeder von uns stellt gemeinschaftlich

seine Person und seine ganze Kraft unter die oberste Lei-

tung des allgemeinen Willens, und wir nehmen jedes Mit-

glied als untrennbaren Teil des Ganzen auf. Der all-

gemeine Wille ist aber nur eine Idee und verschieden

Tom Willen aller. Das Gesetz soll der Ausdruck drs

allgemeinen Willens sein^ Wer ist aber der Gesetzgeber?

4ind wie kommt in der Erfahrung und Realität des socialen

Xicbens die Idee des allgemeinen Willens zur empirischen

Erscheinung? — Im strengen Sinne des Wortes hat es nie

eine Demokratie gegeben und wird es auch nie geben,

denn es verstöfst gegen die natürliche Ordnung, dafs die

grOfsere Zahl regiere und die kleinere regiert werde. Am
besten und natürlichsten ist die W a Ii 1 a r i s t o k r a t i e , in

welcher die Glieder der Regierung aus der Wahl hervor-

gehen, „was das einzige Mittel ist, durch welches Recht-
sehaffenheit, Einsicht, Erfahrung und alles, was
sonst zum Vorzug und zur öffentlichen Achtung gehört, zu
eben so viel Bürgschaften einer weisen Regierung werden."
Es ist das beste und natürlichste Gresetz, da£s die Weisesten
die Massen regieren.

Digitized by Google



— 249 —

Der OesellBchaftovertTfig ist daa emsige Gesetz^ welclieB

seiner Natur nadi eine einstimmige Genehmigung verlangt;

da die sociale Vereinigung die freiwilligste Handlung von

der Welt ist. Jeder Mensch wird als Mensch geboren

und hat die Freiheit, dem Geselkcliaftßvertrag beizutreten

oder nicht.

c. E r k 1 a r u n g der Mens c Ii e n r echt e.

Die ErklMrun^< der Menschenrechte durch die Ver-

fassung der französischen Republik im Jahre 1793, in

welcher die Ideen Kousseaus einen mächtigen Wiederhall

gefunden haben , war eine epochemachende That, da hier

zum erstenmal von einer Volksvertretung die höchsten sitt-

lichen Wahrheiten in das praktische Leben ttbergeAlhrt

wurden. Was bisher einzelne grofse Geister gedacht hatten

oder in den Bttchem des Weisen verschlossen lag, trat in das

Öffentliche Bewufstsein und sollte zur Grundlage alles mensch-

lichen Gesellschafblebens gemacht werden. Der Gesetz-

geber sollte der Dolmetscher der ewigen Gesetze sein ; und
die Gesetze müssen den Völkern, sagt Robespierre, immer

die reinsten Muster der Oerechtigkeit und Vernunft zeigen.

Man erkannte, dal's das Unglück in der Welt nur

durch das Vergessen und Mifsaeliten der natürlichen

Menschenrechte verursacht wird; deshalb bescldofs man,

die heiligen nnd unveräufserlichen Rechte des Menschen

feierlich zu erklaren : Gleichheit, Freiheit, Sicherheit, Eigen-

tum« Alle Menschen sind gleich durch die Natur und vor

dem Gesetz. Bei den Wahlen giebt es keinen anderen

Gbnind des Vorzuges als die Tugenden und die Talente,

Die Person des Menschen ist kein veräuiserliches Eigen-

tum. Auch die christliche Lehre kommt zum erstenmal

öffentlich zum BewufstBein: die Freiheit ist die Befiignis

des Menschen, alles zu thun, was keinem anderen schadet;

sie hat als Grundsatz die Natur, als R^el die Gerechtig-

keit, als Schutz das Gesetz und ihre sittliche Grenze in

Digitized by Google



— 250 —

der Maxime: Thue niemandy was du nicht willst, daTs dir

geschieht.

Die geschichtlicheii Umwälinngeii werden in Permanens
erkUlrt: ein Volk hat jederzeit das Recht, sdne Ver&ssnng
duTchzusehen, zu reformieren und zu Andern; ein Ge-
schlecht kann die künftigen Geschlechter nicht
an seine Gesetze binden.

5. Der deutsche flnmanismas.

Während sich in Frankreich eine politisch-sociale üm-
wiilzunfj: aller Einrichtun;^eii unter den heftigsten äufseren

Erschütterungen vollzog, geschah in Deutschland still und

ruhig eine Kevoimuni des Geistes, deren epochemachende

BedeutUTig für ({[<' menöchliciie Kulturgeschichte erst heute

zum vollen Bewufstsein gelang-t. Am Ende des 18. Jahr-

hunderts drängte sich in DiMitschland eine Summe von

geistiger Kraft in einer Reihe hochbegabter Menschen zu-

sammen, wie sie Griechenland nur zur Zeit des Perikles

und die neuere Zeitgeschichte in der Renaissance erlebt hat*

Lessing) Kant, Schiller, Fichte, Goethe, Herder sind Menschen
von typischer Eigenart und führender Bedeutung gewesen.

Doch aus allen ragt das philosophische Genie Kants
und das ästhetische Genie Goethes um Haupteslänge

vorbildlich herv^or als Wegweiser in die Zukunft des

Menschengeschlechts. Der Mensch und die allseitige Aua-

bildung seiner Fähigkeiten war der Mittelpunkt ihrer

geistigen Bestrebungen: in ihnen kam der moderne Mensdi
zum vollendeten Selbstbewufstsein seiner Bestimmung.

Die Menschheit unter dem Gesichtspunkt der Ge-
schichte zu &ssen, ist ein hoher Gedanke; die Mensch-

heitsgeschichte in der Idee einer sittlich-religiösen
Erziehung zu begreifen, ist der höchste Gedanke, der

tlber die Entwicklungsgeschichte des Menschengeschlechtes

ausgesprochen werden kann. Leasings „Eiziehung des

. kiui^ .-. l y Google



— 251 —

MenscheogescMeclits^ (1780) ist eine pKilosophiache Leistung

ersten Ranges.

In der Geschichte der Religionen ist der Gang zu er-

blicken, nach welchem sich der menschliche Gtoist jedes

Ortes einzig und allein entwickeln konnte und noch ferner

entwickeln soll. Was die Erziehung bei dem einzelnen

Menschen ist, ist die Offenbarung bei dem ganzen

Men.sclieiigeschlechte. Erziehung ist Offenbarung. Freilich

ist Lessing noch in dem theologischen Vorurteil befangen,

dafs die .Juden ein besonders auserwähltes Volk Gottes ge-

wesen wären, während die anderen Völker bei dem Lichte
der Vernunft ihren eg fortsetzten. „Einige bilden
sich zum Erstaunen selbst." Es ist indes nicht ein-

zusehen, warmn die Juden nicht denselben selbstthiitigen

Gang der Geschichte zurückgelegt haben sollten wie die

übrigen Völker, und warum sie einer besonderen Ofien-

barung und Hilfe bedürftig waren, welche sie aus dem
natürlichen und vernünftigen Rahmen der übrigen Mensch*

heit herausreifst.

Die Erziehung hat ihr Ziel, bei dem Geschlechte nicht

weniger als bei dem Einzelnen. .Nein, sie wird kommen,

sie wird gewiis kommen, die Zeit der Vollendung, da der

Mensch, je überzeugter sein Verstand einer immer besseren

Zukunft sich fUhl^ von dieser Zukunft gleichwohl Bewegungs-

gründe zu seinen Handlungen zu erborgen nicht nötig haben

wird, der das Gute thun wird, weil es das Gute
ist, nicht weil willkürliche Belohnungen darauf gesetzt

sind, die seinen flatterhaften Blick ehedem blofs heften und
stärken sollten, die inneren besseren Belohnungen desselben

zu erkennen." Sie wird gewifs kommen, die Zeit eines

neuen ewigen Evangeliums, die uns selbst in den

Elementarbüchern des Neuen Bundes versprochen wird: es

ist das dritte Zeitalter der Menschheit.

Der Mangel günstiger Entwicklungsbedingunjren hat es

verschuldet, dafs die angeborenen Geisteskräfte des Apostels

. kjui^.o l y Google



— 252 —

der Duldung und MeiiBclienliebe nur unvollkommen sich

entfalten konnton. An kritischer Schärfe des Verstandes

steht Leasing seinem, gröfseren Zeifgenossen Kant nicht

nachy da er flberall wie dieser den logischen Gesichtspunkt

in den Vordergrund stellt In Kant ist die Menschheit zu

ihrem vollendeten kritischen Selbstbewufstsein gelangt.

Seine erkenntnistheoretischen Grundlegungen der Physik,

Ethik und Ästhetik sind der Ausgangspunkt aller philo-

sophischen Gedankenbildungen des folgenden Jahrhunderts

geworden. Die lugische und moralische Einheit des

Menschengeschlechts hat durch ihn einen unwiderleglichen

Beweis gefunden.

Schon in den „Träumen eines Geistersehers" hatte Kaut

an Stelle der überweltlichen Spekulation der Vernünftler

und Kmpfindler in der denkendenNaturdes Menschen
eincmoraiischeEiuheitund systematische \''er-

fassung nach blofs geistigen Gesetzen erkannt,

welche er später in seiner Religionsphilosophie unter dem
Gesichtspunkt eines Reiches Gottes auf Erden weiter aus-

gebildet hat. £r machte die Moralität zum Ausgangspunkt

aller Religion und forderte zum Sieg des guten Prinzips

ftber das Böse die Gründung einer geistig-moralischen Ge-

meinschaft auf Erden. »Die Herrschaft des guten Prinzips^

sofern Menschen dazu mitwirken, ist also, soviel wir ein-

sehen können, nicht anders errdchbar als durch EIrrichtucg

und Ausbreitung einer Gesellschaft nach Tugend-
gesetzen und zum Behuf derselben; eine Gesellschaft, die

dem ganzen Menschengeschlecht, in ihrem Umfange sie zu

beschliefsen , durch die Vernunft zur Aufgabe und zur

Pflicht gemacht wird."

Die Idee der ethischen Gemeinschaft ist verschieden

von der rechtlich - bürgerlichen Verfassung, welche die

äufseren Verhältnisse der Menschen zur Aufgabe hat. Indem

Kant die Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weit-

bürgerlicher Absicht fafste, fand er als das gröfste

. kiui^ .-. l y Google



— 253 —
Problem für die Mciischengattung, zu dessen Auflösung sie

die Natur zwingt, die Erreichung einer allgemein das

Kecht verwaltenden bürgerlichen Gesellschaft.

Diese aber ist abbnngig von dem gesetzmäfsiffon äurscren

Staatenverhältnisse und kann ohne das letztere nicht erreicht

werden.

In welchem Maiöe auch Schiller und Fichte sich

unterscheiden mögen, so stimmen doch beide in ihrem ge-

meinsamen Ausgangspunkt aus der Kantischen Philosophie

insofern ftberein^ als Schiller die Verknttpfiing von Katar

und Freiheit in der ästhetischen, Fichte in der reli-

giös en Bichtangfortzubilden suchte. Trotz aller monistischen

Tendenzen in Kants Philosophie ist der Dualismus in ihr

nicht ganz überwunden und der systematisch einheitliche

Zusammenhang der kritischen Philosophie in der von ihrem

Schöpfer angedeuteten Weise erst von Schiller und Fichte

ausgebaut worden.

Fichte fand nach seinem eigenen Geständnis in Kants

Philosophie seine moralische Wiedergeburt. Der Glaube

an die göitliehe Weltregierung kann nur eine moralische

"Überzeugung sein. Die moralische Weltordnung ist das

Göttliche, das wir annehmen; und der Glaube daran wird

konstatiert durch das Kechtthun. Jene lebendige und
wirkende moralische Ordnung ist selbst Gott;

wir bedürfen keines anderen Grundes und können keinen

anderen fessen. £s liegt kein Grund in der Vernunft, aus

jener moralischen Weltordnung herauszugehen und ver-

mittelst eines Schlusses vom Begründeten auf den Grund

noch ein besonderes Wesen als die Ursache derselben an>

zusehen. — Das System, das von einem übermächtigen

Wesen Glückseligkeit erwartet, ist das System der Ab-

götterei und des Götzendienstes, welches so alt ist wie das

menschliche Vorderben und mit dem Fortgange der Zeit

biois seine äufsere Gestalt verändert hat.

Während Fichte im Sinne Spinozas durch einen

Digitized by Google



— 254

moralischen AÜieiamuB die einheitliche Erkenntnistheorie

Kants zu einem einheitlichen Abschlufs der universellen
Weltkonzeption ergänzte, suchte Schiller die Synthesis

von Sinnlichkeit und Sittlichkeit in der ftsthetischen Auf-

gabe des Individuums zu begründen.

Sciiillei s ;l s t Ii (3 1 i s c h e Krzieliung des Menschen

ist das würdige Seitenstiick zu Lessingö rcligiiiscr Krzicluing

des Menschengesclileclitä. Kr nennt den Bau einer wahren

politischen Freiheit das vollkommenste aller Kunst-
werk e und weist darauf hin, dais man, um jenes politische

Problem in der Erf^ahrung zu lösen, durch das Ästhetische

den W eg nehmen muls, weil i!s die Schönheit ist, durch
welche man zu der Freiheit wandert. Nur das

ästhetische Individuum kann sich zur Gattung steigern und
den Staat der Not zum Staat der Freiheit erweitern. Vom
Staat selbst kann aber eine solche Umkehrung nicht er-

wartet werden, da er das Übel yeranlafst hat. Die Einheit

im Menschen wird ungeachtet der Ausbildung einzelner

Kräfte durch eine höhere Kunst wieder hergestellt werden.

Alle politische Verbesserung kann nur von der Veredelung

des Charakters ausgehen. Aber unter den Einflüssen einer

barbarischen Staatsverfassung kann sich der Charakter

allein durch die schöne Kunst veredeln. Die ästhe-

tische Erziehimg führt den Menschen zur Einheit sdner
Persönlichkeit, zur vollendeten Freiheit Die Harmonie
aller sinnlichen und geistigen Erftflte ist die innere Schön-

heit des Menschen, die Vollendung seiner Menschheit. Der
ästhetische Staat vollzieht den Willen des Ganzen durch

die Natur des Individuuiny.

Was von Fichte und Schiller noch getrennt gesucht

wurde, liegt in der Persönlichkeit und dem geistigen V\ erk

Goethes in vollendeter Einheit. Die beiden Arten der

Synthesis von Natur und Freiheit, durch Kunst und Religion,

sind in Goethes Leben und Denken zu jenem Standpunkt

der Welt- und Lebensanschauung verknüpft, welcher als

. kiui^ .-. l y Google



— 255 —

;i s t Ii e t i s eil e Religion Lezelehnet worden ist. Ursprüng-

lich Spinoziüt, ist Goethe doch von der Kantischen Vlniu-

sophie nicht ganz unberührt geblieben. Wie im Nazarenor

Gott und Mensch, in Spinoza Gott und Welt eins geworden

ist, so faföte Goethe Jlcnsch und Welt als eine untrennbare

Einheit zusammen. Natur und Kunst sind zu einem
ästhetischen Kosmos ineinander v e i' s c h 1 u n ^ c n.

Mögen kleinliche Splitterrichter und Philister an seinem

Charakter herumnörgeln und ihm hier und dort Irrtümer

und Fehler anhängen , BO bleibt er doch der vollendetste

Kepräsantant des modernen Menschentums. Seine Art, auf

Dinge und Menschen zu reagieren, alle Eindrücke zur Ein-

heit des Schauens zu erheben, wo Wissen und Glauben in

ihrem Unterschied überwunden sind, nur diejenigen Reize

des Lebens zu assimilieren , die ein inneres Wachsen und
Erheben befördern, — kurz, seine ästhetische Lebenskunst»

bleibt ein Vorbild aller persönlichen Menschheitsbildung.

In einer ähnlichen Art wie Goethe suchte Herder die

Einheit des Denkens und Lebens zu begründen; er ist der-

Jenige unter den deutschen Humanisten, welcher Goethe in

der Kraft seines synthetischen Geistes am nächsten steht.

In den „Ideen zur Philosophie der Geschichte der Mensch-

heit" geht er an den kühnen Plan, eine einheitliche, zu-

sammenliiingende Weltentwicklung von dem kosmischen

Planetensystem bis auf die neuere Völkergeschichte durch-

zuführen. Der Zweck der Menöchennatur ist Humanitiit,

und mit diesem Zwecke hat Gott unserem Geschlochte sein

eigenes Srliicksal in die Hiinde gegeben. Wir kennen

nichts Höheres als die Humanität im Menschen, selbst Engel

und Götter müssen wir als ideale hrthere Menschen denken.

Humanität ist Vernunft und Billigkeit in allen Klassen, in

allen Geschäften der Menschen. Was reiner Verstand und
billige Moral ist, darüber sind Sokratt^s und Confucius,

Zoroaster, Piaton und Cicero einig, trotz ihrer tausendfachen

Unterschiede haben sie alle auf einen Punkt gewirkt.

. k) i^ . j i. y Google



auf dem unser ganzes Geschlecht ruht. Harmonie

in uns und anfser uns ist die Bildung der Humanität Es
ist keine Schwärmerei, su hoffen, dals, wo itgend Menschen

wohnen, nicht auch vemflnftige, billige, glückliche Menschen

wohnen werden: glücklich, nicht nur durch ihre eigene,

sondern durch die gemeinschaftliche Vernunft ihres ganzen

Brudergeschlechtes.

6. Der Soeialisnns.

Der deutsche Humaiiisiiius liat die höchsten unvergäng-

lichen Ideale des Menschentums zum klarsten vSelbstbewufst-

sein emporgehoben; doch nur gering war der kulturelle

Kintlufs auf die Wirklichkeit des socialen und geschicht-

lichen Lebens. Zwar hatte Kant mit der sittlichen Forderung,

da£s jeder Mensch als Selbstzweck zu achten sei, den idealen

Grundstein zu einer gerechten socialen Organisation gelegt;

wohl mochte Fichte in seinen Heden an die deutsche Nation

die Aufhehung aller Unterschiede der Stände fordern ; wohl

mochte Kant an der französischen Reyoiution noch nicht

erzweifeln, als sie zu einem Schreckenssystem von Griluel-

ihaten wurde, und Fichte die Urteile des Pahlikums Ober

die Revolution su berichtigen suchen, — der Einflufs des

deutschen Humanismus auf Politik und Geschichte ist im
Verhältnis zu dem Schwung und der Genialität seiner Ge-

danken nur unhedeutend geblieben.

Inzwischen hatte sich auf der anderen Seite eine

socialistische Tendenz bemerkbar gemacht, welche,

von der französischen Revolution ausgehend, im Anschlufs

an die technisch-ökonomische Entwicklung des Jahrhunderts

ein sociales Ideal der Gerechtigkeit aufgestellt und die

wirtschaftlichen Existenzbedingungen einer genaueren Er-

kenntnis und Kritik erschlossen hat. Die Geschichte des

modernen 8fi(iali>nuis bei Seite lassend, sehen wir den

Höhepunkt sociabstischer Erkenntnis in dem wissen-



— 257 —

schaftliohen SocialismuB, wie er von Marz und
£ngels begründet und heute von den ArbeiterklaBsen aller

civilisierten Länder angenommen worden ist.

Die Erkenntnis^ dafs das Übel und Elend in der W elt

weniger in religiösen Vorurteilen als in den ökonomischen

Verlialtiussen seinen Grund hat, ist eine moralisch eminent

bedeutsame Einsicht, da nur der unbefangene objektive Ein-

blick in die wirtschaftlichen Gesetze menschlielien Daseins

eine Anwendung höciister moralischer Prinzipien ermöglicht.

Wie sehr auch der gute Wille die Vorbedingung aller ge-

rechten Gemeinschaft ist, so mul's doch die wissenschaftliche

Erkenntnis dem guten Willen die Wege und Mittel zeigen,

durch welche er sicli zu bethätigen und den sinnlichen In-

halt des Lebens zu gestalten hat So sehen wir im
ökonomischenSoc ialismus die notwendige Gegen-
seite des moralischen Individualismus. Wie
genetisch nachgewiesen wurde, dafs ohne Ökonomik keine

Ethik zu denken sei, so kann auch das Ziel aller praktischen

Ethik dem Inhalte nach nur die wirtschafldiche Organi-

sation sein.

Der Inhalt des modernen Socialismus ist e?n dreifacher

:

die historische Theorie des ökonomischen Mate-
rialismus, die Kritik der politischen (Ökonomie
und der Socialismus im engeren Sinn als eine
gesellschaftlich-zweckmäfsige Organisation der
wirtschaftlichen Produktion.

Die logischen Mittel der socialistisch-ökonomischen Er-

kenntnis entstammen der Hegeischen Philosophie, deren

dialektische Methode man übernahm^ während man die

Fesseln des Systems zersprengte. In der Hegeischen Philo-

sophie war Natur, Mensch und Geschiohte in der Idee Gottes

aidTgegangen und die Philosophie selbst zu einer absoluten

Theologie geworden. Feuerbach reduzierte die Theologie

auf ihren menschlichen Ursprung, indem er nachwies, dafs

alle religiösen Vorstellungen ein Reflex des menschlichen
Wolimann, System des monl. BewulMseins. 17

Digitized by Google



Wesens seien. Die Philosophie wurde Anthropologie.

Marx ging nodi ein«i Schritt weiter und suchte an zeigen,

dafe der Mensch samt seinem Gott ein Produkt ökonomischer

Verhältnisse ist: die Philosophie wurde historische Öko-
nomie. Die neue Auffassung menschlichen Lebens und

Werdens iand ihren klassischen Ausdruck im ^Kommunisti-

schen Manifest" (1847), dessen Grundgedanken Engels dahin

zusammenfafst, dafs die ökonomische Produktion und die

aus ihr mit Notwendigkeit folgende gesellschaftliche G-liede-

rung einer jeden Gescliichtsepoehe die Grundlage bildet

für die politische und intellektuelle Geschichte der Epoche;

dafs demgemafs (seit Auflösung des uralten Gemeinbesitzes

an Grund und Boden) die ganse Geschichte eine Geschichte

on Klassenkämpfen gewesen ist, Kämpfen zwischen ai.^-

geheuteten und ausbeutenden, beherrschten und herrschenden

Klassen auf yerschiedenen Stufen der gesellschaftlichen Ent-

wicklung; dals dieser Kampf aher jetzt eine Schärfe erreicht

hat, wo die au^heutete und unterdrückte Klasse (das

Proletariat) sich nicht mehr TOn der sie ausbeutenden und

unterdrückenden Klasse (der Boui^eoisie) befreien kann,

ohne zugleich die ganze Gesellschaft fttr immer
von Ausbeutung, Unterdrückung und Klassen-
kämpfen zu befreien.

Wenn man auch die Marxsche Theorie fttr die Er-

klärung der ökonomischen Geschichte der Menschheit an-

erkennen und unbedingt zugeben mufs, dafs die wirtschaft-

lichen Produktions- und Austauschverhältnisse die Grund-

lage des politischen und juristischen Lebens bilden,

so hat sie dagegen für die Geschichte des höheren i n t e 1
-

lektuellen Lebens in gleicher Weise wie die Darwinsche

Theorie nur relative Bedeutung. Der historische Mate-

rialismus teilt das Schicksal aller sensualistischen Erkenntnis*

theorie, mit dem Inhalt der Ideen auch die Form der

Ideen aus der sinnlichen Aufsenwelt abzuleiten und eine

spontane Krafit des Geistes im Sinne des Kantischen Kritt-

Digitized by Googl



— 259 —

zismus und der Platonischen Ideenleere zu leugnen. £r
verwechselt das Recht im politischen und juristischen Sinne

mit der moralischen Gerechtigkeit und identifiziert Sitte

mit Sittlichkeit, obgleich seine Anhänger in ihrer agitatorischen

'1 h;Ui<;keit die Ideen der Gerechtigkeit und Sittlichkeit un-

willkürlich in Schutz nehmen und aus dorn Kniche des

Ideals den kritischen Mafsstab des Urteils, die Kampfcs-

waffcn der Gedanken und die begeisternde Hoffnung er-

borgen. Die ganze Geschichte des moralischen Bewufstseins

widerspricht dem Satze, dafs es nur eine Klassenmoral

giebt, und beweist, dafs über der wirtschaftlich bedingten

Klassen- und Hassenmoral bei allen civilisierten Völkern

die Idee allgemein -menschlicher Sittlichkeit gelebt hat

Gewifs giebt es eine Psychophjsik der Geschichte^
aber die Beziehung des Geistigen zum Materiellen ist viel

komplizierter und differenzierter, als dafs dieselbe unter

dem mechanischen Prinzip eines blofsen Reflexes begriffen

werden könnte.

Die Kritik der politischen Ökonomie giebt eine Analyse

der wirtschaftlichen Produktions- und Austauschverhältnisse

in der bürgerlich-privatkapitalistischen Gesellschaftsperiode.

Der moderne Lohnarbeiter ist ein indirekter Sklave;

die Arbeitskraft ist eine Ware wie alle anderen Waren,

wodurch der Arbeiter zu einem blol'sen Arljeiusinstru-

ment herabsinkt. Der antike Sklave war persönlich an

«einen Herrn gebunden ^ der Leibeigene mittels Grund

und Boden, an dessen Scholle er gefesselt war, der Lohn-

arbeiter durch die Arbeitskraft, welche er zum Verkauf

Attsbfeten mufs. Auch der Lohnsklave ist ein lebendes

Werkzeug im Sinne des Aristoteles.

Der Mensch soUtou der Lohnsklaverei befreit werden;

das einzige rationelle Mittel dazu ist eine Veigesellschaftung

der Produktionsmittel y eine ^Association, worin die Ent-

wicklung eines jeden die Bedingung für die freie Entwick-

lung aller ist/ Nicht das Eigentum überhaupt soll ah-

17 •

Digitized by Google



— 260 —

geschafft werden, 8ond(irn nur in seiner speciellen Form

des bürgerlichen Eigentums , derart , dal's niemandem

die Macht geDomnien wird, sich gesellschaftliche Produkte

anzueignen, sondern nur verhindert wird, „sich durch diese

Aneignung fremde Arbeit zu unterjochen." Mit der Aua-

beutung eines Individuums durch das andere hört auch die

Unterdrückung einer Nation durch die andere auf. Ab-

schaffung der Klassenherrschaft, gleiche Rechte und Pflichten

aller ahne Unterschied des Geschlechts und der Abstam-

mung ,
Aufhebung aller Unterdrückung, «richte sie sich

g^en eine Klasse, eine Par:tei, ein Geschlecht oder eine

Rasse,* — das sind die hochbedeutsamen sittlichen Ziele

des modernen Socialismus

1, Die £thik der Gegenwart.

a. Notwendigkeit sittlicher Selbstbesinnung.

Wie notwendig die Reaktion des Socialismus auf das

gesetzlose Walten des Liberalismus auch sein mag, dessen

unbestreitbar sittlichen Ideale durch seine wirtschaftlichen

Konsequenzen Schiffbruch erlitten haben, so ist anderer-

seits nicht zu leugnen, dafs die sociale und ökonomische

Betrachtung des Lebens die geistigen Bedürfnisse des

g^nwärtigen Menschen nicht wenig vemachlftssigt hat.

Man hat Aber den äufseren Mitteln und Be-
dingungen des Lebens den Zweck des Lebens
yergessen und das Individuum der Au%abe enthoben^

Uber den Sinn seines Daseins sich Rechenschaft ab-

zulegen, der doch allein den Mitteln des Lebens Wert und
Bedeutung erteilen kann. Man hat vergessen, dafs die

sociale Frage ebenso sehr eine individuelle, und dafs

die ökonomische Frage ebenso sehr eine sittliche

*) Vergl. Drittes Buch: Die Ethik des virtflehaftliehen

Lebens.

. kl 1^ . -. l y Google



— 261 —

Frage bedeutet. Der wissenscliaf'tlichen Erkenntnis des

socialen Stoffwechsels miifs eine moralibche Seibätbesinnung

und Selbsterziehung parallel gelien, wenn die Rechte der

Menschheit einen Fortschritt erfahren sollen. Die einzi^'O

Möglichkeit, den Socialismus vor geistif^er Erstarrung zu

bewahren, besteht darin, die Ideen des wirtschaftlichen

KollektivismuB und Materialismus mit den Prinzipien der

kritischen Moralphilosophie und den höchsten Gedanken

PlatonS) Jesu und Kants innerlich zu einer ethischen
Ökonomie za Terbinden.

Das Leben der Gegenwart hat schon derartige idea-

listische und individualistische Rückwirkungen auf die

materialistische Naturwissenschaft und die socialistisch-

ökonomischen Bestrebungen heryorgebracht Grofse mo-

ralisch wirksame Individuen von Bedeutung und Einflufs

auf die gegenwärtige Menschheit sind Tolstoi und

Nietzsche, von denen der erstere den moralischen Ge-

halt des Jesuchristentums klar und deutlich den Mitlebenden

erneuert hat, und der letztere, anknüpfend an die Ver-

voUkoramnungstendenz der Darwinsehen Entwicklungslehre,

seine Predigt vom Ü b e r m e u s e h e n in die neuen Gesetzes-

tafeln der Menschheit eingegraben hat.

b. Tolstois Erneuerung des Christentums.

Die innere Entwicklungsgeschichte Tolstois ist voll

von Umkippungen. Die Zweifel und Gegensätze seines

Lebens und Denkens haben in der Rttckkehr zum Christen-

tum Ruhe und Versöhnung gefunden. Weder fafst er das

Christentum dogmatisch im theologischen Sinne , noch

historisch im materialistischen, noch mystisch im Sinne der

Theosopfaen auf. Ihm ist die Jesulehre eine prinzIpieUe

Lebensauffassung, und weil er dieselbe ohne Dazwischen-

kunft von Staat und Kirche unuiittelbar fruchtbar machen

will, ist er allen Theologen und Pfaffen ein Greuel. Auf

ihr Gefühl weist er die Menschen zurück. Die Wissenschaft

Digitized by Google



— 262 —
hat die Ideale nicht erfüllt, welche sie versprochen hat.

Das ii.itmwissen.scliaftliche Wi^sGii ist nur eine Seite des

Denkens. In seinem Gefühl erweitert aich der Mensch zur

religiösen Erfassung von Leljen und Welt. Eine Ent-

wicklun«; im objektiv-geschichtlichen Sinne iöt undenkbar;

einen Fortschritt giebt es nur im subjektiv- peräönlichen

Leben. Das Leben ist das Verhältnis dea Individuums za

seinem vernünftigen Selbstbewufstsein.

In der „Beichte** hat Tolstoi seine innere moralische

Bildungsgeschichte geschildert, inirelchersich die verschieden-

artigen geistigen Kulturstrebungen unserer Zeit widerspiegeln.

Der Glaube an den Fortschritt ist Aberglaube^ solange der

Sinn des menschlichen Lebens nicht erkannt ist. Der
Mensch mufs an etwas glauben, d. h. bestimmte religiöse

Gefühlswerte besitzen , die sein endliches Dasein mit dem
Unendlichen in Beziehung bringen. Diesen Glauben an
einen Zweck des persönlichen Lebens findet er in dem
kritischen Studium der christlichen Lehren ^ zu . welchen

er in der ^Kurzen Darlegung des Eyangeliams" zurück-

gekehrt ist.

Das wahre Leben Ist das Temünftige Leben; das zeit-

liehe fieischliche Leben ist der Baustoff des wahren ver-

ntlnftigen Lebens. Das wahre Leben liegt aufs erhalb
der Zeit allein im Gegenwärtigen und ist auch ein

Leben aufserhalb der Persönlichkeit, als ein allen Menschen

gemeinsames Leben.

Die Lehre Jesu besteht in der Erkenntnis des Lebens,

und Gott ist die Erkenntnis des Lebens. Gott steijS^t auf

die Erde herab und gründet sein Reich auf Erden. Er
existiert niMit mehr aufser den Menschen, und weil Jesus

diese Erkenntnis lehrt und lebt, ist er der Erlöser der

Menschen. Der Geist ist das Bewufstsein des Menschen

von seiner Sohnschaft mit dem unendlichen Geiste. Er
bedarf keines Tempels. Der wahre Tempel ist die
Welt in Liebe verbundener Menschen. Die äulsere

. kiui^ .-. l y Google



— 263 —

GotteBTerebrung iBt unvereinbar mit den Werken der Liebe,

und um Werke der Liebe wird alles yerziehen. Das Gottes-

reich ist in der Seele des Menschen; und der Mensch, der

«ein Leben in diesw Geiste findet, hat das ewige Leben.

Der Vater des Geistes, der im Menschen ist, ist denen nur

Vater, die sich als seine Söhne erkennen. Die

Menschen sind durch die Einheit des Geistes des Lebens

verbunden. „In der Erkenntnis des Menschen ist das

Himmelreich begriffen. Alle Welt lebt nach alter Weise.

Man ifst, trinkt, freit, hanrlelt, stirbt, und Thür an Thür
damit wohnt in den Seelen der Menschen das Himmelreich."

Die Menschen sind nicht besdmiut, einander zu richten,

sondern zu retten.

Tolstois Erneuerung des Christentums ist eine konse-

quente Weiterentwicklung der Auffassung Luthers und
Kants im Sinne einer Religion des moralischen Lebens-

wandels; während man ihm in dem yernttnftigen Bereifen
der Jesulehre unbedingt sustimmen mufe, darf man nicht

erkennen, dafs trotedem in seinen Gedanken ein asketischer

Zug liegt und die Tendenz su einem Gesellschaftszustande

sich bemerkbar macht, den Goethe einmal in der Art ver-

spottet hat, dafs in ihm einer des anderen humaner Kranken-

pfleger sei. Tolstois Lehre von der unbedingten Gewalt-

losigkeit und seine rigoristische Auffassung des Ehelebens

entsprinjren der einseitigen Idee, dafs das wahre Leben nur

im Geist durcli Überwindung des Fleisches bestelle. Man
darf daher in Tolstoi nur einen moralischen Krwecker

unserer Zeit und keinen moralisch gesetzgebenden Menschen

anerkennen. Immerhin ist seine Erneuerung des Christen-

tums von prinzipieller Wichtigkeit und seine Art, den Staat

moridisch zu überwinden, die notwendige Ergänzung der

ökonomischen Oberwindung des Staates durch den Socia-

lismus.

Digitized by Google



c NietESches Lehre vom Übermensohen.

Nietzsche hat die schäriste moralische und ästhetische

Kritik an den Zuständen der Getrenwart gehalten. Die

ganze Zerrissenheit und Zersplitterung des geistigen Lebens

hat in seinem Denken Wiederhall gefunden. Seine Philo-

sophie ist wesentlich innere Entwicklungsgeschichte einer

genialen Persönlichkeit und daher mehr Q-egenstand psycho-

logischer Lebensbescbreihung als morathUtorischer Kritik.

Es ist das Verderbnis Nietssches gewesen, dafs er von den

Philosophen nur Schopenhauer gründlich gekannt und die

Welt durch die dfistere Brille dieses wunderlichen Menschen

angeblickt hat Schopenhauer mag ein gründlicher Kenner

menschlichen Seelenlebens gewesen sein, aber als Philosoph

der Erkenntnistheorie und der Ethik ist er ein Stümper
geblieben. Drei Viertel von Nietzsches Kritik ist gegen

eingebildete Götzen gerichtet, die er sich selber erschuf,

und man darf nicht sagen , dafs er das Christentum , die

Kantische Pliilosophie und den Sociah'smus nicht versümden

habe, sondern man kann geradezu naehweisf»n, d;iis er gar

keine sachliche Kenntnisse von denselben besessen hat.

Nietzsches Problem sind die moralischen Werte des

Xiebens; er sucht den Menschen aus seiner Zerrissenheit

und Weitschweifigkeit zur Einheit und inneren Sammlung
zu retten. Seine Philosophie ist die glühende Sehnsucht

nach einem neuen Ideal, das sich am klarsten und voll-

endetsten in der Persönlichkeit des Übermenschen künst-

lerisch entwickelt hat.

Das Verständnis der Predigt vom Übermenschen er-

fordert die Darstellung gewisser allgemeiner Voraussetzungen

der Philosophie Nietzsches: das Verhftltnis des IndiTi-
duums zur Geschichte und zur Gattung. In seinem

wissenschaftlich bedeutsamsten Aufsatze „Uber den Nutzen

und Nach teil der Historie für das Leben" sucht er den

individuellen Menschen mit seiner ganzen geschichtlichen

Digitized by Googl



265 —

Vergangenheit in Gleichgewicht zu bringen. Schon Kant

hatte prophezeit, dafs in Zukunft die Menschheit die Last

von Geschichte abwerfen und nur da* erkennen würde, was

sie zu ihrem Fortschritt interessiert. Nietzsche sucht das

geschichtliche Bewufstsein neu zu werten. Der wissenschaft-

liche und moralische Mensch sind in stetem Zweifel und

Konflikt; beide sind geschichtlich, und es ist ein Irrtum

des historischen Menschen, dafs der Sinn des Daseins im

Verlaufe eines Prosesses immer mehr ans Licht kommen
werde. Der moderne Mensch hat nur ein Wissen um die

Bildung, aber keinen Bildungsentschlufs , ist zerfallen in

Äufseres und Inneres, in Form und Inhalt; er hat nicht

die „Einheit des k ün 0 tl er is c Ii e n Stiles in allen

Lebensbeziehungen eines Volkos." Unsere Zeit

leidet an der allgemeinen Bildung und hat niclit die plastische

Kraft. Veriranj^ones und Fremdes zu einer neuen Lebens-

einheit umzubilden. Die Philosophie ist degradiert. Man
denkt, schreibt, spricht und lehrt philosophisch, hat aber

nicht den Mut, philosophisch zu handeln und zu leben.

Unserer Zeit fehlt der Mut. ^Formt in euch ein Bild,

dem dieZukunft entsprechen soll, undvergefst
den Aberglauben, Epigonen zu sein.*' Das Ziel der

Menschheit kann aber nicht am Bnde der Gattungsgeschichte

liegen, sondern nur in ihren höchsten Exemplaren.
Das Ideal des Menschen ist der Obermensch. Der

iiMensch*^ ist eine bestimmte Art Mensch. Er ist der un-

freie Mensch, geknechtet durch Staat and Kirche, bethört

durch die Moral der Entbehrung und Entsagung, geteilt in

diesseitige uud transscendente Kultur; er klebt am Ver-

gangenen, zerplittert sich ins Weite, ohne innere Einheit

und Selbständigkeit. Er schutTt nicht über sich hinaus,

ohne Hoffnunö' zu Höherem — ohne Ideal!

Der Ubermensch ist der höhere Mensch, indem der

Darwinsche Artbegriff in einen geistig-sittlichen Typus ver-

wandelt wird. Wie der Mensch aus dem Tier hervor-"

Digitized by Google



— 266 —
gegangen ist, so soll der Mensch den Obennenschen er-

sengen. Der Übermeiuch ist die Hoffiinng nnd das Ideal

des Menschen.

Um dies Ideal zu erfilUen, bedarf es einer neuen
Lehre von Glllck und Tagend. Die Tugend der

kleinen Leute, die des Mitleidens und der Entsagung muTs

überwunden werden. Zarathustra fühlt sich nicht arm genug,

Almosen zu flehen. In der Verwerfung des Mitleids stehen

ihm kSpinozii und Kaut zur Seite, denen auch Mitleid etwas

Schwächliches und Weichherziges bedeutet. Doch die

wollende und seiiairende Liebe, die mit Macht und Willen

zum Leben gepaart ist, ist der Ursprung der Tugend.

„Wahrlich, ich ma»; sie nicht, die Barmherzigen, die selig

sind in ihrem Mitleiden: zu sehr gebricht es ihnen an

Scham. - Also redet alle grofse Liebe: die uberwindet

auch noch Vergebung und Mitleiden, — denn sie will das

Geliebte noch schaffen." Die Ideale erzeugende Liebe ist

die Tendenz zu einer aktiven und Leben bejahenden Kultur

in aufsteigender Entwicklungsrichtung.

Der Übermensch ist gottlos, aber der Sinn der Erde;

er bleibt der irdischen Heimat treu und glaubt nicht an

die ttbenrdisehen Hoffnungen der moralischen Giftmischer.

Die neue Tugend ist Wille sur Macht ttber das innere Vieh.

Stols, Mut, Klugheit und Treue sind des Ober^

menschen Tüchtigkeiten. Die neue Predigt des Glttckes

ist eine neue Lehre von Unschuld undG-enufs. Unser

Glftck soll kein schmutsiges Behagen s^, sondern das

Dasein selber rechtfertigen.

Eine neue Ehe eignet ihm. Der Sinn und die Wahr^
heit der Ehe Hegt in dem idealen Ziel der Ehe. „Nicht

nur fort sollst du dich pflanzen, sondern hrnanfl Dazu
helfe dir der Garten der Ehe. — Einen höheren Leib sollst

du schaffen, eine erste Bewegung, ein aus sich rollendes

Rad, — einen Schaffenden sollst du schaffen. Ehe : so heifse

ich den Willen zu zweien, das Eine zu schaffen, das mehr

. kiui^ .-. l y Google



— 267

ist, als die es schufen. Ehrfurcht voreinander nenne ich

Ehe als vor dem Wollenden eines solchen Willens. Dies

Bei der Sinn und die Wahrheit der Ehe. Aber das^

was die Viel-»u-Vielen Ehe nennen, diese Überflüssigen,

ach — wie nenne ich das? Ach, diese Armut der Seele

SU zweien! Ach, dieser Schmute der Seele sn zweien.

Ach, das erbärmliche Behagen zu zweien 1 Lacht

mir nicht Uber solche Ehen! Welches Kind hätte nicht

Grund, über seine Eltern zu weinen?" —
Seit Piatons Zeiten ist nichts so Schönes und Hohes

über die Ehe gesprochen worden.

Nietzsches Übermensch ist eine Entwicklungsstufe in

der Geschichte der menschlichen Persönlichkeit, welche in

gerader Linie die persönlichen Lebensideale der Vergangen-

heit fortsetzt. Ist denn ein gar so grofser Unterschied

zwischen dem Weisen der Platonischen Republik und der

Stoiker, zwischen Jesus und dem Übermenschen? Denn
der Übermensch ist der wirklich vollendete Mensch, der sich

Yon allen Überwelten und Hintergöttern befreit hat, der
Mensch, der auf sich selber steht

r

Digitized by Google



Drittes Buch.

Der Inhalt des sittlichen Lebens,



Erstes Kapitel.

Die materiale Ethik.

1. Der Begriff der angewandten Ethik,

Alle moralphilaBOphiBohe G^taltong des LebensinhalteB

setst eine Theorie des moralischen BewuTstseins voraus.

Erst muls der Begriff der Sittltchkeit kritisch festgestellt

werden, bevor wir zu der Aufgabe schreiten, die ethische

Erkenntnis auf die Wirklichkeit des LebeiiB iruchtbar an-

zuwenden. Wie aus einer Zergliederung der sittlichen Er-

fahrung die Formel des Moralgesetzes gewonnen wurde, so

tritt der Moralforscher von der Höhe wissenschaftlicher

Abstraktion in den iStrom menschheitlicher Entwicklung

wieder zurück, um ein Erwecker des Gewissens und Er-

sieher im Ideal zu werden.

Die Trennung von Wissenschaft und Leben, welche

so viel Unheil im socialen Leben angestiftet hat, mufs der

Naturforscher und Ethiker zu Überwinden suchen, indem

er seine Blicke auf das Ganze der Gesellschaft richtet

Ihm darf die Wissenschaft nicht Selbsteweck werden, son-

dern muiji ihm ein Mittel und Werkzeug socialen und
gattungägeschichtlichen Fortschrittes bedeuten. Der wissende
Mensch soll die Fackel seiner Vernunft den Midebenden

voranleuchten lassen, um die (Jnwissenschaftlichkeit in

unserem Leben möglichst auszurotten.

Digitized by Google



— 272 —

In dieser Abuclit entsteht der Begriff der materialen

EJthiky welche eine praktische Anwendung der moralgesetz-

lichen Erkenntnis aöf alle Lebensberaehnngen menschlichen

Daseins sich zum Ziele setzt. Alle eHahrungsmälsige Er-

kenntnis menschlichen Wesens, Anthropologie, Physiologie,

Ökonomie, kurz, die X a t u r w i ssen s c Ii aft vom Men-
schen mufs aufgerufen werden, um in den Dienst der

moralischen Lebensordnung zu treten. Die natürlichen und

psvchischen Lel»ell^bl <linpmgen desMenschen müssen erforscht

werden, um die llinemliiidung der höchsten sittlichen Ideale

zu ermöglichen. Da aller Inhalt des menschlichen Lebens

sich im Flusse einer geschichtlichen Entwicklung befindet,

SO kann eine materiale Ethik immer nur relativen Wert
beanspruchen. Je nach der Höhe des Kulturkreises wird

sich der Inhalt der sittlichen Pflichten verschieden gestalten;

aber für die einzelne geschichtliche Stale hat sie immer
an bedingte Geltung.

Der Monüphilosoph ist selbi^t nur ein einselnes Glied

in dem Lebenskreise seiner Zeit. Ton der GrOlse seines

Bewiiüstseins und der eindringenden Kraft seiner Persön-

lichkeit hängt es ab, wie weit er in seinem System der

Pflichten die tiefrten moralischen Bedürfkiisse seiner Zeit-

genossen erkennt und bestimmt. In seiner Lehre Tom
sitdichen Ideal kann er nur dnen Wegweiser von Ent-

wicklungsmöglichkeiten aufirichten. Er ist ein Ratgeber,

Freund und Erzieher seiner Mitmenschen, und der weise,

vorsichtige Moraltheoretiker wird kein System von unfehl-

baren absoluten Pflichten aufstellen, sondern dem Kampf
der geistigen Disku-saiun und gemeinsamen praktischen Er-

fahrung die jeweilige ethische Gest^iltung des Lebens über-

lassen. Eine jede materiale Ethik ist immer nur ein Ver-

such unter vielen Versuchen, deren Wahrheit erst die

geschichtliche Erfahrung zu Tage fordern kann; denn der

Inhalt des sittlichen Lebens ist eine angeschlossene Kette

von Differenzierungen.

. kiui^ .-. l y Google



— 273 —
Die materialo Ethik untersucht die natürlichen und

kultureilen Leheiibljedinguiitren . um, aiikniiplend an die

liistori.sch vorh'egenden Resultjue, der (ie^cnwart ein ideales

Spiegelbild vorzuhalten. So sollt ihr leben ! wird der mora-

lische Erzieher ausrufen, und je mehr seine Lehre mit den

idealen Forderungen des Moralgesetzes und der Erkenntnis

der Kulturverhaltnia«e übereinstimmt, um so mehr darf er

hoffen, einen bestimmenden Ginflufs auf seine Zeit und die

Zukunft auszuüben und selbst moralisch gesetzgebend zu

werden. Er wendet sich an die Einzelnen, ihr Wissen

und Gewissen aus. Vorurteilen, Schlaffheit und Verderbnis

aufzurütteln; er yersucht, ihnen ein ideales Bild ihres

Menschentums vor Augen zu führen, die edlen Affekte zu

wecken und ihnen das BewuTstsein ihrer Menschenwürde

einzupflanzen. Aufklärend und heranbildend, wird er ihnen

ein Führer und Freund, ein liebevoller Genosse ihrer

inneren Menschheit sein.

2. Der Inhalt der aufgewandten Ethik.

Der Inhalt der angewandten Ethik ist die relative Er-

füllung des sittlichen Ideals. Das sittliche Ideal ist die

moralische Schuldlosigkeit, welche die Bedingung alles

menschenwürdigen Glückes ist. Glücklich zu sein, ist das

letzte Ziel alles menselilichen Lebens, welches der Mensch

mit allen lebendigen Kreaturen teilt. Das Glück ist die

Wahrheit des Lebens. Die moralisch gerechtfertigte

Form desselben ist allein menschliches Glück. Moralisch

ist das Glück, das nicht auf Kosten des Glückes anderer

Menschen genossen wird, sondern nur diejenige Glückselig*

keit, welche einer Vollkommenheit dient und welche

durch eigene persönliche Arbeit erworben ist

Der Stoff" des sittlichen Lebens ist die sinnliche Natur

des Menschen. Nicht hiuimelsüehtig nach einem jenseitigen

Leben verlan^^en , ist das Ziel menschlicher Sittlichkeit|

W'oltmauu, >ystuui des» mural. Bfwufütsc-iua. 18

Digitized by Google



— 274 —
sondern dieses Leben auf dieser Erde In diesem
Leibe. Den Stoff der moralischen Erfahrung bieten die

natOxUchen Triebe dar, welche in der Organisation unseres

Leibes ihren Ursprung haben. Die Freude am Leben in

der 1 Listvollen Bethätigung aller unserer Triebe, die Ent-

wicklung unserer Hedürfnissc und die Arbeit, die Mittel zu

ihrer Befriedigung zu gewinnen, ist der einzig mögliclie

Stoäf der raoralgesctzlichen Willensbestimmung.

Eigene VoUliomnienhcit und fremde Glückst;! igkeit

sind die Zwecke des Handelns, welclie zugleich FÜichten

sind. Uns gegenseitig zu beglücken in der Gemeinschaft

des Lebens, uns gegenseitig zu unterstützen in der Ver-

vollkommnung unserer Kräfte, ist das Ziel jeder socialen

Vereinigung, wie grofs oder klein auch der Kreis sein mag,

der eine Anzahl von Menschen zur Gemeinsamkeit des

Daseins zusammenschliefst. Der Mensch ist nur Mensch

im Verkehr und lebendigen Zusammenhang mit den

Gattungsgenossen. Ehe, Familie, Freundschaft, Genossen-

schafty Nation und Menschheit sind die stufenweise fort-

schreitenden Grenzen, in denen der Mensch seines Daseins

Kreise zieht.

Um die Verwirklichung des sitdichen Ideals zu er-

möglichen, bedarf es einer socialen Organisation,
welche die äufseren Lebensbedingungen in den materiellen

Verhältnissen des Menschendaseins den moralgesetzlichen

Forderungen gemäfs gestaltet. Da der Mensch nur im Zu-

sammenschlufs mit Menschen sein Ziel erreichen kann , ist

es die sociale Pflicht aller Gattungsglieder, auf dem
Boden einer wirtschaftlichen Ordnung die objektive Ent-

wicklungsmögliehkeit zu gründen, welche dem Einzelnen

die Mittel gewährt, sein Menschentum zu entfalten; denn

die Nüttel seiner Entwicklung sind das Produkt pittungs-

geachichtlicher Arbeit und der Vererbung einer Generation

auf die andere, und es kommt alles darauf an, dafs auf

eine möglichst günstige und förderliche Art die socialen

. kiui^ .-. l y Google



— 275 --

und geschichtlichen Mittel der individuellen Menschheits-

entwicklung dargeboten werden.

Das Mittel der individuellen Menscliheitsentfaltung ist

Erziehung durch andere und durch sich selbst. Sociale
Organisation und individuelle Erziehung sind

die beiden groCsen Prinzipien, welche die angewandte Kthik

auf allen Gebieten des Lebens durchzuführen hat. Darum
ist eine Ethik, welche sich nicht nach Innen zu einer

ästhetischen und nach Aufsen zu einer ökonomi-
schen Ethik vertieft y das Hirngespinst eines abstrakten

Trttumers. Die angewandte Ethik hat die Bahnen zu

weisen, auf welcher das Menschengeschlecht zu Glttck und
Vollkommenheit fortschreitet

3« Der Kritizismas in seiner Beziehang zn Dirwinisniu

und Socialismns.

Der gute Wille ist die unbedingte Voraussetzung aller

guten Wirkungen in der menschlichen Gesellschaft. Die

gute Gesinnung kann aber nicht gut wirken, wenn sie sich

nicht mit einer objektiven Erkenntnis der Lebensbeziebungen

verbindet. Die Hineinbildung der sittlichen Zwecke in den

Prozefs des Lebens setzt die Kenntnis der technischen
Mittel voraus, welche den sittlichen Ideen lebeodige Wirk>

lichkeit verschaffen sollen; denn Wissen und Gewissen

sind in der angewandten Ethik notwendig miteinander ver-

bunden.

Die Erkenntnis der Gesetze, welche das physische und

ökonomische Dasein und die Entwicklung des Menschen-

geschlechts beherrschen, ist der Weg, um diese Gesetze

technischen und weiterhin moralischen Zwecken zu unter-

werfen. Dun:h Wissen und Gewissen wird der Älensch

Herr der Natur und Schöpfer seiner Kultur. Deshalb ist

es der vornehmste Zweck der materialen Ethik, die Wissen-

18*

Digitized by Google



Schaft für die moralische Kultur diensthar und frucht-

bringend zu machen.

Die Naturwissenschaft in ihrer physikalischen , tech-

nischen und biologischen Richtung, insbesondere Darwins
Entwicklungslehre, ist von ungeheurem Einflufe auf die

inhaltvüUe Bestimiiiuii;^ der einzelnen Pflichten. Wahrend
die Physik \in6 in das (Tctriebe der nauulichon Prozesse

eingeführt und die TecJmik die elementaren Riat'ie der-

selben in der Maschine zum Nutzen und Dienst der

Mensehrn zu tcsseln lehrt, hat uns Darwins Theorie in

der V e r V 0 1 1 k ü ui m n u n g das ideale Entwicklungsgesetz

menschlichen Lebens ott'enbart. Auch das Christentum

hatte eine gleiche Entwicklung gelehrt: Ihr sollt voll-

kommen sein , wie euer Vater im Himmel vollkommen ist.

Aber erst die allgemeine Lehre der natürlichen Entwicklung

kann uns dieses Pfliclitgebot zum inhaltvollen Bewufstsein

bringen. Man hat deshalb mit Recht von dem belebenden

EinfluTs gesprochen, den unsere moralischen Anschauungen
durch die Entwicklungslehre erfahren werden. Indes hat

man diesen Einflufs, aus Unkenntnis der Geschichte des

moralischen Bewulstseins, vielfach ttberschAtzt und ist man
zu manchen verderblichen Irrtümern in der Übertragung
Darwinscher Prinzipien auf das menschliche Leben verführt

worden. Aber das steht fest, dafs die iidialtvoUe Bestim-

mung des Begriffs der Vollkommenheit durch die biologische

Entwicklungslehre einen bedeutsamen Fortschritt erfahren

hat. Das Bewulstsein der Vervoilkonunnung im histori-
schen Sinne knüpft ein Band sittlicher Verpdichtung
zwischen den einzelnen Generationen, welches den Geist

der Geschichte zu einem idealen und humanen gestaltet.

Was Darwin für die Naturforschung, bedeutet Marx
für die Kulturwissenschaft. Indem er den Ökonomischen
Prozeis der gescliichtlichen und socialen Entwicklung in

seinen gesetzlichen Beziehungen erforschte, klärte er die

Menschheit über das Geheimnis der wirtschaftlichen Mächte

Digitized by Googl



— 277 —

auf, welche wie eine feindliche und übermenschlich wirkende

Kraft oft die besten moralischen Absichten zu Schanden

machen. Die Erkenntnis der Ursachen und Gesetze wirt-

schaftlicher Beziehungen ist der erste Schritt^ sich von ihrer

Übermacht zu befreien und die ökonomischen Mächte dem
guten Willen unterthan zu machen. Der Socialismus
hat in seiner wissenschaftlichen Form zum erstenmal die

Möglichkeit geboten, Grundsätze zu einer ethischen
Ök onomie zu gewinnen, in welcher die moralgesetzlichen

Forderungen und die naturgeaetzlitlien Kräfte rles wirt-

scliaftlichen Schaffens und Geniefsens zu innerer liannonie

gelungen

,

Durum wird nicht zu viel heliauptet, wenn man sagt,

dafs der iiiateriale Inhalt einer nunlcnien Ethik im wcsent-

lielien .seine i ieaicht*;punkt»' Wir die einzelnen Pllicht-

bestiniinun^en aus dem Dai-winismus und Sneialisnius ge-

winnen mufs. Andererseits ist aber prinzipiell zu betonen, dafs

der Inhalt einer evolutionistischen und socialistischen

Ethik unbedingt sich der erkenntnistheoretischen Grund-

legung der kritischen Ethik unterordnen mufs, welche im

ersten Buche im Anschlufs an Kants Philosophie dargestellt

worden ist

Zweites Kapitel.

Das System der Triebe und Bedürfnisse.

1. Fsyehophysik der Triebe.

Seiner physischen Konstitution nach ist der Mensch ein

tierisches Wesen und gleich allen anderen Geschöpfen dem

xSHiurgesetz des Triebes unterworfen. Der Trieb ist eine

ebenso elementare Tliatoaelie unseres Bewufstseins wie die

Empfindung. Beide sind in der sinnlichen IS'atur des

. k) i^ . j l y Google



— 278 —
Menschen begründet und der Ausdruck physischer Er-

regungen unserer Organe. Sie sind nicht scharf voneinander

zu trennen, sondern hängen so untereinander zusammen

wie unser Organtsnuis mit der ihn umgebciKlen Aufsenwelt.

Triebe und Emptindungeu sind unter dem Sammelbegriff

der natürlichen Keize zusammenzufassen. Unter Em-
pfindun^^en sind diejenigen Heize zu verstehen, welclie dureh

die Einwirkungen der umgebenden Welt auf unsere äulseren

Sinnesorgane in das Bewufötsein eingehen. Triebe sind

diejenigen Keize, welche diircli einen physiologischen Prozel's

in den Organen unseres eigenen Leibes erregt werden und

unabhängig von Absicht und Wollen über die Schwelle des

Bewufstseins hinaustreten. Aufser den gemeinhin ange-

nommenen fünf Arten von Sinnesempfindungen giebt es

noch eine sechste, die GemeinemplinduDgi in welcher sich

der physiologische Zustand des ganzen Organismus anzeigt.

Die Gemeinempfindung bildet deshalb den Übergang von

den eigentlichen Trieben zu den eigentlichen Sinnes*

empfindungen. Der Kahrungstrieb z. B. ist mit bestimmten

Organempfindungen des Hungers und Durstes verbunden,

wie andererseits der sexuale Trieb von bestimmten Organ-

emptindungen begleitet ist, welche schwer zu zergliedern

und zu charakterisieren sind.

Man darf die Hypothese aufstellen ^ dafs eine tiefere

Psychologie einst die wesentliche Gleichheit und den ein-

heitlichen Ursprung von Trieb und Empfindung nachweisen

wird, ähnlich wie die Thysiologie den mit der Aufsenwelt

identisclien mechanischen und chemischen Stoffwechsel

unseres lebendigen Leibes nachgewiesen hat. Man wird

dahin kommen, die Empfindungen als äufsere Triebe
und die Triebe als innere Empfindungen zu er-

kennen und einzusehen, dafs die Scheidung zwischen

Aufsereni und Innerem, zwischen eigenem Organismus und
körperlicher Aufsenwelt nur eine relative ist. Aus solchen

Erwägungen mag wohl die Fichtesche Gedankenwelt eut-

. kiui^ .-. l y Google



- 279 —
sprangen sein, welche in Spinosistisclier Weise spekulativ

das erreichen wollte, was nur die Aufgabe fortschreitender

Psychophysik sein kann.

Alle Triebe und Empfindungen sind mit Gefühlen der

Lust und Unlust verscliniolzen und die Trieb- und Em-
pfindungsgefUhle sind das subjektive Interesse, das wir an

den in unser Rewufstsein steigenden sinnlichen Reizungen

nehmen. Die Gesamtheit dieser Gefühle stellt «ich als

das Gemeingefühl dar, das in Verbindung mit dem Ich-

bewufstsein den dauernden und gleichbleibenden Hinter-

grund des Selbstbewafstseins bildet.

Triebe und Empfindungen sind auch objektiT nicht

voneinander au trennen. Die Triebe befriedigen sich durch

die Empfindung und Vorstellung deijenigen Objektei welche

den Trieb inhaltlich erfüllen. Die Empfindungen stellen

sozusagen die Nahrung der Triebe dar. Andererseits ist

aber der Trieb zur Vorstellung mit dem der Erhaltung und
Zeugung zu einer Einheit des Triebsystems verbunden.

Triebe und Empfindungen , wie die sie begleitenden

Gefühle sind der sinnliche Inhalt unseres Bewufstseins und

bilden den Stoff, der durch das moralische Gesetz in der

Praxis des Lebens zur Einheit mensehheitlicher Persönlich-

keit geformt werden soll. Unsere Sinnlichkeit ist

der Stoff, unser vernünftiges Sei bstbew ufstsein

das Gesetz des sittlichen Lebens.

2. Der Trieb zar Selbsterhaltang.

Der Terwickelte Znsammenhang des menschlichen

Lebens in Geschichte und Gesellschaft ist das Resultat

dreier elementarer Urtriebe, welche mit Naturnotwendigkeit

bich in jedem Pruzefs lebendiger Kriiitc bethätigen. Der

Trieb zur Erhaltung, Fortpflanzung und Vorstellung sind

die ursprünglichen Quellen aller Kultur, sie sind spontan

. kjui^.o l y Google



— 280 -

und infolge iln-fi- Differenzierung in verschiedene Richtungen,

die Erzeuger aller P^.ntwicklung.

Der Träger der Menschheit ist der einzelne Menscli.

Das Individuum sucht sich selbst zu erhalten und den

Kräften seiner UmgebM^i^r m^eir 'nuber sich selbst zu beliaupten.

Die individuelle Selbsterhaltung ist in erster Linie Er-
nährung, welche die Erneuerung und Vermehrung der

eigenen Kräfte zum Ziel hat; in zweiter Linie Kleidung
und Wohnung zum Schutz gegen die Unbilden der Natur

und — feindlicher Qattungsgenossen. Aber Nahrung,

Kleidung und Wohnung machen nicht den ganzen

Menschen nach der Seite der physischen Selbsterhaltung

aus. Wenn schon Kleidung und Wohnung Uber die Grenze

des tndividudlen Organismus technisch hinausgehen, so

ist die Ergänzung der organischen durch technische Kräfte

eigentlich diejenige Stufe, welche den Menschen Aber das

Tier erhebt.

Das Werkzeug ist das prinzipielle Mittel der* mensch-

lichen Selbsterhaltung und eine unerläfsliche Verstärkung

und Vervollkommnung seiner Organe. Man kann den Er-

haltungstrieb des Mensi'lu n , insofern seine Mittel ül)er die

organisch -physiologiselieii Kräfte des Tieres hinausgehen,

den ö k o n o mi s c Ii e n Trieb des Mensehen nennen. Die

mensehlielie Wirtseliat'tsordnung ist vermittelt durch das

Werkzeu^^. Ackerbau, Industrie und Technik sind un-

möglich ohne Werkzeug in seiner iniersebopt'lichen Varia-

tionsfHhigkeit der Formen und Zwecke Das Werkzeug
ist das Mittel der Produktion auf allen Ötufen menschlicher

Kultur, so dafs ohne Werkzeug Kultur unmöglich ist. Die
Entwicklung vom einfachsten Werkzeug bis hinauf zur

verwickeltsten Maschine ist bestimmend für die Hdhenstnfe

in der Geschichte der menschlichen Kultur.

Mit dem Werkzeug beginnt der technische und ökono»

mische Begriff der Arbeit Auch das höhere Tier ist

thätigy aber seine Leistung ist eine direkte Umsetsong

. kjui^.o l y Google



— 281 —
physiologischer Erftfte in motorische Energie. In der
menschlichen Arbeit wird die physiologische Kraft auf ein

om Oiganismus losgelitates Werkzeug Ubertragen und
durch diese Vermittelang die Wirkung der Organe be-

deutend erhöht. Auf der Stute der Miiächinuiipruduktion

werden die Kriitic der Natur direkt der ökonomischen

Arbeit zugänglieh ;i;einucht, ohne dafs sie den nieaschlichen

Uri^anismus zu passieren brauchen. Man kann deshalb in

gewissem Sinne sagen, dafn Her erste Mensch derjenige

war, der ökonomisch arljeitete. Mit der Arbeit Ijcginnt

das E i e n t n ni , denn da,s Werkzeug ist die ursprünglichste

Form des Eigentums.

Im Werkzeug liegt nicht nur die Macht des Menschen,

sondern auch die ökonomische Arbeitsteilung begründet.

Die physiologische Arbeitsteilung im Tierreich wird ersetzt

durch eine technische Differenzierung der Werkzeuge. Alle

Gesetze, welche die physiologischen Oiigane beherrschen^

gelten deshalb in übertragener Bedeutung auch von der

Besiehung der Organe zu den Werkseugen und der Werk-
zeuge untereinander. Man mufs hier in erster Linie an

das Gesets der Korrelation der Organe erinnern.

Wie im Oi^ganismus die einzelnen Organe im Zusammen-

hang gegenseitiger Abhängigkeit stehen^ so wirkt auch die

Schaffung des technischen Mechanismus auf den physio-

logischen Organismus zurück. Nur dadurch ist die Har-

monie und ßildsamkeit der menschlichen Leibesgestaltung

hervorgebracht. Der Mensch konnte nur dadurch das Tier

überwinden, dafs er das Tier in sich selbst zu seinem

mechanischen Diener machte, indem er die einseiti^^e ( )rgan-

thätigkeit zu einer allseitig gegliederten und differenzierten

technischen Funktion erweiterte.

Die Schaffung des Werkzeugs und die ökonomisclie

Arbeitsteilung ist die eine Quelle, weiche neben der sexualen

Erzeugung und dem Mitteilungatrieb der Vorstellungen den

socialen Instinkt im menschlichen biune geweckt hat

. kjui^.o l y Google



I

-> 282 —

Von emem Mechanismus und Organismus der öe- i

Seilschaft zu spreclieii, ist doshalb mehr als eine äufser- I

liehe und zutsiliige Analogie, und man (hiit und luuia die
|

Gesellschaft so auffassen, ohne dabei in den dogmatischen 1

Irrtum gewisser naturwis.-^cnschaftlicher Soeialtheoretiker zu

verfallen, welche den Bp<i:nff des Mechanismus und Orga-

nismus zum einzigen Krklärungsgrund oder wohl gar zu

einer Art ethischen Prinzips alles menschlichen Zusammen-
lebens machen wollen.

In gewisser Hinsicht ist die menschliche Gesellschaft

ein Mechanismus und Organismus, wie der Mensch^ welcher

sie erzeugt; aber sie ist noch mehr: sie ist eine geistige
Gemeinsamkeit nach bestimmten Gesetzen and
Zwecken. Sie ist in ihrer ht^chsten Idee nach Art einea

Kunstwerks zu verstehen.

Was hier gezeigt werden sollte , ist ein Dreifaches;

Dafs der Mensch seiner menschlichen Bestimmung nach
|

sich physisch nur behaupten kann, wenn sein Org-anismns

durch die Werkzeuge ergänzt wird; dafs das Werkzeug
|

die Quelle der wirtschaftlichen Arbeitsteilung und dadurch

die Ursache geworden ist, dafs der Mensch nur in seiner J

Gemeinsamkeit mit anderen Menschen seinen kulturellen '

Beruf erfüllen kann ; dafs im Begrifl" des Werkzeuges der '

Zusammenhang von Physiologie und Ökonomie ge-

geben ist und damit die prinzipielle Begründung einer

naturwissenschaftlichen Wirtschaftstheorie sich Bahn bricht

3. Der Geschlechtstrieb.

Die mächtigste gesellschaftbildende Ursache ist der

sexuale Trieb, indem derselbe unmittelbar der Erhaltung

der Gattung dient. Während durch die Herrorbringung

des Werkzeugs die Menschen in mechanische Abhängigkeit

voneinander gebracht werden, führt sie der Geschlechts-

trieb in innigen organischen Zusammenhang. Die Ver-

Digitized by Google



— 283 —

bindnng zweier MenBcben trerachiedenen Geschlechts zur

Erzeugung eines Nachkömmlings ist das ursprünglichste

Band socialen und gesehichtlichen Zusammenlebens,

So ist die Selbsterhaltung des Individuums mit der

Erhaltung der Gattung unmittelbar verbunden. Die physio-

logische Arbeitsteilung in der Produktion und Reproduktion

des Menschen hat eine wirtBchafÜiche Arbeitsteilung zur

notwendigen Folge, so dafs Mann and Weib auf verschie-

denen Stufen der materiellen Kultur yerschiedene wirtschaft-

liche Thätigkeiten zufallen.

Die Geschichte des menschlichen Geschlechts zeigte dafs

die Formen der geschlechtlichen Verbindung ebenso wie

die Arten der wirtschaftlichen Einrichtungen einer fort-

schreitenden Entwicklung unterworfen sind, und dafs die

Reproduktion des Menschen und die der Lebensbedingungen

in einem gesetzmäfsigen Verhältnis zu einander stehen.

Der geschlechtliche Trieb ist das stärkste Band, das

Tiere wie Menschen zusammenhält. Ehe, Familie, Stamm
und Nation sind die verschiedenen Stufen, in welchen sich

die organische Verwandtschaft der Menschen als gesellschaft-

gründende Ursache bethätigt.

Während das biologische Prinzip der Anpassung an

die physiologische Funktion der Emfthrung anknllpft, ist

der Geschlechtstrieb der Träger der Vererbung. Indi-

viduelle » familiäre und Basseneigentilmlichkeiten werden

durch die Zeugung von Eltern auf Kinder übertragen.

Weil aber der biologische Prozels das Gesetz der fort-

schreitenden Vervollkommnung in sich trägt, ist die

Zeugung und Vererbung auch das Mittel erhöhter organi-

scher Anpassung und der Vervollkommnung der neuen

Generation. Die Gesetze der Anpassung und Vererbung

sind die wichtigsten Prinzipien einer Ethik des wirtschaft-

lichen 1111(1 sexualen Lebens, da mit ihnen die geistige Kultur

untrennbar verbunden ist.

. kjui^.o l y Google



— 284 —

Obgleich die biologische Natnrwifleenachaft in der Er-

kenntnis des Zeugung»- und VererbmigspTOsesaes tief ein-

gedrnngen ist, so wäre es doch gans und gar verfehlt,

heute schon daraus bestimmte sittliche Verpflichtungen her^

zuleiten. Eins aber ist eine wertvolle Erkenntnis, dafs
die Gesundheit und Leistungsfähigkeit der neuen Generation

von derjenigen ihrer Erseuger abhängt; and für den auf-

geklärten Menschen wird es daher eine der höchsten

sexualen Pflichten sein, ^'wh an der organischen Schwächung

seiner Nachkommen nicht zu verschulden. Es niufs für

eines der scliwergten Verlirechcn erklart werden, dafs

kranke Eltern kianke Kinder in die Welt setzen und eine

entartende Bela>tung wie ein fluchwürdiges Geschiek von

einem Geschlecht zum anderen furtzeugen. Hier ist be-

sondors auf Infektions-, Geiste«- und Nervenkrankheiten

hinzuweisen.

Unbedin<^te geschlechtliche Enthaltsamkeit ist dazu

nicht erforderlich; denn die Hygiene des sexualen Lebens

findet Mittel und Wege, um trotz Erfüllung des stärksten

der Triebe die Folgen geschlechtlichen Verkehrs zu vwv
hindern. Ob Vorbeugungsmittel eine Sünde und Förderung

des Lasters sind, darüber mögen sich moralisierende Philister

unterhalten. Ich glaube, jeder moralisch und natttrlich auf-

geklärte Mensch wird die Unterscheidung von Beischlaf und

Zeugung gutheifsen und der Ansicht smstimmen, dafs auch

der unfhichtbare Beischlaf als solcher eine Quelle ethischer

und geistiger Beziehungen sein kann; denn die Ausübung
der sexualen Funktion ist in erster Linie eine physio«

logische Notwendigkeit und moralische Angelegenheit des

einxelnen Mensehen.

4. Der Trieb zvr Vorstellnog.

Jedes lebendige Wesen .sucht in einen psychischen Zu-

sammenhang mit der umgebendenWelt und anderen Lebewesen

. kjui^.o l y Google



— 285 —

zu treten. Dieser Verkehr mit der Aufsenwelt wird durch die

Sinnesempfindung vermittelt und ist in dem Hodiirfnis nach

äufseren Reizen gogründet. Der lluiigci- nadi EiiiptinJiui^

und miialtvolK'n Vorstellungen, die Eiiulnicke der Dinge
in sein Gefühl aufzunehmen und zu geniefsen, ist von dem
ökonomischen und sexualen Triebe nicht zu trennen; denn

die Empündunpren sind das einzige Mittel, Triebbedürfnisse

positiv zu befriedigen.

Das Bedürfnis nach Licht und Lutt, nach Bewegung
und Eindrücken, kurz der Trieb nach Eraptindung und

Vorstellung darf nicht unterdrückt werden, wenn die

Lebenakraft nicht verkümmern soll; denn nur im Zu-

Bnmmenhang mit äufseren Sinnesreizungen können die

Triebe sieb entwickeln und Befriedigung erlangen. Im
Trieb zur Empfindung sucht die Natur auDser uns und in

uns in Zusammenhang und Wechselwirkung zu treten.

Indem die Ehnpfindung in der Stufenleiter psychischer

Entwicklung su Wahrnehmungen und Vorstellungen sich

erhöht y wird durch sie aller Inhalt unseres Bewufstseins

Yennittelt. Unsere Beziehungen zur Welt werden durch sie

allein zu einer ThataachCy welche durch keine Spekulation

und Skepsis umgestofsen werden kann. Der Trieb zur

Empfindung ist der Trieb zur Wirklichkeit

Im Vorstellongstrieb liegt die Möglichkeit der Mit-
teilung inneren Lebens begründet; er ist der Träger

der psychischen Gemeinschaft und erweitert den Begriff

der Gesellschaft als eines Mechanismus und Organismus zu

dem eines bcwuisten Zusammenhangs der Einzelgliedcr

Durch die Mitteilung und Gemeinschaft der Vorstellungen

und inneren Zustande wird die Gesellschaft zu einem

K e i c h der W a h r h e i t n n d Freiheit, indem der Ge-

staltungstrieb das Gesetz und die Formen höchster Mensch-

heitsbestimmung hineinbiidet.

. k) i^ . j i. y Google



— 286 —

5. Der Bilduugstrieb.

Man küDii dem dkoDomiselien , aesoalen und sensi-

tiven Trieb) die unter dem Sammelnamen eines Stoff-

trieb es ihre chütikteriBtiacbe Bezeicbnong finden, nach

dem Vorgange Sehillers einen Formtrieb gegenüber-

etellen. Der Formtrieb ist die Quelle der Bildung und

Gestaltung alles sinnlichen Inhalts unseres Bewufstseins

und dadurch der Trttger aller geistigen Kultur in Qe-

schichte und Gesellschafi Im Formtrieb äufsert sich die

Oesetz und Ideen erzeugende Kraft unseres Seelenlebens,

welche der Sinnlichkeit unseres Daseins den Stempel uni-

verseller (rultigkeit aufdrückt. Der B^orratrieb ist die

synthetische Funktion des Geistes, welche Einheit und

Ordnung in die Verkettung der Triebe und Eui])findungen

bringet. Der Trieb nach Wahrheit, Freiheit und Schönheit

sind nur vcrschiedtnic Bethätig'ungcn eines und demselben.

Formtriebes , in welchem die S p o n t a n e i t ä t der Ent-

wicklung und VervollkommnuTig begründet liegt.

Der Stofftrieb und der Formtrieb sind in der Wirklich-

keit des Seelenlebens nicht voneinander zu trennen, und
doch können sie in einen Gegensatz des Zweifels und
Konfliktes treten, in welchem das Gesetz der Entwicklung

die verschiedensten Stufen der Einheit von Stoff und Form
hervorbringt

Nahrung, Zeugung und Vorstellung sind die drei

.grofsen Gebiete der angewandten Sittlichkeit. Im Bildungs-

trieb ist die synthetische Kraft des sittlichen Wirkens ein*

.geschlossen, welche bestimmt ist, das ökonomische, sexuale

und sensitive Leben nach moralgesetzlichen Pflichten zu

gestalten. In jedem Menschen ist die Anlage und Ent-

wicklungsmöglichkeit zu gesetzlichen Formen vorauszusetzen.

Aufgabe der Erziehung ist es, diesen Trieb zu wecken und
in Bezug auf die sinnlichen Stofitriebe zur normativen

Funktion der Vernunft emporzuheben.

. kiui^ .-. l y Google



— 287 —

In der objektiven Vorstellung ist das Mittel gegeben^

die sinnlichen Triebe über das tierische Bewufstsein hinaus

zu erweitern. In der Vorstellung des Gesetzes
und des Ideales erreicht der Mensch seine
höchste intellektuelle Bestimmung. Das Vor-

stellungsleben in allen Beziehungen zu entwickeln und zur

Einheit des vernünftigen Öeibtätbewufstseins heranzubilden,

ist die ideale Bedintrung zu einem einheitliclien Triehlebcn.

Im Trieb zur Nahrung, Zeugung und V'orstellung sind

die elementaren Bedürfnisse angezeigt, auf deren Entwick-

lung, Steigerung und gegenseitiger Verbindung durch den

Formtrieb der höchst zusammengesetzte Bau der mensch-

lichen Gesellschaft sich errichtet. Eine Zergliederung der

socialen und geschichtlichen Erscheinungen kann alles Leben
auf diese ürtriebe menschlicher Bedttrihisse zurückführen.

Aller Fortschritt in der Gattungsgeschichte besteht in der

Differenzierung menschlicher Bedürfnisse und in erhöhter

Anpassung durch Steigerung der objektiven Mittel, sie zu

befriedigen. Dem Inhalt nach ist der Kreis menschlicher

Kultur ein ungesehlossener, da die Triebe selbst ein Un-

endliches bedeuten wie die höchsten Ideen, welche ihnen

das ideale Ziel setzen.

6. Die Lehre von des Affekten.

Alle in unser Bewufstsein eintretenden Triebe und

Triebbefriedigungen sind mit Gefühlen der Lust und Un-
lust inniorBt verbunden. Ein Trieb wird zum Affekt, wenn
ein stark interessiertes Gefühl ihn begleitet, zur Begierde,

wenn die Vorstellung des Objektes klar und deutlich ist,

zur Leidenschaft, wenn der Trieb in einseitiger Richtung

sich mit aller Macht hervordrängt und alle anderen Triebe

unterdrückt

In der Lust besteht unser Glück, und das Glück ist

der Zweck des Lebens. Im Grunde besteht der Wert des

Digitized by Google



— 288 -

Lebens in den Gefühlen und Affekten, mit denen wir das

Leben genossen haben. Leben ist Geniefsen, aber es

kommt alles darauf an, was und wie wir den Inhalt
des Lebens geniefsen, damit unser Glttck die
Wahrheit des Lebens sei.

Unser Geist ist bald leidend, bald thädg. Thätig ist

der Geist in seiner formgebenden synthetischen Kraft,

leidend in der Rezeption der Triebe und Empfindungen,

welche den Inhalt unseres Bewnfstseins erfüllen. Deshalb

giebt es Affekte des Leidens und der That. Die Affekte

der '^I'lialigkt'it sind mit den gesetzgebenden Funktionen

unseres Bewiirstseius untrennbar verbunden; die Affekte des

Leidens treten mit den »StofFtrieben zusammen in den Kreis

unseres Bewufstseins. Und es niufs als das ästhetische
Ziel einer sittlichen K u 1 1 u r der A ffe k t e hin-

gestellt werden, dafs die Lust, welche den formerzeugenden

BilduDgstricb begleitet, die passiven Affekte der Sinnlich-

keit seinem Gesetze unterordnet. Nur 80 ist eine GefUhls-

harmonie des Bewufstseins möglich.

Spinoza, der einer der tiefsten Kenner menschlichen

Seelenlebens war, hat eine scharfiunnige Analjse der A£fekte

gegeben. Zwei Gesichtspunkte sind es namentlich, welche

in der Erkenntnis und Kultur der Affekte vorbildlich an-

erkannt werden müssen. Erstlich bemerkt er, dafs die

Lust der Übergang des Menschen von geringerer zu

gröfserer Vollkommenheit, Unlust der Übergang von gröfserer

zu geringerer Vtdlkoninienbeit sei; und zweitens, dafs

ein Affekt nicht andeis jueheinnit oder aufgehoben werden

könne, als durch einen anderen entgegengesetzten und

stärkeren Affekt.

Hierin sind die wichtigsten Prinzipien der sittlichen

Erziehung ausgesprochen. Lust und Unlust sind Über-

gänge von einem Zustand in einen anderen. Insofern sie

eine Entwicklung und keine Buhe bedeuten, ist die Lust

der Übergang zur Vollkommenheit und die Unlust der*

Digitized by Google



- 289 -

jenige sar Unyollkommenheit Die Erklärung Spinosas ist

gleichbedeutend mit der frtther gegebenen, daSk nur die

mit einer Thtttigkdt und Leistung verbundene Lust mo-
ralisch gerechtfertigt ist Da die Vollkommenheit in der

Starke des Formtriebes besteht ^ mit welcher er den sinn-

lidien Inhalt der Stofftriebe den Gtesetaen und Ideen unter-

ordnet; ht, moralisch gesproch«i, der Aflfbkt der Thätigkeit

immer Lust, der Affekt des Leidens Unlust. Die Höhe
der Vollkommenheit ist deshalb bediii^t durch die Menge

und Krai'i der thätigcn Lusiallekte im lkwufstsein der

machtvollen l'ersönlichkeit. Die Wahrheit des Lebens ist

schaffendes Geniefsen.

Affekte lassen sich nicht einfach durch Vorscliriften

und Pflichtgebote unterdrücken und lenken. Affekte

lassen sich nur <lurch Affekte überwinden und in ihrer

Stärke und Richtung bestimmen. Das Gefühl, welches ein

anderes verdrängen soll, mufs entgegengesetzt und stärker

sein. Das mögen sich alle Kindererzieher und Selbst-

erzieher zur Richtschnur machen, einem leidenden und

bösen Affekt gegenüber thätige und bildende Gefühle im

Gemüt zu erwecken und zu pflegen. Nur dann kann das

moralische Gesetz im Gemüt Eingang finden, wenn die

edleren Gefühle erweckt und so der Boden für die Pflicht

empfilnglich gemacht wird.

Wir wissen es schon, dafs die ästhetischen Affekte

die höchste synthetische £raflk des Menschenlebens sind,

dafs die Lust am Formtrieb diejenige objektive Vollkommen-

heit und subjektive Glückseligkeit aus sich erzeugt, in

welcher wir den unbedingten Endzweck menschlichen Da^

seins erblicken müssen. Die künstlerisoheErziehung
unserer Gefühle in Spiel und Arbeit ist deshalb

das Mittel, um die Triebe und Affekte des Menschen zur

Einheit des ästhetischen Charakters heranzubilden.

Woltniann, System des moral. Bewulstseins. 19

Digitized by Google



— «0 -

Drittes Kapitel.

Der Mensoli als Hütte! und Selbstsweck.

1. Der Bei^riff der 6e«ell8eliaft

Die ürtriebe dee meiiBcfalicheD Lebens sind in der

psycliophjsiselieii Beseluiffenheit des Individuums begrttndet

Der Trieb der eigenen Selbsterhaltung und das sociale Be-

dürfnis sind der Stoff der raoralgesetzlichen Gestaltung.

Die Moralität erfordert, dafs der Mensch sich als Selbst-

zweck auffasse und sich iu dem Ausleben seiner Strebungen

als Selb.stzweck behaupte und erhalte. In der Selbst-

behauptunfr seines moralischen ^\t;ötüs btsteht die Frei-

heit und <li'^ Fähif^'keit, in sich selbst Grund und Ziel

aller seiner Handlungen zu bestimmen. Der Mensch lebt

aber nicht isoliert, sondern nur im Zus>ammenhang ge-

schichtlicher und socialer Gemeinschaft. Die Befriedigung

seiner Triebe ist nur möglich in Gesellschaft und Verkehr

mit den Gattungsgenossen. Die moralische Theorie des

Individuums bedarf deshalb zu ihrer £rgänzung eine

moralische Theorie der Gattung, welche bestimmt,

in welchem Verhältnis sittlicher Verpflichtung das Indivi-

duum zur Cksellsehaft steht.

Die menschliche Gesellschafit ist nicht ein Haufe von
einseinen Individuen, welche nur in einem äufserlichen

regellosen Verhültnis zu einander stehen, sondern eia Ge>
bilde, dessen Existenz durch immanente Gesetze getragen

wird, welche die Individuen zu einer notwendigen Einheit

verbinden. Um die sociale Gesetzmäfsigkeit des mensch'

Hohen Zusammenlebens sich verständlich zu machen, hat

man sie nach Analogie eines Mechanismus aufzufassen

versucht. Wie in einer Maschine die einzelnen Teile durch

den Zusammeuhang mit dem Ganzen bestimmt werden, so

i^iyuu-cd by Google



— 291 —
sollen die menschlichen Individuen mxm Ganzen der Qesell-

Schaft gegliedert sein. Soweit das menschliche Dasein

mechanisch begriffen werden kann, ist die Gesellschaft ohne

Zweifel ein wirklicher Mechanismus. In ihrem technischen

und industriellen Betriebe ist eine Analogie zu einer

Maschine gegeben, in welchem ein mechanischer Prozefs in

riesiger Verwicklung und Ausdehnung stattfindet, und so-

weit der technisch-ökonomische Betrieb eigenen, im Wesen
der Maschine selbst begründeten Gesetzen folgt und der

Mensch durch ihn bestimmt wird, ist die Gesellschaft nicht

nur bildlich, sondern wirklich ein Mechanismus.

Seit dem Aufschwung der Physiologie und Biologie

sucht man den mechanischen Begriff der Gesellschaft zu

der Idee eines Organismus zu erweitern. Wie in der

physiologischen Konstitntion eines lebendigen Wesens die

einselnen Zellen, die nmteriellen Elementarformen alles

Lebens, zu Organen und die Organe zu der Einheit eines

ganzen Organismus zusammenstimmen, so werden die ein-

zelnen Glieder in der Gesellschaft unter ähnlichen Gesichts-

punkten als die elementaren Lebe.nsträger im gesellschaft-

lichen Organismus aufgefafst. Wie fruchtbar und auf-

klärend auch diese Idee wirken mufs, so enthält sie doch

viele Gefahren in sich, wenn man die Gesetze des organi-

schen Lebens, z. B. der physiolopschen Arbeitsteilung und

der Korrelation der Organe, kritiklos und einer äufserlichen

Analogie folgend auf die menschliche Gesellschaft überträgt.

Man rechtfertigt auf diese Weise die ungeheure Differen-

zierung in der Thätigkeit der ^fenschen, welche die moderne

Industrie hervorbringt, wie der Arbeiter zu einem mecha-

nischen Anhängsel der Maschine wird und seine Krttfite

und Fähigkeiten einer einseitigen Ausbildung anheimfallen

mttssen. Man verteidigt die Trennung in Klassen und

Stände und glaubt in ihnen die verschiedenen Organe zu

erkennen, welche zur Erhaltung des ganzen Organismus

notwendig sind, da die Differenzierung der Individuen die

Digitized by Google



— 292 —
Orundlage zur Harmonie der Oeseilschaft bilden und die

Voilkommenheit des Ganzen die UnvoUkommenlieit des

Einzelnen rechtfertigen soll.

^amentlicli sucht eine gewisse Sorte Ton Katurforschem,

welche durch die biologischen Erkenntnisse eine neue Ge-
sellschaftstheorie begründen wollen, die bürgerliche und
kapitalistische Ordnung der socialen Gemeinschaft kraft

der Gesetze des physiologischen Lebens gegenttber der

socialistischen Kritik in Schutz zu nehmen. Jedoch ist

diese Beweisführung ebenso alt wie die Anfänge des römi-

schen Rechtes. Nach der Sage liefs die römische Plebs,

als sie nach dem heiligen Berg ausgezogen war, sich dureli

die dummdreiste Fabel des Men. Agrippa von den Gliedern,

welche dem Magen den l)!(!nät verweigerten, bethören, in

die alte Knechtschaft zurückzukehren. Es giebt fürwahr

keinen treffenderen Beweis für den Mangel an social-

ethificher Erkenntnis der Gegenwart , als dafs das Junker-

tum und die Kapitalisten noch mit denselben Mitteln ihre

Sonderstellung begründen wie einst die römischen Patrizier.

Es ist ein anderes, eine gesellschaftliche Thatsache

zoologisch zu erklären, ein anderes, sie moralisch zu recht-

fertigen. Leider ist die moderne Gesellschaft fast zur

Lebensweise eines tierischen Körpers herabgesunken. Leider

sind die Individuen fast zu Zellen und die Stände und
Klassen zu Organen geworden. Leider giebt es heute

Zellen und Organe in der Gesellscliaft, welche beinahe nur

geniefseu, und andere, welche beinahe nur arbeiten. Leider

ist die Wissenschaft zu einer Klassensaclie geworden, der-

art, dafs die einen nur denken und die anderen in Un-
wissenheit gehalten werden. Leider ist die Regierunö-sniacht

in der Hand weniger und der gröfste Teil ohne Einflufs-

auf die Gestaltung des öfPendichen Lebens. Kurz: leider

ist die Gesellschaft fast nur ein Organismus.

Gegenüber den zoologischen Socialtheoretikem ist ein-

zuräumen, dafs die Arbeitsteilung ein notwendiges

Digitized by Google



— 293 -

Gteaetz socialer Gemeinschaft ist, dafs das IndiTidaam aber

nie und nimmer zum Range einer einseitig differenzierten

2ielle herabsinken darf. Die menschlichen Individuen sind

gleichartige Zellen, was die oiganischen Elementar-

Individuen nicht sind, bei denen die EVinktionen bis zur

höchsten Einseitigkeit gesteigert sind, so da& vide den

Zellencharakter überhaupt aufgeben. Leider müssen in

unserer mehr von tierischen als menschlichen Regeln ge-

leiteten Gesellschaft viele Menschen nahezu ihren Menschen-

charakter verlieren. Wenn man diejics traurige Mifsver-

hältnis nach Analogie tierischer Beziehungen sich erklären

kann, so ist in dieser thc^oretischen Erklärung keineswegs

eine moralische Kechtfertigimg eingeschlossen. Dafs man
die Gesellschaft so sehr zoologiscli und so wenig mo-
ralisch auffassen mufs, zeigt uns im Sjuegelbild, wie sehr

wir noch Tier und wie wenig wir erst Mensch sind.

Die menschliche Gesellschaft ist bis zu einem gewissen

Grade ein Organismus und wird sie immer bleiben, insofern

das eine Individuum das organische Produkt des anderen

ist; und was die ökonomischen und sexualen Beziehungen

anbetrifft, wird die Gesellschaft immer von mechanischen

und physiologischen Gesetzen getragen werden. Die mensch-

liche Gemeinschaft ist aber mehr als ein Mechanismus und

mehr als ein Organismus ; sie ist auf Grand des Triebes zur

Vorstellung eine geistige Gemeinschaft.
Piaton war es, der zuerst die Gesellschaft nach Art

einer menschlichen Seele auflafste, indem er nachwies, dafs

die geistigen Beziehungen im Staat dieselben sind, wie in

jedem Individuum, ^denn anderswoher sind sie doch nicht

dahin gekommen^. Piatons Staatsideal ist ein moralisches.

Das Prinzip des Guten ist Grand seiner Gliederung. Die

Differenzierung der moralischen Tüchtigkeit ist das Funda-

ment der gesellseliaftliehen Ordnung. Die einzelnen Stände

sind nicht gegenseitig abgeschlossen, sondern die Gesell-

schaft ist ein Prozefs, in welchem sich eine moralische

Digitized by Google



— 294 -

Auslese der Tauglichsten voUBieht Unsere DarwinistiBchen

Socialtheoretiker brauchen sich nicht so überschlau zu ge-

bärden. Das Genie Piatons hatte vor Darwin mit a,\uh

drttcklicher Berufung auf die künstliche Zuchtwahl eine

moralisoh-sociale Auslese als das Ideal menschlicher Ge-

sellschaft hingestellt

Nach Piaton ist es Paulus gewesen, der im 12. Kapitel

des ersten Korintherbriefes eine Theorie der menschlichen

Gesellsehaft giebt, in weicher oi^ganisch- biologische und

moralische Gesichtspunkte zu einer vorbildlichen Einheit

verschmolzen sind. Auch er erk* iint die Notwendigkeit

der Differenzierung au, stellt aber ü))er dieselbe da« aJie

Menschen verknüpfende Band der Liebe, welcher er im

13. Kapitel sein unsterbliches Iloiielied gesungen hat.

Wenn sowohl die mechanische, physiohigisehe und

psychologische Auffassung der Gesellschaft in gewissem

Mafse richtig sind, so stimmen alle drei darin überein, dafs

die Gesellschaft nach Analogie eines Einzrlnienschen als

ein grofses Individuum gedacht wird. In Wirklichkeit ist

die Gesellschaft ebensosehr ein Produkt des Individuums

wie das Individuum ein Produkt der GeseUschaft« Sie

stehen in einer Wechselbeaiehnng zu einander. Kant und

Darwin haben diese Wechselbeaiehung zu formuliereD

gesucht, der eine auf Grund der kritischen, der andere auf

Grund einer genetischen Untersuchung.

Kant legte das Bewufstsein der moralischen Gemein-

schaft in das Gewissen des Individuums. Der einzelne ver-

nünftige Mensch ist Träger und Erzeuger der sittlichen

Gesellschaft. In der Formulierung des Moralgesetzes ist

diese Wechselbeziehung des Individuums zur Gattung zum

Ausdruck gelangt. In sich und in jedem Menschen den

Selbstzweck zu achten, ist das Gesetz, welches die Gesell-

schaft als moralische Gemeinschaft begründet. Mechamsmufl

und Organismus sind die technischen Mittel einer mora-

lischen Gesellschaft) in welcher kein Mensch nur als

Digitized by Googl



— 295 —

technisches Mittel gebraucht werden darf. WirMe^schen
sollen uns einander gebrauchen und geniefseo
als technische, oiganische und geistige Bedingungen des

Lehens, denn sonst schvebte das moralische Gesetz in der

Luft. Aber wir sollen keinen Menschen nur als Mittel

gebrauchen und ihn dadurch su einer Sache oder einem

tierischen Werkzeug erniedrigen, sondern wir sollen uns

gegenseitig ak Mittel gebrauchen, indem wir uns zugleicli

als Selbstzwecke achten. Das gegenseitige Gebrauchen mufs

ein gewolltes sein, auf einem freien Vertrag der auto-

nomen Eiiizehnensehen beruhen.

Ais Selbstzweck sucht jeder Mensch sich selbst zu er-

halten; als müralischer Endzweck soll er sich moralisch

erhalten und die Idee der Menschenwürde in sich be-

haupten. Kur dann kann er Anspruch auf die Achtung
der anderen Gattungsglieder erheben, wenn er sich der

Achtung als moralisches Wesen wert macht. Wenn er sich

selbst zum Mittel und Knecht erniedrigt, braucht er sich

nicht zu beklagen, wenn andere ihn gebrauchen, ohne seinen

Selbstzweck zu achten; freilich ist es dann noch eine

Frage, ob die anderen moralisch berechtigt sind, ihn als.

Mittel zu technischen Zwecken zu benutzen.]

In Eonsequenz der Darwinschen Theorie ist der Mensch
als moralischer Selbstzweck zu betrachten, dessen Selbst-

erhaltung mit der Brhaltung und Vervollkommnung der

Gattung übereinstimmt Denn das höhere Individuum

bringt im entwicklungsgeschichtlichen Prozefe die neue

Gattung henror. Das Ideal der Galtung ist das Gesetz

der moralischen Selbsterhaltung. Deshalb ist das Verhält-

nis des Individuums zur Gattung in moralischer Hinsicht

einmal als Ireier Vertrag im socialen Zusammenleben,

andererseits als eine Entwicklung und Vervollkomumung

in der gattuogsgeschichtlichen Gemeinschaft aufzufassen.

Die höchste Idee, unter welcher die geistige Gemeinschaft

der Menschen begriffen werden kann, ist indes die Form

u\'^ui^c6 by Google



— 296 —

des Eanstwerks; denn im ftsthetiscben Reich der Liebe

und Schönheit ist das Ziel der Freiheit und Vollkommen-

heit vollendet.

Der Betriff einer nsthetisch-sittlichen Gesellschaft ist

der Leitfaden, der um ffiliren mufs, um zu untersuchen,

wie eine Gesellschaft in ihrem technischen, physiologischen

und geistigen Zusammenhang eing-crichtct werden mufs, um

die Zwecke des Menschen in der Freiheit und Vervoll-

kommnung seines Geschlechtes, möglich zu machen. Nach-

dem der ökonomische, sexuale und sensitive Trieb sich

social als Mechanismus, Organismus und geistige Gemein-

schaft erweitert haben, ist die ästhetisch-moralische Gesell-

schaft unter dem dreifachen Gesichtspunkt einer Ethik des

wirtschaftlichen, sexualen und geistigen Lebens näher zu

bestimmen.

2. IndiTidanm und Egoismus.

Der moralische IndividualKsmus ist etwas ganz anderes

als der Egoismus. Ersterer bedeutet die Freiheit der

Selbstbestimmung, letzterer den Despotismus der
Begierden. Kein Wort ist so dehnbar und vieldeutig

gebraucht worden als das Wort vom ESgoismus und Altruis-

mus. Um Mifsverständnissen vorzubeugen, sollte man diese

Ausdrücke aus der Ethik verbannen.

Unter einem Egoisten versteht der gemeine Sprach-

gebrauch einen Menschen, der mit Rücksicht auf sein

eigenes Wohlergehen alle Menschen mifsbraucht und in

seinen Mitmenschen den moralischen Selbstzweck nicht
achtet. Der Egoist ist ein Ausbeuter, der sich nur von
seinen Stoffbrieben beherrschen läfst, und welcher der Selbst-

sucht in allen ihren Formen des Hochmutes, der Lüstern-
heit und der Habsucht frölmt. Der Egoismus ist als eine
gesetzlose Willkür der Begierden moralisch unbedingt ver-
werflich^ und es ist zum mindesten eine überflüssige



— 297 —
BegriffsVeränderung, wenn man von einer Art höheren
Egoismus sprieht, der im Grunde einen moralisciien Indi-

vidualismus darstellt. In diesem Sinne ist auch Jesus ein

Egoist, der am Kreuze fiir seine Lehren Schmerz und Tod
erleidet. War es nicht sein Glück, die ganze Menschheit

zu erlösen und seine Wonne, sich selber treu zu bleiben

bis zum Tod? Wenn jemand behauptet, dafs er einem

anderen deshalb Hilfe leistel^ weil der Schmerz des anderen

ihm selber Schmerz verursacht , und wenn er sich darum
einen Egoisten nennt, po mag er sich zu seinem Privat-

gebrauch diesen Namen beilegen, aber keine Theorie auf

dieser willkürlichen Vcrweclislung der Begriffe aufhauen.

Man mufs bei Verkündi^runer der egoistischen Moral an

den Witz Voltaires erinnern, der denjenigen Tadlern, welche

in Marc Aurels Menschenliebe nichts als Eitelkeit er-

blickten, entgegenrief: o mein Gott, gieb uns noch oft

solche Schehne!

Der Egoismus bedeutet die schrankenlose Herrschaft

der Begierden y der moralische Individualismus die Selbst-

gestaltung der Stofftriebe durch den Formtrieb; der erstere

bezeichnet den selbstsüchtigen, letzterer den selb-

ständigen Menschen, Der Egoist ist ein Tyrann, Lflst-

ling und Ausbeuter, der sittliche Individualist die sich

selbst treue und charakterfest gegründete Persönlich-
keit. Persönlichkeit ist der ästhetisch - moralische End-

zweck des Menschen und der Grund der eigenen Selböt-

erhaltung, welche sich ebensosehr von der Selbstsucht wie

der Weltverneinung fern hält.

3. Indiyidanm and Altrnismus.

Wenn man den Egoismus als System und Lebens-

anschauung durchaus verwerfen mufs, so ist einer grofsen

Anzahl von Menschen trotzdem eine gröfsere Portion Egois-

mus zu wünschen, ab sie gemeinhin besitzt; jener Menge,

Digitized by Google



— 298 —

welche su arm an Stofftrieben ist, um überhaupt Per-

sönlichkeit werden SU können; jener Menge, welche dem
negativen Laster verfallt, zu wenig zu wünBchen und zu be-

gehren, welche sich unterdrücken, mifBbrauchen und ver-

achten läfst und in ihrer Knechtseligkcit, Enthaltsamkeit und

Armut ein behaglich elendes Glück geuielst. Diesem patho-

logischen Alti'uismus ist ein gesunder Egoismus gegenüber

zu stellen, welcher nicht mehr sagt : für andere, sondern

fttr mich! Der moralische Individualismus hat die Auf-

gabe, an der Erwecknng des Stofftriebes anknüpfend, den

Gedanken und das Gefühl der PerBÖnlichkeit einzupflanzen:

nicht durch andere, sondern durch mich!

Fttr mich und durch mich! ist der Grundsatz

der moralischen Persönlichkeit Frei von dem kleinlichen

^Mitleiden der schwachen Seelen, wird der moralische Mensch

seine grofse Barmherzigkeit im socialen Sinne bethätigen.

Das Ziel seiner Forderungen ist social*^ G crechtigkeit,

welche in einer Organisation der (iesellschaft besteht, wo

jedermann die Mögliclikeit gewährt wird, sich zur Persön-

lichkeit zu entwickeln, von anderen unabhängig für sich

selbst zu sorgen und wirklich frei zu sein, frei von der

Soige um die allemotwendigsten Mittel des Lebens, aber

auch frei von dem erschlafienden Mitleid mit anderen.

Denn das Mitleid ist ein Tyrann der Menschen, das sie

von grofsem Schaffen fem halt. Das Mitleid hfilt sich an

das Einzelne und Kleine, es denkt nur an die Folgen und

sucht sie mit kleinlichen und thörichten Mitteln sn ver-

decken. Das Mitleid übt die Praxis der Polizei und Arznei,

welche nicht Verbrechen und Krankheiten im Keime zu

ersticken und ihre Entstehungsmöglichkeit zu verhindern

suchen, sondern nur an den offen liegenden Folgen nutzlos

und unverständlich herumkurieren.

Über Egoismus und Altruismus steht die

Gerechtigkeit, welche man dahin definiert, dais sie

Digitized by Google



— 29d —
jedem das Seine gewahre. Wenn man aber bedenkt, dafs

das römische Recht, die Lehre des rohesten Egoismus, auf

dietsem Prinzip sich aufbaut, so dürfte man vor jener De-

finition etwas stutzig werden. Doch ist sie form eil ganz

richtig; aber es kommt ganz darauf an^ was unter dem zu

verstehen ist^ was jedem gebührt.

Das Recht im politischen und juristischen Sinne be-

Btötigt und beschützt dasjenige, was jemand besitzt. Es
fragt aber nicht danach, wie jemand zu dem Seinen ge-

kommen ist; denn das Recht ist der gesetzliche Ausdruck

der Macht. Das Recht ist sekundär, die Gerechtigkeit
aber grundlegender Natur. Die sociale Gerechtigkeit ver-

langt, dafs jedem das Seine gewahrt werde, d. h. die zur

vollen Menschwerdung erforderlichen Mittel, welche in der

Kultur der Gesellschaft und Geschichte erzeugt worden

sind. Die individuelle Gerechtigkeit wendet sich an das

Gewissen des Einzelmenschen und verlangt, dafs jeder das

Seine mit bestem Wissen und Wollen erwerbe, dafs er die

von Natur und Gesellschaft ihm gewährten Mittel und Kräfte

im Sinne des idealen Lebenszweckes entwickle und be-

nutze. Gerechtigkeit ist in ihrer indiyiduellen und socialen

Form das grundlegende Prinzip einer moralisch organi-

sierten Gesellschaft; denn Gereditigkeit, sagt Piaton, der

über die Idee derselben am tiefsten nachgedacht hat, ist

nicht nur Saclie eines einzelnen Mannes, sondern auch

Sache eines ganzen Staates.

Digitized by Google



~ 300 —

Viertes Kapitel.

Die Ethik des wirtschaftlichen Lebens.

1. Ethik uud Ökonomie.

Die Ökonomie als Wissenschaft hat mit der £thik

nicht das geringste zu than; aber die Ethik hat in ihrem

angewandten Teil sehr yiel mit der Ökonomie ssa thon.

Der gute Wille mnls sich mit einer ohjektiTen Erkenntnis

der menschlichen Existenzbedingungen verbinden, wenn er

nicht blind und olniinäi'litijt( zu einer eingebildeten Phrase

werden soll. Die \vissen.-;cliattliehe Untersucliung des ^\ln-

öchaftliehen Lebens .sL'l];st mufs «ich aller moralidchen Er-

wägung eilt ' lilagen ; die Ökonomie hat die wirtschaftlichen

Thatsachen icstzustellen und im Zusammenhang mit uatür-

liehen und anderen socialen Erscheinungen zu begreifen.

Als einer Naturwissenschaft vom materiellen Stoffwechsel

ist es der Ökonomie gleichgültig, ob eine Einrichtung ge-

recht oder ungerecht, sittlich oder unsittlich ist. Sie hat

nur das Gesetz des Ökonomischen Lebens festzostellen, das

eine bestimmte Stufe ihrer historischen Entwicklung be-

herrscht. Reinliche und strenge Scheidung der einseinen

Wissensgebiete ist die Vorbedingung aller philosophischen

Synthese.

Unser Plan ist eine Ethik der Gegenwart. Der Inhalt

der angewandten Ethik ist immer nur relativ und durch

die Kulturhöhe der Entwicklung bedingt. Eine Ethik des

modernen wirtschaftlichen Lebens setzt deshalb eine Er-

kenntnis des ökonomisch-technischen Zustandes der privat-

kapitalistischen Wirtschaftsordnung voraus. Der Ethiker

und nicht der Ökonom entscheidet, o b die bestehenden Ein-

richtungen sittlich gerechtfertigt sind, und wie sie beschaffen

sein müssen, damit sie mit dem Moralgeseta nicht in Wider-

r

Digitized by Google



— 301 —
sprach geraten. Erst wenn Ethik und Ökonomie^ jede nach

ihrer Art, als Wissenschaft gegründet und ausgebaut ist,

kann xar Synthesis einer ethischen Ökonomie ge-

schritten werden.

Die Ökonomie zu einer Naturwissenschaft gemacht zu

haben, ist das klassische Verdienst von K. Marx, der auf

einem Standpunkt steht, „der die Entwicklung der öko-

uomiischeu Gesellschaftsformationen als einen naturgesetz-
lichen Prozefö auffafst". Die menschliche Ökonomie
erscheint als ein Specialfall der allgemeinen Biologie, welche

sich mit den materiellen Existenz- und Eutwicklungs-

bedingungen der verschiedenen Tierarten beschäftigt. Was
Darwin für die tierische , bedeutet Marx für die mensch-

liche Ökonomie. Marx' Hauptwerk „Das Kapital" und

Darwins „Entstehung der Arten" stehen gleichwertig da im

historischen Archiv menschlicher Erkenntnis. Gleich begabt

mit der genialen Schärfe des Geistes zu einer exakten

Beobachtung und Auffindung der Gesetze, von denen die

Einzelthatsachen getragen werden, stellt Darwin den grOlsten

Naturforscher und Marx den grGfsten Kuiturforscher unseres

Jahrhunderts dar.

Wie hoch auch die Achtung ist, welche wir der wissen-

schaftlichen Bedeutung Marz' darbringen, iio mufs doch der

Tadel der Einseitigkeit wiederholt werden, der schon früher

einmal ausgesprochen wurde. Wie sehr wir auch seiner

Kritik der politischen Ökonomie zustimmen, so können wir

der historischen Theorie des ökonomischen Materialismus

nur teilweise unseren Beifall zollen. Marx' wissenschaft-

licher Lebensgefährte, Engels, hat den Gedanken aus-

gesprochen , dafs der moderne Socialismus der Erbe der

deutschen klassischen Phihjsophie sei. Leider ist die deutsche

Philosophie in der Form der dialektisch-romantischen Methode

Hecrels auf den wissenöchaftlichen Socialismus übergegangen

und nicht in seiner ursprünglich reinen Form der kritisch-

logischen Methode Immanuel Kants. Man kann sich nicht

Digitized by Google



der EinBicht Tenohlieiken, dds die Fehler der speknlatiTen

Methode Hegels sich nnbemerkt auf die materialistische Me-
thode Marx vererbt haben. Mehr als einmal ist die Erlalirung

in der Gcscinehuj des wissenschaftlichen Denkens gemacht
worden, dnU »'in neues fruchtbares Prinzip von seinem Ent-

decker in eiiifseitiger Richtung ausgearbeitet wordon ist, ura

seine Bedeutung bis in die letzten Folgerungen zu erkennen.

Die Nachwelt mufs die Einseitigkeit aufdecken und im ver-

gleichenden Zusammenfassen der historisch auftretenden

Ideen zu überwinden suchen.

Die in den letzten Jahrzehnten erfolgte Rückkehr zur

Urschrift der deutschen klassischen Philosophie muCs aach
für den Socialismus fruchtbar gemacht werden; denn man
kann nachweisen, dafs die Auffassung des sittlichen Lebens
im Geiste Kants zu einer ethischen Ökonomie führen mufs,

welche eine Ethik d(?s Socialismus bedeutet.

Wie das Verhältnis von Kant zu Danvin erkt iiiitTiis-

üiüuretisch dahin gefafst wiirdo. dafs die genetische Methode
an sieh bh'nd und die kritische Methode an sich leer sei,

so muls in gleicher Weise darauf hingewiesen werden, dafs
die Ethik an sich leer und die Ökonomie an sich
blind ist. Wie dort das philosophische Ideal in einer

kritisch-genetischen Methode, so ist hier das Ziel der an-

gewandten Sittlichkeit in einer ethischen Ökonomie zu er-

blicken « welche solche materiellen Existenz- und Entwick-

Inngsbedingungen fordert, die den moralgesetzlichen Ideen

entsprechen.

2. Die privatkapitalistische WirtBChaftsordnimg.

Eine Ethik für die Gegenwart knüpft an die öko-

nomische Lnge der Gegenwart an. Ohne moralische Ge-

sichtspunkte direkt zu berücksichtigen, müssen wir uns
über die Gesetze Klarlieit verschaffen, welche das wirt-

schaftliche Leben der liberalen und kapitalistischen Geeell-

Digitized by Google



— 308 —
scliaftö irdnung^ beherrschen. Alle moralische Entrüstung

über Ungerechtigkeit und mitleidiges Beklagen des Elends

ist Schall nnd Ranch, wenn man sich nicht über die that-

sächlichen Ursachen der Ungerechtigkeit und des Elends

wissenschaftlich orientiert hat und die technischen und öko-

nomischen Mittel zu erkennen Bucht^ welche Ungerechtigkeit

und Mend yerhttten sollen.

Die gegenwärtige Verfiusung des wirtschaftlichen

Lebens ist eine geschichtlicli gewoi*dene, und dem Ein-

sichtigen bleibt es nicht verborgen^ dafs der moderne Wirt-

schaftsbetrieb in innerer Bewegung sich befindet und neae

Formen eingeht, in denen das immanente Gesetz der öko-

nomischen Entwicklung sich enteiltet.

Marx erkannte die Ursache des gegenwärtigen Elends

der Arbeiterklasse in dem Umsfcmde, dafs der Arbeiter
von seinen Produktionsmitteln getrennt ist.

Diese Trennung ist selbstverständlich keine funktionelle,

sondern eine gesellschaftliche. Jedoch setzt die sociale

Trennung eine technische Scheidung von Arbeiter und
Produktionsmittel voraus, derart^ dafs das Organ sich zum
Werkzeug und dals das Werkzeug, das von der Hand einer

Person benutzt werden kann, sich zur Maschine entwickelt

hat, welche zu ihrer Bedienung eine grofse Zahl von
Arbeitern erfordert. Im handwerksmftfsigen und landwirt«

schaftlichen Kleinbetrieb besteht ein Privateigentum des

Arbeiters an seinen Produktionsmitteln, welches dem Pro-

duzenten das Privateia:entum seines Arbeitsproduktes sicher

stellt. In demselben Miiise, wie sich das einfache Werkzeug
zu dem zusammengesetzten Werkzeug einer Maschine ver-

vollkommnet, mufs der Kleinbetrieb der Grofsindustrie Platz

machen
;
zugleich werden aber in der Konkurrenz zwischen

Klein- und Grofsbetricb, in welcher ersterer meist unterliegt,

die Handwerker und Kleinbauern ihres Privateigentums an

Produktionsmitteln enteignet und in Lohnarbeiter verwandelt^

welche in ihrer Masse das Proletariat darstellen. Indem

Digitized by Google



— 804 —
»ich durch den maschinellen Grofsbetrieb die Produktions-

mittel in der Hand des Grofsindustriellen vereinigen, ent-

steht das Kapital, das in dieser Form ein specifisches

Merkmal des modernen wirtschafüiclieQ Lebens darstellt

Kapital und Lohnarbeit sind die gnindlegenden

Funktionen der bürgerlichen Ökonomie; zwischen ihnen

als realen Mächten spielt sich der Klassenkampf zwischen

Proletariat und Bourgeoisie ab.

Die privatkapitalistische Produktionsweise ist eine

wa r e n erzeugende Wirtsciiaftöordnung. Auch in anderen

Wirtschaftsstufen fand ein bestimmter Austausch von Arbeits-

erzeugniöseii .statt, aber die Ware ist das speeifisohe Aus-

tausch verljMltnis der bürgerliehen Gesellschaft. Man kann
sagen : die Ware ist das Element des Kapitals. Wer Waren
besitzt, ist Kapitalist. Marx erklärt, dafa Produktions- und
Lebensmittel als Eigentom des unmittelbaren Produzenten
kein Kapital bedeuten. „Sie werden Kapital nur unter

Bedingungen, worin sie zugleich als Ezploitations- und Be-

herrschungsmittel des Arbeitera dienen.**

Kur eine Ware kann scheinbar in der bürgerlichen

Ökonomie nicht zum Inhalt des Kapitals werden: die

Arbeitskraft, welche mit der Person des Arbeiters un-

miUelbar verknüpft ist. P'ür den Sklavenhalter und Sklaven-
erkftufw ist freilich auch die Arbeitskraft ein Wareiiinhalt
des Kapitals; aber die moderne Form des Kapitals schliefst

die persönliche Sklaverei der Arbeitskraft aus. Der bürerer-

liche Arbeiter ist nieht Sklave, sondern freier Arbeit r:

er ist Ii ich t ein persönlicher, sondern ein gesellschaftlicher
Htisitz des Kapiuilisten. Der Lohnarbeiter ist der sociale
Sklave der Kapitalistenklasse. Der Sklave kann seinem
Herrn, der Lohnarbeiter einer Klasse von Herren nicht
entfliehen.

/.wischen Lohnarbeit und Kapital besteht Gegensatz und
h dt K

, Interessen, nimlich insofern der Lohnarbeiter
"»^ut nur Lohnarbeiter, sondern auchMensch ist Im Klassen*

Digitized by Google



— 305 —

kämpf des Proletariats emp0rt sich der Mensch gegen seine

Eigenschaft alsLohnarbeiter; denn in seiner Lohnarbeiteröchalt

ist er eine Ware^ wie jeder andere Gegenstand der wirt-

schaftlidien Produktion. Die Menschheit in ihm ist zum
Anhängsel seines eigenen Warencharakters geworden ; denn
der Lohnarbeiter iöt Ware^ sofern er Träger und Erzeuger
der inenschlichen Arbeitskraft ist. Dem Kapitalisten ver-

kauft er seine Arbeitskraft za einem bestimmten Preis, wie
man sonst irgend ein Ding yerkaoft. Der Arbeitslohn ist

der Preis der Arbeitskraft, „dieser eigentilndichen Ware,
die keinen anderen Behälter hat, als menschliches Fleisch

und Blaf*.

Der Preis der Arbeitskraft ist denselben Gesetzen des

Marktes unterworfen wie jede andere Ware, durch Angebot
und Nachfrage und die Herstellungskosten bestimmt Der
Wert der Arbeitskraft ist durch die Produktionskosten des-

Arbeiters bedingt, welche in derjenigen Summe von Lebens-

mitteln bestehen, „die durchschnittlicli nötig sind, ihn

arbeitsfähig zu machen
,

arbeitsfähig zu erhalten und ihn

bei seinem Abgang durch Alter, Krankheit oder Tod durch

einen neuen Arbeiter zu ersetzen, also die Arbeitsklasse in

der benötigten Stärke fortzupflanzen** (Engels).

Die wertschaffende Arbeitskraft erzeugt nicht nur die

zur Erhaltung und Fortpflanzung des Arbeiters notwendigen

Produkte, sondern Warenprodukte, welche einen Uber den

Lohn des Arbeiters hinausgehenden Mehrwert besitzen.

Im Mehrwert liegt das Geheimnis des Kapitals, Mittel der

Ausbeutung und Beherrschung zu sein. Die schöpferische

Arbeitskraft giebt den Waren einen Wert, der nur zu einem

bestimmten Teil den l'roduzenten znfiillt. Der grüfsere

Teil fällt als Profit, d. h. aU müheloser Gewinn, dem Kapi-

talisten zu. Die Übermacht des Kapitals besteht in dem
Besitz der Produktionsmittel, ohne welche der Lohnarbeiter

nicht arbeiten und existieren kann. 80 wird das Kapital

WoItin»nn, System det moral. B«wi>llit««iDS. 20

Digitized by Google



— 306 —

za einer selbetiiiidigeii wirtschafUichea Macht innerhalb der

Gesellschaft y welche sich darch den Austausch gegen die

unmittelbar lebendige Arbeitskraft yermehrt ^ie Existenz

einer Klasse, die nichts besitzt als die ArbeitsfiÜiigkei^ ist

eine notwendige Voraussetzung des Kapitals.

Indem Marx die Gesetze der Wertbildung und Eapital-

anhäufung durch eine Analyse der social -ökonomischen

riiänomene entdeckte, glaubte er zugleich, die Ursachen

gefunden zu haben, welche die privatkapitalistische Pro-

duktionsweise Im historischen Prozefs ihrer ökonomischen

Entwicklung /u Grunde richten müssen. Die Konkurrenz

zwischen den Kapitalisten führt zu einer fortschreitenden

Vereinigung der grofsen Produktionsmittel in immer weniger

Händen. Der Fortschritt von Wissenschaft und Technik

macht den Kleinbetrieb immer weniger lebensfähig. Die

Zahl der besitzlosen Proletarier wird immer gröfser, die

der besitzenden Kapitalisten immer kleiner. Die letzteren

schliefsen sich zu Ringen und Kartellen zusanunen, um ge-

meinsam den Markt zu beherrschen. Marx behauptet indes

nicht, dafs dies schon alles in Wirklichkeit bestände, sondern

dafs es die historisch notwendige Tendenz der Gesellschaft

ist, sich in dieser Richtung Ökonomisch zu entwickeln.

Leiten wir diese unseren Zwecken genügende Unter-

suchung zu einer moralischen Kritik der au%edeckten

Wirtschafts^erhältnisse über, so mttssen wir gestehen, dafa

die privatkapitalistische Produktionsordnung in vielen Be-

ziehungen ungerecht und unsittlich ist und im direkten

Widerspruch mit dem moralisdien G^etz steht Die prinzi-

piell erste Forderung der Sittlichkeit, keinen Menschen
nur als technisches Mittel zu gebrauchen, wird in

der kapitalistischen Ordnung allgemein verletzt. Der Lohn-

arbeiter ist ein ökonomisches Mittel der Ausbeutung; er

ist nur scheinbar Selbstzweck und nicht imstande,

entsprechend der Höhe der Kulturerrungenschaft seine

Persönlichkeit zu entfalten. Der Arbeitsvertrag ist nur

i^iyuu-cd by Google



— 307 —
scheinbar frei, indem der Lohnarbeiter zwar mit diesem

Herrn und jener Fabrik einen Vertrag? schh'efsen kann, wie

es ihm beliebt ; aber er kann dem Herrn und der Fabrik

als ökonomischer Gattung nicht entiiiehen. Der angeblich

freie Vertrag ist durch das Gesetz des Marktes und durch

die Klasseneigensehaft des T^ohnarbeiters ein erzwungener

und aufserhalb seiner Freiiieit gestellter Vertrag. Der
Lohnarbeiter ist ein Arbeitsmittel und wird in der kapita-

* listisehen Ordnung nur als solches taxiert. Dafs er neben-

bei auch Mensch ist, der aufser der Arbeitskraft auch noch

höhere Triebe und Bedürfnisse besitzt, ist der wirtschaft-

lichen Ausbeutung gleichgültig. Der Lohnarbeiter ist der

Sklave der Kapitalistenklasse, der Leibeigene seiner Arbeits-

kraft.

Der mühelose Gewinn als Profit, Zins und Grundrente

ist durchaus unsittlich; denn nur der Besitz ist moralisch

gerechtfertigt, welcher durch eigene Arbeit ein persönliches

Besitztum des Einzelnen geworden Ist. Ohne eigene Arbeits*

leistung ist er ein Mittd der Ausbeutung und Knechtung,

eine Ungerechtigkeit, welche mit allen Mitteln der moralischen

Ächtung bekämpft werden mufs.

Es wäre indes der Ausflufs eines unfruchtbaren negativen

Radikalismus, in jedem Kapitalisten ohne weiteres einen

schlechtgesinnten Menschen, einen Ausbeuter und profit-

gierigen Unterdrücker zu sehen, oder wie sonst die vom Hafs und
Unverstand eingegebenen Bezeichnungen lauten mögen. Die

Entwicklungsgeschichte des Kapitalismus zeigt, dafs unter

den Grofsproduzenten und Grorshändlern sicli eine Menge
von untci-nehniungstüchtigen Männern, mit Einsicht, Energie

und Talent begabte <>r£;anisatorcn der Arbeit, des Handels

und V^erkehrs belindel. Aber mindestens sind ebenso viele

schlechte Charaktere, moralisch und geistig untüchtige

Menschen darunter gewesen, welche durch List, Betrug,

Rücksichtslosigkeit zu wirklichen Aussaugern und Feinden

des Meuschengeschlechtes geworden sind. Die organisatori-

20*

Digitized by Google



— 308 —

sehen Talente kann und will auch der Soeialitnms nicht

unterdrücken, im Gegenteil wird er ihrer Ausbildung und
Tüchtigkeit erhöhte Aufmerksamkeit zuwenden.

Wenn man auch die relative und historische Berech-

tigung des Kapitalismus anerkennt, braucht man doch nicht

zuzugeben, dafs der Kapitalist dnreli seine organisatorischen

Funktionen den Profit ehrlich verdiene. Sicherlich wird

niemand so thöricht sein, ilim einen Gewinnanteil abzu-

sprechen, der ihm als thiitigcs (ilied im ökonomischen Pro-

zel's gebührt, wie etwa seinem Direktor oder Verwalter.

Aber dieser moralisch gerechtfertigte Gewinnanteil erreicht

nur zum geringen Teil die Höhe eines kapitalistischen

Profits. Die Sorgen, welche der Kapitalist orachtttzt, und

die ihm sein Haupt beschweren, sind im Grande nur

Sorgen um den Profit. Und von diesen Sorgen wollen

ihn die Socialisten gern befreien^ zumal der Kapitalist im
wirtschaftlichen Prozefs immer mehr üherflilssig wird.

Während die Maschine auf der einem Seite zu einem

Mittel der fortschreitenden Kapitalbildung ^ des Reichtums

und der Macht wird, ist sie auf der anderen Seite eine

Quelle des Elends^ der Armut und moralischen und physi-

schen Entartung geworden. Im Kleinbetrieb ist das Arbeits-

produkt mehr oder minder das Werk einer Persönlichkeit;

im Orofsbetrieb ist es das Teilwerk ihrer Arbeitsleistung.

Die technische Arbeitsteilung wirkt auf den Menschen mit

einer psychophysischen Arbeitsteilung zurück: der Mensch
wird i)liysi8ch und geistig höchst einseitig ausgebildet.

Das Kapital hat, wie Marx bemerkt, den Menschen zer-
stückelt.

Kein einsichtiger Mensch wird die ökonomische Not-

wendigkeit einer technischen und persönlichen Arheitsteilunjr

leugnen können; denn auf ihr beruht die Vollkommenheit

einer Kulturstufe; aber er wird auch die moralischp Not-

wendigkeit behau})ten , diese Zerstückelung und einseitige

Ausbildung des Menschen durch Teilnahme an den vor-

i^iyuu-cd by Google



— 809 —
handenen Gütern der Kultur auBzugleichen, d. h. wie «ehr

auch der Mensch ein Mittel des wirtschaftlichen Stoff-

wechsels ist, so darf dartlber sein moralischer Endzweck

als harmonisch ausgebildete Persönlichkeit nicht zu Schanden

werden.

Schon oft ist darauf hingewiesen worden, dafs die

Maschine, welche eine Wohlthat für alle Meuöchcu sein

soUu-, zu einem Quell des Elends für viele geworden ist.

Die Maschine verschiirft die Konkurrenz unter den Lohn-

arbeitern, ver(lr;ing;t den Arbeiter durch die Frau und die

Frau durch das Kind. Nur Hände, Füfse und Augen ver-

langt die Maschine, keine allseitig ausgel»ildoten Arbeiter.

Der Lohnwert eines ungelernten Arbeiters ist geringer als

der eines gelernten, der eines Kindes geringer als eines

Weibes. Die Folge dieser Konkurrenz ist ein Sinken des

Lohnes, mit dem ein Sinken des Menschen wertes
notwendig verbunden ist, dessen entartender Einflofs auf

Familienleben, die physischen und geistigen Kräfte oft ge-

nug geschildert und beklagt worden ist

3. Das wirtsehafUiche Prinzip des Sodalisiiiiis.

Der grundlegende kritische Gedanke der Marxschen

Untersuchung über die bUrgerlich-kajiitalititiöche Gesellschaft

ist die Erkenntnis, dnfs d e r Lo h n ar b e i ter von seinen
Produktionsmitteln ökonomisch getrennt ist,

und dafs m der wirtschaftlich notwendigen Entwicklung

diese Enteignung immer gröfsere Kreise ziehen mufs, so

dafs die Menge des von Arbeitsmitteln entblöfsten Prole-

tariats immer zahlreicher wird. Die Notwendigkeit der

ökonomischen Enteignung und Proletarisierung der grofsen

Masse der Gesellschaftsglieder hat Marx sehr riclitig in der

Entwicklung der Maschine und fortschreitenden Teilung der

Arbeit gefunden, welche die Konkurrenz verschärfen und

Digitized by Google



den Sieg des Grofsbetriebs auf den meisten Gebieten der

wirtschaftlichen Produktion herbeiführen.

Der grundlegende positive r4p<]Hnke des IMarxschen

»Soeialisnuis bef^teht in der Ve rg e» • 1 U e- h a f t u n g der
P r o d u k t i ü n s m 1 1 1 1'

1 , in der U bertührung von Orund

und Boden, Gruben und Bergwerken, Rohstoffen uucl Werk-
zeugen , Maschinen und Verkehrsmitteln in gemeinsames

Eigentum der Gesellschaft Diese Forderung, als positive

Eigftnzung des vorhin gekennzeichneten kritischen Stand-

punktes gefafst, wttrde als Ziel des Socialismus die
Wiedervereinigung des Arbeiters mit seinen
Produktionsmitteln in Aussicht stellen. Die Elzpro-

priatenrs werden expropriiert, ist der klassische Ausspruch,

den Marx iibiT dieses Prinzip gethaii liat.

Die theoretische Einsicht, dafs die Quelle des öocialen

Elends die Trennung des Arbeiters von .seinen Arbeits-

mitteln ist, und die praktische Forderung, Arbeiter und

Produktionsmittel wirtschat'tiich wieder zu vereinigen, i^it

Anfang und Ende des modernen Socialismus. Wer über

die Berechtigung des Socialismus wissenschaftlich diskutieren

will, mufs an diese grundlegenden Gesichtspunkte an-

knüpfen. Wer ihn widerlegen will, muTs die historische

Einsicht als grundlos nachweisen, dafs die ökonomische

Trennung des Arbeiters von den Arbeitsmitteln in der Ent-

wicklung des industriellen Betriebs seit Ausgang des Mittel-

alters statt -etunden hat. Eine solche Widerlegung würde

aber nicht möglieh sein; man müfste denn die geschicht-

lichen Thatsachen blindlings verneinen.

Wer den Socialismus widerlegen will, muls ferner die

praktische Forderung, Arbeiter und Arbeitsmittol zu ver-

einigen, als mit der menschlichen 2<{atur unvereinbar

nachweisen. Da das menschliche Wesen einerseits die natür-

lichen, andererseits die moralischen Eigenschaften umfafsl^

müfste er zeigen, dafs der Socitdismus sowohl mit den

Forderungen der Ethik als auch mit den Einsichten der

Digitized by Google



- 811 -

KatarwiBsenschaft in untosbarraoi Widerspruch stände.

Er mfiÜBte Kant und Darwin in das Feld des wissenschaft-

lichen Kampfes führen.

Wir werden indes zeigen, dafs der Socialismus in Ethik

und Naturwissenschaft nicht Gegner, semdern Freunde be-

sitzt, dafs er vieiinthr in dem moralischen r4esetz der Ver-

nunft und in dem natürlichen Gesetz der i^ntwickiuug seine

hauptsächlichsten Stützpunkte findet.

Indem der Kern des Socialismus als die Verbindung

des Arbeiters mit den Produktionsmitteln herausgeschält

wurde, bedarf dieser ökonomische Begriff noch einer

weiteren Entwicklung, um seine moralische und natürliche

Notwendigkeit in das klarste Licht stellen zu können.

Der Socialismus bedeutet eine bestimmte wirtschaftliche

Organisation der menschlichen Gesellschaft; er ist die

Organisation der Arbeit auf einer geschichtlich vor-

liegenden Stufe der technischen Entwicklung. Er ist keines-

wegs etwas absolut Neues in der Menschheitsgeschichte.

Zu allen Zeiten hat es zu gemeinsamen Interessen und

Zwecken eine Art von Gemeineigentum gegeben. Zu allen

Zeiten fand ein bestimmtes Verhältnis von privatem und

socialem Eigentum statt, je nach der 8tufe der ökonomischen

Produktionsmittel verschieden.

Um eine vorurteilsfreie Anpassung des Socialismus zu

gewinnen, ist es notwendig, sich Uber den Begriff und die

Geschichte des Eigentums Klarheit zu verschaffen. Die
Formen des Eigentums sind einer historischen
Umwandlung unterworfen und je nach den natürlichen

Existenzbedingungen der einzelnen Gesellschaftsformen ver-

schieden gewesen.

Bei Volksstämmen, welche ihrer ökononiisehen ( )rgani-

sation nach zu den Jägern ii-eh()ren, findet man Grund und

Boden als sociales Eigentum. Sowohl in der niederen als

in der höheren Stufe der Jägerstämme, welche sich durch

den Grad technischer Fertigkeit unterscheiden, ist indes

Digitized by Google



— 812 —

bewegliche Eigentum iadiWdiien» z. B. Geräte , Waffen

and Schmncksachen.

Bei Yiehzfichteni ist der Boden gemeinsam , während

sich die Herde im indiTidnellen Berit« befindet. Bei den

Ackerbauern i-t Grund und Boden eben&IIs gesellschaft-

licLer Besitz: dane>>en dudet man teüweises Privateigentom.

In der ir. rniaiii-chen Markgenossenschatt und in der grofs-

russiM h-'ü Mir wird .i.-r Boden durchs Los verteilt. Haus

und Garten sind uicht verkäuflich, so daü beim Aussterben

der Familie an die Gesellschaft alles zurückfallt, anderer-

seits aber die Kinder einer Familie auf alle Fälle vor

äofserster Armut geschützt sind. Wir wissen heute, dafs

der gemeinsame Bodenbesitz eine allgemeine Urform der

Wirtschaftsorganisation bei den indogermanischen Völkern

gewesen ist^ von der sich nnr spärliche Beate in die Gegen-

wart gerettet haben.

Auch in der Gegenwart giebt es ein Gemeineigentum.

Der ausgedehnte Handel und Verkehr hat besonders die

Verkehrsmittel in Gemeinbesitz ttbergefohrt Aber dieser

Gemeinbesitz ist kein direkter, sondern durch den Staat

vermittelter. Post, Eisenbahii u. s. w. ist staatliches,
aber kein sociales Eigentum. Der Staat ist der gröfste

und mächtigste der Kapitalisten. Ferner werden die Pro-

duktion^^nlittel in der Form von Uiugen, Konventionen und
Kartells in eine »igentümliche Art von Gcmeineigeiitmii

ubergetiihrt, das aber kein socialer, sondern ein kapita-

listischer Gemeinbesitz ist. Im staatlichen und kapitalistischen

Gemeineigentum zeigt sich die technische Notwendigkeit
eines ökonomischen Gemeinbesitzes, wie aitf allen anderen
Stufen wirtschaftlichen Lebens. Aber diese moderne Form
des Gemeinbesitzes ist kein direktes sociales Eigentum
imöinne der vergangenen Geschichte; es ist ein Mittel der
Herrschaft und Ausbeutung.

Um das Gemeineigentam an Arbeitsmitteln zu einer
Viuelle von Freiheit und Wohlstand zu machoi, mufs es

Digitized by Google



— 313 —
aus der staatlichen und kapitalistischen in die socialistische

Form des Gemeinbesitzes übergefülirt worden. Der Arbeiter

wird direkter Besitzer der Produktioiismittel , ohne Da-

zwischenkiinft eines Kapitalisten. Wie soll das aber ge-

schehen? Mit dem allgemeinen Begriff der Vergesellschaf-

tung ist wenig gesagt, wenn der Begriff der Gesellschaft

selbst nicht näher bestimmt wird. Ffir den einzelnen

Menschen kann das Privateigentum an Produktionsmitteln

nicht wieder cingoftilirt werden. Es wäre ein kultureller

Rückschritt, dem Handwerker sein einfaches Werkzeug,

dem Bauer seinen primitiven Päug zurückzugeben.

Wie widerspruchsvoll es auch klingen mag, wenn man
sagt» dafs der Socialismus das Privateigentum nicht ab*

schaffen wolle, sondern vielmehr der Kapitalismus selbst

der unbarmherzige Enteigner von Privatbesitz sei, so mufs

doch das wirtschaftliche Prinzip des Socialismus dahin be-

stimmt werden, dafs das Privateigentum allerdings
nicht absolut abgeschafft, sondern in einer
hUherea Form der wirtschaftlichen Organisation
indirekt wieder hergestellt werden soll, welche
sich aus der technisch-ökonomischen Entwick-
lung mit g e s c h i c h 1 1 i c h e r N 0 1 w e n d i g k e i t e r g i e b t,

wenndieExistenz und Entwiclvlung der Kultur-
menschheit gesichert werden soll.

Der Arbeiter kann im Zeitalter der Maschinenproduktion

und des Weltverkehrs nur gesellschaftlich in den öko-

nomischen Besitz von Produktionsmitteln gesetzt werden.

Der individuelle Privatbesitz ist in seiner unmittelbaren

Form unmöglich geworden, weil die technisch-industrielle

Entwicklung die Produktion zu einer socialen gemacht hat.

In der kapitalistischen WirtschafitsweiBe besteht nun der

grofse Widerspruch, dafs die Produktion zwar
eine sociale, aber der Besitz an Produktions-
mitteln ein individueller ist, ein Widerspruch, der

Digitized by Google



— 314 —
nnnatürlicli und unniora lisch ist, und den nur der Kumiuuniäf-

mub der Arbeitsmittel uijerwinden kann.

Die G^'scllscliatt besteht aus Individuen. Da den
Einzelmenschen das nur zu ji^esellschaftlicher Arbeit g^eeig-

nete Produktioosiiiittel nicht direkt gegeben werden kann,
mufii es ihnen in einer Form zurückerstattet werden , in

welcher sich mehrere iDdividaeo in gemeinsamer Benutzung'

der Prodttktionamittel zu gemeinsamer Arbeit zusammen-
finden, in Form der freien Genossenschaften, welche
sich durch stufenweise centralisierte Verwaltungsfunktionen

untereinander verbinden.

Die freie Wirtschaftsgenossenschaft ist der Mittelpunkt

des Marxschen Socialismus; in ihr ist der Arbeiter mit
seinen Arbeitsmitteln verbunden und sein eigener Kapitalist

geworden ; nicht ruelir sc biebt «ieli zwischen Produzenten

und Konssumenten der müheloüe Gewinnanteil irgend eines

überflüssigen Menschen ein. Was also unter gesellschaft-

licher Organisation der Arbeit zu verstehen ist, das ist die

freie und selbständige Organisation der einzelnen Berufs^

kreise. Wie weit neben den ßerufsgenossenschaften auch

lokale Vereinigungen notwendig sind, welche wirtschaft-

lichen und administrativen Beziehungen die einzelnen

Gruppen innerhalb der ganzen Gesellschaft erfordern, ist

weniger Sache einer prinzipiell moralischen Untersuchung,

als vielmehrAufgabe der praktischen Er&hrung, des Talentes

der Organisation^ des Bedürfnisses und der Entwicklung.

4. Das moralisehe Gesetz und der Soeialismns.

Der Sücialismus ist die social - ökonomische Erfüllung

des moralischen Gesetzes. Zu gemeinsamen Interessen und

gemeinsamen Zwecken wird eine wirtschaftliche Ordnung

gegründet, die jedem Menschen die ^lögiichkeit darbietet,

seine Persönlichkeit zu entfalten. Eine moralische Gesell-

Schaft ist dazu verpflichtet, dem einzelnen Menschen > der

Digitized by Google



— 315 —
in ihren Kieis hineingeboren wird, die Bedingangen sn

seiner vollen MenBchwerdting zu gefahren. Nicht ist es

Aufgabe der Gemeinschaft , den einaelnen f^Qcklich nnd
Tollkommen zu machen, sondern ihm nnr die Mittel nnd

Bedingungen zur Gewinnung und Gestaltung eines menschen-

würdigen Daseins zu gelien. Ob der einzelne diese

Mittel benutzt, ist Sa ehe und Angelegenheit
des einzelnen f»elher. Es ist ein gut liberales Sprich-

wort, dafs jeder M'*n.^Lli seines «Tluckes Sehniied sei. Darum
aber lebt der Mensch in Gesellschaft mit anderen, dafs er

dort den Ambols tinde, auf dem er sein Gliuk schmieden

kann, dafs ihm die MögbVhkpit ge,Lreben ist, die Nüttel zu

seiner Existenz durch eigenen Fleifs und Mut zu erwerben.

Aber heute wird die gröfste Zahl der Menschen geboren,

ohne je die Hoffiiung zu haben, einen Ambofs für das

Werk ihres Lebens zu finden; sie sind selbst zum Ambofs
geworden.

Indem der Arbeiter von seinen Arbeitsinstrumenten

getrennt is^ wird er zu einem mechanischen Mittel herab-

gesetzt. Eine Entwürdigung des menschlichen Wesens und

Vernichtung menschheitlicher Bestimmung ist der durch

und durch unsittliche Charakter der priTatkapitalistischen

Produktionsweise. Denn das moralische Gesetz erfordert,

dafs der Mensch als Selbstzweck geachtet werde. Im
Selbstzweck besteht die Freiheit des Individutmis. Darum
ist der Kapitalismus durch seine Beherrschung und Aus-

beutung der Menschen dem moralischen Gesetz zuwider;

er vernichtet den Selbstzweck und die Freiheit des Menschen

und tritt seine W ürde mit i'tllsen.

Dadurch, dafs der Socialisnuis die Erniedrigung des

Menschen zum sklavischen Produktiuiisniittcl aufhebt, ist

er eine prinzipielle Forderung der Sittlichkeit. Er stellt

den Selbstzweck des Menschen wieder her. Die wirtschaft-

liche Organisation der soeialistischen Gesellschaft ist die

Bedingung zur Freiheit des Individuuma. Marx sieht das

u\'^ui^c6 by Google



— 816 —

flocialistische Ziel in dem yergeselUcliafteteD freien

Menschen, in einer Association , worin die freie Ent-

wicklung eines jeden die Bedingung fttr die freie Entwicklung

aller ist**, und im ^Kommunistischen Manifest* heifst es

ausdrücklich y dtSs der Kommunismus keinem die Macht

nimmt, sich gesellschaftliche Produkte anzueigneni sondern

nur die Macht, sich durch diese Aneignung fremde
Arbeit zu unterjochen.

Ist darin etwas anderes ausgedrückt als die wirtschaft-

liche Forderung auf Grund dos moralischen Gesetzes, das

Kant dahin formuliert hat dafs man jeden Menschen nicht

nur als Mittel gebrauchen, sondern als Selbstzweck zu

achten hat? Kant sa^j^t: Jedes Glied soll freilich

in einem Staats kör per nicht blofs Mittel, son-

dern zugleich auch Zweck, und iiulein es zur
Möglichkeit des Ganzen mitwirkt, durch die

Idee des Ganzen seiner feteiiung und Funktion
nach bestimmt sein. Hierin ist der Beweis für die

früher fufgestellte Behauptung g^eben, dafs Kants Moral-

philosophie eine Ethik des Socialismus bedeutet. Indem in

Kants „Kritik der praktisclien Vernunft" der Wissenschaft^

liehe Ausdruck des geistig-sittlichen Menschentums gefunden

wurde y ist der Beweis erbracht, dafs das wirtschaftliche

Prinzip des Socialismus dem moralischen Wesen des Men-

schen nicht widersprich!^ sondern vielmehr eine unbedingte

Forderung der ethischen Ökonomie ist.

Die Verantwortung der Oesellschaft hat ihre Grenze

an der Selbstrerantwortung des Individuums.
Selbstverantwortlich ist das Individuum ftlr die Art und

Weise, wie es die von der Gesellschaft gebotenen Ezistenz-

und Entwicklungsbedingungen benutzt Für Fleifs und
Faulheit, für seinen Lebenswandel und das Glück seines

Daseins ist der einzelne Mensch sich selbst Rechenschaft

zu geben schuldig. Die Mitinrmschen können ihm nur den

Ötoffy aber nie die innere Form des Lebens darbieten. Die

i^iyuu-cd by Google



317 -

wirtschaftliche und pädagogische Organisation ist die Pflicht

der Gemeinschaft; auf Grund dieser Kultunnittel sich

eigenen Lebensunterhall nach Kraft und Bedürfnis zu er-

werben und zur Entwicklung seiner Persöuliclikeit die

geistigen Güter zu nutze zu machen, ist die Pflicht des

Individuums.

Tolstoi und manche Socialisten erheben die Forderung,

dafs jeder Mensch verpflichtet sei, für die Befriedigung der

eigenen ])]iysiscljen Bedürfnisse physische Arbeit zu leisten.

Nur auf diese Weise könne Gtewaltherrschaft und Aus-

beutung Ternichtet werden. Eäne moralische Verpflichtung^

noch viel weniger eine sociale Notwendigkeit ist eine solche

Forderung durchaus nicht Es mufs der freien Willkür

und dem Bedttrfhis des einzelnen Menschen überlassen

bleiben, ob und wie viel wirtschaftliche Arbeit er verrichten

will. Jeder suU nur den gesellschaftlich notwendigen P>-

trag seiner Arbeit erhalten. Wenn jemand sich berufen

fühlt, geistige Werke zu schaffen, möge er dieselben den

anderen zum Austausch gegen wirtschaftliche 1 Erzeugnisse

darbieten, — just wie heute, aber mit dem Unterschied,

dafs die Mittel zur geistigen Ausbildung und Produktion

allen offenstehen und nur die Talentvollsten und natürlich

Berufenen wirklich zur Schaffung geistiger Werke heran-

schreiten. Nur das verlangt moralisches Gesetz und

Socialismus, dafs das Eigentum durch eigene
Arbeit erworben wird. Der Besitz muüs nicht etwa

blofs in Res|)ektierung der staaüichen Etgentum^esetze

erworben, sondern moralisch gerechtfertigt sein.

Die Gleichheit des Socialismus besteht allein in dem

Prinzip, allen Menschen ohne Ausnahme die ge-

sellschaftlich möglich gleichen En twick 1 11 n gs

-

bcdingungen zu gewähren, so dafs das Indivi-

duum für die Benutzung der dargebotenen
Mittel sich selbst und der Gesellschaft 7er-
antwortlich bleibt.

Digitized by Google



- 318 —

Die SitÜichkeit eifordeii einen Kommunismus an

Arbeitsmitteln und einen IndividualismuB der Arbeits-

leistung. Der ethische Secialismos nimmt die Freiheits-

und Persönlichkeitsideale des Liberalismus in sich au^

dessen politische und wirtschaftliche Vertreter an der

eigenen Einsichtslosigkeit moralischen Schiffbruch erlitten

haben. Der ethische SociaHsmus kann als höhere
Form und als wirkliche Vollendung des Libe-
ralismus angesehen werden. Er bedeutet die Ver-

einigung von socialer Notwendigkeit und individueller

Freiheit

5. IHe Darwinsche Theorie und der Steialignns^').

Eine Bestimmung dos Veriuiltnisses der Darwinschen

Theorie zum SociaHsmus setzt die Darlec^ung der Beziehungen

der kritischen zur genetischen Methode voraus. An diesem

erkenntnistheoretischen Mangel leiden fast alle Unter-

suchungen, welche bisher über diesen Gegenstand gemacht

worden sind. Wissenschaftlich wertlos ist die zumeist ge-

übte Art der Polemik, aus den Werken Darwins und irgend

eines socialistischen Schriftstellers Sätze und Gedanken

heraussunehmen und za g^enseitiger kritischer Vernichtung

gegenüber zu stellen. Darwins Werke teilen fast das Schick-

sal der Bibel, dab man aus ihnen alles beweisen und zu-

gleich widerlegen kann. Nicht auf die gdegendichen

Äofserungen Darwins kommt es an, welche in Besiehung

SU socialen Problemen gesetzt werden können, sondern die

•) Unter demselbeii Titel: „Die Darwinsche Theorie
uu»l der Socialismn?. Entwurf zu einer naturwisssen

-

sc h !\ t"t 1 i c h e n Gesellschattslohre"^. wird später »'in gröfseres

Werk verötFentUcht werden, in welchem unter Berücksichtigung

der bish^ erschienenen wichtigsten Litteratur dasselbe Problem

«tuffibrlieher bduoidelt wird.

i^iyuu-cd by Google



— 319 -

wissenschaftliche Untersuchung erfordert eine Darlegung

des Verhältnisses der gruDdlegenden biologischen Entwick-

lungsgesetze zu den allgemeinen wirtschaftlichen Prinzipien

des Socialismus. Dafs eine solche Untersuchung nur rela-

tiven Wert becanspruchen kann, ist für denjenigen selbst-

verständlich, der in Darwinismus und Socialismus wissen-

schaftliche Gedankenkreise erbliekt, die selbst in innerer

Entwicklung und Veränderung der Ansichten sich befinden.

Das Prinzip des Kamp fes ums Dasein und der

natürlichen Zuchtwahl fordert eine Vergleichun^ mit

den wirtschaftlichen C4rundforderungen des Socialismus durch

innere Beziehungen heraus. Es ist ein Fehler fast aller

bürgerlichen Darwinisten], die zoologischen Theorieen ohne

weiteres y mechanisch und kritiklos auf menschliche Ver-

hältnisse zu Ubertragen. Dafs und wie weit eine solche

Übertragung erkenntnistheoretisch gerechtfertigt ist, wurde
im ersten und zweiten Buche hinreichend erörtert Hier

soll nur nntersucht werden, ob der sogenannte Kampf ums
Dasein in der Tierwelt dasselbe Gesetz des Lebens ist wie

das Prinzip der Eonkurrenz in der privatkapitalistischen

und liberalen Ordnung, und ob jenes Gesetz der natürlichen

Auslese auch in der socialistischen Wirtschaftsordnung zur

notwendigen Anerkennung gelungen kann.

Die Menschheit ist durch eine enorme Entwicklung der

Intelligenz über die Tierheit erhoben worden. Sie lebt des-

halb unter relativ anderen Daseins^ und Entwicklungs^

bedingungen als die tierische Biologie sie aufetellt Kultur«

gesetze, d. h. durtli Bewufstsein, Erfahrung und Einsicht

vermittelte Naturgesetze sind neben den äufseren natürlichen

Lebensbedingungen innere Regulatoren menschlicher Ent-

wicklung in Gesellschaft und Geschichte. Deshalb sind

auch die Mittel und Resultate der kulturgeschichtlichen

Zuchtwahl relativ andere als die der natürlichen Züchtung

in der Tierwelt. Der Mensch ist nicht nur ein intelli-

gentes, sondero auch werkzeugschat'fen des Tier:

Digitized by Google



— 320

und in dieseu beiden Momenten liegt der Grund, warum
die Darwinschen Prinzipien nicht direkt auf die Menschen-
welt übertragen werden können. Natur und Kultur, Tier

und Menseli stehen zwar in einem histori.seh-genetischen

Zusammeuhang ; aber durch Vernunft und Werkzeug ist

der Mensch nicht mehr Tier, und darum sind die beiden

Prinzipien des Kampfes ums Dasein und der Auslese der

Bestell nur in einer kritiseh geklärten Aufifassang auf die

Menschenwelt anzuwenden.

Die Tiere werden mit Organen geboren, mit denen sie

den Kampf ums Dasein ftihren kOnnen. Beim Tiere sind

die Waffen und Werkzeuge des Lebenskampfes mit dem
Individuum organisch und natürlich verbunden, während
beim Menschen die Arbeitsmittel, das sind Organe zur Er-

langung seiner Existenz, von au Isen hinzukommen müssen.

Denn das Tier wurde zum Mensehen, indem der Organis-

mus sich zu einem Technizismus erweiterte. Während beim

Tier eine direkte Vererbung von Organismus auf

Organismus auf physiologischem Wege stattfindet, giebt es

beim Menschen aufser der organischen noch eine äufsere
Vererbung von technischen Arbeitsinstrumenten. Die

organische Vererbung folgt bei den Menschen denselben

biologischen Gesetzen wie bei den Tieren; die technische

Vererbung folgt aber den staatlich festgesetzten juristi-

schen Regeln, Uber deren biologischen oder sittlichen

Charakter man sehr im Zweifel sein darf.

Die organisch- technische Differenz zw ischen Mensch

und Tier macht es begreiflich, warum der tierische Kampf
ums Dasein und die liberale Konkurrenz in der privat-

kapitalistiselicn Ordiumg zwei ganz verschiedene Gesetze

ilarstcUen. In der ka})itali8tischen Gesellschaft ist und wird

der Arbeiter von seinen Produktionsmitteln, d. h. das
Organ von seinem Werkzeug getrennt, weshalb

^ Art und das Ergebnis des Kampfes unter den Menschen

der Tiere yerschieden sein mufs. Die VenroU-

Digitized by Google

il



— 321 —
kommnung als Resultat der natBrliehen Anslese bleibt beim

Tier organisch mit dem Tier selbst verbunden. In der

kapitalistischen Gesellschaft fällt os aufserhalb de» Organis-

mus als Kapital in den Besitz weniger Menschen. Der
Kapitalbesitzer 1 1 1 n l's tc nach der unkritibchen Leh re

der bürgerlichen Darwinisten als die auserlesene Blüte der

Xonkarrenz gelten. Vollkommene Kapitalisten zu erzeugen,

wäre das veredelnde Prinzip dieser Art darwinistischer Ge-

Beilschaftstheorie.

Stirn er hat schon die Lttcherlichkeit eines solchen

Eonkurrenzprinzips durchschaat, indem er erkannte, daTs

die freie Konkurrenz der bürgerlich-liberalen Ordnung nicht

eine solche der Personen, sondern der Sachen sei. Zu
einer menschenwürdigen Konkurrenz gehören Mittel, welche

aber nur die Wenigsten besitzen. Marx hat in gleicher

Weise eingesehen, dafs die Konkurrenz nicht den in-

dustriellen, sondern den kommerziellen Wetteifer be-

deute. „Heute besteht der industrielle Wetteifer nur im

Hinblick auf den Handel. Es giebt sogar Phasen im

ökonomischen Leben der Völker, wo alle Welt in einer

Art Taumel begriffen ist, Profit zu machen, ohne zu
produzieren. Dieser Spekulationstaumel, der periodisch

wiederkehrti enthüllt den wahren Charakter der Konkurrenz,

die den notwendigen Bedingungen des industriellen Wett-

eifers zu entschlüpfen sucht."

Die Existenz- und Entwicklungsgesetze oUziehen sich

im Tierreich, wenn man so sagen darf, als ein industrieller

und persönlicher Kam])f ums Dasein , soweit es sich um
fortschreitende Artenzeugung haiulelt. Das Tier ist mit

seiner ganzen Kraft aktiv daran beteiligt. Es findet ein

Wetteifer der Produktion statt , und die Vervoll-

kommnung liegt in derselben Kichtung des produktiven

Lebens.

Die organisch - physiologischen Vererbungsgesetze des

tierischen Lebens sind indes etwas ganz anderes, als die

WoltmAim, SyatMB d«a monl. B«wiiftteelna. 21

Digitized by Google



822 —
juristischen Vererbungsgesetee der staatlichen Ordnung. Die

änfsere technische Vererbung der Arbeitsmittel Iftuft keines-

wegs immer parallel der inneren organischen Vererbung

der Lebensenergie. Ks besteht oft eine grofse Kluft zwischen

subjektiver Befähigung und objektiver Vererbung" der Mittel

und Sachen zum Konkurrenzkampf. Das ist auch I>arwin
nicht verborgen gebli(?ben, indem er bemerkt, dafs der

Mensch Besitztum anhäuft und es seinen Kindern hinter-

in fst, so dafs die Kinder der Keichen in dem Weltlauf nach

£rfolg vor denen der Armen einen Vorteil voraus haben,

unabhängig von körperlicher und geistiger
Überlegenheit Da(s aber in demselben MaTse mit dem

Kapital auch Klugheit und Charakter sich yron den

kapitalistischen Eltern auf ihre Kinder vererben, das dfirfle

nur der verblendetste und vorurteilsvollste Verteidiger der

bestehenden Ordnung behaupten. Im Gegenteil, die sociale

Erfahrung zeigt, dafs nur in wenigen Fällen juristische Ver-

erbunir des Besitzes und or^^anische Vererbung der Fällig-

keiten gleichen Seh ritt halten. Die Konkurrenz unter

Menschen wieder zu einem natürlichen, d. h. der Be-

stimmung des Menschen entsprechenden Lebensprinzip zu

machen, ist Aufgabe des Socialismus. Indem er den Arbeiter

mit seinen Arbeitsmitteln wieder verbindet, giebt er die

Grundlage zu einem industriellen und pro-

duktiven Wetteifer persönlicher Fähigkeiten,
der dem fortschritterzeugenden Kampf ums Dasein in der

Tierwelt wieder analog geworden ist und ein Mittel zur

Vervollkommnung darstellt, während der kommerzie&a

Kampf um Sachen in der warenproduzierenden kapitsr

listischen Gesellschaft eine Ursache der Entartung und des

Elends ist.

Um die Konkurrenz zu einem wirklich veredelnden

und vervollkommnenden Prinzip der socialen Auslese zu

machen, ist ein L)oi)peltes erforderlich: dafs die Pro-

duktionsmittel in genossenschaftlichen Besits

Digitized by



- 823

übergelien, und dafs dieselben nicht individuell
und famiiiär, sondern nur genossenschaftlich
von einer Generation auf die andere vererbt
werden.

Aristoteles bat scbon unter den Mitteln ssur Erbal-

tung des Staatslebens eine generattonsmälBige Vererbung

des Vermögens gefordert. Er verlangt, dafs die Vererbung

nie durch willkürliche Vermächtnisse, sondern nach GFe-

schlechtem geschehen und man nie zugeben soll, dals zwei

Erbschaften auf den nfimlichen Erben fallen; denn auf jene

Weise wird das Vermögen unter den Bürgern mehr im

Oleichgewicht gehalten und auch den Armen ein Mittel ge-

lassen, zu einem Vermögen zu gelangen. Haxthausen
berichtet, dafs in der russischen ivrir, wo Kollektiveigentum

herrscht, wohl ein Mensch verarmen und sein Vermögen

verschleudern kann , dafs aber das Unglück und die Ver-

gehen des Vaters die Kinder nicht treffen können, denn

diese, die ihr Recht nicht von der Familie, sondern von
der Gemeinde ableiten, erben die Armut ihres
Vaters nicht.

Wie entwicklungsgeschichtlich nachgewiesen ist, dafs

das Oigan zum Werkzeug erweitert und durch Vermittelung

des Werkzeugs im tierischen Wesen die Intelligenz hervor^

gebracht werden mufste, um das Tier auf die Stufe des

Menschen zu heben, so erfordert eine moralische Ordnung

des Lebens, dafs dem sich entwickelnden Menschen die

objektiven Mittel der Menschwerdung in einer social ge-

regelten Weise übergeben werden. Das biologische Prinzip

des Socialismus besteht darin, jedem Organ das pas-

sende und notwendige Werkzeug nicht vorzu-
enthalten, sondern jedem Menschen die Arbeitsmittel

zur Verfügung zu stellen, mit denen er seine Kräfte üben

und seine menschenwttrdigen Existenzmittel erwerben kann.

Kur auf Grund einer socialen Organisation der genossen-

schaftlichen Flroduktion und Vererbung kann eine wahrhaft
21*

Digitized by Google



— 324 —
geseUschaftliche Zuchtwahl der Indmdoen ennöglicht

den. welclie zu einer Veredelung und Vcrvollkoromnuilg

des Meni3chenf;^e.schlechte- fuhrt.

Die sociale Arbeitst, ilung ist unbestreitbar der Hebel

wirtschatth'chen und wis.s.-nschattlichen Fortschrittes. I>ieseP

Fortschritt ist aber nicht gleichbedeutend mit kultureller

Vervollkommnung. Man mufs den unheilvollen, auf die

innere moralische Verfassung des Menschen und

der Gesellschaft entartend einwirkenden Eiullussen der

Arbeitsteilung entgegenzuwirken suchen, wenn die Arbeits-

teflung nicht eine subjektive Zerstückelung des Menschen

herbeifllhren soll. Die Theorie des freien Geschehenlassen»

ist schuld daran, dafe die sociale Arbeitsteilung zu einer

sunehmenden socialen Scheidung und Abstufung der Men-

schen fahrt Um trota Erhaltuug und Steigerung der

Arbeitsteilung die individuelle und sociale Zersplitterung

der Menschenkrnfte möglichst einzuschränken, ist es not-

wendig, die .socialen Arbeitsmittel in der freien Genossen-

schaft zum gemeinsamen Eigentum zu machen und allen

Mitgliedern reihiahme und Geiiuis an den geistigen Kultur-

gütern nach Krai't und Begabung zu ermöglichen. Die

unbedingte Voraussetzung der Vergesellschaf-
tung der Arbeitsmittel ist die Vergesellschaf-
tung der wirtschaftlichen Unternehmung.

Im Laufe der geschichtlichen Entwicklung sind zahl-

reiche Funktionen von der privaten Initiative des Indivi-

duums und der Familie losgelöst worden, z. B. Unterricht^

Wisaenschaftsbetrieb, Verwaltung, Gericht, Verkehrsvor-

richtungen u. s. w. Kur die wirtschaftliche Unter-
nehmung glaubt man nicht socialisieren zu kOnnen. Man
glaubt, dafs durch die Vergesellschaftung der Unternehmung
der Erflndungs- und Entdeckungsgeist der Men-
schen gelähmt würde. In dvr W'iM des wibsenschaidichen
Betriebes und der medi;iinischeii Praxis ist dieser blinde
««oismus längst überwunden. Im wirtschaftlichen Betrieb



— 325 -

"beginnt eine ähnliche Tendenz zu wirken. In den in-

-dustriellen Einrichtungen bestehen physikalische, chemische

und technische Versuchsanstalten, wo Gelehrte ftir relativ

geringes Gehalt neue Entdeckungen und Erfindungen

machen, wo also systematisch die Wissenschaft der wirt-

schafitlichen Unternehmung dienstbar gemacht wird. Auf
unseren Universitäten erfinden und entdecken die Vertreter

der Naturwissenschaft ohne Rücksicht auf ökonomischen

Ctewinn. In staatlichen Betrieben besteht eine gleiche Ein-

richtung. Die Vervollkommnung der Waffen und Verkehrs^

mittel geht aus heamteten Personen hervor ohne direkte

wirtschaftliche Eonkurrenz.

Die Socialisierung der wirtschaftlichen Unternehmung

wird die letzte, aber segensreichste That in der Stufenreihe

der Vergesellschaftung des freien Menschen sein. Durch die

Socialisierung der Produktionsniittel und der wirtschaftlichen

Unterneiimung wird die wissenschaftliche Erfiihrung und

technische Eiündung in unmittelbaren nutzbringenden Zu-

sammenhang mit dem wirtschaftlichen Betrieb gebracht.

Hiermit ist die fundamentale Bedingung erfüllt, der ein-

seitigen Entwicklung des Individuums und der socialen

Klassenscheidung mit Erfolg entgegenzuwirken.

Der Socialismus will und kann nickt den Wetteifer
der Arbeit unterdrücken; seine^ kulturgeschichtliche Auf-

gabe besteht darin, den entartenden Vernichtungs-
krieg unter den Gliedern anseres Geschlechts aufzuheben.

Gewalttliätige Beherrschung und Ausbeutung, die Möglich-

keit, auf Kosten anderer Menschen Arbeit zu leben, ist da-

gegen die kulturwidrige Tendenz des Kapitalismus.

Die wirtschaftliche Theorie des Liberalismus besteht

in der freien Konkurrenz utid dem uneingeschränkten

Kampf um die Existenz des Individuums. Das viel-

gepriesene freie Spiel der Kräfte ist in Wirklichkeit gar

nicht frei« Die Freiheit der liberalen Bourgeoisie ist, wie

Marx sagt, die Freiheit des Kapitals und der Ausbeutung,

Digitized by Google



- 326 —
Jedes Individuum sorgt nur für seine eigene Existenz und
dehnt seine Fttrsofge nur auf einen be«timinteu Kreis des

Familienlebens aus. Aber die ITamilie wird durch die

intensivere Kraftentfaltung der kapitalistischen Produktion

sersttfrt. Mann und Weib, Eltern und Kinder, die Ge-

schwister stehen g^n ihren Willen im vernichtung-

erzeugenden Konkurrenakampf miteinander. Die Frau ver-

drttngt den Mann, das Kind die Frau, weil der lohn-

arbeitende Mensch zum Handlanger und Anhängsel der

Maschine wird und fisist alle individuellen Unterschiede des

Charakters und der Geschicklichkeit ausgelöscht werden.

Billige Hände und Augen ist das Losun^^swort, und die

Bedürfnislosesten werden am meisten begehrt. Individuum

gegen Individuum, Klasse gegen Klasse, Nation gegen Nation,

das ist der gesellschaftliche Zerstörungakrieg innerhalb der

liberalen Gesellschaftsform.

Ein Vertreter der liberalen Partei rief einmal im

Parlament aus: „Lafst sie nur alle, so frifst einer den

anderen fiiif. Mir ist dieser Goethesche Vers immer als

ein Inbegriff hoher Weisheit erschienen, denn er schliefst

alles ein, was wir als Manchestertheorie verteidigen.

Man soll der Natur die Zügel schieisen lassen, damit ge-

schieht dasjenige, was dem Menschen nützlich ist, ganz
von selbst, und man erreicht einep besseren Effekt

durch dieses Waltenlassen der freien wirtschaftlichen Kräfte^

als durch künstlich ausgesonnene Polizeimafsregeln/ —
Sieherlich ist von künstlich ausgesonnenen Polizeimaisregeln

nichts zu erwarten, aber ebensowenig von dem Walten-

lassen der freien wirtschaldichen Kräfte. Nicht ganz von

selbst^ sondern nur durch bewufste Organisation und zweck*

mäfsige Krziehung kOnnen die wirtschafidichen KrSfte zum
Nutzen der Menschen sich entwickeln.

Im liberalen Wirtschaftsbetrieb herrscht nur zum ge-

ringen Teil ein echter Darwinscher Kampf ums Dasein,

welcher der Vervollkommnung dient. Er ist im Gegenteil

i^iyui^cd by Google



— 327 —
zumeist ein Prinzip der Entartung. Durcli iliii wuJ die

Kraft deö Menschen in ihre lasterliaf'te und degenerierende

Richtung getrieben. Betrug und Täuschung, alle niedrigsten

Leidenschaften und Gesinnungen werden als unreine Mittel

im kapitalistischen Konkurrenzkampf aufgeweckt.

Die Konkurrenz in der menschlichen Ge sellschaft ist

nur dann naturgesetzlich im Sinne Darwins und moral-

gesetzlich im Sinne Kants gerechtfertigt, wenn das Resultat

des Lebenskampfes nicht mehr nach aufsen in die An«

häufung des Kapital sondern in das innere Wesen
des Menschen und in seine £ntwicklungsbestimmaDg surück-

Yerlegt wird, wenn die wirtschaftliche Konkurrenz nicht

mehr ein Prinzip des protitsüchttgen Handels, sandern der

fortschreitenden Produktion ist Der SociaLismus ermöglicht

einen dem menschlichen Wesen entsprechenden, moralisch

gerechtfertigten Wetteifer, welcher der Erhaltung und Ver-

vollkommnung der Art dient Er ist — vergleichend ge-

sprochen — ein Darwinismus auf höherer Stufe
der Leben sentfaltung. Er ist in biologischer Hin-

sicht eine zweckmäfsige und erhöhte Anpassung der Rultur-

menschheit an ihre Existenz- und Entwicklungsbedingungen,

wo es nicht mehr möglich ist, „Proiit zu machen, ohne zu

produzieren".

Dem vorurteilslosen und unterrichteten Forscher steht

der Grundgedanke des Socialismus gerechtfertigt da vor

den höchsten Anforderungen des moralischen Gesetzes und

der natürlichen Entwicklung,

6. Staat und Recht.

Über Staat und Recht haben Juristen und Philosophen

wundersame Gedanken ausgesponnen. Marx war es, der

zum erstenmal in der ganzen Schnrfe seiner Begriffs-

bestimmung den Staat von der Gesellschaft trennte

und nachwies, dafs der Staat eine Machtorganisation innere

Digitized by Google



— 328 —

halb der menBcbHchen Gkaellschaft darstellt Der Staat in

seiner historischen Entstehung und Entwicklung ist etwas

ganz anderes, als der Staat im Kopf der Philosophen. Den
Ideals taat mögen sich die Philosophen ausdenken, wie

sie wollen und k9nnen; aber sie sollten ihr sittliches BÜd
on menschlicher Gemeinschaft nicht mit dem historisch

gewordenen Staat verwechseln , der fast nur den Namen
mit jenem Ideal teilt. Sie sollten die sittliche und kulturelle

Aufgabe, welche sie von ihrem Ideaiötaat verlangen, dem
wirklichen Staat nicht unterschieben.

Der historische Staat ist ein Klassenstaat, die

wirtschaftlich organisierte Macht innerhalb der Gesellschaft.

Staat und Gesellschaft verhalten sich so zu einander, wie

Kirche und religiöse Gemeinschaft. Was die

Kirche im Mittelalter war, ist der Staat in der neueren

Geschichte, und wo der Staat noch nicht zur vollen Macht-

entfaltung gelangt ist, schliefst er in geschwisterlichem Ein*

Verständnis mit der Kirche ein Bündnis zu geraeinsamer

Unterdrückung- der Gesellschaftsglieder. Der Staat be^

schützt die Kirchci und die Kirche lehrt das Gottesgnaden-

tum der Ftlrsten und die unantastbare Ordnung der staat-

lichen Obrigkeit.

« Der historische Staat hat nur zum geringen Teil eine

sittliche Grundlage, sondern findet seine Wnrzeln in den

ökonomischen Machtverhältnissen.

Der Klassencharakter des Staates beruht auf der

Klassenorganisation der wirtschaftlichen Ordnung. Der
moderne Staat und das moderne Kapital bedingen einander.

Die Macht des Staates ist die wirtschaftliche Macht der-

jenigen Klasse, welche in der Gesellschaft die erste Rolle

spielt. Politische Macht ist ökonomische Macht.
Staat und Kapital haben ihren Entstehungsgrund in

einer Enteignung der Menschen. Der Staat beraubt die

Gesellöchaftsglieder ihrer Waffen und macht sie zu mili-

tärischen Staatsknechten. Das Kapital beraubt die Menschen

i^iyuu-cd by Google



— 329 —
ihrer W e r k z p n g- e und macht sie zu wirtschaftlichen Lohn-

lc:n echten. Das dritte Glied im Bunde, die Kirche, beraubt

die Menschen ihrer Vernunft und macht sie zu religiösen

Sündenknechten.

Der Sociaiismus bedeutet die wirtschaftliche
Überwindung des Staates. Mit dem kapitalistischen

und Klassenchamkter &llt der Staat selbst , und an die

Stelle der staatlichen tritt die genossenschaftliche
G-esellschaft. Der Staat iUIt einer wirtschaftlichen Or-

ganisation zum Opfer. Die politische Macht im Sinne einer

bewaffneten Regierungsgewalt hat ihre Rolle ausgespielt.

Junker und Kapitalisten gegen unzufriedene Proh^tarier zu

beschützen , ist eine überflüssige Funktion gewunlen. An
die btellr der politischen Regierung tritt die ökonomische

Verwaltung, die genossenschaftliche Wirtschaftsorganisation

einer staatlosen Gesellschaft.

Die Auflösung des Staates ist nach der Ansicht der

Philister gleichbedeutend mit einer Entfesselung der aller-

niedrigsten Leidenschaften. Für seine eigene Person möchte

der Philister den Staat wohl für überflüssig erklftren, aber

für die anderen bösen Menschen, fllr den Nachbar, den

Lohnarbeiter und den C^schftftskonkurrenten ist Polizist

und Staatsanwalt durchaus notwendig. Aber ebenso über-

flüssig wie die Kirche im religiösen Leben, ist der Staat in

der wirtschaftlichen Gemeinschaft. Wie der Mensch an-

gefangen hat, sein eigener Priester zu sein, so wird er auch

lernen, sein eigener Realerer zu sein.

Nicht Regierung, sondern Verwaltung ist das

Ziel des wirtschaftlichen Socialismus. Nicht bureaukratisch

von oben herab ernannte Regierungsbeamte, sondern von

unten auf gewählte Verwaltungsbeamte sind die berufenen

Leiter der wirtschaftlichen und erisieherischen Organisation.

Tüchtigkeit und Charakter sind allein die Wert-

bestimmungen für ihre Wahl, die dadurch im Darwinschen

Sinne zu einer socialen Auswahl sich gestaltet. Demokratie

Digitized by Google



— 330 —

und Aristokratie — wenn man diese Begritfe der politischen

ÜberlieferuTig in einer ethischen Ökononiie gebrauchen darf

— finden hierin ihre Versöhnung. Die Qualität muls immer

in einem ununterbrochenen ie:e8ells5chattlichen Ausleseprozefs

aus der (Quantität der Gemeinschaft herausgeboren werden.

Der Socialismus ist eine Erfüllung der Rousseauschen Idee

von einer W a h 1 a r i s t o k r a t i e und stimmt mit dem
Platonischen Gedanken zusammen, dafs die Tüchtigsten

und Weisesten in der Gesellschaft leiten und lenken sollen»

Der Staat ist nicht identisch mit der Nation, fm
G^enteil stehen beide oft in klaffendem Widerspruch mit>

einander. Die Auflösung des Klassenstaates bedeutet nicht

die Yemichtung einer natQrlich und kulturgeschichtlich be-

gründeten nationalen Gemeinsamkeit, in welcher,

ähnlich wie in der Familie, die Wurzeln alles menschheit-

lichen Fortschrittes liegen. Die nationale Selhsthestimmung

der Völker ist eine moralische Pflicht, welche der historische

Staat nicht nur nicht erf&ll^ sondern vielmehr zum Schaden

menschlicher Kulturentwicklung vereitelt hat. Der Staat

ist nicht das Vaterland, und der beste Patriot kann der

eifrigste Qegner des Staates sein.

Staat und Recht sind im modernen „Rechtsstaat*

nicht voneinander zu trennen. Das Recht ist der gesetz-

lich formulierte Ausdruck der Machtverhältnisse in der

politischen Gesellschaft. Recht und Gerechtigkeit sind

so verschieden voneinander wie Sitte und Sittlichkeit. Das
staatlich festgesetzte Recht ist sehr oft, von moralischen

Gesichtspunkten aus beurteilt , die kodifizierte Unge-
rechtigkeit Vor dem staatlichen Rechte sind angeblich

alle gleich, in der Gesellschaft sind aber Klassen und Stände.

Wegen des ökonomischen Klassencharakters des staatlichen

Rechtes können in der Praxis auch nicht alle vor dem
Staatsgesetze gleich sein. Vor dem Staatsgesetze giebt es

nur Bibrger, in der Gesellschaft dagegen Kapitalisten,

Junker, Bourgeois und Proletarier. In der Gesellschaffc

i^iyuu-cd by Google



— 331 —
herrscht gegensei tigerVemichtungskrieg, im Staat

dagngen Frieden, scheinharer Frieden. Im Staat sind

alle frei, in der Gesellschaft ist der größte Teil unfrei.

Wer einen Menschen mit dem Schwert tötet , ist ein Ver-

brecher, wird eingesperrt oder selbst getötet. Wer ihn aber

durch Arbeitslosigkeit oder wirtschaftliche Ausbeutung um-

bringt, kiauk und siech macht, geht ohne Strafe aus. Wer
jemanden nur auf eine Stunde gegen seinen Willen der

Freiheit beraubt, wird zur Strafe selbst eingesperrt. Wer
aber den Proletarier durch Vermittelung der „Ware" und

nicht durch Thür und Schlofs in der Fabrik einsperrt, wird

weder moralisch nocli juristisch belangt. Das ist die Frei-

heit des Lohnarbeiters, welcher der Kapitalistenklasse und

dem Fabrikwesen überhaupt nicht entfliehen kann, wenn
er nicht verhungern will. Man sieht, die Barbarei unter-

scheidet sich von der politischen ZiTiiisation nur durch die

Art des Krieges und die Form der Waffe. Die

Waffe, mit welcher man kämpft, ist nicht mehr das Schwert^
sondern die Ware, welche in der kapitalistischen Gesell-

schaft die gleichen Verheerungen an Gesundheit, JSxaft und
Leben anrichtet, wie das Schwert zur Zeit des Raubritter-

tams. Die Ware ist die furchtbare Waffei^ welcher Geseta

und Recht ohnmächtig gegenüber stehen, oder welche yiel-

mehr G^ets und Recht sanktionieren^ unter d^ nichtigen

Vorwande, die fVeiheit und das Eigentum des Einzelnen

zu beschützen. Was geht aber Recht und Gesetz diejenigen

an, welche keinen Anteil an Eigentum und Freiheit haben,

welche selbst zu einer Ware geworden sind?

Wie der wirtschaftliche Socialismus eine Auflösung des

Staates durch die Organisation der Arbeit, der Politik durch

die Ökonomik bedeutet, so ist der ethische Individualismus

eine Überwindung des staatlichen Rechtsgesetzes durch sitt-

liche Gesinnung und freien Vertrag-. Heute aber wird der

Mensch in ein Netz von (icMtzeii und Rechten oder viel-

mehr Ungerechtigkeiten hineingeboren, daXs er im B^ri^e

Digitized by Google



— 332 —

ut, seine Selbatftndigkeit und Mündigkeit gänzlich zu ver-

lieren. Die Gesetze werden gemacht, um sie zu umgehen,

was wieder neue G^etze herrorruft. Die unendliche Ge-

setzesmacherei ist elendes Flickwerk am kranken Gesell-

schaftökorper.

Spinoza hat scliüu die GesetzL'phung aut das alier-

geringste Mafs l)esr]u ;itikt wiösen wollen und ausgeführt,

dal's derjenige die Handlungen eher verschlechtert als ver-

bessert, wer alles durcli Gesetze regeln wolle. Piaton
hat einen Staat für um so schlechter erklärt, je mehr Richter

und — Ärzte darin seien. Die ewige Gesetzesmacherei ist

ein Zeichen wirtschaftlicher und moralischer Krankheit Es
ist aber sehr zweifelhaft, ob die Gesetze etwas fUr das

Glttck und die Besserung der Menschen beitragen. DarUber

lafst uns zwei Weise aus dem Altertum hören, Selon und
Anacharsis, von denen Plutarch ein interessantes und
lehrreiches Gespräch mitteilt

Anacharsis besuchte Solon, da er schon Öffentliche Ge-
schäfte besorgte und an den neuen Gesetzen arbeitete.

Anacharsis, der dies hörte, lachte den Solon aus, dafs er

sicli soviel Mülie gäbe und sich einbildete, er werde der

Ungerechtigkeit und Habsucht der Bürger durch geschriebene

Gesetze Einhalt thun. „Solche Schriften," sagte er, „gleichen

ganz den Spinneweben, in dem sie zwar die Sclnvachen

und Kleinen, die hineinfallen, festhalten, von den Reichen

und Mttchtigen aber zerrissen werden." Solon antwortete

ihm, die Menschen hielten ja aueli Verträge, wenn es für

keinen von beiden vorteilhaft wäre, sie zu brechen; er

wolle schon seine Gesetze für die Bttiger so passend machen,

dafs jeder gleich einsehen könnte, es sei besser, sie zu be-

obachteDf als sie zu übertreten. Aber leider, fügt Plutarch

hinzu, ist die Vermutung des Anacharsis mehr eingetroffen,

als die Hoffnung Solons. Auch dies soll Anacharsis, als er

einer Volksrersammlung beiwohnte, seltsam gefunden haben,

i^iyuu-cd by Google



— 333 —
da.rs in Oriechf^nland die Weisen redeten und die Einfältigen

\>eachlössen. —
13isher hat man die iSittUclikeit und Gerechtigkeit meist

nur neben dem Leben anerkannt und seine Handlungen

nach den Gesetzen der Polizisten und Pfiffen eingerichtet,

jE^ndlich einmal Emst zu machen mit dem sittlichen

Beruf des Menschen und die Knechtschaft des Gesetzes

zu überwinden durch die Freiheit der moralischen Selbst-

Gesetzgebung , ist die «dringendste Aufgabe der Gegenwart

fi\r den kulturgeschichtlichen Fortschritt unseres Ge-

schlechtes.

Die Erziehung den brutalen Händen des Staates und

der Kirche zu entreiföen, welche Verstand und Herz der

junp^en Generation im Keime verderben, ist die notwendigste

Forderung der moralwissenschaftlichen Erkenntnis und des

Ideales menschlicher Persönlichkeit.

Es giebt nur eine Quelle menschenwürdigen Bechts,

das ist die moralische Gerechtigkeit; es giebt nur eine

Quelle menschenwürdiger Gresetze: das ist der freie Vertrag

in seinen Funktionen des Übereinkommens, der individuellen

Tüchtigkeit und der von den Gliedern der Gesellschaft

bethatigten Wahl.

7. Die SocUldeinokratie und die Ethik des gesehicht-

liehen Fortschrittes.

W enn wir vom wissenschaftlichen System des modernen

Socialismus sowohl der Kritik der politischen Ökonomie als

der Idee der genossenschaftlichen Wirtschaftsorganisation

vom moralwissenschaftlichen Standpunkt vollen Beifall zollen

muTsten, so können wir dagegen der historischen Theorie des

ökonomischen Materialismus nur bedingterweise zu-

stimmen. Man mufs gegen den Satss protestieren, dafs das

geistige Leben der geschichtlichen Menschheit der passive

Reflex der ökonomischen Verhältnisse sei. Einen gewissen

Digitized by Google



— 334 -

ZuBammenliang wird kein yeratitndiger Qeschichtsforscher

leugnen können. Ebensowenig wie da» indiTiduelle
Bewufstsein von dem leiblichen Organismus,
kann das gea c Ii i c Ii 1 1 i c Ii e Menschhei tsbe wufst-
sei n vo ii der ö k 0 n 0 ra i s c he n G e s e 1 1 s c ha i't b o r ;i n i

-

sation getrennt werden. Aber wo ein Zusammenhang

konstatiert werden kann, darf nicht ohne weiteres auf ein

direktes Verliältüiö von Ursache und Wirkung geschlossen

werden. Der Zusammenhang ist zu vielseitig und zu ver-

wickelt, als dafs er unter dem einfachen Bilde eines Kctlrxes

verstanden werden könnte. kSicherlicli ist die materialistische

Theorie wichtig für die Entwicklung der Ökonomik und der

ihr entsprechenden politischen und juristischen Gesellschafts-

struktur. Aber die idealen Bildungen in der Gesehiclite

stehen oft über den jeweiligen Verhältnissen der Wirtschafts-

ordnung. Wenn Marx in setner ökonomischen Enträtselung

der Religion das Christentum als die Religion der waren-

produzierenden Gesellschaft erklärt, so mag das richtig sein

in Bezug auf das kirchlich -organisierte Christentum, aber

der moralische und ästhetische Gehalt der ursprünglichen

Jesulehre ist etwas ganz anderes ab Dogma und Pfaffentum«

Feuerbach hat schon der Hegeischen Philosophie yor-

geworfen, dals sie über dem Veränderlichen in der

Geschichte das Gleichbleibende emachlässige. Dieser

Irrtum ist aus dem dialektischen Idealismus Hegels wie ein

Erbfehler auf d^ dial^tischen Materialismus Marx' über-

gegangen. Über dem historisch veränderlichen Inhalt der

Religion steht das Gattungswesen, d. h. der Begriff der

Religion, der in der ganzen Geschichte der Mensciihcit

immer ein und derselbe ist. Die Entwicklungsgeschichte

des moralischen Bcwufstseins hat gezeigt, dafs der ideale

Gehalt des geistig- sittlichen ^lensehentums eigenen Ge-
setzen folgt, die mit der ökon inischen Entwicklung einen

notweudii;*>n, aber nur relativen Zusammenhang haben. Das
Gleichbleibende in der Geschichte ist eben das formale G^

i^iyuu-cd by Google



- 885 «
setz im menschliditlichen Wesen. Es wurde schon gezeigt,

clafs der historische Materialismus in den Irrtum aller

sensualistischen Philosophie verfällt, mit dem liihaU auch

die Form der Gedanken aus der Sinnlichkeit, d. h. hier

aus der (»k »Hämischen Materie, herzuleiten. Er leugnet die

apriorische, sich selbst gesetzgebende Kraft des Bewulstseins

und ordnet den Formtrieb den JStofFtrieben prinzipiell unter;

er macht das geistige Leben dem Gesetz des
Marktes unterthan und sieht den kulturgeschichtlichen

Fortschritt allein in der ökonomisch-technischen Vervoll-

kommnung. Wenn er den idealen Geist in der Geschichte

nicht erklären kann, wirft er ihn in die Rumpelkammer
der Ideologie und Phantasterei. Was der Theorie sich

nicht fugt, wird schlechthin negiert. Das nennt man dog*

matische Verblendung.

Engels weist ausdrücklich jede Zumutung zurück, „uns

irgend welche Moraldogmatik als ewiges, endgültiges, ferner-

hin unwandelbares Sittengesetz aufzudrängen, unter dem
Vorwand, auch die moralische Welt habe ihre bleibenden

Prinzipien , die über der Geschichte und den Völker-

Terschiedenheiten stehe" . Es hat immer nur eine Klassen-
moral gegeben: christlich -feudale, jesuitisch - katholische,

•orthodox-protestantische, lax-aufgeklärte, modern-bürgerliche

und proletarische Zukunfltsmoral, ~ Wer wollte aber leugnen,

dab es solche Ellassenmoral gegeben habe und gegenwärtig

noch giebt? und wer mischte dieser Klassenmoral absolute

EndgUltigkeit zusprechen? Doch über der Klassenmoral

steht die Menschheitsmoral „mit ihrem ewigen, endgültigen,

fernerhin unwandelbaren Sittengesetz". Sicherlich hat die

Mensehheitsmoral ihre gleichbleibenden Prinzipien, welche

über der Geschichte und den Vülkerverschiedenheiten stehen.

Engels sieht die „wirklich menschliche Moral" erst in der

Zukunft der klassenlosen Gesellschaft. Da mufs man un-

willkürlich fragen : war denn die Menschheit bisher sittlich-

blind und beginnt die Epoche der moralischen Menschheit

Digitized by Google



— 336 —
erst mit dem modenien Proletariat und seinem Moral-

tbeoretiker Engels?

Wie der historisch-ökonomische Materialismus für die

Erklärung der Vergangenheit unzulänglich ist, so

hat er auch für die Erfüllung der Zukunft nur relative

Bedeutung. Sofern seine theoretischen Einsichten den Be-

8timmui»gsgrund für die Praxis des geschichtlichen Werdens

abgeben sollen, ist die politische Vertreterin des Socialismus^

die socialdemokratische Partei, vom Standpunkt einer Ethik

des historischeu Fortschrittes zu betrachten.

Die Socialdemokratie ist die unbedingte Anhängerin

des historischen Materialismus und — seiner Irrtümer. Sie

vertritt den Socialismus In der Form des politischen Kampfes

und glaubt durch Qewimiung der politischen Macht seine

wirtschaftlichen Prinzipien verwirklichen zu können. Nach
ihrer Ansicht geht die ökonomische Entwicklung der kapi-

talistischen Produktionsweise notwendig in die socialistische

Uber. Auf der Höhe der Entwicklung der bttrgeriichen

Oesellschaft erfolgt mit Notwendigkeit der Umschlag in den
Socialismus. In den ErlAuterungen zum Erfurter Programm
heifst es, dafs die ökonomische Ekitwicklung das gleiche

Ziel verfolge wie die socialdemokratische Partei. Marx er-

klärt sich im Vorwort zum „Kapital" mit einem Beurteiler

seiner Metliode vollstiindig einverstanden, der folgender-

rnafsen geschrieben hat: „Hierzu ist vollständig ausreichend,

wenn er (Marx) mit der Notwendigkeit der gegenwärtigen

Ordnung zugleich die Notwendigkeit einer anderen Ordnung
nachweist, worin die erste unvermeidlich übergehen mufs,

ganz gleichgültig, ob die Menschen das glauben oder nicht

glauben, ob sie sich dessen bewufst oder nicht
bewufst sind. Marx betrachtet die gesellschaftliche Be-

wegung als einen naturgeschichtlichen Prozefs, den Gesetze

lenken, die nicht nur von dem Willen, dem Bewufstsein

und der Absicht der Menschen unabhängig sind, sondern

i^iyuu-cd by Google



- 337

Tielmelir umgekehrt deren Wollen, Bewafstsein und Ab-
sichten beBtimmen."

Man höre: ohne Bewutstaein und Wollen der Menschen

schlägt der Kapitalismus in den Soctallsmus um. Was soll

man zu dieser dialektischen Umschlagstheorie sagen, welche

die Höhe des geschichtlichen Unsinns ist, welche nach

Engels den Sprung aus der Notwendigkeit zur Freiheit

bedeutet! Als wenn es bisher keine Freiheit in der Ge-

schichte gegeben hätte!

Während die aut.-tiebende Bourgeoisie die politische

Macht errang, kam sie zugleich schrittweise in den Be.-itz

der ökonomiscliPn Produktion. Nach Marx ist die politische

Gewalt der sekundäre Ausdruck ökonomischer Macht. Wo
ist aber die ökonomischeMacht des Proletariats?
£s ist arm und besitsloa^ während die nach politischer

Macht strebende Bourgeoisie entsprechend reich und kapital-

kräftig wurde.

Das socialdemokratische Proletariat verläXst sich auf

die ökonomische Entwicklung, denn man ist in dem Glauben

befangen, dab der wirtschafdiche Fortschritt selbst ihm die

politisehe Macht in den Schofs werfe. Dieser Glaube ist

aber ein historischer Aberglaube. Man hat Gott

aus der Geschichte Tertrieben und die Bolle göttlicher

Regierung der Ökonomischen Materie zugeteilt. Der angeb-

liche Mechanismus in der Geschichte entpuppt sich als eine

Teleologie der schlimmsten Art, welche das Proletariat an

der Nase herumföhrt Eine ökonomische Notwendigkeit

infolge der Konzentration des Kapitals und der Verarmung

der Massen ist nicht der Socialismus im freiheitlichen
Sinne, sondern eine Art kapitalistischen Knecht-
schafts-Socialismus.

In welch traurigem Irrtum befindet sich die Social-

demokratie, dafä sie mit dem staatlich sanktionierten Stimm-

zettel durch parlamentarische Mittel die politische Macht
Woltmaun, System des moral. BewuTstseiu«. 22

Digitized by Google



— 338 —
erringen will, — tun hinterdrein die ökonomische Macht

zu gewinnen! Wenn politische (Gewalt ökonomische Ifacht

18^ und wenn jener Glaube an den geschichdiehen Umschlag

der wirtschaftlichen Entwicklnng kindischer Aberglaube ist,

somufsdas Proletariat sich ökonomische Macht
erringen, deren notwendiger Ausdruck poli-

tischer E i n f 1 u f 8 i s t. Das ist der einzig mögliche Weg
zur Hefreiiing der Arbeiterklasse, der — wie seltsam es

klingen mag — auch die notwendige Folgerung von Marx'

Kritik der politischen ( »koiiomie ist.

Der Ethiker will nicht unvereinbare Gegensätze ver-

söhnen; er kann auch nicht den Klassenkampf im öko-

nomischen Sinne des Wertes verneinen. Kr mufs aber

darauf hinweisen, dafs die Arbeiterklasse sich nur selbst

befreien kann und nicht die Erlösung von aufsen erwarten

darf, weder von einer eingebildeten Gotteshilfe noch von

einer eingebildeten ökonomischen Entwicklung. Der histo-

rische Aberglaube ist ebenso verderblich wie der religiöse,

und wenn man die Agitaitonsschriften der Socialdemokratie

liest, findet man diesen historisch-ökonomischen Erlösungs-

aberglauben mit ' einem Fanatismus vorgetragen und ge-

priesen, wie ihn sonst nur religiöser Aberglaube zu erzengen

pflegt

Was der Ethiker verlangt, ist dies: der geschichtliche

Fortschritt zum Socialismus ist kein na tu rgesetzlicher,

sondern ein kultur gesetzlicher Prozefs und mufs von

geistig - sittlichen Krttften erzeugt werden, derart, dafs das

Klassenbewufstsein des ökonomischen Kampfes von Mensch-

heitsbewufstsein fundiertr ist. In der Praxis der Agitation

kann man auch nicht umhin, in Widerspruch mit der eigenen

Theorie zu treten, und beruft man sich auf die sittlichen

Ideen der Gerechtigkeit, Pflicht und Menschenwürde und

erkennt man so die allgemein menschliche Sittlichkeit an.

Alle politische Aktion hat wirtschattliche Voraus-

setzungen. Der Macht des Kapitals und des Staates möge

i^iyuu-cd by Google



— 339 —
man die eigene Organisation entgegensetzen, indem man in

den Produktions- uud Kouäumtionsprozefs der Waren als

machtbegabter Faktor eingreift. Wenn der SociaUsmus aus

dem Kapitiilismus sich entwickeln soll, so mufs auch
der Mensch innerlich sich entwickeln und sitt-

lich h o r a u s w a c h s e n. Geistige Aufklärung und sittliche

Selbsterziehung, umgesetzt in die Kräfte der klassenbemifsten

Organisation des wirtschaftliehen Kampfes, ist der einzige

Weg zur Freiheit Das ist leicht gesagt und schwer gethan,

wird man einwenden. Wer ein anderes Mittel weifs, möge
vortreten. So leichtsinnig, wie gewisse Glaubensfanatiker

der ökonomischen Entwicklung, denen die Maschine allein

«um Mittel der Erlösung geworden ist, sich den Proaeüs

der Befreiung denken, kann ich mir ihn nicht vorstellen.

Alles Grofse und Hobe in der G-eschichte ist schwer und
sehr schwer gewesen.

Möge man sich auf die ideale Aufgabe des Menschen

besinnen, Selbstkritik und Selbstersiehung den Einzelnen

zur moralischen Pflicht machen. Die Ideale der Sittlichkeit

liegen nicht jenseits der Welt, sondern in der Brust der

irdischen Menschheit verschlossen. Die moralischen Kräfte,

welche in der Eantischen Philosophie noch verborgen liegen,

in die Wirklichkeit des geschichtlichen und socialen Lebens

umzusetzen , historisch und unmittelbar an den geistig-sitt-

lichen Gehalt des Jesuchristentums anzuknüpfen und in das

Bewufstsein der gegenwärtigen Menschheit liineinzupflauzeu,

ist ein notwendiges Problem moderner Aufklärung und

Selbstbestimmung. Dann werden geistige Mächte erstehen,

welche im wirtschaftlichen und darauf basierenden i)olitischen

Kampfe in Verbindung mit der ökoiiomisclien Entwicklung

die Arbeiterklasse und die Menschheit allein vom Kapital,

Staat und Kirche befreien können. Man möge bedenken,

dais zu der ökonomischen Überwindung des Staates die

ethische und ästhetische Befreiung vom politischen

22»

Digitized by Google



— 340 —
Staate treten mufs, wie sie Schiller in seinen Briefen Ober

ästhetische Erziehung gefordert hat.

Wenn man die ethischen Grundgedanken des Socialis-

mus erkannt hat, mufs es mehr als wunderbar erscheinen,

dafs die Socialdemokrade sich nicht mit den moralischen

Lehren und Forderungen des Christentuniö verbandet, um
die Gegner mit ihren eigenen Waffen zu j^ehlag-en: denn

die idealen Kuiiuraufj^aben , welche die ''^ K iaM' innkratie

auf ihre Fahne geschrieben hat, sind im wesentlichen keines-

wegs specifisches Merkmal des modernen Socialismus, s< ndem
Ziele und Forderungen, welche in dem geschichtlichen

Werdegang des moralischen Geistes sich allmähltcb ent>

wickelt und besonders in der Lehre Jesu einen epoche-

machenden Ausdruck gefunden haben. Aber trotz der in

bestimmter Hinsicht grofsartigen, aber doch einseitigen

Theorie des historischen Materialismus haben die Social-

demokraten alles VerstHndnis fSar die sittlich^geistigen Werte
der Vei^gangenheit und für die in ihnen noch schlummernden

Kulturkrifie verloren. Darin mag auch der Qmnd liegen,

warum so viele ideal strebende ond social denkende Menschen,

welcl^ in der Nähe des socialdemokratischen Heeriagers

ihre Zelte aufgeschlagen haben, sich nicht entBchUefiran

können, hinter dem roten Banner als Streitgenossen zu
marschieren.

Fünftes Kapitel

Die Ethik des sexualen Lebens.

1. Die Ehe.

Wenn man sagt, dafs der sexuale Trieb eine ebenso

notwendige Ausübung erfordere, wie das Bedttrfiiis zu essen

und zu trinken seine Befriedigung verlange, so ist dieser

Digitized by Google



- 341 -

Ansicht nur bedingterweise suzustiiumen. Verzichtet je-

mand auf seine Ernährung, so ist in ihm der natürliche

Bestand des Individuoma und der Gattung gefährdet.

UnterdrQckt jemand seine geschlechtlichen Bedürfnisse ^ so

ist zwar seine individuelle Existenz nicht gefährdet, ahcv

das steht fest, daü der Maim nnd das Weib, die auf den

intimsten Verkehr mit dem anderen Geschlecht versichten,

damit der ToUkommenen Entwicklung ihrer Menschheits-

bestimmnng entsagen. Das sexaale Lehen ist ebenso wie

das ökonomische Leben der notwendige materielle Trüger

gdstiger Besiehungoi und sittlicher Gemeinschaften. Wer
auf den Geschlechtsverkehr TenEichtet, verstopft damit eine

der natürlichen Quellen, aus der die lautersten Gefbhle des

geistigen und Ästhetischen Glttckes entstrOmen. In diesem

Sinne darf man wohl sagen, dafs die AusObung der

sexualen Funktion ebenso natürliche Notwendigkeit und

sittliche Pflieiit sei, wie die Bethätiguiig des ökonomischen

Triebes.

Der in irgend einer Form geregelte Geschlechtsverkehr

stellt die Ehe dar. Die Ehe hat ihre EntwickhuigsLieseliichte

gehabt und aller Voraussetzung nach wird das elieliche

Leben für die Zukunft im Zusammenhang mit den öko-

nomischen und L'cistigcn Umwälzungen zu einer anderen

Form sich entwickeln, deren sittliche Notwendigkeit wir

zwar bestimmen können, deren nähere Gestaltung die Praxis

und Erfahrung des Lebens selbst herTorbringen mufs. Hier

handelt es sich um die Bedeutung des moralisehen Gesetzes

für Ehe und Familie, denn zwischen den Gliedern einer

Ehe und Familie haben dieselben Beziehungen moralischer

Pflichten stattzufinden wie zwischen den Gliedern einer

wirtschaftlichen Gemeinschaft Das sittliche Gesetz hat die

Forderungen zu bestimmen , welche das sexuale Leben zu

einem Erzeuger menschlicher Entwicklung und zu einem

Träger von Vollkommenheit und Glttck gestalten*

Die Ehe ist in erster Linie ein Verhältnis zu

Digitized by Google



Zweien, ein Verbftltnis tod Hann und Weib. Sie ent-

springt einem individuellen Trieb, der anfänglich ein rein

physiologijicher ist und weiterhin ein geistiges und ästhe-

tisches Bedürfnis erweckt.

Den Trit'b nach sinnlicher Lust des geschlechtlichen

Zu8amnieiilel)en.s tollt der Mensch mit dem Tifr, und kein

Mensch braucht sich desselben zu schämen. Er erwacht

im Menschen, unabhängig von seinem Willen, zu einer

bestimmten Zeit des aufirachsenden Lebens und drllngt mit
ttberwftltigender Kraft zu seiner Befriedigung.

Schwieriger ist die Frage zu beantworten , ob der

sexuale Trieb in der ersten Zeit seines Erwachens sofort

seine Erfüllung in der natttrlichen Gemeinschaft der Ge-

schlechter finden soll. Kant macht auf den Widerspruch
aufmerksam, der zwischen der natttrlichen Zeit des Er»

wacliens des Geschlechtstriebes und der bürgerlichen
Möi^lichkeit besteht, eine Familie zu Ix^gründen, und be-

merkt, dafs die Zeit bis zur Verheiratung mit Lastern an-

gefüllt werde, weshalb es besser sei, wider die bürgerliche

Ordnung zu verstofsen. Selbst der asketisch angehauchte

Paulus meint, dafs es besser sei zu freien als Brunst zu

leiden.

Das allzu frühe Erwachen des Geschlechtsbedürfnisses

ist oft unnatürlich und durch schlimme Knlturverhältnisse

hervorgerufen. Namentlich ist die Prttderie und Geheimnis-

krämerei in der sexualen Erziehung unserer Kinder sicher-

lich eine Quelle des Verderbnisses von GMÜhl und Phantasie,

welche das sich selbst tiberlassene Kind in Vorstellungs-

verirrungen treibt, welche den sexualen Trieb künstlich

hervorrufen

Die sexuale Erziehung und belbsterziehung liegt sehr

im argen, weil man unser geschlechtliches Leben mit G -

heinin issen und unnatürlichen Redensarten zu verhüllen

sucht. Auch hier mufs die moralische Erfahrung selbst

Mittel und Wege suchen, welche über das Geschlechtsleben

Digitized by Google



- 348

ebenso natürliche und ofienherzige VoratellaDgen erwecken,

-wie Uber Essen und Trinken* Wie weit diese Unnatürlichr

k.eit gekonunen ist, kann daraus ersehen werden^ dafs man
z. B. in der deutschen Sprache für geschlechtliche Be-

zieHungen und Geschlechtsoi^ane nur Bezeichnungen- hat^

deren Nennung in der ^anständigen" Gesellschaft höchst

frivol sein würde. Wie uiiaiistjüidig müssen wir noch

werden, um nur natürlich zu sein!

"V^'enn man auf der einen Seite geneigt sein könnte,

einem möglichst frühen geschieelitlichen Verkehr das Wort

zu reden, so scheint andererseits in dem frühen Erwachen

des sexualen Triebes von der Natur ein Mittel zur
sittlichen Selbstzucht geboten zu sein, damit der

junge aufwachsende Mensch im Kampf mit inneren An-

trieben Charakterstärke und Willenskraft erwerbe.

Piatons Forderung^ dafs zur Blütezeit des Körpers und

Geistes die neue Generation geboren werde, ist deshalb

sittlich gerechtfertigt, und es mufs als moralische Pflicht

hingestellt werden, einen fruchtbaren Geschlechtsverkehr

wenigsteuö iii der frühesten Zeit des sexuak-n Bedürfnisses

zu meiden. Allgamein kann man sagen , dafs das Weib

mit 20, der Mann mit 25 Jahren auf der natürliehen Höhe

seines körperlichen Wachstums steht, womit aber nicht ge-

sagt ist, dafs erst dann eine Pjefriedigung des Geschlechts-

bedürfnisses moralisch gerechtfertigt sei.

Durch ein blofses Verbot läfst sich ein Instinkt nicht

unterdrtlcken. Die sexuale Erziehung mufs durch anders

geartete und stärkere Affekte und Thätigkeiten ihn zu

überwinden suchen. Um die Heftigkeit der Liebesbegierden

z^ dämpfen, schlägt Piaton vor, die Stärke der Lüste un-

geübt zu lassen, indem man den Zuflufs und die Nahrung

derselben durch Auötrengungen des Körpers anderswohin

wendet. Indem physische und intellektuelle Selbstzucht

von dem aufwachenden Geschlechtstriebe im Keime die

Nahrungskräfte in andere Kichtungon zu leiten sucht, wird

Digitized by Google



— 344 —
der junge Mensch körperlich und geistig gesund »uf-

wachsetti mit einem sittlichen Rechte, vollwertige Kinder

XU erseugen, Aof diese Weise wird jener starke Trieb

SU einem Hebel für die Entwicklung sittlicher Willens-

stKrke.

Im Übrigen istein frttherOeschlechtsverkehrsaempfehlen,

so aber, dals eine Ehe nicht Tor dem zwanzigsten Jahre ge*

schlössen werde. Nirgends ist aber mehr IfAfsigung und Be*

sonnenheit za fordern als im geschlechtlichen Verkehr junger

Leute, wo Kraft und Gesundheit so leicht den schlimmsten

Gefahren ausgesetzt sind. Nur möge man es sich in jungen

Jahren zur Gewissonssache machen , die Fruchtbarkeit der

sexualen Gemeinschaft durch Prophylaxe zu verhindern.

Die Ehe als ein Verhältnis zu Zweien beruht auf der

individuellen Oeschlechtsliebe. Man mufs Engels

beipflichten, dafn die individuelle Geschlechtöliebe als all-

gemein ausgebreitetes })sychologi8ches Bedürfnis eine Frucht

moderner Kultur ist; denn zu ihrer allgemeinen Entwick-

lung gehörte Freiheit und eine gewisse Höhe der geistigen

Bildung und Differenzierung; und man darf annehmen,

dafs in Zukunft die individuelle Geschlechtsliebe als eine

psychologische Richtung des freien Bewufstseins immer
mehr erstarken wird, je mehr Äufserliche und zwangs-

mäfsige Bttcksichten ihren Einflufs aof den Eheschlufs

verlieren.

In der sitdtchen Verfassung der "Ehe sind beide Glieder

Selbstawecke. Mann und Weib stehen gleichwertig
und gleichberechtigt gegenüber. Das alttestamentliche

Wort: er soll dein Herr sein, hat seine Kraft verloren, wie

auch das des dogmatischen Paulus, dafs der Mann des

Weibes Haupt sei.

Die Ehe soll ein freier Vertrag von Mann und
Weib sein, frei in dem Sinne einer Loslösung von äufseren

Zwaugsgesetzen des Staates und der ICirche, ohne liück-

sicht auf materielle Vorteile. Sie «oU aber nicht frei sein

i^iyuu-cd by Google



— 345 —

im Sinne der Zügellosigkeit der Begierden und der selbst-

süchtigen Sinnenlust; sie soll nicht frei tod der Pflicht des

moralischen Gesetzes sein. Die Ehe ist nicht nur eine

physische, sondern soll eine «ittlieh- ästhetische Gemeinschaft

hilden. Mann und Weib sollen Selbstzwtclve darstellen,

welobe zu gegenseitiger Ergänzung und Hilteieistung den

intimsten physisch-geistigen Verkehr eingehen. Liebe und

Achtung, gegenseitiges Vertrauen und Wahrhaftigkeit

des innersten Lebens macht die sexaale Gemeinschaft sur

Quelle beiderseitiger Entwicklung, von Vervollkommnung

und Glttck. Dem Mann, der das Weib nicht kennt, und

dem Weib, -das den Mann nicht kennt, bleibt die Hälfte

des Menschenlebens mit seinen GefUhlen, Hoffnungen und

Werken ein yerschlossenes Geheimnis.

Gegenseitige Achtung macht die Ehe zu einer sitt-

lichen, wechselseitige Liebe zu einer ästhetischen Gemein-

schaft. Eine wahrhaft menschenwürdige Liebe ist nicht

ohne gegenseitige Achtung zu denken. In ihrer Liebe sind

Mann und Weib wechselseitig Erlöser.

Die sittlich-ästhetische Aufgabe der Ehe, welche unser

Bewufstsein in das physische Triebleben hineinbildct, er-

fordert unzweifelhaft eine monogamische und lebens-
längliche Gemeinschaft der Ehe. Die Höhe unseres

geistigen Lebens hängt von den dauernden und bleibenden

Werten ab, welche wir in den Beziehungen unserer Ge-

fühle und Vorstellungen selbst schaffen. Soll die eheliche

Gemeinschaft zum Grunde eines gemeinsamen Lebenswerkes

dienen, so müssen zwischen Mann und Weib Verhältnisse

stattfinden, welche bleibende Pflichten und Glücksquellen

darbieten , um den Wert und die Wahrheit des Lebens

in gpgejiseitiger Bildung und Vervollkommnung liervor-

zubringen. Dazu gehören gemeinsame Zwecke und Inter-

esseu, gleiche Teilnahme an den universellen Werten der

menschlichen Kulturgemeinschaft. Dazu wird eine allseitige

Mi^Hchkeit erfordert, vor dem Ebeschlufo sich gegenseitig

Digitized by Google



346 ^
gründlich und offen kennen zu lernen, —: eine beider-
seitige Erziehung zur Ehe. Dazu gehört schliefsUch

eine veränderte Stellang der Frau im öflenllichen LebeiL

und eine höhere Wertung ihrer geistigen und wirtschaft-

lichen Aufgaben.

Wenn auch das sittliche Ideal eine lebenslängliche

Einehe ist, so dar! dieselbe doch nicht durch äufseren

Zwang aufrecht erhalten werden, wenn sie innerlich un-

möglich geworden ist. Der Staats- oder kirchengesetzlicho

Zwang ist pine Quelle von Unglück und Elend fUr Ehe-

leute und Kinder.

Dann ist der Ehebruch die Regel, jammern die

Philister.

Es giebt zweierlei Ehebruch: Wer ein Weib an-

siebet, ihrer zu begehren, der bricht die Ehe in seinem

Herzen. Die rohe Sinnenlust, welche den andern' Teil als

blofses Mittel benutzt, ist unsittlich und Terwerflich, wobei

es durchaus gleichgültig ist, ob dieselbe innerhalb oder

aufserhalb der staadich oder kirchlich sanktionierten Ehe
stattfindet. t>er Mensch soll aber so oft die Ehe brechen,

als er das Weib oder den Mann gefunden hat, dessen

Gemeinschaft in Achtung und Liebe ihm eine Quelle sitt-

licher Selbstbestimmung und ästhetischer Erlösung ist.

2. Die lamilie.

Die Ehe ist der Boden, aus dem die Familie empor-

wächst. Wtiirend die Ehe ein Geschlechtsyerhültnis von
Zweien, von Mann und Weib ist, stellt die Familie eine

QeschlechtSTerbindung von Dreien, von Mann, Weib und
Kind dar. Da« Kind giebt der Ehe einen weiteren und
höheren Zweck, da der Kreis der Beziehungen und Ver-

pflichtungen vergröfsert wird. Das Kind ist das Ziel

der Ehe.

i^iyuu-cd by Google



— 847 —
Während Mann und Weib gegenseitig Selbstzwecke

Bind und in der £he Stoff za Verv^ollkommiiung und Glück
Bachen, indem sie ein Ausleben der innersten Bedttrfoisse

ermöglicht, ordnen sie sich in der Familie dem Selbstzweck

des Kindes nnter. Die Erzeugung und £rziehnng der

neuen Generation legt Mann und Weib Verpflichtungen auf,

welche Uber ihr wechselseitiges Bedürfnis hinauswachsen;

denn das Kind hat nicht nur Pflichten gegenüber den

Eltern zu erfüllen, sondern auch Rechte und Ansprüche
geltend zu machen.

Die Ehern haben die Pflicht, i^jcduiidc Kinder in die

Welt zu setzen und die Kinder den sittlichen Anspruch,

von gesunden Eltern erzeugt zu werden. Wenn man die

(1
1 wissenlosigkeit betrachtet, mit welcher oft Kinder von

kranken, siechen und hofFnungsh)son Menschen erzeugt

werden, wie die kranken und elenden Kinder nicht nur

sich , sondern auch den eigenen Eltern zur Last lallen , so

kann man im Zweifel sein, ob man sich mehr über die

Thorheit oder die Schlechtigkeit der Menschen wundern soll.

Die moralische Genialität Piatons hatte schon Forde-

rungen erhoben, welche heute von der darwinistischen Ethik

als neueste Weisheit gepredigt werden. Die ^Menschen sollen

sich nicht ohne Ordnung miteinander verbinden, sondern

die besten Männer und besten Frauen einander beiwohnen,

damit aus guten bessere und aus brauchbaren brauchbarere

Kinder entspriefsen. Das überspannte aristokratische Frinsip

Piatons verleitet ihn dazu, die Regelung des geschlechtliehen

Verkehrs den gesetzgebenden Behörden der Weisen zu

ttbertragen. Wir denken etwas demokratiBcher und wünschen,

dafs die Vernunft in möglichst vielen Köpfen gegründet

und gepflegt werde. Man muls ein staatsgesetzliches Ein-

greifen in die geschlechtlichen Verbindungen unbedingt

zurückweisen, da von bureaukratischer Gesetzesmacherei

am allerwenigsten ein EinHufs auf den VN'illen der Menschen

erwartet werden kann. Die geschlechtliche Zucht-

u\'^ui^c6 by Google



— 848 —
wähl mafs dem individuellen Gewissen der
einseinen Menschen selbst überlassen werden.
Anders ist in diesen Verhältnissen keine Änderung und

Rettung sa erwarten, «Is durch intellektuelle Aufklitrung

und sittliche Bniehung des sexualen Gewissens.

Indes ist das heutige sexuale Elend an einem grofsen

Teil durch unsere wirtschaftlichen Verhiltnisse Terursacht,

und wird schwinden^ wenn die materieUen Beaiehungen

andere geworden sind. Wenn auch eine Regeneration des

Familienlebens nur durch eine gerechte social-ökonomische

Ordnung auf genosseuschaltlicher ( )rgauisation der Arbeit

stattfinden kann, so ist docli nicht alles von einer wirt-

schaftlichen Umwälzung allein zu erwarten. Die socialistischen

Autoren haben Recht, wenn sie die Frauenfraj^e mit der

Arbeit'T frage aufs engste verbinden. Nun kann aber die

Befreiung der f^rau und des Arbeiters nur das moralische

Werk des Mensclien selber sein. Es bedarf einer sittlichen

Erneuerung des menschlichen Bewufstseins über den Wert

von Ehe und Familie, um Weib und Kind aus der Sklaverei

wirtschaftlicher Ungerechtigkeit herauszuretten ; es bedarf

einer Verschärfung des sexualen Gkwissens und höherer

Ausbildung der individuellen Geschlechtsliebe, um die Frei-

heit der sexualen Zuchtwahl im biologischen Sinne des

Wortes nur Grundlage des ehelichen Lebens xu machen.

In diesen Bedingungen ist eine Erneuerung des Familien-

lebens 8u einer sittlieh*ft8thetischen Gemeinschaft gegeben,

wo die Eneugung und Aufriehung des Bandes als ein edles

Lebensweik den Sinn der Ehe erftült Dann wird die

Familie eine geistige Einheit, während sie bislang

meistens blo(s eine wirtschaftliche Einheit im gesellschaft-

lichen Leben darstellte» Aber im Geist der Familie liegt

das Glück der Familie.

Um des Kindes willen werden die Eltern raonogaraische

und lebenc?langli<-he Khegem< inschaft wähl ii; dena das

kindliche Leben ist der natürliche 8tofi zum bciiaffen von

Digitized by Google



— 349 —

höheren Werten, aus denen ein menschenwürdiges Glück

des Ehelebens entspringt. Das Bewufsteein und der Zweck,

welchen wir selbst dem sexualen Leben beilegen, erhebt

die eheliche Gemeinschaft über das blofs tierische Zusammen-

leben in sinnlichen Begierden zu den idealen Zielen, welche

die gattungsgeschichtliche Entwicklung in die Richtung

fortschreitender Vervollkommnung hinleiteu.

3. Der sftlliehe Beruf der Frau.

Es ist ein ebenso erfreuliches wie trauriges Zeichen

unserer Zeit, dafs man sich Uber die moralische Bestimmung

der Frau Klarheit und Rechenschaft zu geben beginnt Das

Zeichen ist traurig, weil es uns lehrt, dafs bisher in dem
sittlichen Beruf der Frau wohl viel vernachlässigt worden

ist; erfreulich, weil es ein aufkeimendes, frisches Leben an-

kündigt, das sich neue Formen zn erringen sucht, in denen

es sich auswirken will.

Die alten fiberlieferten Satzungen des Staatsgesetzes,

der kirchlichen Dogmen und socialen Vorurteile über den

Beruf und die Stellung der Frau im gesellschaftlichen Leben

geraten in Schwanken» und man tastet und Tersucht, dem

Leben der Frau neue Ziele und Bestimmungen su setsen,

welche den Forderungen eines verschärften mondisehen

Gewissens entsprechen.

Die Frage ist daher berechtigt, ob denn das moralische

Gesetz bisher nur für den Mann gegolten liabe, und die

Antwort ist beschämend genug, dafs in der vergangenen
Geschichte die Frau von jeher mehr Mittel als

Selbstzweck gewesen ist. Die Form der staatlich

oder kirchlich sanktionierten Einehe ist für die Frau meist

die Ehe einer gesetzlichen Sklaverei gewesen. Alttestamr^nt-

liche und paulinische Lehren haben dieser auf ökonomischen

Gründen beruhenden Eheform bis auf unseren Tag eine

falsche religiöse Weihe gegeben. Das Weib ist um des

Digitized by Google



— 350 —
Mannes Willen geschaffen, lehrt der dogmatische Paulus,

und die Ehephilister schwätzen ihm nach, die Frau solle

die (jrefährtin und Gehiitiu des Mannci» sein.

Piaton stellte die Frau auf gleiche Stufe mit dem
Manne. Die Weiber soUea mit dem Manne gleichberechtigt

BU allen Thätigkeiten zugelassen werden, zu denen sie Ton

Natur geeignet sind. Wie unter den MAnnem eine Aus-

wahl stattfinden müsse , so sollen auch diejenigen Frauen

an der Kegierung teilnehmen ^ welche Ton Natur dazu

tttchtig sind.

Jesus übt im Verkehr mit den EVauen einen feinen

moralischen Takt. In Reden und Umgang macht er keinen

Unterschied zwischen Mann und Weib, sondern kündet allen

die neue Wahrheit, welche die Menschen befreien und /Air

Höhe des Reiches Gottes heben soll, das inwendig in dem
Bewufstsein der Menschen lebt. Wer kennt nicht die

schöne Szene im Hause der Maria und Martha? Während
Martha sich Sorge und Mtihe macht, Jesu zu dienen, sitzt

Ihre Schwester zu seinen Füfsen und hört seiner Rode zu.

Als sie ihrer Schwester darum Vorwürfe macht, spricht

Jesus zu ihr; „Martha, Martha, du hast viel Sorge und

Muhe. Eins aber ist Not. Maria hat den guten Teil

erwählti der soll nicht von ihr genommen werden.

Eins aber ist Not! so ergeht auch jetzt noch der Ruf
an die Frauen. Es ist notwendig, dafs die Frau ihren

yollen moralischen Selbstsweck erfülle und aus

der wirtschaftlichen und sexualen Knechtschaft des Mannes
befreit und zum Beruf ihres geistigen Menschentums erhoben

werde.

l>i 1 nioialiöche Selbstzweck der Frau besteht, allgemein

gefeprocheu, in der Aufgabe, eine Persönlichkeit zu sein, die

sich selbst genügt und in der I Entwicklung der Menschheit

zu hölieren Lebensformen ihren \\ ort erblickt, und es ent-

steht die Frage, ob die Frau aufser dem aUgemeiu mensch-

i^iyuu-cd by Google



^ 351 ^
liehen Zweck noch eine besondere sitth'che Bestiminuiig

liat, die ihren natürlichen Anlagen und Aufgaben entsijrieht.

Man i^agt : die Frau soll eine Gefährtin des Mannes
sein. Wer hätte aber je den besonderen sittlichen Beruf

des Mannes darin gesehen, ein Gefährte der Frau zu s<ml
Oder: die Frau soll Gattin und Mutter sein.

Warum sagt man nicht umgekehrt: der Mann soll Gatte

und Vater sein I

Ebensowenig, wie der Mann in seiner Gatten- und
Vaterschaft den ganzen Zweck seines Lebens erblicken

kann, darf die Frau auf die Aufgaben ihrer Gatten- und
Mutterschaft beschränkt bleiben.

Die Frau soll mehr als Gattin und Mutter sein, wie

der Mann auch mehr als Gatte und Vater ist. Sie soll

nicht nur dem Mann und dem Kinde dienen, sondern wie

der Mann auch Selbstzweck sein. Solange sie nicht Selbst-

zweck geworden ist, wird ihre Gatten- und Mutterschaft

«ine Art Sklaverei bleiben.

Was die Frau mehr sein soll, hat Piaton und Jesus

gelehrt Sie soll an der Gestaltung der socialen Ordnung
teilnehmen und Einflufs auf ihr eigenes Schicksal gewinnen;

sie soll ein selbständiges Glied in der geistigen Knltur-

gemeinschaft der freien Menschheit werden, d. h. im Reiche

Gottes nach der Idee des Nazareners.

Die Zeit, da die Frau in Bibellesen und Kirchenbesuch

ihren religiösen Beruf erfüllt, soll und wird vorübergehen.

Wissenschaft, Kunst und öflfentliches Leben bilden die geistige

Gemeinschaft, in welcher die menscliliche Persönlichkeit

ihren t^ndwert erlangt. Die.soi' Kreis ist der Frau bislang

fa«t verschlossen gewesen. Allmählich werden die Schranken

durclibrochen von den wirtschaftlichen und wissenschaft-

lichen Umwälzungen, welche die Fesseln der Überlieferung

und Gewohnheit sprengen. Die Frau wird daran teilnehmen,

-soweit sie von der Katur dazu geeignet ist und ihre Kräfte

hinreichen. Wie im einzelnen diese Höherstellung der Frau

Digitized by Google



sich vollzirhi, kariii kein Men^ch voraussagen. Es komrai
aiies auf den Vtrsuih und die Übung an. Hier ^ilt es:

Bahn frei für die Kntwicklung lange gefesselter KrUitel

Allmählich und wetüe wird maa die Fesseln lösen ; die Wran
mufs m cciklieüalich >etbst mncben und die Thatsadiea
•cbaffeii, welche ihre Be£reiui^ rechtfertigeiiy die ihr eigenes

Werk aein rnuls.

Vom Standpunkt des moraliechen Geeeteee und der

Einflickt in den Knlturprooefs der Gegenwart mufs man
drei Forderungen anfetellen, in denen der prinzipielle Fort*

Schritt des Familienlebens und der Stellung der Frau in

der Gesellschaft sich kuiulgiebt.

I>amit die Frau moralischer Selbstzweck werde, mufs
83 w i r t s c h a 1 1 1 i c h «' Selbständigkeit eriangeii, \\ f lebe

sie allein von der sexualen Sklaverei der gesetzlichen Km-
ehe befreien kann. Die Geschiebte der Ehe seigt^ daTs das

«^xuale Leben mit der wirtschaftlichen Ordnung im engsten

Zusammenhang sieb entwickelt hat In der Zukunft wird

ee nicht anders sein. In einer socialistisch organiaierten

Gesellschaft wird die PhrMe von dem Ernährer- und

Beschtttserberuf als einer natflrlichen Angabe des

Mannes durch die wirtschaftliche Entwicklung ftberholt sein.

Kur wenn die wirtschaftlieh« SUavenkette zwischen Mann
und Frau fällt, kann ein freies Geistesleben sie zur persön-

lichen Gemeinschaft in der Elie zusammenschlielsen.

Die Frau hat das morali^he Recht auf eine prinzi-

piell ^ 1 e i c h e Erz i eh 11 n g mit dem Manne. Ihi sollen im

wesenliiciien dieselben Kultunnittel für ihre geistige Aus-

bildung zur Verfügung stehen wie dem anderen Geschlecht

Durch ihre wirtschaftliche Selbständigkeit und geistige Er-

ziehung wird sie allein befähigt, an der Glestaltung der

gesellschaftlichen Zustände als freies und vollberechtigtes

G-lied teilzunehmen.

Drittens sollen der Frau die Kinder zurückgegeben
werden. In der modernen Ehe ist der Mann das Haupt

Digitized by Google



— 353 —
und die gesetBÜche Autorität der Familie; was seinen Grund
in dem wirtseliafltlichen Übergewicht des Mannes hat. Nun
stehen aber die Kindw in einem yiel engeren Zusammen-
hang mit der Mutter, die sie getragen, geboren und genährt

hat. Die Kinder sollen den Namen der ^Mutter
tragen, da die Mutter das natürliclie Haupt der
Familie ist. Kann doch selbst unter unseren heutigen

elenden Wirtschaftsverhältnissen eine Witwe eher sechs

Kinder aufziehen als der alleinstehende Mann ein einziges!

Nur auf Grund dieser drei moralisriien Forderungen

dürfte das Eheieben eine Kegeneration erl'aliren, welche das

Familienleben zu einer höheren geistig- sittlichen
Einheit umformt, welche in der gattungsgeschichtlichen

Entwicklung der Menschheit ihren idealen Beruf erMit *).

Bechfites Kapitel.

Die Ethik des geistigen Lebens.

1. i>ie Idee der Persönlichkeit

Die Ethik des geistigen Lebens begründet die sitt-

liche Gestaltung der menschliehen Lebensbeziehungen,

welche durch die Vorstellungen vermittelt werden. Im
Trieb zur Empfindung, Wahrnehmung und Vorstelltmg

*) Der Vollständigkeit wegen erwähne ich, dafs die Ethik des

sexualen Lebens aoTser den hier behandelten Problemen noch drei

weitere Abschnitte nmfafst, in denen der ethische Wert der
Basaet die Ethik in der Bevdlkerangslehre, sowie Sthik
und Prostitation au bekandeln sind. Ich weise darauf Inn, dafs

diese Fragen in einem anderen Buche untecsneht werden, das ich

unter dem Titel: „Die Darwinsche Theorie und det Sodaliamua''

an einer früheren Stelle angekündigt habe.

Woltmann, System de» moral. BewufiiUuiua. 23

Digitized by Google



drückt sieb das fiedUrfnis aus, in bewufsten Zusammenhang
mit der umgebenden Welt zu treten, Eindrücke zu sammeln
und mitBUtetlen, das Bewuüstsein mit anschauungsreichen

VorsteUungen su erfüllen.

Dorch den Trieb zur Vorstellung entsteht die
menschliche Gesellschaft als eine Gemeinsam-
keit geistiger Beziehungen. Die Gesellschaft wird
ein bewurstes Ganzes, das von eigenen Gesetzen getragen

wird.

Sofern der Mensch an dieser geistigen Gemeinschaft

tt'ihimimt, ist er TrUger eines Bewufst.^' ins , das sich aus

dem V'oriitciliingstrieb entwickelt; sofern er als Erzeuger

der bewuTsten Gemeinschaft in ihrer geistesgesetzlichen Ge-

staltung auftritt, ist er Träger eines vernünftigen Selbst-

bewufstscins, das im Formtrieb seinen Ursprung hat

Der mit der formenieugenden Kraft seines synthetischen

Gefühlsbewufstseins begabte Mensch ist Pers<lnlichke!t
und Trilger der menschlichen Gesellschaft als eines leben«
digen Kunstwerks. Sittlich «ästhetische Persönlichkeit

und sittlich-ästhetische Gemeinschaft sind die Endwerte
menschlichen Daseins.

Die Idee ckr Perscinliclikeit und der Gemeinschaft von

Persönlicli keilen nach Form und Inhalt zu entwickeln, ist

Auigabe einer Ethik des geistigen Lebens.

Der Mensch mufs die Wahrheit des Lebens selber

schaffen. Nicht durch eine ütienbarung von aufsen werden

ihm die Aufgaben und Ziele seines Daseins gesetzt, sondern

er mufs sie selbst erkennen, indem er sie schafltend hervor-

bringt Die schaffende Kraft in seiner Seele ist der form-

erzeugende Grund seines Gefahlsbewufstseins. Gesetz
und Ideal sind die beiden Formen , in denen sich die

Einheit schaffende — synthetische — Kraft seines Wesens
o£Eenbart Selbslgesetzgebung und Selbstbildung zur ästhe-

tischen Religion ist der Lebensberuf menschlicher Persön-
lichkeit

Digitized by Googl



- a55 —

Die remünftige Selbs^esetsgebung ist eine zwie&che^

indem sie das Gesetz der Wissenschaft, und das

Gesetz der Sittlichkeit erzeugt

Indem das Gesetz der Wissenschaft die inhaltvoUen

Vorstellungen zu einem System der Urteile gestaltet, ist

die normative Kraft die Schöpferin der Wahrheit; in*

dem das Gesetz der Sittlichkeit die Triebvorstellungen der

Einheit des yemünftigen Selbstbewufstseins unterordnet, ist

das Gesetz der Grund der Frei h ei t.

Wahrheit durch S e 1 b s t e r k e n n ui i und Fj eiheit

d urcii Selbstbestimmung sind die gesetzgebenden

Aufgaben der vernünftigen Persönlichkeit.

Vereinigung von wissenschaftlicher Selbsterkenntnis und
sittlicher Selbstbestimmung zum Adel des ästhetischen
Charakters ist der Endpunkt und Endwert menschlichen

Lebens.

Wie ein Kunstwerk steht die ästhetisclie Persönlichkeit

des menschlichen Charakters da. Die Schönheit hat nicht

die Form eines Gesetzes, sondern eines Ideals. Um
Menschen zu ästhetischen Charakteren heranzubilden , be-

darf es keines Katechismus und Moralkodexes , sondern

eines lebendigen idealen Charakters, der wie ein Kunst-

werk auf Gefühl und Bewufstsein anderer einwirkt.

Die ästhetische Persönlichkeit ist die Form des indi-

viduellen Lebens, in welcher sich der Inhalt seines ganzen

Daseins ausleben mag. Das Glück, welches in der Har-

monie von Sto£f und Form genossen wird, ist das menschen-

wtlrdige schöne Glück. Weder in der Niederung der sinn-

lichen Bedingungen unseres Daseins sich von den Stoff-

begierden gesetzlos und formlos treiben zu lassen , noch

auf der Hohe der Besignation und eines windbeutelichen

Formenstolzes dem Leben zu entfliehen und im geheimen

nach einer jenseitigen Glückseligkeit zu schielen, — sondern

das Leben zu bejahen, den sinnlichen Stoff der Natur

auiaer uns und in uns im scliönen Gleichgewicht der Seele

28*

i^iyuu-cd by Google



— 866 —
und der SelbatgenligBamkeit des Gemtttes zu geniefsen^ ist

das Olttck des Meoschen, und das Glück ist der Sinn des

Lebens.

Persönlichkeit bedeutet nicht Stillstand, sondern Ent-
wicklung. Innerlich za wachsen, eigenartig und har-

monisch die Eindrücke zu assimilieren und auf die Aufsen-

welt Kurttckzuwirken ; stündlich neu geboren zu
werden; in Selbsterkenntnis und Selbstbestimmung fort-

zuschreiten, Kraft zur Selbsterlösung zu gewinnen, den

Endzweck des Lebens in einer furtschreitenden Selbst-

erziehung zu bethätigen und zur Frucht unseres Glückes

heranreifen zu lassen, ist der ästhetisch-sittliche Kernt des

Menschen ; denn die Form ist das Ende der synthetischen

Kraft, sie ist der ästhetische Ausdruck innerer Voll-

kommenheit.

Selbstverantwortung in sich zu gründen, sich nicht als

Mittel gebrauchen zu lassen und der Menschen Knecht zu

werden, sondern sich als Selbstzweck zu behaupten und zu

erhalten, persönlich zu anderen Persönlichkeiten
in die freie Gemeinschaft der Arbeit und des
Genusses zu treten, ist das Fundament einer geistigen

GkselischaftsOrdnung, für welche das Ideal nicht mehr wie

ein fem glänzender Stern über Wolken leuchtet, sondern

welche mit dem sittlichen Beruf und dem idealen Gehalt

der Kunst einmal Emst macht, und Freiheit und Schönheit

aus den Teigilbten Bttchem und den yerschlossenen GefilTsen

des Menschentums in dem Strom des geschichtlichen Lebens

einflielsen lälst. Dann wird man einsehen, dafs die Ideen
nicht Hirngespinste sind, noch jenseits der Welt ihr Wesen
treiben, sondern dals sie in dem gltthenden Herzen der

irdischen Menschheit ihre Wohnstfttte gefunden haben.

Nicht alle sind zu gleich starker Individualität ver>

anlagt. Der Freiheitstrieb und StoflPtrieb sind bei ver-

schiedenen Menschen von ung'leicher Art und Krattj

daraus resultiert eine unendliche Verschiedenheit von

i^iyuu-cd by Google



- 357 -

Vollkommenheits- und Glücksstufen, welche die Bewegung

und Entwicklung innerhalb der Gesellschaft in stetem Flufs

erhält.

Das Recht der starken unrl überlegenen Persönlichkeit

besteht nicht darin, andere zu knechten und auszubeuten, son-

dern die Schwachen und Armen an Geist zu leiten und zu

lenken. Nicht Herr und Gewaltiger, sondern Führer und

Wegweiser zum Guten sollen die Weisen und Grofsen unter

den Menschen sein, und der gröfste der Menschen spricht;

Ich aber bin unter euch wie ein Diener.

Die geniale Persönlichkeit ist die Schöpferin des Ideals

im gattungsgeschichtlichen Fortschritt. Das Entwicklungs-

ziel der Gattung liegt in ihren stärksten Individuen, welche

im Dienst der Gattung durch fortschreitende Idealerseugung

den Typus zu höheren Formen emporbeben.

Die exemplarische Persönlichkeit ist eine

Offenbnrunjj des Urbildes der Mf^nschlicit. S j sehen wir

zu Sokrates, Jesus, Goethe und vielen anderen hervorragen-

den Menschen auf als den vorbildlichen Lebenskünstlern,

welche uns das Ideal des Lebens offenbaren. Wir lernen

willig und gern von ihnen und suchen als ihre Jünger

das eigene anvertraute Pfund nach bester Kraft zu ver-

mehren.

Selbsterkenntnis, Selbstbestimmung und Selbsterlösung

sind die drei Beziehungsarten, durch welche das persön-

liche Individuum im geistigen Verkehr mit der Gesellschaft

reagiert. Der wissenschaftliche, sittliche und ästhetische

Mensch mit den Formen persönlicher Überzeugung,
Autorität und Liebe bildet das Glied der menschlichen

Gemeinschaft als eines geistigen Reiches von absoluten

Endzwecken und Bndwerten.

Digitized by Google



— 358 —

2. Die Mb8Mk«iitiiB.

Die SelbsterkenntnU ist Anfang der SelbBtpr&faiig and
diese der erste Schritt ssur Weisheit.

SelbBterkenntnis und Welterkenntnis ist nicht tos ein-

ander zu trennen; in demselben ^lafse wie die Wissenschaft

d^ Anisendinge zunimmt» wftchst die Erkenntnis des eigenen

Seihst, seiner Fähigkeiten und Irrtümer.

Die Wissenschaft soll nicht hlods Kenntnisse pmimeln.

Ihre ethische Bedeutung li^ darin, die Kenntnisse zu
einer Erkenntnis zu vertiefen, das Wissen zu einem

Gewissen zu steigern. Das Wissen soll fttr das Leben
fruchtbar gemacht werden, sowohl ftlr das Innenleben des

einzelnen Menschen als für das gesamte Leben der Gesell-

schaft, um es in unmittelbare Beziehung zu den technischen,

sittlichen und ästhetischen Aufgaben der Menschheit zu

bringen.

Der einzelne ^lensch kann nicht uUcö selbst erkennen.

In vielen Fällen mufs er sich auf das Zeugnis anderer ver-

lassen. Die Ditferenzierung der wissenschaftlichen Auf-

gaben zwinirt ^^lll^t den einzelnen Forscher, auf sein

Specialgebict sich zu beschränken. Noch vielmehr inufs

derjonigo, welcher die Wissenschaft nicht zu seinem Lebens-

beruf gemacht hat, sich auf die Angaben anderer verlassen

und seine eigene Ansicht daran anknüpfe. Und doch ist

es ethische Pflicht und ästhetisches Ideal, dn möglichst

einheitliches und treues Vorsteilungsbild von der Welt
zu gewinnen. Wahrheit zu forschen, ist die un-

bedingte Aufgabe jeder menschlichen Persönlichkeit.

Erkenntnis ist das Ziel der Wissenschaft, und die

kritisdie Selbstbesinnung auf die Wege und Grenzen des

Erkennens ist nicht nur selbst eine wissenschaftliche^ son»

dem auch ethische Forderung. Es giebt ein wissenschaft-

liches Gewissen, vor dessen Forum aUe Beobachtungen und

i^iyuu-cd by Google



— 359 —

Überlieferungen geprüft werden müssen , bevor sie den

Stempel der Walirlieit aufgedrückt erhalten.

Die Wissenschaft ist ihrem Inhalt nach keine ab.solute,

denn sie ist ein Prozefs im Kampf d6r Gedanken. Auch

die Erkenntnis wird durch eine Art geistiger Zuchtwahl

gewonnen; sie ist das Resultat einer kritisclien Aus-
lese, das Überleben des vollkommeneren Gedankens im

geschichtlichen Entwicklungsgang des menschlichen Geistes.

Au diesem Prozefs nimmt jeder Mensch nach Kraft und

Keigung teil. Weil die Wahrheit sich nur in Geschichte

und Gesellschaft vollzieht, mufs der Einzelne gewisse Regeln

befolgen, welche ihm den Wahrheitswert mitgeteilter Voi>

Stellungen sicherstellen. Das Bewufstsein von dem Wahr-

heitswert einer Vorstellung ist Überzeugung. Die H^eln
der Überzeugung sind Erfahrung und Vertrauen.

Alle Wahrheit, lehrt Kant, lißgt in der Erfahrung.

£r war es, der den Begriff der Erfahrung in vorbildlicher

Weise begründete und dem Menschen zurief: sapere aude,

d. h. habe den Mut dich deiner eigenen Vernunft zu be-

dienen.

Der Mut, seine eigene Vernunft zu gebrauchen und

nicht blind auf die Angaben und Mitteilungen anderer sieh

zu verlassen, ist der Mut der Wahrhaftigkeit. Selbst-

besinnung auf die Bedeutung und den Ursprung der Vor-

stellungen ist das kriiischc Gescli.ift unserer Vernunft.

Nicht an die laxe Erfahrung des Uiglichen Lebens an-

knüpfend, sondern den strengen Begriff der Erfahrung

zum Prüfstein der Vorstellungen wählend, wird der Mensch

ein Wahrheussucher, und jeder Mensch soll ein Wahrheits-

sucher, d. h. Philosoph sein; denn in seinem höchsten Ge-

danken liegt der Grund seiner Pflicht und seines Glückes.

Alle Wahrheit ist Erfahrung, und es wäre das Ziel

einer vollendeten Persönlichkeit, alle ihr zufliefsenden Vor-

stellungen aus erster Quelle, d. h. aus unmittelbar persönlicher

Erfahrung zu erhalten. Da die Wahrheit ein Unendliches

Digitized by Google



— 360 —
und der Mensch ein Endliches ist, so mnfs der Forscher in

den Gesetzen der Er&hrong und anknüpfend an den bis-

herigen Inhalt der Er&hrung die Vorstellungen anderer eu

werten suchen. Dazu gehört nicht nur Vernunft , sondern

auch Vertrauen. Das Gewissen des wissenschaft-
liehen Glaubens ist der Fmfstein der mitgeteilten und
ttberliefSerten Vorstdlungen, wenn die eigene Er&hriing

nicht ausreicht. Teilt jemand eine Nachricht oder Beobach-

tung mit, welche sich in die Reihe der bisherigen eigenen

Erfahrungen nicht einordnen läfst, so überleg;e man dreierlei

:

ob derjenie^e, welcher die Vorstellung übermittelt, intellek-

tuell <Li/.u qualifiziert ist, die Beobachtung zu machen und

ihren (objektiven Gehalt zu prüfen, ob man ihm moralisch

vertrauen kann, dafs er die Wahrheit sagen will, und ob

sonst alle Umstände es glaublich machen, dafs die Vor-

stellung einer wirklichen Erfahrung entsprungen ist; und

man wird einer Nachricht mehr oder weniger Erfahrungs-

wert beilegen, je nachdem die Bedingungen einer wissen-

schaftlichen Erfahrung erfüllt sind.

Einheit der Begründung in allen Urteilen
ist der formale Mafsstab von Welt- und Selbsterkenntnis.

Fragt man immer nach dem Grunde einer Meinung , so

wird man die ttberflüssigsten und gedankenlosesten Dis-

kussionen von vornherein abschneiden; denn der heftigste

Streit in Gesprächen entspringt meist der Grundlosigkeit

der Behauptungen, welche im hitzigen Gefecht eigensinnig

gegenübergestellt werden.

Erkenne die erwiesene Wahrheit offenherzig und gern

an, und verschanze dich nicht auf einem sogenannten Stand-

punkt. Auch wenn dir dein Feind eine Wahrheit sagt,

bekenne dich zu ihr, dfis bist du dir selber schuldig. Sei

bereit, deinen Standpunkt tiiglieh und stündlich zu ändern,

wenn es eine neue Erfahrung verlangt. Verlache die Phrase

von der felsenfesten Überzeugung und schwOre keinem.

i^iyuu-cd by Google



— 361 -

Prinzip ewige Treue. Nur so entgehst du der Sklaverei

des Dogmas und der Narrheit der fixen Idee.

Wenn man eine gewissenhafte Selbstsucht der Qedanken

übt, wird man im Laufe der Lebenserfahrung allmählich

einen Standpunkt gewinnen, auf dem man nicht zu fürchten

braucht, in der Ebbe und Flut der Gedanken unaufhörlich

hin und her geschleudert zu werden. Nur Wahrhaftig-
keit führt zur Wahrheit.

Die Solli-,terkenntni8 im Gesetz dor Wibi^eiischaft ist

der eine C^ueii, aus dem der Inhalt der Persönlichkeit ent-

strömt. Selbsterkenntnis ist der Weg zur Solbstbestimniiing,

die Wahrheit der Weg zur Freiheit. Sokrates erhob die

Inschrift auf dem Delphischen Tempel, der die Selbst-

erkenntnis empfiehlt, zum Grundstein jener Philosophie,

welche Piaton »ur Höhe des geistigen Menschentums führte,

und derjenige unter den Menschen, der die Wahrheit des

Lebens am tiefsten erfafst hat, sprach zu seinen Jttngem:

die Wahrheit wird euch frei machen.

3. Die Selbstbestimmnug.

Während die Selbsterkenntnis den Menschen als

eigenen Denker darstellt, macht die Selbstbestimmung

den Menschen zum eigenen Richter.

Das Richteramt des Menschen ttber seinen Lebens^

waadel, seine Begierden und Thaten, liegt in seinem Berufe

zur praktischen Vernunft. Das moralische Selbstbewufstsein

motiviert und beurteilt den moralischen Wert seiner Hand-

lungen ; er selbst macht in der höchsten ivrait der Selbst-

bestimmung seine Handlungen zu verantwortungsvollen Er-

zeugnissen seines freien Wollens.

Er ist nicht nur Träger, sondern vielmehr Erzeuger
des moralischen Gesetzes. Das nioralisciie Gesetz ist nicht

ein von aulsen, von Menschen oder vermeintlichen Göttern

aufgedrungenes Hemdes Gebot , sondern es drückt sein

Digitized by Google



eigenj^tes Wesen au«, das mit ihm unmittelbar Terknüpft

UEtd ideLti.vjii i?L

Die 3Ioralität ist Autor, mie, ."^tlbalgesetzgebui^g kraft

eigenen vernünftigen >«Llf *i}y:-wtif§tiieins. Der moralische

MenM'h ist dü-- W erk der » i;^'*^nea Zucht und Bildung, einer

inn fcre n K n tw ick 1 u n • ^rerrch ichle.

hm giebt nur i n moral!«rhe Autorität, und die i«t

identi^<-h mit der >meätät und Heiligkeit der moraliscben

Vern u n ft eböte

.

Weder die Autorität irgend eines Menschen noch eine»

erdichteten Gottes kann der Grand m pflichtmAisigen

Handlungen sein.

,Du sollst* und .Da sollst nicht ^ darf kein Mensch

snrn anderen Menschen tagen. Die Autorität im Menschen

ist die Autorität der Ternllnfttgen Gründe, mit welcher er

auf andere einwirkt Der moralisch•gesetsgebende giofse

Hensch hat die Aa%abe eines Erviehen und Menscben-

hfldnersy nicht die eines gewaltführenden Herrschers,

Es gieht keine Autorität der Gewalt und der Über-

lieferung, sondern nur die Bestimmungskrafit fortwftbiender

Selbstprtlfung und Entwicklung.

Damm besinne dich, Mensch, auf die hohe Bestimmung,

eigener Ankläger und eigener Richter au sein.

Mache deinen sittÜchen Beruf an einer Ofll^tfichen An*
gelegenheit und hole dein Recht nicht bei gewerbetreiben-

den KeclitsanwSlten und staatlich angestellten Richtern.

Die Autorität des StiUit^sgesetze«» ist Übermacht infolge

physischer (jewalt und ideeller Knechtunfr der „Unter-

thanen"'. Sei nicht unterthan der Obngkciu die Gewalt

über dich hat, denn sie ist nicht von Gott. Dein

moralisches Oesetz steht üVjer dem staatlichen Gesetz Jeues

ist das Gesetz der Freiheit, dieses das Gesetz der Knecht-

schaft

Es giebt nur eine Autorität des Handelns, das ist die

Autorität des Charakters und der Sachverständig-

i^iyuu-cd by Google



— 863 -

k e i t. Der gute Mensch und der verötändige Mensch sei

dir ein Lehrer und Führer.

In der wissenschaftlichen Erkenntnis hat man schon

lange die Freiheit der Diskussion geübt, aus weicher die

Wahrlieit geboren wird. Für die dogmenlose Wissenschaft

ist die Walirhoit das Ergebnis eines Zusammenwirkens und

fortwälirendcn Ausleseprozesses der Versuche und Beob-

achtungen. Was für die Wissenschaft, kann und mufs

auch fiir die Sittlichkeit gelten, dafs die Autorität des

Gaten in dem Besaltat eines moralischen Ausleseprozeases

immer von neuem gewonnen werde. Das Gute soll wie
das Wahre in jedem Augenblick, in jedem Ur-
teil und in jeder Handlung nach Wert und Ge-
sinnung neu geboren werden.

Die Gesellschaft als eine geistige Gemeinschaft sitt-

licher Persönlichkeiten ist das Reich der Freiheit,
nicht im Sinne der Zügel- und Schrankenlosigkeit, sondern

der moralischen Freiheit durch vernünftige Selbstbestimmung

der Individuen.

Auf Grund einer genossenschaftlichen Oi^anisation der

Arbeit erhebt sich durch freies Zusammenwirken der Einzel-

glieder ein Gebäude geistigen Lebens, worin ein Wetteifer

des Geistes und Willens, ein innerer Kampf und Auslese-

prozefs &ich vollzieht , in welchem (Jhcirakter, Sachver-

ständigkeit und V'^ertrauen die einzigen Bestimmungsgründe

zur Wahl von Personen der Ordnung und Verwaltung
sind.

Charakter und kSachverständigkeit sind deshalb die ein-

zigen moralisch -gerechtfertigten Gründe der Über- und

Unterordnung. Wir wissen aber, dafs die moralischen

und intellektuellen Kräfte nur in ganz geringem Gradt; die

privilegierten Eigenschaften einer Familie, eines Standes

und einer Klasse sind, sondern dals in jedem Menschen

die Anlage und der Beruf zu jenen persönlichen Kräften

vorauszusetzen ist Niemand kann beweisen, dafs alle

u\'^ui^c6 by Google



— 364 -

Men«cken abstrakt gleich , noch dafs alle quantitativ oder

qualitativ gleich befthigt seien. Aber man kann ebenso-
wenig jemandem bei der Gebart ansehen, wie weit oder
woau er be^higtist DieNattir ist ebensosehr demo-
kratisch wie 8 i e a r i s t o k r a t i s c h ist. Die Aristokratie

als Herrschaft der Besten ist 8aclie einer ununterbrochenen
socialen und histori.sehen Zuehtwahl, die immer von neuem
erzeugt werden niuls. Die Autorität des gutoTi und ver-

ßtändi;^'en Mensehen stützt sich nicht auf Adelsbriefe, kirch-

lich sanktionierte Gottesgnade, Geldbesitz und staatlich

a])probierte Zeugnisse, sondern auf die freie Energie einer
moralischen Persönlichkeit.

Wie in der Wissenschaft sich der Erkennende den
Gründen der Wahrheit, so soll in der sittlichen Gemein-
schaft der Handelnde sich der moralischen Einsicht unter-
ordnen. Charakter und Sachverständigkeit sind allein die
Wertmafse für die wirtschaftliche und administrative Organi-
sation einer moralischen Gesellschaft, wo die Individuen
zu freiem Zusammenwirken gemeinsamar Interessen sich
unter- und überordnen. Auch die Entwicklung mufs
das Gesetz der gesellschaftlichen Oliederung
sein, in welcher Freiheit und Autorität harmonisch mit-
einander verbunden sind.

4. Die Selbsterlösun^sr.

Die persönliche Form des geistigen Lebens findet ihren
Abschiuis im eigenen Priedtertum des Menschen.

In der Gemeinschaft ästhetischer Sittlichkeit ist der
Unterschied von Laie und Priester aufgehoben. Nicht

HütT' Wort Gottes, sondern

ei^enpn T Y""^*^***"' ««^»es heiligen Berufes am Altare des

PrielUla"' '''''' ^"^^ aiigeiueiuen

eigene Priestertum besteht in der Heiligkeit der

Digitized by Google!



— 365 —
I^iebe. Alle Men.schen sollen wir achten, weil sie uns

gleich zu V( rnunft und Würde berufen sind. Der Mensch,

eine T>ru( ku zwischen Endlichem und Unendlichem, kann

nicht nach einem Pfliciitgebot alle Menschen lieben , denn

die Liebe ist kein Gesetz, sondern ein Ideal, kein ob-

jektives, sondern ein subjektives Prinzip des Lebens. Die

Liebe ist ein inneres freies Wachsen zur Heiligkeit der

ästhetischen Religion* Das Beich der Liehe ist unendlich

und angeschlossen. Vertrauen» Achtung und Liehe
sind die gefUhlsmäfsigen Beziehungen in der geistigen Ge-

meinschaft Vertrauen und Achtung sind ein allgemeines

Gebot des Gesetzes. Doch die Liebe ist das Innerste und

Höchste des Individuums, das der Mensch nur einer Aus-

wahl von anderen erteilen kann. Der allgemeinen Menschen-

liebe ist der Mensch nur im stnfenweisen Fortschreiten

inneren Wachstums fähig. Selbst «It'rjf aige, der der heili^^te

Priester der Liebe war, liebte Johannes und Lazarus mehr

als die übrigen.

Wir müssen manchen Menschen achten und können

ihn doch nicht lieben. Aber wir dürfen nur diejenigen

liehen, welche wir zugleich achten können. Die Achtung

ist die Säule, an welcher unsere Liebe sich emporrankt,

um einen Tempel zu schmttckeni in welchen alle Menschen

eingehen; und in diesem Tempel steht der Nazarener mit

seinem Herzen toU unendlicher Liebe und spricht als

Heiliger der Menschheit: Ich bin der ^^ eg, die Wahrheit
und das Leben, Niemand kommt zum Vater denn durch

mich. Kant sagt vom genialen Künstler: der Meister macht

es vor und der Schüler mufs es nachmachen. Das gilt

auch von der exemplarischen Meisterschaft der Lebenskunst,

wie sie uns Jesus vorbildlich gelebt hat.

Die Liebe ist der Weg der SelbstvoUenching, und im

Priesterberuf eines jeden Menschen liegt der Beruf der

SslbBterldsung. Im eigenen Priestertum vollzieht der Mensch

die höchste Funktion seines Lebens. Selbsterkenntnis und

Digitized by Google



— 866 —
Selbstbestimmung führen zur Selbsterlösung in der Liebe;

Naturgesetz und Moralgesetz finden ihren Einklang im Ideal

der Schönheit Liebe und Schönheit sind die End-
werte menschlicher Bestimmung und darüber hinaus

giebt es keine Hoffnung und Gewifisheit. Die Liebe ist

aber der schöne Charakter des Gemütes, und die Schönheit

die sinneoildlige Offenbarung der Liebe. In der Liebe ist

der Mensch YoUendet, denn sie ist das Band der Voll-

kommenheit. Das Lebenswerk soll ein Kunstwerk
sein.

Der ästhetisch erlöste Mensch fUrchtet nicht den Tod.
Ffir ihn gilt das Wort Demokrits : Wo wir sind, da ist der

Tod nicht, und wo der Tod ist, da sind wir nicht. — Nach

dem Tode ist, was vor der Geburt gewesen ist. Man fragt

nach dem Jenseits des Todes und ist unbekuuuiiert um das

JenseiU der Gelmrt. Falsche Priester des Leben«» sind es,

die den Menschen Unsterblichkeit lehren und sie um ihr

kurzes üUick betiüigen. Bleibt der Heimat treu, darin ihr

geboren seid, ihr Erdeiis> »hne : Eure Unsterblichkeit liegt

nicht hinter und nach eurem Leben, sondern io den

Werten und Zwecken, die ihr eurem Leben selbst gegeben

habt. Nicht nach Jahren und Stunden berechnet ängstlich

den Wert des Lebens, sondern nach dem Inhalt, den ihr

erlebt und nach dem Werk, das ihr geschaffen habt
Die Jenseitsmaterialisten predigen Euch Ton Glück«

Seligkeit und — Rache. Ihnen ist es nicht genug, in diesem

Leben nach dem Gebot „Auge um Auge, Zahn um Zahn"

zu handeln, sie wollen auch eine ewige Veiigeltung. Ihnen

gebricht es an moralischer Scham, die euch mit der unend-

lichen Liebe Gottes überschatten, weil sie an ann sind an

endliclier Liebe zu den Menschen. Die ästhetische Religion

kennt keine Unsterblichkeit und ewige Veigeltnng im Sinne

des Dogmas, denn nicht zu sterben und ewig zu yergelten

ist unästhetisch und unmoralisch.

Der Mensch soll täglich sterben und täglich wieder-

i^iyui^cd by Google



— 367 —

geboren werden. Das ist der Sinn des Menschenlebens:

die ewige Wiedergeburt der L e b e ii s w e r t e. Der
Mensch soll zur rechten Zeit sterben lernen, nicht dem
Zufall das Ende seines Lebens anzuvertrauen, sondern

aus dem Leben scheiden, wenn er es für gut und notwendig

hält. Moralisierende Philister mögen die 8elbsttÖter sittlich

ächten, sidjtile Gelehrte sie für Irrsinnige erklären und

fanatische Priester ihre ungeweihten Leiber an der Kirch-

hofsmauer verscharren , — flir uns ist der Standpunkt der

Stoiker eine moralische Weisheit. Es wäre das grölste Ver-

brechoD, einen Menschen gegen seinen Willen zu eraeugen,

wenn der Mensch nicht die Freiheit hätte, willkttriich aus

diesem Leben zu scheiden. Wer den Selbstzweck verloren

hat, möge freiwillig von der Bahne zurflcktreten, auf welche

ihn ein fremder Wille gesetzt hat. Die Selbsttötung ist

das letzte Opfer des Menschen als eigenen Priesters — als

Selbsterlüsers.

Siebentes Kapitel«

Die Erziehung der Mensoliiieit.

L Organisation and HSr/iehniig.

Die Ethik des geistigen Lebens findet ihren Abschlufs

in der Erziehung des Menschen, welche ihn zur sittlich-

ästhetischen Bestimmung und zur persönlichen Kultur der

Humanität auf dem Wege individueller Entwicklung hinführt.

Die individuelle Erziehung ist die Gegenseite
der socialen Organisation. Die wirtschaftliche Organi-

eation der Arbeit und die moralische Erziehung des mensch-

lichen Bewufstseins bedingen sich wechselseitig. Eine prak-

tische Ethik, welche mit dem sittlichen Beruf und den sitt-

Digitized by Google



— 368 —

lickeD Kr&ften des Menscheii aafricbtig Ernst macht, miifs

auf die ErziebuDg des Menschen das Hauptgewicht legen,

da die Organisation der wirtschaftlichen Funktion von

der sittltchen Gesinnung der Gesellschaftsglieder getragen

werden muts, wenn ihr auf die Dauer Bestand und Fort-

schritt gewährleistet werden soU.

Wir denken nicht im entferntesten daran, in irgend

welche Staatsgesetze die sociale Organisation festzuketten.

Im G^enteil soll der Mensch von aller staatlichen Gesetz-

gebung befreit werden ; denn die gescliichtliche Erfahrung

zeigt, dafs Gesetze weder zur Vervollkommnung noch zum
GliK'k der Menschen irgend etwas beigetragen haben. Die

Gesetze können nie besser sein als die Menschen, welche

ihnen gehorchen sollen. Die wahren Gesetzgeber der

Menschheit sind nicht die Politiker, sondern die Kthiker.

Sokrates, Piaton, Jesus, Paulus, Spinoza und Kant sind

moralisch gesetzgebende gr o fs e 1 ndi vi d uen ge-

wesen, die aus dem Innern des Menschen, aus Vernunft

und Gefühl die Gemeinschaft der Menschen entwickelten.

Den Selbstbetrug politischer Regierungsgesetze mufs ein

aufgeklärtes Selbstbewufstsein zurückweisen. £s gilt die
Politik durch die Ethik XU tiberwinden.

Das Individuum muls aus staatlicher und kirchlicher

KnechtBchaft zur vernünftigen Selbstthfttigkeit erzogen

werden. Wann hat man je mit dem sittlichen und ver-

nünftigen Beruf einmal Emst gemacht? Darum mufs man
alle Gründe^ welche die Unfilhigkeit der greisen Menge zu

Vernunft und Fr^heit beweisen sollen, verwerfen» da sie

keine Gründe wirklicher Er&hrung sind. Alle Eraft and
das beste Wollen ist auf die Erziehung des Menschen zu
richten, welche bisher in einer unverantwortlichen Weise
vernachlässigt worden ist. Man hat die grofse Menge nur

so weit erzogen und unterrichtet, als es notwendig war, um
sie im Interesse der Klassenherrschaft ausbeuten zu können.

Die Überwindung der Klasse ist nur möglich durch eine

I

i^iyuu-cd by Google



— 869 —
Crziehung^ deren praktisckeB Ziel eine konsequeote ethische
Ökonomie ist

Wir wollen keine Strafgeeetse, such wenn man
die Theorie der Strafe noch so fein auaapinnt und durch
aUerlei ahgeschmackte Grttnde rechtfertigt. Hat man sich

doch soweit an der Menschheit versündigt, die Strafe als

eine ethisierte Rache zu verteidigen. Wir sollen aber

nicht rächen, sondern retten. Die moralische Gerechtig-

keit verneint das staatliche Recht der Strafe. Richtet nicht,

auf dafs ihr nicht gerichtet werdet, spricht der Nazarener,

der nicht gekommen ist, zu richten und zu strafen, son-

dern sich zu erbarmen. Lächerlich und unwUrdig er-

scheint die neueste naturwissenschaftliche Strafrechtstheorie

Häckeis, der in einer unglaublichen Verblendung die

Todesstrafe der Verbrecher durch Vergleich mit dem Aus-

jäten des Unkrautes im Sinne einer socialen Auslese recht-

fertigt. Gegenaher antisociaien Tendenzen hat die Gesell-

schaft nicht nur des Recht des Schutaes, sondern vielmehr

die Pflicht der Verhütung und Besserung.

Schon früher ist darauf hingewiesen worden, mit welch

treffenden Gründen Anacharsis, Platun und Spinoza die

staatliche Gesetzesmacherei verworfen haben. Piaton unter-

scheidet zwischen Gesetzen der Tuj^end und Gesetzen des

Staates, wie Kant zwischen Moralität und Legalität. Er
hält es für schimpflich , viele Gesetze in gerichtlicher Be-

ziehung zu geben y um durch Strafe und Drohungen die

Menschen von bOsen Bierden abzuschrecken. £s giebt

nach ihm keinen stärkeren Beweis fiir eine schlechte und

schimpfliche Erziehung, wenn freie Männer sich bei Bichtern

ihr Recht holen ,,aus Mangel an eigenem*^.

Darum macht Piaton die Erziehung und Bildung zum
grundlegenden Gedanken seiner Republik. Bildung zur

moralischen Selbständigkeit und erzieherische Auslese im

gesellschaftlichen Entwicklungsprozefs sind das Fundament

seines Süiatsideals, das die Gerechtigkeit verwirklichen soll.

Wolimann, System des moral. BewuTstSdloB. 24

Digitized by Google



— 870 —
Wir aiiid ttbaneugt, dals *— prinzipiell und vergleichend

gesprochen — der menschlich-sittliche Gekalt der Jesulehre

eine ideelle Vertiefung und Vervollkofninimng Platonischer

Gedanken taX, und nicht minder darf man sagen, daCs eine

kritische und besonnene Aaf&ssaiig der Entwiekinngslehre

Darwin« mit den höchsten moraUschen Idealen des Griechen-

tams und Christentums nicht in Widerspruch steht, sondern

yiehnehr ihre Forderungen durch wissenschaflliche Be-

gründung uhterstUfat

Organisation und Erziehung ist der Inhalt der ange-

wandten Ethik. In diesen beiden Richtungen hat sich aUe

technische und geistige Kraft der Gesellschaft au bewegen.

Die menschliche Qemeinschaft ist in stetem Fluls des ge-

schichtlichen Fortschrittes begrilBFen, weshalb die Freiheit
der Entw ick 1 u n tlas oberste Gesetz des socialen Lebens

sein mufs. Die moralische Erziehung zur Freiheit der

Selbstbestimmung ist der einzige Weg zur socialen Ge-

rechtigkeit; und alles andere ist eitel Machwerk und Seibst-

täuschnnj?.

W as an den Kindern versäumt wird, rächt sich an den

Erwachsenen, und was man in der Kindheit und Jugend

Ycrnachlässigt, mufs später vieltiältig bezahlt werden. Was
Erziehungsanstalten versäumen, müssen Gefängnisse und
Zuchthäuser in unzulänglicher und unwürdiger Weise nach-

holen. Statt Krankheiten durch gesunde Wohnungs- und

Fabrikanlagen und durch eine rationell-hygienische Organi-

sation der Arbeit au verhüten^ müssen Kranken- und Siechen-

häuser errichtet werden. Alle die Kräfte, welche in

tfaörichter Bestrafung der Verbrechen und in aussichtsloser

Behandlung der Krankheiten sich aufaehren, sollten auf

Organisation und Erziehung angewandt werden. Man mula

auf die Gründe der gesellschaftlichen Httngel zurQckgeheny

um an der Quelle die Ursachen von Verbrechen und Krank-

heiten möglichst zu ersticken. Erst macht man die Menseken
krank und Terforecfaerischi um hinterdrein an ihnen medi-

ainisch und juristisdi herum an kurieren.

i^iyuu-cd by Google



— a7i —

Organisation und Erziehung siud die einzigen rationellen

Mittel, welche die Regeneration und den Fortschritt der

Menschheit bedingen. Die Organisation eines wirt-

schaftlichen Socialismus und die Erziehung zu
einem moralischen IndiTiduaHsmus sind die not-

wendigen Forderungen, welche das Gesetz der Entwicklimg

an das g^nwttrtige' Geschlecht zu richten hat.

2. Individnum und Gattungsgeschichte.

Die Lehre von der Entwicklung bringt den einseinen

Menschen mit Gesellschaft und Geschichte in einen engsten

Zusammenhang, der im biogenetischen Grundgesetz .seinen

klassischen Ausdruck gefunden hat Die Beziehung von

Tier und Mensch, von Natur und Kultur wird durch die

genetische Auffassung zu einem einheitlich zusammen-

hängenden System von thatsächlichen Vorgängen erweitert,

was auf eine Theorie der moralischen Erziehung der Menschheit

den grOfsten Einflufs ausüben muls; nicht minder wird die

moralische Erziehung als eine praktische Kunst des Menschen-

lehens durch die Entwicklungslehre grundlegende Prinzipien

erhalten.

Die Entwicklungslehre bringt einen Sinn in die mensch-

liche Geschichte. Dieselbe erscheint uns nicht mehr als

ein regelloser Haufe von Unsinn und Gewalt, noch viel

weniger als ein Experiment göttlicher Vorsehung und Leitung.

D i e G e s c h i c h t e de r M e n s c h h e i t ist ein W cm* k des
sich entwickelnden Menschen. Schon Lnssing, Kant

und Herder, die über den Gang der Menschengeschichte

unter den früheren Philosophen am tiefsten nachgedacht

haben, sehen in ihr eine Entwicklung zu Vernunft und

Humanität und erkannte in der Geschichte einen Fort-

schritt zu moralischen Zwecken.

. Langsam und Schritt für Schritt sehen wir die Mensch-

heit aus der dunklen Vergangenheit ihrer tierischen 'Ab-
24*

Digitized by Google



— 872 —
stammung zum vernünftigen Selbstbewufstsein sich empor-

heben. Durch unzählige Versuche und P>fahrungen, mit

unsäglichen Mühen und irrtuuiei n bcdclns ort, schlängelt sich

der Weg des Menschentums durch die Unendlichkeit der

Geschichte und verbreitert sich allmählich zur Heerstrafse

der geistigen Kultur, deren Frucht das vernünftige Selbst-

bewiifstsein ist. Die G *' s c h i c h t e ist eine Selbst-

e r z i e h u n g d e r M e n s c h h ei t z u r F r e i h e i t d e r V e r -

nunft. Lessiiig war es, der zuerst den Schritt wagte, in

der Geschichte eine moralische Erziehung des Menschen-

geschlechts zu erblicken ; ihm ist Erziehung gleichbedeutend

mit Offenbarung. Noch aber hat sich Lessing nicht gans

den Vororteilen der Theologie entwunden* Erst die Lehre

von der tierischen Herkunft dee Menschen konnte in ihren

wisBenachafdichen KonBequenzen eine Geschichtsauffassung

begründen y welche allen theologiBchen Wahn in die Flucht

BchiSgt nnddieOeachichte als eine Seibatschöpfung
der Menschheit erkennen Ittfst

Das Lehen des eimBelnen Menschen erhebt sich auf

den Werteui welche die Kultuigeschichte der Vergangenheit

ihm fiberliefert hat Zwischen IndiTiduum und
Gattungsgeschichte besteht ein ursächlicher
und teleologischer Zusammenhang. Das Leben

des einseinen Menschen ist eine kurze Wiederholung des

geschichtlichen Lebens der Menschheit. Dies Gesetz gilt

ebensosehr für sein physisches wie sein geistiges Dasein.

Wie der Leib des Menschen in seiner Entwicklung eine

ontogenetische Wiederholung der physischen Entwicklung

des Geschlechtes ist, so ist das Bewufstscin in gleicher

W^eise eine individuelle Rekapitulation der geiötigen Ge-

schichte der Gattung. Wie die fortschreitende Gescliit hte

des Menscliengeschlor-hts Selbstschöpfung und Selbstentwick-

lung bedeutet, so niufs die Lebensgeschichte des eiuzeinen

Menschen ein Werk eigener Selbsterziehung sein. Erziehen
heifst entwickeln. Und wie der Zweck der G^eschichte

i^iyuu-cd by Google



— 373 —
in der Freiheit liegt, sa wddier sie hinAlhrt, so muls der

Zweck des Eiiuellebeiis Selbstbefreiniig sein. Ersiehen
heifst befreien.

Es war eine VennenscUichung der Oeachichte, wenn
man Gott als einen Ersieher der Menschheit erdichtete.

Weil man sah, dals der einzelne Mensch von einem Erzieher

zn seinem Mensehentam gefilhrt werden mofs, so glaubte

man auch fUr die ganze Menschheit in ähnlicher Weise

einen überinenschUchen Erzieher armehmen zu raüsseii.

dessen Vorsehung ujiii Absicht das schwache Meiiöciien-

gescli locht zu seinem Ziel liinleitet. Die religiöse Selbst-

venioppelung des Menschen ist durch die Wissenschaft

übenviinden , da die Geschichte als das selhsteigene Werk
des Mfn scheu erkannt ist, in welchem die TTPsotze der

kulturellen Auslese im Kampf ums Dasein und das Über-

leben des Vollkommeneren den Fortschntt zu höheren

Lebensformen bedingen.

Mit der konsequenten Übertragung der allgemeinen
'

biologischen Grundsätze auf die Entwicklung des geistig-

sittlichen Lebens der Menschheit geht man tther die eigene

ursprüngliche Theorie Darwins hinaus, der den höchsten

Teil der menschlichen Natur, die moralischen Eigenschaften,

direkt oder indirekt durch die Wirkungen der Gewohnheit,

Überl^gungskraft, Unterricht und Religion fortschreite Ittlst

Verstand und Religion sind aher rielmehr selbst in ihrem

Fortschritt durch das Überdauern des Vollkommenem durch

Auslese im Kampf nms Leben zu erklären. Was von der

physischen Katur des Menschen, gilt auch in kritischer

Übertragung von der geistigen Beschaffenheit des Menschen,

da Natur und Kultur eine Einheit der Entwicklung bilden

und von denselben Gesetzen der Ursächlichkeit und Zweck-

mftfsigkeit getragen werden.

Digitized by Google



— 374 —

S. EnEtoker mid ZSgtinf^.

Lesöing IimL »cljon den Gedanken auögesprochen , daü
jeder Mensch eben die Bahn durchlaufen müsse, auf welcher

das Geschlecht zu seiner Vollkommenheit gelangt, und Kant
wirft gelegentlich die Frage auf, ob die Erziehung im ein*

zelnen wohl die Ausbildung der Menschheit im allgemeinen^

dnich ihre verschiedenen Generationen , nachahmen solle.

In fthnlicher Weise Ist auch die Lehre Platons au&ufaseen,

dafs das Bewuistwerden des einseinen Menschen die Wieder-
erinnerung an ein Leben vor der Geburt sei.

Diese Gedanken und Andentungen haben , wie sehen

ausgeführt wurde, durch die biologische Entwicklungslehre

grundb'^ende wissenschaitiiche Bedeutung empfangen und

sind dazu geeignet, den Begriff der Erziehung klar-

zustellen und zu vervollkommnen.

Dasselbe genetische Veriiältnis, das zwischen Indivi-

duum und Gattungsgeschichte im allgemeinen besteht, hat

seine besondere Bedeutung für den Erzieherberuf des

Menschen. Soweit in der Geschichte Fortschreitung zur

Freiheit ist, erlOst sich die Menschheit von der Macht des

Zufalls und dem Gesetz des Schicksals, und ähnlich soll

der Erzieher, soweit er Entwickler und Befreier ist, den

Zögling zur Selbstbeireiung anleiten.

Der Erzieher soll kein Herrscher und Regierer sein,

sondern die Stelle eines Leiters und Wegweisers über-

nehmen. Er soll zur belbsterziehung erziehen.

Dem Zö2:]in^ mufs sein Wachsen und Werden als eigenes

Werk Ijüw ul^t werden, zu dem ihm der Erzieher als Rater

und Helfer zur Seite steht, indem er den Formtrieb über

den Stoü'trieb die Übermacht gewinnen läfst.

Was in der Geschichte durch einen langwierigen Aus-

leseprozefs erreicht wird, mufs der Erzieher durch kritische

Auswahl der Bildungsmittel bei seinem Zagling wiederholen.

Der Erzieher ist ein Zuchtw&hler.

Digitized by Google



375 —

Der HeoBch braiicht nicht alte die Irrtttmer und Ver-

suohe 2U wiederholen, welche die Menschheit erfahren hat.

Aber das, was bisher mehr aus Gewohnheit und Übeii-

liefemng geschah, soll mit kritischem Bewufstsdn und auf

Grund wissenschaftlicher Prinzipien geschehen. Man soll

die Praxis der Erz?* Imn^ auf einer Theorie der Erziehung

aufbauen, welche uus der Erfahrung und dem Ziel der

menschlichen Entwicklung gewonnen wird. Darin besteht

die grofse Weisheit und Kunst des Erziehers, dem sich

entwickelnden Menschen ans dem historischen Erfahrungs-

schatz des Menschengeschlechts nur diejenim ii Bildungs-

reize zweckmäCsiji: darzubieten, welche auf dem ratio-

nellsten und kürzesten Wege den Menschen zu seinem

Ziele führen.

Die kritische Auswahl der Bildungsmittel ist bedingt

durch die Bildungsziele, welche die Menschheit in eigener

geschichtlicher Entwicklung hervorgebracht hat. Die Kultur

der Persönlichkeit und ästhetischen Humanität ist das Ziel^

von welchem die Ersiehung der Kinder und die eigene

Selbatbiidung bestimmt wird.

Wie die Philosophie als ideales Selbstbewufstsein der

Menschheit und als eine kritisohe Rekapitulation des in-

tellektuellen Entwicklungsprosesses gedeutet wurde , so ist

auch die Erziehung ihrem Begriffe nach eine Erhebung dea

Individuums zum idealen SelbstbewuTstaein und die in-

dividuelle Erziehung eine kritische Wieder-
holung der Erziehungsgeschichte des ganzen
Geschlechtes,

4. Die intellektuelle firziehnng.

Um den aufwachsenden Menschen zum vernünftigen

Selbstbewufstsein zu erziehen, bedarf es einer Entwicklung

von innen heraus. Aller Inhalt des Hewufstseins stammt

von aufsen, aber die Form des Bewufstseins ist die eigene

Digitized by Google



~ 376 —
gesetzliche Reaktion der sich entwickelnden psychischen

Kräfte. Nur in steter Berührung mit der Aufsenwelt

können sich die Gesetze des Bewufstseins subjektiv ent-

wickeln. Deshalb mul« der Zögling in unmittelbare Be-

ziehung zu den Dingen gebracht werden. Er soll mög-

lichst alles selbst sehen und erfahren, mit Gefühl,

Sinn und Verstand erfasaen. Die Erziehung soll ein inneres

Wachsen sein, und es ist AutLralie dns Erziehers, die Gegen-

stände in rationeller Auswahl als Entwicklungsreize dem
Kinde darzubieten. Die Entwicklungstriebe sind von Natur

gegeben und drängen zur selbstthätigen Entfaltung, deren

Energie und Ursache in der vorausgegangenen Entwicklung

des ganzen Geschlechtes liegt.

Rousseau verlangt kein anderes Buch ob die Welt,

keinen anderen Unterricht als Thatsachen.

Nicht aus Büchern^ noch aus dem Vortrag des Lehrers

soll das Kind seine Wissenschaft allein schöpfen, sondern

in unmittelbarer Anschauung der Natur. Statt das Be-

wufstsein mit Einseltfaatsaohen au beschweren, was man
beseichnenderweise „auswendig*^ lernen nennt, ist das Qe*

dMchtnismaterial nur als Übungsstoff sum Denken aus-

Bubilden. Begreifen zu lernen am Leitfaden der Gesetze

von Ursache und Zweck, kann nicht frttfa genug im

Kinde angeregt werden; denn ursftchliches und zweck-

mäfsiges Begreifen ist der Anfang des wissenschaftlichen

und moralischen Verständnisses. Naturwissenschaft und
Kulturgeschichte müssen den einzigen Stoff für die intellek-

tuelle Ausbildung darbieten.

Das Wissen soll in unmittelbarer Beziehung zum Leben

stehen ; es ist unmöglich und auch unnötig, alles zu wissen.

Das Wissen mufs aus den Bedürfnissen der Kinder ent-

wickelt werden, so dafö ein Bedürfnis das andere weckt.

Der Erzieher darf nicht fertige Begritie dem (leiste eiu-

piäg'en . sondern das Kmd mufs das Bedürfnis zu den Be-

griffen und ihren Inhalt selbst entwickeln.

i^iyuu-cd by Google



— 877 —
Früher ist der Satz erwieseii worden , daf^ ohne

Technik keine Logik mOgUch sei. Wie derselbe

in der £rklärnDg des phylogenetischen Prosesses der Ent-

stehung des logischen Bewurstseitis von grandlegender Be-

deutung war, 80 ist auch in der Ersiehung des Kindes Ton
-diesem Prinzip praktische Anwendung su machen. Man
mufs den Organismus durch einen technischen Apparat er-

weitern, was in zwiefacher Weise geschehon kann: durch

prorlüktive Arbeit und wissenschaftliches Ex-
periment. Denn nur durch eine objektive TbMtiirkeit

können die Beerriffe des ursächlichen Wirkens und des

zweckmälöigen Öchaffens im kindliclien Geiste entstehen.

Der Gedanke
;

Erziehung und Arbeit miteinander zu

erbinden, ist prinzipiell vom modernen Socialismus auf-

geworfen worden. Zuerst von Robert Owen entwickelt,

dann auch von Marx und Engels au^enommen, wird dieses

Prinzip für die Umgestaltung der Erziehung von hervor*

ragender Wirkung sein, welche, wie Marx bemerkt, Air

alle Kinder über einem gewissen Alter produktive Arbeit

mit Unterricht und Gymnastik verbinden wird, nicht nur

als eine Methode zur Steigerung der gesellschattlichen

Pioduküun , sondern als die eiiizi;/e Methode zur Pro-
duktion vollständig entwickelter Menschen.
Die heutigen V'^rsuche, in den Schulen TlniKltertigkeits-

unterricht zu erteilen, können nur als Vorstufe und Anfang

eines technisch-produktiven Unterrichts gelten.

Die Verbindung von Unterricht mit produktiver Arbeit

hat einen hervorragend hygienischen und moralischen Wert
Die groüse Difibrenzierung in der intellektuellen und wirt-

schafÜichen Thätigkeit wird möglichst überwunden und die

Kluft zwischen Wissenschaft und Leben überbrückt

Das wissenschaftliche Experiment ist indes

das geeignetste Mittel, begriffliches Wissen zu erwecken.

Das technische Experiment ist die kritische Wiederholung

eines natürlichen Vorganges, in welchem der ursächliche

Digitized by Google



~ a78 ^
und zweckmälsige Zusammenhang augenscheinlich demon-

striert wird. Nur inuib der Fehler vermieden werden, daXa

der Lehrer da« Experiment im fertigen ZuaUnde vorführt.

Der Schüler mufs selbst die Notwendigkeit des Experi-

mentes einsehen und die Mittel und Bedingungen erfinden,

welche den Vorgang ermöglichen. Der Sinn d( s Experi-

mentes iimfs im Wechselwirken von Lehrer mal Scliüler

erzeugt werden. Man mufs die verschiedenen Mittel ver-

«uchen und die Irrtümer selbst korrigieren lassen, so dafs

das fertige Experiment als das Ergebnis einer intellektuellen

Auslese der Beteiligten sich hmnsstellt. Auf diese Weise

wird die Wiasenschaft nicht dogmatisch überliefert^ sondern

immer von neuem gefunden.

5. Die moralische Erziehung.

Wie das vissenschafüiche Bewufstsein nur in der An-
schauung wirklicher Gegenstände sich gesetdich ausbildet

und seinen Inhalt empfllngt, so kann auch das moralische

Bewufstsein nur im Verkehr und Umgang mit
Menschen aus den angeborenen Keimen sich entwickeln.

•Die moralische Unterweisung in ihrer autoritären Form ist

durchaus zu verwerfen. Weder haben die Eltern das Recht,

dem Kinde einfach zu befehlen ; du sollst und du sollst

nicht, Jiücli tiind ihm die moraiischen Pflichten auf ( Irund

eines vermeintlichen Gottesgebotes einzuprägen, weiches als

zweifelloser Ausdruck höchster Weisheit hingestellt wird.

.Die Ausbildung der moralischen Gesinnung soll Sache

-eigener Erfahrung nein und an die jeweiligen Lebens-

beziehungen anknüpfen, in denen sich der stufen wt ise Fort-

schritt des aufblühenden Menschenlebens vollzieht. Die

moralische Unterweisung soll eine Erziehung zur Freiheit

.der Selbstgesetzgebung sein, so dafs der Mensch in seinem
geistigen Werden und Erfahren die Vorstellung
de«' moralischen Gesetzes selbst hervorbringt.

i^iyuu-cd by Google



379 —
Die Erkenntnis des Guten und Bösen mufs aus eigenen

^Erlebnissen am Leit£aden des Kausal- und Zweckbegriffea

als eine allmählich reifende Frucht geerntet werden; lind

die Aufgabe des moralischen Erziehers besteht darin ^ die

Lebenabedingangen als Entwicklungsreise auf G-emUt abd
Verstand des Kindes derart einwirken xu lassen, dals die

entstehenden Vorstellungen ttber die Folgen der Handlungen

in der Richtung des moralischen Gesetzes sich entwickeln.

Es ist eines der bedeutsamsten GhrtindgesetKe der

Rousseauschen Erziehungslehre, das Kind in der Ab-
hängigkeit von den Dingen zu erziehen. Erst

raufs es sich in der physischen Welt zurechtgefunden haben,

bevor es m der inoralidchen sich orientieren kann. Als

sinnliches Wesen ist das Kind in den natüriicheu Prozefs

von Ursache und Wirkung verkettet, und sinnliche Lust

und sinnlicher Schmerz sind darum die ersten Reaktionen,

durch welche das Kind mit den Gegenständen verkehrt.

Auf diese Weise sucht es sich seiner physischen Umgebung
•anzupassen und lernt es die Grenzen seiner Kraft kennen.

Seine Erfiihrung oder seine Ohnmacht, bemerkt Rousseau,

mufs ihm als alleiniges G^sets dienen.

An die Abhängigkeit von den Dmgen knüpft der Er-

zieher an, indem er den Willen des Kindes durch die

Dinge leitet und auf die natürlichen Folgen seiner

Handlungen aufmerksam macht. Durch erfahrungsmäfsige

Korrekturen wird er natürliche Belohnungen und Strafen

erteilen, welche sich nicht aus Willkür und Laune des

Menschen, sondern aus dem sachlichen Zusammen-
hangderGeschehnisse mit Notwendigkeit ergeben. Auf
diese Weise lernt das Kind die Autorität der sachlichen

und ursächlichen Notwendigkeit kennen, welcher kein

Mensch entrinnen kann. Ein Kind, das am heifsen Ofen

.sich den Finger yerbrennt, ist ^n typisches Beispiel für

diese sachliche Erziehung. Ein Kind, das den Auftrag

nicht erfüllen will, die Blumen zu begiefsen, mufs man

Digitized by Google



— 880 —
Bellest Durst tMii|ilin(ieu las^en^ «lamit es . Ine analoge Vor-
stellung über die Wirkung seiner Kachlässigkeit erwirbt.

Die natürlichen Strafen , welche der Erzieher verhängt,

rnttssen jedoch das Kind in ntionelier Weise treffen, ihm
nicht zu Qual und Äi^ger werden oder gar auf seine Gl-e-

eondheit schttdigend einwirken.

Anders als in seiner Bexiehnng eu den Gegeoatanden
mala das Kind in seinem Verhältnis au den Menschen
erzogen werden. Das mechanische Qeseta von Ursacbe
und Wirkung hat filr die moralische Welt nicht die grofse

Bedeutung wie für die natürliche Welt. Weil in der

Menselienwelt pf vehiselie und bewufste Glieder in Verbindung
treten, darf das» Gesetz der Wnkung und Gegenwirkung
nicht alleiniger Bestimmungsgrund der Handlungen sein.

Auge um Auge, Zahn um Zalin ist ein niedriges sinnliches

Prinzip socialen Lebens. Das Kind^ welches geschlagen

wird und wiederschlJIgt, steht auf diesem Standpunkt. Der
moralische Erzieher mufs tlber die Folgen der Handlangen,

welche Menschen treffen, nicht blofs kausale, sondern teleo-

logische Vorstellungen erwecken. Die Folgen rnttssen zwar
im Zusammenhang mit den Handlungen kausal gedacht

werden, aber die kausalen Vorstellungen mtlssen mora*
lisch e Werte erhalten. Die moralischen Affekte der

Freude und Trauer, Scham und Veracluung müssen bei

Gelegenheit der einzelnen Handlungen und Beziehungen

erweckt werden. Wie jf^doch Lohn und Strafe nur durch

Gegenstände gewirkt werden «oll, so dürfen auch Lob und

Tadel nicht willkürlich, sondern nur mit Rücksicht auf

das moralische Gesetz, und zwar nicht über die Person,

sondern über die Handlungen au^etmlt werden. Auf diesem

Wege erweckt man die Begriffe gut und bQse im kindlichen

Bewufstsein, die Vorstellung der Pflicht und Gemeinsamkeit

und die entsprechenden Gefühle der Achtang und Scham.

Beispiel und Vorbild im Zusammenleben können aber

Digitized by Google



— 381 -

allein der intellektuellen Ausbildung moralischer Werte

grundlegende und dauernde Wirkuii^^eii erteilen.

Alle Prügelstrafe mufs aus der moralischen Er-

ziehung verbannt werden. Es giebt kt?ine liarbarischere

und verwerflichere Gewohnheit, als wenn die Erzieher,

Eltern wie Lehrer^ die Kinder mit Schlägen strafen. Dm
Scblagen ist gar keine natürliche Folge einer Handlung,

sondern ein willkürlicbes ZtichtiguDgamittel , welches nur

verderblichen Einflufs auf die Oharakterbildiing austtben

kann. Der erste Schlag , welcher das Kind trifft und in

seinem Gedächtnis verharrt , ist der Anfang aur Willens-

Verderbnis. Ein geschlagenes Kind ist geneigt, andere

wieder au schlagen. Und wie oft sieht man das httrsllche

Bild, dafs kleine Kinder ihre Eltern wiederschlagen, ohne

sich der Tragweite der Handlung bewufst zu sein. Schon

die thöricbte Gewohnheit der Mütter und Kindermädchen,

welche kleinen Kindern das Drohen mit dem Finger und

ein böses Gesicht zu machen lehren, ist von der übelsten

Wirkung. Der moitdische Beobachter könnte ein ganzes

Buch über die vielen kleinen Fehler und Vergehungen

schreiben^ welche in der ersten Zeit der Kindererziehung

begangen werden und später zu den grOfsten und schlimmsten

Wirkungen Veranlassung geben.

Viele Eltern und Lehrer sind geradezu die Tyrannen

ihrer Kinder und Schüler, indem sie denselben den Gehor-

sam so schwer wie möglich machen. Die Launen und

Nachlässigkeiten der Erzieher verderben die Kinder, und

die Schläge, welche sie den Kindern erteilen, hätten sie im

Grunde oft selbst verdient.

Es giebt ein leichtes Mittel, Kinder zu leiten. Nach

der Regel des Spinoza soll man einen Affekt durch einen

anderen und stärkeren verdrängen. Eigensinn und Trotz,

die nichts als falsch geleitete Willenskraft sind und meist

durch eine von Aafaaig an verfehlte Behandlung entstehen,

werden leicht gedämpft , wenn man die Aufinerksamkeit

Digitized by Google



— 382 —

und das Interesse des Kinde» in eine andefe

Richtung lenkt. Den Willen des Kindes mit GewÄlt M
brechen, ist ^'ef?ihrHf}! für In' Kiitwieklung seiner Ch«rÄkter-

«tärke. Santnnut und Geduld sind die obersten, nhetr Äiich

wshwersten Tugenden de» Erziehers und tühren fast immer
soin Ziel.

Ähnlich wie das Kind in seiner Abhängigkeit von den

Dingen und Menschen, mufs es «um Bewufstsein des
eigenen moraliBchen Selbstzwecks erzogen werden.

Die Seibeterkenntnis der eigenen Kräfte lernt es im Ver-
kehr mit den Dingen und Menschen. Die Eigenschaften

und Rückwirkungen der Dinge zeigen dem Kinde mit
mechanischer Notwendigkeit die Macht und Ohnmacht seiner

Kräfte. Doch die Menschen, namentltch verblendete filtern^

täusclien raeist das Kind über seine eigene Leistungafthig'-

keit und eröffnen damit ein(; der gröfaten Quellen von Un-

glück und Elend. In dem Mil'sverhältnis von Wollen und

Können besteht nach Rousseau das meiste Unerlück, weshalb

es von Wichtigkeit ist, die Wünsche der Kinder mit ihren

Kräften in Einklang zu bringen. Die Erziehung zur Selbst-

th&tigkeit in der Arbeit ist das geeignetste Mittel, dem

Kinde Vorstellungen und Gefühle über seine natürliche

Kraftbegabung zu erwecken. Durch die Arbeit kommt es

zum moralischen Begriff des Eigentums und lernt es

nur dasjenige für sein Eigentum zu erklären, worin seine

eigene Kraft als ein unlösbarer Bestandteil eingegangen ist

Durch Arbeit und Eigentum kommt das Kind iun rationell-

sten zur Idee seiner Persönlichkeit und -seines moralischen

Selbstzweckes. Mit seinen Altersgenossen soll man das

Kind Wettkämpfe eingehen lassen. Der Wetteifer ist

das beste innere Motiv der Krat'tentwicklung. Seneka
macht dariU)er die pädagogisch wertvolle Bemerkung, dafs

man das Kind gewöhnen solle, nur siegen, nicht wehe thun
zu wollen, dal's es nicht zornig werde, wenn es unterliegt,
dafs es sich zwar über den Sieg freue, aber nicht damit

Digitized by Google



— 383

prahle. Deshalb ist Selbstsucht und Ehrgeiz ein ver-

d.erbliches Mittel der Erziehung ; nur der innere moralische

"^^ert darf das Mafs der Würde und des Ruhmes sein.

Eines der wichtigsten Kapitel der moralischen Kinder-

erziehung; das bislang fast vollständig vernachlässigt worden

ist und noch sehr der erfahrungsmäTsigen Ausbildung be-

darf, ist die sexuale Pädagogik, die Unterweisung der

Sonder in den geschlechtlichen Au%aben und Besiehungen

der Menschen. Es ist vorteilhafter, die Kinder auf n&tlir-

liehe Weise aber natttrliche Dinge aufzuklären, als durch

allerhand wunderliche Täuschungen und Märchen die be-

rechtigte Neugier des aufkeimenden Verstandes zu bethören.

Nirgends ist Achtung und Liebe, Vertrauen und Zartgefühl

zwischen Erzieher und Zögling so notwendig, wie in der

Beantwortung von Fragen, in welcher falsche Schamhaftig-

keit und lächerliche Geheirauiskranierei die sich entwickelnde

Phantasie des Kindes zum Verderben fuhrt.

Wenn das Kind durch die natürliche Entwicklung des

Verstandes zu der Frage gelaqgt, woher die Kinder kommen^

mufs man dieselbe offen und ehrlich, der Fassungskraft des

Bandes entsprechend und an seine bisherigen Erfahrungen

und Einsichten anknüpfend, mit natflrlichen ' Vorstellungen

beantworten. Der naturgeschichtliche Unterricht bietet die

geeignetsten Anknüpfungspunkte, im kindHchen Bewufstsein

wahre und moralisch wirksame Vorstellungen über das

sexuale Leben zu erwecken. Besser als aus allgemeinen

Betrachtungen wird man aus einem Beispiel, das der Praxis

der sexual-ethischen Erziehung entnommen ist, die Art und

den Wert einer aufrichtigen und natürlichen Aufklärung

Uber die Geheimnisse des geschlechtlichen Lebens erkennen.

Dasselbe ist xnir von einem Manne zur Verfügung gestellt

worden, in dem man ebensosehr den liebevollen Menschen-

freund wie taktvollen Pftdagogen und ausgezeichneten Kenner

kindlichen Seelenlebens verehren m^fs. Ich gebe im

Digitized by Google



- 384

den ist:

£• war an einem sonnenhellen FM^mgaootgak, als ich,

an der Hand meine aehDjihrige Tochter Marie ftünend, aar

Schale ging. Der Weg fUirte doreh Gflrten nnd Wiesen,

Wald and Feld nnd gab dem Kinde Anlala an den

achttnaten Fragen ^ die ich ihm in einer seiner Faaaanga-

kraft angepaCiten Weise an beantworten sndite. Heute

war es besonders die Wi^, welche Mariechens Aufmerk-

samkeit anlockte, denn auf derselben weidete gerade eine

Herde Schafe, und inmitten der allen Tiere machten

mehrere neugeborene Lämmchen ihre ersten unbeholfenen

und possierlichen Lauf- und Springveiöui lie, Sie be-

trachtete^ mich festhaltend und längere Zeit öinnend, diese«

anziehende ^Schauspiel. Als wir darauf unseren Weg
forti^etzten

,
entspann sich zwischen uns folgendes Zwie-

gespräch :

Kind: Lieber Vater, woher kommen die kleinen

Lttnmier?

Vater: Liebes Kind, weilst du, wem die Lammchen
angehören?

Kind: Ja, den Schafen.

Vater: Und was sind sie ihnen?

Kind: Ihre Eänder.

Vater: Jawohl, so wie da das Kind deiner lieben

Mutter bist —
Eine korse Pause, dann fuhr ich fort: Sieh einmal

dort die Eiche an. Bekommt auch sie wohl Kinder?

Kind (nachdenklich zögernd) : Ja, die Eicheln.

Vater: Und wo kommen die Kinder der Eiche her?.

Kind: Sie wachsen.

Ich schwieg, sie ging sinnend neben mir her. Nach
geraumer Zeit fragte sie weiter: Sind denn die kleinen

Lämmer auch au den Schafen gewachsen?

Vater: Sind nicht auch die Elinder der Eiche, die

Digitized by Google



— 385 —
kkinen Sushebi «n der Eidie, ihrer Mutter, gefraeheoi?

Was wundert dich mehr?
Sind: Bin ich denn aneh an meiner lieben Mutter

gewachsen?

Vater: Gewifs, mein liebes Kind, geradeso wie die

Eicheln an der £iche und die Apfel am Apfelbaum. Du
bist ein Teil von ihr. Darum hat sie dich auch so lieb.

Kind (zögernd): Aber wo bin ich denn an meiner

lieben Mutter gewachsen?

Vater: Ja, wo wohl? Hast du je gesehen, dafs die

Lämmchen in gleicher Weise mifgen an der Mutter

wachsen, wie die Eicheln an der Jbache und die Äpfel am
Apfelbaum ?

Kind (mit besonders leiser Stimme und mich forschend

anblickend): Wohl in ihrem Leibe?

Vater (ebenso leise): Unter ihrem Herzen.

Kind: Aber wie kam ich denn ans ihrem Leibe

heraas?

Vater: Als du reif warst, da fielst du ab von deiner

Mutter, wie das reife Äpfelchen vom Baum. Das nennt

man G-ehorenwerden. Doch wie das geschah, kannst dn
heute noch nicht verstehen. Dasu bist da noch su klein.

Weilst wohl, dafs ich dir schon manche Frage gerade des-

halb nicht beantworten konnte. Später, wenn du filterund

verständiger geworden bist, werde ich dir diese Frage be-

antworten, wie die anderen alle. Nur eins versprich mir,

dais du niemanden sonst danach fragst, als mich oder die

liebe Mutter. Sie erzählen es dir falsch oder gar böse, und

dann würdest du am Ende auch böse. Dann müfste die

liebe Mutter und icli iraurig über dich sein. Also höre,

frage niemanden sonst danach, du sollst dann nachher alles

erfahren. — Damit war das Gespräch beendet.

Im Sommer des nächsten Jahres (sie war inzwischen

elf Jahre alt und einer anderen Schule übergeben worden)

Woltmaan, System des moraL Bewulstseins. 95

Digitized by Google



— 3b(> —
gingen wir beide wieder über dieselbe Wiese. Als wir au

die iStellc kann ij . an welcher wir das obige Gespräch ge-

führt hatten, sagte sie: Lieber Vater, liier sprangen die

Lämmer. Dabei blieb sie stehen und betrachtete den Ort.

Ich merkte augenblicklich, ^va.s dem Kinde vor der Seele

stand und fragte zurück: Weifst du auch noch, was da
mir hier versprochen hast?

Kind (in tiefem Krnstj: Ich weifs noch alles.

Vater: Hmi du denn auch dein Versprechen ge-

halten?

Kind (in glücklich treuem Tone): Ja!

Vater: Aber, liebes Kind, du hast jetzt noch eine

Pflicht. Möchtest du wohl, dafs unser kleines Luischen

(drei Jahre jttnger als sie) böse werde?

Kind (in Sagstlichem Tone und gespannter Miene):

Keini Neinl

Vater: Du weifst ^ daÜs Laischen oft recht neugierig

ist. Da könnte sie gar leicht die EUy, Frieda, den Willy

oder gar die Lina (das Dienstmädchen der Mitbewohner des

Hauses) fragen, und so eine falsche und häfslicfae Vorstellung

Yon der Sache erhalten. Dulde das nicht! Sobald du das

merkst, sage ihr, sie möchte mich fragen, ich hfttte es dir

gesagt) die anderen wOfsten die Sache nicht richtig. Wenn
du das thust, wirst du deiner Schwester ein schützender

Engel; denn gute Menschen, die anderen dienen, sind Gottes

Engel. Willst du mir aUo helfen, unser Luiöcken brav zu

machen ?

Kind: Ja, das will ich thun.

Wieder ein Jahr später — es war Winter — sitzen

die Mutter, sie und ich abends in der Stube, ich an

meinem Schreibtisch arb* ir( n ], sie beide mit einer Häkelei

beschäftigt mir schräg gegeiniber. Alles ist still, man hört

nur die Bewegung der Hände und den Pendelschlag der

Uhr. Da merke ich, wie das Kind seine Hände in den

ISchofe sinken läüst, wie es seine Mutter lange und innig

i^iyuu-cd by Google



— 387 —
"betrachtet und dann nnt einem unbeschreiblich herzlichen

Tone zu ihr sa^t: Lieb' Muttiner, früher war ich so

klein, dafs ich in dir war. Jetzt bin ich schon so grofs,

da£8 du in mir sein könntest. (Sie ist nämlich um etwa

eines Kopfes L&nge gröfser als die Mutter.)

Diese Offenheit ist mir der sicherste Beweis^ dafs ihr

Herz rein blieb. Die neu gewonnene Erkenntnis hatte

ihre Unschuld nicht zerstOrt oder auch nur angenagt; im

Gegenteil wurden durch sie alle edlen QefUhle dieses

Kindergemütes gestftrkt und vertiefL Das ist die höchste

Au%abe der Pädagogik.

ih Bie &8theti6ehe Erziehnn^.

Der Standpunkt einer religiösen Erziehung im liber-

lieferten theologischen Sinne ist auf Grund der kritischen

und genetischen Untersuchung des Bewufstseins zurück-

zuweisen. Wo man früher von religiöser Erziehung sprach,

wird man in Zukunft von ästhetischer Erziehung
des Menschen reden. Wie die Idee einer ästhetischen Be-

ligion im System der Philosophie den höchsten synthe-

tischen Gedanken ausdrlickt, so mufs die Ersiehung sur

ästhetischen Sittlichkeit und zur ästhetischen Natnrauüassung,

kurz zum ästhetischen Monismus das letzte Ziel des

Pädagogen sein.

Die ästhetische Erziehung ist eine Erhebung der auf-

blühenden Menschenseele zu den Endzwecken des Lebens.

Katechismus und Dogma mit ihren religiösen Werten , die

sich aufserhalb der ir^'schichtlichen Entwicklung gestellt

haben, sind aus Unterricht und Erziehung zu verbannen.

Da die Entwicklung das Gesetz des Individuums ist, so

mufs das Kind angeleitet werden, selbst Religion hervor-

zubringen und Gott zu finden. Man kann darüber im
Zweifel sein, wie weit so vielfach milsbrauchte Ausdrücke,

wie Gott und Religion in der Erziehung Anwendung finden

25*

Digitized by Google



düiien. Denjenigen, welche die Vorstellung Gottes und
den BegriÜ' der Religion absolut ausrotten wollen ^

kann
man zustimmen , wenn aie Gott als aufscrweltUch und die

Religion im Sinne einer aufsergeschichtlichen und öber-
ernttDf^fcigen Angelegenheit des Mensehen yerwerfen. Wer
«ber die Religion unter denselben Entfricklung^undsützen
begreift, wie alle anderen menschlichen Angele^nbeiten^
wird geneigt sein, die Yorstellnng Gottes und der Religion

in ihrer formalen Bedeutung und im Interesse der histo-

rischen Kontinuität der Begriffe beizubehalten, wenn auch
der tieiie Inhalt mit lien aiigenblicklicli geltenden Meinungen
im Gegensatz steht. Wer von Gott und Religion redet,

mftge den Inhalt seiner Begriffe klar und deutlich dar-

stellen, damit er nicht in den Verdacht der Täuschung
und in nutzlose Diskussionen sich verirrt*). Kurz: uns

ist Religion das ästhetische Verhältnis der Persönlichkeit

zum Universum und Gott die immanente Ktlnstlerkraft

der Natur.

Heute wird dem Kind ein fertig ttberlieferter Gottes*

begriff und eine konfessionell beschränkte Form der Religion

gelehrt, was allen Gesetzen individueller Kraftentwicklung

widerspricht Die üsthetiBcbe Religion bu einer Sache eigener

Erfahrung und inneren Erlebnisses zu machen, ist eine

notwendige Forderung der auf Entwicklung beruhenden
Erziehungskunst.

In dreifacher Weise hat sich die ästhetisch - religiöse

Erziehung zu bethätigeii. indem sie zu einem ästhetischen

Verhalten gcgenidjer der Natur, den Menschen und den
eigenen Lebenszielen anleitet.

Anstatt mit der fertigen Gottvorstellung anzufangen,
mufö sie als letzte Frucht der eigenen Erfahrungen sich er-

geben. Das Kind mufs mit den Werken der Natur in un-

*) Veigl. Erstes Bueh, Kapitel VI, VII und VIII, feraer Zweites
Buch» Kapitel VIIL

Digitized by Google



— 389 -

mittelbares Zusammenleben gebracht und zu einer Natur-

erkenntnis angeleitet werden, welche sich zu einer teleo-

logischen und ästhetischen Auffassun^^ der Welteinheit er-

weitert. Den künstlerischen Schaffenstrieb mufsman wecken,

lim die Naturschönheit durch die Kunstschönheit zum klaren

Verständnis zu erheben, ebenso wie das Kind die Ordnung

und Zweckmäfsigkeit in der Natur nur durch das Bewufst-

sein selbstgefertigter Arbeit erfassen kann. Wie in der

intellektuellen Unterweiaung dt» Experimenty in der mora-

liscben Erziehung die ökonomische Thätigkeit gepflegt wird,

so mufs mit der ifslhetischen Anschauung auch eigenes

künstlerisches Schaffen in Spiel und Arbeit verbunden

werden.

Wie dieErziehungzurSchönheit die Anschauung

der ISatur, so wird die Er z i eh u n g zur Liebe das innere

Verhältnis der Menschen zur universellen Gemeinschaft be-

gründen ; denn die Liebe ist die innere Schönheit der Seele,

und wenn der höchste Gedanke der Jesulehro Gott als die

Liebe feiert, so ist Gott die immanente Künstlerkraft der

Natur. Die Stätte aber, wo die Liebe sich am besten ent-

falten kann, ist Familie und Freundschaft, von wo aus sie

ihre weiteren Kreise in der Gesellschaft zieht. In der

ästhetischen Erziehung lernt das Kind, die Welt als

einen Kosmos und sein eigenes Leben als ein

Kunstwerk aufzufassen.
Es ist die dringendste Aufgabe der Gegenwart, kritisch

und öffentlich die Persönlichkeit Jesu den Händen
der Pfaffen und den Fesseln des Dogmas zu entreifsen und

fruchtbar zu machen für eine religiöse Erziehung, welche

in der Einwirkung einer Persönlichkeit auf andere Persön-

lichkeiten beruht. Die Erziehung zur Liebe kann nur eine

unmittelbai'e Wirkung des Erziehers auf den Zögling sein,

und da müssen alle Kulturkräfte der menschlichen Entwick-

lungsgeschichte durch den exemplarischen Einflufs

grofser Persönlichkeiten in der UnterweisuQg der

Digitized by Google



— 390 —

heranwachsenden Generation wirksam gemacht werden. Das

wäre die ersprieCBÜche Aufgabe einer Unterrichtung in ver•

g i ti i c- Ii e ii d e r R e 1 i g i o 11 s g ü i c h i c ii t e.

Wie glücklich und geistig ^'esund wird die Jugend auf-

wachsen, welche nicht mehr mit dem Dogma des Katechis-

mus und der biblischen Geschichten mifshandelt wird, wo
es als gewissenlos erkannt ist, wenn das Kind lernen soll,

dafs des Meuchen Herz von Jagend auf böse ist, obgleich

es noch gar keine Erfahrung von Sünde und Bosheit erlebt

hat! Im heutigen Religionsunterricht werden Vorstellungen

in den kindlichen Geist künstlich hineingetragen, welche

gar keine Anknüpfungspunkte an seine eigenen Erlebnisse

besitzen. Die religiöse Unterweisung ist eine systematische

Erziehung su Vorstellungen ttber die Schwäche und Elendig-

keit des Menschengeschlechts geworden; anstatt den Glauben

an die Selbsterldsungskralt der Menschheit au wecken und

8U stärken, wird ein niederträchtiger Aberglauben an eine

jenseitige Erlösung Gottes eingepflanzt

Wie die Märchen des Katechismus, so sollten auch die

sogenannten Ammeniiiärchen aus der Kinderorziehung ver-

bannt werden, da ihr ästhetischer und moralischer Gehalt

nur ein geringer ist und sie eine Vorschule für die Märchen

der dogmatischen Religionsbücher darstellen. Die Märchen

stammen aus einer vergangenen Zeit des Menschengeschlechts,

deren geistige Produkte dem kindlichen Verstände wohl

zusprechen mögen. Aber wenn die individuelle Erziehung

eine kritische Wiederholung der generellen Erziehung

sein soll, so darf man dem Rinde die Natur nicht im

Spiegel der Phantasie niederer Kulturzustände bekannt

machen. Es wäre doch thöricht, wenn das Kind alle Zu-

stände der Veigangenheit wiederholen sollte. Wie in der

leiblichen Entwicklung die einzelnen Stufen im Hinblick

auf das Endziel der EörpeigestaHting verkUrzt und modifi-

ziert werden, so mttssen auch die erhöhten KuUurziele eine

i^iyuu-cd by Google



— 391 —

möglichst grofse Abkürzung und zweckmäfsige Umgestaltung

dieses Prozesses erfordern. D.imit ist keineswegs aus-

geschlossen, dafs eine Auswahl der schünsteu und treff-

lichsten Volksmärchen den reiferen Kindern dargeboten

wird, wenn Verstand und Gemüt schon so sehr gekräftigt

sind, dafß eine Verderbnis der Phantasie und Entstellung des

realen Naturbegriffes nicht mehr zu befürchten ist.

Den Kindern soll nur das Beste geboten werden.

Sreiebung zur Selbsterkenntnis und Selbstbestimmung giebt

der aufwachsenden Menschenseele Kraft zur Selbsterlösung.

Das Kind muTs seine Kräfte kennen lernen, denn so weit

die Kraft des Menschen reicht, reicht seine Pflicht Jen-
seits der Kraft giebt es weder Pflicht noch
Schuld. Dies Bewufstsein ist der einzige Weg zur Er-

lösung, welche nur eine diesseitige und individuelle Selbst-

erlösung sein kann.

Pierer'sche Hofbuchdruckerei Stephsu Geibol & Co. in Ahoiiburg.

Digitized by Google



1

*

Dracki'eliler.

Seite 11 Zeile 1, ist statt is.

» 22 ,y 28, Froleg. statt Prolog.

„ 51 „ 3, der statt den.

„ 65 „ 21, Iii »tatt n.

„96 „20, deren statt denen.

,,104 » 1, intuitiveHi statt intnitiyeii.



I
«

I

t

I

i

I

f

Digitized by Google



Pierer'aolie Hofbuohdruokerei Stephen Oe!bel & Co. iii Altenburg.



Digit^f^^y Google



THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY
REFERBNCB DEPARTMENT

Digitized by Google



EB 1 7 1911

ARY

fo be




