
ХАРЬКОВЪ.
Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., домъ № 17-й.

1896.

ЛИЧНЫЕ ОБЕРЕГИ
ОТЪ СГЛАЗА.

https://RodnoVerie.org



Личные обереги отъ сглаза,
(Servatoria).

Содержаніе. Предисловіе. Значеніе обереговъ въ народной жизни. Дѣленіе обереговъ. 1) Опле­
ваніе и слизываніе. 2) Веревка. 3) Камни и роги. 4) Соль. 5) Угольки. 6) Сѣть. 7) Обувь 
(лапоть и др.). 8) Колокольчики и бубенцы. 9) Подкова. 19) Цвѣтныя повязки. 11) Дѣтская 
сорочка. 12) Зубы волчьи (и др.). 13) Деревья и травы. 14) Филактеріи и наузы. 15) Слож­

ные обереги. 16) Символическіе знаки. Передача сглаза. Заключеніе.

Вѣрованіе въ сглазъ—общечеловѣческое, на извѣстной вообще очень 
широкой ступени культурнаго развитія или, точнѣе, без культурнаго варвар­
ства. Куда не проникало этнографическое изученіе—оно вездѣ встрѣчало 
повѣрья въ сглазъ; и въ настоящее время было бы неразрѣшимой загад­
кой, если бы на земномъ шарѣ отыскался народъ безъ повѣрій о сглазѣ; 
такого случая и допустить нельзя, такъ какъ онъ сталъ бы въ рѣзкое 
противорѣчіе со всѣмъ строемъ элементарной народной психологіи.

Въ настоящее время возможно, не останавливаясь на основномъ фак­
тѣ повѣрья въ сглазъ, какъ явленіи общеизвѣстномъ и обычномъ для всѣхъ 
народовъ на извѣстной ступени культуры, остановиться подробнѣе на ха­
рактерныхъ деталяхъ этого битоваго явленія, наир., на вопросахъ, что 
считается наиболѣе опаснымъ относительно сглаза, въ чемъ состоитъ при­
рода явленія, другими словами, какъ объясняется происхожденіе вреда отъ 
сглаза, въ чемъ проявляется сила сглаза, какіе существуютъ отъ него обе­
реги, или предохранительныя мѣры. Только съ изученіемъ такихъ деталей 
раскроется вся полнота и разносторонность повѣрій о сглазѣ и опредѣ­
лятся всѣ связанныя съ нимъ психологическія черты, какъ общечеловѣче­
скія, такъ и мѣстныя народныя. Роль мѣстно-народныхъ элементовъ въ 
этомъ циклѣ повѣрій, несомнѣнно, весьма ограниченная и незначительная. 
То, что легко можетъ показаться національнымъ въ области повѣрій о 
сглазѣ, при широкомъ сравнительно этнографическомъ изученій, получаетъ 
космополитическое значеніе,- какъ будетъ далѣе видно изъ настоящей на­
шей статьи.

Мы нё задаемся широкой цѣлью изученія повѣрій о сглазѣ “во всей 
ихъ полнотѣ и во всемъ ихъ разнообразіи. Факты, подлежащіе изученію, 

https://RodnoVerie.org



2

такъ обильны и, главное, такъ разбросаны, что собираніе въ группы и на­
учное разъясненіе ихъ можетъ быть выполнено лишь постепенно усиліями 
многихъ дѣятелей на почвѣ сравнительной этнографіи и исторіи культуры. 
Въ статьѣ сдѣланъ подборъ личныхъ обереговъ, сравнительно наиболѣе 
простыхъ. Интересно прослѣдить по фольклорнымъ даннымъ, какъ мысль 
человѣка, не доросшаго до скептицизма и научнаго міровоззрѣнія, подавлен­
наго разными накопленными въ теченіе вѣковъ фантастическими страши­
лищами, ищетъ спасительнаго исхода въ оберегахъ, интересно тѣмъ болѣе 
что обереги всегда имѣли огромное значеніе въ жизни народа, такъ какъ 
на нихъ возлагались большія надежды; они успокаивали сердце, взволно­
ванное чувствомъ страха, сдерживали настроенное на мистическій ладъ во­
ображеніе и охраняли самое близкое и дорогое: у матери ея ребенка, у 
хозяина жилище и домашній скотъ, у пасѣчника пчелъ...

Обереги весьма многочисленны и разнообразны, какъ обрывки разныхъ 
эпохъ и разныхъ древнихъ міровоззрѣній. Въ частности обереги отъ сглаза 
трудно отдѣлить отъ обереговъ отъ колдовства и болѣзней; затѣмъ, во многихъ 
случаяхъ обереги совпадаютъ съ талисманами. Въ общемъ всѣ обереги мож- 
раздѣлить на три разряда: 1) вещественные, или предметные, 2) символи­
ческіе и 3) словесные, или заговоры. Въ настоящей статьѣ мы остановимся 
лишь на первыхъ двухъ разрядахъ, оставляя* заговоры въ сторонѣ. Для 
послѣдней заговорной стороны нами уже былъ ранѣе намѣченъ матеріалъ 
въ библіографическомъ указателѣ заговоровъ въ 4 и 5 томахъ Сборника 
Харьковскаго Историко-Филологическаго Общества. Заговоры о сглазѣ от­
дѣлены и не введены въ настоящую статью, потому что спеціальное изу­
ченіе ихъ представляется болѣе удобнымъ и обѣщаетъ сравнительно боль­
шіе выводы въ связи съ заговорами вообще. Тогда опредѣлятся общія 
мѣста и основные ихъ элементы. Предметные и символическіе обереги из- 

і рѣдка стоятъ рядомъ съ заговорами, еще рѣже упоминаются въ самомъ 
j текстѣ заговоровъ; въ громадномъ же большинствѣ случаевъ они занима- 
! ютъ совершенно самостоятельное мѣсто, примыкая не къ словесной лите- 
■ ратурѣ, а къ разнымъ древнѣйшимъ формамъ народнаго быта.

Какъ отдѣлить талисманы отъ обереговъ? Точное раздѣленіе провести 
трудно, особенно въ тѣхъ случаяхъ, когда талисманъ разсматривается нё 
только, какъ предметъ, приносящій счастье, но и какъ охрана отъ несча­
стья. Мы къ талисманамъ относимъ такіе предметы, которые не могутъ 
быть въ широкой степени утилизируемы; такъ, талисманами въ народномъ 
быту служатъ печь, аистъ, ужъ, огоньг ласточка; значеніе ихъ ограничено 
предѣлами одного дома или одной семьи, и они не могутъ имѣть значеніе 
оберега для каждой особы. (О талисманахъ см. мою книгу „Культ, пере­
живанія* №№ 29—37, 191).

https://RodnoVerie.org



3

Сообщенія объ амулетахъ, талисманахъ, вообще оберегахъ разброса­
ны, во многихъ сочиненіяхъ. До 200 сочиненій такого рода указано въ 8' 
№ „Melusine11 1895 г.; но мы не воспользовались этимъ указателемъ, такъ 
какъ указанныхъ въ немъ книгъ—вообще рѣдкихъ—совсѣмъ не оказалось 
въ мѣстныхъ библіотекахъ. И собственно нами собранный матеріалъ ока­
зался достаточно обильнымъ. Чтобы не растеряться въ большомъ разнооб­
разіи отдѣльныхъ обереговъ, мы на предстоящихъ страницахъ сдѣлаемъ 
попытку сгруппировать ихъ въ предметномъ порядкѣ, причемъ на первомъ 
мѣстѣ ставимъ такіе предметы и дѣйствія, которые можно принять за древ­
нѣйшія, по соотвѣтствію ихъ съ наиболѣе архаичными формами быта, и 
оставляемъ совсѣмъ въ сторонѣ современные религіозные предметные обе­
реги, ладанки, записки съ молитвами и др. т. п.

1.

Слизыванье и оплеванье.

Исторія культуры раскрываетъ такую первобытную простоту и гру­
бость, что нужно значительное усиліе мысли, чтобы представить ихъ ког­
да-либо возможными. Особенно трудно поддаются опредѣленію и уясненію 
такія простѣйшія явленія народной психики, которыя граничатъ съ жи­
вотнымъ міромъ. Къ такому сумежью между человѣкомъ и животными от­
носится, повидимому, странный оберегъ отъ болѣзней, колдовства, преиму­
щественно отъ сглаза, въ видѣ оплеванія и слизыванія. Высшія породы 
животныхъ, коровы и собаки, облизываютъ своихъ дѣтенышей, и, можно 
думать, что первобытныя женщины также облизывали новорожденныхъ дѣ­
тей или слизывали лицо младенцевъ. Первоначальное значеніе.,оплеванія й 
слизыванія врачебное, или антидемоническое, что въ древнее время совйа-. 
дало. Древняя мать находила слизываніе необходимымъ, въ виду : су­
ществованія облизыванія дѣтенышей животными самками; она .дѣлала, это > 
изъ животнаго инстинктивнаго чувства материнства. Облизываніе , дѣтеныша 
замѣняетъ обмываніе; необходимость обмыванія, повидимому, сознается даже 
высшими породами животныхъ. Путемъ облизыванія устраняются вредные 
остатки послѣродовыхъ маточныхъ выдѣленій. Обиліе архаическихъ- остат­
ковъ облизыванія даетъ поводъ думать о всеобщемъ его распространеніи 
въ древности. Весьма характернымъ переживаніемъ представляется совре­
менный малорусскій обычай слизыванья, распространенный - не .только, въ 
низшихъ, но и въ среднихъ классахъ народонаселенія, наравнѣ съ другими ■, 
не менѣе древними обычаями—потягиваніемъ носа у новорожденныхъ для 
роста и подрѣзываніемъ подъ языкомъ плевы (уздечки) будто для развитія рѣчи,, 

https://RodnoVerie.org



4

обычаями, не имѣющими раціональнаго физіологическаго основанія ’). Въ 
Малороссіи слизываютъ дѣтей обыкновенно послѣ купанья такимъ обра­
зомъ: мать или бабка проводитъ своимъ языкомъ вдоль лица ребенка отъ 
подбородка ко лбу и навкрестъ по глазамъ и затѣмъ вытираетъ лицо ре­
бенка пазухой своей рубахи, почему то непремѣнно пазухой—подробность 
мнѣ непонятная. При слизываніи иногда сплевываютъ и говорятъ молитву, 
чаще всего „Отче нашъ“. Любопытно, что весьма сходные обычаи отмѣче­
ны у сербовъ, поляковъ стараго времени и у многихъ другихъ народовъ. 
Въ Сербіи, когда ребенокъ хвораетъ и, по мнѣнію родныхъ, изуроченъ, его 
лицо трутъ пазухой рубашки отца или матери (Миличевичъ, въ Гласникѣ 
XXXVII 148). Обычай слизыванія дѣтей отъ сглаза распространенъ и въ 
Болгаріи (Сборникъ за народ, умотв. VIII, 156). Въ средневѣковыхъ поль­
скихъ проповѣдяхъ находится указаніе, что боль головы приписывалась 
урокамъ и лѣчили слизываніемъ лба больнаго (Wisla III, 702). Материн­
скій обычай слизыванія съ ребятъ перенесенъ былъ на взрослыхъ при 
сглазѣ.

У кавказскихъ горскихъ евреевъ средствомъ лѣченія отъ сглаза слу­
житъ, что сглазившій плюетъ или слизываетъ своею слюною лицо боль­
наго. Чтобы узнать, кто именно сглазилъ, дѣлаютъ изъ тѣста шарики 
и бросаютъ въ огонь, произнося при этомъ имена односельцевъ мужскаго 
и женскаго пола или тѣхъ, которыхъ видѣлъ больной въ послѣднее вре­
мя. Если шарики горятъ, не трескаясь, то значитъ никто изъ названныхъ 
не сглазилъ. Если шарикъ выскочитъ съ трескомъ при произнесеніи имени 
кого либо, то сейчасъ посылаютъ къ этому лицу и просятъ прислать въ 
блюдцѣ своей слюны или же придти самому и слизать слюною лобъ боль­
ного, губы, щеки, подбородокъ и плечо. Шарикъ же, выскочившій изъ 
огня, превращаютъ въ порошокъ и даютъ больному съ водой (Анисимовъ, 
въ III вып. Сборн. Матер, по Этногр. изд. при Дашков, муз. 303).

Въ „Тгакё des superstitions** Тьера 1697 г. находится любопытное 
указаніе, что издавна „сепх, qui crachent ппе ou trois fois dans leur sein 
afin de n’fitre point charm£s“ Liebrecht, Des Gervasius Otia Imperialia 221). 
Подобные обычаи отмѣчены этнографами въ Германіи (Melusine, 1893, 86).

Италіанскій этнографъ Дорса говоритъ, что въ Калабріи жен­
щина, входя въ комнату, гдѣ находится ребенокъ, говоритъ: „прочь 
колдовство, прочь сглазъ** и плюетъ въ лицо ребенка три раза (Trede 
Das Heidentum in der тбго. Kirche, II 236). Римскій сатирикъ Перісій, со­
временникъ Нерона, во второй своей сатирѣ сообщаетъ о такомъ же обы­
чаѣ: бабушка беретъ ребенка изъ колыбели и въ огражденіе отъ колдов-

1) О безполезности послѣдняго обычая см. въ брошюрѣ доктора Шервена Faut il сои- 
рег 1е frein de la langue? 1894 i*.

https://RodnoVerie.org



5

ства или сглаза и среднимъ пальцемъ правой руки мажетъ своей слюной 
лобъ и губы ребенка (ib. 226). Въ 4 гл. 28 книги Естественной исторіи Пли­
нія въ числѣ разныхъ врачебныхъ средствъ упоминается слюна, какъ сред­
ство отъ зараженія болѣзнью, отъ укушенія змѣи и отъ чародѣйства хро­
моногаго человѣка. Лишаи и проказу лѣчили слюной, взятой утромъ до 
употребленія пищи. Плиній даетъ, между прочимъ, такой совѣтъ: если кто 
посмотритъ на спящаго ребенка, мамка должна три раза сплюнуть, хотя 
бы на ребенкѣ былъ амулетъ отъ сглаза. О оплевываніи, какъ средствѣ 
противъ сглаза, говорятъ еще Ѳеокритъ въ Идил. 6,39 и Тибуллъ 1,5 
(ib. 235,236).

2.

Веревка отъ повѣшеннаго. Могильная вемля.

Веревка отъ повѣшеннаго и затѣмъ вообще куски веревки ’) въ зна­
ченіи талисмана и амулетовъ встрѣчалась въ Азіи у монголовъ (Потанинъ 
IV 784), въ средневѣковой Европѣ (Liebreeht, D. Gervasius Otia 239) и др.

Человѣческія жертвы въ той или другой формѣ существовали въ 
древности повсюду, какъ, повидимому, повсюду существовало людоѣдство. 
Въ Африкѣ и въ Австраліи человѣческія жертвы приносятся еще въ на­
стоящее время. У древнихъ мексиканцевъ при высокой культурѣ каниба- 
лизмъ достигалъ ужасающихъ размѣровъ. Людей откармливали, закалывали, 
сердце приносили въ жертву богамъ, народу бросали тѣло, которое немед­
ленно варили и съѣдали. Приношеніе человѣческихъ жертвъ при похоро­
нахъ умершаго существовало у грековъ временъ Гомера, у древнихъ гер­
манцевъ и славянъ. Культъ удерживалъ человѣческія жертвоприношенія 
долѣе канибализма, и богамъ продолжали приносить въ жертву людей уже 
послѣ Того, какъ человѣкъ почувствовалъ отвращеніе къ людоѣдству.

Среди различныхъ представленій, вызванныхъ канибализмомъ и чело-, 
вѣческими жертвоприношеніями, выдается то, что душа жертвы сливается 
съ душой божества. Въ силу такого представленія, человѣкъ, предназна­
ченный для жертвы, еще до смерти получалъ иногда имя того божества, 
въ которое онъ долженъ былъ вселиться, въ одеждѣ божества участво-. 
валъ въ торжественной процессіи и получалъ поклоненіе. Все, что было 
связано съ жертвой, въ особенности орудіе смерти, веревка, получало свя­
щенное значеніе. Когда, при недостаткѣ плѣнниковъ, были убиваемы въ. 
жертву богамъ свои преступники и воры, то понятія казни и жертвопри­
ношенія до того сблизились, что народъ, по крайней мѣрѣ въ извѣстныхъ

5) См. мою книгу „Еультурн. переживанія" § 114. Здѣсь собраны этнографическіе 
факты этого рода.

https://RodnoVerie.org



G

случаяхъ, отождествлялъ ихъ. Для казненнаго устраивали своего рода пиръ, 
сохраняли на память его вещи и самой веревкѣ, на которой вѣшали пре­
ступника, приписывали потомъ сверхъестественное значеніе {Липертъ, Ист. 
культ. 327).

Можетъ быть, по такому же мотиву возникло важное значеніе земли 
или грязи, какъ оберега, и если это такъ, то первоначально въ дѣло шла 
лишь земля изъ-подъ покойника и затѣмъ уже всякая земля. Талисманы 
изъ земли, въ особенности могильной, отмѣчены у многихъ народовъ въ 
№ 10 „Melusine* 1893 г. стр. 232 и потому мы не останавливаемся на нихъ.

3.

Роги—согпісеШ. Камни.

Въ Италіи издревле широкимъ распространеніемъ пользуется рогъ, 
чаще всего бычачій, въ значеніи оберега. Въ Неаполѣ лучшимъ средствомъ 
противъ сглаза—страшной въ глазахъ суевѣрныхъ италіанцевъ jettatura— 
считается прикрѣпленіе къ дому двухъ бычачьихъ роговъ. Въ большомъ 
ходу согпісеШ—маленькіе рожки изъ коралла, слоновой кости и т. п. Дѣти 
носятъ согпісеШ на шеѣ; взрослыя женщины въ ушахъ {Trede, D. Heiden- 
thum in d. rom. Kirche II 251). Даже пальцами изображаютъ рожки, чтобы 
избѣжать сглаза. На остріѣ рога долженъ сломиться и обезсилѣть злой 
глазъ. Въ силу того же психологическаго мотива вмѣсто рога употребля­
ютъ иногда, какъ оберегъ, иглу. Объ иглѣ, какъ амулетѣ, говоритъ еще 
Плиній. Извѣстно, что остатки жертвенныхъ животныхъ имѣютъ оберега­
тельное противодемоническое значеніе, и согпісеШ, должно быть, имѣютъ 
такое же происхожденіе.

Вмѣсто роговъ оберегами у многихъ народовъ служатъ простые кам­
ни. У лапландцевъ каменныя стрѣлы служили оберегомъ отъ сглаза, въ 
родѣ согпісеШ. Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Германіи и въ Финляндіи важнымъ 
оберегомъ считаются белемниты („громовые камни", „чертовы пальцы"). Въ 
Англіи и во Франціи камни вѣшаютъ отъ сглаза надъ дверьми домовъ и 
хлѣвовъ, иногда на крышѣ дома. Цыгане прикрѣпляютъ камешки къ воло­
самъ дѣтей. Въ Китаѣ ставятъ камень у дверей дома, стоящаго на бой­
комъ прохожемъ мѣстѣ. Въ Новой Гвинеѣ кладутъ камни на поля для 
урожая {Melusine, 1893, 211).

Нѣсколько другую, болѣе культурную окраску имѣютъ обереги изъ 
драгоцѣнныхъ камней. Они примыкаютъ уже къ лигатурамъ, о чемъ ниже, 
и стоятъ въ связи съ древними ляпидаріями и азбуковниками. У персовъ 
отъ сглаза спасаетъ агатъ, у турокъ преимущественно квасцы и ониксъ, 

https://RodnoVerie.org



7

у испанцевъ и грековъ гематитъ и т. д. Подробности см. въ Melusine 1893, 
стр. 212-214, 231.

4.

Соль.

Многіе народы живутъ безъ соли; одни изъ нихъ, напр., полинезійцы, 
макаютъ мясо въ морскую воду, которую держатъ наготовѣ въ орѣховой 
скорлупѣ; другіе пользуются приправой изъ острыхъ травъ или золой ихъ. 
Но гдѣ почва представляетъ богатства соли, тамъ соль становится скоро 
необходимой приправой къ пищѣ, и племена стараются завладѣть такими 
мѣстами (Липертъ, Ист. культ. 138). Соль уже въ глубокой древности, какъ 
приправа къ кушаньямъ, рано вошла въ жертвоприношенія и въ зависи-. 
мости отъ послѣдняго получила священное мистическое значеніе. Кусочки 
соли, лежавшіе на жертвенномъ животномъ, стали оберегами. Плиній гово­
ритъ, что у римлянъ ни „одно жертвоприношеніе не обходилось безъ соли*. 
Овидій въ Фастахъ замѣчаетъ, что блестящіе кусочки чистой соли (lucida 
mica pun salis) употреблялись при жертвоприношеніи. Въ римской церкви 
соль, какъ талисманъ, употребляется при крещеніи ребенка, и нынѣ въ 
Италіи еще очень дорожатъ амулетами изъ кусковъ соли (Trede II 253) 
Соль въ значеніи амулета встрѣчается во всей западной Европѣ, въ Россіи, 
въ Египтѣ, въ Японіи. Солью обрызгиваютъ новорожденныхъ, молодыхъ, 
дойныхъ и тельныхъ коровъ; кусочки соли бросаютъ въ печь въ огонь 
отъ сглаза. Много обрядовъ этого рода указано въ „Melusine" 1893 № 10 
стр. 235—23G. Въ Сенегамбіи вѣрованіе, что соль лучшій оберегъ, такъ 
велико, что для устраненія порчи считаютъ достаточнымъ сказать: „мы 
ѣдимъ соль*.

5.

Огонь, угольки и зола.

Какъ извѣстно, огонь въ древности пользовался большимъ уваженіемъ 
и имѣлъ религіозное значеніе. Широко было распространено повѣрье въ 
очистительное и лѣчебное значеніе огня. Въ Россіи, когда портится мо­
локо у коровъ, его кипятятъ и тогда колдунъ начинаетъ чувствовать боль 
и является въ домъ, гдѣ кипятятъ, молоко, съ какой-либо просьбой. То­
жественное повѣрье записано въ Италіи, въ Венеціи, въ приложеніи къ- 
людямъ: если бѣлье больнаго отъ сглаза положить въ котелъ, а котелъ' 
поставить^на огонь, то колдунъ явится въ домъ что-нибудь просить и, по 
удовлетвореніи его просьбы, сглазъ теряетъ свою силу (Melusine, 1893, 
стр. 108). Угольки, камешки, зола, какъ обереги, возникли въ тотъ пері­

https://RodnoVerie.org



8

одъ исторіи культуры, когда человѣкъ впервые ознакомился съ огнемъ и 
устроилъ себѣ очагъ. Такъ какъ устроительницей очага была женщина, 
то и лѣченіе, и гаданіе на угляхъ и золѣ первоначально въ эпоху мате­
ринства исходило отъ женщины, и до настоящаго времени лишь жинщи- 
ны сохраняютъ угольки и золу, какъ лѣчебное средство, или обереги отъ 
чародѣйства вообще и сглаза въ особенности. Въ старое время обрядовое 
употребленіе золы, сажи и угольевъ было гораздо болѣе обширное, чѣмъ 
нынѣ; въ золѣ пекли хлѣбы вообще и священные хлѣбы въ частности, 
жарили жертвенныхъ животныхъ; золу подбрасывали вверхъ, какъ жертву 
солнцу, причемъ первоначально, вѣроятно, лишь ту золу, въ которой изго­
товлялось жертвенное животное, а затѣмъ вообще, безъ связи съ животной 
жертвой. Потому въ народныхъ обрядныхъ играхъ иногда мажутъ лицо сажей, 
напр., въ западной Малороссіи на досвѣткахъ и въ Андреевъ день, въ Грузіи во 
время рождественскихъ каландъ, въ сѣверо-западной Монголіи при нѣко­
торыхъ религіозныхъ обрядахъ. Потому и теперь еще весьма распростра­
нено повѣрье о цѣлебномъ значеніи золы и ее пьютъ съ водкой отъ раз­
ныхъ болѣзней.

Опредѣленіе сглаза по уголькамъ и лѣченіе его угольками встрѣчает­
ся въ Россіи чуть ли не повсемѣстно и затѣмъ бытуетъ у другихъ наро­
довъ. Въ Казанской губерніи берутъ три камешка на мужескій, женскій 
и дѣвичій глазъ и бросаютъ поочередно въ чашку съ водой, приговари­
вая: я коли ты сглазилъ, зашипи. Камешекъ своимъ шипѣніемъ указываетъ, 
кто сглазилъ, мужчина, женщина или дѣвушка; затѣмъ эту воду даютъ 
пить больному и опрыскиваютъ его, читая молитву яБогородице Дѣво* 
(Аршиновъ, въ Сборн. свѣд. о крест, насел. Россіи I 29). Весьма близкіе 
обряды и повѣрья лужицкія, словенскія, польскія, нѣмецкія и италіанскія 
отмѣчены въ ,,Melusine*, (1893, 62).

У сербовъ при сглазѣ опускаютъ въ воду горящіе уголья и при­
говариваютъ: „отъ чернаго глаза, отъ голубого, урокъ надъ порогомъ, 
урочица подъ порогомъ, урокъ ничего не видитъ, урочица ничего не слы­
шитъ" (Миличевичъ,. въ Гласникѣ XXXVII, 14-8).

Оставляя въ сторонѣ заговоръ, въ самомъ обрядномъ предваритель­
номъ дѣйствіи и въ особенности въ бросаніи въ воду горячихъ камешковъ, 
нельзя не видѣть остатка первобытнаго способа жаренія и варки пищи, ко­
торый съ теченіемъ времени получилъ священное таинственное значеніе, въ 
силу уваженія къ сѣдой древности, съ переходомъ человѣка на высшія 
ступени матеріальной культуры. Древняя печь, встрѣчающаяся и теперь у 
дикихъ народовъ Африки и Америки, состояла изъ земляной ямы и рас­
каленныхъ камней, о чемъ подробности см. въ „Исторіи культуры* Ли- 
перта 53т-59. . г

https://RodnoVerie.org



9

Грузины Кутаиса въ томъ мѣстѣ, гдѣ человѣкъ испугался или ушиб­
ся при паденіи, стараются разыскать уголекъ и, нашедши, растираютъ въ 
порошокъ и даютъ съ водой пострадавшему (Машурко, въ Сборн. матер, 
по опис. Кавк. XVIII, 318). Въ древнее время уголекъ, должно быть, брался 
съ очага или жертвенника. Тамъ же знахарки лѣчатъ дѣтей отъ сглаза 
такимъ образомъ: обламываютъ уголекъ и, потерши о него палецъ, трутъ 
затѣмъ этимъ пальцемъ ребенку лобъ, подбородокъ и щеки (ГЬ. 312). Здѣсь 
къ оберегу угольку присоединена манипуляція отъ другого оберега—сли­
зыванія.

У пермяковъ въ число обереговъ отъ сглаза входитъ печная сажа 
(Вѣст. Европы 1883 III, 262).

Въ связи съ первоначальнымъ культомъ огня мы ставимъ окуриваніе 
больныхъ отъ сглаза. Обряды окуриванія см. въ Melusine 1893, стр. 115.

6.

Сѣть.

Изъ народныхъ сказокъ о злыдняхъ ясно выступаетъ мысль, что злого 
демона можно посадить въ бутылку, завязать въ мѣшкѣ, забить въ дыр­
кѣ дерева клиномъ. Древній человѣкъ сѣтью ловилъ рыбу, и сѣтью онъ 
хотѣлъ уловить демона, потому грозилъ ему сѣтью, и держалъ ее при се­
бѣ, какъ оберегъ. Въ грузинскомъ заговорѣ отъ сглаза прямо говорится: 
„мы опутаемъ злыхъ ангеловъ тьмы пеньковыми сѣтями “ (Сбор. матер, по 
опис. Кавк. ХѴШ, 312). Оттого у грузинъ въ огражденіе родильницы и 
ребенка отъ злого духа протягиваютъ вокругъ ея кровати до самаго по­
толка рыбачьи сѣти (ib. 306). Вр нѣкоторыхъ мѣстахъ сѣверной Россіи 
сѣть налагаютъ на родильницу и на свадьбахъ на невѣсту, или, невѣста 
скрывается отъ жениха за сѣтью—смѣшеніе оберега съ обычаемъ умыканія. 
Происхожденіе сѣти, какъ оберега, можетъ быть, относится къ временамъ 
свайныхъ построекъ, когда сѣть входила въ кругъ житейскаго и обрядо­
вого обихода.

7.

Обувь: лапти, Hexenpantoffelein и пр.

Въ „Вѣстникѣ Рус. Геогр. Общества* 1853 г. VII, 40 въ небольшой 
замѣткѣ свящ. Руженцева о народныхъ примѣтахъ въ Юхновскомъ уѣздѣ 
находится такое любопытное сообщеніе: „По многимъ домамъ моего прихо­
да, едва ли не въ каждомъ, при входѣ въ домъ, ; глазъ невольно встрѣ-. 
тится съ старыми лаптями... На вопросъ мой.для^чвго висятъ у нихъ ста- 

https://RodnoVerie.org



— 10 —

рые лапти? отвѣчали: „Вишь ты, какъ взойдешь на дворъ, да видя такіе 
лапти уже и подумаешь о нихъ... Стало быть... съ перваго раза глазъ и 
сломишь надъ лаптями, тогда уже не сглазишь во дворѣ ни скотины, ни 
въ избу пришедши сидящихъ за работою бабъ, ни ягнятъ, ни телятъ... 
У одного огородника вокругъ огорода на каждомъ почти колу виситъ ПО' 
старому лаптю... „Всякій, какъ прійдетъ, объяснилъ огородникъ, сперва гля­
дитъ на лапти да дивится имъ, а на капусту не глядитъ и не дивится: а 
тобъ давно ея не было: либо червь съѣла ее, либо какая мошка навали­
лась, и качаньевъ то не было*.

Этотъ курьезный обычай не представляетъ однако unicum. Вообще, 
можно думать, что въ фольклорѣ нѣтъ ничего исключительно своеобраз­
наго. Въ любопытной статьѣ проф. Сартори „Der Schuh im Volksglau- 
ben“ въ Zeitschrift des Vereins zur Volkskunde 1894 цѣлая глава отведена 
изложенію повѣрій о вліяніи обуви на здоровье людей и животныхъ (II 148— 
150). Здѣсь собрано много любопытныхъ повѣрій этого рода; но группи­
ровка ихъ нѣсколько искусственная.

Ближе всего къ русскимъ лаптямъ-оберегамъ подходитъ обычай бе­
дуиновъ вѣшать на верблюдовъ отъ сглаза всякіе остатки старой обуви и 
одежды, находимые на пути. Сибирскіе гольды носятъ на шеѣ маленькіе 
бумажные башмаки. Въ Швабіи отъ колдовства и болѣзней носятъ малень­
кія деревянныя „Hexenpantoffelein“ (Sartori, 149).

Оберегательное значеніе юхновскаго лаптя въ древней Греціи имѣла 
иногда маска, которую въ отстраненіе сглаза прикрѣпляли къ наружнымъ 
дверямъ дома (Trede, I 251).

Всѣ эти обереги примыкаютъ, очевидно, къ оберегамъ изъ роговъ, 
иглъ, камней и т. п., но проникновеніе въ число обереговъ обуви и маски 
могло совершиться уже при нѣкоторомъ осложненіи первобытной циви­
лизаціи.

8.

Бубенчики и колокольчики.

Обычай навѣшивать колокольчики на экипажныя дуги, особенно лю­
бимый въ Россіи въ старое время, при разъѣздахъ на почтовыхъ, валдай­
скіе колокольцы съ малиновымъ звономъ, нынѣ лишь отчасти сохраняемые 
становыми приставами и земскими начальниками, выросли изъ простыхъ 
бубенчиковъ, и настоящее ихъ мѣсто-не на дугѣ, а на лошадиной шеѣ 
Бубенчики встрѣчаются нынѣ очень часто въ подвѣсѣ на уздечкахъ и, судя 
по археологическимъ курганнымъ раскопкамъ, были весьма распростране­
ны въ древнее время. Начало обычая восходитъ къ двумъ стадіямъ куль­

https://RodnoVerie.org



— и

турнаго развитія—ко времени знакомства древняго человѣка съ металлами 
и, съ болѣе точнымъ опредѣленіемъ, если только можно въ такихъ архаич­
ныхъ сторонахъ быта говорить о хронологической точности, къ тому вре­
мени, когда началось прирученіе лошади; такъ можно думать на томъ ос­
нованіи, что бубенцы изстари привязывались къ шеѣ одной лишь лошади, 
и даже въ настоящее время очень странное впечатлѣніе производитъ ко­
рова съ бубенчикомъ на шеѣ. Для коровъ и быковъ существовали дру­
гія стукалки—деревянныя, можетъ быть еще болѣе древнія, чѣмъ бубенцы, 
о чемъ см. мои „Культурныя переживанія* (замѣтка о „колоталѣ"). Въ ис­
торіи распространенія лошади прежде всего является установленнымъ фак­
томъ, что она первоначально была неизвѣстна древнимъ египтянамъ, ара­
бамъ и евреямъ. Она не входила въ культурный кругъ темной земле­
дѣльческой расы Африки, ни смуглыхъ номадовъ юго-западной Азіи. Ро­
диной лошади считаютъ пространство между областью верблюда и осла съ 
одной стороны и поясомъ оленя съ другой. Средне-азіатскіе кочевники, 
приручившіе лошадь, вѣроятно, впервые стали прибѣгать къ бубен­
цамъ, какъ амулетамъ; такой амулетъ могъ распространиться повсе­
мѣстно вмѣстѣ съ распространеніемъ лошади. Мѣстами это благородное 
животное очень высоко цѣнилось. Во время Соломона лошадьми обмѣ­
нивались только цари, что, впрочемъ, часто встрѣчалось и въ болѣе 
поздне евремя въ странахъ съ развитымъ коневодствомъ. По ученію бра­
миновъ, жертвенныя животныя шли по своему достоинству въ слѣдующемъ 
порядкѣ: лошадь, быкъ, коза, овца. Отсюда слѣдуетъ, что предки арійцевъ 
не только ѣли лошадиное мясо, но и очень высоко его цѣнили (Липертъ, 
Ист. культ. 94). Въ силу всего этого вполнѣ естественнымъ было стремле­
ніе древняго человѣка, пользовавшагося лошадью, оградить это полезное 
животное отъ козней злыхъ духовъ и злыхъ людей съ „дурнымъ глазомъ,, 
подходящимъ оберегомъ, а лучшаго оберега, какъ бубенчики, и нельзя бы­
ло придумать. Звукъ и свѣтъ искони считались лучшими предохранитель­
ными средствами отъ чародѣйства. У римлянъ бубенчиками оберегали жи­
вотныхъ отъ колдовства, и этотъ обычай удержался до настоящаго вре­
мени въ южной Италіи: почти на всѣхъ рабочихъ лошадяхъ находятся 
амулеты, чаще всего бубенчики или колокольчики, иногда металлическіе ро- 
ги, ручки или полумѣсяцъ у праваго уха животнаго. Колокольчики счита­
ются, однако, лучшимъ оберегомъ лошадей отъ »таГоссѣіо“, (Trede, II 248).

9.

Подкова.

Подкова—домашній талисманъ; въ значеніи личнаго оберега встрѣ­
чается рѣдко. Подкова, какъ талисманъ, встрѣчается преимущественна, въ 

https://RodnoVerie.org



— 12 —

домахъ мѣщанъ или въ торговыхъ лавкахъ: прибиваютъ на порогѣ, чтобы 
было много покупателей. Трудно сказать, заимствовано ли это повѣрье, 
или существуетъ на Руси издавна. Источникъ его кроется въ религіозномъ 
почитаніи коней кельтами, германцами, вендами. Для охраненія своихъ стадъ 
отъ моровой язвы венды втыкали головы лошадей и коровъ на заборахъ 
вокругъ конюшенъ и хлѣвовъ, а для отогнанія злыхъ духовъ клали въ 
ясли лошадиную голову. Въ Голландіи вѣшаютъ лошадиную голову въ сви­
ныхъ хлѣвахъ; въ Мекленбургѣ кладутъ ее подъ подушку больнаго. Гер­
манцы для отвращенія грозы ставили на верху избы конскія головы съ 
разинутыми пастями, обращенными въ ту сторону, откуда ожидали бѣду. 
Впослѣдствіи, у германцевъ и славянъ на избахъ стали строить коньки 
деревянные. Наряду съ употребленіемъ подковы для развитія богатства, въ 
Малороссіи встрѣчается нѣсколько другихъ ^сходныхъ обрядовъ. ‘ Въ По- 
днѣстровьѣ втыкаютъ кобылью голову на колъ плетня въ огородѣ, чтобы 
я все родыло". Украинскіе знахари относятся съ особеннымъ уваженіемъ къ 
той травѣ, которая проростаетъ сквозь глазныя ямки конскаго черепа 
и стараются собирать ее для своихъ чаръ (Аѳанасьевъ, I, 637). Въ 
пользу предположенія о заимствованіи русскими обычая прибивать на по­
рогѣ подкову говоритъ то обстоятельство, что обычай этотъ распростра­
ненъ въ Германіи, причемъ подкова здѣсь оберегаетъ домъ отъ всякаго 
зла (Lippert, Christenthum, 461). Подкову въ Германіи и Швеціи прикрѣ­
пляютъ къ порогу дверей, иногда кладутъ дѣтямъ подъ подушку отъ сгла­
за и вообще очарованія (Liehrecht, Des Gervasius Otia Imperialia 100). У 
персовъ отъ сглаза поятъ водой, въ которой положена подкова (Melu­
sine, 1893).

10.

Цвѣтныя повязки.

Красныя перевязки служатъ симпатическимъ средствомъ отъ сглаза и 
болѣзней. Дѣлаютъ такія перевязки изъ нитокъ гаруса, полосокъ ситца, 
ленточекъ, и надѣваютъ ихъ на шею и на руки. Подобнаго рода обычаи 
встрѣчаются во многихъ странахъ. Въ современной Греціи цвѣтныя по­
вязки служатъ оберегами отъ сглаза (Zeitschrift d. Vereins fur Volkskunde 
1892, II, 139). Въ Шотландіи женщины въ предотвращеніе чаръ обматы­
ваютъ свои пальцы краснымъ шолкомъ и весною, передъ выгономъ скота 
въ поле, обвязываютъ у коровъ хвосты красными нитками. Въ Гер­
маніи обвязываютъ скоту рога и шею красными лентами, чтобы предо­
хранить его отъ всякихъ болѣзней и невзгодъ. Въ Малороссіи красными 
лентами перевязываютъ животныхъ, растенія, даже огородныя овощи (Мак- 

https://RodnoVerie.org



— 13

симовичъ Собр. соч. т. П, 499). Въ Индіи невѣстѣ привязйЙалйЦвЦ'.,ірёю, 
въ качествѣ свадебнаго снурка, нитку изъ красной шерсти. Въ Китаѣчіри- 
вязываютъ дѣтямъ къ кисти руки что нибудь красное й пріучаютъ ихъ
смотрѣть на красный цвѣтъ, какъ на лучшее предохранительное средство 
противъ злыхъ духовъ (Шерилъ въ „Фил. Зап. 1884 III 63).

Замѣтимъ мимоходомъ, что во многихъ малорусскихъ названіяхъ рас­
теній обнаруживается воззрѣніе на яркіе цвѣта, какъ горящіе, красные, 

• солнечнаго или огненнаго свойства, напримѣръ: горицвитъ, гориця, соняш- 
никъ. Объ отцѣтшей гречкѣ говорятъ, что она „погасла".

Общее благотворное символическое значеніе краснаго цвѣта перено­
сится на тѣ растенія, которыя имѣютъ ярко красный цвѣтъ или плодъ, въ 
особенности на рябину и калину. Рябина служитъ средствомъ противъ 
колдовства.

Причина особенной любви народовъ къ красному цвѣту, должно бытъ, 
скрывается въ какихъ-либо недостаточно выясненныхъ психофизіологичес­
кихъ особенностяхъ древнихъ расъ, переходившихъ изъ поколѣнія въ по-» 

, колѣніе сначала по крови наслѣдственно, а потомъ традиціонно, по при­
вычкѣ и устойчивой обрядности.

И.

Дѣтская сорочка.

Дѣтской сорочкой называется перепонка, которая , иногда бываетъ на 
головѣ новорожденнаго. Послѣ рожденія ребенка ее немедленно снимаютъ ' 
съ головы и берегутъ въ домѣ. По повѣрью многихъ народовъ, родившійся 
въ сорочкѣ будетъ счастливъ, и самую сорочку берегутъ, какъ личный 
талисманъ, причемъ понятіе о счастливомъ ея значеніи расширяется въ 
томъ смыслѣ, что счастливъ всякій, имѣющій сорочку, по рожденію въ ней, 
или по пріобрѣтенію ее покупкой. У древнихъ римлянъ адвокаты покупали 
сорочку, приписывая ей таинственную способность давать успѣхъ въ дѣ­
лахъ. Такое же воззрѣйіе на сорочку въ примѣненіи къ адвокатурѣ • суще- 
ствовало въ Англіи и Даніи. Въ началѣ прошлаго столѣтія въ .англійскихъ 
газетахъ встрѣчались еще объявленія о продажѣ дѣтскихъ сорочекъ. Во 
Франціи считаютъ счастливыми дѣтей, родившихся въ сорочкѣ, что объ­
ясняетъ французское выраженіе „etre сё coiff6“ (Плоссъ, въ Знаніи 1877, 
III, 33). Вѣрованіе въ счастливое значеніе дѣтской сорочки распространено 
повсемѣстно въ Россіи. Лѣтъ: пятьдесятъ назадъ въ дворянскихъ семьяхъ 
при начинаніи труднаго, дѣла занимали у сосѣдей сорочку, если не: имѣли 
собственной (Авдѣевъ, Зап. о рус. бытѣ, 138). Въ Харьковской губерніи со­
рочку называютъ чепцомъ и думаютъ, что родившійся въ чепцѣ со време­

https://RodnoVerie.org



14 —

немъ будетъ архіереемъ. Чепецъ или сорочку тщательно сохраняютъ, при 
чемъ иногда зашиваютъ ее въ наиболѣе ноское платье дитяти, имѣвшаго 
счастье въ сорочкѣ родиться. То же повѣрье встрѣчается у евреевъ запад­
наго края (Чубинскій, VII, I, 43). Объясненіе повѣрій въ счастливое зна­
ченіе дѣтской сорочки давно уже представлено проф. А. А. Потебней въ 
статьѣ о Долѣ, напечатанной въ Древностяхъ моек, археолог, общ. 1865 
(II. 20): „По взгляду германской миѳологіи, говоритъ здѣсь Потебня, 
души до своего рожденія находятся у богини Гольды за облакомъ. Каж­
дый разъ, когда душа сходитъ на землю, чтобы принять на себя человѣ­
ческій образъ, за нею слѣдуетъ одна, двѣ, три другія души, какъ ея хра­
нители. Въ скандинавской миѳологіи, гдѣ это вѣрованіе особенно развито, 
такой духъ называется фильгія (fylgia, weil er dem Menschen folgt) или ra- 
мингія (hamingia—felicitas —счастье). Мѣстопребываніе ихъ есть сорочка, 
которою иногда бываетъ обвита голова новорожденнаго (gliickshaube), съ 
чѣмъ, очевидно, связано русское повѣрье, что родиться въ сорочкѣ—сча­
стье*. Точно такое же объясненіе народныхъ вѣрованій въ дѣтскую со­
рочку, какъ.,талисмапъ, высказано недавно (1887 г.) Швебелемъ въ сочи­
неніи „Tod und ewiges Leben im deutsch. Volksglauben*.

12.

Волчьи (свиные и др.) зубы и летучія мыши.

Въ Россіи волчій зубъ вѣшаютъ дѣтямъ на шею для зуборащенія. 
Въ Пруссіи съ той же цѣлью употребляютъ лисій зубъ (Krause, 84). Во 
Франціи дѣтямъ во время зуборащенія навязываютъ на шею ожерелье изъ 
волчьихъ зубовъ или дѣлаютъ башмаки изъ волчьей кожи, на что есть 
указаніе въ постановленіяхъ Монтекасинскаго собора 1626 г. Въ голубят­
няхъ вѣшаютъ голову или хвостъ волчій, чтобы не ходила ласочка (fovines) 
(Rolland, Faune popul., I, 130). Въ Бельгіи въ окрестностяхъ Льежа во 
время желудочныхъ болей кладутъ на животъ кожу съ груди волчонка, а 
экскременты волка считаются лучшимъ средствомъ отъ коликъ (Comhaire, 
въ Revue d. trad, popul., 1889, 363). Съ этими обычаями можно сравнить 
монгольскій обычай клясться зубомъ медвѣдя (Потанинъ, IV, 756).

Въ видѣ оберега отъ сглаза волчій зубъ встрѣчается у современныхъ 
грековъ (Zeitschrift Vereics... 1894 II 139). Въ Италіи съ такой цѣлью упот­
ребляютъ куски волчьей кожи или свиные зубы (Trede II 253). У Плинія 
находится любопытное указаніе, что на дверяхъ прикрѣпляли черепъ волка; 
на этомъ черепѣ, какъ на юхновскомъ лаптѣ, долженъ былъ сломиться 
злой глазъ. Далѣе Плиній сообщаетъ, что вокругъ дома три раза обно­
сили летучую мышь и прибивали гвоздемъ надъ окномъ, какъ оберегъ. И 

https://RodnoVerie.org



— 15 —

нынѣ въ южной Италіи къ домамъ прикрѣпляютъ летучихъ мышей, совъ, 
черепа кабановъ, а въ Сициліи кладутъ ихъ по полямъ {Trede II 250). Во 
многихъ мѣстахъ западной Европы значеніе обереговъ имѣютъ косточки 
жабы {Melusine ,1893, 86).

13.

Деревья. Травы. Вѣникъ.

Насколько деревья, по своей величинѣ, неудобны въ смыслѣ личнаго 
оберега, настолько удобны травы, и травы, дѣйствительно, играютъ у на­
родовъ большую роль въ значеніи обереговъ. Онѣ входятъ во многія изъ 
упоминаемыхъ нами далѣе лигатуръ, наузъ и филактерій. Нѣкоторые по­
роды деревьевъ имѣютъ значеніе полевыхъ, садовыхъ и домашнихъ обере­
говъ.' Такъ, въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Швеціи домашними талисманами слу­
жили растущіе вблизи ясень или вязъ; въ Италіи въ садахъ съ этой цѣлью 
садятъ лавръ {Trede II 250). Въ Германіи и въ Сербіи важнымъ личнымъ 
оберегомъ отъ колдовства и сглаза считается зашитый въ платьѣ кусокъ 
отъ пораженнаго молніей дерева {Melusine 1893, 237. Гласникъ ХХХѴ'ІІ, 
147). Въ настоящемъ случаѣ мысль покорена не деревомъ, а силой молніи, 
и оберегомъ въ сущности оказывается послѣдняя.

Въ X пѣснѣ „ Одиссеи“ находится уже указаніе на оберегъ траву— 
моли, корень котораго черный, а цвѣтъ бѣлизной подобенъ молоку. Въ за­
падныхъ средневѣковыхъ пенитенціалахъ встрѣчается много общихъ ука­
заній на травы обереги: „Si quis ligaturas fecerit per herbas*; ,dum dicunt 
diabolica carmina super herbas" и др. Во Франціи отъ колдовства и сглаза 
носили въ XVII в. на шеѣ корешки нѣкоторыхъ растеній, выкопанные 24 
іюня до восхода солнца, и опоясывались въ этотъ день травами {Liebrecld, 
Des Gervasius Otia, 231, 244). Подобное обыкновеніе и нынѣ существуетъ 
въ Италіи {Trede II 254). Въ разныхъ странахъ, въ разныхъ мѣстностяхъ 
преобладаютъ различные растительные обереги. Арабы, египтяне и въ осо­
бенности абиссинцы и сициліанцы пользуются алое, какъ оберегомъ отъ 
сглаза. Въ Калабріи въ Реджіо отъ і/олдовства и сглаза служитъ особый 

родъ кактуса, помѣщаемый вблизи входныхъ дверей или на балконѣ. Рас­
теніе это называется тамъ не иначе, какъ „albero del malocchio*. Въ Ин­
діи отъ сглаза носятъ въ тюрбанѣ лимонъ; дѣтямъ на шею надѣваютъ 
ожерелья изъ блестящихъ зеренъ одного растенія, причемъ потемнѣніе ихъ 
считаютъ признакомъ сглаза. У персовъ отъ сглаза носятъ гвоздичныя 
ожерелья, а у грековъ окуриваютъ зернами’гвоздики. Въ Melusine 1893 г. 
№№ 10—12 талисманы изъ . травъ изложены обстоятельно въ алфавитномъ 
порядкѣ, и потому мы здѣсь не будемъ подробно останавливаться на нихъ.

https://RodnoVerie.org



— 16

Не можемъ не выдѣлить 2—3 травъ, пользующихся особенной популяр­
ностью въ Россіи, вообще среди славянъ, именно:

1) Чеснокъ—въ Великороссіи и въ Малороссіи носятъ отъ сглаза на 
шеѣ или въ карманѣ, въ Галиціи и въ Угорщинѣ вплетаютъ въ вѣнокъ 
невѣсты, наканунѣ дня св, Георгія (23 апрѣля) натираютъ имъ двери и 
порогъ (Записки Геогр. Общ. по отд. этн. 1869 II 100). У древнихъ гре­
ковъ чеснокъ оберегалъ животныхъ; у римлянъ его клали въ дѣтскую ко­
лыбель; въ средніе вѣка во всей Европѣ держали надъ дверями. И нынѣ, 
какъ оберегъ, чеснокъ въ большомъ ходу въ Пруссіи, во всей Германіи, 
въ Трансильваніи, въ Португаліи, въ Италіи, въ Греціи и Болгаріи (Melu­
sine 1893, стр. 141, Zeitschrift d. Vereins z. Valksk. 1894 II 139, Сборникъ 
за народ, умотв. I 80, Trede II 246).

2) Полинъ—держатъ иногда въ карманѣ или подъ подушкой въ зна­
ченіи оберега въ Россіи, въ Германіи, жгутъ въ хлѣвахъ въ ночь подъ 
Рождество во Франціи. Въ Пьемонтѣ вырываютъ полынь для оберега лѣ-

. вой рукой. Какъ оберегъ по преимуществу здѣсь полынь называется bun 
meje, т. е. bonum mihi (Melusine, 1893, 238).

3) Чернобыльникъ—галицко-русскія дѣвушки подпоясываются черно­
быльникомъ отъ сглаза и порчи (КоІЪегд, Рокисіе, I 202). Въ Нормандіи 
чернобыльникъ, собранный 24 іюня, охраняетъ коровъ. Въ Германіи въ. 
средніе вѣка и нынѣ чернобыльникъ носятъ на шеѣ, закапываютъ подъ 
порогъ, опоясываются. Въ Китаѣ кладутъ въ колыбель. Сходныя повѣрья 
бытуютъ въ Чехіи и въ Тиролѣ (Melusine 1893, стр. 242),

4) Чертополохъ, какъ показываетъ самое названіе, идетъ въ обереги. 
Въ Малороссіи держатъ его въ домахъ отъ злыхъ духовъ и вѣдьмъ (No- 
woselski II 145). У южныхъ славянъ чертополохъ срываютъ на зарѣ, кла­
дутъ его на окнахъ, заборахъ, навѣшиваютъ на коровъ (Melusine, 1893, 247).

Можетъ быть въ зависимости отъ важнаго значенія травъ, какъ обе­
реговъ, стоитъ вѣникъ—оберегъ. Объ обрядовомъ употребленіи вѣника на 
свадьбахъ см. мбе соч. „О свадебныхъ обрядахъ" стр. 194. Кромѣ свадьбы, 
вѣникъ въ Германіи кладутъ подъ колыбель и на дорогѣ; въ Австріи пе­
реводятъ коровъ черезъ вѣникъ, бьютъ имъ животныхъ при первомъ вы­
гонѣ ихъ въ поле. Въ Шотландіи, выводя скотъ на ярмарокъ, гонятъ его 
вѣникомъ отъ сглаза. Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ къ вѣтвямъ деревьевъ для 
отвращенія сглаза прикрѣпляютъ вѣники (Melusine 1893, стр. 245).

14.

Филактеріи, лигатуры, или наузы.

Въ разрядъ филактерій, или, по терминологіи древнихъ церковныхъ 
памятниковъ, равнозначущихъ съ нимц characteres, servatoria, amuleta, bre- 

https://RodnoVerie.org



— 17 .

via,, inscription's, scripturae, precatiopes, входятъ астрологическіе. знаки и 
вообще таинственные рисунки. Къ нимъ близко подходятъ „ligaturae*, или 
наузы (польск. navezy, чешек, navazy), металлическія ожерелья, коль­
ца, серьги, мѣшочки съ разными предметами, ладанки, записки съ загово­
рами и т. п. Я говорилъ уже о наузахъ въ „Культурн. переживаніяхъ* 
§ 117; много цѣнныхъ фактовъ привелъ затѣмъ г. Зибртъ на 44—52 стр. 
„Seznam pover" 1894 г. Здѣсь въ примѣч. на стр. 45—46 указана литера­
тура предмета. Къ даннымъ здѣсь указаніямъ мы могли бы кое-что доба­
вить по нашему указателю заговоровъ, и, кромѣ того, присоединить любо­
пытныя указанія на металлическіе наузы (кольца, иглы, золотыя украше­
нія и пр.) въ ^Melusine? 1895 № 8 и 9 и на двѣ цѣнныхъ статьи проф. 
М. И. Соколова о змѣевикахъ въ „Журн. Мин. Нар. Проев.* 1889 г. т. 243 
и въ 1 вып. Трудовъ славянск. коммиссіи 1895 г.

Филактеріи и наузы—тоже древность, но большею частью уже куль­
турная. Здѣсь сохранились элементы мудрости халдейской, египетской и 
еврейской. Затѣмъ кое-что сюда внесла средневѣковая мистика, астрологія, 
каббала, лапидаріи, въ средневѣковой ихъ обработкѣ. Оттого на западѣ 
сохранилось гораздо болѣе заклинательныхъ формулъ и астрологическихъ 
рисунковъ, чѣмъ въ Россіи, которая довольствовалась болѣе простыми, 
такъ сказать, общенародными оберегами, архаическаго битоваго харак­
тера. И въ настоящее время у западныхъ народовъ бытуетъ много фор-, 
мулъ, въ родѣ филактерій, и въ сборникахъ западно-европейскихъ заго-, 
воровъ они часто встрѣчаются; у насъ же попадаются изрѣдка и то боль-, 
шей частью среди низшаго духовенства и въ латинской формѣ (какъ об­
разчикъ, см. латинскую формулу въ „Этногр. матеріалахъ* г. Гринченка въ 

, Черниговск. Земск. Сборникѣ 1895 г. т. I стр. 175).
Изъ славянскихъ лигатуръ отмѣтимъ здѣсь лишь любопытный аму­

летъ съ глаголической надписью, недавно отмѣченный въ „Архивѣ8. Л,. В. 
Яіича (1894 г.). Въ статьѣ проф. М. И- Соколова о змѣевикахъ въ{1 т,- 
„Трудовъ славянской ком." 1895 стр. 183 указанъ (по соч. Щлюмбергера) 
любопытный византійскій амулетъ отъ сглаза съ изображеніемъ, глаза, съ,, 
тіремя ножами сверху. Проф. Соколовъ при этомъ указываетъ на то мѣсто, 
въ Testamentum Salomonis, гдѣ говорится, что виновника сглаза демона Фе- 
нофа можно обезсилить изображеніемъ глаза, испытывающаго .страданія.

15. ;

Сложные обереги. ;

Въ одномъ грузинскомъ заговорѣ изъ г. Кутаиса;, „Злыхъ ангеловъ 
тьмы мы опутаемъ пеньковыми сѣтями и закуемъ въ желѣзные,, кандалы.

https://RodnoVerie.org



— 18 —

Зловредный духъ! выходишь ли ты изъ дерева, или воды, или воздуха, 
приносишься ли вѣтромъ, являешься ли отъ солнца, или луны, или звѣздъ, 
отойди прочь, такъ какъ ты все таки злой духъ! Меня ограждаетъ крестъ. 
Со мной Богъ Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ Святый. Во имя Пресвятой 
Троицы мы запечатаемъ злыхъ духовъ и свяжемъ ихъ словами Матѳея, Марка, 
Луки и Іоанна. Ты, Боже, сохрани и огради Твоимъ милостивымъ крестомъ 
двери и крышу дома (Магиурко, въ Сборн. матер, но опис. Кавк. ХѴШ 312). 
Этотъ заговоръ можетъ служить хорошимъ образцомъ накопленія и смѣ­
шенія разнородныхъ обереговъ. Тутъ и сѣть—оберегъ изъ отдаленной 
древности и въ добавокъ къ сѣти новые тюремные узы—кандалы, и затѣмъ 
„святыя" слова, и крестъ. Любопытнымъ образцомъ сложнаго амулета пред­
ставляется ласточкино сердце, привязанное къ шейному кресту (Аѳанасьевъ, 
Поэт, воззр. 1 455).

1G.

Символическіе знаки.
(Пальцы, глаза, фаллосъ, ключъ).

Оберегами отъ сглаза иногда служатъ символическіе знаки, находя­
щіеся въ прямой зависимости отъ вещественныхъ обереговъ. Опасность 
сглаза постоянно грозитъ человѣку, а наиболѣе принятый въ извѣстный 
моментъ оберегъ можетъ не оказаться подъ руками, и потому въ ходъ пу­
скается его внѣшнее изображеніе или символическій намекъ на него. У 
итальянцевъ бычачій рогъ считается лучшимъ оберегомъ; но носить его съ 
собою неудобно, и потому носятъ маленькіе рожки изъ коралловъ, слоновой 
кости и болѣе простаго матеріала—сопгісеііі, а когда никакого оберега въ 
нужный моментъ подъ руками не оказывается, то въ южной Италіи при опа­
сеніи сглаза прибѣгаютъ къ символическимъ знакамъ—fa il cornu, т. е. протя­
гиваютъ впередъ большой палецъ и мизинецъ, или указательный палецъ и 
мизинецъ, подгиная остальные пальцы. Въ Греціи женщины въ такомъ 
случаѣ протягиваютъ всѣ пять пальцевъ правой руки и произносятъ соот­
вѣтствующій заговоръ (Trede II 252). Греческая манипуляція настолько от­
дѣлилась отъ первоначальнаго вещественнаго оригинала, что безъ посред­
ствующаго италіанскаго комментарія остается непонятною.

У тюрковъ и мавровъ сѣверо-африканскаго прибрежья распростер­
тая рука даже въ изображеніи своемъ считается защитой отъ дурнаго 
глаза. Любопытно, что этотъ обычай перешелъ даже въ словесную форму 
предохранительнаго отъ сглаза заговора, именно говорятъ: „пусть пять 
(рука) падутъ на ваши глаза!* (Пеиіель, Народовѣдѣніе, 109).

Фаллическій элементъ обнаруживается въ оберегахъ лишь на класси­
ческой почвѣ. По словамъ Плинія, въ садахъ роль талисмана играли изо­

https://RodnoVerie.org



_  19 _

браженія Пріапа (Trede, П 249). Изображеніе фаллоса, какъ оберега отъ 
сглаза, встрѣчается и у современныхъ грековъ (ZeitSchrift d. Vereins fiir 
Volkskunde 1894 II 139)—любопытный обрывокъ классической старины. 
Можетъ быть, въ связи съ древними фаллическими культами стоитъ фран­
цузскій оберегъ XVII вѣка отъ сглаза съ видѣ обливанія по утрамъ рукъ 
своей мочой (Liebrecht, Des Gervasius Otia Imperialia 100). Повидимому, фал­
лическое значеніе имѣетъ современный италіанскій оберегъ отъ сглаза въ 
видѣ ключика (Trede II 253).

Особенно характерны тѣ случаи, когда злому глазу противополагается 
изображеніе глазъ. На древнихъ греческихъ росписныхъ вазахъ два глаза, 
нарисованные надъ щитами героевъ, должны были отвращать дурной глазъ 
Отъ пьющихъ изъ чаши. Такіе глаза часто украшаютъ верхнюю часть шеи 
родосскихъ сосудовъ (Паалуцкій, Греческ. росписныя вазы, 71). Тутъ кстати 
будетъ вспомнить обычную характеристику сабли въ сербскомъ эпосѣ „сабля 
са очима*. Византійскій амулетъ съ страдающимъ глазомъ относится къ этой 
категоріи обереговъ.

Кромѣ разобранныхъ и сгруппированныхъ обереговъ существуетъ 
множество частныхъ, такъ или иначе примыкающихъ къ выше приведен­
нымъ по психологическому мотиву. Такъ, въ Италіи отъ сглаза носятъ на 
шеѣ въ ладанкѣ клешни рака, мѣдное изображеніе полумѣсяца (остатокъ 
культа Изиды), стрѣлки, въ Греціи кольцо, въ Россіи, во Франціи жабьи 
косточки и камешки. У негровъ, вообще очень расположенныхъ къ амуле­
тамъ, оберегами бываютъ львиный волосъ, палочки (Reville, Les religions 
I 70, 152, 178, 186, 189; Trede II 253; Rolland, Faune populaire Ш,' 51, 
52, 53). Амулеты этого рода отличаются подвижностью и служатъ разнымъ ' 
цѣлямъ, но большей частью имѣютъ значеніе оберега отъ колдовства и 
сглаза.

17..

Передача сглаза.

Въ Россіи и въ Западной Европѣ боятся брать предметы, лежащіе 
на перекресткахъ, считая ихъ заколдованными. Съ ними можетъ перейти 
болѣзнь. Болѣзнь въ древности переносили заговоромъ на палку, камень, 
тряпку, и клали заговоренный предметъ на дорогѣ. Иногда эта форма . 
оберега принимала характеръ жертвоприношенія и навожденія болѣзни. Такъ, 
въ Индіи старуха наливаетъ въ чашу молока, кладетъ въ нее пищу, и, обвед­
ши чашей 7 разъ вокругъ головы больнаго, выливаетъ на перекресткѣ 4 
дорогъ, или въ такомъ случаѣ кладутъ на распутьѣ монету, кусокъ одежды 
(Melusine 1893, 58).

https://RodnoVerie.org



20 —

Интересны практикуемые у разныхъ народовъ пріемы передачи сгла­
за животнымъ и растеніямъ. Въ разныхъ мѣстахъ Россіи, въ Германіи, въ 
Индіи, кладутъ больного отъ сглаза и переводятъ черезъ него собаку, или 
кладутъ подъ голову больного хлѣбъ и потомъ даютъ его собакѣ (Melusine 
1893, 84). Къ этимъ обычаямъ примыкаетъ старый русскій обычай перево­
дить черезъ больного ручного медвѣдя. Къ этому же циклу повѣрій и об­
рядовъ нужно отнести странный способъ лѣченія больныхъ дѣтей черезъ 
протягиваніе ихъ черезъ дупло дерева, о чемъ въ фольклорѣ есть спеці­
альная монографія извѣстнаго французскаго ученаго Гедоза. („La vieux rite 
medicale" 1893, 84 стр.).

Важное значеніе въ чародѣйствѣ текучей воды, по моему-мнѣнію, если 
не всегда, то во многихъ случаяхъ, обусловлено мыслью о томъ, что вода 
уноситъ сглазъ съ брошенными въ нее предметами.

Глубокая древность, первобытно дикая съ одной стороны и культур­
ная съ другой, завѣщала такую громадную массу разныхъ обереговъ, соб­
лазняющихъ до, нынѣ простаго человѣка своей доступностью, что пона­
добится много образовательныхъ усилій, чтобы расчистить народное міро­
созерцаніе отъ многовѣковой ветоши и проложить путь для здоровой ра­
ціональной жизни подъ покровомъ все болѣе услиливающейся науки.

https://RodnoVerie.org




