# SECRET VISIONS OF THE FIFTH DALAI LAMA

### The Gold Manuscript in the Fournier Collection

Samten Gyaltsen Karmay

Foreword by His Holiness the Fourteenth Dalai Lama



SERINDIA PUBLICATIONS 10 Parkfields Putney London SW15 6NH

© 1988 by Samten Gyaltsen Karmay and Lionel Fournier All rights reserved. Except for brief quotations in review, this book, or any part thereof, must not be reproduced in any form without permission in writing from the publisher.

British Library Cataloguing in Publication Data
Ngawang Lobzang Gyamtso, Dalai Lama V
1617-1682
Secret visions of the fifth dalai lama.
1. Tibetan Buddhist life – Devotional works
1. Title II. Karmay, Samten Gyaltsen
111. Gold Manuscript
294.3'443

ISBN 0 906026 20 2

Designed by Anthony Aris and Philip Miles
Photography by Evandro Costa
Typesetting by Amaranthus
Line drawings by Robert Beer
Colour plates printed by Dai Nippon, Tokyo
Text pages printed by Hillman Printers (Frome) Ltd.
Bound by Dorstell Press Ltd., Harlow, Essex

## CONTENTS

|                                                                                                                                 | Page |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Foreword by His Holiness the Fourteenth Dalai Lama                                                                              | vi   |
| Preface                                                                                                                         | xiii |
| Introduction — The Early Kings — The Phag-mo gru-pa Rulers —<br>The Rulers of Tsang — The Dalai Lamas — The Fifth Dalai<br>Lama | 1    |
| The Secret Biography and the Gold Manuscript                                                                                    | 13   |
| The Style and Artistic Context by Heather Stoddard                                                                              | 19   |
| Summary of the Tibetan Texts                                                                                                    | 27   |
| The Gold Manuscript Illustrations and their commentary                                                                          | 75   |
| The Tibetan Texts                                                                                                               | 175  |
| Glossary                                                                                                                        | 238  |
| Bibliography                                                                                                                    | 242  |
| Index                                                                                                                           | 244  |

#### THE DALA! LAMA



THEKCHEN CHOELING MCLEOD GANJ 174219 KANGRA DISTRICT HIMACHAL PRADESH

#### FOREWORD

From the series of incarnations of body, speech, mind, qualities and activity of the Religious King Trisong Detsen, who was so kind to the Snow Land of Tibet, that have apppeared from time to time the great Fifth Dalai Lama, who inaugurated the Gaden Podrang Government, was an incarnation of his activity. Among the three sets of his collected works known as Outer, Inner and Extremely Secret Teachings, the last include the Extremely Secret Visionary Teachings, which comprise twenty-five texts and their compiled means of accomplishment (sadhana).

Within the classification of Ancient (Nyingma) and New (gSar-ma) translations, which are distinguished according to the period in which they were done in Tibet the Extremely Secret Teachings are classified as a cycle belonging to the Ancient translations. And of the three lineages of the Ancient tradition: the Distant Oral Lineage (ring-brgyud bka'-ma), the Close Treasure Lineage (nye-brgyud gter-ma) and The Profound Pure Visions, (zab-mo dag-snang), they belong to the last.

This collection contains many methods of accomplishing activities of peace and ritual ceremonies concerning Spiritual Masters, Meditational Deities, Dakinis and Dharma Protectors. As these were cycles of teachings unique to the great Fifth Dalai Lama, they are like the inheritance of the successive Dalai Lamas. I am very happy and grateful to Mr. Anthony Aris for initiating the publication of these works.

In general, because they belong to the Secret Mantra cycle of teachings, and particularly the Especially Secret Sealed Teachings (gsung bka'-rgya-ma), it is improper to disseminate them widely. It is for this reason that in Tibet, these existed only in hand-written form and were not

printed. In the case of the works of the great Fifth Dalai Lama himself, although both the Outer and Inner collections were printed, the Extremely Secret Sealed Teachings are only extant in manuscript form.

Due to the above reasons, those who do study and research into these scriptures must actually engage in a well-laid foundation of the entire profound and extensive paths, such principles of Tibetan Buddhism as the exposition of the Four Noble Truths common to the Great and Low Vehicles and the Six Perfections of the Sutra presentation of the Great Vehicle. In particular, it is extremely important to understand that these cycles of Highest Yoga Tantra, Secret Mantrayana, must only be practised by those who have a firm realization of method and wisdom. Otherwise it is a misunderstanding if what is known as Secret Mantrayana is seen only as a method for averting temporary obstacles and making use of an ordinary person's attachment and hatred.

I simply wish to say that it is of utmost importance that Tantra is not abused in this way.

May 27, 1988

Tender shoots, and agreeable words,
Garlands of *utpala* lotuses, and fine meanings,
These may ravish the hearts of young girls, and conceited learned men,
But what is the use of a chattering discourse on delusive visions?

With the yeast of compassion of the three 'roots', The ale of blessing is well fermented in me, Having drunk so much of it, I was crazy to sing strange songs. Understand them if you can.

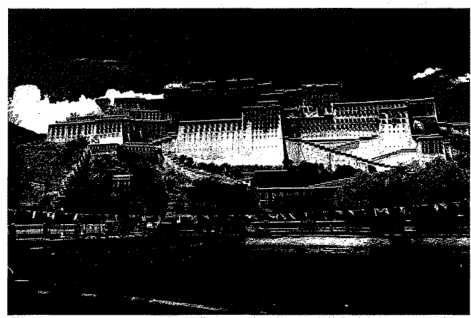
It is not that I claim this work of mine is good,
But it is honest enough to express what actually occurred to me.
I recorded it naturally and without fraud,
As much as whatever my mind could grasp.

Let the lamas and tutelary deities stand witness,
It is important that one is not ashamed.
I, the humble one, have this principle of confidence.
I recorded (these visions) believing that they may be beneficial to myself and others.

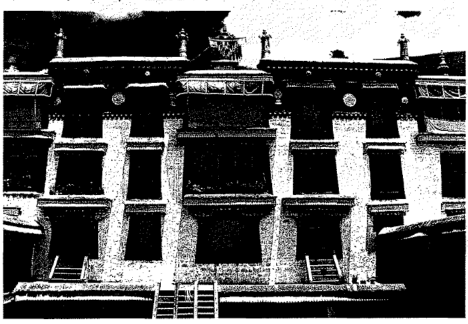
Some, being embarrassed (on reading them), will use the weapon of critical words,
But I will be as calm and aloof as I possibly can.
Those whose karmic propensity awakens will dance,
For them, it will be a counsel for now and ever.

May I myself and those who have a strong inclination,
To record their roaming in the Pure Lands,
By that merit, enjoy good fortune, in coming rebirths,
And reach the highest peak of countless and astonishing wonder-lands.

The flowing melody of divine beings, secret spells and wisdom, At play echoes freely through my body, speech and mind, Vibrating in the auspicious vase, my vocal chords, May this melody pervade the spacious realm of the three worlds!



Potala Palace, Lhasa, built by the Fifth Dalai Lama. (Photo: S.G.K., 1987)



Ganden Phodrang, the Dalai Lama's monastic palace at Drepung where he was enthroned in 1622 as the Fifth Dalai Lama. (Photo: S.G.K., 1987)



above
Title page of Text I: Visions and their Significance, being the elucidation of the visions recorded in the sealed volume.

below opening leaves of the Gold Manuscript.



वरान्तराह्मयाकुरस्थिकाराट्टी<u>।</u> कुर्जुको म्हिलार्थकाराट्टी<u>।</u> २००१ मिलकार्यदा



ભાષ્ટ્રિયું 17ેલચેવલરોનુ પર્જુર્લે(ભાજી!?!!ભાષ૦૦) 1 ગાંકુઓલારનાગુનનાદીઓ કુર્યાલ













સ્ત્રું તામાં માર્ગ જેવાના માના કર્યા કર્યા તે ક મુદ્દેના માર્ગ્યા કર્યા છે જોના માર્ગ્યા તામાં તે કર્યા ત જેવા તે કર્યા ત



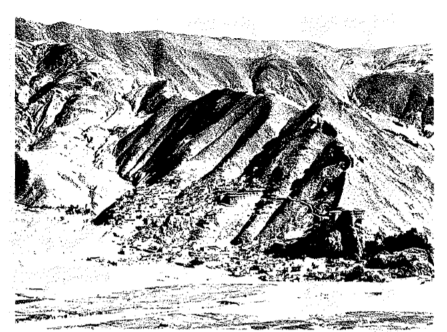
opposite

Miniatures in the Gold Manuscript.

Yid-dzin-ma (p. 177, 1/1).
 Padinasambhava (p. 177, 1/2).
 Isha-rgyal (p. 177, 1/3).
 Acarya dMar-po (p. 221, 3/1).
 Acarya dMar-po (p. 221, 3/1).
 Rig-dzin Thod-pa-rtsal (p. 176, 3/1).
 Rig-dzin Thod-pa-rtsal (p. 176, 3/1).
 Rig-dzin Thod-pa-rtsal (p. 176, 4/1).
 Skra-skis stabs-rgyal (p. 176, 3/2).
 Lur (p. 176, 4/1).
 Padma das-rab-rtsal, also No. 7 (p. 176, 4/2).
 Zur, also No. 10 (p. 221, 3/2).
 Skin-rje (p. 210, 5/1).
 Jes-rid Sangs-rgyas rgya-mtsho (p. 210, 5/2).
 Chu-srin-gdong(p. 236, 5/1).
 Scng-ge'i-gdong (p. 224, 1/2; p. 236, 5/2).
 Chu-srin-gdong, also No. 16 (p. 224, 1/1).







Change ("blivang-revas) birth-place of the Fifth Dalai Lama (1617-1682). (Photo: Hugh Richardson 1940)



Samdruptse (bSam-'grub-rise), now Shigatse, where the Fifth Dalai Lama was enthroned as the sovereign of Tibet in 1642. (Photo: Heinrich Harrer 1950, Collection of the Völkerkundemuseum, University of Zurich.)

#### **PREFACE**

This book reveals for the first time an unknown work by Ngawang Lobzang Gyamtso, the Fifth Dalai Lama (1617-82) on his visionary experiences from the age of six until one year before his death at sixty-five. It was a few years ago at the Paris flat of my friend M. Lionel Fournier that I was invited to inspect an illuminated Tibetan manuscript that he was about to acquire for his collection. There was no problem as to the artistic quality of the manuscript—its magnificent gold calligraphy and the beautifully executed illustrations were there for all to see, but the authenticity of the contents and the authorship had been questioned, not without reason, by certain anonymous experts.

However, on inspecting the first title-leaf of the manuscript the situation resolved itself. It struck me at once that I had before me a work by the Great Fifth Dalai Lama, not mentioned in any of the known inventories of his writings. Indeed, it became quite evident as I scanned rapidly through it that, from the stylistic approach, the turns of phrase, the ideas expressed and the references to his other works, he was the undoubted author, as it would be obvious to anybody familiar with his writings. This was further confirmed by the time I reached the colophon which is found at the end of the principal text of the manuscript. Although this first examination had to be undertaken in the briefest time under the anxious eyes of those present, I was glad to be able to dispel the doubts expressed by the 'experts' and to confirm its authenticity and authorship and to ascribe the manuscript to the seventeenth century.

Not long after this, I was asked by Lionel Fournier to study the manuscript with a view to its eventual publication. On a more extended examination I came to realise that such work not only would involve research into the activities of the Fifth Dalai Lama and, hence, into the political and religious life of seventeenth-century Tibet, but also that its primary interest lies in the field of Buddhist ritual. I was therefore quite happy to accept the proposal for the very good reason that it coincided with the start of the research project 'Rituels Himālayens' under the direction of Professor Alexander W. Macdonald at the Laboratoire d'Ethnologie et de Sociologie Comparative, Université de Paris X, Nanterre, to which I belong and within whose research program I participate as a Tibetan specialist.

While a certain number of the rituals in question were instituted by the Fifth Dalai Lama and had become annual ceremonies of state, others were performed from time to time or on regular set occasions by the monks of his private college in order to ensure his long life and continued good health. It was often during these ceremonies that he had spiritual and visionary experiences.

Besides the unique texts that the manuscript contains, giving historical accounts of the performance of these Buddhist rituals, the Gold Manuscript also has, as will be seen, a number of superbillustrations of ritual articles, mandalas, cakras and lingas. It may be pointed out that no work similar to this manuscript either in the scope of its ritual material or in the high quality of its artistic work has ever been published or even suspected to exist.

In presenting the manuscript an attempt has been made to help the general reader by providing summaries of each of the Tibetan texts and explanations of the illustration, while care has also been taken to reproduce the Tibetan texts in full so that the Tibetologist who wishes to consult them can do so without difficulty.

I should like to express here my profound gratitude to M. Lionel Fournier for the confidence he placed in me as editor of his manuscript, to Dr. John Moores of London University for sparing considerable time in improving my English, to Professors David L. Snellgrove for making critical suggestions, Eric de Dampierre for good counsel, Alexander W. Macdonald for making a number of suggestions, A.-M. Blondeau for intellectual support, my friend Mr. Anthony Aris, the publisher, for undertaking the editorial task and for giving me much advice and practical help, and to Mr. Robert Beer for doing the line drawings.

Let me also express my deep appreciation to Heather Stoddard who has been willing to add a short but indispensable chapter on the aesthetic aspects and style of the manuscript. It must also be recorded that the existence of this book owes much to the close cooperation between Lionel Fournier and Anthony Aris, without whose enthusiasm and efforts this work would never have seen the light of day.

SGK, Centre National de la Recherche Scientifique, Paris, 8.2.1987

#### INTRODUCTION

#### The Early Kings

Covered from head to foot in a single coat of mail, armed with a spear and a shield, galloping across the deserts of Central Asia for its conquest, the Tibetans enter into recorded history. This was at the beginning of the seventh century A.D., when king gNam-ri slon-btsan unified various independent tribes in Central Tibet, and ruled over them from the Yarlung valley-the centre of the dynasty from the time of its mythical founders. However, it was his son, Srong-btsan sgam-po (d. 649) who has the credit for building the Tibetan Empire by expanding its frontiers right into those of T'ang China. Because of this aggression, a war which was to last intermittently for two centuries began between the two countries. Amongst his great achievements are his change of political residence from Yarlung to the sKyid-shod valley, the area of modern Lhasa where he built a palace on the Red Mount (dMar-po-ri) on which now stands the Potala. Furthermore, the first real contact with Buddhism was established at this time, especially through his Nepalese and Chinese wives. He also initiated civil and military laws throughout the land. With the chapels built for the purpose of keeping the images brought by his foreign wives, Buddhist temples began to appear. According to Tibetan historical tradition, it was during the reign of this king that not only was the system of written Tibetan created, but also Buddhist sacred texts in Sanskrit and Chinese were translated into Tibetan for the first time.

According to ancient Tibetan beliefs, the kings were descendants of the *Phyva* gods, the overseers of the world order. They were believed to have possessed certain superhuman powers, particularly the *byin*, 'splendour' of the body for overpowering political and military opponents, and the 'phrul, 'magic sagacity' of mind which enabled them to sustain the order of the world. These physical and spiritual qualities further enhanced the legitimacy of their rule. They were, above all, warriors who lead the army in person and engaged in battles.

However, it was during the reign of Khri-srong lde-btsan (742-97), the second great king that the empire reached the peak of its territorial expansion. In 763, the Tibetan Eastern Army crossed into China and occupied Ch'ang-an (now Xi'an), the capital of the T'ang Empire, and a new emperor was installed temporarily by the Tibetans.

With the founding of bSam-yas, the first Buddhist monastery, around 775 A.D., Buddhism, already practised within certain circles in the country, was now adopted as the state religion. On its firm establishment, Buddhist culture flowed into the country from India and China as well as from the occupied territories in Central Asia. Indian and Chinese Buddhist monks flocked into the monastery and the learning of foreign languages, such as Sanskrit, was instituted. Tibetans now began to translate Buddhist texts into Tibetan with greater confidence and precision. For the first time, treatises on Buddhist doctrines written directly in Tibetan by Tibetan Buddhist monks began to appear towards the end of the eighth century. A little later they were followed by the compilation of the renowned Sanskrit-Tibetan dictionary, the Mahāvyutpatti in 814 A.D., which is still consulted by scholars today.

Ironically the adoption of Buddhism as the state religion marked the political decline of the Tibetan Empire. Soon after the monastic establishment of bSam-yas, a strong pacifist movement began to gain the upper hand in the royal government, although warfare still continued on the Sino—Tibetan frontiers. It was during the reign of king Ral-pa-can (805-38), the third great king, that a Buddhist monk, Bran-ka dPal-gyi yon-tan occupied, for the first time, the highest ministerial office in the royal government. It was this monk minister who negotiated on the Tibetan side the peace treaty between Tibet and China which was concluded first in Lhasa in 821 and in Ch'ang-an in 822 A.D. The bilingual stone inscription of the treaty still stands in front of the cathedral of Lhasa, the Jokhang.

The last king to rule over the country as well as over the territories in Central Asia was *lHa-sras Dar-ma*, known later by the nickname *Glang Dar-ma*. His supposed opposition to Buddhism earned him much criticism by the Buddhists, but in reality no contemporary evidence can be produced for the fact that he persecuted Buddhism.<sup>2</sup> Nevertheless, he does seem to have dismantled Buddhist monastic institutions which were then frequently involved in the affairs of state, and hence incurred the wrath of the Buddhists. He finally perished in what seems to have been a ritual murder carried out by a Buddhist monk in 842 A.D. The manner in which the murder took place is a favourite theme re-enacted in certain Buddhist rituals, especially among the *rNying-ma-pas*. We will have occasion to refer to similar rituals when dealing with the visionary experiences of the Fifth Dalai Lama.<sup>3</sup>

After the assassination of Glang Dar-ma, Tibet once again disintegrated into various petty kingdoms, just as it had been before its unification under gNam-ri slon-bisan at the end of the sixth century A.D. The sudden disappearance of Glang Dar-ma left no clear successor to the throne and consequently a dispute over the succession between two pretender-sons of the king gradually paved the way for the ensuing civil war. This period of Tibetan history was marked by an extremist Tantric movement, the growth of which had been carefully checked by

 H. E. Richardson, A Corpus of Early Tibetan Inscriptions, Royal Asiatic Society, London 1985, 106-43.

2 S. G. Karmay, 'King Tsa/Dza and Vajrayāna', Tantric and Taoist Studies in Honour of R. A. Stein, Bruxelles 1981, Vol. 1, 192-211.

3 See pp. 66-67

royal decree and by a strong ecclesiastic body during the reign of Glang Dar-ma's predecessors.

At the beginning of the eleventh century, Buddhism once again began to be re-established. However, this time its form was neither the monasticism of the eighth century nor the Tantrism of the ninth century A.D., but a combination of both aspects, giving rise to what is now known as Tibetan Buddhism or Lamaism. In Tibet's religious development the eleventh century was a formative period for subsequent religious movements. It was during the period, too, that there appeared a new mythology of the early kings associated with important Bodhisattvas. Amongst them, three were chosen for their prestige in order to fit in with a triple set of Bodhisattvas, namely Strong-bisan sgam-to, Khri-srong lde-btsan and Ral-ba-can, who were acclaimed as 'manifestations' of Avalokitesvara, Mañjusrī and respectively. These kings therefore inevitably became semi-mythical figures in eleventh-century and later Buddhist historical works, Srongbisan sgam-po, the most fearful warrior of all the kings, was now the 'manifestation' of the gentle and benevolent Avalokiteśvara, the Lord of Compassion. His palace on the Red Mount in Lhasa was later to be the Potala, named after a mountain in Southern India considered to be a sacred place of Siva and the paradise of the Bodhisattvas for the Buddhists. To crown this wild Buddhist fantasy, the two foreign wives of Srong-btsan sgam-po were treated as 'manifestations' of Tara goddesses who were associated with the Bodhisattva in the Buddhist pantheon from early times.

As will be seen, this Buddhist invention gave rise to a new Buddhist ideology which not only had a long-lasting psychological effect on the people, but also a profound symbolic significance in later Tibetan religious and political developments. It is no wonder then that this ideology was often consciously used to legitimize the rule over the people and country by a Buddhist monk who represented the human form of a Bodhisattva (just as had *Srong-btsan sgam-po*), first by the Karma-pas and later by the Dalai Lamas. This explains, as will be seen, why the Fifth Dalai Lama wrote lengthy accounts of his visionary experiences in which the Bodhisattva often takes the appearance of the king.<sup>4</sup>

4 See pp. 39-40, 44, 48-49, 55

#### The Phag-mo gru-pa Rulers

As the eleventh century wore on, Tibet was still in a ferment of religious movements, but devoid of national leaders. She was destined to become a part of the Mongol Empire at the beginning of the thirteenth century, like her eastern neighbour China. However, within the Mongol Empire, Tibet occupied a place of privilege, unlike other countries subjugated by the Mongols such as China. She assumed in the person of 'Phags-pa of the Sa-skya-pa sect a position of spiritual eminence at the court of Kublai Khan. Consequently there developed a particular relationship between the Tibetan Lama and the Mongol

Khan as respectively priest and patron. However, Tibet finally got rid of the Mongol domination and regained her independence in 1358. The rising power in Tibet at this time was Byang-chub rgyal-mtshan (1302-64) of Phag-mo-gru. His first action was to topple the puppet government of the Sa-skya-pa and gain acknowledgement by the Mongols as the effective leader of the country. Under his national leadership, Tibet justly found a revival of her early glory of the royal period. The Phag-mo gru-pa rule occupies a most remarkable period in Tibetan history. It was a time when the greatest luminaries were active, Bu-ston Rin-chen-grub (1290-1364), Klong-chen rab-'byams (1308-63) and Tsong-kha-pa (1357-1419), to cite just three. There was another type of writer very active during the same period, who wrote works mostly on religious themes, imbued with strong national sentiments. These authors are known as gter-ston, 'textual rediscoverers'.

In the cultural field, the thirteen fortresses, all in Central Tibet, are witness to the architectural achievements of this period. The fortress bSam-'grub-rise which was situated on the hill of modern Shigatse, in Tsang, is said to be the last of the thirteen to have been built and was later improved during the reigns of the Tsang kings. This great fortress, as will be seen, was an important historical site for establishing the sovereignty of the Dalai Lamas by the Great Fifth in 1642.

#### The Rulers of Tsang

In 1565, Zhing-shag Tshe-brtan rdo-rje who originally served under the Rin-spungs ministers of the Phag-mo-gru, seized power from his masters and established himself at bSam-'grub-rtse. He gradually took over control from the Phag-mo-gru. His second successor, Karma phuntshogs rnam-rgyal (regn. 1611-21), became the master of the whole of Central Tibet. However, the administrators of Lhasa still offered their allegiance to the Phag-mo-gru. This led to a serious conflict between the two provinces coupled with a sectarian struggle for power. On the one hand, the rulers at bSam-'grub-rtse, who were nationalistic, were supported by what were supposed to be men of religion, the Karmapas of the bKa'-brgyud-pa sect. On the other hand, the Phag-mo gru-pa administrators at Lhasa were backed by the more recent sect, the dGe-lugs-pa, followers of Tsong-kha-pa, who had a strong foreign ally, the Mongols. The new sect was now thirsting for political power and because of its foreign connections was the object of suspicion and harassment. The stage was then set for the ensuing civil and religious strife which continued until 1642. It was at the conclusion of this ignoble civil war that the Fifth Dalai Lama, hitherto simply the Abbot of Drepung, finally emerged in triumph as the sovereign of Tibet.

#### The Dalai Lamas

One of the foremost disciples of Tsong-kha-pa was dGe-'dun-grub (1319-1475). In 1447, he founded the great monastery of Tashilhunpo, which later became the seat of the Panchen Lamas. After his death, his reincarnation was found in a twelve-year old boy who later, at the time of ordination, was given the name dGe-'dun rgya-mtsho (1475-1542). He soon rose to a position of great eminence among the dGe-lugs-pas. Although at first he was not accepted as head of the monastery, later he came to occupy not only the throne of his own monastery but also those of Drepung and Sera. He is mostly remembered for the fact that he founded the monastery Chos-'khor-rgyal in rGyal and for his acquisition of the monastic residence of the sNe'u-sdong princes in Drepung. This palace known as the Blue Stone House (rDo-khang sngon-mo) was given to him in 1518 by the princes; later he named it the Joyous Palace (dGa'-ldan pho-brang), hereafter the Ganden Palace, which then became the official residence of the future Dalai Lamas in the monastery. Just before he died, he is supposed to have foretold that he would return in the body of a young monk. Consequently, not long after his death, a child was hastily recognized as his reincarnation and was enthroned in Drepung. When he was nine he was ordained and given the name bSod-nams rgya-mtsho (1543-88).

By now the system of recognizing an infant as the reincarnation of a previous lama among the dGe-lugs-pas was firmly established. bSodnams rgva-mtsho, soon enthroned as the grand abbot of Drepung, became very famous for his preaching ability, but his movements were restricted by the bKa'-brgyud-pa sect in Tsang. He was soon invited to pay a visit to Mongolia by Altan Khan, the leader of the Tümed Mongols. The dGe-lugs-pas very quickly understood the significance of the invitation as it was clear that it opened up for them a new mission field in a foreign country as well as offering them political support. When bSod-nams rgya-mtsho met Altan Khan in 1578 near Koko-Nor on the border of Tibet, the two men felt that they were in a similar situation to that of 'Phags-pa of the Sa-skya-pa and Kublai Khan. The Mongol Khan made great gifts and bestowed on the Tibetan lama the title Dalai Lama Vajradhara, Lama, the Ocean (of Wisdom), the Holder of the Thunderbolt. The Lama, in return, named the Khan Chos-rgyal lha'i tshangs-pa, King of Religion, Brahman among gods. The success of bSod-nams rgya-mtsho in converting the Tümed Mongols to the dGe-lugs-pa doctrine made him one of the greatest preachers in Asia at the time and his fame soon spread throughout Mongolia and in China. While the dGe-lugs-pa saw a strong potential ally in the Mongols, the Khan probably dreamed of ruling Tibet through them as Kublai Khan had done through the Sa-skya-pa. However, bSod-nams rgya-mtsho died prematurely in Mongolia before being able to return to his monastery, in 1588 at the age of forty-five.

Although the lineage of the Dalai Lamas began thus with bSodnams rgya-mtsho, the Tibetans call his two predecessors also by the title Dalai Lama. He therefore became known as the Third Dalai Lama.

The next reincarnation was found in one of the Mongol Khan's sons, who was given the name Yon-tan rgya-mtsho (1589-1616) and who became the Fourth Dalai Lama. The choice for the reincarnation in the Mongolian family was in fact mere diplomacy and it indeed contributed to furthering the already close relationship between the dGe-lugs-pas and the Tümed Mongols. The latter on their side now acquired a convenient right to meddle in the affairs of the dGe-lugs-pa church. The King of Tsang, who represented Tibetan national interests, was understandably alarmed by this new development which inevitably further widened the rift between the two provinces. The Mongol Dalai Lama was soon brought to Lhasa with his family escorted by fierce Mongol cavalry. Very little is known about the personality of this Dalai Lama, but he is known to have committed a great blunder by refusing to give an audience to Karma phun-tshogs rnam-rgyal, the ruler of Tibet at the time, which provoked an immediate attack on the dGe-lugs-pa monasteries by the Tsang forces. Furthermore, the presence of the Mongol Dalai Lama became the symbol of the dGe-lugs-pas' foreign connection and caused much consternation even among certain dGe-lugs-pas themselves.

However, Yon-tan rgva-mtsho suddenly died at the age of twentyeight in 1616 and the Mongol interest in dGe-lugs-pa church affairs disappeared from the stage, at least for the time being, coinciding with the collapse of the Tümed authority in Mongolia itself.

#### The Fifth Dalai Lama

The Fifth Dalai Lama was born in 1617 in the castle of 'Phying-ba stag-rtse at 'Phyong-rgyas in Yarlung to an aristocratic family. His father, dGra-'dul rab-brtan by name, was a military official at the court of the Phag-mo-gru. Kun-dga' lha-mdzes, his mother was from the influential family sNa-dkar-rise who had a strong link with the Jo-nangpa sect. Tāranātha (1575-1634), the learned Buddhist historian and head of the sect, was therefore requested to give the child a name: this was Kun-dga' mi-'gyur stobs-rgyal dbang-gi rgyal-po. The name contains a part of Tāranātha's own Tibetan name, Kun-dga' snying-po, as does the name of the Dalai Lama's mother. Tārānātha, ironically, as will be seen, hoped that the boy one day would be a follower of his sect, the Jo-nang-pa.

Amongst the Dalai Lama's ancestors, there were some who followed the rNying-ma-pa teachings, but his family's favourite sect, at the time, was the bKa'-brgyud-pa. Due to the troubled situation in the country, the Tsang ruler suggested that the mother and child come to bSam-'grub-rtse for reasons of safety, but the mother chose to go and stay with her own amily at sNa-dkar-rtse. The bKa'-brgyud-pa sect had already tried to make out the child as a reincarnation of one of their own lamas before he was recognized as that of the Fourth Dalai Lama, but this was not all. There was also another more serious candidate for the reincarnation of the Fourth Dalai Lama among the *dGe-lugs-pas* themselves. This was *Grags-pa rgyal-mtshan* (1619-54), who was presented as a possible reincarnation before being finally recognized as the reincarnation of *Pan-chen bSod-nams grags-pa* (1478-1554), the teacher of the Third Dalai Lama.

In 1621, Karma phun-tshogs rnam-rgyal, the King of Tsang, died and was succeeded by his young son Karma bstan-skyong dbang-po. This event calmed the political situation between the two provinces and the following year the discovery of the Dalai Lama's reincarnation was officially proclaimed. The six-year old boy was then escorted to Drepung and enthroned in the Ganden Palace as the Fifth Dalai Lama with the tacit approval of the new King of Tsang.

The Ganden Palace, to which we referred earlier, was the place where the Dalai Lama resided until he was thirty. It was here that the young boy began to have visionary experiences of certain deities. These occurred soon after his arrival in the palace at the age of six, but not much attention was given to them by his attendants at the time.<sup>5</sup>

In 1625, the boy was ordained by Pan-chen Blo-bzang chos-rgyan (1567-1662), then the abbot of Tashilhunpo, and was given the name Blo-bzang rgya-misho. From 1627 onwards he began to study Buddhist philosophy at the feet of Gling-smad dKon-mchog chos-'phel (d. 1646), the most authoritative monk among the dGe-lugs-pas at the time. The Dalai Lama continued his study until he was about twenty-four, not only of philosophy but also of all the traditional subjects of learning. such as astrology, medicine, poetry and Sanskrit. He often met Panchen Blo-bzang chos-rgyan, the other most influential personality in his religious education. Although the Dalai Lama was seriously interested in philosophy, he soon came to realize that his training in metaphysics did not do him much good. On the contrary, he felt that it made him haughty with a notion of superiority that became a veritable obstacle in approaching other learned persons. This he realized only when he was nineteen and on the occasion when he met 'Khon-ston dKon-mchog Ihun-grub (1561-1637) who initiated him into the rDzogs-chen, the Great Perfection meditation and other rNying-ma-pa teachings. This proved to be a turning-point in his religious attitude. Not long after this, he had contact with other rNying-ma-pa masters, especially Zur Chos-dbyings rang-grol (1610-57) who gave him instructions on various magic rites. The young Dalai Lama became very fond of these rites which left a strong imprint on his personality in later years and indeed on his secret visionary experiences.

During these years of study, he also had to fulfil his duties as Grand Abbot of Drepung which was under the management of his treasurer, bSod-nams chos-'phel (1595-1657). The latter was the man who wielded the power behind the scene and who was instrumental in engineering the revolt against and the overthrow of the King of Tsang. From now on we will refer to him as Zhal-ngo, his official title. The Dalai Lama himself constantly made friendly overtures to the Tsang

5 See p. 28.

ruler at least in appearance and often in a very conciliatory tone, but the sectarian friction between the bKa'-brgyud-pa in Tsang and the dGe-lugs-pa in Ü continued to simmer until it boiled over a few years later. However, these years did not pass without political significance and foreign contacts.

In 1637, Gushri Khan, the chief of the Qosot Mongols, was on pilgrimage in Lhasa. The Dalai Lama took him to be the person who was alluded to in a prophecy. He therefore had a throne made for the Mongol in front of Jo-bo, the Buddha image in the Jokhang, and conducted a religious ceremony giving the name bsTan-'dzin chos-rgyal, 'Dharmarāja, he who upholds the doctrine', and a gold statue of Tsong-kha-pa. The relationship established at this time between the two men had, as will be seen, a far-reaching political consequence.

In 1638, the Dalai Lama took the full ordination, also in the Jokhang, strictly following the dGe-lugs-pa tradition and his name Blo-bzang rgya-mtsho was now preceded by the word Ngag-dbang. At the same time, his interest in the rNying-ma-pa teachings deepened and, not long after this, his relationship with Zur, the rNying-ma-pa master became somewhat conspicuous and the Zhal-ngo began to express his disapproval of the rNying-ma-pa teachings on the basis of purely sectarian view. This prevented the Dalai Lama for the moment from learning more about their magic rites which he now regarded as indispensable.

In 1640, Gushri Khan heard that the dGe-lugs-pas in Tsang were suffering persecution at the hands of the Tsang ruler and his own sectarian group, and the Khan resolved to eliminate the opponents of the dGe-lugs-pas. He sent a message to the Dalai Lama informing him of his intention to fight against the king of Be-ri who was an ally of the King of Tsang and a Bonpo by faith. Although the Dalai Lama was convinced that the Be-ri king was an enemy, he kept himself neutral in the matter. On the other hand, the ambitious Zhal-ngo not only approved the plan but also requested the Khan to lead his army directly to Tsang after the campaign in Kham. When the Mongols were fully engaged in the war in Kham, the Zhal-ngo asked the Dalai Lama to perform a magic rite (drag-las, las-sbyor) on behalf of the Mongol force. The Dalai Lama rebuked him saying that he did not know any magic rites and moreover the Zhal-ngo did not approve of such rites!<sup>6</sup> Nevertheless, the Dalai Lama, after consulting Zur, performed an elaborated magic rite.

In 1641, at the New Year, news of the success of the Mongol forces in Kham reached Lhasa and it was learned that the Mongols were now heading towards Tsang. The Dalai Lama himself was taken by surprise at this news, but in fact the Mongols were simply following the Zhalngo's instructions which were given in the name of the Dalai Lama. After several month's fighting, the Tsang royal forces had to retreat into the bSam-'grub-rtse fortress which meant that the Mongols would have to wait in siege until provisions had run out. The reckless Zhalngo was now anxious about the seriousness of the situation and

6 Dukula, Vol. I, f. 87a4.

requested the Dalai Lama to go and mediate! The Dalai Lama now showed his real character as a skilful politician and answered to this effect: 'I told you that I never approved of your plans. Now, when everybody knows that we are in revolt, how can I possibly mediate? There is now no question of remaining under the rule of the King of Tsang!'

While the fighting went on at the fortress and in other places, the Dalai Lama invited Zur to Drepung and, together, they performed various magic rites against the Tsang royal forces who were now regarded as the enemy of the doctrine, and during these ceremonies the Dalai Lama had various visions.<sup>8</sup>

In 1642, after one year's struggle, the Tsang forces finally surrendered and the young king Karma bstan-skyong dbang-po was captured. After a short while, the Mongol Khan invited the Dalai Lama to pay a visit to the newly conquered province. When he arrived at Thob-rgyal at a distance of one day's journey from the fortress, the Khan, the Zhal-ngo and other dignitaries came to meet him. In a welcoming ceremony, the Khan, amongst other offerings, made over his conquest of Tibet as a gift to the Dalai Lama. The next day, when the Dalai Lama and his now enlarged entourage arrived at the fortress, they were again welcomed by a long procession led by 600 Mongol cavalrymen. The Dalai Lama spent the night in the monastery of Tashilhunpo and the following day he was enthroned in the main hall of the fortress known as Khams-gsum zil-gnon. Also on this occasion, at the ceremony of enthronement, the Mongol Khan proclaimed that he had made over his conquest of Tibet as a gift to the Dalai Lama and that the Dalai Lama was from now on the sovereign of Tibet. The ceremony had in a way a strong symbolical effect by re-enacting the prestigious meeting between the 'Phags-pa Lama and Kublai Khan and the meeting between the Third Dalai Lama and Altan Khan, the leader of the Tümed Mongols. However, there was a great difference between this meeting and the previous ones, as it resulted in the Fifth Dalai Lama's accession to the sovereignty of Tibet and the establishment of the Dalai Lama dynasty which survived in Lhasa until 1959.

The Dalai Lama then returned to Drepung and formed his government which was now called dGa'-ldan pho-brang, after the name of his monastic palace. A new Tibetan sovereign state was created in which the Dalai Lama himself was the supreme leader and the Mongol Khan was the titular king of Tibet, but the latter's real function was to defend the country and its newly formed government, always ready to intervene with his soldiers if the situation so required. The other important office instituted was that of the sDe-srid, often described as the Regent, but in reality his function was that of a Prime Minister. The Zhal-ngo was now appointed to this office with the title of sDe-srid which had already been in use from the time of the Phag-mo gru-pa rule, when it had the meaning of 'ruler'.

In 1643, the Dalai Lama wrote his famous history of Tibet at the request of Gushri Khan to mark his accession to the sovereignship.

7 ibid., f. 101b6-101a2.

8 ibid., f. 102a2; see also p. 29.

9 ibid., f. 106b4-107b6.

Having created the new Tibetan state, it was now necessary to choose a location for the seat of the government as Drepung was no longer a suitable location for governing the entire country. The choice of Lhasa was obvious as it had already been the ancient capital of the royal period, and moreover the major dGe-lugs-pa establishments were mostly in its vicinity.

In 1645, the construction of the Potala Palace began and after five years the part known as the White Palace (Pho-brang dkar-po) was completed, and the Dalai Lama moved there from Drepung in 1649. It is the eastern, white-painted, upper part of the edifice and contains the private apartment, public reception halls, a number of temples and government offices. The chamber Nyi-'od in the private apartment, the Joyful Reception Hall ('Chi-med bde-ldan-'khvil) and the Temple of Lokeśvara and Varti ('Phags-pa lha-khang) were the places where the Dalai Lama often had his visionary experiences. The temple, which is relatively small, contains the two sacred 'self-made' (rang-byung) images representing different aspects of the Bodhisattva Avalokiteśvara, namely Lokeśvara and Varti who recur frequently in the Dalai Lama's visionary accounts. The image Lokesvara is believed to have belonged to King Srong-bisan sgam-po and was originally kept on the Red Mount (dMar-po-ri), but in the medieval period it passed through various hands, finally arriving in Kham, whence it was returned to Lhasa just when the construction of the Potala Palace began in 1645.

The central part of the Potala, known as the Red Palace (*Pho-brang dmar-po*), was built in 1690 by the Regent Sangs-rgyas rgya-mtsho (1653-1705) who was the greatest and last of all the regents. It took four years to complete and amongst many religious monuments, it contains the tombs of the Fifth Dalai Lama and his successors.

The Potala also contained an important institute known as rTse rNam-rgyal grva-tshang (hereafter the Namgyal College), a small private establishment of monks for performing rituals for the Dalai Lamas. It was first founded in 1574 by the Third Dalai Lama in Drepung and was based at the monastery until it moved to the Potala when the Dalai Lama took up residence there. Later a special quarter in the Potala known as gSang-sngags dga²-tshal was assigned to this college whose duty was to perform, amongst other rituals, the public ceremonies of long life for the Dalai Lama in the reception hall already referred to. It was here and during these ceremonies that the Dalai Lama often had visionary experiences. It was also from the monks of this college that most of the private official attendants of the Dalai Lama were chosen, for instance the chief sacristan (mchod-dpon) who could rise to the position of the Regent.

One of the most important diplomatic relationships which the Dalai Lama entertained was undoubtedly with the government of the Manchu Empire. He was invited to make a state visit to Peking in 1648 by Shun Chih, the first Emperor of the Manchu Dynasty. The request was accepted in 1649 and the visit took place after four years of negotiation. In 1652, the Dalai Lama set out from Lhasa with some

3,000 men and when he arrived at the Sino-Tibetan border after nearly one year's journey, he sent a letter to the Emperor asking him to come to meet him at the border. This caused a protocol crisis among the Manchu court officials, although the Emperor personally wished to comply with the Dalai Lama's request. Thus it was finally agreed that the Emperor should make the journey, but would actually meet the Dalai Lama within Manchuria as the latter was the one invited. At Kheritaka in Manchuria a palace was specially built for the Dalai Lama to rest on the way, and there he left most of his attendants. He continued the journey with only three hundred officials and on the way was met by a series of imperial emissaries before arriving at Chenlo'u where the Emperor was already waiting for him. At a short distance from the imperial throne, the Dalai Lama dismounted from his horse and the Emperor descended from his throne and came to greet him. The two sovereigns clasped each other's hands and exchanged their greetings through interpreters. Early in the New Year 1653, the Dalai Lama arrived in Peking where further official receptions and banquets were reciprocated. The Dalai Lama took up residence in what is known as the Yellow Temple, specially built for his state visit. After two months' stay in Peking, he returned to Tibet.

After this long journey, he mostly occupied himself with religious practices and writing. His written work consists of 235 titles making up 24 volumes, as well as the Sealed and Secret Biography (gSang-ba'i rnam-thar rgya-can) of which Visions and their Significance (mThong-ba don-ldan), the Gold Manuscript in the Fournier Collection, is a summary. 10

During these years, he also founded a number of monasteries. However, one of the ecclesiastic institutions he established was to have unfavourable political consequences for Tibetan unity. This was the creation of the reincarnating system of the Panchen Lamas. In 1662, his revered master, Pan-chen Blo-bzang chos-rgyan died and the Dalai Lama immediately composed a prayer urging his master to incarnate. He gave orders that the prayer be recited in general assembly of monks of the great monasteries. In 1667, under his own supervision, a boy of the family Bru, one of the five old and sacred Bonpo families in Tsang, 11 was recognized as the incarnation of the master, 12 In the same year, the boy was enthroned in rGyal-mtshan mthon-po, the palace of the abbots of Tashilhunpo, as the Second Panchen Lama, with the name Blo-bzang ye-shes (1663-1737) given by the Dalai Lama himself. Although several lamas of the Panchen line were spiritually eminent and erudite, in later centuries they became not only a cause of discord among the dGe-lugs-pas themselves but also an object of political manipulation by foreign powers which often created difficulties for them in maintaining their earlier spiritual relationship with the Dalai Lamas.

While the Dalai Lama was engaged in his religious affairs, the government was handled by a succession of Regents. The Dalai Lama assumed the actual running of the government for only two short 10 See p. 27.

<sup>11</sup> S. G. Karmay, The Treasury of Good Sayings: A Tibetan History of Bon, London Oriental Series, Vol. 26, London 1972, 3-13.

<sup>12</sup> Dukula, Vol. I, f. 315a6; Vol. II, f. 49b3. The Fifth Panchen Lama bsTanpa'i dbang-phyug (1855-81) was also born in this family.

periods which were from 1658 to 1664 and in 1669. He died in 1682 at the age of sixty-five in his private apartment in the Potala, but his death was officially announced only in 1697 when the Sixth Dalai Lama, Tshangs-dbyangs rgya-mtsho (1683-1706) was already fourteen years of ago. The Regent Sangs-rgyas rgya-mtsho kept the death a secret and governed the country in the Dalai Lama's name for fourteen years.

The reign of the Dalai Lama was one of the more splendid periods of Tibetan history. It marked the reunification of almost the whole of Tibet under one sovereign leader for the first time since the collapse of royal authority in the ninth century A.D. and the restoration of peace and prosperity in the country which had recently been so ravaged by sectarian and political strife. He left his imprint in many spheres of Tibetan culture, especially in religion, literature, philosophy, architecture, painting and indeed in civil administration. Most Buddhist sects were left to their own affairs including the Karmapa Lamas. However, the Jo-nang-pa, partly due to Tāranātha's involvement with the King of Tsang and also partly due to their doctrinal differences, suffered banishment from Central Tibet and the closing of their monasteries there. In certain regions, the Bonpos, the followers of the Bon religion, were also, probably through the recklessness of the king of Be-ri, faced with the forced conversion of their monasteries into dGe-lugs-pa ones, but the Dalai Lama himself was by no means doctrinally hostile to Bonpos. On the contrary, if ever there was a Tibetan leader who was eclectic in his approach to religious questions, it was certainly he.

One of the Dalai Lama's most remarkable achievements remains with us in his writing. In this he shows a profound mastery of the language with a free style which allowed him to express his personal feelings with a most striking frankness, sarcasm, humour and above all a mockery of his position and often that of the dGe-lugs-pa sect as well. Not only had he a sharp intelligence and an open spirit but also great acumen in summing up a complicated situation. The three-volume autobiography which records his daily life in the seventeenth-century setting is a testimony to these qualities. He was deservedly accorded the rare epithet, INga-pa chen-po, the Great Fifth, outstanding statesman that he was. Although throughout his life he had to deal with worldly affairs, he never wavered from his vows of monastic celibacy. Within this formidable personality, however, there was another dimension which was perhaps his real character and which craved for rituals, magic and mysticism. As we shall now see, his earthly existence was bathed in an ocean of mystic and theophanic visions.

# THE SECRET BIOGRAPHY AND THE GOLD MANUSCRIPT

We do not propose here to study in depth either the life of the Fifth Dalai Lama or seventeenth-century Tibetan political and religious history. On these topics many scholars, Luciano Petech, Zahiruddin Ahmad, Ariane MacDonald and others have already done tremendous work. What we do propose here is to look first briefly into the relatively little known work by the Dalai Lama: the volume of the Sealed and Secret Biography (gSang-ba'i rnam-thar rgya-can) which from now on we call the rGya-can and then particularly at the Gold Manuscript which contains among other works an important text entitled Visions and their Significance (mThong-ba don-ldan). We have the greatest pleasure in bringing to light for the first time this last work, the existence of which, it may be pointed out, has been totally unknown to Tibetologists, or to anyone else for that matter, until the present day.

The rGya-can is primarily about the visionary experiences ('khrulsnang, gzigs-snang) recounted in what is traditionally known as the secret biography (gSang-ba'i rnam-thar). Many of the great Buddhist teachers wrote such accounts before the Dalai Lama, even among the dGe-lugs-pas. One of the best examples of this is the vision of mKhasgrub dGe-legs dpal-bzang (1385-1438) of his master, Tsong-kha-pa, known as 'The five-fold Visions of the Lord' (rfe gzigs-pa lnga-ldain experienced after his master's death. This particular vision is a very popular theme for painting among the dGe-lugs-pas. The difference between the rGya-can and the earlier examples consists on its size and the prophecies it contains. It has twenty-five main sections, each of them bearing a title in one stanza ending in an expression: 'sealed with symbols of the wheel, jewel, sword', etc. The Dalai Lama therefore did not write this work for the general reader, for it is about paranormal, spiritual and visionary experiences, and orthodox Buddhists generally do not approve of such claims. Consequently the volume of the rGyacan is never included among his collected works and is left out altogether even from inventories of his writings. It was never carved on printing-blocks, whereas most of his other works appeared in print during his own lifetime. Quite a number of his works were widely used and became famous, especially those on philosophy, meditation, poetry and history. His writings on Buddhist philosophy, especially, became the manuals for several monasteries. His autobiography is used as one of the best sources for the social, religious and political history of the seventeenth century in Tibet by both Tibetan and Western scholars. On the other hand, the *rGya-can* has always remained in its manuscript form and was read by a small and exclusive circle so that its authenticity has sometimes been doubted, without justification.

Only two manuscript copies of the work are known to exist outside Tibet: one in the Hemis monastery in Ladakh and one in the Bibliothèque Nationale in Paris. That in the Hemis monastery was published in Leh in 1974. The manuscript copy in Paris is described in a short passage by Ariane Macdonald in a catalogue of an exhibition of Tibetan art. She states that this manuscript is older than the one in Hemis and dates back either to the end of the seventeenth century or to the beginning of the eighteenth century.

Already at the age of six, the Dalai Lama began to have visionary experiences and they continued to occur periodically throughout his life except for a long period between the age of forty-seven and fifty-six. The recording of the experiences continued until about the first two months of 1681 when he was sixty-four, just before the year in which he died. The redaction of the first section of the rGya-can took place in 1663, but the composition of the remaining sections is not dated. As the visionary experiences occurred periodically, the redaction of the remaining sections cannot be ascribed to any one particular year.

Here are the headings of the main sections of the rGya-can according to the Hemis manuscript.

| I. Ka   | 'Khor-lo'i          | rgya·can | 14. Pha  | Rigs-gsum    | , 11 |
|---------|---------------------|----------|----------|--------------|------|
| 2. Kha  | lDe-mig             | 21       | 15. Ba   | Yid-bzhin    | . "  |
| 3. Ga   | sNying-gi           | **       | 16. Ma   | Thog-mda'i   | ,,   |
| 4. Nga  | rDo-rje'i           | , 11     | 17. Tsa  | Me-long      | . "  |
| 5. Ca   | Bum-pa'i            | н        | 18. Tsha | rTa-zhal     | 17   |
| 6. Cha  | Nor-bu'i            | **       | 19. Dza  | dPal-be'i    | **   |
| 7. Ja   | Ral-gri'i           | 37       | 20. Va   | Shva-na'i    | **   |
| 8. Nya  | Nyî-zlai'i          | 25       | 21. Zha  | Pad-dkar     | 53   |
| 9. Ta   | Kilaya'i            | 35       | 22, Za   | gDugs-dkar   | • 17 |
| 10. Tha | sDig-pa'i           | <b>.</b> | 23. 'A   | Chos-dung    | **   |
| II. Da  | Gri-khug thod-khrag | . 31     | 24. Ya   | gSer-nya'i   | **   |
| 12. Na  | Dhu-ti'i            | ,,       | 25. Ra   | rGyal-mtshan | "    |
| 13. Pa  | Nyi-zla kha-sbyor   | 37       |          |              |      |

#### The Gold Manuscript

The Gold Manuscript contains sixteen texts consisting of 184 folios with nineteen introductory miniatures and five groups of illustrations, mostly of ritual instruments, but also mandalas, cahras and lingas with a total of 886 separate drawings on sixty-one leaves. The folio of the manuscript measures 29 × 6 cm and is calligraphed in gold

- 13 A record of the visionary experiences of the Fifth Dalai Lama Nag-dhañ-blo-bzañrgya-misho, Smanrisis shesrig spendzod, Vol. 42, Leh 1974.
- 14 Dieux et démons de l'Himalaya, Paris 1977, No. 345.

on a charcoal black background in the dbu-med type of script known as 'bru-ma. Each folio has five lines except two folios at the beginning of each text which have only four lines. The titles of the illustrations and inscriptions therein are written in the 'khyugs script whereas mantras are in dbu-can, the printed characters. The paper is very brittle, and all the folios seem to be single sheets except those of Text II which are made of two sheets of paper stuck together, therefore thicker than other folios and also slightly wider and longer than the rest of the volume.

#### Text I, f. 1a-107a.

This is entitled Visions and their Significance, being an elucidation of the visions recorded in the sealed volume. However, this text is, in fact, a summary of the sections from Ka to Tsa of the rGya-can. The section Ta is only referred to while the sections Tsha, Dza and Va are summarized in Text II which we will deal with shortly. The reason for not summarizing the sections from Tsha onwards in Text I is that the work was completed in the first half of 1673. In other words, the remaining sections record the visions that occurred after that year.

Two reasons are given for summarizing these earlier sections. Firstly, it was written for all those who wished to do drawings and paintings of heavens and deities according to the Dalai Lama's visionary experiences, and the descriptions of them given in these sections of the *rGya-can* were too long and the language was too difficult for artists to understand. Secondly, the visionary experiences described in those sections were not always in chronological order, and the Dalai Lama felt that it was necessary to put them into the right sequence.

Four historical personages are mentioned in the colophon of which we have made a translation below. They are Blo-bzang yon-tan, the choir-master (dbu-mdzad), Ngag-dbang shes-rab, the chief sacristan (mchod-dpon), 'Jam-dbyangs grags-pa, the secretary (yi-ge-pa) and A-gur of gZhis-ka shar-pa, the Tantrist (sngags-'chang). These are mentioned as the bskul-pa-po, those who urged the Dalai Lama to write the work. 15 Apart from A-gur whose personal name was Guru rta-mgrin all the others were very close attendants of the Dalai Lama living in his private apartment in the Potala Palace. They were involved with him right up to the time of his death. These three and his personal physician Dar-mo Blo-bzang chos-grags were the close collaborators of the Regent Sangs-rgyas rgya-mtsho in maintaining the secret of the Dalai Lama's death until the next reincarnation came of age and was installed in the Potala. 16

We know very little indeed about the choir-master, although he is often mentioned in the autobiography, always in the same role. He was a very learned person especially in chanting and ritual dance. He died in 1685. The chief sacristan, on the other hand, is known to scholars in connection with a portrait of the Dalai Lama. His predecessor climbed to the position of the sDe-srid which shows the importance of the post held by the chief sacristan.

15 See p. 16.

16 Dukula, Vol. IV, f. 219a3.

'Jam-dbyangs grags-pa was himself a very learned monk and in his capacity as private secretary would often act as scribe, that is, the one who took down on the sampa the Dalai Lama's dictation or who copied the text written on the sampa by the Dalai Lama himself.

The samta, often known under the honorific term bka-sam, are small wooden planks varying in size, but normally about 35  $\times$  15 cm with a recessed black writing surface. There can be several planks in one bunch. They are thinly oiled so that when one plank is drawn through a heap of ash, the dust of the ash adheres to the oil enabling the user to write on it with a wooden pen. This was one of the ways of saving ink and paper, but it ran the risk of effacement very rapidly.

'Jam-dbyangs grags-pa therefore occupied one of the most privileged positions among the private official attendants. Elsewhere the Dalai Lama stated that this monk was an adept of the rDzogs-chen philosophy. He took an active part, with the Regent, in building the Red Palace of the Potala, the tomb of the Dalai Lama, and in establishing the commemoration day of the latter's death. We find him still active in 1695. It was this monk who acted as the scribe when the Dalai Lama wrote the Visions and their Significance, that is, Text I. The function of the scribe (yi-ge-pa) is in fact a kind of 'editorial assistant'. His work was not simply 'copying' as the word yi-ge-pa might suggest. He had an active part in editing texts, especially in the Dalai Lama's later works. It is known that it was also this monk who edited the last parts of the third volume of the autobiography based on the notes left by the Dalai Lama himself.

Text I seems to have been written first on the samţa by this scribe. It was then copied on paper by another monk named gNas-btsun 'Jam-dbyangs bstan-'dzin. This monk is the person designated by the phrase yi-ge'i 'du-byed-pa in the same colophon, that is, the one who executed the Gold Manuscript based on the first copy which he himself made directly from the samṭa. That is why at the end of Text I, it is termed gnyis-zhus, 'copied twice' (f. 107a). The word yi-ge-pa, 'editorial assistant' must be distinguished from the phrase yi-ge'i 'du-byed-pa which simply means calligrapher.

Guru rta-mgrin, who is described as a sngags-'chang, 'tantrist' (married man of religion), is the person designated in the colophon by the term ri-mo-ba, 'draughtsman' or 'artist'. It is further stated that while the calligrapher was at work Guru rta-mgrin occupied himself with the drawings of zhing-bkod, that is, the illustrations in the manuscript. The word zhing-bkod is an abbreviation of zhing-khams-kyi bkod-pa, which means literally 'the pattern of the heaven'. It applies primarily to the painting of the heavens, but in the present context it is also applied to drawings of mandalas and ritual instruments which are a part of the visionary heavens. It is therefore unquestionably this artist who drew the magnificent illustrations in the manuscript. He is also mentioned several times in the autobiography together with his son (who was also an artist) and always within the context of an artistic work. 17

<sup>17</sup> ibid., Vol. I, f. 108b6, 286a3; Vol. II, f. 152a4, 153a5, 164b4; Vol. III, f. 245a, 246a3.

Thirteen thangkas depicting the visions of the Fifth Dalai Lama according to the rGya-can and a number of others depicting his life according to his autobiography were painted during his lifetime. <sup>18</sup> The Regent Sangs-rgyas rgya-mtsho stated that he had twenty-three thangkas painted in accordance with the visions recorded in the rGya-can not long after the death of the Dalai Lama. These were completed in 1686 and another set of twenty-three thangkas of the same subject was finished in 1688. However, it is not known whether the above-mentioned artists were involved in the execution of these paintings, although they are now known to have survived to the present day. <sup>19</sup>

It must be clearly stated that the colophon under discussion does not explicitly mention the Gold Manuscript itself. The Tibetan word for this is gser-bris. Nor is the title Visions and their Significance (mThong-ba don-ldan) attested anywhere in the works so far consulted. This seems to suggest that only two copies of this particular work existed: the one copied on the paper directly from the samta and the Gold Manuscript itself. On the other hand, drawings identical to the ones in the Gold Manuscript depicting various ritual instruments, lingas and mandalas are not entirely unknown. Such a collection of drawings found its way to the Musée Guimet in Paris from Tibet. A certain number of drawings from this collection have already been published by several scholars. 20 However, no one has identified them, explained their purpose or traced their sources. Although these drawings are somewhat crude and in many ways much simplified in comparison with those in the Gold Manuscript, they are certainly copies from a work similar to those in the Gold Manuscript since the titles of the rituals involved and the inscriptions identifying the ritual articles are exactly the same.

As to the date of execution of the Gold Manuscript, the colophon of Text I stated that the Dalai Lama himself checked the text against the illustrations, but again without making explicit reference to the Gold Manuscript itself and its illustrations. <sup>21</sup> However, there is hardly any doubt that, except for Text II, they were executed after 1674 (since the writing of the work was completed in 1673) and probably before 1681 if the Gold Manuscript is the work he checked. From about the middle of 1681 the Dalai Lama's writing activities were completely halted by his illnesses.

#### Text II, f. 1a-26a.

This work is entitled Seizure of the Pride of Illusions. According to the colophon of this work, it is a supplementary work to the sections Tsha, Dza and Va of the rGya-can. These sections, as mentioned earlier, were not yet written when Text I was completed. Its structure is the same as that of Text I and it contains summaries of the sections just mentioned. However, the colophon makes a contradictory statement. It says that it was written in 1693 (chu-bya, f. 26a). As is well known, the Dalai Lama died in 1682. It therefore cannot have been written in 1693 by the Dalai Lama himself. The other odd feature

18 ibid., Vol. III, f. 128a6.

19 ibid., Vol. IV, f. 245a6, 246a3.

20 G. Beguin, Les mandala himalayens du Musée Guimes, Paris 1981, 61.

21 See p. 65.

22 See pp. 67-68.

of the colophon is that it does not carry the Dalai Lama's name, nor is any other name given for the author. On the other hand, the scribe is mentioned. He is 'Jam-dbyangs grags-ba whom we have already met in the colophon of Text I where he has the same role. Nevertheless, the work was either written or dictated by the Dalai Lama himself, for the visionary events recorded in the text took place in 1673 and 1680. Furthermore, the rituals, which are described in the work and which were performed in 1680, clearly point to the fact that the Dalai Lama was not at all well during that year and indeed he died a little over one year later. It is therefore quite possible that he died without being able to provide a colophon for his last work. We may therefore conclude that it was 'Jam-dbyangs grags-pa, the 'editorial assistant', who actually wrote the colophon in 1693 on behalf of his master, and it is also probable that he even prepared certain parts of the work using notes left by the Dalai Lama. However, the manuscript of this text, which is in gold like the rest of the works in the volume, is executed by the same hand as that of Text I. There is another factor which must be taken into account concerning the odd character of this work. As stated above, its folios are slightly thicker and longer than other texts in the volume and it is found placed at the end of the Gold Manuscript instead of after Text I where it would more obviously occur. This further suggests that it was completed at a later date and that its execution in gold script was also done after the other parts of the manuscript. We have placed it after Text I both in the Summary that follows and in the reproduction of the manuscript pages by reason of the sequence of the visionary experiences and also for the reader's own convenience.

There are no texts which contain summaries of the last five sections of the rGya-can. These sections are devoted to the record of the visions that occurred from 1674 to 1680 and the first few months of 1681. The reason for their omission in the Gold Manuscript is that the Dalai Lama was still continuing to record his visions in detail during these years as a part of the rGya-can itself.

None of the remaining texts in the Gold Manuscript have colophons except Text III, the colophon of which mentions the name of Za-hor-gyi ban-de, the monk of Za-hor; a name which the Fifth Dalai Lama commonly used and which appears also in the colophon of Text I.

As for the titles, contents, and number of folios of Texts III-XVI, the reader is referred to the chapter of the summaries<sup>23</sup> and to the manuscript itself.<sup>23</sup>

# THE STYLE AND ARTISTIC CONTEXT

#### Heather Stoddard

Leafing slowly through the diptych and triptych panels of the illustrations, the reader is struck by a pervading atmosphere of 'tremendum'. I An immediate sensation of intrusion into a secret universe arises. Mental projections, transcribed into complex and tangible symbols, appear, suspended, revolving in a charcoal black void, destined for inner eyes and for the manipulation of the powerful forces of the human psyche. On a more rational level, one becomes convincingly aware of an ancient ritual tradition. Questions arise as to processes of 'sedimentation', 2 of the overlapping of currents and epoques, combined here before our eyes into a sophisticated and elaborate whole. From the ordered harmony of the ritual offerings, we turn to the rDo-rje gro-lod section on 'liberation', where agonizingly realistic linga start from the page in disquieting torment.

Awed at being so close to the person of the Great Fifth, at perusing the structured imagery of rituals he visualized, understood and performed in the minutest detail, trying to grasp at the oblique references to the world of his secret visionary experience, we hesitate, the uninitiated, to profane the fantastic imagery of the tantric ritual world; just as we are baffled at the proliferation of paraphernalia destined to control the forces of human pain and passion and evil. We stand a little as twentieth-century laymen, fascinated by the three-dimensional creations of physicists and biochemists, presenting, by inference, the submicroscopic universe in concrete multicoloured apparitions of insubstantia.

Yet it is the Dalai Lama himself who leads us on. The mThong-ba don-ldan, checked by him, was specifically created, sometime between 1674 and 1681, from the rGya-can, in simplified language with illustrations for the artists: 'for all those who wish to do drawings and paintings of the heavens and the deities according to the Dalai Lama's visionary experiences'.<sup>3</sup>

Very few secret biographies of Tibetan masters are known to the outside world. From written accounts concerning them, this one conforms precisely to the category. It is in manuscript form and would not have been published in xylograph. It relates the inner life of the master: his visions and mystical revelations. Yet the Gold Manuscript stands alone as the only illustrated secret biography known to exist.

1 G. Tucci, Tibetan Painted Scrolls, Rome 1949, 323.

2 See K. Schipper, Le Corps Taoiste, Fayard, Paris 1982, ch. V. Le Rituel.

3 See above p. 28.

- 4 G. Béguin, Les mandala himalayens du Musée Guimet, Paris 1981, nos. 40-45, 'Aires sacrificielles'. The original manuscript, E.G. 1656, Rituel Enluminé, contains 32 diptych and triptych illustrations, with explicative notices in dbu-med Tibetan on each one, giving the source in the rGya-can, and the function of the ritual.
- 5 Byang-gter sgrub-skor rnam-gsum | phurpa | bKa'-brgyad khro-rol | tshe-bdag | skang-gso | lha-bsangs sogs-kyi gtor-dpe |
- 6 For example, T. Skorupski, Tibetan Amulets, Bangkok 1983.
- 7 I thank F. Meyer of Paris for the following information: in 1688, in the colophon of the Väidürya sngon-po by sDe-srid\* Sangs-rgwa rgya-mtsho, it is stated that the 79 thangkas were in progress though not yet complete. In 1703 the whole set is mentioned.
- 8 One complete edition has recently been published in Tibet, Bod-lugs gso-rig rgyud-bahi'i nang-don bris-cha ngo-mtshar mthong-ba don Idan, People's Publishing House, Lhasa, 1986. Another edition is under way in the Soviet Union.

9 In Essais sur l'Art du Tibet, Paris 1977, 119-56.

Furthermore, it is undoubtedly an original, contemporary with the author, who was, as has often been said, one of the greatest men in Tibetan history.

In the context of ritual drawings, it is also unique. No earlier collections of tantric ritual illustration are known. An incomplete and somewhat sketchy copy of images found in the Gold Manuscript, kept in the Musée Guimet in Paris, is the only other text that we know of. The six published diptychs of this copy correspond almost exactly to the different sections in five groups of the original, although with a somewhat different association of images, and a greater concentration of elements on each page. This copy lacks both the first and last folios and we have no knowledge as to its origin, date or the circumstances of its execution.

Other illustrated technical manuals—aids to study, or to the performance of rituals are known, such as a manual for the construction of sacrificial cakes, gtor-ma, of the rNying-ma-pa tradition. Dozens of examples for use in different rituals are given in detailed outline. Collections of drawings of ritual charms, cakra, have also been made, many recalling those found in the Gold Manuscript, but these have been published in the twentieth century, by western authors. 6

Another important source of comparison is in the art of the medical thangkas used in Lhasa in the Medical Schools of ICags-po-ri and sMan-rtsis-khang. A superbly beautiful collection of seventy-nine paintings dates back to the founding of the lCags-po-ri at the time of the Great Fifth by his regent. The originals were being painted in 1688 and are thus contemporary with the Gold Manuscript.7 Here again, although the subject matter is quite different, and the examples that exist are probably very close twentieth-century copies.8 a certain similarity is undeniably present in the elegantly arranged series of ingredients, displayed in double perspective in fine bowls and dishes. Various animals, instruments, weapons and even ritual objects are represented, although classified, as befits medical analysis, in a much more orderly way than the subjects of the Fifth Dalai Lama's dreams. Every now and then, however, there escapes from some medical concoction, a curl of steam, recalling the fine silvery whirls of smoke in the Gold Manuscript.

The outstanding quality of both collections of illustrations bears witness to the refined sophistication of the court of the Tibetan pontiff in the second half of the seventeenth century. In her article 'Un portrait du Cinquième Dalai Lama', Mme. A. Macdonald shows that a number of portraits of all sizes for different people on particular occasions were made during his lifetime. At the same time she gives a clear idea of the atmosphere in the 'Private Household' both before and after the pontiff's death. The activities of creating statues and paintings and their ritual use, within the context of the lama-disciple relationship, are intimately linked, as the article so eruditely shows, as well as in the refurbishing of monasteries and state rituals. One of the closest members of his entourage, the 'Master of Ceremonies',

mChod-dpon Ngag-dbang shes-rab, was "officially charged with the organization of offerings, especially the three symbolic offerings of the three aspects of the Buddha: Statues and paintings representing the 'Body' of gods and saints, Texts, supports of the 'Word', and mchod-rten, stūpa, supports of the 'Mind'. Such offerings were presented in the name of the Dalai Lama to the great monasteries of Tibet. The 'Master of Ceremonies' was of such importance that he never left the Dalai Lama's side, except in the execution of his duties, and he is often mentioned in the volumes of the Tham-phud, which contain the dedicatory writings by the Dalai Lama on the occasion of the offering of such and such a 'support'. <sup>10</sup> For example, in 1678, Ngag-dbang shes-rab 'had sculptures made and thangkas painted, as well as other objects of religious art, for the temple of Khra-'brug, one of the first of Tibet, founded, according to tradition, in the seventh century.' <sup>211</sup>

Another artist in the court is mentioned by Mme. Macdonald as having received a command from the Dalai Lama, just before his death, to paint a thangka. Lo-chen Dharma-sri (1654-1717) of course accepted. He was the younger brother of the 'treasure finder' gTer-bdag gling-pa (1646-1714), founder of the famous rNying-ma-pa monastery of sMin-groi-gling, and close disciple-cum-master of the Dalai Lama. gTer-bdag gling-pa in turn offered a last service for the pontiff, performing rites for him in the Potala on the 24th day of the 8th month of 1681, a little before his passing away, and on the following day consecrated a large number of paintings and statues of tutelary divinities in the private apartments of the Dalai Lama. 12

If we know of no antecedents to the *mThong-ba don-ldan*, we must impute their existence. Whether we consider the manuscript to be a precise manual of ritual practice, or a work of art—and it is certainly both of these, neither could appear at such a pinnacle of perfection, without a long period of elaboration and distillation. In trying to trace its genesis, within the context of Tibetan painting, it seems we should follow three guidelines:

#### **Illuminated Manuscripts**

The Nepalese manuscripts of the eleventh and twelfth centuries, which had such far-reaching effects on Tibetan art during the early period of the Second Diffusion of Buddhism in Tibet, contain already in prototype form an essential stylistic feature of the mThong-ba don-ldan: gold and silver calligraphy against a black background, illuminated with rectangular inset scenes of the life of the Buddha, of Bodhisattvas, and protecting deities, rather than human teachers. Indeed, the earliest dated Tibetan manuscript is of this type, being a Prajñāparamitā text calligraphed in gold, against a black background with inset illustrations. It has been radio-carbon dated to 1195 A.D. 14 On the painted book covers of this period we also find in prototype, representations of ritual offerings which are later to be associated essentially with the benefactors who ordered the execution of a work, but which also closely resemble the symbolic offerings on mandala. 15

10 ibid., 132-33.

11 ibid., 133.

12 ibid., 145-46.

13 See Buddhism. Art and Faith, ed. W. Zwalf, BMP 1985, pl. 173-75.

14 The Newark Museum. Tibetan Collection III. Sculpture and Paintings, V. Reynolds, A. Hellet, J. Gyatsho, pl. 7, and p. 139-41.

15 W. Zwalf, op. cit., pl. 167, 172-75.

## Mandala

To go back to a still earlier example or hypothetical model, we may look amongst the Tibetan drawings and paintings from Dunhuang, from the ninth and tenth centuries. Amongst them is an unfinished plan of a mandala, in which the attributes alone, symbolizing the divinities, are shown. <sup>16</sup> Drawn in a free and rapid hand, it is perhaps the earliest known example from the Tibetan Buddhist world. Such attribute mandala are comparatively rare, however, for Tibetans apparently preferred a complete visualization of the form of the divinity. There are however, present on almost every major mandala of the Tibetan tradition, traced in fine silhouette outline, the emblems of the universal monarch and the eight auspicious symbols. <sup>17</sup> These are displayed in the inner section on the square ramparts of the city of the cakravartin, and we would suggest that they are probable model-types for the Gold Manuscript drawings. The superb fifteenth-century mandalas of the Sa-skya-pa school are exquisite examples. <sup>18</sup>

## Black Thangkas (gSer-thang or nag-thang)

Dr. Pal, in his recently published survey, Tibetan Paintings, <sup>19</sup> agrees with Tucci that the famous 'black thangkas' date back no further than the eighteenth century. <sup>20</sup> It is certain that the taste for these awesome evocations of the terrible tantric protectors of the Dharma developed widely in the eighteenth century in Tibet. If this is so, the Gold Manuscript stands as one of the earliest manifestations of the 'black thangka' type of representation, being identical both in style and technique. A powerful image is simply created using a fine gold outline against a black background, with the addition of highlights, principally of green, blue and red which bring to life flames, forms and movement.

How did the Tibetan artists arrive at this apparently simple technique? In Tibetan Painted Scrolls, Tucci speaks in general terms, with reference to the thangkas of the mGon-khang, and affirms: 'In the most ancient, of the Guge school, the dark blue or black figures of monstrous deities emerge from the dark red background; in the most recent ones these roles are reversed: on the black background the figures stand out surrounded by vivid gleams of flame. In some of them, as for instance in the magnificent specimen (n. 170) representing dPal-idan lha-mo, we must almost guess at the presence of the goddess from the vivid red of her eyes, mouth and hands and from the flames surrounding her; she suddenly springs out of the awful darkness of cosmic night, all aflame'. 21

We cannot quite agree with Tucci, when we look back to earlier centuries, but rather observe a gradual dispersion in the density of the enveloping red aura, until only the tips of flames flicker pale red and gold. The divinity remains throughout dark as the cosmos. Like the fine tracery that forms the background to many early mandala, and which develops in the fifteenth century into robust lacy patterns set against a darker sky of blue or black, the lines of the red aura gradually take on life and movement, whilst simultaneously becoming finer and

16 D. E. Klimburg-Salter, The Silk Route and the Diamond Path, UCLA 1982, 173, diagram for mandala of Uşnişavijâya, 9-10th cent.

17 rGyal-srid sna-bdun and bKra-shis rtags-brgyad. See also Tucci, op. cit., 318-20.

18 See P. Pal, Tibetan Paintings, Basel 1984, pl. 29-34.

19 ibid.

20 ibid., 159-60.

21 Tucci, op. cit., 320-25.

finer, until they almost disappear.

Although the black thangka strikes by its powerful imagery, and is of course most relevant here, the use of varied monochrome backgrounds to highlight the forms and details of divinities can be traced back a long way, even to the banners of Dunhuang. 22 Pal suggests that the idea of the gser-thang may have come from Eastern Tibet, where the artists could have been inspired by the black and gold frontispieces of Chinese sutra texts.23 On the other hand we have already remarked the existence of early Nepalese manuscripts, prototypes of the black manuscripts so widely famed in the Tibetan world. This does not preclude interaction with the Chinese tradition. There exist numbers of gser-thang, many of a period earlier than the Gold Manuscript, with red, orange, gold and even grey backgrounds.24 In the case of a gold base, the outline is in contrasting red or black.25 We should not discount either the possibility of influence from the appliqué and embroidered thangkas, such as the thirteenth-century Avalokiteśvara, ('sPyan-ras-gzigs sens-nyid ngal-gso'i dkyil-'khor'), which was the personal 'tutelary deity' (thugs-dam) of the great lama 'Phags-pa (1235-1280). The extremely simple design of this 'mandala' of Avalokitesvara as a young bodhisattya with the deer skin thrown over his shoulder, is applied to a plain gold brocade background.26

Let us take a rapid look at a few examples in Pal's *Tibetan Paintings*, observing, over the centuries, the evolution from heavy red against black or dark blue, to a simple vibrant gold line in the cosmic darkness.

The figures of Mahākāla lend themselves particularly well to the style. Firstly (pl. 13), a small almost square thangka of the 'Great Black One', in his four-armed manifestation, with a date of around 1200 A.D.<sup>27</sup> The lithe, robust black figures of the angry protectors stand out clearly in three-dimensional relief against a dense unmoving dark red mandorla, upon which are inscribed in fine volutes the symbolic patterns of fire. It is only in the small surrounding area that we catch incidentally a glimpse of black charnel grounds. Further on (pl. 23), a superbly formed Hevaira in yab-yum (dated fourteenth-century) uses the same type of balanced powerful contrast between dense red and dense black. Two Bonpo thangkas from Dolpo in Nepal, albeit in provincial style, bring us suddenly much nearer (sixteenth century) to the gser-thang and to the Gold Manuscript itself. Indeed they appear as an intermediate style, between the 'black and red' thangkas, and the later gser-thang. The flaming mandorlas flicker with long tongues of flame, while whirls of smoke and cloud, pale miniature figures and animals in the charnel grounds, are rendered in simple gold outline. Offerings stand clearly delineated against the black ground, as in the Gold Manuscript.

Yet nearer in time and style is the dancing figure of the Lionheaded dākinī, Seng-ge gdong-ma (pl. 76). The entire ground is black, whilst the clouds, flames, rocks and figures are dramatically coloured in blue, green, red and gold. The outline is gold and it is only one step

- 22 Klimburg-Salter, op. cit., colour pl. 68.
- 23 Pal, op. cit., 159.
- 24 ibid., pl. 114.
- 25 Bod kyi thang-ha (Tibetan Thanghas), Lhasa 1985, pl. 75, the 4th Panchen Lama (1567-1662), a contemporary portrait of him?
- 26 · ibid., pl. 118.

27 We accept the dates given by Pal as reasonable, though this first one may be a little early. It is essential to recall that a 16th cent. date was attributed to the Tibetan manuscript mentioned in n. 14 above, until it was radio-carbon dated to 1195 A.D.!

28 See: Irène Martin du Gard, 'Peinture d'offrandes à dPal-idan dmag-201 1gyalma', Arts Asiatiques XL, 1985, 68-82.

29 An inscription in archaic Tibetan bears witness to this early date: G. Tucci, Indo-Tibetica, Rome 1941, vol. 1V.II, 5 and vol. IV.I, 121-23; IV.III, fig. 34-35, text IV.I, 127-32.

30 ibid., IV.III, fig. 81-82.

31 See p. 17 above.

32 Trésors du Tibet, Muséum National d'Histoire Naturelle, Paris 1987, pl. 32 and 34.

further, using the same palette, with a much lighter touch, to the eighteenth-century 'black thangkas' or the Gold Manuscript itself.

We must, lastly, mention the genre of 'Offering thangkas', rgyantshogs, magnificently represented on pl. 79 of Pal's book, where a richly gilded Mahākāla stands angrily present (this is unusual) in the midst of his attendant creatures and surrounded on three sides by superbly organized ritual offerings. This brings us closest of all to the imagery of the Gold Manuscript, Normally, the terrible manifestation of the deity is but evoked. He or she is absent, whilst the attributes and apparel, weapons and armour, companions and preferred animals, all the accoutrements of his state, are vividiy displayed in gold outline against black space. 28 Again, in this genre, we find the same tendency to diminish the density of colour describing the objects, until the style becomes almost entirely linear, with palely glinting shadows of pastel blue, green and red, as transparent highlights. What may be one of the earliest rgyan-tshogs type of painting is published by Tucci in Indo-Tibetica. It is a wall-painting from the monastery of Samada, whose foundations go back to the eleventh century or earlier.29 The revantshops in question is manifestly of later execution. It may belong to the Mongol period, though it is difficult to hazard a guess at the date from a detail. In the same volume of Tucci's major work on Tibetan monasteries, are two other details from the corridor leading to the mGon-khang of the dPal-'khor chos-sde monastery of rGyal-rtse, datable to the early fifteenth century. Charnel ground images stand out against a stark plain background.30

To conclude, according to the present state of our observation and knowledge, the Gold Manuscript stands as the earliest dated manifestation of the 'black thangka' genre of painting, and appears as an intermediate style between the genres of manuscript illustration and the rgyan-tshogs type of 'black thangka'.

Recently two thangkas have come to light that have a direct relevance to the Gold Manuscript. It is now known that not long after the death of the Fifth Dalai Lama in 1686, his regent, the sDe-srid Sangs-rgyas rgya-mtsho commissioned a set of twenty-three thangkas depicting the Dalai Lama's life and visions until the age of 63, as recorded in the rGya-can. Two years later, in 1688, he had another set made, also of twenty-three thangkas.<sup>31</sup> Was the second series a direct copy of the first, and why did he have them duplicated? Who was, or who were the artists? Was Guru rta-mgrin involved? Were they painted in a workshop in the Potala? Perhaps they now remain, rolled up, together with what we hope to be hundreds of others that escaped the depredations of the Cultural Revolution, in the storerooms of the Potala?

There is, in fact, very little doubt that the first two of one series are at present on view in the exhibition 'Trésors du Tibet', which has recently opened in the Jardin des Plantes in Paris.<sup>32</sup> The description given in the catalogue tells us little beyond the fact that the central figures depicted are the Fifth Dalai Lama and the *sDe-srid* himself,

and that they come from the Potala collection. The first is lightly worn, whereas the second appears almost brand new. According to Rig-'dzin rdo-rje, of the Archaeological Department in the Norbulingka, in Lhasa, there is no doubt that they date from the time of the sDe-srid, for the mountings, both in the brocade work and the special top corner furnishings, are to be found only in thangkas made during his reign. The thangka of the Fifth Dalai Lama was taken out ceremonially every year to be displayed, whereas that of the sDe-srid remained rolled up in storage, and this explains the difference in wear.

We may wonder for what reason the sDe-srid ordered these thangkas, when the Secret Biography had, under the direct supervision of the Dalai Lama, already 'illustrated' his visions. It is immediately obvious however that we are being confronted with quite different types of representation. The colours of the thangkas are brilliant, with liberal use of vivid pinks, blues, green and red, found also in the seventeen miniatures of the Gold Manuscript. They are, we may say, esoteric, classical examples of late Gelugpa 'portraits' of the ideal type, according to the sMan-ri school of painting, examples of which abound.33 Vibrant and luminous, even joyful in their ambiguous multiple plane perspective, the central figure seems to be projected into intermediate space from the richly florid mandorla. The gathering of adoring monks and yogins at the foot of the throne of the Fifth Dalai Lama emerges onto a third spatial plane, while the whole central complex nestles, like a rich and fragrant flower, both bevond and behind the charming and detailed narrative scenes that surround it, in which we may trace, in perfect order, fourteen of the visions as recounted in the Gold Manuscript.

The portrait of the sDe-srid depicts him as ruler over Tibet, with the host of government officials and dependants at his feet in the 'Khams-gsum zil-gnon' type of representation.<sup>34</sup> Again, around the time of the sDe-srid's reign in the early eighteenth century, more of the Dalai Lama's visions were painted in the Klu-khang behind the Potala.

It has been noted elsewhere that the Gold Manuscript was finished in 1674, consisting of sixteen texts in 184 folios, and that the illustrations were executed between 1674 and 1681 a.d. There are seventeen miniature paintings at the middle or extremities of eight calligraphed folios, 35 plus five groups of illustrations, mostly of ritual instruments and materials, but also including mandala, cakra and linga. There are in all 886 separate figures on 61 folios. Each folio measures 29 × 6 cm, and the work is calligraphed in gold against a charcoal black background. The script is in dbu-med 'bru-ma style, and the titles and inscriptions on the illustrations are written in cursive 'khyugs style. The mantras are in dbu-can.

Text II is slightly thicker and wider than the others. The rest appear to be done on a sheet of paper of single thickness, whereas in Text II two fine sheets of buff-coloured paper are glued together, and the matt carbon background applied afterwards to cover both sides completely. The drawings are traced in outline, lightly coloured with

33 'The Styles and Stylistic Sources of Tibetan Painting', John Huntington, Ph.D. dissertation, Los Angeles 1968. This is the prevailing style that dominated in Central Tibet up to the twentieth century.

34 I am grateful to Rig-'dzin rdo-rje of the Archaeological Survey in the Norbulinka, Lhasa, who brought the exhibition over to Paris, for explaining the significance of the Khams-gsum zil-gnon scene: the exercise of political and religious power in Tibet. Another famous Khams-gsum zil-gnon scene is in the 14th Dalai Lama's palace in the Norbulingka, showing his coming to the throne in 1950, and painted by the artist A-mdo Byams-pa. See the cover of R. A. Stein, La Civilization tibé-taine, 2nd edition, ed. L'Asiathèque, 1981.

35 See p. 14 above.

36 See D. and J. Jackson, Tibetan Thangka Painting, Methods and Materials, Serindia, London 1984, ch. 10, 111 ff, ch. 6, 75 ff, on colours and pigments. On p. 86, the author speaks of the rarity of the use of silver paint and its tendency to oxidization.

37 ibid., 85-86, 102-103, 130.

blue (azurite?), green (malachite?), red (vermilion?) and silver.

The nineteen miniature illuminations that adorn the text itself relate much more easily both in subject matter and in style to the refined pictorial painting of seventeenth-century Tibet. Especially remarkable amongst the nineteen are Ye-shes 'tsho-rgyal, portrayed delicately in what must be contemporary Tibetan laywoman's costume, and bKra-shis stob-rgyal, the rNying-ma-pa tantric master, dBang-po-sde of the manuscript. The miniatures show a wider palette, using orange (minium?), yellow (orpiment?), pink, white, bright red, pale and dark blue, gold and black for the outline. 36

The diptych and triptych panels are each indicated by their title, and numbered on the outside, 1, 2 or 3 (in one example 4), according to the pages covered by the illustration. Again, on the inside at the foot of the page is indicated the maximum number of panels used (e.g. gsum-yod). On the left edge of the folio we find the short title of the work, e.g. rGya-can-spyi. The painting appears to have been done separately on each leaf, as may be seen in many examples where the higher levels of the split images do not exactly coincide with the lower levels. This however may be due to warping at different rates and directions, for when flattened under glass they tend to coincide.

The perspective is naïve, using two planes, one from strict profile, the other observing the scene from above: we look into bowls, and see the entire top surface of tables and altars on which are neatly arranged in perfect profile the offerings. There is a natural simplicity in the disposition of the objects, which is entirely in keeping with the Tibetan taste for asymmetry. The detail is refined in the extreme. A peacock feather, a sharply defined flame, a silvery incense whirl, a neat butter flower—all these are as light and delicate as the object itself. The silver is now oxidized to pale grey, but the gold has retained all the beauty of the original finely powdered pure gold application.<sup>37</sup>

The rituals are concerned with power; spiritual and political. The Dalai Lama describes not only his sickness and pain and release from them, but also brings into the fabric of the narrative of his visions a series of recurrent themes that trouble and occupy his thoughts. These are interwoven with mystical revelations and prophecies, with the supernatural beings that fill the background. We catch glimpses of his overriding concern for the Tibetan people, of his involvement with the political scene: of coming dangers, conflicts in Eastern Tibet, and events in the surrounding world of China, Mongolia, India, Nepal and Bhutan. We stand in the arena at the dawn of modern Tibetan history. Through all this runs another current: the complex interweaving and overlapping of personalities intimately related, even integrally part of his own: Srong-bstan sgam-po, Padmasambhava, Thang-stong rgyal-po, the oracle of gNas-chung. Again and again Yeshes i'tsho-rgyal appears before him, constantly preoccupying his mind, dare we say his love? A crystal-white man also comes repeatedly into his visions: it is himself, Avalokitesvara, manifestation of compassion, protector of the Tibetan people.

## SUMMARY OF THE TIBETAN TEXTS

Text I (pp. 176 ff.)

Title: rGya-can-gyi 'khrul-snang rnams gsal-bar bkod-pa mthong-ba don-ldan []

Visions and their Significance, being the elucidation of the visions recorded in the Sealed Volume.

The erudite should not read this work, if they do, they will be embarrassed.

It is only for the guidance of fools who revel in fanciful ideas. Although it tries frankly to avoid pretentiousness, it is nevertheless corrupted with deceit.

By speaking honestly on whatever occurred, this could be taken to be lies.

As if the illusions of Saṃsāra were not enough,
This stupid mind of mine is further attracted to ultra-illusory
visions.

It is surely mad to say that the image of the Buddha's compassion Is reflected in the mirror of karmic existence.

Let me now write the following pages,

Though it will disappoint those who are led to believe that the desert-mirage is water,

As well as those who are enchanted by folk-tales,

And those who delight in red clouds in Summer.

I am the one who has been roaming about timelessly in the wheel of existence and so have not been able to practise religion properly; thus wasting the opportunity of this human existence of mine. Either due to the traces of karmic action left over from my previous existence which now re-emerge or to a deception of the Lord of Illusion, I have had various visions which should never have occurred and which ought to be forgotten. But I, being small-minded, talkative and unable to keep my fingers at rest, noted them down filling a small volume which became known as the 'Sealed One'. The prophecies which it contains when noted by people might seem as crazy as 'using a sling in a temple'. The usefulness of the work being insignificant and the risk

177-1-1

These references relate to the Tibetan texts reproduced in negative form on pp. 176-237. Thus 177-1-1 refers to p. 177, folio 1, line 1. The texts are to be read across the double pages from left to right.

177-2-3

that objection could be raised against it being so great, I put it aside and did not include the visionary stories in my autobiography. These stories which sound like mere folk-tales would never stimulate pleasure in the erudite, but in order to guide the uninitiated and for those who wish to do drawings and paintings of the heavens, here let me re-write in an orderly manner the 'Khor-lo'i rgya-can (i.e. the section Ka) which is the main text of the volume rGya-can and in which the dates are not in the correct order.

177-4-3 H<sup>1</sup> Ka, 6. Water-bird year (1622), aged 6 <sup>1</sup> H stands for the Hemis manuscript, for reference see note 13 on p. 14 above. The Fifth Dalai Lama is residing in *E-re sgo-rdzong*. One day he tells his companion, the monk *Ngag-dbang chos-rgyal*, that he has seen *Tsong-kha-pa* above the altar in his chamber. (Here the Dalai Lama states that he cannot remember this vision very clearly, i.e. when he was writing the section *Ka*, and that he writes it here only from what the monk had told him. He thinks that in the vision, *Tsong-kha-pa* must have appeared to him, as he usually does, holding the sword and the sacred volume.)

176-5-2 H Ka, 7. Fire-tiger year (1626), aged 10 The Dalai Lama comes across a text concerning the ritual method for realisation of Hayagriva according to the system of Ras-chung (rDorie grags, 1083-1161) among the books belonging to Tsha-ba bka'-bcu (who was an official monk attendant). He becomes interested in it, but bSod-nams rab-brtan (the Treasurer, later known by his title Zhal-ngo) advises that if he wants to have Hayagriva as his tutelary divinity, it would be wise to consult Gling-smad Zhabs-drung (dKong-mchog chos-'phel') of the Blo-gsal-gling College on the matter. The latter tells him that the text concerning meditation upon Hayagriva, which is to be found among the works of the Second Dalai Lama, is more suitable. He begins to use the recommended text. One day towards the end of autumn, he is unable to find his companion the monk Ngag-dbang chosrgyal. He looks for him on the balcony. At that moment, a gust of wind rises. He is frightened and runs back to his chamber. On the way, he sees (in front of the entrance of the chamber bDe-ba-can in the Ganden Palace), the red Hayagrīva filling the whole floor. (Here in the rGyacan, the Dalai Lama remarks that it must have been because of the red colour of the doors at the entrance of the chamber.)

176-6-2 H Ka, 8

At the age of eight, the Dalai Lama makes a visit to the chapel of Mahākāla in the monastery of Chos-'khor-rgyal. A scarf falls of its own accord from the image of Mahākāla. He then becomes interested in the divinity and learns the ritual text and recites it often. In the 10th month, one evening, he sees a blue Brahman looking like a boy of eight. He holds a bone trumpet in his right hand and a skull-cup (kapāla) in the left. The Dalai Lama is frightened and runs to the doors of his chamber mNgon-dga' in the Ganden Palace.

177-6-4 H Ka, 10. Water-bird year (1633), aged 17 The Dalai Lama returns from a long visit to Rva-sgreng monastery towards the end of autumn. He then enters into a retreat for about six

weeks in the chamber bDe-ba-can in the Ganden Palace. He senses that a black figure with a lion head, clad in a dark cloak, but unmounted, keeps appearing behind the curtain which divides the room into two parts. Neither he nor his attendants have any idea what the apparition could be. Later, among a few thangkas, he finds a small painting that reminded him of the apparition, but is still unable to identify it. Again later when he meets "Jam-dpal rdo-rje, the pandita of Zhang-mkhar, he learns that it is the divinity Tsa-ri who is the chief protector of the 'Phyong-rgyas principality. The divinity pays visits to him since he was born there. Later, he received initiation from his rNying-ma-pa teacher Zur Padma-dbang (alias Chos-dbyings rang-grol).

During the conflict in Tsang towards the end of the 6th month, the Dalai Lama presides over the assembly of the monks of the Namgyal College who perform the rite of the divinity 'Jam-dpal tshe-bdag in the main hall of the Ganden Palace. The Dalai Lama sees in his vision that a large human head with a macabre face rises in front of the offerings on the altar; it opens its mouth wide, and numerous human heads fall into it like grains into a bag.

The Dalai Lama remarks that this vision is a sign of success concerning the objective of the rite which is the victory of Gushri Khan and his forces over the King of Tsang in 1642.

In the autumn of the same year, the Dalai Lama performs the ceremony of empowerment (dbang, abhiseka) of Cittaviśrāmana (Semsnyid ngal-gso), a form of Avalokiteśvara, for his rNying-ma-pa teacher, Zur Padma-dbang in the chamber Rab-gsal at the Ganden Palace. Zur, in his vision, sees the Dalai Lama as Cittaviśrāmana himself, completely transparent so that he could see the back of the throne. Later Zur paints the Bodhisattva according to his own vision.

In the evening of New Year's day, some of the official attendants who happened to be in the main hall of the Ganden Palace hear a frightening sound, like a woman's shrill cry in the distance, coming from below the house belonging to the guardian of the willow park (i.e. below the Drepung monastery).

The next day, the Dalai Lama performs the atonement ritual (bskang-gso) in honour of the goddess dPal-ldan lha-mo. He sees the goddess in his vision, in the form of Yang-gsang drag-mo dancing in the sky. Zur painted a tsakali in accordance with this vision and Brag-sna chos-rje, having seen the painting, requests the Dalai Lama to compose a eulogy to the goddess, but the Dalai Lama declines, saying that he does not quite believe in the apparitions.

Towards the end of the second month, the conflict in Tsang reaches a decisive phase. Gushri Khan requests the Dalai Lama to pay a visit to the province. Zur gives him amulets intended to protect him from the 'impurities of the broken vows' (dam-grib) of the conflict as well as a vase full of water for escaping from maledictions. However, when he returns to Drepung in the summer he becomes ill due to the

179-1-4 H Ka, 11. Iron-snake year (1641), aged 25

179-2-3 H Ka, 12. Water-horse year (1642), aged 26

'impurities' which he contracted from the King of Tsang and his people against whom he himself had performed a 'violent rite' (mngonspyod). He has a severe cough which prevents him from talking. Some think he was poisoned. At the end of two months' illness, in the early morning of the 28th of the seventh month, he sees in a dream Rig-'dzin Legs-Idan rdo-rje (1512-1625) sitting in the chapel of Mahākāla in the Ganden Palace. He wears a white cloak and his hair is white about three inches long. Beside him is Chos-rgyal bKra-shis stobs-rgyal alias dBang-po-sde (1550-1607), also wearing a white robe. On an altar, in front of them, are gtor-ma (hereafter torma) offerings and other items for the performance of a ceremony. Legs-ldan rdo-rie begins to perform the ceremony, but the Dalai Lama is unable to recognize its deity. dBang-po-sde then performs the empowerment ceremony of the divinity Karmaguru and gives him a ritual dagger (phur-pa). At that moment, he feels that the Treasurer bSod-nams rab-brtan and other (dGe-lugs-pa) monks are looking at him through the window at the eastern side of the chapel of Mahakala, giving the impression that they do not approve of his participating in the ceremony which is performed by the rNying-ma-pa lamas. He thinks that if they, the dGelugs-pa monks, criticize him, he will hit them with the ritual dagger and rushes out, but the monks look very subdued. He then awakes feeling totally recovered from his illnesses.

In the winter of the same year, the Dalai Lama in his vision sees Rāhula who is protector of his family and he thinks that this is largely due to the painting of the divinity made and given to him by Zur.

178-5-3 H Ka, 15. Watersheep year (1643), aged 27 In the eleventh month, at rGyal, the Dalai Lama withdraws into a retreat for one week, reciting mantras of Vajrakīla in the morning and making propitiation to gNyan-chen Thang-lha. From 1642, Gushri Khan and his senior wife had insistently requested him to pay a visit to Koko-Nor. As this was an invitation difficult to decline, he therefore propitiates Thang-lha so that he would not actually have to go to Koko-Nor. One day when he is in the course of invocation to the mountain god he feels a strange fragrance filling the whole room. After four months of the retreat, Gushri Khan, who at the time resides in Gong-dkar, changes his mind about the invitation and both the Khan and the Lama are happy about the change.

179-5-3 H Ka, 16. Waterbird year (1645), aged 29 In the autumn of this year, one day, when saying prayers to *Padma-sambhava*, he sees a rainbow, very clear as if it were painted in the sky just above the balcony. The Treasurer 'Phrin-las rgya-mtsho and Drung-mtsho who are with him are also able to see the rainbow. The Dalai Lama remarks that he felt he saw O-rgyan za-hor-ma (a particular form of Padmasambhava) in the rainbow, but is unable to be certain about it.

178-6-1 H Ka, 16. Fire-dog year (1646), aged 30 The Dalai Lama performs the atonement ritual in honour of dPal-ldan lha-mo in the Ganden Palace on New Year's day. In his vision, in the

early morning, the Dalai Lama sees the goddess in her various aspects engaged in the duties that one requests her to undertake, but he is unable to give all the details of the visions since no notes were taken down immediately. On the 5th of the same month, he composes the text concerning the iconography of the goddess.

On the 1st of the sixth month, Padmasambhava appears in a vision to the Dalai Lama. He can see all the ritual objects needed for the empowerment ceremony of dPal-Idan lha-mo and her attendants, such as torma alongside Padmasambhava who performs the ceremony. After this, the Dalai Lama begins to perform the rite of the goddess by himself. On the 3rd of the same month, Padmasambhava appears and shows him the long mantra of the goddess. On the 7th, Padmasambhava appears again with the ritual objects such as the torma for performing the empowerment ceremony of Yang-gsang dragmo, a particular aspect of the goddess. During this ceremony, the Dalai Lama sees her surrounded by her eight attendants.

He then performs a rite focusing upon the goddess for his own longevity. He receives the initiation from Padmasambhava who appears beside the ritual objects to be used in the empowerment ceremony. When he completes the rite, he sends the 'life water' (tshechu) and 'life-pills' (tshe-ril) used in the ritual to his teacher Zur as a token of benediction. He writes to Zur about his experiences which occurred during the retreat. Zur gives an interpretation of the Dalai Lama's experiences and writes to him about his own dreams. In one of Zur's dreams, he finds himself sitting in front of the Dalai Lama and the latter says to him: 'I am going to China. You must accompany me.' The Dalai Lama comments on this dream in the following words: 'At this time, I did not have any intention of going to China. It was a prophecy.' (The journey to China took place in 1652, seven years later.)

On the 25th of the same month, Zur makes a sketch of the goddess, intending to paint a thangka. In a dream, during the night, a woman wearing a white dress brings two vases full of 'life-water' and says: 'Give one of these to the Dalai Lama. If he does not accept it, there is a danger concerning his life this year.' Zur writes to the Dalai Lama urging him to perform the rite of longevity (tshe-sgrub).

On the 8th day of the third month, the Dalai Lama participates in the great propitiations of Mahākāla in the main hall of the Ganden Palace. When the chanting of the prayer to Avalokitešvara begins, the Dalai Lama enters into a deep meditation which prevents him from sounding the bell which he is expected to continue doing. During this meditation, he feels a white cloud suddenly emerge: from behind it the Sa-skya-pa master Tshar-chen Blo-gsal rgya-mtsho (1502-67) appears with a pale but slightly brown complexion and bearded. He smiles, holding a five-pointed vajra in his right hand and a bell in his left. On his right, a man who looks like a Brahman sits holding a bone trumpet. Tshar-chen, putting a torma on the Dalai Lama's head and sounding

2 See Plate 25.

3 See Plate 27 A.

4 See Plate 26 B.

180-3-2 H Ka, 20. Fire-pig year (1647), aged 31

the bell, entrusts to him the care of the doctrine of the Oral Tradition (i.e. according to the Tshar-chen tradition), at the same time reminding his religious protectors of the oath that they had taken to protect the Oral Tradition.

Later the Dalai Lama feels very pleased on account of the experience and remarks that the only lama of the tradition at the time was mGon-po bsod-nams mchog-ldan (1603-59) and he was under housearrest at Zha-lu. Therefore, there was little chance of obtaining the teaching of the Oral Tradition from anybody else. However, as the governor bKra-shis rtse-pa of Yarlung died that year, his people asked for permission to release the Lama so that he could perform the funeral service and so the Lama was released.

180-4-2 H Ka, 22, Earthmouse year (1648), aged 32

Zur volunteers to go to bKra-shis-rtse in Yarlung in order to obtain certain teachings of the thirteen 'Gold Doctrines' (gser-chos) belonging to the Oral Tradition from mGon-po bsod-nams mchog-ldan. The Dalai Lama then requests him to obtain other parts of the thirteen doctrines as well. In the second month, Zur returns to the Ganden Palace and transmits to the Dalai Lama all the teachings he has obtained.

The Dalai Lama remarks that from now on he began to have some confidence in his own vision of the Lama Tshar-chen which he had had in the previous year.

During the autumn and winter, Zur stays in the Ganden Palace offering instructions to the Dalai Lama in the 'Gold Doctrines' and rites of Mahākāla. In a dream, during this period, the Dalai Lama finds himself sitting on a throne in the Jokhang in Lhasa and a man whom he supposes to be Gushri Khan wearing a Mongolian costume comes at the head of hundreds of different peoples, Tibetans, Mongols and Chinese. All bow down and touch his feet with their heads.

(In the rGya-can, the Dalai Lama remarks in this connection that although during the second month of the year there was a conflict with Bhutan, he was lucky enough to stay in and receive the teachings of the Oral Tradition.)

180-5-2 H Ka, 23. Iron-tigér year (1650), aged 34

Ž,

One day in the early autumn when the Dalai Lama was at the Ganden Palace, 'Phrin-las rgya-mtsho, the Treasurer, draws his attention from the balcony to what looks like a heap of rainbows just above the plain sPang-chung. The Dalai Lama feels that he sees the Thirty-five Buddhas in the middle of the rainbows, but is unable to distinguish the attributes which the Buddhas are holding.

180-5-5 H Ka, 23. Iron-hare year (1651), aged 35 In the eleventh month, the Dalai Lama pays a visit to the Chos-'khorrgyál monastery and Yarlung. On the 11th day of the month, he conducts the bSang ceremony, the burning of juniper leaves on the tomb of King Srong-btsan sgam-po. Padmasambhava appears in the Dalai Lama's vision surrounded by many attendants, particularly the great siddha Thang-stong rgyal-po (1385-1464) looking very impressive in his advanced age. The latter pours the 'life-water' out of a vase for the Dalai Lama.

The Dalai Lama performs the atonement rite in honour of dPal-ldan lha-mo on New Year's day in the main hall of the Ganden Palace. During this rite, in the early morning, he sees the goddess Yang-gsang drag-mo, a form of dPal-ldan lha-mo, dancing about in the sky saying to him that this year is the time for 'propagating the religion'. (This is a reference to the state visit which the Dalai Lama was to make to Peking at the invitation of the first Manchu Emperor.)

180-6-1 H Kha, 40. Water-dragon year (1652), aged 36

The Dalai Lama presides over the great prayer festival in Lhasa, but he abruptly decides to discontinue his participation and goes to the Ganden Palace in Drepung. He has decided to go to China in the third month of the year and feels that he needs to accomplish certain rites before undertaking the journey in order to ensure the safety of his return to Tibet. He begins to perform the rites of the *Phur-pa* deity and the atoning ritual of *dPal-ldan lha-mo* in the main hall of the palace. (Here in the autobiography, the Dalai Lama states that he left for Drepung in the middle of the festival asking the Abbot of the Ganden monastery, *Chu-bzang-ba* to conduct the prayer festival in his place, but he does not explain why he left for Drepung.<sup>5</sup>)

180-6-3

5 Dukula, Vol. I, f. 171b5.

180-6-5

6 See Plates 30-32.

On the 22nd, he hears a voice which informs him that he is the master of the teachings concerning the four aspects of dPal-ldan lha-mo. (This refers to the rite consisting of twelve cakras. 6) After this, the Dalai Lama feels that he has arrived in a temple three storeys high just like bSam-yas and full of dancing dākinīs wearing various jewels. One of the dakinis then leads him on a rainbow-like path to a temple situated on the mount Potala. He arrives in front of O-rgyan za-hor-ma, a particular form of Padmasambhava. The Geng deities rush round expelling the harmful spirits and Padmasambhava says to him: 'You are destined to subdue the barbarians. If you feel that you do not want to go, then you must do like this!' (This refers to the Dalai Lama's reluctance to travel to China.) Padmasambhava then transforms himself into a red and fearful-looking divinity, holding a hook in his right hand and a ritual dagger in the left, and wearing a lion skin. The divinity commands the army of gods and demons and sets out towards the north-east, that is, China. At that moment, Padmasambhava reappears and leads the Dalai Lama to the top of the temple. As they look round, they see all the mountains and valleys red, and some places are full of water with islands in them, all creatures living there looking now sad and now happy, Padmasambhava says to him: 'O! This is the impure world, and the pure world is like this', but at this moment the vision ceases.

The Dalai Lama hears a voice which says that he must be careful about his life and that he should request rGyal-sras bDe-ba bzang-po to impart to him the teaching of a particular ritual, but the Dalai Lama is unable to realize the significance of the advice at the time. He remarks here that had he then understood the meaning, it would have helped him to

183-1-1

save himself from his foot trouble. He suffered from such an illness in his later years.

Padmasambhava appears again and performs the rite of longevity and then advises him to have a special statue of King Srong-bisan sgampo made.

182-2-1 On the 23rd, five dākinīs playing hand-drums (dāmaru) and bells dance in the sky leading Padmasambhava, who appears at the end of a long white cloud. He gives the Dalai Lama instructions in the teachings of the northern textual tradition and then transforms himself into the divinity Guru drag-po, a manifestation of himself, and then gives the Dalai Lama more instructions.

The Dalai Lama has a vision of all the divinities associated with Vajrakīla residing in the middle part of the ritual dagger where the deities dance and the Dalai Lama himself joins in the dance. Eventually he comes up to a deity who holds a mirror and says to him: 'Look into this!' The Dalai Lama sees India, China, Nepal, Oddiyāna and Sambhala. After this, the Dalai Lama feels that he has arrived in Zangsmdog dpal-ri, the paradise of Padmasambhava. There on the ground floor of the three-storeyed temple, Karmaguru, an aspect of Padmasambhava, gives him instructions concerned with the turning away of the unharmonious spirits. Then in a light like a white curtain, 'Tsho-rgyal, one of the two consorts of Padmasambhava, appears in the form of a white woman wearing bone adornments, and becomes the feminine partner in an empowerment initiation for the Dalai Lama who, in his union with her, experiences the realization of the nonduality of Bliss and Voidness (bde-stong).

After this, the Dalai Lama arrives in a citadel where a fearful woman with a dark brown complexion swallows him up; he becomes rDo-rje gro-lod in her womb, and comes out of it feeling the pride of being rDo-rje gro-lod, a wrathful aspect of Padmasambhava.

The Dalai Lama performs the atoning rite in honour of dPal-ldan lha-mo. He feels that when the goddess gallops across the sky, the world seems to tremble.

The white dåkinī, chief of the five kinds of dākinīs, appears to the Dalai Lama giving instructions on how to avoid an undesirable situation. She then leads him through the sky and eventually arrives in a cave in the shape of a vajra on a rocky mountain whose summit seems to reach up to the heavens. There an ordinary-looking yogin, whom he supposes to be Padmasambhava, touches his head with a vase in the gesture of benediction. Then the yogin, dissolving into light, disappears into the Dalai Lama's heart.

182-4-2 The Dalai Lama leaves for China from Drepung on the 17th of the third month. On the 29th, he arrives at rTsa-sgyer-mo where, near a stūpa, he stops for the midday meal. In his vision he sees 'Brom rGyal-ba'i 'byung-gnas (1009-64) who appears at the end of a long white cloud which drifts towards him. 'Brom looks young with his

locks unplaited and his hands in the gesture of preaching and wearing a white robe. He seems to be surrounded by lamas of the bKa-gdams-pa sect. Atisa seems to appear above the head of 'Brom. From him the Dalai Lama receives instructions in the bKa-gdams-pa teachings.

The Dalai Lama takes up his residence in the Yellow Temple in the vicinity of Peking. He celebrates the New Year and performs the atonement rite in honour of dPal-ldan lha-mo. During the performance he sees Yang-gsang drag-mo coming towards him carrying three human heads. When he renews the 'support' (rten) of the goddess, she appears together with her four attendants in full attire. He then realizes the fact that there is no longer any danger to his life in spite of his own fears and a prophecy of danger threatening him during the coming year. He feels reassured that his return journey to Tibet will meet no obstacles.

183-4-5 H Ka, 25. Water-snake year (1653), aged 37

On the 11th, in the Yellow Temple, the monks of the Namgyal College perform the atoning rite in honour of dPal-ldan lha-mo as a service for the officials who accompany him on his journey. It is feared that in China life is too much given over to pleasure which the Tibetans cannot cope with and, moreover, in a country with such a vast population, the danger of smallpox and other epidemics breaking out is felt to be acute. During the rite, the Dalai Lama sees a vision of the goddess and her attendants galloping across the sky on their horses and mules; sometimes the goddess with her entourage dance in the Yellow Temple raising aloft their flags and weapons. During this period, he recites the goddess's mantras many times more than usual. One night, in a dream, numerous monks come to him bowing down to his feet, a sign that the ghost spirits in China are being subdued. In another dream, a man whom he supposed to be a Mongol, but with Chinese features and wearing a dark blue garment in the Manchu style, gives him two Chinese silver shoes. The following morning, the Manchu Emperor suddenly turns up making a large number of gifts. The Dalai Lama feels that the man in his dream is his own deity of wealth.

183-5-1

A further propitiation in honour of the twelve goddesses of Tibet is performed. During the ceremony, the Dalai Lama perceives the goddesses coming in their full array and adorned with a variety of jewels. They give him the impression that they are happy in assisting him to realize all his wishes.

One morning in his vision, the deity gNas-chung rDo-rje grags-ldan appears, splendid-looking, clad in armour and as if he was in possession of his oracle. A few days later, a message arrives from Chos-'khor-gling in Kheritaka informing him that the monk Chos-'phel bzang-po was possessed by gNas-chung just about the time that the deity appeared in his vision.

On the 12th of the fourth month, the Dalai Lama arrives in Kheritaka from Peking and there gives a public initiation. The monk sKal-bzang rgya-mtsho begins chanting the six-syllable mantra and the Dalai Lama

183-6-5

begins to perceive King Srong-btsan sgam-po with his Nepalese consort on his right, his Chinese wife on his left and with his ministers ranged behind him. The Dalai Lama takes the apparition as a sign of his own capacity to bring happiness to the Tibetan people.

184-1-4 On the 17th of the fourth month, the Dalai Lama presides at Kheritaka over the rite of Phur-pa and the atoning rite celebrated in honour of dPal-Idan lha-mo. One day during the ceremony, he perceives a well-adorned woman hiding above the altar in the hall. She has covered her face with her scarf, shyly. A little later, she takes off her garment emitting numerous rays from her naked body. At the end of each ray, the four aspects of dPal-Idan lha-mo appear. He composes a new eulogy in her honour that replaces the old text. Due to this eulogy, she now appears more splendid than before.

A few days later, in his vision, he sees *Tsong-kha-pa* sitting on his customary throne in the sky. In front of him, *Mañjuśri* sits holding a vase. The Dalai Lama perceives that rays come forth from *Tsong-kha-pa*'s heart shining onto *Mañjuśri*'s heart and from there to the vase. Then water flows from it over the Dalai Lama's head.

- 184-2-3 On the 14th of the fifth month, the Dalai Lama completes his state visit to the Manchu Emperor. Preparations for returning to Tibet are made and he now conducts at Kheritaka the ritual of bSang, a juniper incense offering in honour of religious protectors for his successful visit and for the safety of his return journey. dPal-ldan lha-mo, Dungskyong-ma, Thang-lha, and Pehar all manifest themselves to him as if they also were travelling towards the west.
- 184-2-5 The Dalai Lama leaves Kheritaka and in the seventh month arrives in Koko-Nor. On the 17th of the month, he performs a thanksgiving ceremony to his religious protectors. The deities, Putra ming-sring appear to him showing their blood-soaked locks. They look pleased, but to the Dalai Lama it is obvious that the danger is not yet over.
- On the 19th of the ninth month, he reaches the pass of gDong-la where he reminds his religious protectors of the oath that they had taken. In his meditation, he imagines himself as the deity Drag-po-rtsal, but he perceives that he has in fact become Guru Drag-dmar and is so big that his head reaches the heavens. Due to the accomplishment of his meditation, he makes the remark that he has gained some confidence in performing a 'violent rite' (mngon-spyod, abhicara). Just about this time, he also has visions in which the religious protector Tsi'u wearing his armour and helmet appears. The deity rides a red horse; he holds a sword in his right hand and a lasso in the left.
- 184-3-2 On the 7th of the tenth month, the Dalai Lama arrives at Cog-tse-la, near the mountain of gNyan-chen Thang-lha. He performs an elaborate propitiation ceremony to the mountain god. He sees the

dazzling snow peak of the mount which looks to him like a crystal citadel and which is occupied by a white man riding on a white horse.

On the 10th of the tenth month, the Dalai Lama, having the thangka of the divinity 'Jam-dpal rdo-rje and that of Atisa brought into the chamber of the Rva-sgreng temple, makes offerings to them and performs rituals according to the teachings of the bKa'-gdams-pa sect. During the rituals, he feels that Atisa arrives to give his blessing.

184-3-5

The Dalai Lama withdraws into a retreat during the fourth and fifth months in the chapel of *Mahākāla* in the Ganden Palace. During the meditation, he perceives the *rNying-ma-pa* master *Legs-ldan rdo-rje* who is wearing a white garment and whose white hair is hanging down at the back. He says to the Dalai Lama: 'You must initiate yourself into the teachings contained in the texts I rediscovered and then propagate them.'

185-3-4 H Ka, 30. Wood-horse year (1654), aged 38

On the 13th of the sixth month, the Dalai Lama begins to travel to Tsang from Drepung. On the 15th, he is on the way to Chu-shur, and when he arrives at Tsha-rting-kha he perceives Legs-ldan rdo-rje in the sky near mount Chu-bo-ri. He wears a garment which is blue in the upper part and white in the lower part. His locks hang down at the back and he wears a hat in the style of Za-hor, sitting in the attitude of royal ease. He has a slightly angry look, raising up a vajra with his right hand and holding a ritual dagger in the left which rests on his left knee. He 'liberates' (sgral-ba) demons with his dagger. After a while, he turns into the deity Drag-po-rtsal with nine heads, then into rDo-rje gro-lod.

184-4-2

On the 7th of the sixth month, the Dalai Lama arrives at the monastery of dGa'-ldan chos-'khor-gling and in the afternoon sits on the balcony for a rest. He begins to see a curved rainbow over the summit of mount Chu-bo. The chief sacristan, Blo-bzang mthu-stabs, who is near him also sees the rainbow. The Dalai Lama perceives Padmasambhava in the middle of the rainbows in the style of Za-hor, holding a vajra in his right hand and a vase in the left.

185-4-4

On the 20th of the ninth month, the Dalai Lama is on the way back to Drepung from Tsang. As he travels behind mount *Chu-bo*, *Legs-idan rdo-rje* appears to him again in the same manner as he saw him in his vision on the way to Tsang province. But this time, he emits fire from his body and has a triangular ritual box in front of him containing a *linga*. He sends his messengers to gather together many harmful spirits and 'liberates' them with his red dagger.

184-5-3

After this vision, the Dalai Lama begins to see another one, Avalokiteśvara, in the form of Cittaviśramana with Vajrapāni on his right and Mañjuśrī on his left. After this the Dalai Lama has yet another vision of the divinity Che-mchog with twenty-one heads and

forty-two arms, surrounded by other divinities of the bKa'-brgyad cycle. This again changes into another in which he sees Padmasambhava in five different aspects holding various attributes, all in the style of Za-hor-ma. It is then followed by yet another one in which he sees Thang-stong rgyal-po with his hair, moustache and beard all very white and in the aspect of a yogin. He touches the Dalai Lama's head with a vase held in both hands in the gesture of giving initiation.

In the eleventh month, the Dalai Lama takes up residence in the chamber Sambhala in the Ganden Palace. Yama appears to him during two successive nights without any kind of adornments or his habitual buffalo. A few days later, he appears again, but this time in full array and now mounted on his buffalo. The Dalai Lama takes Yama without adornments to mean the forthcoming death of Gushri Khan and with adornments to mean that there would be no great difficulties for his established dGe-lugs-pa government, that is, even after Gushri Khan's death. This seems to have been confirmed by the following vision. In the same month, one day, when the Dalai Lama takes up residence in the chamber Rab-gsal in the Ganden Palace, Tsong-kha-pa appears to him without his habitual attributes of the sword and sacred book volume. He smiles and makes the hand gesture of preaching.

186-1-2 H Nga, 34, 80. Firemonkey year (1656), aged 40 From the 7th of the sixth month for seven days, the Dalai Lama presides over the atoning ritual to propitiate the goddess dPal-ldan tha-mo, performed by the monks of the Namgyal College. On the 10th, the same ritual is performed together with the rite of the divinity rDo-rje drag-po-rtsal. During these rituals, the Dalai Lama first perceives Padmasambhava sitting at royal ease on a throne in the temple situated on the summit of a mountain which resembles the Potala, the paradise of Avalokiteśvara. He plays a hand-drum with his right hand whilst the left hand rests on the head of his consort 'Tshorgyal. He performs a purificatory ritual by picking up a vase and sprinkling water on the head of the Dalai Lama. After this ceremony, the latter feels that his own body has become that of the red Amitāyus. Later, the Dalai Lama sees in his vision the teacher gNub Nam-mkha'i snying-po who wears the monastic robe and sits in Maitreya style. His right hand makes the threatening gesture (sdigs-mdzub) and his left hand holds a bamboo walking-stick. After this, in another vision, the Dalai Lama sees Padmasambhava sitting on a lotus bathed in a white light which has the shape of an egg. After a while, he dissolves into the Dalai Lama's body and transforms the latter into rDo-rje drag-po-rtsal. This vision lasts for a considerable time.

187-2-2 H Ga, 54

The deity gNas-chung advises the Dalai Lama to withdraw into retreat, which/he does from the 26th of the sixth month, staying for some of the time in the Temple of Lokeśvara and Varti in the Potala Palace. Zur tells him that he will have visions during the retreat and that he must note them down.

On the 26th, the Dalai Lama begins to perform the rite of the divinity 'Gro-ba kun-sgrol, a form of Avalokiteśvara. His consciousness of ordinary existence gradually diminishes and he feels that he has arrived in a white house occupied by Padmasambhava. He further perceives the latter's heart containing a crystal-clear paradise in which a number of dākinīs dance. They sprinkle water from their vases in order to cleanse them. Padmasambhava turns himself into King Srong-btsan sgam-po and vice-versa, and a variety of visions follow.

After these, the Dalai Lama continues his prayers. He assembles the relics of the Buddha, the images of Padmasambhava known as Ratna 'gro-'dul, rediscovered by Gar-dbang Las-'phro gling-pa and Rigs-'dus padmaguru, rediscovered by 'Phrang-mgo Shes-rab 'od-zer (1518-84). He then begins to perceive a mandala clear as crystal. In front of it sits Padmasambhava emitting numerous Guru drag-dmar, a manifestation of himself, in all directions, and these expel the undesirable spirits. As a white lady opens the doors of the mandala, King Srongbtsan sgam-po appears and together they lead him into the mandala where the empowerment ceremony is performed.<sup>7</sup> At the end of the ceremony, the king, who holds a cane, becomes a heap of rainbows which then turns into a white spherical light and he then becomes his normal self again. The mandala finally dissolves into his heart within which the Dalai Lama sees a large number of boys of different colours. One of them gives him prophecies concerning the restoration of temples and images found by Srong-bisan sgam-po and the evaluation of situations. The boy, who is taken to be Padmasambhava, now becomes a white Heruka. The Dalai Lama receives more prophecies from him, this time mainly about what kind of rites should be performed by the monks of the Namgyal College. Immediately after this, he has another vision in which he sees Mahākaruņā appearing as a white god, with his plaited locks tied together on the crown of his head. After a while, the deity turns into the form of Padmasambhava and then gives to the Dalai Lama prophetic instructions on maintaining the stability of his theocratic government.

In yet another vision, the Dalai Lama feels that the Potala Palace where he resides changes into a heaven, clear as crystal, occupied by Mahākaruṇā with innumerable heavens situated all over his body. He feels that Śākyamuni, who appears to be residing in one of the heavens, gives inspiration and encouragement. Just at that moment, Padmasambhava appears from the heart of the deity and, from the latter's heart, rDo-rje drag-po-rtsal. In front of Mahākaruṇā, a blue-green goddess who is in fact 'Tsho-rgyal gives the Dalai Lama prophecies concerning what rites should be performed for the welfare of the Tibetan people.

In another vision, the Dalai Lama sees the syllable HRI standing on a moon-seat at the heart of the image Lokeśvara surrounded by the six syllables: Om mani padme hūm. He feels that Lokeśvara gives him prophecies concerning, among other things, the restoration of temples built by King Srong-btsan sgam-po. This is followed by another vision 187-2-5

7 See Plate 1.

in which Padmasambhava appears, making a threatening gesture (sdigs-mdzub) with his left hand. The Dalai Lama then receives more prophecies. Then the yogin Dri-med appears as a white Brahman with his locks tied together on the crown of his head. He is clad in a white garment and gives the Dalai Lama prophetic instructions on how to suppress the noxious spirits.

White and blue goddesses, who are in fact Mandarāvā and 'Tshorgyal, then appear to the Dalai Lama in the same vision, opening a scroll before him. It contains indications of possible trouble-makers (phyung-byed), but he is unable to recognize them. In yet another vision, he receives more prophetic instructions from a deity who has the appearance of King Srong-bisan sgam-po concerning the unfavourable geomantic positions around the Jokhang in Lhasa.

- 186-6-2 On the 27th, the Dalai Lama perceives Mahākaruṇā who appears in the form of a man. He gives him instructions on how to bring happiness to the Tibetan people. This is followed by another one in which an unidentified and impressive yogin tells the Dalai Lama that he should take the eight divinities of the bKa'-brgyad cycle as his tutelary divinities. Then he begins to have visions of the following yogins and the deities which occupy their hearts:
  - 1. Vimalamitra at whose heart appears the Phur-pa deity,
  - 2. 'Jam-dpal bshes-gnyen with the deity 'Jam-dpal tshe-bdag,
  - 3. Klu-sgrub snying-po with the deity Padma yang-gsang,
  - 4. Padmasambhava with the deity Che-mchog,
  - 5. Hûmkara with the deity Yang-dag,
  - 6. Dhanasanskrita with the goddess Ma-mo,
  - 7. Guhyacandra with the deity Dregs-pa kun-'dul,
  - 8. Santigarbha with the deity s Tobs-ldan nag-po.
- After these visions, a white yogin holding a vajra and a beli performs the empowerment ceremony for the Dalai Lama. In front of the yogin sits 'Tsho-rgyal who tells the Dalai Lama that now he, having obtained all the initiations of the bKa'-brgyad cycle, need fear no dangers during the year. The yogin then turns into rDo-rje gro-lod, who summons a dam-sri spirit and traps it in his triangular receptacle and then 'liberates' (sgral-ba) it.
  - On the 28th, the Dalai Lama sees Mahākarunā clad in a white garment and holding a rosary in his right hand and a walking-stick in the left. But the deity suddenly changes into a man with a white complexion sitting cross-legged with his locks tied on either side of the crown of his head. Bending forward and staring at the Dalai Lama, he says that, for subduing the evil spirits, rDo-rje gro-lod is the most effective deity. At the same time, and in the same vision, the yogin Dri-med appears standing in the form of a man with a white complexion making the bestowal gesture with his right hand and with his left hand resting on his left thigh.

On the 30th, the Dalai Lama perceives rDo-rje gro-lod in the sky. He feels that he himself has become the divinity, but at the same time receives instructions from the deity on the identification of the dam-sri spirits. 'Tsho-rgyal, in the form of a blue-green girl also appears, adorned with jewel ornaments and wearing a silk skirt. She gives the Dalai Lama a sword which of its own accord cuts his body in two. He feels that his mind remains intact in the form of white light. He tries to meditate on rDo-rje gro-lod, but his mind wanders. The girl then gives him prophetic instructions concerning the people who might deceive him.

In another vision, Padmasambhava appears in the form of Za-horma having Mandarāvā on his right, holding a vase, and 'Tsho-rgyal on his left, holding a skull-cup full of nectar. The latter is clad in a multicoloured dress, a pair of white shoes and the Tibetan ko-thod headdress adorned with gold and jewels. They give him information concerning the evil spirits. Just at this moment, the yogin Dri-med flashes in, playing the sun and moon like a pair of cymbals. He says that it is he who can subdue the evil spirits.

Then a yogin in the form of *Padmasambhava* appears sitting on a moon seat and under the canopy of the sun. While pointing his walking-stick to the sky, he says: 'Look!' As the Dalai Lama looks into space, he realizes the significance of the integration of 'Sphere and Intellect' (dbyings-rig sres-pa). The Dalai Lama then receives from him more instructions on meditation.

After this, there manifests a lotus with six petals, having the syllable HRI in its centre and the six syllables of the mantra Om mani padme hum on each petal. The Dalai Lama himself becomes a HRI syllable and hears a sound from a white circle above the lotus. The sound transmits to him prophetic information concerning his affairs during the four years to come (i.e. 1656-59). After this, a beautiful girl, wearing a Tibetan woman's head-dress, appears and says that she is 'Tsho-rgyal and gives him instructions on meditation. At her instigation he himself becomes Vairasattva and enters into union with her and so receives the third stage of the empowerment ceremony involving the four kinds of 'Enjoyment' (dga'-ba) which enables him to accomplish the realization of the integration of 'Sphere and Intellect'. The girl then leads him to Zangs-mdog doal-ri where Padmasambhava resides, surrounded by many siddhas and dakinis. The Dalai Lama feels that Padmasambhava does not recognize him. He sees the mandalas of the bKa'-brgyad cycle. 'Tsho-rgyal introduces him to Padmasambhava who imagines him to be the divinity Che-mchog and then performs the empowerment ceremony of the teaching cycle. When Padmasambhava lifts up the torma, Ekajātī, Rāhula and other religious protectors appear. Padmasambhava orders them, particularly dPal-Idan Iha-mo, to be servants of the Dalai Lama.

On the 5th of the seventh month, the monks of Drepung perform the ceremony of long life for the Dalai Lama in the main temple of the 188-2-3

189-4-1 H Nga, 83

monastery. The gNas-chung oracle comes up to him, showing strange drawings and saying that they represent thrones in different heavens. (No explanation is given for the significance of the drawings.)

Later in the afternoon, when the Dalai Lama returns to his residence, he meets a yogin draped in a white cloth near the back door of his palace. The vogin accompanies him and later, in the Rab-gsal chamber, the yogin sits on a throne and then touches the Dalai Lama's head with a vase and a skull-cup full of nectar. Then the yogin turns into another one wearing a tantric cloak and a black hat. He summons the dam-sri spirits in various forms and imprisons them in his triangular ritual receptacle in order to 'liberate' (sgral-ba) them. After this ceremony, the yogin reverts to his previous form. In the sky, at that moment, Amitayus in the form of 'Chi-bdag bdud-'joms appears, holding in his left hand a vase with four petals rising from its belly, and waving a ritual arrow with his right hand.9 The divinity, making the gesture of 'calling life' (tshe-'gugs), vanishes. The vogin is thought to be

9 Plate 4. dBang-po-sde.

- 189-5-4 On the 10th the Dalai Lama assembles the following images of Padmasambhava in the main hall of the Ganden Palace for the ceremony of offerings to Padmasambhava (tshes-bcu mchod-pa):
  - 1. The image known as Padma mthong-grol made from sandstone and rediscovered by Nyang-ral Nyi-ma 'od-zer (1124-92) from Brag srin-mo sbar-ries.
  - 2. The image Padma mthong-grol, rediscovered by Guru Chos-dbang (1212-70) from gNam-skas-brag.
  - 3. The image Padma mthong-grol, rediscovered by Ratna gling-pa (1403-76) from Brag-dmar ri-mo-can.
  - 4. The white stone image, rediscovered by Sangs-rgyas gling-pa (1340-96) from Gla-gor dung-sgo.
  - 5. The copper image called Me-thub-ma, rediscovered by Kunskyong gling-pa (b. 1396?) from Zab-phu.
  - 6. The image Padmaguru, rediscovered by 'Phrang-mgo Shes-rab 'od-zer (1518-84) from Khra-'brug.
  - 7. Four more images of Padmasambhava of uncertain origin.
  - 8. A thangka of Padmasambhava's footprint, rediscovered by Guru Chos-dbang from Pha-vang g.yu-brag.
  - 9. The image of Ye-shes 'tsho-rgyal, rediscovered by Ratna gling-pa.

The Dalai Lama then begins the ceremony with the monks of the Namgyal College. When they make offerings to Mahakaruna, he has a vision of the Bodhisattva with four arms and Padmasambhava residing in his heart. Six rays flash from Padmasambhava and at the end of each ray sits one of the six manifestations of the Buddha. The rays travel to all parts of the universe relieving living beings from their suffering.

During the meditation part of the ceremony, the Dalai Lama first sees O-rgyan za-hor-ma holding a gold vajra, then he himself becomes rDo-rje gro-lod. All the eight kinds of demoniac beings pay respects to him.

During the invocation part of the ceremony, Padmasambhava appears with a saffron-coloured face. He comes round the altar and nods to the Dalai Lama as if to say 'Come!' He leads the latter to a place surrounded by a white curtain and situated to the west side of the main hall. There he sees the mandala of Mahakarunā 10 surrounded by five kinds of dākinīs dancing about. He then receives the empowerment initiation after which he feels that he himself has momentarily become rDo-rje gro-lod. After a while, he begins to see the eight aspects of Padmasambhava dancing around in the mandala. Finally, the nine divinities (i.e. Padmasambhava and his eight aspects) dissolve simultaneously into himself, making him become rDo-rje drag-po-rtsal.

During the special prayer part of the ceremony, the Dalai Lama perceives 'Tsho-rgyal wearing a Tibetan woman's dress. She leads him away down a white path and eventually arrives in a square palace with four gates, situated on the summit of a mountain. The ground floor is occupied by Karmaguru; the centre of the first floor by Padmasambhava with a three-dimensional mandala of the bKa'-brgyad cycle!1 on his right and the eight aspects of Padmasambhava around him; the third floor is occupied by Vajradhara who sometimes manifests as a divinity with eleven heads, the eleventh being horse-headed (i.e. Hayagrīva). After showing him around, 'Tsho-rgyal finally gives him some prophetic instructions concerning the welfare of Tibet. She then becomes a beautiful yogini clad in a white dress with her hair falling down her back.

On the 12th, the monks of the Namgyal College perform the ceremony of long life for the Dalai Lama. He suddenly has a vision of Padmasambhava holding a vajra together with an 'arrow of life' (tshe-mda') adorned with silk strips in five colours in his right hand and two vases, one on the top of the other, placed in a skull-cup held in his left hand. On his left, all the ritual objects that are required in the empowerment ceremony, such as the vase on the tripod, are laid out. 12 The Dalai Lama is aware that he receives the empowerment initiation of life (tshe-dbang) from Padmasambhava who resides in the middle of rays and rainbows. Finally, Padmasambhava sprinkles water from his vases on the Dalai Lama's head causing a red Hayagrīva to appear from the crown of his head. The vision stays on until the assembly of monks completes the ceremony.

The Dalai Lama performs the atonement ritual in honour of dPal-ldan lha-mo on New Year's day, in the Ganden Palace. During the ritual, he has a vision of the goddess looking very wrathful and clad in a black dress made of yak's hair. She wears no jewels. Facing towards the west, she strides across the Drepung monastery with one foot on a building on the northern side and the other foot on a house on the southern side of the monastery. As she strides on houses they crumble down, sending up dust.

10 Plate 5.

11 Plate 6.

190-3-2

12 Plate 7 A

191-3-5 H Da, 190. Fire-bird year (1657), aged 41

190-4-4 H Ka, 34. Earth-pig year (1659), aged 43 In the second month, the monks of the Namgyal College make propitiation to gNyan-chen Thang-lha in the main hall of the Ganden Palace. During this ritual, the Dalai Lama has a vision of a handsome white man adorned with jewels, dancing in the hall of the palace.

191-4-1 H Ca, 97

The gNas-chung protector sends a messenger to tell the Dalai Lama that he must go into a retreat in front of the two sacred images, i.e. Lokeśvara and Varti in the Potala Palace, in order to find out a means through which he can render service to the Tibetan people. The messenger comes when the Dalai Lama is occupied with the funeral service of the Regent bSod-nams rab-brtan, whose death had occurred in the previous year (1658), but had not yet been announced to the public. All the same, he goes into retreat for one week from the 8th of the fourth month in the Temple of Lokesvara and Varti in the Potala Palace. During the retreat, he prays particularly to Lokesvara, to show him where the incarnation of his teacher Zur (d. 1657) will be born. In a vision, the Dalai Lama sees Lokeśvara, who usually appears very small, as big as a man emitting five coloured lights from his heart towards the heart of Padmasambhava in Zangs-mdog dpal-ri. The lights then shine on his own heart, producing a blissful feeling. In this state, he begins to perceive his own heart in the form of a lotus with eight petals, but also in the form of a mountain with valleys. In the central valley of the mountain appears a great palace built on a rocky mountain with a golden roof, occupied by a yogin. In the south and southeast, he sees a white house with a black roof in a village situated in a meadow with two mountians on either side, one higher than the other, and a river flowing across the valley.

The vision is followed by another in which the Dalai Lama sees the syllable HRI standing on a moon-seat in the heart of Lokeśvara. The syllable HRI is surrounded by the six syllables: white OM, green MA, red NI, smoke-blue PAD, yellow ME and black  $H\overline{U}M$ . Each syllable emits a light of its own colour towards the realms of the six kinds of living beings thus relieving their suffering. Finally, after all the lights are withdrawn, white nectar gushes out from the heart of Lokeśvara cleansing all the Dalai Lama's body until it becomes transparent and then transforming it into a red Hayagriva.

On the 9th, the Dalai Lama sees Lokeśvara again with the six syllables in his heart: holding the Dalai Lama's hands, he says: 'In Central Tibet, people must recite the six-syllable mantra 100,000,000 times and in Pha-bong-kha the ritual method of realization (sgrub-thabs) of the three divinities, namely Avalokiteśvara, Mañjuśrī and Vajrapāni must be established.' Then Lokeśvara shows him King Srong-btsan sgam-po who looks out of Lokeśvara's own heart with Amitābha in his turban, but the king then changes into the form of Mahākarunā, a white boy holding a crystal rosary in his right hand and a crystal walking-stick in the left.

On the 10th, the Dalai Lama hears a voice which, among other prophetic instructions, tells him to renew the consecration (rab-gnas) of the ancient temples and to establish monastic communities in them. After this, Lokesvara suddenly appears bathed in a white light and makes the Dalai Lama see the mandala of Havagriva. 13 A boy, holding a crystal rosary in his right hand and a lotus in the left, appears from the heart of Lokesvara and initiates the Dalai Lama into the mandala: this produces in him the realization of the non-duality of Bliss and Voidness. Then the mandala finally dissolves into lights which in turn dissolve into the body of Lokeśvara. The latter then says to him: If you invoke this divinity (i.e. Hayagrīva), the dangers which threaten during the pig-year (i.e. the current year) will be warded off.'

In another vision, Mandarāvā and 'Tsho-rgyal appear as white and green goddesses. They lead the Dalai Lama to Zangs-mdog dpal-ri where he meets Padmasambhava who holds a vaira in his right hand and a vase in his left. Beside him, the ritual objects, which are required in the empowerment ceremony, such as the vase and skull-cup, are arranged, 14 Padmasambhava performs the ablution ceremony by 14 Plate 8 A. touching the Dalai Lama's head with the vase; this signifies his association with Padmasambhava. The two goddesses then perform various dances and give the Dalai Lama some prophetic instructions concerning the affairs of the current year. The white goddess changes into the white Tara holding a vase in her left hand; the green goddess into Khadiravanitārā holding a jewel in her left hand.

Padmasambhava then turns into the red Amitayus adorned with the six kinds of bone ornaments holding a vajra in his right hand and a vase in his left. The two Tara goddesses become one white goddess who then enters into union with Amitayus. They perform the empowerment ceremony of the divinity.

Finally, the two goddesses again lead the Dalai Lama back along the same path, but arrive in a place that resembles a Chinese village. There Vimalamitra in the form of a pandita with a beard gives him textual initiation of a large number of volumes.

On the 11th, in a vision, a blue yogin appears clad in a white cotton dress sitting on an antelope skin with his right knee flexed and the other resting on the seat. With his forefinger pointing up and his left hand resting on the side of the seat, he gives prophetic instructions concerning the affairs during the next twelve years, counting from iron-mouse year (1660). The yogin finally dissolves into lights and then becomes Padmasambhava.

On the 12th, the Dalai Lama becomes aware that the image of Lokeśvara and the surrounding buildings are transparent. In this state, he feels that he has arrived at a house with a high roof, situated in a village in an unknown country. There he finds Cittaviśramana who gives prophetic instructions. Lights of five colours shine forth from his heart in all directions and each ray of light carries a dakini at its end. All dakinis sing prophetic songs concerning the conflicts in the current year. At this moment, Padmasambhava appears between his two

13 Plate 7 B.

192-3-2

192-3-5

15 This was made in 1659, Dukula, Vol. I, f. 278b5, 289a3; Vol. II, f. 164b4.

consorts, holding a trident in his right hand and making the threatening gesture (sdigs-mdzub) with his left hand. He instructs the Dalai Lama on the means to bring peace to Tibet. After this, Padmasambhava flashes five coloured rays from his own heart to the heart of the image of Mahākaruṇā in the Jokhang, making it look sublime. He then tells the Dalai Lama to make a crown for the image. 15

192-4-4

On the 13th, the Dalai Lama becomes aware that he has arrived in a place whose form is like a crystal egg. There he sees the white syllable HRI surrounded by the six syllables: Om mani padme hūm, all sparkling. As the syllables dissolve in him, he feels that he has arrived at the three-storeyed palace of Lanka which stands on the summit of a red, rocky mountain rising high in the heavens out of the centre of a red plain. In the palace, the Dalai Lama meets Padmasambhava and Thang-stong rgyal-po. The latter touches the Dalai Lama's head with a vase sprinkling water from it on his head. It makes him feel that his whole body disperses into small pieces and then disappears altogether into lights. Padmasambhava then changes himself into Guru drag-po who in turn becomes the Dalai Lama himself.

193-4-5

On the 14th, the Dalai Lama performs the ritual of longevity. During the ritual, he feels that all the surroundings have become a mass of lights and he then begins to perceive the mount Chu-bo, the residence of Thang-stong rgyal-po. The latter has his white locks tied together at the top of his head and is dressed as a yogin, looking splendid in his advanced years. He comes forward to meet the Dalai Lama, sprinkling water out of his vase on the ritual items and on the Dalai Lama's head, at the same time making nectar flow from his own heart to the Dalai Lama which causes him to feel that his own body is full of nectar. At this moment, another yogin, younger than Thang-stong rgyal-po, emanates out of him just as one butter-lamp is lit from another, adorned with six kinds of bone ornaments and sitting on an antelope skin. He advises the Dalai Lama that for removing the defilement contracted from people who have broken their vows (dam-grib), the ablution ritual of Vidhvamsana is to be performed. He further tells him that a golden roof should be erected on the temple of the mount Chu-bo. Having said that, he dissolves into Amitayus in the mandala. 16 After this, Thang-stong rgyal-po himself sprinkles water into the Dalai Lama's mouth and then dissolves into the latter's heart.

16 Plate 8 B.

In a different vision, the Dalai Lama becomes aware that he has again arrived at the same place where *Thang-stong rgyal-po* manifests himself in a temple as *Hayagrīva* and gives him prophetic instructions on the question of the restoration of temples in the vital places (sa-gnad) around Lhasa.

Here the Dalai Lama makes the following statement: 'I wrote these visions down immediately on the samta and left them in a safe place. On the 16th, the death of the Regent bSod-nams rab-brtan was made public and as I was much occupied with the funeral services, I forgot

about the notes on the *samţa* and remembered about them on the 15th of the second month of the iron-mouse year (1660). The prophetic instructions concerning the troubled period during the earth-pig year (1659) now look like 'a dyke built after the flood has already passed by', but, all the same, I have recorded them.'

From the 8th of the ninth month, the Dalai Lama takes up residence for a week in the Temple of Lokeśvara in the Potala Palace in order to carry out the ritual of longevity: during this ceremony, Thang-stong rgyal-po comes to him in a vision and gives 'life-empowerment' (tshe-dbang) based on the mandala of Amitāvus.

192-6-4

One evening while the Dalai Lama is staying in the Potala Palace, *Rāhula* appears to him. His colour is green and he measures about two feet high. He remarks that the divinity appears to him since he is the protector of his family (rigs-kyi srung-ma).

193-6-2 H Ka, 34. Iron-mouse year (1660), aged 44

(On the 11th) of the fifth month, the gNas-chung deity urges the Dalai Lama to go into a retreat and he believes that there must be a good reason for this. He appoints Ja'i-sang sde-ba ('Phrin-las rgya-mtsho) and several others to take government decisions in his place, and withdraws into retreat for three weeks in the Potala Palace. There he makes his attendants bring the images of Lokeśvara and Varti from their temple to the western chamber where he resides, and arranges offerings in front of them. He then begins the ablution ritual of Vidhvaṃsana in order to remove the defilement (grib-sel) and recites the six-syllable mantra of Cintāmanicakra, a form of Avalokiteśvara with four arms.

193-6-4 H Cha, 120

On the 16th, he has a vision of the deity with a small temple in his heart occupied by a white boy who holds a crystal staff. The latter gives the Dalai Lama prophetic instructions on the possible troubles that might arise during the current year.

The Dalai Lama continues the retreat for two weeks, practising meditation according to the instructions given by *Padmasambhava* to *Legs-ldan rdo-rje*. Here he states that he did not have many 'illusions' ('khrul-snang, i.e. visions) during the first two weeks of the retreat and that he had not been very well.

(The Dalai Lama still continues the retreat.) On the 2nd of the sixth month, Lokeśvara appears before him standing in the air at his residence. He holds a white lotus in his right hand and his left hand rests on his left thigh. He tells the Dalai Lama that the retreat is good for him and that it will help him to solve the problems of the current year.

In another vision, a white boy (i.e. Lokeśvara), emitting rays from the ring finger of his right hand, removes unclean objects from the Dalai Lama's eyes and gives him advice as to which divinities he should propitiate. The white boy then transforms himself into Avalokiteśvara with four arms, who says to the Dalai Lama that the 195-1-4

ceremony for the recitation of the 'six syllables' and the rite of ablution based on *Vidhvamana* must be established in all places.

This vision is followed by yet another one in which the Dalai Lama sees in the sky a paradise resembling a circle of white light. He arrives there and sees many dancing goddesses, amongst whom a red goddess, who is the dāhiṇī gSang-ba ye-shes, tells him that he should make offerings to the holy images of Padmasambhava.

195-2-4

On the morning of the 3rd, the Dalai Lama is aware that his surroundings are bathed in a white light. He then begins to perceive the white syllable HRI in a white lotus emitting innumerable rays of light. From the sound which comes out of the syllable, he hears words to the effect that it is good if offerings are made in Lhasa and a golden roof is erected on the palace of Yum-bu bla-sgang. Then, as the syllable HRI dissolves into his own heart, there appears a six-inch high Cittaviśramana in a crystal mansion. The deity gives him prophetic instructions concerning the conflict in Kongpo and a crown to be made for the image of Jo-bo in Bu-chu. 18

17 This was erected, but no precise date is given, Dukula, Vol. IV, f. 159b3.

18 The crown was made in 1664, Dukula, Vol. I. f. 358b2.

194-3-2

In the evening of the same day, the Dalai Lama brings the images of Padmasambhava: bSod-nams dpal-'bar, belonging to the rNying-ma-pa master, Byang-chub gling-pa, and Guru bde-ba-can, belonging to the 'Bri-gung monastery, and then recites a prayer to Padmasambhava. He begins to perceive O-rgyan Za-hor-ma, but at the same time a few white dākinīs appear playing hand-drums and bells. As they dance, they lead him away on a rainbow path. They arrive in a great plain, hitherto unseen, in the centre of which rises a red mountain. On the summit of the mount, he finds a beautiful palace whose pillars are made of precious materials and roofed in gold. In the palace, Karmaguru, an aspect of Padmasambhava, is seated on a throne also made of precious materials. As the Dalai Lama arrives in front of him, rays of light come forth and the Dalai Lama himself becomes an aspect of Karmaguru. After a while, a raging flame comes forth from Karmaguru's navel and the Dalai Lama feels that his body is totally burned as a feather in fire, but all the same he still feels that he is Karmaguru himself. Karmaguru then gives the empowerment initiations of the 'vital force' (srog-dbang), 'liberation' (bsgral-dbang) and 'hurling' (zor-dbang). He tells the Dalai Lama that he must perform the rite of Karmaguru for seven days. After this, 'Tsho-rgyal in the form of a white girl leads him out of the palace which is Zangs-mdog dpal-ri, the paradise of Padmasambhava, and the vision ceases.

The Dalai Lama then says prayers to Avalokitesvara who appears and has the look of a boy standing upright with his blue locks tied together on the crown of his head; he is clad in a white lower garment, and is making the gesture of bestowal with his right hand and holding a crystal staff in his left hand. He tells the Dalai Lama about the signs of the trouble-makers ('gong-po) who cause problems. The deity then transforms himself into King Srong-bisan sgam-po holding a white lotus

in his right hand, his left hand stretching towards his left knee, and sitting in the attitude of royal ease. On his right he has his Nepalese consort and on his left the Chinese. The king tells the Dalai Lama that he should offer a gold wheel 19 to the goddess Ma-gcig dpal-lha, i.e. dPal-ldan lha-mo, and make an image of the king himself in the style of Cahravartin in the Jokhang in Lhasa. Then the Dalai Lama perceives Cittaviśramana in the king's heart which opens like a glass window exactly as witnessed by Zur Padma-dbang. After giving some prophetic advice, the window is closed and the king dissolves into the heart of Lokeśwara.

19 This was made in 1662, Dukula, Vol. I, f. 324a5.

Another vision follows. A yogin clad in a cotton garment with sleeves appears. He shows the Dalai Lama the deity Vajrakumāra who resides in his own heart and says to him: 'Look, if you do not believe', changing himself into Padmasambhava who then tells the Dalai Lama about the rituals that should be performed for the welfare of the Tibetan people and giving prophetic instructions concerning eventualities up to water-mouse year (1672).

194-5-3

On the 4th, the Dalai Lama offers prayers to the two images: Lokeśvara and Varti. He sees in his vision rays of light coming out of Lokeśvara's heart pervading the whole universe. Amidst white lights, a boy with blue locks holding a crystal rosary gives him prophetic advice on how to select disciples. Gradually the boy turns into Cittaviśramana who then finds himself beside various ritual articles for performing the empowerment ceremony.<sup>20</sup>

20 Plate 9 A.

After this, the Dalai Lama says prayers to Padmasambhava who appears in the sky. The Dalai Lama perceives a rainbow leading towards the west which he follows and arrives at the base of an awesome castle built with human skulls, with a door open half-way up, in the city of Lanka. He enters it and finds the place very spacious and occupied by Karmaguru in yab-yum attitude sitting on a throne made of male and female raksasa demons. The yab looks wonderful with his dark-brown complexion and holds a sword in his right hand and a ritual dagger in his left. The yum with her red complexion holds a crooked knife (gri-gug) in her right hand and a skull-cup in the left. Both are adorned with bone ornaments and clad in tiger-skin skirts, sitting in the attitude of royal ease. The couple is surrounded by a number of dakinis, also adorned with bone ornaments, dancing and singing. The Dalai Lama feels that he is swallowed up by the yab and then deposited into the yum's womb where he is bathed in the red and white bodhicitta, receiving the four kinds of empowerment initiation. As he finally emerges from the womb, he feels pleasure mingled with the experience of the non-duality of Bliss and Voidness. He finds that he now resembles the yab. The latter then gives prophetic instructions on how to dislodge the disguised trouble-makers.

On the 5th, the Dalai Lama recites the six-syllable mantra. He feels that the images Lokeśvara and Varti become one and, in the form of

195-6-2

Lokeśvara, he himself is as tall as one storey of a house. In his central psychic vein, the Dalai Lama sees the five cakras, in descending order, with the colours white, red, blue, yellow and green. Cittaviśramana can be seen in the centre of each cakra in the corresponding colour with a syllable HRI in his heart. Lights shine from each cakra to those in the Dalai Lama's own body making him feel that his body is no longer made of material substance. The five cakras in his transparent body finally become five balls of light. The one on his head contains the five aspects of Amitāyus; the one in the neck, O-rgyan bDe-ba chen-po; the one in the heart, Mahākarunā; the one in his navel, gSang-ba ye-shes; and the one in his sexual organ, Hayagrīva. At that moment, a white man appears to arrange a mandala which has at its centre a man-dal with eight petals and an image of Amitābha. The Dalai Lama then receives the empowerment initiation from Lokeśvara.

21 Plate 9 B.

After this, Padmasambhava flashes in. There also appears a red lady adorned with bone ornaments, but she disappears again. 'Tshorgyal then suddenly appears in the form of a white lady, also adorned with bone ornaments and playing a hand-drum and a bell. She approaches, dancing, and makes the gesture of cumbana, 'close and immediate contact', and so the Dalai Lama enters into the meditation on Hayagriva, but she tells him that this is an error and that he should meditate upon Karmaguru in order to be her partner. In the meditation and through the four kinds of 'Enjoyment' (dga'-ba), the white and red bodhicitta flow downwards and then withdraw upwards. After this, the dāķinī demonstrates to him various yogic postures and then, putting her feet on the Dalai Lama's head, gives him prophetic instructions concerning the coming of Padmasambhava's emanations as 'textual rediscoverers' (gter-ston).

196-2-4 On the 6th, Mahākarunā appears sitting in the attitude of royal ease. His right hand makes the earth-witness gesture and his left hand rests on the seat. His locks are tied on the crown of his head but without any adornments. This vision is followed by the appearance of Padmasambhava clad in a blue garment and holding a vajra in his right hand and a ritual dagger in the left. As he greets the Dalai Lama, the divinity rDo-rje drag-po-rtsal appears as tall as one storey of a house standing in a raging flame and uttering ha ha ha hi hi hi and hūm hūm hūm. He gets bigger and bigger, seeming to shake the earth, brandishing his gold vajra and clanging his bell. He also utters various prophetic words. Finally he puts his vajra on the Dalai Lama's head: it descends into his heart turning itself into a five-pointed vajra, and then the divinity himself dissolves into the Dalai Lama's head.

196-3-2 On the 7th, Mahākarunā appears again showing the syllables OM Ā HŪM SVĀ HĀ in his head, neck, heart, navel and sexual organ respectively. From each of the syllables nectar flows forth in white, red, blue, yellow and green to the five corresponding points in the Dalai Lama's body. Finally the deity himself dissolves into lights and then disappears into the Dalai Lama.

On the 8th, the Dalai Lama has a vision of a world situated on a white lotus with eight petals on which various cities appear. In the lotus's centre, a brilliant mountain rises with a mansion on its summit occupied by Nam-mkha' rgyal-po, an aspect of Avalokiteśvara, with 1,000 eyes and 1,000 arms. The Dalai Lama perceives that nectar flows from the deity's heart into the worlds of the six kinds of living beings, removing their long-endured suffering. At that moment, Lokeśvara, shining like crystal, emerges from the deity's heart and gives him prophecies. Lokeśvara then shows him round the mountain. Finally, all that the Dalai Lama sees turns into white syllables which then dissolve into Lokeśvara.

196-4-2

As the Dalai Lama was advised to perform the ritual method of realization of *Karmaguru* for a week in the prophetic instructions which he received on the 3rd of the sixth month, he now begins the ritual on the evening of the 8th of the same month. 197-4-5 H Ja, 151

On the 10th of the same month, it rains flowers, and rainbows are seen on the top of the Potala Palace. In a vision, the Dalai Lama sees dBangpo-sde clad in a white garment and sitting in the attitude of royal ease. His locks are tied together with a piece of silk on the crown of his head and he holds a vaira in his right hand close to his chest and a ritual dagger in his left hand which rests on his left knee. On his right, the rNying-ma-pa master, Rig-'dzin Ngag-gi dbang-po (1580-1639) wears a white hat and garment, and is holding a vaira and a vase; on his left, Zur, clad in monk's costume, makes the preaching gesture with his right hand and that of meditation with his left hand, holding a sacred volume. In front of them, ritual articles and offerings are arranged according to the ritual cycle of Karmaguru. 22 dBang-po-sde, who is also known by the name Karmaguru, then performs the empowerment ceremony of the ritual cycle which includes, among other things, the empowerment ceremonies of 'liberation' (bsgral-dbang) and 'hurling offerings' (zor-dbang). dBang-po-sde then displays himself as Heruka with the six kinds of ornaments and wearing a loin-cloth made of tigerskin. He, holding a trident and sitting in the attitude of royal ease, identifies the trouble-makers as well as the qualified disciples who will arise in the future

196-5-2

22 Plate 42.

On the 12th, the Dalai Lama recites a prayer to Karmaguru. In his vision, dBang-po-sde appears and with his two hands he opens up a packet, wrapped in a piece of a white cloth, and which contains a yellow manuscript-roll. After showing it to the Dalai Lama, the manuscript rolls itself up and then turns into a saffron-coloured syllable HRI which dissolves into the Dalai Lama's heart. Touching the latter's head with both his hands, dBang-po-sde says: 'Write it down as it appeared to you!'

196-6-3 H Nya, 163; Ta, 172

Here the Dalai Lama states that he wrote it down immediately after the vision had ceased. There are two parts: the full text of the prophetic part is given in the section Nya (H 164-69) and the ritual part is included in the section Ta (H 172-77) of the rGya-can volume.

197-6-4 H Tha, 180. Iron-ox year (1661), aged 45 On the 1st of the first month, the monks of the Namgyal College perform the ceremony of long life for the Dalai Lama in the Potala Palace, based on the mandala of Amitāyus according to the northern textual tradition. During the two days that follow, the monks also perform the rite mKha'-'gro bsu-zlog for turning back the bsun-ma, a certain type of dākiṇī who usually come and lead away the sick and dying lamas.

During the rite, the Dalai Lama sees Padmasambhava who suddenly appears at the end of a long white cloud. The latter brandishes his vajra which then dissolves into the Dalai Lama's heart making him feel that it lights from the inside of his body and thus enables him to see the divinities of the mandala of the deity Dragdmar<sup>23</sup> in his heart. From the scorpion which is held as an attribute in one of the hands of the deity, there comes out an enormous scorpion which extends itself into all parts of the Dalai Lama's body. First it eats all the internal parts and then it emits flames from its mouth and the tips of its horns burning all the parts of his body that are left.

Here in a parenthesis, the Dalai Lama states that he has recently been unwell and this was foreseen in a prophecy received in the earthpig year (1659). He felt better after the vision and totally recovered a few months later.

After the vision, he again sights the mandala before him and then receives various initiations from Padmasambhava. Then from the original mandala, the white Amitāyus suddenly appears sprinkling water on the Dalai Lama's head and making him feel that his body is full with nectar.

On the 2nd, rDo-rje gro-lod appears, emitting flames from his body which burn the Dalai Lama's body and expel the obstructing spirits (bgegs) from the surroundings. He then feels that he himself has become rDo-rje gro-lod.

Here the Dalai Lama states that on the third day of the ceremony he received blessings from rDo-rje gro-lod, but no notes were taken down at the time. So now he was unable to write in detail about the vision which he had on that day.

199-2-3 In the sixth month, the Dalai Lama receives the initiations of various teachings from the rNying-ma-pa master Khra-tshang-pa Blo-gros mchog-ldan in the Temple of Lokeśvara and Varti in the Potala Palace. When he receives the empowerment initiation according to the ritual cycle of mDo-dbang, whose original source of transmission goes back to Legs-ldan rdo-rje, he has a clear vision of Vajrapāni from whom he receives various initiations. After the ceremony, 'Tsho-rgyal appears, giving him a skull-cup full of nectar.

Here again the Dalai Lama states that he was unable to write in detail about this vision as no notes were taken down at the time.

23 Pinte 10.

On New Year's day, the Dalai Lama performs the atoning rite in honour of dPal-ldan lha-mo. As he renews the 'support' (rten) of the goddess, the sun rises and he begins to see the goddess riding on the rays of the sun with her retinue holding flags and banners, all looking exceedingly impressive. Finally they depart towards the east.

Here also the Dalai Lama states that he could not write fully of this vision since no detailed notes were taken down immediately after the vision

In the tenth month, the monks of the Namgyal College perform the ceremony of long life for the Dalai Lama. It is carried out at the request of bSam-blo mi-rgan. During the ceremony, Amitabha appears, displaying Padmasambhava in his heart. The latter changes himself into the deity Drag-dmar and then dissolves into the Dalai Lama's body within which the deity becomes a black scorpion eating some of the internal parts and finally burns the rest of the body with flames from its mouth and horns. The Dalai Lama then becomes conscious again and reverts to his former state. 'Tsho-reyal appears in the form of a dakini adorned with bone ornaments and holding a vase. She sprinkles water on the Dalai Lama's head, making him feel that his body is full of water. At this moment, he sees the white Amitāyus, shining like snow in the sun, in his own heart. She gives him prophetic instructions concerning the events that might take place in the east, south and west, and particularly at Drepung monastery. The dakini then turns into a black she-demon holding a sword. She beheads many people who look like Buddhist monks. She turns into Tara, then into Vajrayogini and finally dissolves into the Dalai Lama.

On the eleventh month, the monks of the Namgyal College perform the ceremony of long life for the Dalai Lama. He has a vision of a blue Vajrapāni holding a vajra in his right hand and makes the threatening gesture with the left hand, ejecting garuda birds from it. The deity is surrounded by four attendants who look like him except that their colours are white, yellow, red and green; they hold a wheel, a jewel, a lotus and a crossed-vajra in their hands. Finally they all dissolve into the Dalai Lama.

On the 20th of the twelfth month, the Dalai Lama makes offerings in front of the two images: Lokeśvara and Varti. During the prayer, Mahākaruṇā appears from the heart of the Lokeśvara image.

In another vision, he sees an unknown place where there is a snowy mountain which resembles the Potala, the paradise of Avalokiteśvara. On the summit, a crystal mansion with one door is occupied by Lokeśvara. From the deity's heart, a white boy appears, with an antelope skin hanging down from his shoulders, and also the goddess Khadiravanitārā, in the form of a blue-green girl, clad in a costume of acacia leaves. Both appear to be eight-year old children, wearing turbans of flowers adorned with jewels.

198-3-5 H Da, 190. Water-tiger year (1662), aged 46

199-3-3

199-4-2

198-5-1 H Na. 198

After this vision, the Dalai Lama assembles the following images of *Padmasambhava* for a session of prayers:

- 1. bSod-nams dpal-'bar made by 'Tsho-rgyal.
- 2. Padma mthong-grol, rediscovered by Guru Chos-dbang.
- The images of Rig-'dzin Nub-dgon-rje and Dran-mchog, both made by dBang-po-sde.

As the Dalai Lama begins his prayers, Padmasambhava together with his attendants appear on a rainbow-path. Padmasambhava sprinkles water from his vase on the Dalai Lama's head, enabling him to see his own central psychic vein turn into an iron-vein in his ordinary body. At the top of the vein, there is the syllable A and at the bottom end, the syllable HAM. From his entourage, 'Tsho-rgyal, in the form of a lady adorned with bone ornaments and looking very impressive, comes forth and gives prophetic instructions.

In another vision, Padmasambhava suddenly appears. On his right, the ritual objects for performing the empowerment ceremony, such as the vase, are laid out.<sup>24</sup> The Dalai Lama feels that Padmasambhava turns into the yab-yum form of Vajrasattva. This vision is followed by other visions of various aspects of Amitāyus, all in their yab-yum forms. They perform the empowerment ceremony for the Dalai Lama. During the ceremony, 'Tsho-rgyal appears in the form of a white lady adorned with bone ornaments. She enters into union with him. The white and red bodhicitta flow to and fro: they produce in him the realization of the state of 'inexpressible Voidness'. On the same day, he also begins the ritual of longevity (tshe-sgrub).

On the 21st, after prayers to Lokeśvara and Padmasambhava, the Dalai Lama feels that the whole world is bathed in white light as a snow-field in the sun. Lights radiate from Mount Potala in the south towards the image of Lokeśvara transforming it into a white boy holding a crystal staff in his right hand. His left hand holds on to his garment close to his left thigh and then he utters some prophetic instructions.

This vision is followed by the appearance of 'Tsho-rgyal who leads the Dalai Lama to a place where a red mountain can be seen. At its base, Padmasambhava, in the form of a rakṣasa demon with eleven heads, sits in the castle of Lanka on a high throne. The castle is built with human skulls. He gives the Dalai Lama a jewel and then a mirror, saying: 'Look into it!' The Dalai Lama feels that he could see the whole world in it and especially Tibet. Then, going along a winding road, he arrives at the temple of Zangs-mdog dpal-ri where he immediately notices the ritual objects required in carrying out the empowerment ceremony built is performed by Padmasambhava who urges the Dalai Lama to work for the peace of Tibet, and gives him indications concerning interference by the dam-sri spirits in the future.

In another vision, the Dalai Lama perceives Lokesvara and Khadiravani bathed in light within an egg-shaped sphere, situated to

25 Plate 11 B.

the north of Mount Potala, the paradise of Avalokiteśvara. Lokeśvara has the look of a white boy draped in a white cotton lower garment and Tārā has the form of a blue lady wearing a costume of acacia leaves. The lady utters prophetic words to the effect that offerings must be made in the ancient temples built during the royal period and, golden roofs erected on them. Finally she says: 'Unless you pay attention to the prophetic instructions already given, there is not point in repeating them!'

In yet another vision, lights shine from all assembled images, uniting into one stream of light which contains *Hayagrīva*. The deity gets bigger and bigger, ejecting flames from his body as if to protect the Dalai Lama who now finds himself at the heart of the deity. In front of him he sees a yogin, who is supposed to be *Padmasambhava*, who also has the deity in his heart. In order to find out whether the yogin is real or false, the Dalai Lama meditates on his own *Hayagrīva* to overpower the yogin, but the latter becomes *Hayagrīva* at first and then reverts to his former state, ejaculating prophetic words which instruct that the Dalai Lama must perform the rites of *Yama* and *Hayagrīva*. The prophecy also indicates the outcome of the conflict in Kongpo.

Padmasambhava appears again in another vision. He foretells some events that will take place in the future. This short account of the vision is followed by another one in which Lokeśvara can be seen. From his heart King Srong-btsan sgam-po appears instructing the Dalai Lama on the need to make offerings to Tārā in Yer-ba.

After this vision, the Dalai Lama perceives an altar on which a skull-cup full of nectar, a tsakali and a man-dal are all set out.26 Beside the altar, 'Tsho-rgyal, wearing the Tibetan ko-tho head-dress, is seated. She, bestowing some spiritual instructions, offers him the skullcup from which he drinks the nectar and experiences the realization of the non-duality of Bliss and Voidness. She then turns into the green Tārā, radiating from her heart all her eight aspects. Finally she disappears into a ball of green light which then dissolves into his own heart, but she instantly reappears in the form of Vairavogini giving instructions on how religious practices should be conducted in various sacred places. After this, the Dalai Lama transforms himself into Hayagrīva and then enters into union with Vajrayoginī. Finally, the vogini departs to Zangs-mdog doal-ri. Then Lokesvara shows himself shining as crystal and gives instructions on how to conduct rites in sacred places. He then turns into the syllable HRI, pure as crystal and emitting a sound which the Dalai Lama understands as containing prophecies.

On the 26th, the Dalai Lama's composition of the text concerning the ritual cycle of *Drag-dmar*, which is first written on the *samţa*, is completed and then copied on paper. That day all the sky is covered with rainbow clouds. After a while, when the multicoloured clouds begin to disperse, the Dalai Lama sees *Amitāyus*, who immediately turns into *Padmasambhava* holding a vase. The latter sprinkles water

26 Plate 11 C.

200-6-2 H Tha, 184

on the Dalai Lama's head, cleansing him of his illnesses. He feels that a black liquid comes out of him and then his body becomes as transparent as crystal. *Padmasambhava* turns into *Buddhabhaiṣaiyaguru*. From the bowl which is held by the Buddha flows nectar, filling the Dalai Lama's crystal-like body. The Buddha himself dissolves into the Dalai Lama.

Here in a parenthesis, the Dalai Lama states that at this time he was ill, but as soon as he had this vision his health was transformed like a snake changing its skin.

202-1-1 H Da, 191. Waterhare year (1663), aged 47 On New Year's day, the Dalai Lama performs the atoning rite in honour of dPal-Idan Iha-mo in the Potala Palace. The goddess appears in her wrathful aspect coming from her residence, Mu-le-ting in the northeast. She sometimes rides on a mule. After displaying her various aspects, she appears again clad in a black costume, and holding a wooden tablet (khram-shing) and a lasso just as she appeared to him previously in the fire-dog year (1646). She binds many people with her lasso and then beheads them with her sword.

203-1-4 H Pa. 219

On the 8th, the monks of the Namgyal College perform the ceremony of long life for the Dalai Lama. During the ceremony, he perceives himself as the chief divinity Amitavus in the mandala, Later, Havagrīva appears, holding a hammer in his right hand and a lasso in his left. He strikes the ground with his hammer, making the earth tremble as if it were going to split. He swallows up all the buildings. After this, the Dalai Lama, who has become Amitayus, now also has a green horse-head on his own head like Hayagriva, and so do all the other divinities in the mandala. At the same time, the Dalai Lama feels that he enters into Hayagriva's belly through a narrow tunnel at the end of which Padmasambhava is seated in a circular red mansion, emitting lights in five different colours. Beside him, the items for carrying out the ceremony of empowerment, such as the skull-cup surmounted by a jewel, are displayed on an altar. 27 Padmasambhava, touching the five points of the Dalai Lama's body with the skull-cup which is full of nectar, gives it to him to drink. He is then introduced to a lady adorned with a diadem and they proceed to perform the empowerment ceremony. After this, Padmasambhava turns into rDo-rje gro-lod who ejects weapons and flames from his body removing all the hindrances. The deity then reverts to Padmasambhava holding a radiant and octagonal jewel with which he touches the Dalai Lama's head, saying prayers and uttering words of instructions, radiating rays of five different colours from his face. At the ends of the rays his eight aspects and other deities appear. The moon-seat of Padmasambhava's jewel revolves with syllables of mantra and at the same time emits yellow lights in the form of wheel, lotus, vajra, jewel and crossed-vajra, which respectively enter into each of the five points of the Dalai Lama's body, forehead, neck, chest, navel and crutch. He then confers blessing on the Dalai Lama.

27 Plate 12 A.

In the course of the ceremony of long life, monks offer him the eight kinds of lucky signs and he begins to see in his vision two yogins who are supposed to be gNubs Sangs-rgyas ye-shes and Legs-ldan rdo-rje. Both are engaged in the performance of a violent rite.

Here the Dalai Lama states that this vision did not take a definite shape.

In another vision, he feels that he is back again in the mansion situated in Hayagrīva's belly. Through an open door within the mansion, he arrives at a palace which seems to be Zangs-mdog dpal-ri. There sits Karmaguru, with Mandarāvā, in the form of a dākinī on his right, and 'Tsho-rgyal, as an ordinary woman, on his left. They are engaged in the performance of a rite. They send away the messengers who summon demons in the form of Buddhist monks to be imprisoned in the triangular ritual receptacle. Karmaguru then thrusts his ritual dagger into their hearts.

On the 14th, the Dalai Lama gathers together some images of Padma-sambhava in the Temple of Loheśvara in the Potala Palace. After arranging offerings in front of them, he begins meditation on the assembly of lamas and divinities with Tsong-kha-pa in the centre (tshogs-zhing). He has a vision of Cittaviśramana and the thirty-five Buddhas: seven white in the east, seven yellow on the south, seven red in the west, seven green in the north, and seven blue in the centre.

In another vision, he sees Vajrapāņi just below the seven blue Buddhas, as tall as two storeys. On his right, there is Cittaviśramana and on the left Mañjuśri. He supplicates them to remove the long suffering of the six kinds of living beings, and particularly that of the Tibetan people. Vairapāni then radiates messengers to summon some demons. He hits them on the chest with his vaira, conferring prophetic instructions on the means of bringing peace to the Tibetan people. All the thirty-five Buddhas and other divinities dissolve into Vajrapāņi who then displays the deity Dregs-pa kun-'dul contained in his heart. Vajrapāņi then becomes the principal deity in the mandala of the ritual cycle of the deity. 28 At that moment, the bKa'-gdams-pa master, lHobrag Nam-mkha' rgyal-mtshan (1326-1401) appears, conferring on him the empowerment initiation of the ritual cycle. Finally, all the deities and the mandala itself dissolve into lHo-brag's heart. The latter then gives the Dalai Lama prophetic instructions on how to maintain the stability of the theocratic government of the dGe-lugs-pa sect. In the end, lHo-brag turns into light of five different colours and vanishes towards the south.

In the evening of that day, the Dalai Lama says prayers to Mahā-karuṇā. He feels that the world is illuminated with a white light. He sees a mansion with a golden roof situated on Mount Potala to the south. It is occupied by the deity. When he arrives in front of him, he perceives him radiating rays from his heart which relieve the suffering of living beings. Innumerable heavens of Buddhas are seen on various parts of the deity. A boy, clad in a lower garment made of cotton and

202-5-4 H Pha, 228

28 Plate 12 B.

holding a crystal staff (i.e. Lokeśvara), suddenly appears in front of the deity. They confer with each other on the question of whether there would be any more holy men in Tibet. Mahākaruņā tells the boy to show the Dalai Lama around. He first shows him a mirror in which the latter sees people who intend to make trouble for him and then leads him to visit the eight deities of the bKa'-brgyad cycle as well as Manjuśri, dPal-ldan lha-mo and Drag-po-rtsal in the temple. Then they go back to Mahākaruṇā who gives a discourse on the merits obtained by reciting the six-syllable mantra and at the same time radiates lights from his heart, thus transforming the Dalai Lama's body into a mansion containing Avalokiteśvara with eleven heads.

205-3-4 On the 15th, the Dalai Lama practises meditation. Padmasambhava, in the form of the image bSod-nams dpal-'bar, appears. This is followed by the appearance of six yogins with six deities residing in their hearts:

- 1. Hümkara, the deity Drag-po-rtsal,
- Klu-sgrub, Hayagrīva,
- 3. 'Jam-dpal bshes-gnyen, Yama,
- Vimalamitra, mNgon-rdzogs,
- Rong-bu Guhya, Dregs-pa,
- Śāntigarbha, sTobs-ldan nag-po.

In another vision, the Dalai Lama perceives a mandala, made of lights of five colours, on which precious receptacles full of fruits and crystals are displayed for the purpose of the empowerment ceremony. Bla-ma rig-'dzin, the principal deity of the ritual cycle, appears in the form of an eight-year old boy, conferring on the Dalai Lama the textual initiation of many volumes amongst which there is a volume of a text written in gold on a blue background. It directs crystal rays in five different colours to his heart which enables him to obtain the textual initiation, and finally he feels that his body disperses into a rainbow which arises from his heart.

After this vision, the yogin *Pra-chen Hasti* appears displaying a host of the *Phur-pa* deities residing in his heart. The yogin gives him a ritual dagger. At this moment, the Dalai Lama feels that he himself has become the deity *Vajrakumāra* sending messengers to summon various *dam-sri* spirits.

In another vision, the Dalai Lama feels that he has arrived in an egg-shaped sphere which radiates rainbow-like lights. There he meets Padmasambhava, holding a vajra and a vase, with his consort Mandarāvā on his right and 'Tsho-rgyal on his left, surrounded by many other dākiņīs, all singing and dancing. Padmasambhava confers on him instructions concerning future events that are to take place mainly in Eastern Tibet, and then performs the ablution ritual which makes the Dalai Lama aware that he has become rDo-rje gro-lod. 'Tsho-rgyal and Mandarāvā dissolve into one dākiņī who becomes the partner in the empowerment ceremony. After the ceremony Mandarāvā appears again and confers on him instructions on meditation and finally she departs towards the west.

29 Plate 13 A.

The Dalai Lama again has a vision in which he is led by Mandarāvā who is adorned with precious jewels and plays a hand-drum. They arrive in Zangs-mdog dpal-ri where the Dalai Lama notices the ritual articles for performing the empowerment ceremony consisting of a vase, a skull-cup, a mirror and a torma, arranged one on top of the other on an altar. 30 As she plays the hand-drum, Padmasambhava comes flying like a bird and then sits with his two consorts. mTshoskyes rdo-rie, an aspect of Padmasambhava himself, suddenly appears in the vab-vum form in front of Padmasambhava himself and his twoconsorts. The Dalai Lama then receives from them the empowerment initiation of the deity mTsho-skyes rdo-rje. Padmasambhava further gives him prophetic instructions concerning the welfare of the Tibetan people. After this, Padmasambhava, turning himself into Hayagriva, calls upon gNyan-chen Thang-lha who appears in the form of a white yak. Padmasambhava, handing over to the Dalai Lama the reins of the animal, says: 'This is how to subdue the evil spirits!'

In another vision, a lady appears who has the look of a woman from Mon (Bhutan). The Dalai Lama wonders why this lady appears so often. She gives him prophetic instructions concerning his life and then, offering him a skull-cup full of blood (rakta), she vanishes into a rainbow pointing towards the south-west.

After this, King Srong-btsan sgam-po, with his Nepalese and Chinese wives, appears in a white cloud. The king says that the ritual cycles for realization of the three protectors, namely Avalokiteśvara, Mañjuśrī and Vajrapāṇi must be carried out in Pha-bong-kha in order to bring welfare to Tibet.

On the 7th of the third month, the preparation for the great propitiation rite, which takes place on the 8th, begins. The Dalai Lama wonders whether he should use the text written by gNyan Lo-tsā-ba (Dar-ma-gras) or the one by Tshar-chen Blo-gsal rgya-mtsho for offering to Mahākāla his personal attributes. He thinks that perhaps he should compose a new text by himself. At that moment, a crow lands just above the window of his chamber in the Potala Palace. It sings and moves about stretching and spreading its wings for a considerable time (the bird is associated with the deity). Khra-tshang-pa Blo-gros mchoglan, who is then in the Potala requests the Dalai Lama to compose a new text. As the latter begins to write, the bird flies away and he thinks that it is a sign from the religious protector who also wishes for a new text by him.

On the 8th, the ritual for the propitiation to Mahākāla begins. The Dalai Lama states that the chief deity did not appear. Instead, the Brahman Mahākāla came in a vision in his full attire, holding a bone trumpet and a skull-cup. At the same time the teacher Tshar-chen also appears wearing a long-topped Sa-skya-pa hat and carrying a vajra and bell in his hands. The teacher, bringing together the forefingers of the protector and that of the Dalai Lama, utters words to the effect that the protector is to obey all the orders from the Dalai Lama. During the

30 Plate 13 B.

206-2-5 H Da. 192

same ritual, other types of Mahākāla, Putra ming-sring and Beg-tse also appear.

207-3-5 H Ka, 35 On the 15th, the Dalai Lama takes the image of Lokeśvara with him in order to go into retreat in the chamber mNgon-dga' in the Ganden Palace in Drepung. He begins his meditation with the recitation of the six-syllable mantra. One day, he has a clear vision of the three protectors: Avalokiteśvara, Mañjuśrī and Vajrapāṇi. One evening, after the retreat, Rāhula appears in his vision. The deity looks as small as one foot tall and disappears towards the west.

207-4-1 On the 7th of the fourth month, the assembly of the monks in Drepung performs the ceremony of long life for the Dalai Lama. During the ceremony, the Dalai Lama feels that his throne becomes a crossed-vajra.

207-4-2 On the 20th, the Lama (Padma 'phrin-las, 1640-1718) of the rDo-rje-brag monastery performs the ritual of longevity for the Dalai Lama in the chamber Nyi-'od in the Potala Palace. In the course of the ritual, the Dalai Lama sees in his vision Amitâyus and his consort who finally dissolve into the Dalai Lama himself.

207-4-5 On the 22nd, sMan-lung-pa Blo-gros mchog-gi rdo-rje and his disciples perform the ritual of longevity for the Dalai Lama. The chief deity of the ritual cycle appears as tall as one storey of a house.

206-5-2 Here the Dalai Lama states that he had no visions from the 23rd of the fourth month of water-hare year (1663) until the 10th of the second month of water-mouse year (1672), that is, for ten years from the age of forty-seven to fifty-six.

206-5-3 H Ba, 259. Watermouse year (1672), aged 56 On the 11th of the second month, the monks of the Namgyal College perform the ceremony of long life for the Dalai Lama in the main hall of the Potala Palace focusing upon the mandala of Amitayus. The ceremony is borne financially by the choir-master Blo-bzang yon-tan.

When the Dalai Lama is offered the eight auspicious symbols during the ceremony, he sees in the sky the mandala of the deity Klugnyan kun-'dul, a form of Hayagrīva.<sup>31</sup> Beside the mandala, a yogin confers on him the empowerment initiation of the deity. The yogin performs, amongst other rites, the subduing of various spirits, such as the Nāgas and the gNyan. He binds the Dalai Lama with a ritual cord and then performs the purificatory rite making various offerings, such as milk to the Nāgas and other spirits; he uses the peacock feather for sprinkling water. (At the end of the ritual, the cord is usually cut symbolizing freedom from the discontent of the Nāgas.)

The yogin changes into Legs-Idan rdo-rje who in turn imparts the empowerment initiation of the deity Nāgarakṣa 'og-gdon mthar-byed, 32 a form of Mañjuśrī, which empowers the Dalai Lama to be immune

31 Plate 14.

32 Plate 15.

from the malefic actions of the Nāgas and other spirits. He is then urged to recite the six-syllable mantra and perform the rite of the deity Yang-gsang drag-po.

Legs-Idan rdo-rje finally changes into Mahākaruṇā making the gesture of bestowal with his right hand and holding a white lotus,in his left hand. In his eyes, the eight kinds of Bodhisattvas can be seen like the reflection in a mirror. From his gesture of bestowal flows nectar onto the Dalai Lama's head, cleansing his defilement which is expelled from his body like smoked liquid. Mahākaruṇā then leads him along a white path to a citadel with a roof made of precious materials built on a high mountain. He thinks that the place is Potala, the residence of Avalokiteśvara. In the citadel he meets a white man holding a crystal rosary, i.e. Citaviśramana, whose chest is covered with an antelope skin. He utters prophetic words which, however, the Dalai Lama cannot make out.

From the 15th of the ninth month, the Dalai Lama enters into a retreat in the Potala Palace. He practises meditation formulated by Nyi-zla 'od-zer, alias Legs-ldan rdo-rje. The latter appears clad in a white garment on top of blue underwear and a pandita hat with a feather on the top. He holds a rosary in his right hand and a ritual dagger in his left. He sits on a throne covered with yak skin. He instantly turns into rDo-rje gro-lod and then utters some prophetic words. At that moment, an ugly woman arrives wearing a dress made of woven yak hair. She is at the head of a host of demons. Out of the gathering, a red man and a she-demon come forth holding the fresh heart and lungs of a man whom they have killed at the entrance of a temple in a village. (The significance of this vision is not explained.)

On the 16th, the Dalai Lama meditates upon rDo-rje gro-lod who manifests to him. In front of the deity, he sees the blue Amitāyus with three heads and six arms embraced by his consort, also blue. After performing the ritual of ablution, Amitāyus dissolves into a rainbow which in turn disappears into the Dalai Lama himself. After a while, rDo-rje gro-lod also dissolves into the Dalai Lama making him become a giant rDo-rje gro-lod with a ritual triangular receptacle in front of him. Scorpions and other animals resembling fish are driven out of the Dalai Lama's body and burned in the receptacle. (Here the Dalai Lama states that he had trouble with his knees for two days, but he felt better after the vision.)

In another vision, Legs-Idan rdo-rje appears, looking splendid in his old age. He performs the ablution by sprinkling water out of his vase. The Dalai Lama feels that blood, pus and all kinds of small beings are washed away from the interior of his body. In prophetic instructions, Legs-Idan rdo-rje points out the earlier errors in the Dalai Lama's conduct and urges him to recite the mantra of rDo-rje gro-lod. He finally dissolves into lights and then disappears into the Dalai Lama's own heart.

208-1-5 H Ma, 272

208-2-3

In another vision, Lokeśvara appears, radiating like crystal. The Dalai Lama receives from him prophetic instructions concerning the duration of the dGe-lugs-pa sect's establishment. Lokeśvara then dissolves into the Dalai Lama causing him to become Cittaviśramana. At this moment, 'Tsho-rgyal, in the form of a woman from Mon, comes forward out of the west. Among other instructions, she tells him to use the image Padma mthong-grol of Padmasambhava rediscovered by Nyang-ral Nyi-ma 'od-zer as the support for his prayers.

The Dalai Lama brings out the image and begins to do as he was instructed. In his vision the image turns into *Vajradhara* with his consort. Beside the deity, he sees a vase and other ritual items of the empowerment ceremony in which he then participates.<sup>33</sup> (Here the Dalai Lama remarks that whoever uses this image as support for meditation will have good results.)

Vajradhara changes into Padmasambhava with 'Tsho-rgyal beside him. Then Padmasambhava radiates lights from his heart to summon the religious protector Beg-tse and his retinue from his residence, Maru-rtse, in the northeast. At this moment, the Dalai Lama imagines himself as Hayagrīva. Padmasambhava entrusts the religious protector to Hayagrīva (i.e. the Dalai Lama) as an attendant, and then tells the Dalai Lama that his health problem will be solved if he prays to Buddhabhaisajyaguru. 'Tsho-rgyal also advises him to be strict about his religious vows and be vigilant about the people who have broken their vow (dam-sel). After offering a skull-cup full of nectar to him, she departs to rNga-yab-gling, the paradise of Padmasambhava, and the latter himself dissolves into the image.

208-5-2 On the 18th, the Dalai Lama begins to practise the rite of rDo-rje gro-lod as he was instructed in his earlier visions. First he assembles the following sacred images, particularly those of Padmasambhava and his other aspects:

- 1. Padma bdud-'dul,
- Vajradhara made of pipal wood (byang-chub shing) and rediscovered by Nyang-ral Nyi-ma 'od-zer in a royal tomb in 'Phyongrgyas,
- 3. Padma mthong-grol rediscovered by Guru Chos-dbang,
- 4. Padma mthong-grol rediscovered by Ratna gling-pa,
- 'Gro-ba kun-'dul, an image of 'Tsho-rgyal also rediscovered by Ratna gling-pa in Brag-dmar ri-mo-can.
- Me-rlung 'khyil-ba, an image of the deity Drag-dmar, rediscovered by Padma gling-pa (1450-1521) in Brag seng-ge khyi-cog,
- Rigs-'dus brda'-dbang Inga-pa rediscovered by 'Phrang-mgo Shesrab 'od-zer.
- Padma bdud-'dul rediscovered by gTer-bdag gling-pa (1646-1714) in g. Ya'-ma-lung.

After preparing offerings in front of the images, the Dalai Lama begins to practise meditation and the recitation of the mantra of rDo-rje

33 Plate 16.

gro-lod. He begins to have visions of the mandala of the deity in the sky. 34 'Tsho-rgyal, dressed in Tibetan style, leads him into the enclosure of the mandala and arrives at the eastern door where Manda-rāvā joins 'Tsho-rgyal in performing the ablution ceremony for the Dalai Lama. The latter then receives the empowerment initiation. At the third stage of the initiation, several dam-sri spirits are caught in the triangular receptacle for liberation. After receiving the fourth stage of the initiation in which the disciple is introduced to his own mind by means of a crystal (rig-pa'i risal-dbang), Ba-gor Vairocana in the form of a pandita introduces him to the Great Perfection (rDzogs-chen) meditation. He touches the Dalai Lama's head with many volumes of books devoted to the meditative teaching, all written in gold on crystal. All the deities and the mandala dissolve into the Dalai Lama himself.

In another vision, a lady, looking like a yogini and adorned with jewels, appears playing a hand-drum with her right hand. She confers on him prophetic instructions and the Dalai Lama realizes that the yoginf is Mandarāvā.

*rDo-rje gro-lod* suddenly appears and begins to give him instruction on how to draw the *cakras* and designates the Dalai Lama as the master of the teaching, but vanishes before completing the instructions.

On the 19th, Padmasambhava clad in a vellow costume and a vellow hat appears sitting in the manner of Maitreva and holding a vase with both his hands. He takes up the instructions of rDo-rie gro-lod which were left unfinished in the previous vision. Padmasambhava then turns into Amitayus who performs the ablution for the Dalai Lama and confers on him the empowerment initiation beside a mandala made of a lotus with eight petals on which a vase and other ritual articles are displayed for the purpose of the ceremony.35 After this, the Dalai Lama feels that he travels towards the west along a white path and arrives in a mansion, sphere-shaped like the belly of a crystal vase. There he meets Lokeśwara holding a lotus in his right hand and a crystal staff in his left. His chest is covered with an antelope skin and his body is gloriously bright. He gives a prophetic discourse on the religious and political situation in China, Mongolia, Nepal and Bhutan. After this, the Dalai Lama feels that he has arrived on the summit of a high, crystal stupa with the deity. He sees in the east many houses occupied by people with two heads and four arms who dance about; in the south, there is a great fire with flames reaching to the heavens from the middle of a forest; in the west, at the foot of a high rock, a torrential water jet above which a turquoise girl is bathing herself; in the north, a creature with a human body but with a yak's head takes out its own heart and weeps as it looks at it; on the golden roofs in Lhasa, a monkey wearing a yellow hat sometimes laughs and sometimes cries and finally departs for Drepung. The Dalai Lama asks Lokeśvara for the significance of the sights, but the deity does not reply. They both instantly return to the Potala Palace.

34 Plate 18.

209-6-2

35 Plate 17.

210-2-1 H Tsa, 309

In the evening of the 19th of the ninth month, the Dalai Lama is aware that his body has transformed itself into an unknown dark brown bird, bigger than a normal raven. As it flies towards the southwest over a sea, it finds no place to land, but eventually arrives in a three-storeyed temple, supposed to be the palace of Lanka, situated on a mountain in the middle of an expansive plain. A glorious yogin with a dark-brown complexion, clad in a white robe, meets him. The Dalai Lama feels that he is no longer in the form of the bird. The yogin shows him a white scroll. He realizes that it contains prophetic instructions, particularly about the ritual cycle of the deity Yang-gsang drag-po, and by whom, when and where the ritual cycle would be put into practice. He then receives the full instructions on the cakras which were not mentioned when he received instructions in the teaching in iron-mouse year (1660). He realizes that the yogin is a manifestation of dBang-po-sde.

211-2-5 H Ma, 298

On the 20th of the ninth month, *Padmasambhava* and his entourage appear. An exceedingly handsome youth wearing a turquoise diadem, clad in a white silk dress and adorned with precious ornaments gives the Dalai Lama prophetic instructions, but he has difficulty in understanding. Finally the youth bursts into laughter 'ha ha ha!', shaking his head, and riding on a white horse he disappears. The Dalai Lama felt that it was gNyan-chen Thang-lha.

In the same vision, Avalokiteśvara in the form of a white youth holding a crystal rosary and staff, and wearing a cotton lower-garment, comes out of Padmasambhava's heart. He gives various prophetic instructions concerning the sacred places where the early kings and Padmasambhava had resided, the restoration of the temples built by the kings, the importance of inviting Buddhist tantrists to perform the rituals which can ward off all evils and the need to invite Bonpos often to carry out rituals which ensure the prosperity of the country. (The youth is unidentified, but obviously meant to be Lokeśvara.) He finally recedes back into Padmasambhava's heart. The Dalai Lama then regains earthly consciousness without being able to tell what has become of Padmasambhava who had stayed on in the vision for a considerable time.

Here the Dalai Lama states that he is after all very pleased to realize the fact that he constantly receives blessings from the three 'roots', namely, his teachers, tutelary deities, and dåkinīs.

Here the work ends with an epilogue of seven stanzas of four lines éach. They serve to justify its writing:

211-3-3 (105b)

Tender shoots, and agreeable words, Garlands of *utpala* lotuses, and fine meanings, These may ravish the hearts of young girls, and conceited learned

But what is the use of a chattering discourse on delusive visions?

With the yeast of compassion of the three 'roots', The ale of blessing is well fermented in me, Having drunk so much of it, I was crazy to sing strange songs. Understand them if you can.

It is not that I claim this work of mine is good, But it is honest enough to express what actually occurred to me. I recorded it naturally and without fraud, As much as whatever my mind could grasp.

Let the lamas and tutelary deities stand witness,
It is important that one is not ashamed.
I, the humble one, have this principle of confidence.
I recorded (these visions) believing that they may be beneficial to myself and others.

Some, being embarrassed (on reading them), will use the weapon of critical words,
But I will be as calm and aloof as I possibly can.
Those whose karmic propensity awakens will dance,
For them, it will be a counsel for now and ever.

May I myself and those who have a strong inclination,
To record their roaming in the Pure Lands,
By that merit, enjoy good fortune, in coming rebirths,
And reach the highest peak of countless and astonishing wonder-lands.

The flowing melody of divine beings, secret spells and wisdom, At play echoes freely through my body, speech and mind, Vibrating in the auspicious vase, my vocal chords, May this melody pervade the spacious realm of the three worlds!

The verses are followed by a colophon which is translated in full below:

'I, Vandya of Za-hor, composed Visions and their Significance, being a record of the illusory visions mostly excerpted from the main volume of the "Sealed One", with alterations where its composition was too clumsy or vague. It was written at the behest of the choir-master Blo-bzang yon-tan, the chief sacristan Ngag-dbang shes-rab, the scribe "fam-dbyangs grags-pa and the tantrist A-gur of gZhis-ka shar-pa. They specially requested me to write it in a way that can be easily understood. The work was completed on the 14th of the sixth month, the day on which the Buddha turned his Wheel of Law, in the water-ox year (1673), at the great palace of the Red Mount. The scribe was 'Jam-dbyangs (grags-pa) who wrote it on the samta from which gNasbtsun 'Jam-dbyangs bstan-'dzin copied it out on paper. At the same time, Guru rTa-mgrin of gZhis-ka shar-pa made the drawings and paintings. I carefully checked the text (of the gold manuscript) and the artist's drawings (in the gold manuscript). Copied twice' (i.e. first written on samta from the Dalai Lama's dictation and then fair-copied on paper from which draft in turn the gold manuscript was prepared).

211-4-3

# Text II (pp. 212 ff.)

Title: sGyu-ma'i kheng-'phrog [ The Seizure of the Pride of Illusions.

213-1-3 H Tsha, 319. Waterox year (1673), aged 57 On the 1st of the twelfth month, at the request of the Regent Sangsrgyas rgya-mtsho (1653-1703), the monks of the Namgyal College perform the ceremony of long life for the Dalai Lama in the main hall of the Potala Palace. In the course of the ceremony, the Dalai Lama sees in a vision the white Tara. On her right, there manifests the goddess Bhrikutī and on her left the green Tārā. These goddesses perform the ablution for the Dalai Lama.

After this vision, gNas-gsar mGon-po bsod-nams mchog-ldan (1603-59) appears in the form of a monk holding a vagra and bell and carries out the empowerment ceremony of Tārā for the Dalai Lama, who sees also Padmasambhava and his two consorts in the same continuous vision. Beside them, Hayagrīva appears in the form of a most splendid tantric deity. Padmasambhava then performs the empowerment ceremony of this deity. Zur also appears in the same vision in the form of a monk with Vajrapani on his left. This vision is followed by yet another one in which the Dalai Lama sees Buddhabhaisajyaguru surrounded by yogins.

214-5-2 During the morning of the 4th of the twelfth month, the Dalai Lama recites the mantra of the white Tārā and takes up meditation on the goddess who appears with Bhrikuti, on her right, and Khadiravani, on her left, in their most splendid paradise.

> During the afternoon of the same day, the Dalai Lama arranges various offerings in front of the image of Padmasambhava known as Padma bdud-'dul which was recovered by Nyang-ral Nyi-ma 'od-zer from Sham-po-gangs. As the Dalai Lama begins to recite the mantra of the deity Thod-'phreng-rtsal, an aspect of Padmasambhava, he sees in a vision mGon-po bsod-nams mchog-ldan who looks exactly the same as in the vision on the previous day. On his left Zur also appears as before. The latter looks towards the southwest, indicating that the Dalai Lama should go to Zangs-mdog dpal-ri. He arrives there and sees various divinities, such as Che-mchog and Nāro mkha'-spyod. Padmasambhava performs the empowerment ceremony of Hayagriva. In the same vision, more divinities appear: Drag-dmar and Phur-pa followed by 'Tsho-rgyal who gives him prophetic instructions.

216-3-5 H Dza, 344 On the 11th of the twelfth month, Padma 'phrin-las, the reincarnation of Byang-bdag Rig-'dzin, performs the ritual of purification (grib-sel), the ritual of longevity (tshe-sgrub) and the ritual for turning back the bsun-ma, a kind of dakini (whose presence is a sign of the death of a lamía). While these rituals proceed, the Dalai Lama has a vision of m Tsho-skyes rdo-rje, a form of Padmasambhava with a green horse-head on the crown of his head. On the left of the deity, dBang-po-sde and on

the right Rig-'dzin Ngag-gi dbang-po (1580-1639) are to be seen. dBang-po-sde, wearing his black hat and holding a ritual dagger in his hands, performs a most awesome and wrathful dance which turns away the bsun-ma. After this, instead of holding the dagger the dancer now holds a ritual arrow for the performance of the ritual of longevity. The dancer is now accompanied on his right by the incarnation of Yol-mo (bs Tan-'dzin phrin-las), clad in a white robe with his locks hanging down at the back, and counting a rosary. On his left is Zur in the form of a monk wearing a pandita hat. They all perform the ritual of longevity Finally, all the deities and lamas dissolve into dBang-po-sde.

On the 18th of the twelfth month, gTer-bdag gling-pa (1646-1714) performs the empowerment ceremony of the deity 'Jam-dpal gshin-rje 'joms-byed and the ritual of longevity for the Dalai Lama in the Potala Palace. In the course of the ceremonies, the latter has a vision in which he sees Padmasambhava with his two consorts and Lo-chen Vairocana.

216-5-5

On the 10th of the seventh month, sGyid-thang Nor-bu requests the performance of the ceremony of long life, during which time the Dalai Lama has various visions of the five Buddha families in a white stūpa.

219-1-5 H Va, 350. Iron-monkey year (1680), aged 64

On the 11th, g. Yon-ru requests the same ceremony as on the previous day and the Dalai Lama sees in his vision an unidentified spirit.

219-2-1

On the 12th, the abbot of sNar-thang monastery requests again the performance of the same ceremony. During this ceremony, the Dalai Lama has a vision in which the Phur-pa deity and his retinue appear. Padmasambhava also appears giving him the empowerment initiation of the deity, and 'Tsho-rgyal tells him that the deity is especially effective in dealing with the dam-sri spirits.

219-2-2

On the 13th, the same ceremony is again requested by *Blo-bzang dpal-'byor*. The Dalai Lama has a vision of 'Tsho-rgyal in Tibetan dress. In her heart, he can see the mandala of the Phur-pa deity and, on other parts of her body, the deities of the bKa'-brgyad cycle. An unidentified old yogin performs the empowerment ceremony of the Phur-pa deity for the Dalai Lama.

218-5-4

On the 26th, the same ceremony is again requested by sNgags-ram-pa dGa'-gdong for the Dalai Lama who has a vision of the goddess Candali and five other dākinis including 'Tsho-rgyal. They dance and sing with the words: 'Phur-pa is the essence of all tutelary deities!' At that moment, the Dalai Lama himself becomes mTsho-skyes rdo-rje with the Phur-pa deity residing in his heart.

**2**21-1-1

# Translation of the colophon:

'This was written as an appendix to the Sections Tsha (H 317-41), Dza (H 343-48) and Va (H 349-63) of the "Sealed Volume" as the

220-2-2

visions were not previously fully recorded in them. It was completed on the 25th of the first month when dākinīs gather together, in the water-bird year (1693). The scribe was 'Jams-dbyangs grags-pa. The artist Blo-bzang dbang-po copied it on paper.'

This colophon contains statements which do not correspond to the historical facts and which have already been discussed (see p. 17).

# Text III (p. 220)

The mantras of dPal-ldan-lha-mo's four attendants known as Las-bzhi'i lha-mo, 'the four goddesses of action', to be inscribed in the cakras. The work is an appendix to the teaching contained in section Ka (H 16-17) of the rGya-can and received from dBang-po-sde in a vision recounted in Text I (p. 31). It is signed with the name Za-hor ban-de, i.e. the Fifth Dalai Lama (see p. 65).

# Text IV (p. 224)

A short iconographical description of the four goddesses of action who are in fact only different aspects of *dPal-ldan lha-mo* herself:

| Name Zhi'i lha-mo (Aspect for tranquillity)     | Quarter<br>east | Colour<br>white | Attribute<br>mirror +<br>silver container | Support (rten)<br>wheel |
|-------------------------------------------------|-----------------|-----------------|-------------------------------------------|-------------------------|
| rGyas-pa'i lha-me<br>(Aspect for<br>prosperity) | south           | yellow          | golden vase +<br>bowl                     | mirror                  |
| dBang-gi lha-mo<br>(Aspect for<br>subjugation)  | west            | red             | hook + noose                              | dice                    |
| Drag-po'i lha-mo<br>(Aspect for<br>violence)    | north           | black           | wooden tablet                             | arrow                   |

### TEXT V (p. 224)

Instructions on the preparation of the ritual of the four goddesses of action.

# Text VI (p. 226)

Instructions on how to perform the empowerment ceremony of the four goddesses of action.

## Text VII (p. 226)

Instructions on how to perform the rite of dPal-ldan lha-mo in her wrathful aspect and the empowerment initiation of the 'vital force' (srog) and 'liberation' (bsgral-ba).

# Text VIII (p. 228)

Instructions on the method of making the gtor-ma offerings (hereafter torma) representing dPal-ldan lha-mo and her four aspects.

| Type     | Shape      | Colour | Symbol               | Colour of the syliable | Outer/<br>decoration |
|----------|------------|--------|----------------------|------------------------|----------------------|
| Zhi-ba   | round      | white  | mirror               | white                  | flower               |
| rGyas-pa | square     | yellow | vase                 | yellow                 | jewel                |
| dBang    | crescent   | red    | hook                 | red                    | lotus                |
| Drag-po  | triangular | blue   | stick +<br>skull-cup | blue                   | flame                |

Each of these torma has two types: rten-gtor, i.e. torma representing the deity, and rgyun-gtor which is essentially a torma for offering to the deity. For illustrations, see p. 127. The rten-gtor normally contains a 'cakra of the soul-stone' (bla-rdo'i srog-'khor) of the deity whereas the rgyun-gtor does not.

The fourth type of torma, the Drag-po, has three categories slightly different from each other in their appearance: gTso-mo representing dPal-ldan lha-mo herself, Drag-po, her wrathful aspect, and gSang-sgrub representing her in another wrathful aspect. Each of these three also has the rten-gtor and rgyun-gtor types.

# Text IX (p. 228)

Instructions on how to draw various cakras of the four goddesses of action.

- A general cakra containing the mantra of the four goddesses (Plate 30, No. 1).
- One cakra for each of the four aspects of the goddess (Plate 30, Nos. 4, 9, 13; Plate 31, No. 1).
- cakra for protection (srung-'khor) from harmful spirits (Plate 31, No. 6).
- 4. cakra for healing diseases (Plate 31, No. 22).
- 5. cakra for increasing prosperity (Plate 31, No. 33).
- 6. cakra for longevity (Plate 32, No. 1).
- 7. cakra for subjugation (Plate 32, No. 12).
- 8. cakra for turning away malefic spirits (Plate 32, No. 32).

# Text X (p. 230)

Instructions on how to draw the *linga* used in 'violent rites' (*las-sbyor*) of the four goddesses for suppressing the *dam-sri* spirits (Plate 34).

### Text XI (p. 230)

Short instructions on how to draw several types of *linga* for the practice of the ritual act of quelling (Plate 36) and the rite of 'hurled offerings' (gtor-zor) (Plate 37).

# Text XII (p. 230)

Detailed instructions on how to draw various types of cakra.

# Text XIII (p. 232)

Instructions on how to perform the rite for exhorting the four goddesses of action and using the cakras.

# Text XIV (p. 234)

Manual for the practice of the ritual acts for hurling and quelling.

# Text XV (p. 234)

Detailed instructions on the meditation and procedure of the rite which impels the four goddesses of action to take action.

# Text XVI (p. 236)

Instructions on how to perform the rite of consecration for the cakras drawn on paper or other substances.

# THE GOLD MANUSCRIPT ILLUSTRATIONS

The illustrations of mandalas and assemblages of ritual articles in the Gold Manuscript are intended to depict (dpe-ris) the ritual paraphernalia that is a part of the preparation (bca'-gzhi) for the religious ceremonies performed either in private or in public. There are five groups of illustrations. Each group is designated by either a general term or the name of a divinity in the margin of the folio to indicate that the objects drawn belong to the ritual for that particular divinity. Each group is composed of several illustrations. Each of these illustrations has a separate title informing the reader in which part of the rGya-can the particular ceremony is described.

In each illustration the number of the objects drawn varies; one may have as many as thirty-eight objects and quite often the same objects are drawn elsewhere since they are commonly required in many types of rituals. There are altogether about 886 separate drawings.

The present work reproduces the five groups of illustrations on fifty-five plates. Among the illustrations there are a number of mandalas, cakras and lingas which are important features of esoteric rituals.

The term mandala signifies primarily a notion of cosmology. It is translated into Tibetan in the ninth century A.D. by dkyil-'khor, 'concentric circle' and has ever since a special connotation: mystic, ritual and sacred sphere as well as having symbolical significance of universe. The mandala plays an important role in tantric rituals in Hinduism, especially in Saiva schools and in Buddhism, particularly in Tibetan Buddhism and Shingon, the Japanese esoteric Buddhism.

In rituals, it represents the divine residence, mentally created in accordance with the specifications prescribed in ritual texts, but it can also be made with materials either on the temporary or permanent basis within the ritual premises. It can be a painting or made of coloured sand or a three-dimensional construction.

Just as its symbolic significance varies from one tradition to another, its philosophical interpretation also differs from one particular tantric cycle to another within one school. However, its principal function lies in the notion of a mystic place where the officiating master communicates with the principal divinity and where the neophyte is admitted in order to receive the empowerment initiation. It is in this sacred sphere where the divinities are invoked to come down from their celestial residence, offered meals, made to listen to confession and requested to give blessings. However, on another level, the mystic himself takes the place of the principal divinity in the mandala. In this state, which is beyond the spatio-temporal delimit and where one was at the beginning of existence, the unity of all dichotomic notions, such as samsāra and nirvāna, oneself and the other, and subject and object, are realized in himself and his divine residence symbolizes the reintegration of microcosm and macrocosm.

The word cakra (often transliterated into Tibetan as isa-kra) is translated by 'khor-lo, 'wheel'. The Tibetan term can also mean any circular object and so the psychic wheels in yoga meditation. Just as the outer concentric circles of a mandala are symbols of protective rim, so the word cakra came to designate a diagram of concentric circles used, as will be seen, for various ritual purposes, especially for protection from noxious spirits. The Tibetan word for this is srung-'khor, 'wheel for protection'. While one type of cakra is identical in their shape and function to that of a mandala, others are simply concentric circles often containing a human figure with an animal head in the centre and mantras written in clockwise in the centre and outer rims (Plate 38). The mantras contain names of deities beseeching them for protection from noxious spirits who are represented by the central figure.

The difference between a cakra and a mandala is that the mandala is essentially a divine palace whereas cakra is some sort of 'magic circle'. Also, a cakra is often drawn—if it is a protective one—on paper, folded and enclosed in a charm box (ga'u) and worn as an amulet.

The term linga is translated into Tibetan by mtshan or rtags, 'mark', 'sign' in the ninth century. However, when the Sanskrit term itself is used, it came to mean in tantric rituals a human figure symbolizing one's passions (nyon-mongs, kleśa), the root of sansāra. In order to liberate oneself or others from sansāra, the neophyte is advised to go through various stages of meditation which enable him to cast off his passions by destroying symbolically the linga.

This notion of *linga* is further developed in tantric rituals where it often symbolizes the enemy of the doctrine (*bstan-dgra*). To liberate the enemy of the doctrine through compassion and lead his consciousness to a better existence is one of the most important vows to be taken in tantric empowerment initiations.

A linga can be made of barley dough or drawn on cotton or paper for the titual purpose in which it is often symbolically destroyed through a ritual dance. A linga can also be contained in cakras (see Plate 40, Nos. 5, 6).

Manidalas and other subjects are often drawn on the face of two, three or four parallel folios in the Gold Manuscript so that on one folio there is only half of the subject. Most of the illustrations here are

reproductions of such diptychs, triptychs and tetraptychs set together in order to compose the whole picture.

The ritual objects drawn often have inscriptions either just below or beside them. The inscriptions contain either the actual name of the object—in which case it helps to identify it—or explanations of its function in a particular ritual without giving the name of the object itself. In these cases, the identification in some places remains uncertain, particularly, for example, when it is a liquid or grass, plant, grain, fruit or berries contained within a receptacle.

The five groups of illustrations are arranged consecutively (Group I excepted) in the order found in the manuscript under the following headings:

| 1. | rGya-can spyi       | 17 illus. |
|----|---------------------|-----------|
| 2. | Gro-lod             | 6 illus.  |
| 3, | dMag-zor            | 17 illus. |
| 4. | Khams-gsum zil-gnon | 7 illus.  |
| 5. | Karma drag-po       | 13 illus. |

# Group I (rGya-can spyi, 17 illustrations, Plates 1-17)

This group of illustrations is entitled rGya-can spyi, 'that which is common to the Sealed Volume'. However, each illustration in fact consists of ritual articles needed, as will be seen, in a particular ceremony. They depict ritual objects that might be used in the empowerment initiation of twenty-three different ritual cycles.

These illustrations were found placed towards the end of the others despite the fact that they are directly connected with the visionary experiences summarily described in the main work (Text I) of the Gold Manuscript. It is because of this connection that I have preferred to place them in the present work as the first group of illustrations.

### Group II (Gro-lod, 6 illustrations, Plates 18-24)

rDo-rje gro-lod is one of the eight names of Padmasambhava and in iconography he appears as a fearful-looking tantric deity. There are numerous texts dealing with the rite of this deity among the rNyingma-pa.

In 1672, during the retreat in the Potala Palace, the gter-ston Legsldan rdo-rje (1512-1625) appeared in the Dalai Lama's vision and advised him to take up the practice of the ritual method of realization (sgrub-thabs) of the deity since the deity is specially effective for dealing with the dam-sri spirits. The Dalai Lama in another vision in the same period received the empowerment initiation of the deity from Padmasambhava himself and on this occasion he was given the secret name rDo-rje thogs-med-rtsal. From then on the Dalai Lama often practised meditation on this deity. The full account of this vision is given in the section Ma of the rGya-can (H 270-73; 280-86), cf. also p. 61.

# Group III (dMag-zor, 17 illustrations, Plates 25-38)

These illustrations of ritual items are concerned with the ritual cycle of the goddess dPal-ldan lha-mo (Śridevi). Amongst many names, she is often called dMag-zor rgyal-mo and so the drawings of the ritual items in this group are marked with the word dMag-zor in a series of seventeen illustrations.

It was in 1642 that the Fifth Dalai Lama, then aged twenty-six, began to perceive certain signs which were interpreted as being those of dPal-ldan lha-mo. The cult of this goddess is believed to have been introduced by Acarva dMar-po in the eleventh century. She was originally worshipped as a religious protectress among the dGe-lugs-pas by the First Dalai Lama, dGe-'dun-grub (1391-1474). In 1646 the Fifth Dalai Lama, aged thirty, had his first visions of the goddess and her attendants. These visions are described in the section Ka of the rGyacan (H 16-17) and were later summarized in his Visions and their Significance, i.e. Text I which is presented above. From this time, dPal-ldan lha-mo came to be considered one of his two principal religious protectors, the Red and Black ones (srung-ma dmar-nag gnyis), who were later recognized as protectors of the theocratic government, the dGa'-ldan pho-brang. Black refers to dPal-ldan lha-mo. As to the Red one, it was Beg-tse at the time of the Fifth Dalai Lama, but later it came to be identified as being Pehar of gNas-chung. Beg-tse was originally associated with a type of Mahākāla whose cult was brought to Tibet by gNyan Lo-tsā-ba.

# Group IV (Khams-gsum zil-gnon, 7 illustrations, Plates 39-41)

These are cakras connected with the rite of the deity Khams-gsum zil-gnon, a form of Hayagrīva also known as Dam-sri zil-gnon. The Dalai Lama received the teaching of this ritual cycle in 1659 from Lokeśvara in a vision. Hayagrīva was his tutelary deity from the age of ten and the form of Khams-gsum zil-gnon is believed to be particularly effective in dealing with the dam-sri spirits. The visionary experience is described in section Ba of the rGya-can (H 324-25; 331-32). See also p. 45.

# Group V (Karma drag-po, 13 illustrations, Plates 42-55)

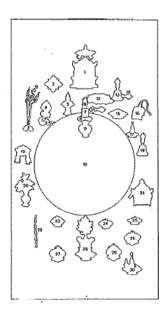
This series of thirteen illustrations is marked with the name Karma drag-po, the chief deity in the ritual cycle known as the Yang-gsang drag-po or Karmaguru'i chos-skor. The central deity Karma drag-po, who is in fact identical to rDo-rje gro-lod, is considered as an 'action' aspect of Padmasambhava. The origin of the ritual cycle goes back to Byang-bdag bKra-shis stobs-rgyal (1550-1607) who is believed to have 'rediscovered' the texts from a cave in gTsang-rong. The Dalai Lama obtained the teaching from the gter-ston in visions on four occasions, 1640, 1642, 1660 and 1672. The manner in which he received the teaching is described in Text I (pp. 30, 48). See also sections Ka (H 12-15); Cha (H 123-24); Ja (H 151-56); Ta (H 172-77); and Tsa (H 309-15) of the rGya-can.

# **PLATES**

# The Method of Identification

Each illustration is presented with a brief statement concerning the general purpose of the ritual objects and the name of the particular ritual for which they are required. For the purpose of identification, each object drawn is numbered by means of a key and caption facing the illustrations. The inscriptions will be transliterated separately following the main list of captions. The contents of the inscriptions will be clear from the main list. However, further translations or explanations will be provided as and when necessary. Readers are also referred to the glossary where the ritual terms, originating mainly from the inscriptions, are explained.

# rGya-can spyi (Plates 1-17)



### Plate 1

This illustration contains the ritual objects that are required in the empowerment ceremony of the ritual cycle: Thugs-rje chen-po 'jig-rten dbang-phyug. The principal deity of this cycle is Lokesvara, a form of Avalokitesvara, and is represented by one of the two images known as 'Phagspa mched-gnyis, the two Bodhisattva brothers, the other one being Varti. From an early time, at least from the eleventh century, King Srong-bisan sgam-po was considered to be an emanation of Lokeivara and so his palace on the Red Mount (dMarpo-ri) became known as Potala which, as stated previously, is the paradise of the deity and the name of a mountain in Southern India.

In 1656, the Dalai Lama in a vision received the empowerment initiation of the deity when he was meditating in front of the deity's image in the Potala Palace (see p. 38).

- 1 throne of the officiating master
- 2 wheel ('khor-lo), emblem of the officiating master
- 3 incense (spos)
- 4 conch (dung)
- 5 butter-lamp (mar-me)
- 6 bunch of peacock feathers and kuia grass known as kha-rgyan (khagyen)
- 7 tsakali resting on a vajra (rdo-rje)
- 8 vajra
- 9 vase (bum-pa)
- 10 mandala (dkyil-'khor)
- 11 vajra used for holding the gaungs-thag, see Glossary
- 12 volume of the ritual texts (sgrub-pod)
- 13 bell (dril-bu)
- 14 vajra
- 15 plate containing a liquid offering
- 16 overlapping pieces of cloth with different colours and inscribed mantras inside known as cod-pan, see Glossary
- 17 torma used as an oblation
- 18 see No. 13 above
- 19 hat worn during the empowerment ceremony (dbang-zhva)
- 20 vase with flowers
- 21 drum (rnga)
- 22 çane
- 23-25 plates containing various liquids and other substances used as offerings
- 26 skull-cup (kapāla) containing certain substance, see the inscriptions
- 27 skull-cup containing medicinal liquid (sman)
- 28 torma for offering
- 29 skull-cup containing blood (rakta)
- 30 torma for the obstructing spirits (bgegs)

- 1 rdo-rje slob-dpon, officiating master
- 22 chos-dbyug
- 26 grang-rdzas, 'secret substances', referring to the white and red bodhicitta, ef. Glossary
- 26-29 sman-rak gtor-gsum
- 30 bgegs-gtor



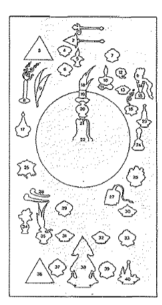


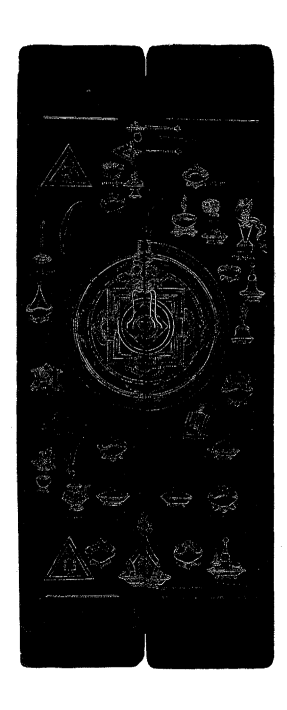
Plate 2

Mandata and ritual objects required in the empowerment ceremony according to the ritual cycle; bKa'-brgyad rig-'dain zhallung, cf. p. 40.

- 1-2 ritual instruments containing a substance
- 3 linga placed in the triangular receptacle known as 'brub-khung
- 4 skull-cup containing a substance
- 5 butter-lamp
- 6 skull-cup containing blood
- 7 skull-cup containing a liquid
- 8 incense
- 9 owl feathers
- 10-11 skull-cups containing human heart, eyes and other internal parts as offerings
- 12 roll of variegated cord
- 13 plate containing stones

- 14-15 ritual daggers known as phur-bu stuck into the ritual triangular receptacles, cf. No. 3
- 16 skull-cup used for burning medicinal herbs
- 17 torma used as offering
- 18 khagyen
- 19 tsakali resting on a vajra
- 20 vase used in the 2nd stage of the empowerment ceremony
- 21 Tripod (rkang-gsum)
- 22 mandala of the bKa'-brgyad cycle
- 23 torma, cf. No. 17
- 24 bell
- 25 hat, cf. Plate 1, No. 19
- 26 skull-cup, cf. Nos. 10-11
- 27 cf. Plate 1, No. 16
- 28 bone trumpets (rkang-gling)
- 29-32 various liquids and subsused as offerings
- 33 cf. Plate 1, No. 26
- 34 vase with flowers
- 35 vase used for the ablution ceremony
- 36 cf. No. 3
- 37-39 see Plate 1, Nos. 27-29
- 40 torma, cf. Plate 1, No. 30

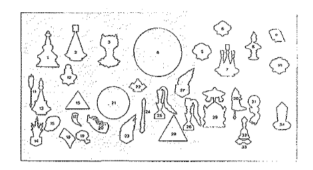
- 1-2 rdul-du bring-rdsas, substance that has the effect of destruction
- 3 nya-bo = linga
- 4 dbab-rdzas, substance that has the effect of summoning spirits
- 7 smyo-rdzas, liquid that has the effect of causing madness
- 9 dbye-rdzas, feathers that have the effect of separating the opponents from their protective deities
- 12 byad-rdzas, material used in the imprecation rites
- 14-15 bsnyen-phur, a type of ritual dagger
- 33 gsang-rdzas
- 35 las-bum, a type of vase
- 37-39 sman-rak gtor-gsum
- 40 bgegs-gtor



### Plate 3

Ritual objects required in the same ceremony as in Plate 2.

- stupa under which is hidden a part of the higa in the imprecation rite
- 2 torma representing Yama
- 3 horse head representing Hayagriva
- 4 cakra of the deity Hayagriva
- 5 skull-cup containing a medicinal substance
- 6 liquid used in the longevity ritual
- 7 torma representing the Ma-mo goddesses
- 8 butter-lamp
- 9 fire-cloth, used in the homa rite
- 10 skull-cup containing mantra syllables
- 11 arrow (mda')
- 12 skull-cup containing the bam, a kind of linga
- 13 torma representing the eight categories of demoniac beings
- 14 triangular cup containing the hurled offering (zor)
- 15 skull used for containing the burned part of the *linga* and hidden in the ground
- 16 linga
- 17 ox horn filled with blood, the wet thun, cf. No. 20 below
- 18 cloth woven with yak's nair and used for covering the linga
- 19 variegated cord, used for binding the linga in imprecation rites
- 20 horn for carrying the dry and wet thun, i.e. certain materials, such as mustard seed used as weapons against harmful spirits
- 21 cakra used when violent action is deemed necessary
- 22 ink

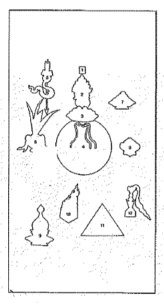


- 23 ritual fire-pit, cf. Plate 2, No. 3
- 24 ritual sword
- 25-26 two types of ritual dagger
- 27 cf. No. 23 above
- 28 linga representing the dam-sri spirit
- and placed in the ritual receptacle
  29 throne of the officiating master
- 30 victory banner (rgyal-mishan)
- 31 mirror (me-long)
- 32-33 cf. Plate 2, Nos. 10, 11
- 34 crystal (man-shel), used in the 4th stage of the empowerment initiation for introducing the disciple to his own mind and explaining to him its effulgent nature

- 1 beas-chog, 'imprecation rite'
- 2 las-gshin = las-kvi gshin-rie
- 3 ria-zhal, Hayagriva
- 4. rta-zhal-gyi 'khor-lo
- chos-man
- 6 eshe-dbang-gi rdzas
- 7 ma-mo'i gtor-ma
- 8 mar-me

- 9 me-gos
- 10 sde-brgyad srog-dbang, syllables representing the eight categories of demoniac beings used in the empowerment ceremonics
- 12 bam
- 13 sde-brgyad gtor-ma
- 14 hang zor
- 15 mnan-thod 16 nya-bo = linga
- 17 elane-ru
- e grang
- 8 re-ba
- 19 ring cha
- 20 skam-rion thun-snod, container of the dry and wet thun
  - 21 drag-po'i 'khor-lo
  - 22 snag-tsha
  - 23 hom
  - 24 sgral-gri
  - 25-26 las-phur
  - 28. dam-sri, for explanation see Glossary
- 29 rdo-rje slob-dpon
- 34 rig-pa'i risal-dhang, the 4th stage of the empowerment ceremony



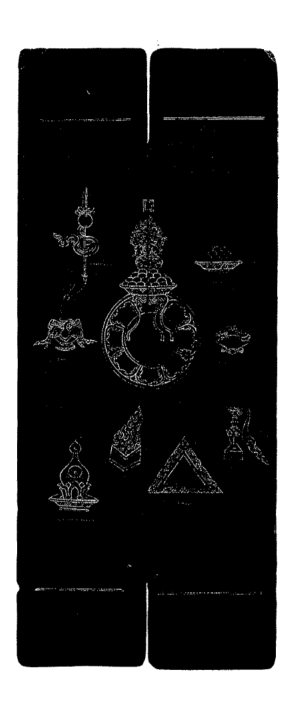


Place 4

Mandala and ritual objects required in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: 'Chi-bdag bdud-'joms, cf. p. 42.

- 1 tsakali
- 2 vase used in the ritual of longevity (tshe-bum)
- 3 pills used in the ritual of longevity, cf. No. 7 below
- 4 mandala of the ritual cycle
- 5 ritual arrow used in the ritual of longevity
- 6 vase used in ablution ceremony
- 7 cf. No. 3
- 8 skull-cup containing ale
- 9 torma for offering
- 10 ritual receptacle used in the homa rite
- 11 linga representing the demon who causes premature death and placed in the ritual receptacle.
- 12 ritual dagger

- 5. tshe-mda'
- 6 rnam-bum
- 7 tshe-ril
- 8 tshe-rdzas
- 9 'bul-geor
- 10 homa 11 tshe-bdud
- 12 las-phur



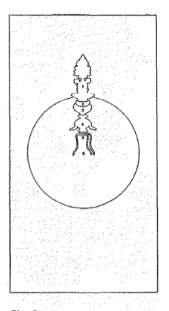


Plate 5

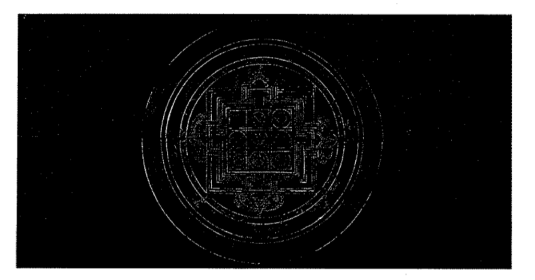
Mandala and rimal objects used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Thugs-sgrub yang-snying kundus, a ritual method of realization of the deity Drag-po-risal who is an aspect of rDo-rje gro-lod, see p. 43.

- torma with a jewel top representing the deity Drag-po-resal.
- 2 mirror
- 3 skuil-cup
- 4 vase
- 5 tripod
- 6 mandala of the ritual cycle



# Plate 6

A mandala embodying the eight kinds of mandala of the eight divinities according to the ritual cycle; bKa'-brgyad spyi-dril zhi-khro rnam-rol. The Fifth Dalai Lama was initiated in these mandalas in a vision whilst he was in a retreat in the Potala Palace in 1656, cf. p. 43.



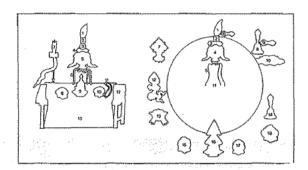


Plate 7 A

Ritual objects needed in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: mTsho-skyes'chi-med rdo-rje. This title is also written below the illustration in the inscription.

- 1 khagyen
- 2 tsákali
- 3 mirror
- 4 vajra
- 5 vase
- 6 tripod
- 7 arrow
- 8 skull-cup containing medicinal offering
- 9 torma for offering
  - 10 skull-cup containing the blood offering
  - 11 rosaty ('phreng-ba)
  - 12 altar (siegs, gtor-cog)
  - 13 altar-cloth (gtor-kheb)

### INSCRIPTIONS

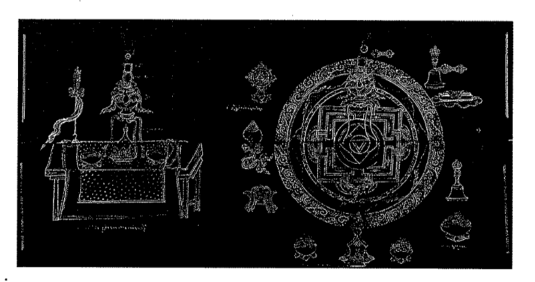
- 2 tsakali
- 3 me-long
- 5 вит-ра
- 9 'bul-gior

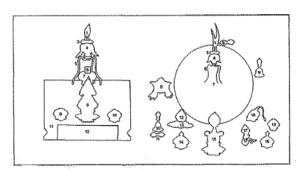
### Plate 7 B

Mandala and ritual objects required in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: rTa-mgrin dam-sri xil-gnon, The central deity of this mandala is Hayagriva, cf. p. 45.

- 1 khagyen
- 2 tsakali
- 3 vajra
- 4 vas 5 triped
- 6 vajra, cf. Plate I, No. 11
- 7 wheel, emblem of the officiating master
- 8 bell
- 9 vajra
- 10 volume of the ritual text
- 11 mandala of the ritual cycle
- 12 conch
- 13 hat worn by the officiating master
- 14 bell, cf. No. 8 above
- 15-17 cf. Plate 1, Nos. 17-19
- 18 cf. Plate 1, No. 26

- 7 rdo-rje slob-dpon
- 15-17 sman-rak gtor-gsum
- 18 gsang-rdzas





### Plate 8 A

Ritual objects required in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Bla-ma bde-chen dbang-phyng. This title is also given beside the illustration.

- 1 khagyen
- 2 tsakali
- 3 vajra
- 4 vase
- 5 tripod
- 6 tsakalı
- 7 skull-cup
- 8-10 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 11 altar
- 12 altar cloth

### INSCRIPTIONS

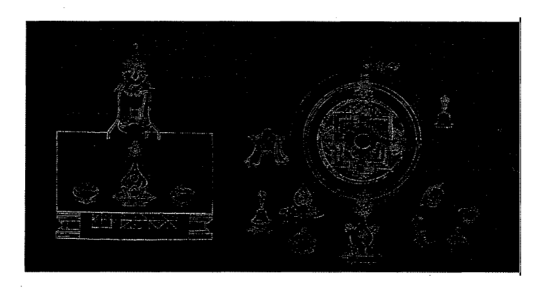
- 3 dbang-bum
- 7 bum-pa'i mdun-du thod-pa, skuli-cup placed in front of the vase
- 8-10 mchod-gior sman-rak

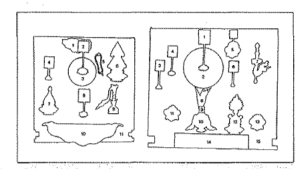
### Plate & B

Mandala and ritual objects used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: 'Chi-med dpal-ster. This title is also written beside the illustration.

- 1 khagyen
- 2 isakali
- 3 vajra
- 4 vase
- 5 vajra for the gzungs-thag, see Glossary;
- cf. also Plate 1, No. 11
- 6 triped
- 7 mandala of the ritual cycle
- 8 hat worn by the officiating master
- 9 bell used by the sacristan
- 10 bell used by the officiating master.
- 11 vajra
- 12 wheel
- 13 volume of the ritual text
- 14-16 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 17 couch
- 18 cf. Plate 1, No. 16
- 19 cf. Plate 1, No. 26

- 12-13 rdo-rje slob-dpon
- 14-16 sman-rak gtor-gsum
- 19 gsang-rdzas





### Plate 9

A. Ritual objects required in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Sems-nyid bde-chen ngal-gso. The principal deity of this ritual is Cittavistamana (Sems-nyid ngal-gso), cf. p. 49.

- 1 volume of the ritual text
- 2 tsakali
- 3 man-dal
- 4 tsakali showing a lotus which represents one of the five Buddha families
- 5 crystal rosary, attribute of the deity
- 6 torma representing the deity
- 7 torma for offering
- 8 tsahali bearing the six-syllable: Om mani padme hum
- 9 ritual dagger
- 10 altar-cloth
- 11 altar

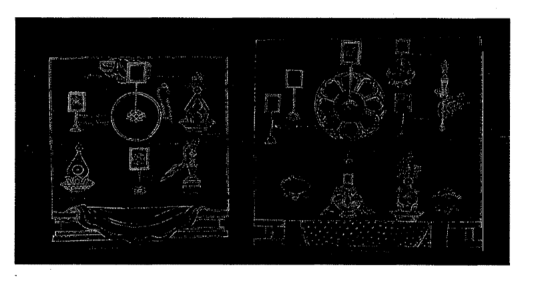
### INSCRIPTIONS

- 1 sgrub-pod
- 2 gtso-bo'i sku, representation of the chief deity
- 4 padma rigs-bzhi'i phyag-mtshan-gyi skor
- 5 shel-phreng
- 6 dbal-gtor
- 7 mchod-gror
- 8 yig-drug
- 9 phur-pa (bu) -

B. Mandala and ritual objects required in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Thugs-tje chen-po rituagsum 'dus-pa. The principal deity of this ritual is Mahakaruma. The title of this cycle is also written below the illustration.

- 1 tsakali bearing Amitabha
- 2 mandala of the ritual cycle
- 3 Padmasambhava
- 4 Mahakaruna
- 5 Varāhi
- 6 Hayagriva
- 7 staff (be-con)
- 8 khagyen
- 9 tsakali
- 10 vase
- 11-13 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 14 altar-cloth
- 15 altar

- 3 padma
- 4 thugs-rje chen-po
- 5 phag-mo
- 6 rta-mgrin
- 19-12 mckod-gtor sman-rak



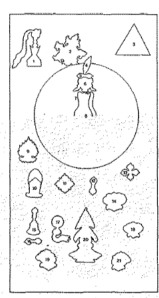


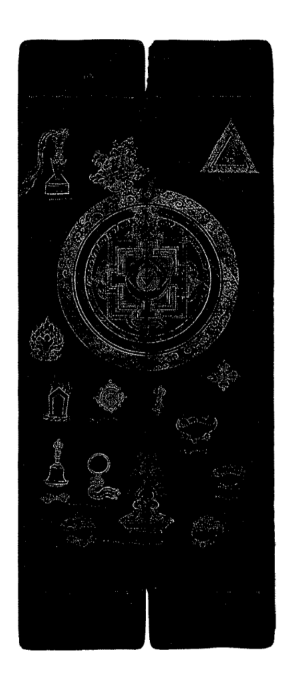
Plate 10

Mandala and ritual objects required in the emgowerment ceremony of the ritual cycle: Drag-dmar bggs-dpung hun-'joms. The central delty of this ritual is Guru drag-dmar, an aspect of Padmasambhava, cf. p. 52.

- 1 ritual dagger
- 2 lotus (padma), one of the five attributes of the Buddha family

- 3 linga representing the dam-sri spirit placed in the ritual receptacle
- 4 khagyen
- 5 vajra
- 6 vase
- 7 triped
- 8 mandala of the ritual cycle
- 9 jewel (rin-chen), one of the five attributes, cf. No. 2 above
- 10 crystal, cf. Plate 4, No. 34
- 11 wheel ('khor-lo), one of the five attributes, cf. No. 2 above
- 12 vajra, one of the five attributes, cf. No. 2 above
- 13 crossed-vajra (rdo-rje rgya-gram), one of the five attributes, cf. No. 2 above
- 14 'soul-stone' (bla-rdo) of the eight kinds of demoniac beings
- 15 bell
- 16 vajra
- 17 mirror
- 18 cf. Plate 1, No. 26
- 19-21 cf. Plate 1, Nos. 27-29

- 1 las phur
- 3 dam-sri
- 11 rigs-lnga'i phyag-mishan, attributes of the five Buddha families
- 14 sde-brgyad bla-rdo
- 17 bzhi'i dbang-rdzas, articles used in the 4th stage of the empowerment ceremony
- 18 gsang-rdzas
- 19-21 sman-rak gtor-gsum



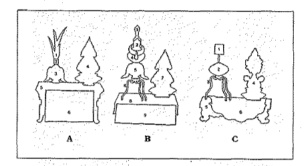


Plate 11

A. Ritual objects required in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: sKu-gann sgyu-phrul rol-ba. This title js written below the illustration, cf. p. 54.

- 1 khagyen
- 2 tsakali
- 3 vase
- 4 torma
- 5 altar
- 6 altar-cloth

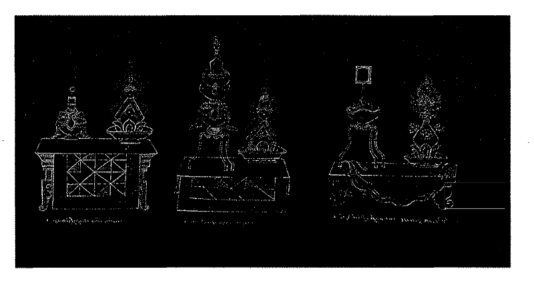
B. Ritual objects used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: 'Chi-med ga'u kha-sbyor, This title is given below the illustration, cf. p. 54.

- I bell
- 2 crystal

- 3 mirror
- 4 skull-cur
- o vase
- 6 tripod
- 7 torma
- 8 altar
- 9 altar-cloth

C. Ritual objects used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Jo-mo byin-rlabs zung-'jng rnam-rol. This title is written below the illustration, cf. p. 55.

- 1 tsakali
- 2 skull-cup
- 3 tripod
- 4 torma
- 5 altar
- 6 altar-cloth



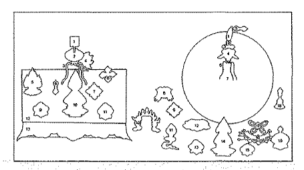


Plate 12

A. Ritual objects used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Yid-bahin char-bebs. This title is also written below the illustration, cf. p. 56,

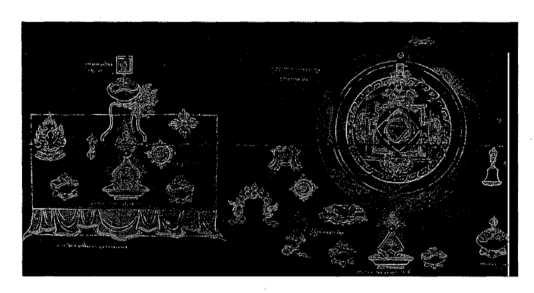
- 1 tsakali bearing a jewel
- 2 skull-cup
- 3 tripod
- 4 letus
- 5 'jewel
- 6 vajra
- 7 wheel
- 8 crossed-vajra
- 9-11 cf. Plate 1, Nos. 27-29

#### INSCRIPTIONS

- 1 yid-bzhin nor-bu
- 3-8 rigs-Inga'i phyag-mtshan
- 9-11 sman-rak gtor-gsum

- B. Mandala and ritual objects used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Dregs-'dat bdud-sde phye-'thag. This title is also written beside the illustration, cf. p. 57.
- 1 kkagyen
- 2 tsakali
- 3 vajra
- 4 vase
- 5 : vajra, cf. Plate 1, No. 11
- 6 triped
- 7 mandala of the ritual cycle
- 8 hat worn in the ceremony by the officiating master
- 9 wheel
- 10 ritual diadem (dbu-rgyan)
- 11 conch used by the officiating master
- 12 volume of the ritual text
- 13-15 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 16 bone necklet (rus-pa'i sked-rgyan)
- 17 bone apron (se-ral-kha)
- 18 bell
- 19 cf. Plate 1, No. 26

- 11 rdo-rje slob-dpon
- 13-15 sman-rah gtor-gsum
- 19 gsang-rdzas



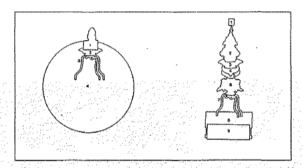


Plate 13

A. Mandala of the teaching known as 'realization through wearing' (btags-gral), a branch of the doctrine of the Great Perfection (rDzogs-chen). The full title of the teaching is: bTags-gral ma bsgam myur-lam, cf. p. 58.

- 1 crystal, cf. Plate 3, No. 34
- 2 plate
- 3 tripod
- 4 mandala of the teaching

# INSCRIPTION

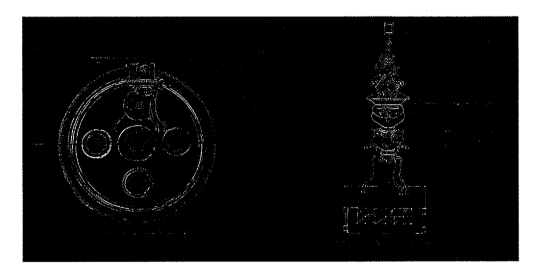
1 btags-grol 'ja'-shel, 'crystal rainbow', used in the btags-grol teaching

B. Ritual objects used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: IHa-leam-gyi byin-rlabs mkha'-'gro'i snying-bcud, cf. p, 59.

- 1 tsakali
- 2 torma
- 3 plate
- 4 mirror painted with red lead (sindhura) and inscribed with the syllables of mantra
- 5 skull-cup
- 6 vase
- 7 tripod
- 8 altar
- 9 altar-cloth

# INSCRIPTION

4 me-long sindhura byugs-sngags bris-pa



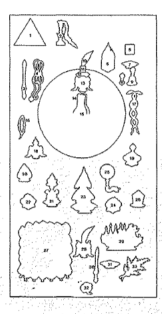


Plate 14

Mandala of the deity Kiu-gnyan kun-dul, an aspect of Hayagriva, and the ritual objects used in the empowerment ceremony of the ritual cycle, cf. p. 60.

- 1 linga placed in the ritual receptacle
- 2 ritual dagger
- 3 ritual sword symbolizing the chief deity of the mandala
- 4 lasso (zhags-pa), attribute of the deity
- 5 ritual receptacle for the home rite
- 6 tsakali
- 7 milk in a bowl
- 8 vajra
- 9 bell
- 10 khagyen
- 11 tsakali

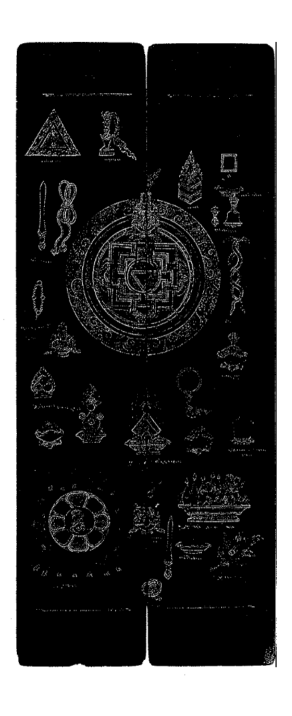
- 12 vajra
- 13 vase
- 14 tripod
- 15 mandala of the ritual cycle
- 6 rosary
- 17 snakes, attribute of the deity Garuda
- 18 vase
- 19 cf. Plate 1, No. 26
- 20 jewel symbolizing nobility
- 21 torma
- 22-24 cf. Plate i, Nos. 27-29
- 25 mirror
- 26 crystal, cf. Plate 3, No. 34
- 27 dwelling of the Nagas
- 28 vase
- 29 various offerings including torma for the Nagas
- 30 ritual sword for cutting the ritual cord, on which see No. 32 below
- 32 cf. Plate 3, No. 19
- 33 peacock feathers for sprinkling water in purificatory rites

# INSCRIPTIONS

1. liliga

31 milk

- 2 las-phur
- 3 giso-bo
- 5 hom 7 ol-chol
- 16 gsung-dbang-girten, 'support of the empowerment ceremony of speech'
- 17 khyung
- 19 gsang-rdzas
- 20 yon-tan-gyi dbang-rten, 'support of the empowerment ceremony of nobility'
- 22-24 sman-rak gtor-gsum
- 26 rig-pa'i rtsal-dbang
- 27 klu'i gnas
- 29 klu-nor nyer-gcig
- 31 'oi-chol
- 32 ring-cha
- 33 byab-chas



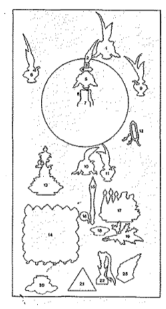
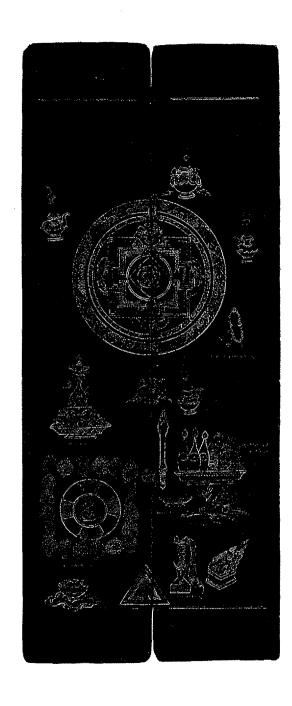


Plate 15

Mandaia and the ritual articles used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Nagaraksa 'og-gdon mtharbyed, cf. p. 60.

- 1 vase
- 2 khagyen
- 3 tsakali
- 1 vajra
- 5 vase
- triped
- 7 mandala of the ritual cycle
- 8-11 vases
- 12 rosary, cf. Plate 14, No. 16
- 13 torma for offering
- 14 dwelling of the Nagas
- 15 ritual sword, cf. Plate 14, No. 30
- 16 variegated cord, cf. Plate 3, No. 19
- 17 various offerings including torma for the Nagas
- 18 milk
  - peacock feather.
- 20 skuli-cup
- 21 linga
- 22 ritual dagger
- 23 ritual receptacle

- 12 gsung-dbang-girten
- 14 kiu'i gnas
- 16 ring-cha
- 17 klu-nor nyer-geig
- 18 'ol-chol
- 22 las-phur
- 23 hom



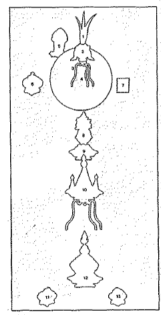


Plate 16

Ritual articles used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Bla-ma rdo-rje-'chang trop-gi rgya-mdud, cf. p. 62.

- 1 khagyen
- 2 vase
- 3 triped
- 4 lotus
- 5 crystal, cf. Plate 3, No. 34
- 6 cf. Plate 1, No. 26.
- 7 tsahali
- 8 vase
- 9 pills used in the ritual of longevity
- 10 torma representing the religious protector Beg-tse and his retinue
  - 11-13 cf. Plate 1, Nos. 27-29

- 5 rtsal-dbang
- 6 gsang-rdzas
- 9 Ishe-zas
- 10 beg-tse giso-'khor
- 11-13 sman-rak gtor-gsum

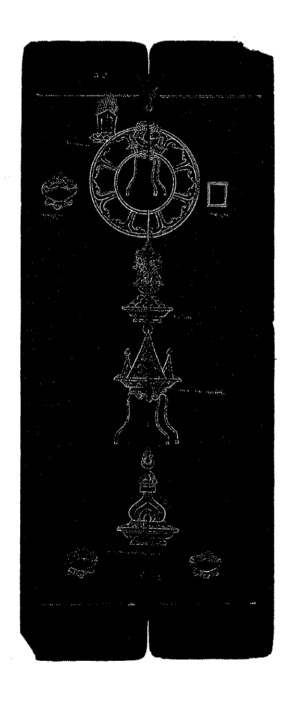




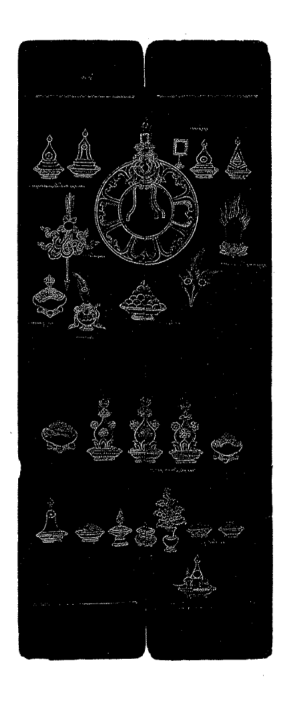
Plate 17

Mandala and ritual objects used in the empowerment ceremony according to the ritual cycle: Tshe-dpag-med dangs-ma beuddren; cf. p. 63.

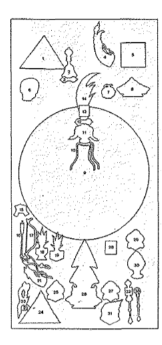
- 1 khagyen
- 2 tsakali
- 3 vase
- 4 tripod

- 5 mandala of the ritual cycle
- 6 tsakali used as the support in the 3rd stage of the empowerment ceremony known as the 'initiation of wisdom' (shestab dbang)
- 7-10 four types of torma representing the four kinds of action, namely, tranquillity (xhi-ba), prosperity (rgyas-pa), subjugation (dbang) and violence (drag-po)
- 11 ritual arrow, cf. Plate 4, No. 5
- 12 crystal, of Plate 3, No. 34
- 14 vase
- 15 pills used in the ritual of longevity
- 16 peacock feather
- 17-21 cf. Plate 1, Nos. 27-29. Here there are three tormas instead of one
- 22 food (bshos)
- 23 scented water (dri-chab)
- 24 butter-lamp (mar-me)
- 25 incense (bdug-spos)
- 26 flower (me-tog)
- 27-28 two types of water for general use (nyer-spyed-kyi chu-gnyis)

- 6 sher-rien = shes-rab-kyi rien, 'support of the wisdom', i.e. the item representing the feminine partner in the empowerment initiation
- 7-10 'phrin-las bzhi'i gtor-ma
- 11 tshe-mda'
- 12 bzhi-ba'i dhang-rten, 'support of the 4th stage of the empowerment initiation'
- 13 gsang-rdzas
- 14 las-bum
- 15 tshe-ril
- 17-21 sman-rak gtor-gsum
- 22-26 physi-mehad, 'exoteric offerings'



# Gro-lod (Plates 18-24)



#### Plate 18

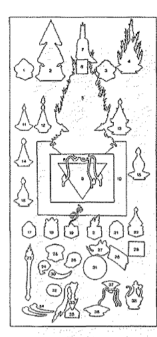
Mandala and ritual objects used in the empowerment ceremony of rDo-rie gro-lad according to the text: rDo-rie gro-lad gnamleags 'bar-ba written by the Fifth Dalai Lama himself, see p. 62.

- 1 linga
- 2 bell
- 3 vaira
- 4 horn containing the thun substance, such as mustard seed, cf. Plate 3, Nos. 17, 20
- 5 cloth for wrapping the linga
- 6 skull, cf. Plate 3, No. 15
- 7 variegated cord, cf. Plate 3, No. 19
- 8 coloured earth for making the mandala
- 9 mandala of the ritual cycle

- 10 tripod
- 11 vase
- vajra
   tsakali
- 14 khagyen
- 15 ritual hat, cf. Plate 1, No. 19; Plate 2,
- No. 25
- 16 arrow
- 17 bew
- 18 unidentified
- 19 blood
- 20 sling
- 21 cf. No. 4 above
- 22 ritual dagger
- 23 ritual receptacle
- 24 see No. 1 above
- 25-27 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 28 tsakali
- 29 cf. Plate 1, No. 26
- 30 crystal used for explaining the nature of the luminous mind, cf. Plate 3, No. 34
- 31 cf. Plate 3, No. 23; Plate 14, No. 5;
- Plate 15, No. 23
- 32-33 ritual ladles used in the homa rite

- 1 nya-bo = linga
- 4 thun-snod
- 5 rogyam
- 6 mnan-thod
- 7 tshon-skud 8 sa-tshon
- 18-19 zor-rdzas
- 20 'ur-rdo
- 21 thun-rva
- 22 las-phur
- 23 nya-bo
- 25-27 sman-rak gtor-gsum
- 28 sher-reen
- 29 gsang-rdzas
- 30 rtsal-dbang
- 31 me-hom
- 32 dgang-gzar
- 33 blugs-gear



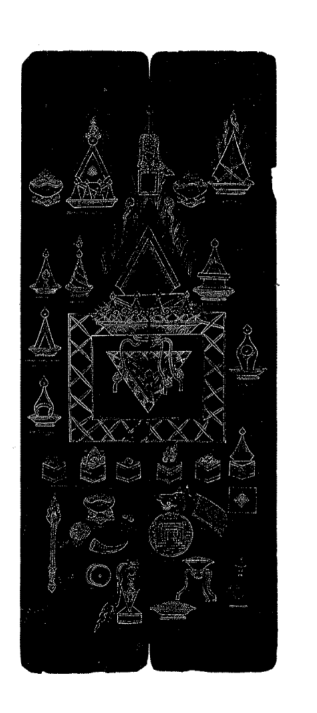


Ritual objects used in the rite for the suppressing of evil spirits according to the ritual cycle: rDo-rje gro-lod gnam-leags 'bar-ba, cf. H 280-88.

- 1-3 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 4 torma used as hurled offering
- 5 torma representing the deity rDo-rje gro-lod
- 6 tsakali
- 7 arrow.
- 8 triped
- 9 linga
- 10 enclosure made of barberry shrub sticks (risang-ra)
- 11 torma for the Ma-mo goddesses
- 12 torma for Rahula
- 13 torma for rDo-rje legt-pa
- 14 torma for the four she-demons
- 15 torma for the sMan-mo goddesses
- 16 torma for Beg-tse .
- 17 blood in place of water (khrag-gi mchod-yon)
- 18 heart and eyes in place of flowers (dbang-po'i me-tog)
- 19 burning human flesh in place of incense (sha-chen-gyi bdug-spos)

- 20 melted human-fat lamp (tshil-chen-gyi
- 21 fluid of the gall-bladder in place of the scented water (mkhris-pa'i dri-chab)
- 22 torma made of flesh and bones (sharus-kvi zhal-zas)
- 23 ritual sword
- 24 variegated cord, cf. Plate 3, No. 15
- 25 hurled liquid offerings, cf. Plate 3,
- No. 20
- 26 skull, cf. Plate 3, No. 15
- 27 fox-skull used in the imprecation rites
- 28 piece of cloth woven with yak's hair and used for covering the linga
- 29 cloth used for wrapping the linga
- 30 ox horn, cf. Plate 3, Nos. 17, 20
- 31 water-mill
- 32 sealing-wax
- 33 ritual dagger
- 34 pair of trumpets made of human bones
- 35 ritual receptacle
- 36 plate containing small triangular torma used in the libation, see No. 37
- 37 bowl resting on a tripod for offering tea
- 38 ritual tea-pot

- 1-3 sman-rak gtor-gsum
- 4 thun-gtor
- 11 ma-mo
- 12 gza'
- 13 rdor-legs 14 bdud-mo bzhi
- THE COUNTY NAME OF THE
- 15 sman-mo
- 16 gnod-sbyin
- 17-22 drag-po'i nyer-spyed, items for special use in the violent rites. These items are also known as nang-mehod 'esoteric offerings'
- 23 sgrol-gri
- 24 tshon-skud
- 25 thun
- 26 mnan-thod
- 27 va-thod
- 28 re-ba
- 29 ro-g.yam
- 30 thun-roa
- 31 rang-thag
- 32 la-cha
- 33 las-phur
- 34 mi-rkang gling-bu
- 37 gser-skyems



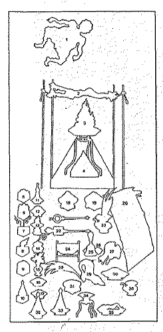


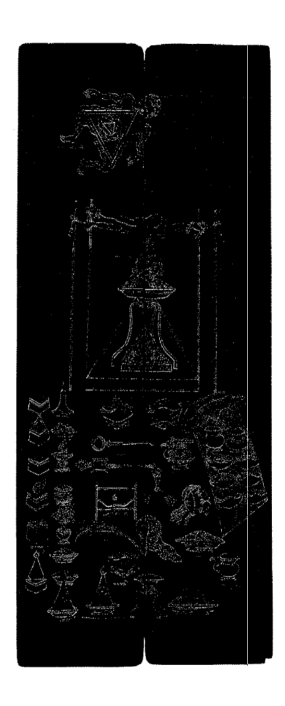
Plate 20

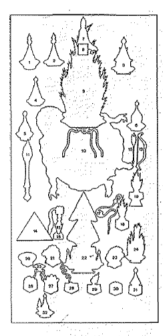
Rituil items used in the home rite according to the ritual cycle: rDo-rje gro-lod gnam-leags 'bar-ba, cf. H 285.

- 1 mandala of the homa rite
- 2 linga -
- 3 oil
- 4 fire-pit
- 5-16 cf. Plate 19, Nos. 17-22
- 11-17 cf. Plate 17, Nos. 22-26
- 18 medicinal offering 19 blood offering

- 20 items to be burned in the homa rite
- 21-22 ritual ladles, cf. Plate 18, Nos. 20-21
- 23. vase used in the ablution ritual
- 24 fan
- 25 bell
- 26 vaira
- 27 hand-drum
- 28 kuśa grass
- 29 ritual garment
- 30 barley
- 31 piper betel leaf
- 32-33 torma representing the divinities within this world and beyond
- 34 bowl
- 35 linga to be placed in the ritual receptacle
- 36 vase containing a liquid

- 1 sbyin-sreg dkyil-'khor.
- 2 linga
- 3 mar-nag
- 5-10 phyi-yi nyer-spyed
- 11-17 nang-gi nyer-spyod
- 18-19 sman-rak (= sman dang rakta)
- 20 sreg-rdzas
- 21-22 dgang-blugs (= dgang-gaar dang blugs-gzar)
- 23 las-bum
- 24 rlung-g.yab
- 27 damaru
- 29 gos-thung
- 30 nas
- 31 so-resi
- 32-33 'das ma-'das-kyi gtor-ma
- 34 phud-phor
- 35 hom-khung linga
- 36 phud-rgyan



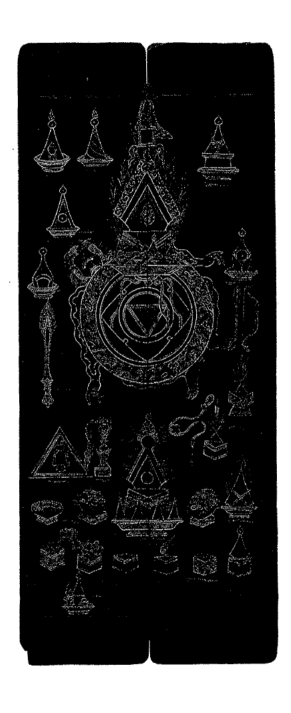


Ritual objects used in the rite of averting evil spirits using torma (gtor-zor) according to the ritual cycle: rDo-rje gro-lod gnamleags 'bar-bas cf. H 288-89.

- 1 torma for the Ma-mo goddesses
- 2 Iorma for Rāhula
- 3 torma for rDo-rje legs-pa
- 4 torma for the she-demons
- 5 10rma for Beg-tse

- 6 torma for the sMan-mo goddesses
- 7 arrow
- 8 tsakali
- 9 the principal torma representing "Do-rje gro-lod"
- 10 linga
- 11 ritual sword
- 12 arrow
- 13 bow
- 14 linga
- 15 ritual dagger
- 16 ritual receptacle 17 sling
- 18-19 hurled offerings
- 20 small torma used in the libation, cf.
- No. 25 below; Plate 19, No. 36
- 21-23 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 24 hurled torma 25 tea used as offering in libation, cf.
- Plate 19, No. 37
- 26-31 cf. Plate 19, Nos. 17-22 32 torma for the obstructing spirits

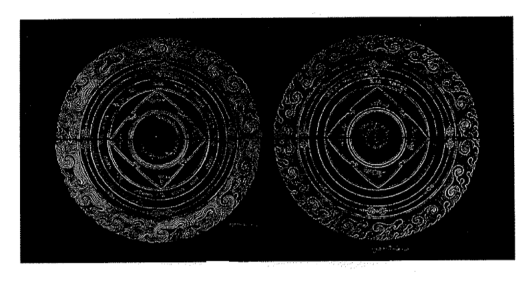
- 1 ma-mo
- 2 920
- 3 rdor-legs
- 4 bdud-mo
- 5 gnod-shvin
- 6 sman-mo
- 11 sgrol-gri
- 15 las-phur
- 18-19 zor-rdzas
- 21-23. sman-rak gtor-gsum
- 24 thun-gior
- 25 gser-skyems
- 26-31 drag-po'i nyer-spyod
- 32 bgegs-geor



Cakras used in the rite of rDo-rje gro-lod, cf. H 289.

- A. cakra for protection, usually drawn on paper and then folded and kept in a charm box (ga'u)
- B. cakra for warding off evil spirits
- C. 'cakra that can be used for any of the following purposes: slaying, suppressing, burning and hurling the opponent', cf. H 288
- D. 'cakra that can be used for the rite of slaying, suppressing, burning and hurling the evil spirits, such as dam-sri. In the case, of the homa rite, one should draw flames in place of scorpions and the linga's arms and feet should be stretched', cf. H 289.

- A. srung-ba'i 'khor-lo
- B. zlog-pa'i khor-lo
- C. dgra-bo bsad-mnan bsreg-'phang gang la sbyar chog-pa'i 'khor-lo
- D. rgyal-bsen dam-sri 'byung-po'i rigs la bsad-mnan bsreg-'phang kha-bsgyur chog-pa'i 'khor-lo l kom la sdig-pa'i mtshan-du medpung 'bri-zhing nya-bo yan-lag brgyangs-nas mchong-ba'i tshul l





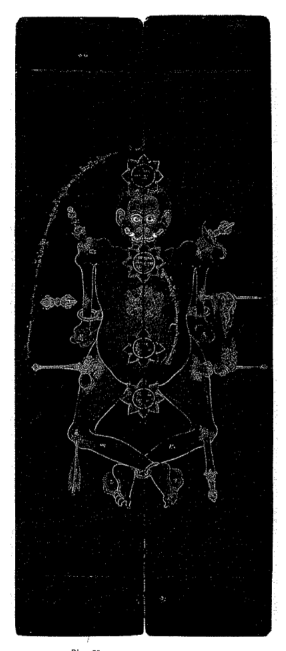


Plate 23

Linga representing evil spirits drawn according to the rDo-rje gro-lod gnam-leags bar-ba, cf. H 288-89.

121



Plate 24

Linga representing evil spirits to be used in the homa-rite in the ritual cycle of rDo-rje gro-lod gnam-leags 'bar-ba, cf. H 289.

# dMag-zor (Plates 25-38)

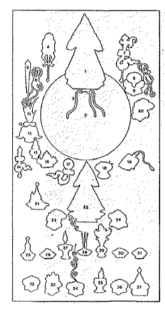


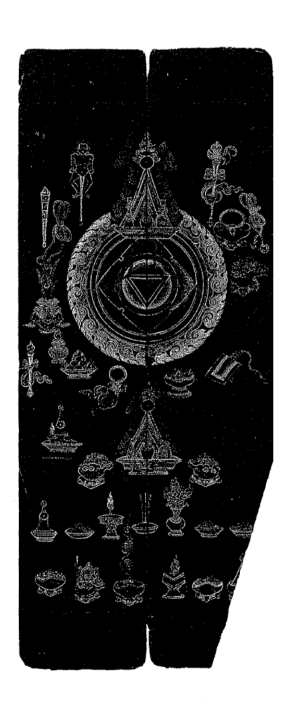
Plate 25

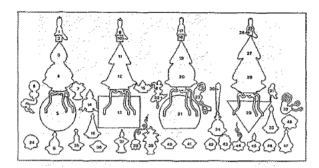
Ritual items used in the empowerment ceremony of dPal-Idan Iha-me and her four attendants, cf. p. 31. See also Text VI which contains instructions on the performance of this ceremony.

- 1 torma representing dPal-ldan lha-ma
- 2 triped

- 3 mandala of the ritual cycle
- 4 stick with a corpse impaled on it (rodbyug)
- 5 wooden tablet bearing a 'black-list' (khram-shing)
- 6 lasso, cf. Plate 14, No. 4
- 7 hook (leags-kyu)
- 8 mirror, cf. Plate 3, No. 31; Plate 13 B,
- 9 skull-cup
- 10 cf. No. 6 above
- 11 khagyen
- 12 vaira
- 13 vase used for ablution
- 14 staff, cf. Plate 9 B, No. 7
- 15 vase
- 16. jewel, symbol of dPal-ldan lha-mo in her aspect for prosperity
- 17 mirror, symbol of dPal-idan lha-mo in her aspect for tranquillity
- 18 plate containing fruits
- 19 cf. Plate 1, No. 16
- 20 skuil-cup
- 21 torma for the obstructing spirits
- 22-24 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 25-31 cf. Plate 17, Nos. 22-26
- 32-37 cf. Plate 19, Nos. 17-22

- 16 rgyas-pa
- 17 zhi-ba
- 21 bgegs-gtor
- 22-24 sman-rak gtor-gsum
- 32-37 illegible, but probably nang-mehod



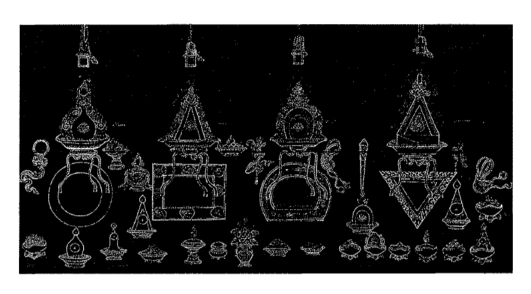


Torma used in the empowerment ceremony of dPai-idan tha mo and her four attendants. They are described in Text VI and VIII, see p. 68.

- A. Items for the tranquil ritual
- 1 arrow
- 2 tsakali
- 3 mirror
- 4 torma representing the tranquillity aspect of dPol-idan iha-mo
- 5 circle (zlum-po), symbol of tranquillity
- e mirio
- 7 silver bowl containing medicinal offerings
- 8 torma for offering to dPal-ldan lha-moin aspect of tranquillity
- B. Items for the ritual of prosperity
- 9 атгом
- 10 tsakali
- 11 jewel
- 12 torma representing the prosperity aspect of the goddess.
- 13 square (gru-gzhi), symbol of prosperity
- 14 vasc
- 15 trough
- 16 terma for offering to the goddess in aspect of prosperity
- C. Items for the ritual of subjugation
- 17 arrow
- 18 tsakali
- 19 hook
- 20 torma representing the subjugation aspect of the goddess

- 21 crescent (sla-gam), symbol of the subjugation
- 22 hook
- 23 lasso
- 24 torma for offering to the goddess in her aspect of subjugation
- D. Items for the violent ritual
- 25 arrow
- 26 tsakali
- 27 wooden tablet, cf. Plate 25, No. 5
- 28 torma representing the violent aspect of the goddess
- 29 triangular (gru-gsum), symbol of violence
- 30 cf. No. 27 above
- 31 cf. Plate 25, No. 4
- 32 lasso
- 33 torma for offering to the goddess in wrathful aspect
- 34 medicinal offering
- 35-41 cf. Plate 17, Nos. 22-26
- 42-47 cf. Plate 19, Nos. 17-22
- 48 blood-offering

- 1-8 zhi-ba
- 9-16 rgyas-pa
- 17-24 dbang
- 25-34, 48 drag-mo
- 34 sman
- 35-41 phyi-mchod
- 42-47 nang-mchod
- 48 rakta



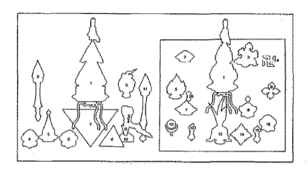


Plate 27

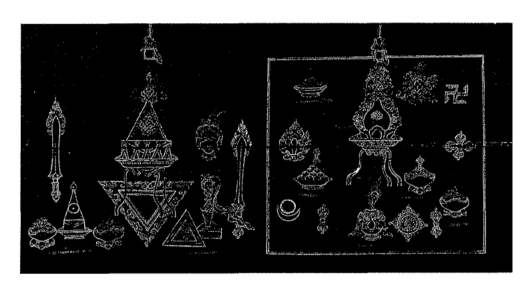
- A. Ritual items used in the empowerment ceremony of the goddess gSang-sgrub, a special aspect of dPal-idan liha-mo.
- 1 torma representing the goddess gSangsgrub
- 2 ritual sword
- 3 fresh human head
- 4-6 . cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 7 ritual receptacle
- 8 ritual receptacle used in the empowerment initiation of magic rite
- 9 ritual dagger
- 10 see No. 9 above
- 11 ritual sword

# INSCRIPTIONS

- 1 gsang-sgrub
- 4-6 sman-rak gior-gsum
- 8 mihu-dbang

- **B.** Ritual items used in the empowerment initiation of longevity focusing upon the goddess *dPal-idan lha-mo*, see p. 31.
- 1 torma for use in the empowerment ceremony of longevity (tshe-dbang)
- 2 water of long life
- 3 flower
- 4 swastika
- 5 jewel
- 6 vajra
- 7 pills 8 ale
- 9 crossed-vajra
- 10 sun
- 11 moon
- 12 see No. 6 above
- 13 yase
- 14 wheel
- 15 see Nos. 6 and 12
- 16 medicinal liquid for offering

- 2 rgyun-'bab-kyi chu
- 7 tshe-ril
- 8 tshe-chang
- 13 dbang-bum
- 16 sman-phud



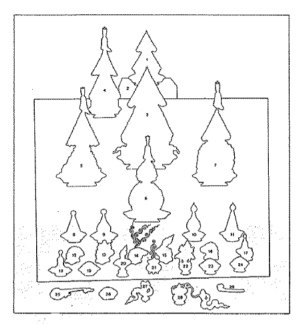


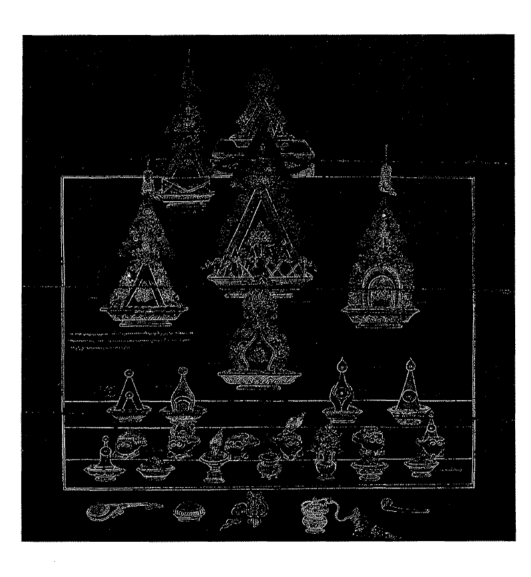
Plate 28

Various types of torma representing dPal-ldan lha-mo and her four attendants as described in Text VIII, see p. 69.

- 1 torma representing the Phur-pa deity
- 2 receptacle for keeping a type of torma out of sight
- 3 rorma representing dPal-Idan Iha-mo berself
- 4 torma representing the wrathful aspect of dPal-idan lha-me, cf. Plate 26, No. 28
- 5 torma representing the prosperity aspect of the goddess, cf. Plate 26, No. 12
- 6 torma representing the tranquillity
- aspect of the goddess, cf. Plate 26, No. 4
  7 torma representing the subjugation
- aspect of the goddess, cf. Plate 26, No. 20 8 torma representing the four bDud-mo
- 9 torma representing Beg-tse
- 10 torma representing the sMan-mo goddesses: sKyin-mthing-ma and Khrisman sa-le-ma
- 11 torma representing the protectors of the Phur-pa cycle
- 12-17 cf. Plate 19, Nos. 17-22
- 18-24 cf. Plate 17, Nos. 22-26
- 25 ladle containing an unidentified liquid
- 26 bowl containing an unidentified substance

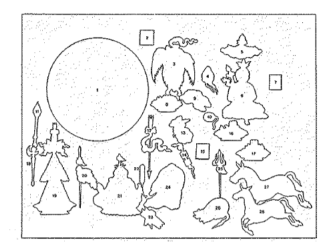
- 27 vajra
- 28 incense-burner (spas-phor)
- 29 human bone trumper

- 1 phur-pa
- 3 giso-mo, 'chief'; 'di rien-gior giso-bo byat-pa yin-gyi rgyun-gior la risang 'khor-lo sogi mi-dgos pa'i phyag-len mihong-brgyun (rgyun) zhal-shes la lios!
- This torma is mainly in the form of the retrigior. For the reguirgeor, one does not need risang sticks and wheel, etc. Consult the manual instructions', i.e. Text VIII, p. 69
- 4 drag-mo
- 5 rgyas-pa
- 6 zhi-ba
- 7 dbang 8 bdud
- 9 gnod-sbyin
- 10 sman-mo
  - 11 phur-srung
  - 12-17 nang-mchod
  - 18-24 phyi-mehod



Various ritual objects used in the propitiation of the goddess dPal-idan ha-mo. These ritual objects are however not mentioned in the texts, see inscription below (No. 1).

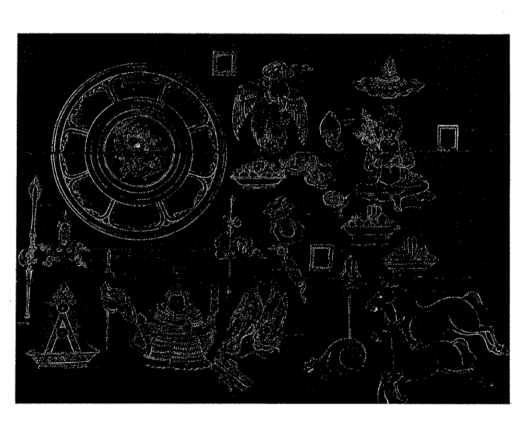
- 1 'cakra of the vital-force' (srog-'khor), to be placed in the ren-gior representing gTso-mo, i.e., dPal-ldan lha-mo, see Text VIII, p. 69
- 2 isakali bearing gTso-mo
- 3 dead crow as the 'support' (rien) for the goddess g Tso-mo
- 4 heart as the reen for the goddess gSangsgrub
- 5 parasol (gdugs)
- 6 corpse holding the staff (be-con) and skull-cup full of blood (thod-khrag). They are the 'support' for the goddess Drag-mo
- 7 tsakali bearing Drag-mo
- 8 grains and medicinal offerings for gTso-mo
- 9 thorianite, symbol of dPal-ldan lha-mo's soul (bla-rdo)
- 10 variegated cord used for binding the cakra which is first drawn on paper and then folded to be bound with the thread
- 11 ritual sword
- 12 arrow
- 13 'bag of disease'
- 14 dice
- 15 tsakali of gSang-sgrub
- 16 grains and medicinal offerings for Drag-mo
- 17 grains and medicinal offerings for gSang-sgrub
- 18 ritual axc
- 19 torma for offering, cf. Text VIII, p. 69
- 20 spear (mdung)
- 21 coat of mail together with helmet; the bow case on the right and quiver on the left
- 22 wooden tablet, cf. Plate 25, No. 5



- 23 cf. No. 22 above
- 24 garment made of cloth woven with yak's bair
- 25 trident
- 26 mongoo...
- 27 mule
- 28 donkey

- 1 srog-khor di guas-gsar rdo-rje-'chang-gis bdag-la gnang-ba lags l chos-bdag-tu rìom-pa tshor-ni rlung-phyogs-tsam du'ang sgra mi-bsgrags-pa snang l
- 'This cakra is drawn according to the instructions given to me (i.e. the Dalai Lama) by gNas-grar rDo-rje-'chang (i.e. mGon-po bsod-nams mchog-idan). They are not given at all to any of his disciples who claim to be the masters of his doctrines.'
- 3 physirten, 'external support'
- 3 gsang-reen, 'hidden support'

- 6 nang-rien, 'internal support'
- 9 pha-bong long-bu
- 10 tshon-skud
- 11 ral-grì
- 13 nad-rkyat
- 14 sho(shvo)-rdel
- 15 isakali.
- 16 bru-sman gzungs
- 17 'bru-sman gaungs
- 18 dgra-sta (kha-che)
- 19 tgyun-gior
- 21 go-cha
- 22 karam-shing
- 23 illegible
- 24 re-nag-gi gos
- 25 rtse-gsum
- 26 ne'u-le
- 27 drel-gson
- 28 bong-gson



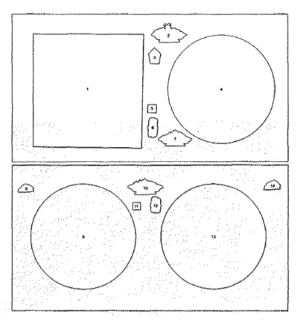


Plate 30

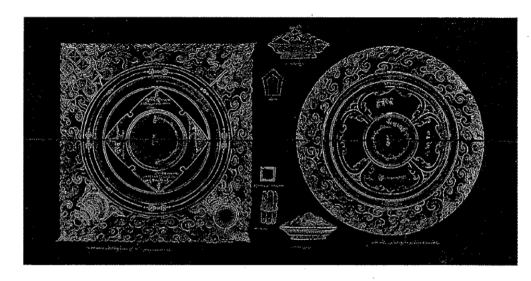
Cakras for various purposes in the ritual cycle of dPal-ldan tha-mo described in Te IX, p. 69.

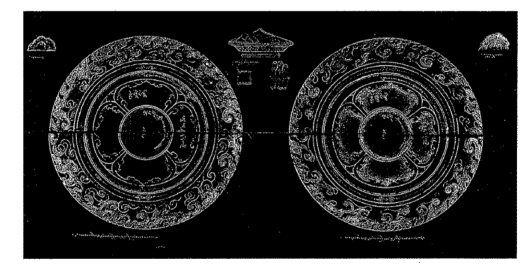
- 1 cahra of the 'soul-stone' (bia-rdo) containing the mantras of the four aspects of dPal-don lha-mo and their attributes: mitror, jewel, tablet and hook in the four corhers
- 2 bowl containing five kinds of precious articles: gold, silver, turquoise, coral and pearl to be placed in the cakra
- 3 crystal used in the ablution ritual
- 4 cakra of the 'soul-stone' representing the tranquil aspect of dPal-ldan lha-mo
- 5 'soul-stone', cf. Plate 29, No. 9
- 6 scrolls containing mantras
- 7 bowl containing grains and nuts to be scattered in the cakra
- 8 2010
- 9 cakra of the 'soul-stone' representing the prosperity aspect of dPal-ldan lha-mo
- 10 bowl containing various substances to be accompanied with the 'soul-stone'

- 11 'soul-stone', cf. Plate 29, No. 9
  - 12 scrolls, cf. Plate 30, No. 6.
  - 13 cakra of the 'soul-stone', representing the subjugation aspect of dPal-ldan lha-mo
  - 14 ruby

- 1 las-bzhi chig-dril-gyi bla-rdo'i srog-'khor :
- 2 rin-chen Inga
- 9 -2-2
- 4 zhi-ba'i lha-mo bla-rdo'i srog-'khor
- 5 rdo pha-bong long-bu
- gzungs
- 7 'bru-sman
- 8 eser
- 9 rgyas-pa'i lha-mo'i bla-rdo'i srog-'khor
- 10 bla-rdo'i rdzas
- 13 dbang-gi lha-ma'i bla-rdo'i srog-'khor
- 14 padmaraga

133





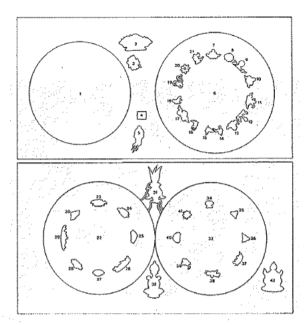


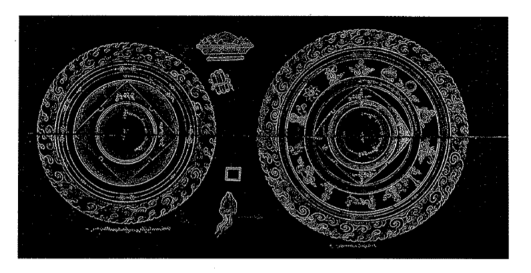
Plate 31

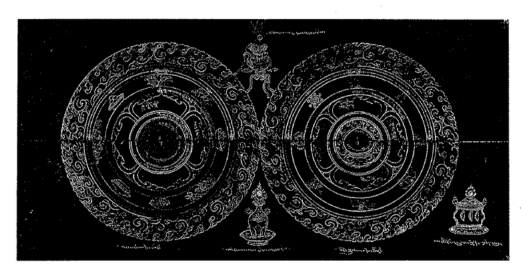
Cakras and other ritual articles used in the ritual cycle of the goddess dPai-idan tha-ma. Text IX contains instructions on how to draw these cakras, see p. 69.

- 1 cakra of the 'soul-stone' (bla-rdo) representing the wrathful aspect of dPal-ldan lha-mo
- 2 grains and nuts
- 3 scrolls, cf. Plate 30, No. 6
- 4 'soul-stone', cf. Plate 29, No. 9
- 5 heart of a child born of incestuous union
- 6 cakra for protecting from harmful spirits. It serves as an amulet
- 7 staff
- 8 skull-c
- 9 mirror
- 10 vase
- 11 hook
- 12 sword
- 13 vajra
- 14 arrow
- 15 spear
- 16 trident
- 17 crooked-knife (gri-gug)
- 18 corpse-staff (ro-dbyug)
- 19 lasso.
- 20 wheel

- 21 axe
- 22 cakra for dissipating illnesses
- 23-30 unidentified medicinal plants and nuts
- 31 vase used for dissipating illnesses
- 32 terma used for dissipating illnesses
- 33 cakra for acquiring wealth
- 34 jewel
- 35 king
- 36 queen
- 37 elephant
- 38 horse
- 39 general 40 gem
- 41 wheel (these last seven are known as rin-chen sna-bdun, the seven precious items)
- 42 receptacle in which the drawn cakra is placed

- 1 drag-po'i tha-mo'i bla-rdo'i srog-'khor
- 5 nal-bu'i snying
- 6 srung-ba'i 'khor-lo
- 22 nad zhi-ba'i 'khor-lo
- 31 bum-pa-la brien-nas nad zhi-ba
- 32 gror-ma-la brien-nas nad zhi-ba
- 33 nor sgrub-pa'i 'kher-lo
- 42 'khor-lo 'jug-snod-kyi par-bu

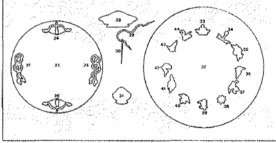




Cakras and other articles used in the ritual cycle of the goddess dPal-ldan lha-mo, cf. Text IX, p. 69.

- 1 cahra for prolonging life
- 2 flowers
- 3 arrow
- crossed-vajra
- wheel
- vajra
- 7 vase
- icwel
- 9 skull-cup
- 10 pills used for prolonging life
- 11 variegated cord (gaungs-thag), cf. Plate 1, No. 11
- 12 cakra for subjugation
- 13 bow and arrow
- 14 lasso
- 15 hook
- 16 chain (leags-thag)
- 17 banner
- 18 bell
- 19 see No. 14 above
- 20. see No. 15 above
- 21 torma used for subjugating toes.
- 22 see No. 11 above
- 23 cakra for summoning spirits of foes represented by the figure in the centre
- 24 bow and arrow
- 25 lasso
- 26 see No. 25 above
- 27 see No. 24 above
- 28 copper trough containing grains
- 29 red thread
- 30 copper needle
- 31 bowl containing blood
- 32 cakra for warding off evil spirits
- 33 staff

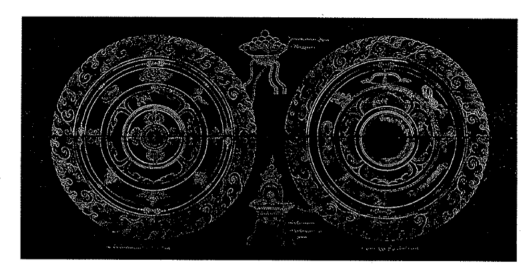


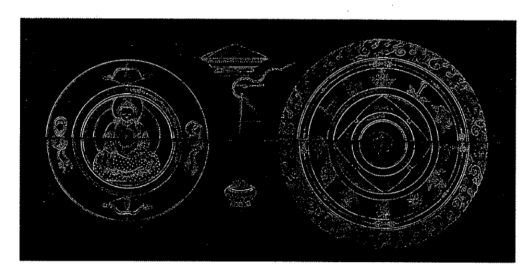


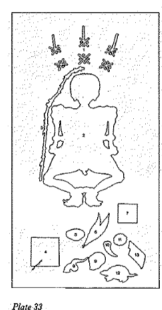
- 34 ritual sword
- crooked-knife
- 36 spear
- 37 axe
- 38 wheel
- 39 heok
- hammer (tho-ba)
- flame (me-lee)
- 42 ritual dagger
- 43 spear
- 44 sec No. 39

- 1 Ishe spel-ba'i 'khor-lo
- 10 ril-bu-la brien-nas ishe sgrub-pa
- 12 dbang-bsdud-kyi khor-lo
- 21 gtor-ma-la brien-nas ábang-du bya-ba
  - 23 'gugs-pa'i 'khor-lo
- 28 zangs-gzhung brus bkang-ba
- 29 dar-shud dmar-po
- 39 zangs-khab
- 31 padmarakta
- 32 balog-pa'i 'khor-lo

137



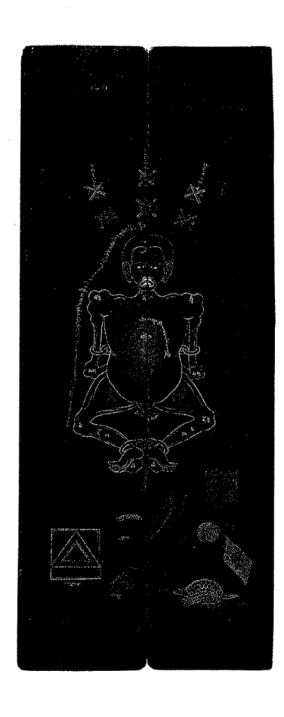




Ritual items used in imprecation rites as described in Text X, see p. 69.

- 1 sticks with syllables: dza, lam, yam, ram and vam used for making enclosure around the linga
- 2 linga representing the evil spirits or the
- 3 instructions on how and what mantras are to be inscribed in the linga
- 4 ritual receptacle
- 5 skull-cup containing the thun which consists of various substances believed to be unpleasant to evil spirits
- 6 owl feather
- 7 cloth used for wrapping the linga
- 8 dead person's hair
- 9 skuli
- 10 ox born
- 11 variegated cord, cf. Plate 3, No. 19
- **12** tortoise
- 13 cloth woven with yak's hair

- 4 brub-khung
- 5 thun
- 7 ro-g.yam
- 8 shi-skra
- 9 thod-pa
- 10 glang-ru
- 11 tshon-skud
- 12 andhamushing (?)
- 13 re-ba -



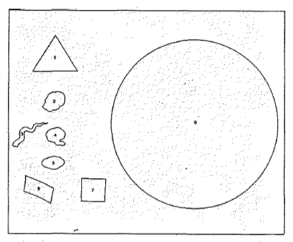
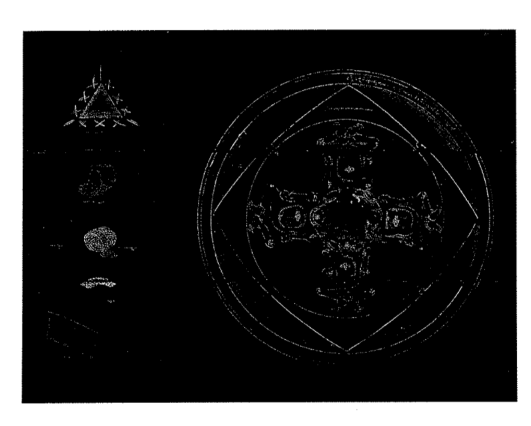


Plate 34

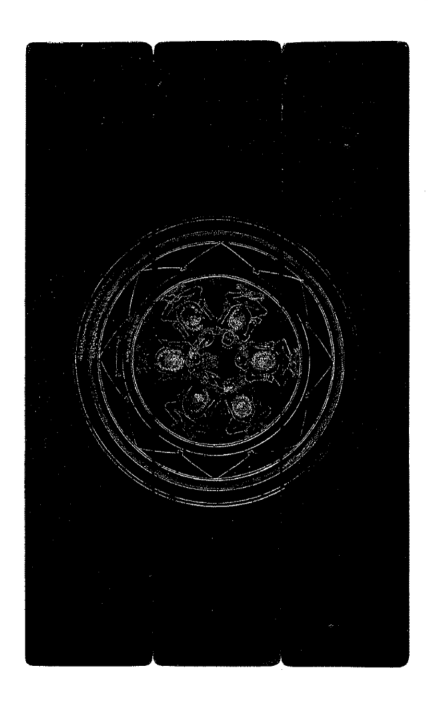
Cakra for quelling the dam-sri spirits, mentioned in Text X, see p. 69.

- 1 ritual receptacle
- 2 skull, cf. Plate 3, No. 15
- dead person's hair
- 4 variegated cord
- 5 skull-cup containing the thun, cf. Plate 3, No. 20; Plate 35, No. 5
- 6 cloth of woven yak's hair
- 7 cloth for wrapping the linga
- 8 cakra containing mantras and four figures of harmful spirits (sgab-'dre, dam-iri)

- 1 'brub-khung
- 2 mnan-thed
- 3 shi-skra
- ishon-skud
- 5 thun
- 6 re-ba
- 7 ro-g.yam



A cakra similar to that in Plate 34. It is stated in the title that this cakra is drawn according to instructions given by a fold rNying-ma-pa tantrist' (raying-ma' ingags-lehang rgan-po zhig) who is probably Zur Chas-dbyings rang-grol, cf. Plate 38. This is not mentioned in any of the texts in the Gold Manuscript.



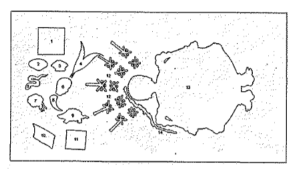
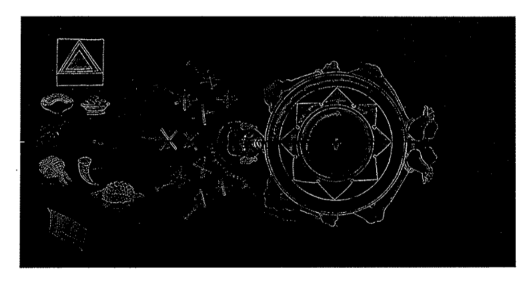


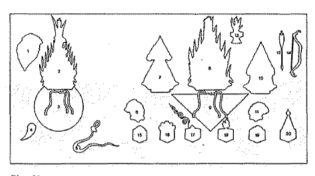
Plate 3o

Ritual items and the tinga used in the imprecation rite. This linga is described in Text XI, p. 69.

- 1 ritual receptacle
- 2 cf. Plate 3, No. 20
- 3 bowl containing an unidentified substance.
- 4 owl feather
- 5 widow's hair
- 6 skull covered with lead
- 7 Variegated cord, cf. Plate 34, No. 4
- 8 ox horn, cf. Plate 3, No. 17
- 9 cf. Plate 33, No. 12
- 10 cloth woven with yak's hair
- 11 cloth used for wrapping the linga
- 12 cf. Plate 33, No. 1
- 13 linga
- 14 instructions on how and what mantras are to be written on the linga

- 1 'brub-khung
- 2 thun
- 3 Iha dbye-ba'i rdzas, 'substance for making the protective deity of one's focabandon him'
- 4 bya-'ug-gi sgro
- 5 yugs-skra
- 6 thod-pa
- 1 tshon-skud
- 8 glang-ru
- 9 andhamusha (?)
- 10 re-ba
- 11 ro-g.yam



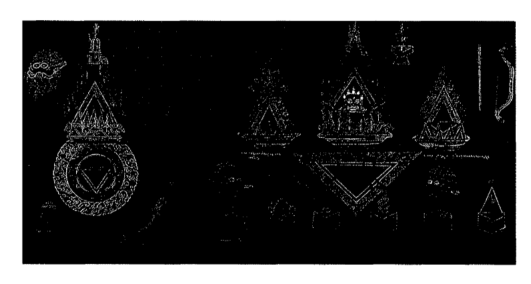


Ritual items used in the gtor-zer rite of dPal-idan Iha-mo in her aspect of gTso-mo and gSang-sgrub as described in Text XI, p. 69.

- 1 skull-cup full of blood
- 2 torma representing the goddess gSangsgrub
- 3 ritual receptacle
- 4 ox horn, cf. Plate 3, No. 17
- 5 sling
- 6 skull-cup full of medicinal offering
- 7 torma for offering to the goddess gTso-mo
- 8 torma representing gTso-mo
- 9 ritual receptacle

- 10 torma for offering to the goddess gSang-sgrub
- 11 see No. 1 above
- 12 triangular receptacle containing the 'hurled offering' (zor-rdzas), cf. Plate 3, No. 14; Plate 21, Nos. 18-19
- 13 arrow
- 14. bow
- 15-20 cf. Plate 19, Nos. 17-22

- 4 zor-rdzas
- 7 gtso-mo'i bul-gtar
- 10 gsang-sgrub-kyi 'bul-gtor
- 15-20 nang-mchod



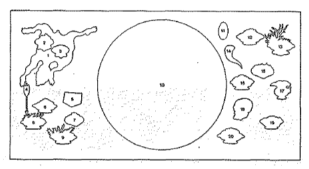


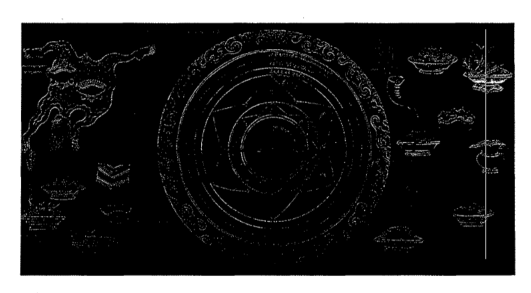
Plate 38

Ritual items and the six kinds of thun (Nos. 2, 7, 8, 11, 16, 20). It is stated in the inscription that these ritual items are drawn according to the instructions given by Zur Chos-dbyings rang-grol, cf. Plate 35. They are therefore not mentioned in any of the texts written by the Fifth Dalai Lama himself in the manuscript volume.

- I human skip (g.yang-gzhi)
- 2 skull-cup containing pieces of gold
- 3 skull-cup containing an unidentified liquid 1
- 4 arrow
- 5 ritual receptacle
- 6 bowl containing an unidentified liquid
- 7 skull-cup containing blood
- 8 bowl containing stones and other substances
- 9 cf. No. 8 above
- 10 cakra to be accompanied by the skullcup, cf. No. 2 above

- 11 egg
- 12 cf. Nos. 6 and 7 above
- 13 cf. Nos. 8 and 9 above
- 14 ox horn, cf. Plate 3, No. 17
- 15 see No. 20 above
- 16 bowl containing mouse meat
- 17 jug
- 18 skull-cup covered with lead, cf. Plate
- 36, No. 6
- 19 cf. Nos. 6 and 12 above
- 20 bowl containing hearts

- 2 gu-ling nag-po thod-thun
- 7 rakta nag-po khrag-gi thun
- 8 ni-ri nag-po rdo-yi thun
- 10 thod-thun 'khor-lo
- 11 isan-pa nag-po sgo-nga'i thun
- 16 byi-sha nag-po dug-gi thun
- 20 ssissa nag-po snying-gi thun



# Khams-gsum zil-gnon (Plates 39-41)

## Plate 39 A (opposite)

- 1 cakra for protecting oneself and others from malignant spirits
- 2 the top part of the protective cakra No. 1

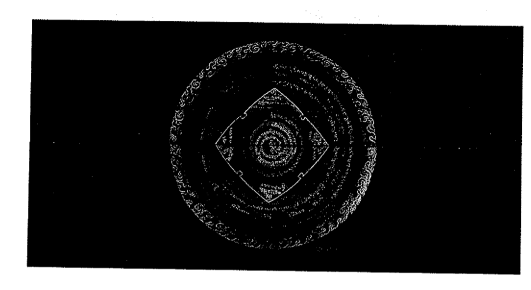
## Plate 39 B (overleaf left)

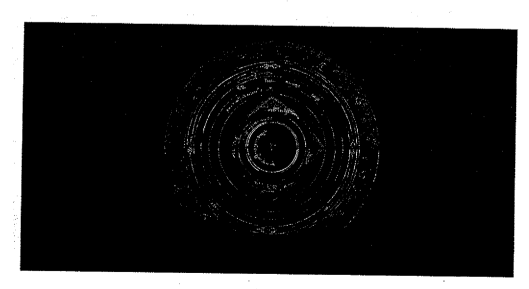
- 3 cakra for turning away evil spirits and one's foes
- 4 the top part of the cakra No. 3.

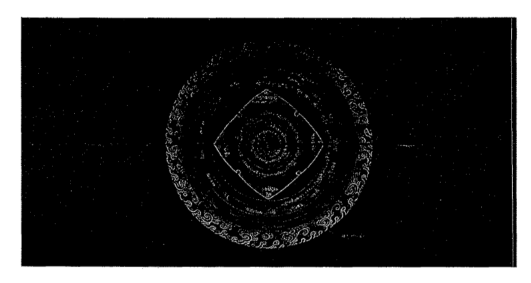
## Plate 40 (overleaf right)

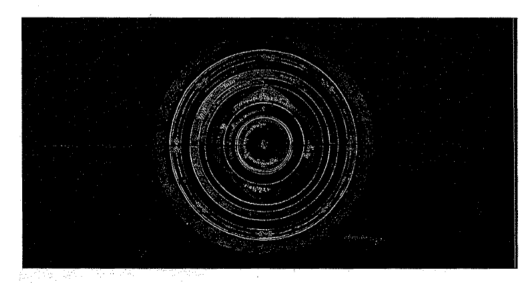
- 5 cakra containing a linga, a special form of Nos. 3 and 4
- 6 cakra for destroying one's foes

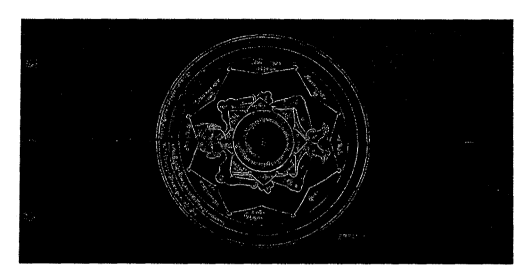
- 1 srung-'khor
- 2 srung-'khor kha-sbyor
- 3 bzlog-khor
- 4 bzlog-'khor kha-sbyor
- 5 bzłog-pa drag-po
- 6 bsad-pa











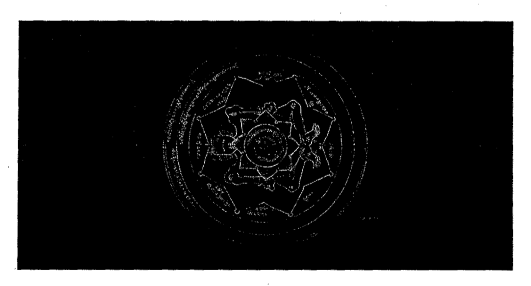


Plate 41
Linga for eliminating evil spirits

## INSCRIPTION

linga mgo-mjug alog-ste rang-thag('thag) lte-mig lan-bdun sgo-them la lan bdun khyisbo la lan-bdun rnal-'byor-pa'i sgyid-khung la lan-bdun (

'Holding the *linga* upside down, it (should be drawn) through the navel of a watermill, under a threshold, a dog's belly and the hollow of the knee of a yogin, seven times in each case.



# Karma drag-po (Plates 42-55)

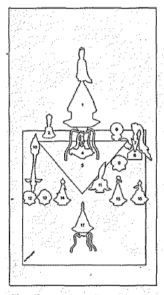
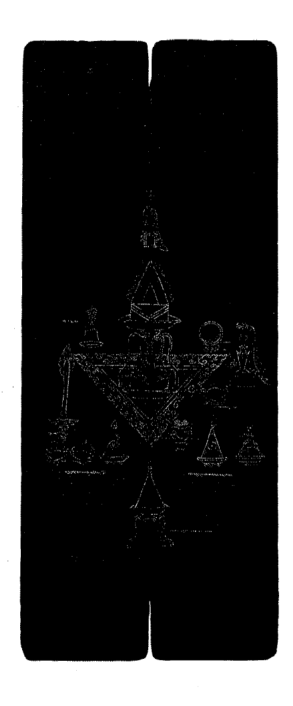


Plate 42

Ritual items needed in the empowerment initiation of the deity Karma drag-po. For description of the visionary experience, see p. 51.

- 1 torma representing Karma drag-po
- 2 bell representing the feminine partner in the rite
- 3 ritual dagger
- 4 linga
- 5 ritual receptacle
- 6 mirror
- 7 see No. 3 above
- 8 see No. 5 above
- 9 skull-cup, cf. Plate 1, No. 26
- .10 ritual sword
- 11 vase for ablution
- 12-14 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 15 torma representing the guardians of the Karmaguru cycle
- 16 torma representing the Nagas
- 17 torma representing Śiva

- 2 sher-rien
- 6 me-long
- 9 gsang-rdzas
- 10 phyag-mtshan
- 11 rnam-bum
- 12-14 sman-rak gtor-gsum
- 15 gter-srung-gi gtor-ma
- 17 dbang-phyug-gi gtor-ma



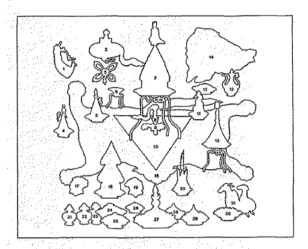


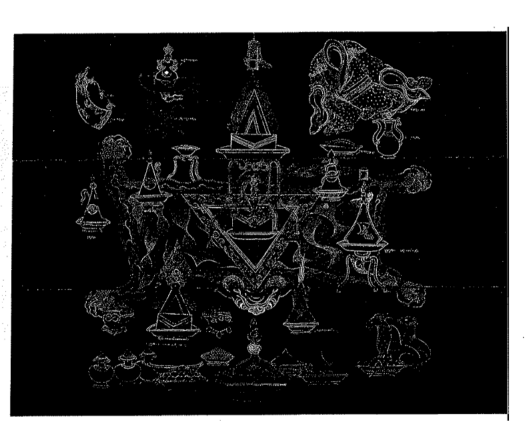
Plate 43

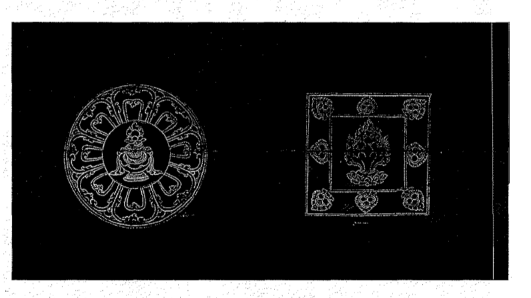
Ritual items used in the rites for turning back the malefic spirits (gtor-zlog) and the ritual act of hurling (zor-las) in the Karmaguru cycle.

- 1 horn, cf. Plate 3, No. 17
- 2 the black hat used in the ritual dance
- 3 bone necklet
- 4: tarlna for the b.Dud
- 5 torma for the bTsan
- 6 cup filled with tea
- 7 torma representing the deity Karma drag-po
- 8 ritual dagger
- 9 linga
- 10 ritual receptacle
- 11 torma for the Nagas
- 12 bowl containing barley
- 13 tea-pot
- 14 tantric cleak
- 15 torma for Śiva used as a hurled offering (201)
- 16 leopard or tiger skin
- 17-19 cf. Plate 1, Nos. 27-29
- 20 torma used as a thun

- 21 vase filled with water
- 22 vase filled with milk
- 23 vase filled with ale
- 24 cake
- 25 fruits
- 26 grains
- 27-29 various cakes
- 30 cf. No. 25 above
- 31 carcasses of sheep

- 1 thun-ru
- 2 zhva-nag
- 3 rus-rgyan, bone ornaments'
- 4 bdud
- 11 klu
- 12 nas-phud
- 13 ja-rag
- 14 phod-ka
- 15 dbang-phyug zor-gtor
- 17-19 sman-rak gtor-gsum
- 20 thun-gtor
- 21-31 ishogs-kher





The fire-pit of the homa rite according to the Karmaguru cycle, cf. H 172-73.

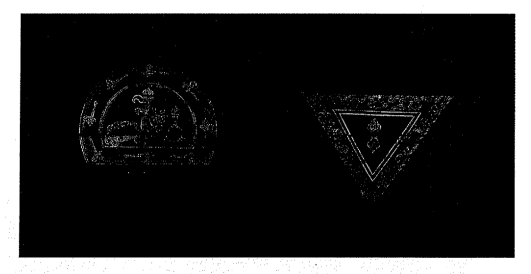
## Plate 44 A

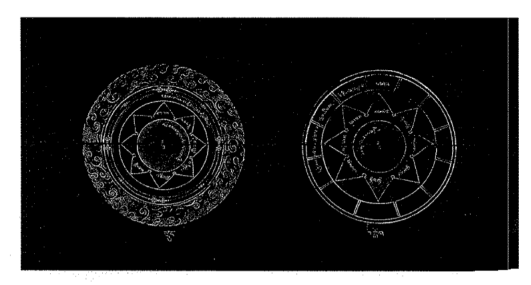
- 1 fire-pit of the homa rite for tranquillity
- 2 fire-pit of the homa rite for prosperity

# Plate 44 B (opposite)

- 3 fire-pit of the homa rite for subjugation
- 4 fire-pit of the homa rite for violent action

- 1 zhi-ba
- 2 rgyas-pa
- 3 dbang
- 4 drag-po





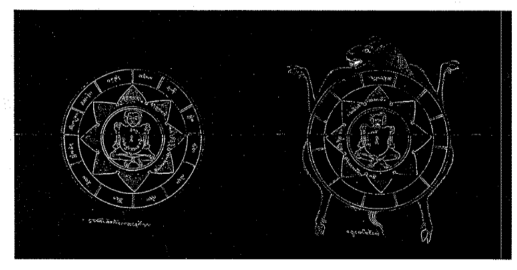
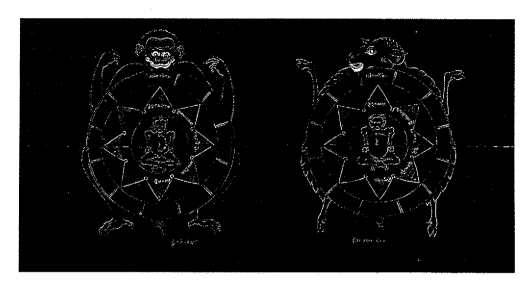
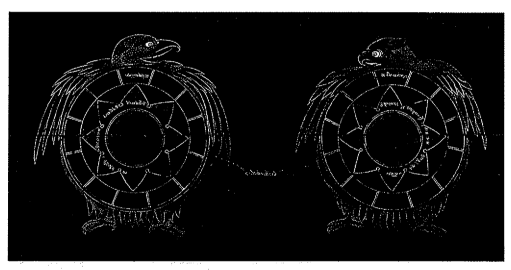


Plate 45

- 1 cakra for protecting oneself from malefic spirits
- 2 cakra for warding off malefic spirits
- 3 cakra for slaying and quelling malefic spirits
- 4 cakra for exorcizing malefic spirits

- 1 srung
- 2 bylog
- 3 drag-pe'i 'khor-le bsad-mnan sogs
- 4 bskrad-pa'i 'khor-lo



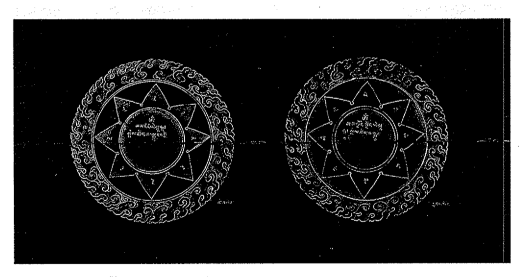


- 1 cakra with a monkey's body. It causes one to become unconscious
- 2 cakra with sheep's body. It causes one to become unconscious
- 3 cakra with a hawk's body
- 4 cakra with an owl's body (these last two cakras are used in order to cause the deities

to abandon the persons to whom they give protection)

- 1 smyo-ba'i 'khor-lo
- 2 rmongs-rengs 'khor-lo
- 3-4 dbye-ba'i 'khor-lo





- 1 cakra in place of earth
- 2 cahra in place of water
- 3 cahra in place of fire
- 4 cakra in place of wind (these four cakras are used for wrapping the linga, of which examples are given in Plates 48-50)

- 1 sa-'khor
- 2 chu-'khor
- 3 me-'hhor
- 4 rlung-'khor



Plate 48

Linga with its hands and feet chained; a wheel on the head, chest, navel and crutch. Around the linga, there are horses and camels with their legs hobbled, and Chinese houses and Mongolian yurts. The

long inscription contains the mantra to be inscribed around the linga. This linga is for turning away invaders from the borderlands (mtha'i dmag-dpung), cf. H 174.

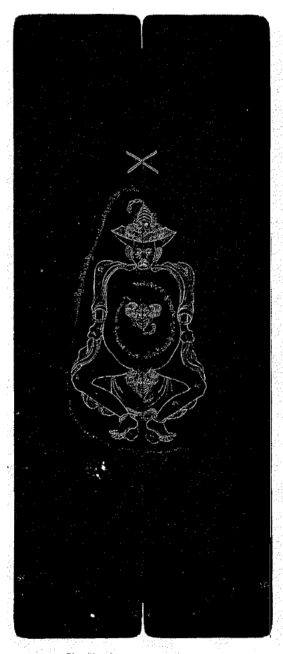


Plate 49
Linga with hands and feet chained; three scorpions eating from the head, chest and crutch. The long inscription contains instructions on how to inscribe the mantra in the linga. This linga is for subduing the dam-sri spirits, cf. H 175.

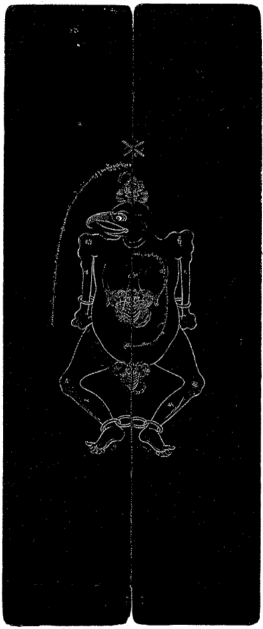


Plate 50
Lings with a bird's head and with the arms and ankles chained. Three scorpions eating from the head, chest and penis. The inscription contains instructions on which mantras are to be inscribed in the hings and how. This hings is for subdning the bsenme, a malignant female spirit.

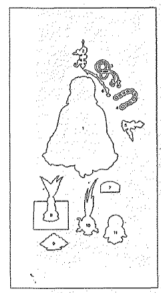


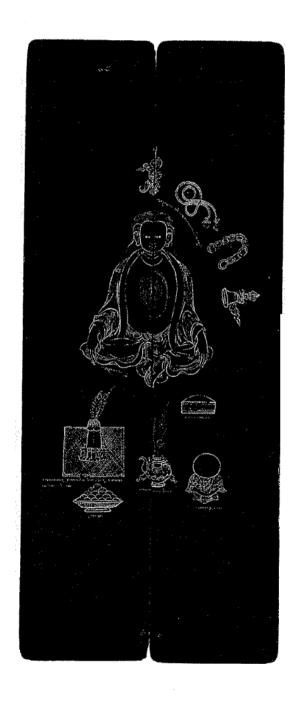
Plate 51

- 1 linga representing the victim
- 2 hook with the syllable DZA

- 3 lasso with the syllable HUM
- 4 chain with the syllable BAM
- 5 bell with the syllable HO
- 6 instructions on how to inscribe mantras in the linga
- 7 receptacle for keeping in the linga
- 8 human penis representing Siva, used in the rite for dealing with evil omens that occur, cf. H 175-76
- 9 bowl containing some unidentified substance used for protective purposes in the rite mentioned above, No. 8
- 10 vase used for pacifying the spirits that cause illnesses (H 176)
- 11 mirror placed on the top of a skullcup. They are used in the ritual of longevity, cf. H 176

## INSCRIPTIONS

- 'gugs-pa'i linga, 'linga for summoning'
   bse'i ga'u, 'receptacle made of rhinoceros's skin'
- 8 Itas-ngan balog-pa, 'turning back the omens'
- 9 rdzas-srung
- 10 nad-gdon zhi-ba, 'pacification of the gdon spirits who cause illnesses'
- 11 tshe-bsgrub-pa



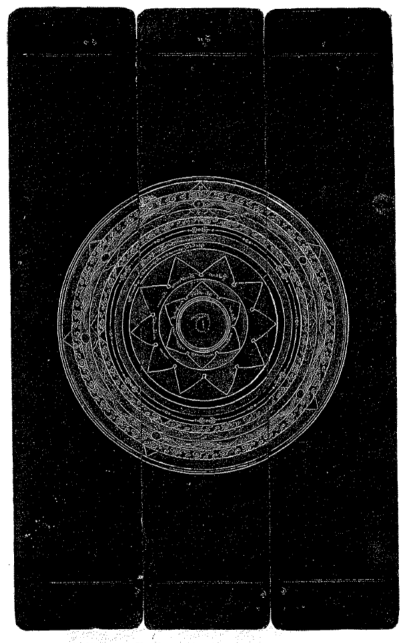


Plate 52
A protective cakra with mantras of the deity Karma drag-po inscribed in the cakra. This cakra is believed to have the power of protecting the person who possesses it from the influence of the damari spirits, cf. H 314-15.

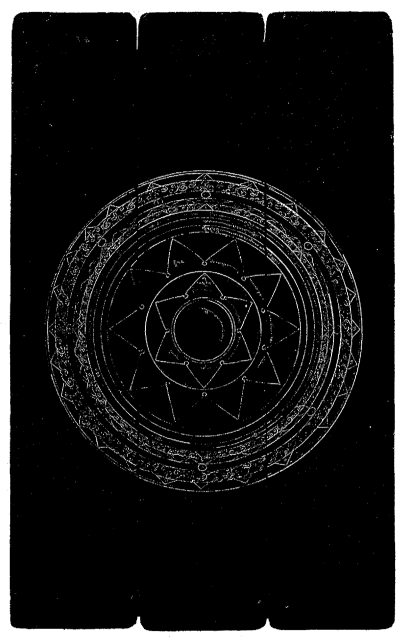


Plate 53
Cakra for turning away (bzlog-'khor)
harmful spirits. It contains mantras of the
deity Karma drag-po among other mantras,
cf. H 314-15.

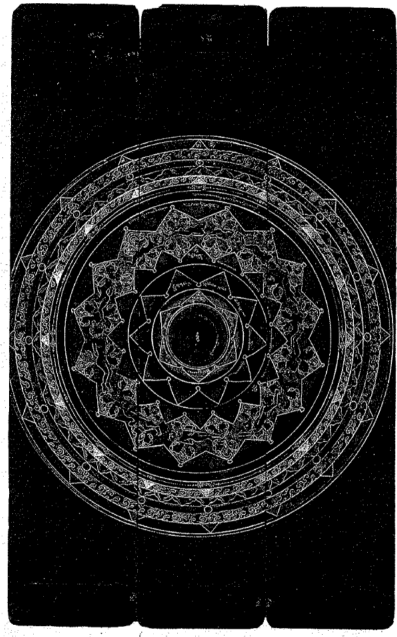


Plate 54
Cakra for dealing with various harmful spirits. This cakra is drawn in such a way that it can be used for the purpose of subduing any evil spirits, cf. H 314-15.

## THE TIBETAN TEXTS

ી**ું ભારતા છો**મું ભાવાતારા ભાગુના માન્યું આવે ત્યાં આ તે છે. આ તે કે તા ખુત્ર માના કે તા ના વાલા કોલ **ાત્રેપાયજનામુખાઉદ્દામાં માત્રુપાં ઉત્તર છે. કર્ના વિક્રિયા મહિલા કર્ના છી યાત્રુપાના પ્રાપ્ત માત્રુપાં છે. માન્યુ** क्रामिकक्षेत्राम् विक्रियाम् (११४१) हा ११ क्षेत्राम् १९०० क्षेत्राम् १९०० क्षेत्राम् १९०० विक्रियाम् । १९०० वि

J**જુરામુન્લકુ**લંબુમાત્રામાર્થાયામાર્ચ્ચામા<u>ર્</u>ચામાત્રાથી તામુન્યાનું તાલુકા કર્યા છે. <u> જ્યાનુ ત્યાનલ કુવાના માનું નાતા મુખ્યત્યા કુવાના કુલ્યું આ કુલ નાતા કુલ્યા તેના મુખ્ય છે. આ પ્રાથ</u> **ન્યાનુકામાં તે કામાં તે કામાં તે કામાં કે કામાં કે કામાં કામાં કામાં કામાં કામાં કામાં કામાં કામાં કામાં કામાં** આ

*ઽ૦લુવા*ત્યું, તામુકા ભાવના જાત્કા અસ્તુવાના સાથે તામ તામુકા અને સ્ટુલા મામ જ જાતા છતા છે. જે જે જે જે જે જે જે જ સાર્<u>દ્ર</u>ુંનાગર્ટ્રુનાગ્રુંનાગ્રુંનાગ્રહીનાગ્રહાનાગ્રહ્યાં આપ્યાના કુલાગ્રહ્યાં કુલાગા કુલાગ્રહ્યાં ક <u>ભૂતામાં તેવા ભલ્લાના તેવામાં મુખ્ય મુખાના ભૂતાના ભૂતાના મુખ્ય ભૂતના ભાગમાં ભૂત મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય</u>





*ૺ૱ૢૺૺૺૺઌઌઌ૾ૢૼ૱ૡૢૻૡ૱ઌૢૡઌૹૢૺૺઌઌૢઌ૽ૢ૽ઌઌઌઌઌઌૡ*ૡૡૡ મુક્તાનું લાકુ (જુને જીવન વાર્તુ) ધાર્માનું વાળા માટે (તાલા માટે કે માટે કે માટે કે માટે કે માટે કે માટે કે મા









Bunnmangand Indiabakan na old addigiting in Thu ૦૦માજીઆગ્યુકિયા દુવાજુના કુતા કેના માન્યુકુનું તું જાના જ્યાં જેના

Franklynd mile twomen ore fundagent fratte Artoft

न्यानामार्केतवान्त्रीयार्वाती प्रिक्रियाक्र्यक्रवास

TEXT I

|  | ลิกษาผู้มูญญญญ่า เริ่าสู้นี้ให้จะเล่าสู่สมเดินใช้แบ่เจ้าคอกเตละในเล่นเชิงกอเออูน์จากเ<br>อรู่อนเป็อมหญีกของพูของเลิงเกรเจฐโกเพา ในกับผู้ในหมู่จิเลงเกเหน็ญถึงเกเ<br>ก็กฏัญชุงในของหนัง ขั้นมูญจิเลงให้เล็กสู่หนาจล่า ข้าจิเจ้าสดใจใจใส่ลหนุกเลิยเขื่อมห<br>กมุธุที่เหน่นสดใจลหนัง เข้าเก็บสามของเผู้คองให้มีรับสกับผู้ให้เจ้าสมเกเดสกษ์เหตุใ | THE WASHINGTON THE STATE OF THE |
|--|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| ર્ચનામાળા ભૂતિકારની વર્ષા તાલે તે અર્ચા માલે કર્યો કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર<br>કુર્યા કુર્યા કુર્યો કુર્યા કુ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| ત્રિલ્ડ મામુખ) પ્રાનાલી વાલા ના ભાગ છે. આ પ્રાનાલી લાગ કર્યો છે. આ પ્રાનાલી લાગ માને માને માને માને માને માને મ<br>આ પ્રાનાલી માને માને માને માને માને માને માને માને |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                                                                                                                       |  |

|                         | 1118777-12                                                              |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|                         | હાાન્નમદ્ભૈતાનુમજીનામદ્ભૈતા<br>જ્યુંજુંખ! જૈવારવામણું<br>જાં! !વહામંચના | Brand                    | ભ્યાં કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કર્ | 6.20           |
| THE STORY OF THE STREET |                                                                         | militalitesculus des des |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | SHEVERGERALL L |

ન્યૂર્મ મળાપુર્વાલિભાવીલ સાલમાન કાર્યું આ ખાલ બુડો મૂંનું આ પ્રેમ ભાવિયાન ભૂમામું પુર્વા હેસે કાર્યુંલ ડ્રેમન જીમાં એક કાર્યું કાર્યા કાર્યું

ઇસ્વિભાગામુક્યલ્લાનેસ્વિસ્ટ્રીમાલાગહુરાં ભાગીના વર્ષાભ્યા છેલ્લાઓ પ્રસ્તુ નેસાળ હેલ્લાને ક્રિના મોટ્ટી ક્રુપાણમાં ભાગાના સાથે ભાગવા સાથે ભાગવા ક્રિયાનો ક્રિયાની કર્યો ક્રિયાની ક્રિયાની ક્રાપાણ ક્રિયાની ક્રાપાણ ક્રિયાની ક્ર્યાની ક્રિયાની ક્ ક્રિયાની ક્

ભૂતિ કુંત્રામાં અભાગ માર્યા તે માર્યા તે માર્યા તે આ દર આ દર્શ કુંત્રામાં આ માર્યા કુંત્રામાં આ માર્યા કુંત્રામાં ભાગ કર્યા કુંત્રામાં આ માર્યા કુંત્રામાં કુંત્રામા કુંત્રામાં કુંત્રામા કુંત્રામા કુંત્રામા કુંતા કુંત્રામાં કુંતા કુંત્રામા કુંત્રામા કુંતા કુંતા કુંત્રામાં કુ

ભ્યત્ર ૧૯૬૬ માપણુરાળમાં શ્રેષ્ટ સાર્ભિયા હ્યું ઈલ્લામાં એક માર્ચ જણાવાલા હતા હતા. કર્યો હવા કર્યા જો માત્રો મા વર્ષા ભ્રુપા કર્યો માત્રે ભાવના માત્રો પ્રત્યા કર્યો વ્યવણા શ્રેમિયા પ્રત્યા માત્રો છે. તે કર્યો માત્રો પ્રત્ય ક્ષ્મિયા અભ્યામ માત્રે ભાવના ક્ષા પ્રત્યા માત્રો પ્રત્યા પ્રત્યા પ્રત્યા માત્રો ભાવના માત્રો ભાવના જો માત્રો માત્રો ભાવના સ્થિત માત્રો માત્રો માત્રો ભાવના સ્થિત માત્રો માત

ભાગનું નાલિક્ષિણ ' ' ' કાનાર્ર ભાગમિયાળાં ક્રૈાવાહ્યત્નેનાયં નાલિતાક્ષેનાન દાળું ખાતું મહિતાને માર્તાના ભૂતિને કાલિલિંગો ને મુસ્તિના પ્રાણુવાની કુરિનેળા કુલાના બુલેતા માર્ગ ભાગ કરી માર્ગ કુર્તાએ નામ કર્યો છે. તેના એ તુમાં મુસ્તિના તુમાં કહિતાના તુમાં મુસ્તાના માર્ગ માર્ગ કર્યો હોય તુમાં આવેલા કર્યો છે. માર્ગ મ

ભ્યાનુંતિકુનામાયલનાજ્યના ભૂખાન બેવાસાં કૃતિ ભેરામાં પ્રાંતાના ક્રુલા ભૂતિ ભાગ કર્યા તે જ્યાં કે અન્ક માયું અને અન્યાત નિયાન ત્યાં કર્યા કુના માત્ર કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા છે. જે આ માત્ર કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો હુના ક્રમાનું તિમાં તુના અનુતા કર્યા ક ૧૧ કર્યા કર્ય કર્યા કર્ય કર્યા કરા કર્યા કરમ

યુવા સ્થાવનાઉદાભાર્સિએ પુરિલાસિએ સેનાઈ ભાગ જેલ્સી છા હતું. કુળા હવા જ્યાલી હોયા ભાગ સિલ્ - ભ્યાલી મુર્ણીના એ તાળા ભાગ જો સ્થા સુધ્ધ ભાગ કર્યા છે. તે તે માર્કિસ સિલ્યા કે તે કર્યા છે. તે કર્યા છે. તે કર્યા છે. તે કર્યા કુતા - જો ક્રયા છે. મુખ્યા સુધ્ધ ભાગ ક્રિયા માર્કિસ સિલ્યા ક્રિયા કે કર્યા છે. તે ક્રિયા છે. તે ક્રિયા માર્કિસ સિલ્યા કર્યો કર્યા છે. તે ક્રિયા છે. તે ક્રિયા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા ક

તિમાસ્કાર્ભ્યા<u>નું કૃતિ</u> ભાગવૈશાન કરે ભાગપુરુ નાગુ અનાર-વર્ત છી તા છું સું ફ્રેપ્રિગ તે હો એના હા છું અમે કૃતા હા જીવિય ક્રિકાર્યું કો એના ક્ષ્યું કર્મા ક્ષ્યું કર્મા એક ક્ષ્યું કર્મા હો કર્મા ક્ષ્યું ક્ષ્યું ક્ષ્યું ક્ષ્યું ક્ષ્યું કુર્વા તા કર્મા કર્મા છે ના ક્ષ્યું કર્મા એક ક્ષ્યું કર્મા કર્મા કૃતિ કૃત્યા કૃતિ કૃત્યા કૃતિ કૃત્યા હો ના કૃતિ કૃત્યો કૃત્યો

જી દેશ હ્યું મે ઇ ક્રિયાના મું ના બાર્ન ના સુર્લા છે એ ખ્યારા માનું માણા મુંદ્ર કર્મા છે. કર્મા માળ કર્મા

પૈક્લાના નોલાદ દુર્દિમેકાનાં ભારિનાનું દુર્ભાઈ મિલાનાં નામ પ્રાયા ભારત લામાં લેગાનાં લામાં છે. કરિનાનાં પ્રિક્ કુપાલનાં કુપાઈ કૈનાતા ભારત કર્માં કર્માં કર્માં કુપાલનાં કુપાલનાં કર્માં કર્માં કર્માં કર્માં છે. કર્માં કુપાલનાં કુ

નહીં કહેંદા કો ભાઈ કર્યા છે. તે માલિ હો માર્ટ દેશ માર્ચ કરતા છે. તે માલિ હો માર્ચ હો માર્ય હો માર્ચ હ

જૈતભત્વનિભુવાજરાત્નાપર્ભુતાં કંતુનું લેળાવેતાખરૂરાપાંબુરુપાંળારુપાર્સભારાનું! ન્યાપ્યું. જ્યાપ્યું. કંતુને તાંપણ મેં રાઉતો તેમ્બુર્વા = પૂર્વા ભાવલી નાતાનું તિલ્લો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો નામ કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો ક જો ભાવતી કર્યો નામ કર્યો ક માના માત્રી કર્યો કર્ય માત્ર કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યા

૦ત્રૈનામામાં શ્રુનોખુમાં ક્રાંસિવોમ્પ)ર્સા ભાગના સ્ર્વાન્ત્ર્યા મેર્મિસે મેરો શ્રું અભ્યા મુનોએમાના ફુંગમામાં ભાગમાં કર્મા કર્મા કર્મા કર્મા માને કર્મા માને કર્મા કર્ ૦ ત્રૈનો સંસ્કૃતામાં એક્ટ્રિયા માને કર્મા કર્ ભાગમાં કર્મા ક

કુર્શિક્ષામાં ભારતિયો તમા હ્યા પીડો સેવા 5 જૈલિ ૧૬ ગાણી સેળા ગોળા ભૂલિ કુર્યો ભારતી જાણ કરે હતા કુર્યો હોય તો સ જાત વિશ્વ કુર્યો તાલુ કુર્યો ક કુર્યો કુર્યો

n**પુર્વસ્ત્રુપાલિલ્યુપનિલ્યાલિભાવિભ્યાલિસ્થ**ાસ્ત્રિરોશેસભાષણભૈયો&ભાઈનાર્સિલ્યોએએલ્ડેલર્સના ત્રીસેન્ડોણન્યીલ્યા ભૂતા**લાહ્યુનાવીલાપ્રાપ્રેનાયવ્યાભૂતાનુત્રા** ભૂતિ કર્યો કુરીલાવેકુનીલેમ્બર્સિસિલ્યુપ્રિયાહ્યેલ્યાનાના નાત્રીકુના જુવાતાલી કુર્યાલી ત્રાપ્ય કુર્યાતાભ્યાલી વાત્રાત્રી ક્રિયાલ્યો માન્યત્રી માન્યત્રી માન્યત્રી માન્યત્યાલી સ્થિતિ કર્યો છે. ત્યાં કુર્યાલી કર્યો ક ત્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્ય

ક્ષુંબાતર્શાન(ક્રીક્રોગુર્વાના હ્રેવાબુંબાબુંબાએક્રેખાં ભ્રેપીએલા અને ઉંગોલે લેવાનું આવ્યા કેવાના સુષ્યા કૃષ્ણ કુષ્ણ બુંબુંના છે. બ્રાંગું કુંગું હ્યા તે કોંગું કુંગું હતા હતા છે. બ્રાંગું કુંગું કુંગું કુંગું કુંગું કુંગુ કુંગું અમાં ક્રાંગું કુંગું કુંગુ કુંગું કુંગુ આ માત્ર કુંગું કુંગુ કુંગું કુંગુ કુંગું કુંગુ

ચાર્લામાઈ મંદીનુષ્ટ્રચાના મુદ્રાવાસ મેં સાર્કે તેમણે મુખ્ય દિશા કેળા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો ક્રિયાન કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા

હ્યુનાનુમાન્ના(ભાષ્ट્રમાર્થે)(લંકુનાબૂના)સંપાબેર્યા નાલ્જેમભાષ્ટ્રનાનાસ્ત્રુનાનાસંભાષ્ટ્રમાર્થે) નાલ્યુનાના સ્ રાત્યારેનાનામનાલજમાં પુત્રામાર્ગુના કાલ્યુનોસાંવજીનો પુત્રાનામાં માત્રુના કોલ્યુના કર્યો છે. કેલ્યુના કોલ્યુના સુત્રામાં ભાષા કુલાતા કુલા પુત્રામાં માત્રુના કુલાતા કુલા

પૂરાહ્યુમાર્યનુ ભાવેતામાં હુમ્ રામુ પ્રથમાન તે નિર્ણા હુમિય નિર્મા ક્રિમા માર્યા માર્યા કર્મો હૈયા વાર્તા ક્રીમા માર્ચા માર્ચ કર્મો હિલ્લા માર્ચ કર્મો કર્મો હૈયા કર્મો કર્મો હિલ્લા માર્ચ માર

વતાપ્રશ્રેમ <u>ભૂર્</u>ભવતાજીન્દ્રામાં જનાપહું નંગમુક્રાભાગ જીમમુકાન જ્રાને યુનાએ નાગક નામણે છે. વન સંતર્ભના મળ્યો કા જુમાપ હું મંત્રી ત્રુમિયા કામમાપણ માગ કોલ્સામાં માગ કે ત્રુમાં છે. વર્ષો કોલ્સામાં કોલ્સામાં કોલ્સામાં કોલ્સામ કોર્મિયા પ્રનાશિયા જ્રામાં જે ભાગ કોલ્સામાં કોર્મા ત્રુમાં જ્યારે તાલુ માર્મિયા માર્મિયા માર્મિયા કોલ્સામાં કો ત્રુમાં ત્રુમાં માર્મિયા જ્યારે એ વિદ્યા જ્યા ત્રુમાં ત્રુમ

**કુર્વાળા ઇક્રેયાનું તિલ્લિક પ્રત્યા કુર્વા નીમાં હતુ પ્રયાન મેરા માર્ગ મેરા તે ક્રિયોનો ક્રિયોનો માર્ગ ને ક્રા** માર્<u>યા માર્ગ ને ક્રિયોનો ક્ર્યોનો ક્રિયોનો ક્ર્યોનો ક્રિયોનો ક્રિયોન</u>

તરિક્ષિર્ધભાઈ(૧૦) ક્ર્રેઓનામાપી ⇒ભર્ચા ઉત્પાર્ભાળ ખ્રેત્રોનોમા વેનમાં નવું ભાઈ તે જ્યાં જ્યાં જમાઉ લેવા ખ્રેં ક્ષુરામાં વિલ્કૃષ્ઠિ માત્રી ન ચૂંચા તામે ઉત્પાસ ક્ષેત્રો પ્રાપ્ત ભાગ ક્રુઓના જો પ્રયાસ ક્ષેત્રો પ્રાપ્ત ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્રો ક્રો ક્ષેત્રો ક્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર ક્ષેત્રો ક્ષેત્ર ક્ષેત્

સુત્રોએનર્લાનીસાન્દેચાન્યહ્યિક્તાં કરિક નાન્હીલાખૂર્યાલિલાના તેન્દ્રેયોયામાત્રાન્યણ કરિલીણી ફેર્ગ્સિણ સાર્યા અમાર્લા અમાયણ ભાગ કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરાય કર્યા ક

**જીમિયાનમાન્યુપાર્કનાપાજનામાન્કના**માન્યુનમાન્યુના જેવાનું કોર્યુના મુખ્યાને માર્યુના મુખ્યાને માર્યુના મુખ્યાને માન્યુના માન્યુના મુખ્યાને માન્યુના મ किन्यमानिकार्विनिविक्तितिक्ति कार्याची कार्या कार्या क्षेत्रका क्षेत्रकार्या कार्याची विकास कार्या वकार्यानिकार्वातिमाल्यातिकाराव्यामित्राक्ष्यान्ति । व्यानाव्यातिकार्वातिकाराव्यातिकार्वातिकाराव्यातिकार्वातिका कार्यमाचित्रमार्द्राञ्चाव्यामाणा विक्ताम्वामकाराविद्यानाद्र्याचार्द्राकार्व्यक्राक्राक्राक्राव्यक्रा

]મુંભાનાનીતાના પ્રેલનફ્રાં શ્રિમા ક્રમલું લોગુરાનું લાગાના તાલા ક્રાંયાના લેગામ જ માના ના ું નિરુવેતાાનમાં તેરીનો જીવાર જગાળ મુખ્યાન માળા ખૂર્ય મિક્શિતા છે. માં કાર્યા કોર્યા છે. માં કાર્યા કોર્યા કાર્યા કોર્યા કાર્યા કોર્યા કાર્યા કોર્યા કોર્યા કોર્યા કોર્યા કોર્યા કાર્યા कुष्टिकार्मणकुर्येकातः कुर्यागाँजैनाई।संगुष्टमार्विकारात्रेयाचेनामानामनाकुरिनाई/जेनकाक्रकेताराद्वीतारानितः 

Manual M ताखुर्वानुतात्राज्ञेन् राकुर्ताक्षेताक्षातार्वनाताव्येतायस्वाज्ञेत्व्याताकृतानामानाज्ञात्रात्रात्रात्रात्रात्र <u> ભાગુનુમાન્યાનુપાયાતાનાનુપાયાપાનુપાયુનામાં અના કે માન્યું કુમાનું કુમાનું કુમાનું સ્વાપ્યાયાનું સ્વાપ્યાયાનું</u> (((અ) જ્યાં કૃષ્ણિ કૃષ્ણ કૃષ્ણ કૃષ્ણ કુષ્ણ કૃષ્ણ ક नेतारिक्तारित्राक्षेत्रकार्यका रित्रीतज्ञासूराकरिक्षानास्काल व्यवसार्वश्वराष्ट्रकार्कार्यकार्वास्कार्वास्त्रका

1 श्रीतिरिशिक्षतापूर्यमाकमार्थे अर्वाचाराका ने नीवत्तराका सूर्वाकार्यातारामा कार्यापरिशास्त्री वित्र वित्र वित ৩৩১ **तावस्त्रामात्रमुक्तारिक्रमावारिक्रापर क्रमिक्रियालिक्षिकाका मुद्राश्चावरिक्रमायात्राम् । मिलल अत्रमुक्रमार्थरीयार्थरीयार्थरीयार्थरीया** માંચામાં મુક્કામ ક્રમાના માર્જી લાગુ મુજી હતા કર્યો ને માર્ચ માર્ચિયા ક્રિયા માર્ચ કર્યો માર્ચ માર્ચ

JAINAM Jufadurdidnigliz toanniligui Cannidutata de livitigi कुलाबार्याणायाः ) जिल्लास्वितिकतासूर्यमावकेकाविवातास्त्रीतृत्तांत्राकुर्यमात्रीर्वात्रकुर्यमार्वे विवालकुर्याः <u>၈મુખ્યાન કાર્જ્યુ ભૂચેતામે લ્લાએ ત્યાં આવા મુદ્દા દું ભૂઅતિ વીતે છે તે તામાં અંતા કર્યા છે આ છે મારુ મારુ માં</u> આ તે अनेका "तिभूक्ति अतिका भेजातातार नामुकाराष्ट्रामितिकामकुराष्ट्रीयनकार्याष्ट्रीयिकार व्यक्ति भिक्तिकार्ये मानापूज 

ردی માના કાર્યા કુરાયાના કુરાયા માના કુરાયા ⊙ ત્રવામાં ભ્રાહ્મ ત્રાહિતાણા મુખાના મુખાનું માના ત્રાહ્મ ત્રાહમાં મુખાના મુખાન વિદ્યાન્મિલ્મા કાર્યું કે ક્રિકેટ ક્રિકેટ ક્રિકેટ ક્રિકેટ કરાયા કરે કર્યા કરે કર્યા કરે કર્યા કરે કર્યા કરે કર

ભાલિ કૈતાભાદીભ્રમેવાભાયમામભ્રમાભવાજીદાભ્રાુનભ્રાવભ્રામાનાવવામેલા યુદ્રોન કુર્યાનોમાર્તનાભૂર્ભાયાણ વાણ છે. ક્રમ્પાન કરિયુદ્ધા સંગરનામામમસ્પાલિ ભૂતાનામુનાભાષ્ટા કિલ્લો એમનુનો કર્યાનુનો કર્યાનુનો ભ્રાક્ષણ છો. મુખ્યુલિ નિયમિત ભૂતિ મુખ્યુ કુમાલિ ભ્રમેલા મામણી એ ચુર્યા કૃષ્ણ સંગરના સ્વાદિ નિયમિત ભૂતો મામણી ક્રમિયા છે. કુમાં મુખ્યુલ ભ્રમેલ મુખ્યુ કુમાલિ ભ્રમિયા મામણી મુખ્ય સ્વાદિ નિયમિત મામણી ભ્રમિયા મુખ્યા મામણી અને મુખ્ય સ્વ વર્મા કુમાં મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય સ્વાદ મુખ્ય મુ મુખ્ય મુખ્ય

ર્સ્ત્રેબીલ્રીએપ્રામિત્માભ્રમાળાભ્રમાળાનેલવાન્સ્રીતામને નૃત્રેસિતાનોપૂર્યાતાભ્રોમીનાતાલેલીનામુલિળાનેલીના ભેગીયા બાર્યત્વાના મુદ્રાપુર્વિતા માત્રામાં ભાગમાં આવેલી મુદ્રાપુર્વા કોર્યા કોર્યાણા મુદ્રાપુર્વા કોર્યાનેલિશો પ્રાને ભ્રાપ્તાઓમાં સ્વિતાના મુદ્રાપુર્વા માત્રુપાલી મુદ્રાપુર્વા માત્રુપાલી માત્રુપાલી માત્રુપાલી માત્રુપાલી માત્રુપાલી મુદ્રાપાલી મુ

તર્મ**લા ભૂતી કોલ્યા હ્વાપાય ને ઇન્ટ્ર્યા કોર્યો કૃતિ પૂર્વા પૂર્વી પ્રાપ્ત પામિતા પ્રાપ્ત હિલ્લા પામિતા પ્રાપ્ત ક્લિયો છે. જીમા વર્ષ્ય ભાગ પ્રાપ્ત ક્લિયો પ્રાપ્ત ક્લિયો કલ્યો ક્લિયો ક્લિયો કલ્યો કલ્યો ક્લિયો કલ્યો કલ્યો** 

ર્ભાગરાએમાત્રમી(માર્ભાવોગ્રીનેવાલકોન્યુમેણ્યોબૂમાર્ગ્સ) ચૈનાભાનુનામંત્રનો દરિયાનું માર્ગમાં કર્યા દિવસે ત્યારો 12 માર્<u>યુમાનું એપના ચુર્વિન માર્ચા જ્ઞાવાલિક</u> સાંભ્રેત્રમાં કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યા

ર્વગાનજર્વાજી (તાપુરાલ ભાગપુરિયા ભાગપુર્ય) આયત્ર જ્યા કુરિયંત્ર કાંભાગ જે સાંદોલ મુખ્યું એ આયુર્ણ કે આયવ્ય તાપુર્યો એપી નીત્ય ના જ્યાને ક્રામાને એ મુખાની ઉપલેવા જ કોંગુ સામાના કૃષ્ણ મોર્સિયા ના આ કૃષ્ણ ક્રામાને ક્રામાને ક્રોન ક્રામાન મામાને ક્રિયા ક્રામાને ક્રામાને ક્રામાને ક્રોમાને ક

લતાપૈકિળાર્સિતાનભાખી ગર્નાર્કિયાર્કા ભુવાનું આ પાર્કુસ્ત્રી તાપુર્કા કુર્યાયુર્કિયા પ્રાપ્તિ ચાના પ્રાપ્તિ કર્યો કર્યા કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા

હેરાં/દર્ભામાં મુશ્કોના મુક્કોના કોર્યાઓના કોર્યાના કોર્યાના મુક્કોના મુક્કાના મુક્કાના મુક્કાના મુક્કોના મુક્ કેર્યા મુક્કાના કોર્યા કાર્યા કોર્યા કોર્યા કોર્યા કોર્યા કાર્યા કોર્યા કોર્યા કાર્યા કાર્યા કોર્યા કાર્યા કાર્ય કાર્યા ક કાર્યા કાર્ય

પ્રભુવાળાાપછેલિકાભાગદ્રેનાનાલાભૂતાનાકોરુભા કુણાઇસ્થિનામાં મામાનાદ્રાણાલાનાનાણા દ્રુનાલાભૂતિકર્યાણાલ ભગવેમાન્યાન્યાએ મામાનું કુલ્લાનું કુલાનું કુલ્લાનું કુલાનું કુલ્લાનું કુલાનું કુલાનું કુલાનું કુલ્લાનું કુલ્લાનું કુલ્લાનું કુલ્લાનું કુલ્લાનું કુલાનું કુલાનું

યુપ્રબલ સાવામુસામાત ક્ર્રોમધામભીવામ નવા છેમાળા મુદ્યાબેલા મુસિલાલા કર્યો રેળમહેરા ભરતામાં પ્રામ્કોને છામાર નવે છેમ ભાગમાર્તુમાં ભાષણ નામું આવેલા ક્રિયો મુખિલા ક્રિયો મંત્રમાં ને કૈવી પ્રામું કૃતા ભાગમાં ભાષે કૃતા છે. તે કે વી બે તામ ક્રિયો ક્રિયો મુખિલી મુખિલા મુખિલા મુખિલા મુખિલા કે વામ કે મુખિલા કર્યો છે. તે કે વામ ક્રિયો મામ સ્થિત જો તામ ક્રિયો મામ ક્રિયો મુખિલી મુખિલા મુખિલા મુખિલા મુખિલા ક્રિયો મુખિલા કર્યો ક્રિયો મુખિલા ક્રિયો મુખિલા ક્ આ તામ ક્રિયો મામ ક્રિયો મુખિલા ક્રિયો મુખિલા મુખિલા મુખિલા ક્રિયો મુખિલા ક્રિયો મુખિલા ક્રિયો મુખિલા ક્રિયો મુખિલા ક્રિયો મુખિલા મ મુખિલા ક્રિયો મુખિલા ક્રિયો

**નક્રમાનક્**રવિભ્યાએમાંમુંલાગ્રેપ્રાસ્ક્રોન્સ્યુનાદુંમાહ્યુનાજાએઝગાવલિસ્નેન્સિન્ડાનોયનાજીપલ્સિન્ડોનાળદુંનાપીઓજીલ્સા ક્રમ**િક્રમાનાત્રિમાં એવાઝ-આલિક્ષ્યાનાઈજાબિલાએપ્ર્યાના** મુખ્યા<u>ર્જુ</u>માલુમા**ન્ડ્રશ્નનામુખ્યાને જેલિનિયાનાએપ્રિયાનો અને ક્રમાનો સ્વાન્ડનો ક્રમાનો ક્રોને ક્રિયાનો ક્રોને સ્વાન્ડના સ્વાન્ડનો સ્વાન્ડના સ્વાન્ડનો સ્વાન્ડના સ સ્વાન્ડનના સ્વાન્ડનના સ્વાન્ડના સ્વાન્ડના સ્વાન્ડના સ્વાન્ડના સ્વાન્ડના સ્વાન્ડના સ્વાન્ડના સ્વાન્ડના સ્વાન્ડન** 

જીક્રિલિકાન્ક્રીએક્સિમિજીયામાંભેતાએલગલિન્તર્જનાતિલિનાજીતેઓજુલિયામાંભ્રામાંભ્રીનેનું માર્સેયુવ્યરેનિક્સિમોસ્સે ભારિબલિયુર્જાઓર્માહિ **નલિજાલ્ક્રિનાજીયાનાસ્ચિત્રિયા કોર્યુલ્યો** ઉત્પાભક્ષિત્રામાં અને માર્મિસ્સ કર્યો છે જે માત્રાલિયા એક્સિમોસ્સિમિયા કોર્મિસ્સ મિતા માર્મુસ્સ મિતા કર્યો સિલા કર્યા કુમાર્ચાનામાં માર્મિય કુમાર્ચુલ સુધિતા કુમાર્ચિક સ્ટેશિયા કુમાર્ચિક સ્ટિક્સિમોસ્સ મિતા માર્ચિક સ્ટિક વિમાર્મિયા કુમાર્ચાના માર્મિય કુમાર્ચુલ સુધિત સુધિતા કુમાર્ચિક સુધિતા કુમાર્ચિક સુધિતા સુધિતા કુમાર્ચિક સ્ટિક્સ

1. अपर्याक्षेत्रकामा , त्रेप्रकामान्त्रकार्याक्षेत्रकार्याक्षेत्रकार्याक्षेत्रकार्या । व्यवकार्याक्षेत्रकार्या कार्वकाम्योगात्रार्थामाळितमारक्वाकीवराद्ववाकीवर्धमात्राक्वाक्यावमालावामार्वाकामार्वका એક્સ્ટ્રેના <u>ક્રાફ્સાન્સ ઉત્ત</u>્વના ભાગો ક્રેના માર્યા <u>ક્રોલા મુખ્યાના ભાગ કર્યા છે. આ વિસ્</u>યાન સાથે તાલુકા છે. આ સ

)જ્યાર્ચવામામુદ્રાવધુવિવાભા(દિદ્દાનાઈ(રો.જીમાર્ચાભાવા<u>નું કુર્</u>ગામિલ્લેચાસ્ટ્રાયક્રિયોનામાં ગુંભ્યામુખાતામુના નુવાનોમુનિકાવનાભૂતિમાન્રવાગુષ્ટનામાં જ્ઞાવાના જ્ઞાવાના જ્ઞાવાના ભાવાના છે. નુવાનોમાં અનુ માન ्रीवमात्वामुद्रीमाञ्चात्वावास्त्रवाक्ष्याकर्यामा देवाक्ष्यास्यास्त्रवास्त्रम् वर्षाम्यास्त्रवास्त्रम् वर्णाकावास्त्र pal ozdidorganadi dholaldhaditanadalyminioi **ઉત્તિનાના ની ગુજાના અના ન અના સે ના રહ્યા** Mondadmangunangundosutzan Muosalamosalamosalum Attsandenganunguntusti Lyolda

องบางจำไงให้งานฐาเดีเลขาขางเล็กอา่ สดบฐมนุญชิกเจ้าเกมให้เราตา ภู้นารีปกาตุกางในทุ <u>ભૂત્રાએ)લર્ચનુનાનાત્વનાનું ઉત્રવાદિવાનું નાએનાએ)લભ્યુનાઉલભાતાં, ન્યાઓન્ટોનું જેભ્યન્ટચાનુનાવગ્રધાર્સુલચેનું તે</u> શું ભૂતાના આ આ જા મુક્તાના જે જે આ પ્રાથમિક મામ કરવા છે. જે આ જે જે તાલા એ મામ તાલા મામ તાલા મામ છે. જે જે જે જ

)૦નુનામાંમાત્રના મુંબાવેનાઝાર્વાનાઝાર્વાનાજીમાં જ્ઞાનાનાજી માં મુંબાનાજી માના મુંબાનાજી માના મુંબાનાજી માનાજી નાસુત્રીમાં જ્યાના માર્યા કુમાં કુમાં મુખ્યાં મુખ્યાં જે માર્યા છે. માર્યા મુખ્યા કુમાં મુખ્યા કુમાં મુખ્યાં મુખ્ય ું શિર્ભાવ્યયાના મુખ્ય કર્મા કાર્યા માના જાણ કર્મા કર્મા કર્મા છે. તેને માના કર્માના કરમાના કર્માના કરમાના કરમાના કરમાના કરમાના કર્માના કર્માના કર્માના કરમાના કરમાના કરમાના કરમાના કર્માના કરમાના કરમા ની ચાત્રાત મુખ્યા કુંકુ પાંચાની ચાતાના મુખ્યા છે. આ માન્યા કુંદ્રા માન્યા કુંદ્રા માત્ર મુખ્યા છે. આ માન્યા મુ 

**ોનુતાભુષ્યાન્ એવાના** તેએ ભૂતમાં ભાષા વાય કુર્યાતની સાથે કુર્યાતની માટે તાલુ છે. તે છે. તે તે માટે તે જે તે છે. તે कि व्यक्ताक्षेत्रपरिवेत्त्वपर्यम् भागते वेतामा विद्यामा क्षेत्रमा क्षेत्रम क्षेत्रमा क्षेत्रमा क्षेत्रमा क्षेत्रमा क्षेत्रमा क्षेत्रमा क <u>રાષ્ટ્રાચું ભૂતિ આવ્યા ભૂતુ છે. માં તાલા લિવા જે આ પણ છે. એ દુરા તાલા માં દુવા જે છે. તે લે બન્દુ લાગ હતા અને</u> 

رمی *] દુવાનામાં* જ્વાંહામાં જીવેલા પીતુાષ્ટ્રાના જ્વારા કર્યા છે. મુખ્યા ?તાર્ચેવાતે હોર હેવા કંકા તાલુકા છે. તાલુકા તાલુકા છે. તાલુકા છે. તાલુકા છે. તાલુકા છે. તાલુકા છે. તાલુકા છે. कुर्गिक्र कार्या मुक्तिकार के विकास कार्या के मार्थ मार्थ

**બેકાલ્તકાનકાર્યાનામું લિલ્ફાના ટ્રેપે જિલ્લાનેલ્ફા**સું એક્સોએસ્ટ્રિકો <u>ક</u>્રિયોના એલ્સાના માર્લિકા હત્યો હાર્સ્યો છે. પ્રેટા **હું એક્સોના ક્રેગો પ્રતાના** અમુક્રી તે તે ક્રિયો ક્રિયો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્

તુર્વાભ્રમુખુર્ને હચિલિસાલમુજે ચોજીનાતે માતા ચર્જ્યા કર્કા ભ્રાપ્ત પ્રદેશિક માત્ર કર્તા તમારુ ન લગ્ન દુષ્ટ સ્થિમિયા (૦૬ મેઈ આ પ્ર ક્રિયા ક્રાપ્ત મેન મુખ્યા કર્તા તાત્ર કૃત્ય ભ્રાપ્ત કર્મા કુર્વા કર્મા સ્થિમિયા કર્મા માત્ર કર્મા તાલુ સાથે કર્મા કારણ કર્મા કર્મા કર્મા કર્મા કર્મા કર્મા કર્મા કર્મા ક કુર્વા કર્મા સ્થિમા કુમા તાલુ માત્ર માત્ર કર્મા ક

મુર્ભાન્યાના ક્રિલામાં ભ્રેતરા માર્તામાં ભુખા આ પણ ક્રિલ્સાના સ્વાન કર્યા છે. આ માર્ચ માર્ચ ક્રિલામાં લિક્સ કર્યા માર્ચ કર્યા કરા કર્યા ક

કાપજરાવકાલ્ગુક્ષાંચનામાં**હ**રાં મુશ્શાસ્ત્રમાં ભૂક્ષેત્રાહિલો પ્રોક્ષેળા નામકૃષા ભેપુની અનામાં મૃત્યા લિક્ષેણ સ્થિત અમુલિક અમુખ્ય 1 પ્રેયુન્ક સ્થિત ક્ષેત્રમાં કામકૃષ્ણ મૃત્યા સ્થિત સામકૃષ્ણ સાથે માર્ચિક સ્થિત સ્થિત સ્થિત સ્થિત અમુલિક સામકૃષ્ણ સાથે માર્ચ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સાથે માર્ચ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામ સામુજન સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સાથે સાથે સાથે સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્

) क्षारेतताला क्षातिका जुणाताला द्वालनामुक्ताताळे. क्यान्त्रे स्वातिका क्याने स्वातिका क्याने स्व ક્ષાના મુખ્યાના મુખ્ય <u>એમાર્જાલાની અભ્રોતુ ત્વાલીનાં તાલક નાત્ર માર્જી માતાની અપનાવી નાવના માત્રી મુજબ</u> <u>ભાઉંચાના(ત્સુંચાર્જાસ્ટ્રાનાલ(ત્મુપ્રથાના) જુનાવિવાનાયભ્યાનામાં પુરાવી ક્રિયાનામાં મુખ્યાં સાથે ના મુખ્યાં છે</u>

<del>ભાગાએ વૈન્યુની અવદ્યાં ભાગા કરવાના આવેલા વેલા વેલા વેલા વેલા કરાત કરાત કરાત કરાત કરાત છે. આ પ</del>્રામાના માત્ર કરાતે માત્ર માત <u>નુષ્કાર્ત્યુમાં વૃત્તાલાના મહાનુષ્ટ્રી ભરૂત ભાગ કર્વા મુખ્ય છે. આ માના મુખ્ય વિષ્ણાના મુખ્યાના છે.</u> 

**ૄ ક્રિલ્યૂનાનો**@(ાપાલેના((નાનવારી(ઋ(છે):&(પપાલેનાનોપ્રેલનાનલનાપ્રેલનાવવાવાદ(પપાલ(પપાનરેમાકભારાવન **ผู้เด็นเหตุส์แจ้านเกิดแร้วะ**มาขึ้นกฎที่เราะบายการเกิดเลือนกระบายการเกิดเลื่องการเกิดเลือนการสาขายการสาขายการสาขา

Inynigh jughtungghandalikunghrafilikuspnoithilashighdio.authuadinti મુતિક્ષીન્હુાર્સ્કુજાપાલુકાવ્યાર્સ્કુયાર્કુનાપ્રકુમાર્ગ્યાને ક્ષાયાર્ગ્યાના કૃષ્યાના નામાં આવેલા કર્યા છે. આ આ ક્ષાયાના માત્રાના માત્રામાં મુખ્યાન કાર્યાયાના માત્રામાં માત્રામાં માત્રામાં આ માત્રામાં આવેલા માત્રામાં આ પણ Atendant Fifthoant grachelt galanden and agaighning ling dan or and character of 

Janigti મુન્યકુર્વાભૂમુષ્ટ્રમાનમાં ભૂખભૂખિલા હ્યાના કુંદ્રમાન કુંદ્રમાન કુંદ્રમાન કુંદ્રમાન કુંદ્રમાન કુંદ્રમાન મુખ્યત્વેત મુખ્યકુર્વાભૂમુખ્યાના મુખ્યત્વેતા કુંદ્રમાના કુંદ્રમાના કુંદ્રમાના કુંદ્રમાના મુખ્યત્વેતા મુખ્યત્વે ৩৩১ अतिवाजनामार्तावर्ताकर्ताकर्ताकर्ताकर्ता क्षेत्राच्या क्षेत्राच्याकर्ता क्षेत्राच्याकर्ताकर्ताकर्ताकर्ताकर्ताच्य ું મુંગુનાનામાં ભાગ કર્યા કર્યા છે. તે કર્યા કર્યા કર્યા છે. તે કર્યા કર્યા છે. તે કર્યા કર્યા છે. તે કર્યા કર્યા છે. તે કર્યા કરમા કર્યા કરા કર્યા ક 

જી ૄા મુક્તાનાતા કાર્યા મુક્તા તે કાર્યા કુલાતા માન<del>ુ કાર્યું માર્યા તે કાર્યા મુક્તા મુક્તા કર્યા છે કે કાર્યા કુલા મુક્તા મુક્તા</del> इतिमाध्वाकरामुरातम्बिरिक्षिये विक्रिक्षेत्रम् विकालकृतिन् राक्ष्येनावान्त्रवानातिव्यावर्तात्वर्वानाद्रातावाववाति Martel 1 મુક્યુ ભાગ ભાગ માના મુક્યુ તે તે મુક્યુ માના માના મુક્યુ માના માના મુક્યુ માના માના છે. માના માના ભાગ માના માના મુક્યુ માના માના મુક્યુ માના માના મુખ્ય મુખ્ય

મિલ્લાની ! કિલેનાન્નલિક્રમાર્ટ્સ પ્રાહ્માણખુર્ખાના માર્ગીણખીરુભાદાં કોન્હણીક્રેનાન પ્રાર્કી નિલેના નાર્ગાની કાર્યો લોકો જે પાલનો માર્ગિક્રમાતાનુર્વા કું કૂંના રહેલા છે. મુંના કેલા કોર્યોના માર્ગિક માર્ગિક માર્ગિક માર્ગિક માર્ગિક પ જે પાલના નિલેના કું કોર્યોના માર્ગિક પાલના ક્રિયોના કર્યો કોર્યોના માર્ગિક માર

તિતાભુતાભૂતાભાઇઈઊપાતાજવિભૂતિકિલિડ્ડિ ) જીઉનાકૃતિ છેને સાહિનો જેમ્ફ્રેના બાર્મા સાંભુલ્યું મહાના ભાગુ છેયું ખૂલિયા અમુત્યતાએ ખૂર્વાતાભાગું કુર્વાતા અભ્યાસના અને માર્ગ કુર્વાતા અભ્યાસના માર્ગ કુર્વાતા અને ત્યાર કુર્વાતા અને તિ કુર્વા ઉત્તાસના ભાગું કુર્વાતા ખુત્વા કુર્વાતા અને સાંભુતિ માર્ગ કુર્વાતા અને સાંભુતિ અને સાંભુતિ અને કુર્વાત કુર્વાતા એકુ માત્ર માર્ગ મુત્રિકા ભાગું કુર્વાતા અને મુખ્ય માર્ગ માર્ગ મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય અને મુખ્ય અને સાંભુતિ

સ્થાકાર્યું દ્રષ્ટે આ મુખરોખી ચોર્સુ કર્યું અમાંચે ભાષી ઉભાવ છે વિભાગ થયું મેંચે કર્યું કર્યા એ મુખ્યું પણ છું એ બ્યું <u>મુખ્યું ક્રિકાન ક્રિકાન છે, તેને કર્યા કે સામ</u> કર્યા કર્યા છે. આ પણ કર્યા છે. આ પણ છું કર્યા છે. આ પણ છે. આ

<u>નુતિલા કુંત્રીના ક્રવામાં પ્રાપાસિક (ક્રતાનો હુંયાના ભાષા ને કૃતાના પ્રીપાન છે તે તે ઉદ્દેશિયોનો માં</u> ક્રોમ્<mark>ય કર્તામાં ઉત્તર કે ઉત્તર કુર્યા દરિક નામાં તેમાં કર્તા કર્તામાં કુર્યા ઉત્તરાન મુખ્ય ક્રોમાં કર્તા છે. તે કે ક્રોમાં કર્તા કુર્યા છે. તે તે તે તે ક્રોમાં કર્તા કુર્યા છે. તે તે તે તે ક્રોમાં કર્તા કું તે ક્રોમાં કર્મા કું તે ક્રોમાં કું તે ક્રોમાં કું તે ક્રોમાં ક્રોમા ક્રોમાં ક્રોમા ક્રોમાં ક્રોમાં ક્રોમાં ક્રોમાં ક્રોમાં ક્રોમાં ક્રોમાં ક્રોમા ક્રોમાં ક્રોમા ક્ર</mark>

ક્રુપ્તર્રા કર્માં ભાગાનું મુર્તુ હોય સ્વાલુકાર્યું કર્મા કર્માં કર્મા કર્માં કર્મા કર્માં કરમાં કર્માં કર્માં કર્માં કર્માં કરમાં કર્માં કર્માં કરમાં કર્માં કરમાં કર્માં કર્માં કરમાં કરમાં

સ્કાર્ભાવીલિઇપ્રસામુદ્રાષ્ટ્રભા<u>ત</u>ાર્થનાએનાનીસૈર્ભાઈપ્રસાવબુલ્લાનુનિક્સાર્નાર્ભ્સિક્સાનુના સાલ્યુન્નિક્સાન્યાના શ્રુપનાકુસાલ્યુપ્રસાવગ્રવ્ભાવનેએલાએમામુલ્લામુલ્લાસ્થ્યુબ્સાસ્થ્યાનુક્સાનુના દ્રાવિશ્વનાતા હાર્સિક્સુના વ્યવસાય સુવાસુના કલિક્સાનું એના એના અનુસ્ક્રિયો સાહ્યુપ્રેલ્યાસ્થ્યાના સાલ્યુપ્ય પ્રસ્તાવના સાહ્યુપ્ય સાહ્યુપનો સ્વાપનો સ્વાપના કુર્પના સુધ્યાના સુધ્યાન સ્થાપના સાહ્યુપના સુધ્યાન સુધ્યાના સુધ્યાના સુધ્યાના સુધ્યાના સુધ્યાના સુધ્યાના સાધ્યુપના સાધ્યુપન સાધ્યુપના સાધ્યુપના

ઉપુષ્ટિલિક્રિલેક્ષ્મેસ્કુરિલિક્ષેતિ ∫ જીવાઇક્રોગ્લ્રીઆપણવ્યતિમાહેર્યાક્ષેણસ્થિર્યાસેગવીકાવળાએડિલોકુંચી ત્રે 16 મામારિક્ષિણભાષ્ટ્રમાં કુતામતિનાવિરિક્ષેત્રેઓનેમાઈકર્યો ચેક્ર્યોમાણવામાણેક્ષેપ્રભાષેત્રોક્ષેણ નેમાજુણભ્રમિલિક્ષ્મિલિક્સેમિલિક્ષિણભાષ્ટ્રેઓવાએમાણવાદ્રેશાએવાપ્રમાણેલિનાના હ્રેપ્રોચ્ચેતાદ્રોલિક્ષિણો વિવાગક્રેચોમાં કુર્યાભાષ્ટ્રેમિલિક્ષિણભાષ્ટ્રોલિક્ષિણ ક્રિયાણભ્રમિલ્કુપાણ હ્રેવોવાના મુધ્યો ક્રોપાણ વિવાગોને વિવાગક્રેચિક્ષમાત્ર મામારિક્ષિણ મામારિક્ષિણ પ્રતિવાગ કર્યો ક્રોપાણ હ્યું મામાર્થિક મામાર્થિક મામારિક્ષિણ સ્થિ

અપ્રાન્યનુ મહાના કોના દુષ્યા કેમાન મહેના માને છેના માર્કા દુષ્ય મુખ્ય કે તાલ્યુના પ્રભાગ કો છે. આ અને કે કો મહે માત્ર કુપાય કો માત્ર કુપાય કે માત્ર કુપાય કે માત્ર કુપાય ક આ તમ્માન કુપાય ક આ તમ્મા કુપાય ક

મામુનિએ તંભુપુન્જિંભવો જ્રિવાલિયા મુંત્રોણ ન્યુંભાજું તાલું ત્યાનું માર્કુ તિલેવા જ્રેન્દ્ર ના દેશ (૦ સેવા મું પ્રભ્યાના મુસ્ત્રિયા કર્યા કાર્યા જ્રિપ્સા મુનિયા કર્યા કર્યા છે. તેમાં મુનિયા કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરા કર્યા કરા કરા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કરા કર્યા

અનાબાપ્યું પ્રિયોત્તાની ત્રાન્યું લ્યાસ્કૃતિઓ ક્રિલ્યું સામાન્યું ત્રાન્યું પ્રાપ્યું ત્યાના કર્યો કર્યા કર્યો અનાબાપ્યું સામાન્યું ત્યાના કર્યો કર્યા કર્

ભુપાર્કાલ્યા, રિલ્સૂપોએલાપર્ક પાક્રવામાં કુરીલા એમા કુંમાઓ કેમી કોર્મવર્મમાં મોલા હોઇ હોપા કોર્ફ્સ કેમ્પ્રી છે ભૂપાર્કા કોર્માણી ભાવના કોર્માણ કોર્માણી બીમું ભાગ ભૂપાર્માણ કોર્માણ ક વિત્ર જ્યાર્થિત કોર્માણ કોરમાણ કોર્માણ કોરમાણ કોરમ

ત્રુવામારા<u>ન્યુપા</u>બલ્વાજીમભોસ્થિકીયના ચત્વચાતાઓસીતા પ્રજાબિરામાન્યભાવસ્થિત સ્વાનો હોવાની સંબદ્ધી અવધા અનુ અના અના - તુર્વાભાવસ્થિત પ્રત્યાસ્થિત કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા

કુંક્સિલિક્પ્તનાનીનીનાનાકુંસ્તુનિનાસ્ત્રિનાસુંહકલે નુંદ્રિક હ્વારીળાહાનાકુરઢોનાકુંસ્કુનાકુંસફુંસાનુંદ્રિદ્રી કેનાનકેકાર્યનેલી કેનાનકોન્સાનું ભાગ કુંસ્સુના કુંસુના ક કુંસા હુંસુના કુંસુના કુંસુન

વર્લિલ્લિનામાં ક્ષેત્ર વેશ્વના કુરળ ભાગળ મળા માં આવે છે. આ પ્રમાણ માં કર્યા માં પ્રાપ્ત કર્યા હોય કર્યા ના વર્ and (તાલ ક્ષેત્ર કર્યા કર્યા કર્યા છે. આ વર્ષા કર્યા કરા કર્યા કર્યા

હોડાં ભાગ કર્યા જાય કર્યા જો તેમ કર્યા હોય તેમ તેમ કર્યા કર

પદ્ધનિક્ષિનીનંદિર્ભાવિકાર્તાનામાં માણામાં ભાવની સુભાઈ હોવા સ્વર્કો દુર્ના તિવલા ભાઇ હોવા મેટ્રે કર્યો કર્યો કો સુમુક્ર ક્લિમાર્ય કર્માં ભાગ કર્માં માર્ગ કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર

નહીંકનામાનાનાઈલેક્યુકિકેવા૦૦માનાસ્ત્રી કરાકુર્વા સુ સ્લોગ્યો, સુપ્રેગાન લેખાગ્યુપ્યસ્ત્રોપ્રેસ્ટિનાં નેબ્રેગા અલ્લાનાબાહલ્યુપિલિયર્ભ્યાયાનવ્યવ્યાજીમાદ્રાજેમાર્સુલ્યોસ્ત્રિપ્રેસ્ટિએનામાર્યુલ્લિપિલિયર્પણેમાં પ્રાપ્યાલિયો પુત્રમાગ્યુપાયનાબાહિયુપાસિયામાં પ્રાપ્યાલિયામાં પ્રદેશનામાં પ્રાપ્યાલિયો પ્રાપ્યાલિયો પ્રાપ્યાલિયો પ્રાપ્યાલિય આવાન કુમાગ્યુપાય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્ય પ્રાપ્યાલય કુમાગ્યુપાય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય પ્રાપ્યાલય

ત્રાહુર્નાના ક્રેમાં ક્રિયા હિલાહો કરા દુખાબ કે રાદિ ને ભૂતિ વરા ભૂતિના જેમાને માંગણ સુર્વા કર્યા કર્યા હોય છે. ત્રાહ્યોના દુષ્ટ્રિયો બનાવી મેં માંગ જે ત્રાણામાં ક્રિયામાં માંગણ હોય હોય હોય હોય માંગણ હોય છે. ત્યારા માંગણ ક ક્રિયા ક્રિયા માંગણ ત્યા ક્રિયા ક્રિયા હોય ક્રિયા ક

હિલાનેબ્રુપ્નાંનિયાળનેત્રામાર્મમાર્મા માં ભાવનાયાનુમાં આવેલું કુમાં તાલું કુમાં તે ક્યાર્પા માન માર્પા કુમાં આવેલું માર્પા માર્પા કુમાં કુમાં માર્પા કુમાં માર્પા કુમાં કુમાં માર્પા કુમાં કુમ

તિહ્યુ ક્રિખાન જ્વેનાશિત્ર 1981(છા પૂર્ણ પ્રાથિક મહીતા કર્યો તેમાણ તે તીમને ભૂતિ કર્યા કર્યા હતા ક્રોન હતા એ વ્ય એ માં ભ્રામાની માત્રી ક્ષિતિ ભ્રેપનું કર્યો હવે સામાનિક માત્રો કર્યો માત્રો કર્યો કર્યો હતા છે. કર્યા અને અમા તમાં એ માત્રો માત્રો ક્રિમોની ક્ષ્માની કમાનિક માત્રિક માત્રો કર્યો હતા હતા છે. મુખ્ય કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો ક માર્ચિયાને માત્રી ક્ષ્માની ક્ષ્માની ક્ષ્માન માત્રો માત્રો ક્ષ્માના કર્યો કર્યો હતા કર્યો ક્ષ્માને સ્થાપને સ્થિ વિધા છે. માર્ચુ માર્ચિયા ક્ષ્માની માત્રો કર્યો કર્યો

ભારતા માત્રા ((ત્રિના ત્રી નાર્કા કાર્યુ હ્યુ ખાના મૂર્ટી મેં મહ્યુ ના માર્કા ના માર્કા હોય છે. કર્યા ભારા કિવ કર્ય વાર્ષા માર્કા કર્કે કર્યા ક ત્રિકા કર્યા ક ક્ષ્મા કર્યા ક

ર્સિનલિલિલ્બુનિલ્સુનામ્યુકાલાર્સા <u>વ</u>હ્યાનાગ્યુત્રિભરનાનિક માન્ટેએન્સનું ૧૧૦એએએ છે. સેન્ટ્રેનાનું નર્લાનાર્ટી, બેનોવાવરિલિન્ટભાવભ્રાઓલીપડ્રેલા **નાલિયોનાં એવોમિલેયાન્ટ્રેલિકોર્ટનોનોનો** તમા નિચર્શકોર્મિલ્ટકોર્માવભ્રુપણ ભ્રાણમાં જુંમાર્ટ્સમાનિયાન્ટ્રેલિયોર્ટ્સનામ મલ્ટિયોમુન્યુનાગ્રુપણ અંતુનાનિયોનાન કભાગતેલિલ્પિકોર્મિલ્ટિયોલ્ટિયોલ્સિયોના માત્રો સ્વાપિયોલિલ્સિટિલિલ્સિટિલ્સિયોન્ટિનિયોના સ્વાપ્ય સ્વાપિયોના સ્વો એમ્પરિયાના વિવાપિયોના એવા સામ્યોના માત્રો માત્રો સ્વાપિયોલિલ્સિટિલ્સિયોને સ્વોપ્ય સ્વોપ્ય સ્વોપ્ય સ્વોપ્ય સ્વો

૦હ્યું સ્થાપિકમાં ર્રચાના અના ક્રુપ્યવામાં પ્રાળા ભૂમાં જેક ક્રોમાં મેના ભાગ દુર્વા પ્રાપ્ત ક્રિયાં દ્રાવા દેવના રેચાના અન તિ સ્થિત્માન ભાગ ત્રેત્વામાં ભૂમાં ત્રુપાની ભાગ ત્રુપાનો કર્યો કર્યો હોય છે. સ્રુપા દુર્વાના એવા ત્રુપાના સ્થિત સ્થ - ચાના સ્થિત સ - અમાર સાંભ્રમાં સ્થિત સ્થિ

પ્રાંતાનપુરિનાષ્ટ્રાતિનાજુરિક્ષાને નહિંહો હાર્ક જ્વારા કાર્યા હોલ્લા ઉતાના પ્રાના મહેલ્ફો એલ્ટ. હોરુ પ્રનામાં ભા સિતા કે ના મુખ્ય ક્લે ક્લે તે તે તે મુખ્ય કે સ્વામાં આવેલા મુખ્ય કે સ્વામાં કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો મુખ્ય સામાના કર્યો ક મુખ્ય કે મ મુખ્ય કે મુખ્ય કે

ભાગના ત્રિકાનના હોસ્તાના હોસ્તાના હોસાના હોસાના સ્થાપના સ્થાપના મહોદા કર્યો હોસ્તાના કર્યા હોસ્તાના હોસાના હોસ આ માના માત્રા કર્યા હોસ્તાના સ્થાપના સ

ક્રી હહા સાર્કે હિલ્લો ક્રી દિવા પ્રેમ્મ વ્યાખા લાખું ક્રી લિલો ભેષા તે ખાતા માના માના મુને સ્ટ્રેલ્લા હું લાખુ આ આ ખાતા કર્યા હું તે માના કર્યા કર્યા છે. જેલા કર્યા હું છે. જેલા કર્યા હું માના હું નિયા હું નિયા હું આ આ આ મું નિયા કુતા લાખ હું તે ક્રી કર્યા હો છે. જેલા કર્યા હો કર્યા હો કર્યા હો કર્યા હો છે. જેલા કર્યા હો કર્યા હો કર્યા હો છે. જેલા કર્યા હો કર

એન્યુનાર્ભાવ કમાન્યુન્સાનાત્રીત્રભાભાભીવનાના મારિયાને માર્ગિયાના નિર્ધાવ માર્ગિયો પ્રથમ મોર્ગિયો ક્યા માર્ગ્ય મ એન્યાનુનાનુમાના નિર્ધાવ માર્ગિયાના પ્રથમ માણા સુધિયુના સ્થાપિયાના કુના મુખ્યાના માર્ગિયોના સ્થાપો સ્થાપો અના મ ત્રું મામ્યુનિયાના માર્ગિયાના માર્ગિયાના મુખ્યાના સુધિયાના સુધિયાના સુધિયાના માર્ગિયોના માર્ગિયાના માર્ગિયાના અંદિતાનુ માર્ગિયાના માર્ગિયાના માર્ગિયાના મુખ્યાના માર્ગિયાના સુધિયાના સુધિયાના માર્ગિયાના માર્ગિયા

ક્રુંગોર્વાસ્થાપાર્કેઆઈ. કર્માસ્ટ્રેઆર્કેક્રેસનાર્વાક્રેયા કુર્માયા કુર્વાસ્ત્રેયા સ્વાન્યુર્વાકું ત્યાસ્ત્રો ૦ ત્રાપુર્વાએ કર્માદિ બાદ્રેસાસ્ત્રો કેર્માયા કોર્માય કર્માય કરમાય કર્માય કરમાય કર્માય કરમાય કરમાય કર્માય કરમાય કરમાય કર્માય કરમાય કરમાય કરમાય કરમાય કર્માય કર્માય કરમાય કર્માય કરમાય કર્માય કરમાય કરમાય કરમાય કરમાય કરમાય કરમાય કરમાય કર્માય કરમાય કરમ કર્માય કરમાય ક

ચહ્યારે(તિર્દ્યાન સ્ટિનીવર્માર્ચિતામુર્ચાતાએએ! *૧લિમા*એક્ચોર્સમાન સ્ટિનાર્ચાન (દ્વાન નિર્દ્યાન પ્રિદ્ધીનામુકલીત (ત્રોણ ભૂમુખેયો મુદ્રોમાન માત્ર કર્યા ક ત્રોતા કર્યા કરા કર્યા કર્ય

ના ત્વાલના હતા મુખાતા તે માતા તે માતા તે માતા તે કે માતા તે માતા તે આ મુખાય હતા માતા તે માતા તે માતા તે માતા ત તે માતા તે માતા તે માતા તે માતા માતા તે માતા ત તે માતા તે માતા

લેળાઓભાત્મેની પાળાનું તાલુનો દ્વારા આવે હોલ્યાન હવા મહતા છે. ૧૫ પૂર્ય ભૂતિભાગ કુર્યા કુર્યા આ કુર્યા કુર્યા હોલ્યા પાલી હોલ્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યો કુર્યા માલુમી તેમ કરા છે. કુર્યા કુરા કુર્યા કુરા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુરા કુર્યા કુરા કુર્યા કુરા કુર્યા કુર્યા કુરા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુર્યા કુરા કુ

જુર્દાઅભિરાં પ્રાપ્કચનામાળા એરચે રાંક્ષું આવે માં સ્કેશ્મ એ રાંદ્રીના માળા પૂર્વા ખેટા હવે નહું માળા હોય સામાં દ્રાપાસ માત્રી ભાગ તે તે કર્યા કર્યા છે. તે કર્યા કર્યા છે. તે કર્યા કર્યા છે. કર્યા છે. તે મારે સામાં કર્યા છે. તે કર્યા છે. ત

ું અંગન્ને રાકિતાનપુષ્ટિનામોત્તાના ભૂતા કેમાર્મે કહ્યો સેવામું શોર્સા છે. જુરા છે, પહેલા તાલું નાજદાન જેમાં જેમાં જેમાં હોતિલાના મહત્વ કર્યા હોતા ભળવાનો કેમાં માતા જેમાં આપ્રાપ્ત કર્યો જુરા હોતા છે. હોતા જેમાં જેમા જેમાં જેમાં

સ્ત્ર્રુતાના એક મેઈન્ટ્રેના વર્ષા મહિના સ્વાપાની લેવા જરાને મેઈને દર્ભા ભાગ માઈ હેલ્લા છેલ્લા ખાતી લેવા ભાગ ને ત્રુપાન માઈ માઈ લેક્સા માતા સ્વાપાની સામાં ભાગ માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ માઈ લેક્સા માઈ ક કેલ્સા મુખ્યાની પૂર્વિએ લેક્સા માઈ માઈ લાઈ લાઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા મ કુલ્સા એક હોય માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લાઈ લાઈ લેક્સા માઈ લાઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક ત્રુપાના માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લાઈ લેક્સા માઈ લાઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લેક્સા માઈ લ

ત્રામા<u>ર્ ભૂાષ્</u>કાશ્રીઓફરી ભૂતો દિવસા હોનાની સ્વાગામ જ્યારે છેમા પ્રાપી કોઈ માર્ગ કોઈ લો છે. છે. કો પ્રથમ કોઈ છો છો ભૂત છું કરમામું એમાં એમાં આવે છે. એમાં એમાં માર્ગ કે માર્ગ કે માર્ગ કોમાં છે. જે માર્ગ કોમાં જે આ માર્ગ કોમાં અ મુશ્લાનું ભૂતિ કોમાં કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં કોમાં માર્ગ કોમાં અને બ્રિયો કોમાં ભૂતો નું માર્ગ કોમાં કોમાં માર્ગ ક ભૂત કોમાં માર્ગ કોમાં કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં કોમાં માર્ગ કોમાં કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં માર્ગ કોમાં કોમાં માર્ગ કોમાં કોમાં કોમાં કોમાં કોમાં કોમાં માર્ગ કોમાં કોમા કોમાં કોમાં કોમાં કોમાં કોમાં કોમા

યતાારિતિમાર્કે ઉર્વજી કુમાન્ય હતા જે બાનુ નિર્માણ નિર્માણ તો ભોળ ખાળ ને ભાગ છે. તે માન હતા કર્યો છે. તે માન હતા કર્યો છે. તે આ ભાગ કર્યો છે. તે માન હતા કર્યો છે. તે માને કર્યો હતા માને કર્યો છે. તે મામે કર્યો છે. તે માને કર્યો મામે કર્યો

षळ्ट्याकात्राञ्ज्यामामास्य क्रांच्याच्याच्या हो क्रांच्याच्या द्वांच्याच्या स्थाता स्याप स्थाता स्या स्थाता स्था स्थाता स्थाता स्थाता स्थाता स्थाता स्थाता स्थाता स्थाता स्था

ઉનાભ્યુઓના કુરણાપુદાના ભાગાનું તેલા કુનાતાભારોનું લિક્ષિણ આ આ જ્યાન માં મેળ હુના છે. ખુંદળ કુનો જે ખુંદળ કુનો જે ખુંદળ કુનો ખુંદળ કુનો તેલા કુનો જે ખુંદળ ક

તમાંહામાંપણના મુનાસ્તિના હુવાના ભાગમાં આપણ હોપ્રાં મુખ્યા છે. છે છી લિમામ્માર પ્રેનામાં (ન રોસા આનુદા માત્રા છે. ત્યા હુવાના આપણ પ્રાપ્તા કર્યો છે. આપણ અપ્રાપ્તા કર્યો છે. આપણ અપ્રાપ્તા કર્યો છે. જે તે કર્યો છે. આપણ અપ્રાપ્તા કર્યો આપણ અપ્રાપ્તા કર્યો આપણ અપ્રાપ્તા કર્યો છે. આપણ અપ્રાપ્તા કર્યો છે. જે તે આપ્રાપ્તા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્રાપ્તા મામ કર્યો છે. જે તે આપ્તા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્રાપ્તા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્રાપ્તા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્રાપ્તા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્યા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્રાપ્તા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્રાપ્તા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્રાપ્તા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્યા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્તા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્તા મામ કર્યા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્યા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્યા મામ કર્યા મામ કર્યા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્યા મામ કર્યા મામ કર્યા મામ કર્યા છે. જે તે આપ્યા મામ કર્યા મ

ર્ત્વેચીર્વાભાગરેતામું ભારા ભારત કર્યા તેલા હોલા તો કે તા ભાળા ભારતમાં મુખા પ્રવાસ તે બુલ્યા ભાગ તા છે. હો કુ મ કર્યા હું કુ વધા ભાગ કર્યા કુ પ્રતિ ક્લા જેલા આકૃષ્ઠા કુ મુખ્યા તેલા કુ ક્લા હું કુ હોલા કુ મુખ્ય કુ માના જેલા કુ કુ તેલા તેલા હું મુખ્ય તેલા હો કુ મુખ્ય તેલા તેલા કુ મુખ્ય કુ મુખ્ય કુ મુખ્ય કુ મુખ્ય કુ મુખ્ય કુ મુખ્ય કે આ કુ મુખ્ય કુ

તર્રુઓવાર્ટ્ય કંપૂનું ના જીવ્યુએ હોમાં જીવેરિયાનું માંલા જેમાં કુંતું હોય હોય હો હિમાં તરેને વાર્ય કુંતું હોય હોય માંલા કુંતું છો. મહું દુંબામ મુખ્યું કર્યો કે કર્યો ક્ષેત્ર કર્યો હોય હોય કર્યો કુંતું કુંતું કુંતું કુંતું કુંતું કુંતું કુંતુ કર્યો કુંત્ર કુંતું કુંતું કે ઉપાય માત્ર કુંતું હોય કુંતું કુંતું કુંતું કુંતું કુંતું કુંતું કુંતું કુંતું કુ કુંતું હોય કુંતું કુંતુ

જ્યું મુખ્યાન્ ર્રેપ જ્રીમુન્ટને ખ્યાવના હતા મુખ્યું કે તાળ જ્રાણ કર્યા મુખ્યાના રુપી કર્યા છે. મુખ્યાને કર્યો તાલી જેમાન તાનુ કર્યો હતા જ્યાન માને જેવન વ્યાપ્ટ મુખ્યું કર્યો કર્યા હતા છે. કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર

નહેવાનમંત્રાં નિભાનમન્ત્રેના નિભાનમન્ત્રેના કુલાલીદ્રાયાનાનાનમહોતા મેં દ્વાદ્રનાનાનાનાના ના ભ્રમાનો કુલાનો કુલાનો નામ કુલાક મુજ્યાલી કુલાનો મુજ્યાનાના કુલાનો કુલાનો મુજયાનો મહીનો કુલાનો મુજયાનો મુજયાને મુ

સંસ્તાનમ્ત્રનાનાવેલહળશ્રેમાતુનુમિલાસ્ત્રાનાવાનસ્ત્રાનામાત્રુનાનાનાનુમિલાનાનુમ્યાસ્ત્રાન્યનિલાનુમાર્શનાન્યુનાર ક્રમ્મજનાનાનાના ક્રિયાનાનાનાના કર્માસ્ત્રિનાસ્ત્રિકાનાસ્ત્રીનાસ્ત્રિનાસ્ત્રિનાનામાત્રુનાનાનાનાનાનાનુમાત્રીનાસ ક્રમાનુસ્ત્રિનાનાનાનાસ્ત્રીનાસ્ત્રાનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીસ્ત્રીનાસ્ત્રીસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીનાસ્ત્રીના

મૂલ્યુવિલિશ્વાસુંવર્ષાન્દ્રમાલાશ્રેમાહાશ્રીદ્રાહનામહેલાજીતન્યુલ્યાના પ્રવાયના ક્લિયામાન્યાના માત્રો ક્લિયામાન ક્લિયામાનું કરાવનું તામુન્ત્રના માત્રુ ક્લાયુલ્યા કુલ્યા કુલ્યા કલ્યા કલ્યા ક્લાય કુલ્યા કુલ્ય

ભાષભાગ્રેજગાંભાષાના ચીકાળાળા જિલ્લા શિક્ષાપાણના કોચ્યુપ્રીકો હોયા માર્ચા પૂર્વ કું તામ છે. લો કોચ્યુ હોયા હેં કું તલ તા કોમ્સ્ટ્રેમાં કોચ્યુ માર્ચા હોયા હોયા કોચ્યુ કે ક્યા કોચ્યુ કે કોચ્યુ કોચ્યુ કોચ્યુ કે કોચ્યુ કે કોચ્યુ કોચ્યુ કોચ્યુ કે કોચ્યુ કે કોચ્યુ કા

નથીનાવામુત્રેનમાંભુતો ક્રીમુર્તિમાની પૂળાપુંગાપુંગાપુંગાની ભાગ ક્રિયોનુ વાલ્યુલે ભૂપિત વાલા ને ભાગ ર્યાઓનું અલિ ક્રિયોન ને તમાન ક્રિયોન ક્રિયોનો ક્રિયોનો સ્થિત કર્યા હોય જે મુક્ષેતા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્

હોતીતાવીતા-હુંબાર્સું પ્રેનભાજીરભુવાવીદાર્જીન્કિલિભાદુરાજ્યોન્હર્સાએમને ક્યુક્સિંગનેન્સું દ્વાર્ભો સ્ટ્રીબો ભાવિયભાષા તમાલુમ્મુનિલ્સેક્સિંગ્રિબિએનીના પાતાનું પ્રાથમિક ક્રોન્સિંગ્રિબિએનો ક્રોન્સિંગ્રિબિએનો સ્ટ્રીબિએક સ્ટ્રીબિએનો મૂંચા કુર્લાના ત્રિક્સિંગ્રિબિએનો સ્ટ્રીબિએનો સ્ટ્રીબિએનો સ્ટ્રીબિએનો સ્ટ્રીબિએનો સ્ટ્રીબિએનો સ્ટ્રીબિએનો સ્ટ્રીબિએનો પ્રજ્ઞાના ક્રિક્સિંગ્રિબિએનો સ્ટ્રીબિએનો સ્ટ્રિબિએનો સ્ટ્રીબિએનો સ્ટ્રિબિએનો સ્ટ્રીબિએનો સ્ટ્રિબિએનો સ્ટ્રિબિએનો સ્ટ્રિબિએનો સ્

aતંત્રુંતાએનાત્રું તુંમાં ભગ્યાના ક્રોસ્ટ્રેસે માન્યુમાં અધાઓ અખના લાઈ છે. ભુગમાં અને ખુંખે મુંખો મહે અને તો મા આ તુંમ કર્મા એ માને આ પણ કર્મા કર્મા છે. ભાગ કર્મા છે. આ પણ કર્મા છે. આ પણ કર્મા છે. આ પણ અને આ પણ કર્મા છે. અ અમુખા ભ્રમના તુંધા તુંધા તુંધા તુંધા તુંધા તુંધા તુંધા છે. આ પણ આ પણ આ પણ આ પણ આ પણ આ પણ તુંધા તુંધા તુંધા તુ કર્મા તુંધા તુ

ફ્રેમાનું નિર્દોણ તો હ્યા હતા તેના પર્નવાત ભાગ કુંગા એ પુર્વાળ દેવા મેં આ બે પ્રાપ્ત માર્ચ કુંગા હતા કર્યો કુંગા ખેરા કે તે કુંગા છે. જે માર્ચ કુંગા કુંગા છે. જે માર્ચ કુંગા છે. જે માર્ચ કુંગા છે. જે માર્ચ કુંગા કુંગા કુંગા કુંગા કુંગા છે. જે માર્ચ કુંગા કું

સુર્તા રેક્ષાસૂર્યા છેમછે, ભાષ્ટ માં લિયકે ભારતા ભાષ્ટ કું માર્ચ માર્ચ સામ કર્યા છે. આ છે, માર્ચ માર્ચ માર્ચ મા કું કું મુન્દ્ર કાર્ય માત્ર માર્ચ મા

પહુંતાનહોનાલીલીલીલેલીલેલાએક્રમાંભાઈક્રમાંભાઈક્રમાંભાઈના ક્રાર્ભિઈનો પ્રોન્સિટ બૂલ્યું આવેલાએપાંભ્યાં કુંદ્રાપ્ટ - એતિમાંનોલના બુલ્યું પ્રસાણ વર્ષો કુંદ્રાપ્ટ બહિનું સામાં માને કર્યા તેમાં આવેલા કુંદ્રાપ્ટ પ્રસાણ કુંદ્રામાં કુંદ્રાપ્ટ પ્રાપ્ત કર્યા અને એના સામાં કુંદ્રાપ્ટ પ્રાપ્ત કર્યા હોય કર્યા હોય કર્યા હોય કર્યા કર્યા કર્યા હોય કર્યા હોય કર્યા કર્યા હોય કરા હોય કર્યા હો

સ્ત્રવાવામાભભાભવા अभवा जापूर्ता हुवाजू ! कुरूको हूर्रा की अवाजमा को ज्ञिण कर्मा को पूर्रा कुर्मा कु

કુમ્લીલિશિયામમુશે માર્ટ્સ માં અવાગ્રેમાન્ટ્ર તેવા તો હોલ્ય કરા દુર્યાલ વ્યાગ્રેમાન્ટ્ર માં આવેલા દ્વાપ્ટ ના બન્ કું એમ તમારે માં જ માનુ આ પણ આ તામાં માને સ્વાપ્ટ માં આ પણ તે કું માં આ પણ તે કું માં આ પણ તે કું માં આ પણ માને કું અમલ્યાઓ તામાં માનું માનું માં આ પણ તે માનું માનુ

મુજામાં ભળાપુષ્ટી તું ભૂખા હ્વામાં ભળા જર્જે ( ભૂષ્યા પ્રદાસભા વેંક્રબાન સ્વર્ધન માન પ્રદેશ ભળવા છે. તે હ્વામા - તું ભૂખા જે પાતા હિલ્લામાં કર્યો કર્યો હવા માન કર્યો પશ્ચી છે. ક્યા પાતા કર્યો હવા છે. તે હેણા તે માના ભળવો હતી તે - ભાગમાં તું ભાગમાં જે આ પણ કર્યો હતા તું કર્યો હતા છે. તું માના ક્રેલ્યો તે તું ભાગમાં હતા છે. તું માના હતા ક - તું ભાગમાં તું માના કર્યો તું ભાગમાં તે ભાગમાં તું ભાગમા તું ભાગમાં તું ભાગમા

યુક્તમમાં માં ભાવતા તે હોય કે પ્રાપ્ત કર્યા હોય માર્ચ ના પૂર્વ માર્ચ મા

જ્ર કાર્તાર્શા 1 કે રાહ્ય કુમાળાના હતા ઉરુભાવા ભાગ કર્યા તે હોય છે. હોય કર્યા તે કર્યા કર્યા હોય કર્યા હોય હોય આ કુર્યા કુર્યા હોય કુમાળા કુમાળા કુમાળ કોમાળ કુમાળ કોમાળ તામાં કુમાળ કુમાં કુમાળ ક મુખ્ય કુમાળ ક

હવું મળુપુષ્ટી અનાગમાં સુર્દાઉત્સર્વમાર એનામારે જિલ્લાએ અનાગમાર્ર ક્રેમળ ભાજીનો ગેમાં સમાર હ્રામીના તેમળ કરે ત રુદ્દી તુમારા તિનુ ક્રોમીના ક્રોમીના પ્રત્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્ય

જૈરાય શ્રુખાનપૃક્ષિય . સાંબામેરસુના રંગપૂર્ય કર્યો કર્યામાં ભાગ જેવા હોય છે. આ પ્રેમા અનુ માર્ગ માર્ગ નિર્ણા મ સાંક્રો ક્ર્યુમાં પ્રિલ્માના ક્રો ભાગ ક્રો ભાગ વ્યાસ કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર

ที่เอิงเเอิงเกษัตเลียงเทษีเก็น จาลเรียวเออเลเรียลที่อี่สายอี่ถอบูลีกับข้อรับเออเจียกอยู่เลียงเอียร์ อลาเซิเลเรารู้เรียงอุบญิลเลเลิงที่เปิงใจปรับเอบให้เกษาย่อยอยิ่งข้อเอเจิงที่เอเล่นรักในประการอยิ่งการอยิ่งให้ บอกเลอกิลเบนเอิบห์ ที่อี่หายที่เห็นกูนอนเกิดสายใจเออินเอเจิงที่ในเราะู้บูเอราจิลเกษาย่อยเลิงการประกา กราอในในกริงินใจส่งเล่าจะเลิงเกียงผู้สายให้เลิงการอันเอเจิงส่วนให้เลิงเล่าจะเลิงเลียงคุมข้อเลิงรับ วอง

(લેલ્ડુડિનાર્યનુંનામાં નેનામાર્યક્રિયો રમાન્ય પુત્રામાં આદ્રાપ્ત કર્યા ને કર્યા ને કુર્યા કર્યા ને કુર્યા કર્યા કરા કર્યા કર્

મૂં 1 દ્વાલ્ય તાર્કુ કૃતા મુદ્રિયા ભાગ કે ક્રમાળમાં નુ મક્રા ત્યા ત્યા ભાગ કર્મને તામાં વધા કૃતા મુદ્રિયા કૃતિ છો. કૃતિ છો. ક્રમાળમાં નુ મુંગાન ક્રિયા છે. ક્રમાળમાં મુંગાન ક્રિયા છે. ક્રમાળમાં ભાગ કર્માં છે. ક્રમાળમાં ક્રિયા છે. ક્રમાળમાં ક્રિયા ક્રમાળ ક્રમાળ ક્રિયા છે. ક્રમાળ ક્રમાળ ક્રમાળ ક્રિયા છે. ક્રમાળ ક્રમાળ

ક્રમું/જેવંઉદારાત્રો!ગુર્વમાં ધ્રિવીમસ્ત્રી છેમારીમાર્ગમાર્ગમાર્ગમાં નાતામેનાં રસેતે તુના રહેતા જ્રેતાનું લેવાન જ્રિલ્સે વાર્ગમાર્ગમાં ભાગ માર્ગમાં જ્યારે ક્રમું ક્રમું કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્ય

૱ૹૢૹનાબાદ્રાળાપકાર્શ્કેઓર્ચનાતિલી ખુરી ખુરી ભુવામાં રાઉલ્લોન્ટ્રેના તો માર્ગતા ખુરી હીં તે તે છે. ખુર્ચના બુલ્સિમા ખુરી ખુરી માંગમાં બિલ્સિમ સ્થાન્સિયો ભુવા કર્યા લેક્ષ્યા માર્ગ ભુવા માર્ગમાં કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા છે. બુલ્સિયો માર્ગ પ્રવેશના મ

આ હ્રે.બુર્વસ્તિનિયોણ ભ્યાપ્ત કર્યા કરિયા પ્રાથમિયા હેલ્લી લેવા જેલ્લી હોય કર્યા કર્યા કરિયા હ્યા કર્યા કર્યા હ તુર્વા કર્યા ક કર્યા કરા કર્યા કર્યા

ામીતા પ્રામીતાવામઉતેનુનિર્ભુનિર્ભુનામિર્ણયોનામુંગ્યુનુમાર્મુન્નીર્મનામાર્ગાતુનિરમ્પાનામાર્ગાનાનામાનામાર્પણનાના ત્વરાત્રીત કુર્યાનાના કુર્યાનુનેતા મુલાલેકુંગાએમાર્ગુનામિરમુનિર્માઓનુનિર્માણનામાં મુણાનામાં મુલાલેના નાનાનામા તામુનિર્માણમાં ત્વાના મુલાલેકુંગાએમાર્ગુનામિરમુનિર્માણ મુલાલેકુંગાએમાર્ગિરમુને ત્યાનામાર્ગુનો ત્વાના નાના જ્વાદ્માં ત્યાનામુન્નાનામાં મુલાલેના સુધાનુના મુશાનુના મુશ્યુનિર્માણ મુલાલેનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનુના મુલાલેના નાના એએમાર્ગુનું તુમાનામુન્નાનામાં મુલાલેનામું સુધાનુના મુશ્યુનિર્માણ સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં મુલાલેનામાં સુધાનામાં સુધાનામાનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનામા સુધાનામાં સુધાનામ સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાના સુધાના સુધાના સુધાનામાં સુધાનામાં સુધાન

એલનાનું મુખલીતા સુધારા છે. તે તે તે કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા તે કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા છે. કર્યા ક ક્રુપાનભા કૃષ્ણિયા તે તે તે કર્યા કરા કર્યા કર્યા



નામુખ્રાં લિક્કુકાર્જીનાતમાં કર્માં ભુષ્ટવામાં સેપીક્ષામાં પ્રાપ્ત માર્ગામાં માર્ગામાં માર્ગામાં કરોતા વાર્ષા કર્મામાં સાંગાનો માર્ગામાં સાંગાનો કર્મામાં માર્ગામાં કર્મામાં માર્ગામાં મારાગામાં માર્ગામાં માર્ગામાં મારાગામાં મારાગામામાં મારાગામાં મારાગામાં મારાગામાં મારાગામાં મારાગામાં મારાગામાં મારાગામાં

અંચાનપુર્વિલાક્ષ્મ્યુંભાગું ભાગાના સામાના ક્રાંગીમાં માન્યાના માન્યાના માન્યાના કર્યા ક્રિયાન ક્રોલાના માન્યાન ભાગ્ય આ માન્યાના ક્રિયાના ક્રિયાના સામાના ક્રોલાના સામાના ક્રોલાના માન્યાના ક્રોલાના માન્યાના માન્યાના ક્રોલાના ક્રા

મ<u>ુક્રાંતિનાઓનંદ્રવિતાનન સ્ક્રોણાયન</u>ાજેલાએલા સેપાસ્ટલોસુમાએનોતાનાઈપણ્યુમાયુંભીનુંભીનાઈપાસીનાનીમાંસનાનીસ મામુખુર્ભાસ્ક્રિયોસિક્ષિતિમાર્જી મુખુર્ભાઓના કાર્યોનામાર્ગ્યો કોમ્પોસિક્ષિત કર્યો કોર્યોના મામુખુર્ભા કર્યો કોર્યો કોર્યોના મામુખુર્ભા કેર્યો કોર્યો કોર્યો

નાનુ શ્રીલામ શર્ હ્યાલે ઉદ્દા, મુર્લામાં માર્ચા ને ભાવે હોલા સુંધાન્ય ભાગ કર્યા છે. 140 રેબા સુંધારા ના સ્થાન છોલા છે. માં માર્ચા માર્ચા પ્રદેશ કર્યા જે માર્ચા પ્રાથમિત કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા છે. માર્ચા પ્રદેશ કર્યા કરા કર્યા કર્યા

પ્રભામિ(પાતામહ્યું, ભૂપિસે સિંહવામારુ તર્કે તેતા હુંચાલ કૂર્ણબાદુ માત્ર મહિલા ક્રામાણ પોતા બળાપાળ રાંસી, કુંચાના હુંસ્ ચાત્રાપુર્વા ચુમ્કુ મોમું પાંકી મુત્ર કુંચારે પાલ્યો કૃંપાલા કુંપાલા કર્યો કુંચા કુંચા કુંચા કુંચા છે. કૃંપા ક સામું પોતાનું પાંકી પાંકી તાલા કરા જુંચાના તાલા કર્યો કુંચા કર્યો કુંચા કર્યો કર્યો કર્યો કુંચા માત્ર કર્યો ક વંચા તુંચા કુંચા કું ત્યા હો તાલા કુંચા ક

|     |                                                | 1 - Tumardie und indigo de minima de la minima del minima de la minima della minima | <b>n</b>                  |
|-----|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
|     |                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | i.                        |
|     |                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ** * · · · ·              |
|     |                                                | ત્રીલામુજી કુર્યા કે બાજુ વાલા પ્રહેળ ભાગુ છૂંદ્ર ના છે. ખાડુ કાળુ દાભુ લાભી દાના માના કુલા લાખી લાકા ખના<br>જુલા લાખુ લાખુ હોલ્લા ભાગુના જેમાં જેમાં જેમાં જેમાં જેમાં છે. જેમાં કુલા છે. ખાડી લાખુ છે. ખાડી લાખુ લાખુ લાખુ<br>જિલ્લા કુલા લાખુ લાખુ લાખુ લાખુ લાખુ લાખુ લાખુ લ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |
| -   |                                                | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                           |
|     |                                                | ઢાં દુરાયાષ્ટ્રમાં દુવાનુ સાંસ્થુવામાં કુર્યા (મસાંસુચામાં કુર્યામાં પ્રાથમાં (વા દારાનું) પ્રવાશ ભા<br>પ્રામાપ્ર તેમને મુખ્યાના કુર્યા ક<br>જાં કુર્યા કુર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           |
| a v |                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           |
|     | الله<br>10                                     | પાર્જીલા (ગાલ દુવાછુવા ચૈવાબેવા જગલાનુના પ્રદેશ જેના ચાલા ગાળકો લાગ કુંલ છે.લા ચેવા છે.લ<br>૧૦૧૬ મામ્ય ૧૦ કેલ જેના આપણ અધ્યુવા છે.લા જેના જેના જેના અપના અપના અપના અપના અપના અપના અપના અપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           |
| Τ   | 1201                                           | ) सिंद्र अपक्षिकार्थराव विकासकारिकार विकास स्वासी कार्य स्वासी कार्य स्वासी कार्य स्वासी कार्य स्वासी कार्य स्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | स्वाक्                    |
| /   | २ द्वीतुव<br>१०(१३)ण<br>१३ (१०(१३)ण<br>१३ (१०) | ที่ บุลพบองตก์แ องรุ่มกี คลบเจรูปเจินเก็บจิสนีที่เร็จที่เครื่อที่เจลที่กอลที่กฎเล็กเป็นในลอบเฉลร์ที่<br>ที่กฎที่ปลูกบระสากเมื่อว่ ปที่กับสที่เสที่ที่เก็บสที่ผู้กับสที่เกิดสีที่มีกลี เมื่อสที่ที่เก็บสุบกลีที่กับสุบ<br>เชิกบระสาลอิสเก ลื่อหามีสที่ผู้ที่เก็บกับรู้สักเก็บ เรื่องสุบที่เหลื่อน มีกุลเล็บที่มีกับกับที่ที่ที่กับกับที่                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | જાણેવાં)<br>આવેલા<br>જોવા |

มูเลิงเฉมานานอเตอบอยู่เจตลอยู่สีเรือกแบบที่ในปนเ<u>งินเส้าเหมิดเหน็บมปลาก</u> <u>ตางบูใช้เผิ</u>งเทกเบกับสิงเ

ન ત્રેત્સાંચુતિયાન આસ્ત્રાસ્ત્રોના મનાનના ભૂતિયાના કર્માયુના કર્માયુના કર્માયુના માના મનાના અને કર્માયુના કર્મ કર્માર ક્રાન જનાત્રોના મુખ્ય નાનુત્રો પાંછા નાનુત્રો પાંછા નાનુત્રા છો. ત્યાપાંથા નિર્ણય સામાય કર્માયુના સામાય કર્માયુના સામાય સામાય કર્માયુના માના કર્માયુના માના કર્માયુના સામાય સામાય કર્માયુના સામાય સામાય કર્માયુના સામાય સ

Blouditam Punnydragiilan yana dyy Dai Bannay Lindton Blat adundrutamani Combrin

ભ્યાક્રવાશીલિમાર્સમાર્સમાર્સપાંઈમાર્ગાણો ભાગમાં આવેલા હોય છે. ખૂરાણવાણાર્યું કોર્મ્યાણે મર્ટાવામાર્સ્ટોલ પ્રાજ્યમાત્રાસું તામ કોર્મિસ્ટિયા જેમજોર્જા લગાગનાના કેલ્યાના માત્રા કુલાગાર્યુસ્વ નામાં જોણો સ્વાપ્યાં જા તાર્ચિયા મુખ્યામાં પ્રાથમિક કોર્મિસ્ટિયા જેમજોર્જા લગાગનાના જેલ્યાના માત્રા કુલાગાર્યુસ્વ નામાં જોણો ખેતુ ત્યા મુખ્યામાં પ્રાથમિક કોર્મિસ્ટિયા માત્રા તામાં હોલ્યા મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય ભ્યો મુખ્યા મુખ્યા મુખ્ય મ

હળાં દુષ્ટ્રીપનકૃપિનપાંત્રમભ્યા હતા લેગાના વહેવાઉપાલનમાં વનાઇના કુર્વાનાનમાં સિંજ્યુદ્ધ ઉત્પાન કવાંગીનાઢી ગાતાનાઢી નિર્વાસ ક્ષેત્રમાં કહેતાનમાં ગાતાના કર્તાના કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો માન્ય કુપ્યો ક્ષેત્રમાં ક્રિયાનસ્ત્રમાં તેમાં આપણ કૃપ્યો કૃપ્યો માનું માનું પાણ કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કુપ્યાનુ માનું કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો માનું માનું માનું કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો કૃપ્યો ક કુપ્યાના માનું કૃપ્યો કૃપ્ય

| भूभीव्याज्ञानामाणुव्यविवाताः कीयाश्रीय्वाङ्गातात्रभभीत्रभाषास्रुकात्रमानाः                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| adi ત્રેષાએત્માલભૂઓસૈવા અનુવાર્દ્ધ ઉપાળધર્મમાં મુખ્યાલ જીવાનું ત્રેષ્ટ્રીયો એના પ્રમા<br>બુતાપણમાં ભાવના ત્રેષ્ટ્રીયો અનુવાર્દ્ધ જેવાનુસાત્રીયો ભાવની ત્રાપ્યાં વર્ષેયા વધા છે. |

|--|

હ્યા પ્રાપ્ત માર્ચ કહ્યું કર્યા કહ્યું કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા હોય કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા ક ક્ષા મુદ્રા મુખ્યા પાતા કહ્યું કર્યા કહ્યું કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કરા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્ય

નામાં પૂર્વન્તુના મુખા ભૂમાં ભેશામાં હશે 10 રાત્રું તાલું પ્રાંતિના કોન્સાની કે માનગાના કે પ્રાંતિ કોન્સાની સ્ કોન્સો કોન્સો કોન્સો કોન્સો કે માનગાના સ્વાના માનગાના આવાના વર્ષો કોન્સો કોન્સો

ક્ષાં નિર્વાશીયમાળકાર્માં કુર્ણાળના ક્ષાઈનાર્યામાં કર્યા હોઈલામાર્ટ્સાનું કાર્યા નિર્વાશીયમાળ હવા છે. આ કર્યા છે. આ કર્યા છે. ક્ષાઈના તેમાં કુર્યા છે. ક્ષાઈલા ક્ષાઈલા કુર્યા છે. ક્ષાઈલા કુર્યા છે. ક્ષાઈલા કુર્યા છે. ક્ષાઈલા કુર્યા છે. ક્ષાઈલા કુર્યા કુર્યા છે. ક્ષાઈલા કુર્યા કુર્ય કુર્યા કુર્ય કુર્યા કુર્યા

त्रणांकार राजुर्गित्रकार्का कर्ता के क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्र ता कृत्रीस क्षित्रकार रेसातपाल क्षित्रकार क्षत्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षत्रकार का क्षत्रकार का क्षत्रकार का क्षत्रकार क्षत्रकार का क्षत्रकार क्षत्रकार का क्

વિભાષિભાવાના જ્યાનુમાં મામાં મામાં ભાગ કર્યા છે. આ મામાં આ મામાં આ મામાં મામાં મામાં મામાં મામાં મામાં મામાં મ કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા મામાં મામ ત્રુપિતા અફાર્યા કર્યા મામાં મામ ત્રુપિતા મામાં મામાં

જ્વા દુર્ભાવ જીલ્દિયા કાર્યુ વિલે કેમમાં હેવા તમારી હોંગ્લે દુર્ભાવ કોમમાં કહ્યા કેમમાં કેમમાં જે કેમલ હોં પ્રમુળ કુર્લ્દિમાન કાર્યુ કાર્યુ કર્મિયા તે કેમમાં કોમમાં કુમમાં કુમમાં કુમમાં કુમમાં કર્મિયા છે. જિમ્મિયા સ્ટ્રોફ કેમ કો ભાવામાં જ્વામાં કુમમાં ક્ષ્મિયા કુમમાં ક

ત્રેવાહપુરિભજેવા અલ્કામુદ્રિયના સર્વાસ્તમાં ભાવેખાજીનાનાહયું મેળમાડુવાજીનાજેવાજેવા જનાનાનારાજારાષ્ટ્રિય હવાનામાંમુદ્રીમાં **વેનમાનાનાનામાંમુનાજીનામું નોર્ણસીમાં ઇતા**જીતવાનામાંમનાદ્રાણભોગીના જમાનમાં ન્હુના<u>માત્રીસિતમાના</u>જીનામાંમુનાજીનામાજીનાજીમાં મુન્યોસિયાજીને કર્માણસિયાજીને કર્માણ મુન્યોસિયાજીના જેમાણ મુન્યો વિનાત જાનુનુષ્ટુપાજીનાજીના જીમજીનમાં માર્જીનો મુન્યોસિયા હુંતાજીને છેનામાં મુન્યો છેના હ્યા મુન્યો છેના મુન્યો

hanneztialäkiviszliksindezi och autitikantinömilinöghildinottonindisamidaniamendami autinidskidai હું મહોમજેપotioninnig palugnoj donkan maltinanning autimigriki oti gald, vonolalitinig olimatitig palugnoj kolimbonio gyratilmianitietasti mogylikta autimi faloralitinoti manalitiki palugnoj mogamanning autimi faloralitation vol tangung nandanititaliki mogaman mo

ર્ત્વાહારામું તુરાભાત્ર ૧૯૮૧ કોર્પ્સા કે નિખાસમાર જે ૧૯૯૫ કો નિખાસમાર જે ૧૯૯૫ કો કર્યા હોયા છે. ૧૯૯૫ કો ક્લા કોર્પિસ કે વિભાસ મુખ્ય માત્ર ૧૯૯૫ કો ક્લા કોર્પિસ ૧૯૯૫ કો ક્લા કોર્પિસ ૧૯૯૫ કો ક્લા કોર્પિસ ૧૯૯૫ કેર્પિસ ૧૯૯૫ કેર્પિ

મૈક્શુક્રુપાતાં મહેવામાયમાં ક્લાસુંચાલમાં હોં, ક્ષુંલાવામાં અનાક્રુંઆનું હોં, છેળવામાં હાનું સ્કુંયાપ્રાણો, ચતાન્યનાવમા સુર્યાસ્કું આધુપ્રમાના પ્રેયુનાના બના કારણ કર્યો ક ૧૯૧૧ના નવામાં કર્યો ક્લાયા અનુ ક્લાય કર્યો ક ૧૯૧૧ના કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્ય

લ્લાહોળનાત્વાજર્તાના તૈયાહેવાહેવાસું પહે કરાજે (પોળના ના ક્લારા પ્રાપ્ત ત્રાપા પ્રાપ્ત પ્રાપ્ત પ્રાપ્ત કર્યો છે. મુજુવાજે પાંત્ર પ્રાપ્ત પ્રા

pa! લીવી(ભૂપુણ્યવિદ્યુ! દ્વાયોના(ખૂના) 'કાર્યાલમભૂમું ભળાનમંખૂર્યા છેપાનાના સુધાનને રાષ્ટ્રોમ્ફાળના કુર્યો 8નોનાગ્રમુની(ભ્રિર્ભાદ) ભૂપુલના સુધાના માત્રો અના માત્રો જોવા જો ભૂપીના ભૂપીના બદ્રા ભૂપીના માત્રો પ્રાપ્ત માત્રો માત્રો માત્રો પ્રાપ્ત માત્રો માત્રો માત્રો માત્રો માત્રો પ્રાપ્ત માત્રો માત

ત્રું(ભાઈતામનાદી, કૃપિયોશીરભાઈ, મુર્ખુના હેર્યું માર્તર કોર્પિયા છે. કી કોરા હતી ઉપના રહેરી શીજવા ભાઈ ભોખાળ સુ ૦ કાર્ખુ ભાવતા કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા કે બેરિયા કોર્મિયા છે. મુર્ભુયા કોર્મિયા છે. મુજબ કર્યો કોર્ દુર્વાના હુર્વિયા તાલા હતા કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા ક કોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિયા હોર્મિયા તે કોર્મિયા હોર્મિયા કોર્મિયા કોર્મિય કોર્મિયા કોર

<u>મુચેતાભૂપિજામ એત</u>મિશ્રીમાભાભવંભ ક્રળા શર્યા શર્યા માર્યુ તેલ્લા છે. તુમું હો મુચાનુ માત્ર કોર્નુ તે કોર્યો લેઠ હતા મુ<mark>ચાના ત્યાં ભાગ જેના કું હો પ્ર</mark>વાન હો માર્યો કો માર્યો કર્યા છે. કો પ્રાથમિક કો પ્રાથમિક કો કોર્યો કો માર્યો કો માર્

ભ્યુનાલકોલ્ડ્રેનાવાલાહ્રાહ્યાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાક પ્રજ્ઞામુક્ષ્રોજીક્સનાવાનું તે કર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર્યાલાકાર સ્થાપિકારાયાલાકાર્યાલાકાર સ્થાપ્યાલાકાર સ્થાપ્યાલાકાર સ

<u>્રુપાર્ટ્રકળનાક્ષેપ્ત જ્યાનું ક</u>્રાંપાત્ર કર્યા હોળ માને ક્રાંપાત્ર કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા હોળ કર્યા હોળ કર્યા કર્યા હોળ કર્યા કર્યા કર્યા હોળ કર્યા કરા કર્યા કર્યા

વાસ્ત્રાહ્યું પૂર્વા ભૂદ સ્ત્રી હતા લાપો પ્રેલું (બુવા જેવા તામાં એક હો. કુપા જેવા ખૂર્ય ક્રિયા ક્ષેત્ર ક્ષેત્ર આ જેવા જેવા ક્ષેત્ર કર્યા કરા કર્યા ક

ક્ષેત્રી (જર્નાચૂર્યા કર્માં તેલા હસુ રાષ્ટ્રીત લાક્ષ્યુપાલિયા હક્ષેતામાં ઉત્તાની હક્ષા ફેલ્ટ્રાપાલ પાલ કેલ્સો છે. છે. ક્ષુષ્ટમાં **નિલાસુ લ્યુપાલમાને તુ**ર્મિક મુંગાતુર્લા હ્યા હતું છક્ષેરે પ્રતાજમાને આવ્યા ભવા ત્યા હતું છે. જંતર જેવા **રાજ્યા તુર્માણ નક્ષ્યા જેપાલિક માર્પે** નિલામું તુલા હતું તુલા હતું આવ્યા સુધા હતું આવ્યા છે. આ જે તેલા તુમાને તુલા હતું તુમાને ત

ભાગ્રેકુનમાં દુર્ગુણવર્ષા તુંતા મુંઘઉષ જ્યારા કેલ્સો કોલ્સો અલગાના ભાગવ્યા પ્રદેશ હો જ્યારે તાલ્યા હેલા કોલ્યા હો મ એમામ જેમાં જ્યારે તુંતા જેમાં તુંતા મુંઘી તે કોલ્સો કોલ્સો કોલ્સો હો કોલ્સો કોલ્સો કોલ્સો કોલ્સો કોલ્સો કોલ્સો આ જેમાં જેમાં જ્યારે તુંતા તું તો તુંતા તુંતા તું તુંતા જો જેમાં તુંતા તુંત તુંતા તુ

દુર્ભાશાહ્રીસાર્રિઓનુતર્ભિક્રોસુન્નહિનાતાભૂહિનાતર્ભા ભૂતિવાર્શસિનિક્રિક્રિયાસ્ત્રિયાનાતાના માન્યત્વાપન મર્તરમાન **અત્પાણીનાં અનુત્રીયભગભા કાત્માકી ભૂતિ ભૂતિ હૃતા છે. ભૂતિ હૃતા છે. ભૂતિ ભૂતિ ભૂતિ છે. અને કૃતિ હૃતા છે. અને મિ ન્યાનુત્રાનુંત્રિયા કૃતિ હૃત્યા હૃતા તેમાં ભૂતિ હૃતા છે. જેમને મૃત્યા હૃતા છે. ભૂતિ ભૂતિ છે. મિતા છે. મિતા છે. ભૂતા કૃતા કૃતા કૃતિ હૃતા કૃતા છે. તેમાં ભૂતિ છે. જેમને મૃત્ય હૃતા છે. મિતા કૃત્યો છે. ભૂતિ છે. મિતા છે. મિતા કૃત્યો છે. ભૂતિ છે. મિતા કૃત્યો છે. મિતા કૃત્યો છે. મિતા કૃત્યો છે. મિતા કૃત્યો મિતા કૃત્યો છે. મિતા કૃત્યો છે** 

<u>ભાષ્ટ્રીયનામ નર્તા કે ચેન્યુર્</u>ગ કે અન્યુર્ગ કે ક્યાના કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્

ક્યિંગ્દાગ્રીજાગ્રીજાના નાર્યાનથા પ્રમાયામ નચારામાં ગંદામશા હિંદુ જ્યું હતા જારામાં બાબાર્યું મેન્યુર્ય મહારાયો જાળા યુર્યું હિંદ હતા હતા 🚹 મેં મોં છો છો. તાર્ગ્રાનું પ્રાત્માન લેવાના પાળાયાના પાળાયા કું કર્યું અનાનાના આત્માનું નામાનું માનાનાના તીઓવુર્ભાવા લાવુલાવા ત્યાનુકભાગુમાંના ત્રી ખાત્રી લિનાના એકાણા મુદાનુ Jartantidestangti द्वाराकार्डमं जाराकार्डमा कार्ड्स्वास् न्त्राह्यार्यार्थेहें ही लगालगतिया ११ न्यालगलिया मुश्राश्रावालामा न्याह्यार्थेहे हें बालगतिय

*ૺ૱ઽઽઽૡ૽ૺૡ૽ૺૡ૿ૢૹ૾ૢૹ૾ૢ૱૾ૢ૽ૺ૱૱ૢ૽ઌ૽ૹૢઌઌ૽*ઌ૱ઌ૽૱ઌ૱ઌ૱ઌૺૺૹઌૺઌ૽ૺ ૡ૾ૺઌ૽ૺૼૺૡૢ૾ૺૺૺ૾૽૾ૢ૽૱ઌૢ૿<u>ઌ૽ૺૺૼૺ૱ઌૢૼઌૢ૾ૺ૱ૡૢ૾ૺ</u>૱ઌઌઌઌ૽ઌઌૢ૽ૼ૽ લ્યુાન્તાઇમમેઇલિલાફેટ સાંતારાબાર્ટ્સાફેક્સું! 

un vagisti<u>ngg di ng</u>ada bangggy ya bahah neong dingda balilig

TEXT III

निर्णालामात्री । महित्तवैवाराकार्यसीर्मुकातमार्थान् । निर्णानिर्मिस्वाद्गार्वार्याः वर्णावार्याः। નાહ્યાનું દ્વાપુર મોલાઇ ત્રાત્રે રાજ્યાનુ રાજમાનું માના નામાનું માના ત્યાર છે. તાલુકા માના માના માના માના માના 

Joanishandi केर्यानक्युमेरीयमारुर्युनास्त्राकर्यामार्थाकर्यामार्था रुप्रेनार्थितार्थितार्थात्राक्रावार्था जाः वितान्त्रीयार्थानुत्रीयात्वातात्वरा विवास्त्रीराङ्गीत्यातात्वातात्ववात्वरात्वरात्वराष्ट्रीत्वराष्ट्रीयात्व <u>ભૂતાર્શું ા ગાલા સુશ્રી લા હું તેણુ નવી લાગ તે નવેલા છે. તે તે લાગુરુ નવેલા ભાગમાં ભાગ નવાલ છે. તે ના જે નામ છે</u> કુલ

તાતાંતાનાતાંતાના વાતાનું ક્રિયોનાન ક્ષાવાને સામાના ક્ષાવાના ક્ષાવાના ક્ષાવાના ક્ષાયાના ક્ષાયાના ક્ષાયાના સામાન તમાનના શુત્તિના ક્ષાયાના કૃષ્યાના ઉદ્દાર્ગ ક્ષાયાના ક્ષાયાના પ્રાપ્ત ક્ષાયાના પ્રાપ્ત ક્ષાયાના પ્રાપ્ત નાવનાના સિલ્ટી ત્રિયોના કર્તાના મુખ્યાને સુપ્ત ક્ષાયાના ક્ષાયાના કૃષ્યાના ક્ષાયાના કૃષ્યાના ક્ષાયાના ક્ષાયાના કૃષ્યાન કુર્ત્યાના કુષ્યાના સુપ્ત કુષ્યાના કૃષ્યાના કૃષ્

ળાદ્રાળાનુદર્ભ હરાતું. કૃતુનુનુનું ઉદ્દેશ હરાતું મેંલ્ટી ) કે ત્યું પેતાર્ચે ભાગ જેદાવક્રી કર્યો અનુનવેનુ ખાઉપ તાલા પ્રાપ્તાલ કિમ્મુક્સ કર્યાના પ્રપ્તાલું લાયાનું સાથાનું તાલા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્

ત્રદેશીલેંચી કુલ્ફેલિજા ભૂજિદાનીભારખ્યાં કું ભૂજીવીલેમાં નાનવેગા ફેશ્કર્મયોમાં કે જોજનાતર્ભાષ્ટિનિશ્વિકામાં નેવાપલિ કે ભૂજિદાપુષ્ણપ્રેખાતાતરાષ્ટ્રીય પૂર્વો કદાનાર્લ્હોનિશ્રીકૃતિશુરિકાપ્રેખાયું મુખ્યાં નાર્યાત્રીપ્રોબાયોમાં પ્રથમિયાલે ફેશ્કેલિયો કારતાત્રી શિપ્તાનાવામાં મુખ્યત્વે મુખ્યત્વે મુખ્યત્વે મુખ્યત્વે મુખ્યત્વે મુખ્યત્વે મુખ્યત્વે મુખ્યત્વે મુખ્ય



મેનોમાઈલનામભારતાંતું! !હ્યું!દુરિયું!દુરિયું!દુરિયું!દુરિયું!દુરિયું!દુરિયું!દુરિયું!દુરિયું!દુરિયું!દુરિયું! કુલિક્રિનામ્યું! !ખુંતિહનાનીભારિનીતમાં જ્યાંતુનામુક્ષી !ખુંદ્રવાખાયા જ્યાંખુણ કુમાં કુ



ભારત્રોહુંભાવાવતા હાર્ગાહાંબે છું હું હું! હાભામ ભારત્ને માલા આવામાં માલાયાનો માલે છે. વ્યાન કે ભારતું! વિજી ભારત્યાં કામાના ભારત્યાં પ્રમાણ પ્રમાણ કામાના ભારત્યાં પ્રમાણ કામાના ભારત્યાં હોં! કામાના ભારત્યાં કો કે માલાયો છે! કે માલાયો કે હોવા માલાયો કે આવામાં માલાયો હોવા હોવા કે માલાયો કો કે માલાયો કો કો હોવા માલાયો કો હોવા માલાયો કો કો હોવા માલાયો કો કો હોવા માલાયો માલાયો કો હોવા માલાયો કો હોવા માલાયો કો હોવા માલાયો કો હોવા માલાયો માલાયો કો હોવા માલાયો માલાયો માલાયો માલાયો કો હોવા માલાયો કો હોવા માલાયો માલાયો માલાયો માલાયો માલાયો કો હોવા માલાયો માલાયો માલાયો કો હોવા માલાયો કો હોવા માલાયો કો હોવા માલાયો માલાયો કો હોવા માલાયા માલાયો કો હો હો હોવા માલાયા માલાયા માલાયા માલાયા માલાયા માલાયો કો હોવા માલાયા માલાયા માલાયા માલાયો કો હોવા માલાયા માતાયા માલાયા માલાયા માલાયા માલાયા માલાયા માલાયા માલાયા માલાયા મ

તાર્રોતાના ક્લિક્સ વર્ષો વાસાસી આ કુર્લે કુર્લે વાસી મુખાપાતા જેને પઉઠાં પાલા પતા પાલા પતા ના કાનતા મુખા પ્રાં ના અપ્તાર્થિક તા ભાષા ભાષે મુખાપાત પતા પ્રાપ્ત કર્માં મુખ્યા પ્રાપ્ત કર્માં મુખ્ય પ્રાપ્ત માના પ્રાપ્ત મુખ્ય કે વિદ્યા પ્રાપ્ત મુખ્ય કે અપાસ મુખ્ય કુર્યો મુખ્ય કે વિદ્યા પ્રાપ્ત મુખ્ય કે અપાસ મુખ્ય કુર્યો કુર્યો કે અપાસ મુખ્ય મુખા મુખ્ય પ્રાપ્ત મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય કુર્યો માના મુખ્ય કુર્યો કુર્યો

?માર્ગુનાકાષ્ટ્રલે ત્રેનુસિંગ જિનામૂર્લા ત્યાળાક્યું જેનાળાઈકલ મેનોજીલ્જીન વાવાભાજેહેંદે! કે જો માળાશ્વા સરક્ષામાર્ગુનાળાનાશ્વા કે સ્પ્રાંક્યું માળાશ્વા ક્રાંગુણનું ત્યારાક્ષા કર્માં સ્પ્રાંક્યાનાશ્વા ક્રોગ્યું વ્યાપાલી જ્યારાણો સ્પ્રાંક્યું વાળાલિયું ત્યારા ક્રોગ્યું ત્યારા ક્રોગ્યું ત્યારા ક્રોગ્યું ત્યારા ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું ત્યારા કર્માં ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું ત્યારા ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું ક્રોગ્યું ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું ક્રોગ્યું ક્રોગ્યું ક્રોગ્યું સ્પ્રાંક્યું ક્રોગ્યું ક્રોગ્યુ

માળામારી હેટ ત્રાણુણવાલીપુર ત્યાણુણીઓમું અમ્હીકાર્યું ભવીણળાણળો ત્યાણેગુંલ્કાર્લ્ડ હો કે ત્યાંભારીણહાલાયુંલીહંક ત્યાંભકેલિયોક્ટ પાકુમોગુંશુમાં તરીયા તી. ઉપોલ્ટ ત્યાંભાણ હત્યુંકાર્યું યુંહિલી યુંહુંજાના વાલાલુંદ્રો પશામું લાસાફુનુંક ભ્રેદાનેલિકાર્યું છો. તત્યુંકાર્યુંકા હાલુણદુંલા મામેશમિર્દેશ તાલેહાર્સાફ્રે પ્રમુંહિયો બ્રેફ્ટોશાહોં ભ્રાહાર્હાણો ૧૧) મિલ્લારિયાના મામુંશિયોના મામુંશિયોના મામુંશિયોનું અમુંશિયોનું સ્વાફ્રોશોના સ્વાફ્રોલાફ્રોલા હોલારાહોણી

વૈદ્દારમામાં આવાના નિર્વાણ મોર્સે ભારતનું ક્ષારા નિર્વાણ કંપુરા કોર્યો કે ન્યું ભાર ક્ષેર્ય હ્યા છે. તે જે જે ક પ્રાથિત મુર્યો કોલો કોલા સાર્યો કોલા ભારા મુખ્યાની કોર્યો આગા મુખ્યા કોર્યો કોર્યો કોર્યો કોર્યો કોર્યો કોર્યો વાર્સિસ મુખ્ય કોલા કોર્યો કોલા માર્ચી કોર્યો કોર્યો

ત્યના સ્પૈડ્રામેણુણાર્લાનાતભાષ્ટન કે કૃતિકૃતાએમેનાતનું રેનાસ્પે શાર્માદ્રામાર્તાનાતમેદ્રે! ડેળીનુંપાષ્ટ્રળાળત ના હોતા ભારવાપાયું પ્રાપ્તિ ભાગગાત્મદેશાજના કે મુહિકૃતાએમેનાતું ભાવનાતા સ્પૈર્યો સ્પૃત્યો સંપ્તાનો નાત્રાતા ગણું ત્યાપ્રગાતાત્મદેશાજના અપૃત્યો સ્પૃત્યો એમેનાતું ભાવનાતાના દેશિયો સંપ્તાનો કુતાએમેનાતું સ્પિક્શિયો શકાળોદ્રા અપૃત્યો ભાગમાં ભાગો અને સ્પૃત્યો સાત્રાતા કુતાએમેનાત્માં સ્પિક્શિયો સ્પૃત્યો કર્યા હોયું અપ્તિ સ્પૃત્યો સાત્રાતા સાત્રાતા સ્પૃત્યો સાત્રાતા

દુર્દ્ધારાદ્રાણ શાળાના ત્યારવાલાંસુર્દ્ધા (અન્યુનાલાનાનાનાસાદ્ધાપ્રભાવાન્યનામાર્ગમાન્યુના દ્વારાણીસાં દર પુરાજાતવાસાનામાના કર્મકર્મ કે ક્રાંત્રવાજીમંચાના મૂંખાલેહારાંસાનમાં કુંદર્ભાવા કે દુર્ધ્યામાન્ય દરદ્ધ મણુક્ષાજાનવાસાનામાના કર્મકર્માણી વાર્ષોનામાના કર્મકર્માણી મુદ્ધાનામાના કર્મકર્મામાના કુંદર્ભામાના ક્રોણો ત્યારકુંતુમાં એવવાનમાં આવેલા માના ત્યારામાના માના મુખ્યો માના કર્મકર્માણી સાથે કુંદ્ધાના ક્રોણો માના ક્રોણો માન

વ્યવ્યો એક્ષેત્રહાના સર્વારાહ્યા હતાવામાં લાર્વાલાજી અભ્યાપ્રભાવમાં 1 કે જૂર્વસીતાવતંત્રમુમ્પનાણો પ્રાપ્ત સ્થાપ્ત્રિક કાર્યા સમાગ્રહી સાંગાહિતા અનુ કાર્યા નો કાર્યાના કાર્યાણીત્રહાના કાર્યાણી પ્રાપ્તા ત્યારા સ્થાપ્ત્રિક કાર્યા સાંગાહિતા અનુ કાર્યાણી કાર્યાણી કાર્યાણી કાર્યાણા ક્ષેત્રણા ક્ષેત્રણા માના માના મંચાતા શિલામુદ્દાં મુધ્યા મિતાફાર્યાણા સાંગાહિતામાં કાર્યાણ કાર્યાણા ક્ષેત્રણા ક્ષેત્રણા સાંગાહિતાના માના મંચાતા

તોત્તાર્કોલ્ફ્રેશ ભાષાવાનાર્કોલ્ફ્રેશ ફ્રાહ્માફ્કાર્કોલ્ફ્રેલ કુર્યાલાવાર્કોલ્ફ્રેશ વર્ષાબાર્લાબોર્કેલ્ફ્રેશ વર્ષાઓ કુર્યાલા કુર્યા કુર્યાલા કુરા કુર્યાલા કુર્યાલા કુર્યાલા કુર્યાલા કુર્યાલા કુર્યાલા કુર્યાલા કુર્યાલા

નામેનામાં મામાના મામ આ પુરાસી તેમાના મામાના મામ મામાના મા

को निर्वातिक्षिकवोराकान्त्री निर्धावक्षाम्यक्षामाण्याक्षान्त्री निर्धावक्षाक्ष्याक्ष्याक्ष्याक्ष्यां निर्धावक्षाक्ष्यां निर्धावक्षाक्ष्यां निर्धावक्ष्याक्ष्यां निर्धावक्ष्याक्ष्यां निर्धावक्ष्यां निर्धावक्ष्यं निर्धावक्ष्यं निर्धावक्षयं निर्धावक्ययं निर्धावक्षयं नि



TEXT V

| ने निरिय । रिरा करा दुरा खुरा बुर्ग किया । रिरा गार्चुरा कुरा का गार्चे । सिर्ह्ने राज्य हा गुर्ग हा गार्ग |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

| é. | Way Control                    |  |
|----|--------------------------------|--|
| 12 | र भागवसी वास्त्रा का वास्त्र । |  |
|    |                                |  |

TEXT IV



તુંનુ કિરાસ નાનાન એશ્રેશે! તિજુરિ(ત્સ) મિચમાએ(ત્રાનું(હ્યુંલોમાગ્રહ્મીત) પ્રિતિજુર્વાર્ષનાળાતુરાએ(બ્રહ્મીય સુરારમોનુંપંત્રમંત્રમાળાંએ<u>પી ક્રિયુંનુએ) ન્</u>યાતાનું જ્યોત્મિયા ક્રિયુંલાને નામાના ત્યોત્માના જો કિરામાના મુજબાના સામેત્રમાં ક્રિયુંનુએ સ્ટામ્યું સ્ટિયુંનું સ્ટામ્યું સ્ટામ્યું સ્ટામ્યું સ્ટામ્યુંનું સ્ટામ



भाषाल । - जान्हे ॥ कर्ने विकामग्रेहिम । नेपाली क्रियाक्र कार्यवाम्याम । सिकासभावक्रमात्म क्रायुक्त कर्ने । व्यवस्थान क्रियाक्री (

અમ! ક્રિક્શક્રોક્ષાસ્ટ્રિસ્સિટ્સિપોરી! ક્રિક્સનેનનાલિકાર્ઠમાજાહૂલતો! કેન્યૂનાનાલિકાર્ટ્સક્રિયાના) ! ૦-વેલામએમાવમ! ક્લિલેલિજનાર્ક્કલાનુવાવ્યુપ્તએ ક્લિલોસ્ટ્રિક્સિનોગુલ્સુ! ક્લિલેનોપ્રેલોદ્રેત્ય ૧૧૧૧માનાલિકાર ક્લિલેલિજનાર્ક્કલાનુવાના ક્લિલેલિજના ક્લિલેલિજના ક્લિલેલિજના ક્લિલેલિજના ક્લિલેલિજના ક્લિલેલિજના ૧૩૦

वर्णस्वातस्वासामाना । च्रामितासम्बद्धां पूर्वास्त्रमान्त्राचीत्। १०भ्रेषाव्यमानम् (१०४५) १८०५ । १८०५ । १८०५ । १८०५ । १८०० । १८०० ।



ભાદીત્વાન કિર્માળાઓ કાળનાયું ભાગાનું કિર્માણ ક્રિયા કર્માં કરમાં કર્માં કર્માં કર્માં કરમાં કર્માં કર્માં કર્માં કર્માં કર્માં કર્માં કર્માં કર્માં કર્માં કરમાં કર્માં કર્માં કર્માં કરમાં કર્માં કરમાં કરમા



ું બુદ્ધાનું નું મુદ્દાના વ્યારા કહેના અપાર્સ્ટી ક્રિક્ટ્રેમાય હું દુર્શા કર્માના કર્માને ક્રિક્સા માને ક્રિક્સા

वशुमाकुर्वामुर्गान्त्री । श्रिकारोग्फर्रापुर्गार्थामाण्युं। । जिल्लामिर्याच्ये। । मुक्तामाण्युं। अस्तामिर्याच्ये। । जेलाम श्रुवाम्मुक्त्याप्त्ये। । किरावकिस्थित्याप्राप्तमाण्याच्याज्ञान्याम्ब्राय्ये। । अस्तिस्थित्याप्त्ये। । अस्तिस्थित्याप्त्ये। । जेलाम्ब्राय्ये। । अस्तिस्थित्याप्त्ये। । जेलाम्ब्राय्ये। जेलामाण्ये। । जेलामाण्ये।



# TEXT VII

्वारातार्गराजेराजेर्रा प्रकारिकाकुवालीलबिवाराच्यान । जिल्हा । कुण्याकार्मकार्गराकापूर्वाम ) मकूर्वावर्म्याकार्यात्रकार्याक्ष्यात्रक्षयाः । जिल्ह्येरिसेर्वार्यिकार्याच्या । अज्ञावन्त्रम् । कुण । रिवालक्ष्यान्द्रम् । प्रवास्त्रम् । कुर्वायान्द्रम् । जिल्ह्याच्यान्त्रम् । अण्यान्द्रम् । अप्रवास्त्रम् बुण्यान्द्रम् । । रिवाल्यान्द्रम् । जिल्ह्यानान्द्रम् । जिल्ह्यानान्द्रम् । जिल्ह्यान्द्रम् । जिल्ह्यान्द्रम् । जिल्ह्यान्द्रम् । जिल्ह्यान्द्रम्



TEXT VI

ત્વરાવ્યુંએ નિયાનાના ચાર્ટને | ભૂતિવ્યાન્યુનામાના મિતાનાનેતાનુના કુંબતાવાના નિર્માણના નિર્માણના નિર્માણના મિતાનાના મુખ્યત્વેના મિતાનાના મુખ્ય

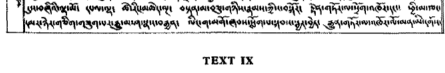
ભારો 1 મુર્ભાવન ક્રિયા સુધા સુધા તામાણ ભારત 1 મેના માળા દુષ્ટ્રી મેનુના સુધા 1 1 ૧૯૫૫ કરો છો. ભાગ છુળા 1 મહે! દુખાણ અલ્લાન મુદ્ધા મુખ્યાન માને કર્મા તેના મુખ્ય સુધા માને મુખ્ય માને મુખ્ય મુખ્ય 1 મુખ્ય મુખ્ય 1 મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય વિદ્યા મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય મુખ્ય સુધા મુખ્ય મુ આ મુખ્ય મુખ્ય

જાત્રોઆતેરાનું! !જ્ઞવાત્રાજોત્રીલાવ્યાભાવના !શ્રીત્યાંચ્યુવ્યામેઆલીવહિંત! !ત્યાંસ્યાલીવીવ્ય મુંતા! કહેવાતભીત્રીત્યાભાવવ્યાભાબ્યુતા! !મામુયુર્વાના ચેત્રાનાએલાપાબલકર! કવ્યાંભાવણ જ્યાંતાભાગ!! કેવાલાજીઓ કર્માં કેવાનાના ક્રિયાના ક્રિયાના ક્રિયાના ક્રિયાના ક્રિયાના ક્રિયાના ક્રિયાના ક્રિયાના ભાગ!

ભૂપ )મુંધિષ્ણાનુંનાષ્ટભુષાનાનું !એલ્મુનોકોદ્રોન્સ્ટોન્સિલમાન ! માન્યનામાનુર્વાનુનાનુનાન્યાનાર્ચનાલ્યો !હેનાનાસ્વાન્સા પત્તાનુનિલ્ધ !મ્સેનુનાસ્થ્વાસુનીમાનાનુને !નનામાનામાનાસ્થાનિલ્ધા !એર્નાનાસ્થાનોસુન્નનાસ્થાનુનિલ્ધાને મુવામિલ્લિનાનું !સ્સેનુનાસ્થાનામાનું !નનામાનાસુનાચાનામાનામાના ! !નુનામુલ્લામાર્ચાનામાને !મિન્યનાનાને મુવામાર્ભાલિલ્સેનાનામાં !નેનાલેલલિલ્સામાનામાનામાના !નેનાલસુનાસુનામાનામાનામાનામાન્યાનામાનામાનામાનામાનામાનામાનામાન

०भूग०पुष्टेतं। ड्रिनंकर्यमार्थेमणकामार्युप्कलामल्युं। निर्मूगलाज्ञान्यसम्बेन्यमण्डुत्। निर्माणकाम्यान्यस्य विद्यासम्बद्धाः वि

|                                    | . 39 ~                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                 | <del></del>                        |                                       |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------|
| જિંદ મુખ્યા જા                     | निर्माणीयः क्षितिसामित्रम् ।<br>भारतान्त्रीयः जिल्लामित्रम्<br>भारतान्त्रीयः जिल्लामित्रम् | લ્ફિયાનના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના ક<br>આ પ્રાથમિક કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના કોલ્ફિયાના | દ્રિયમાં કામાં માત્રામાં મુદ્રાનું | તાર્કાલિક મુખ્યું<br>તાર્મવાલાવું છું |
| इत्ह्री विभिन्ती                   | म् नेवाह्तारुप्ताम् नापर्वेत ११                                                            | <i>યુ:</i> છે. જેવાન જ <u>વા તું તે</u> છ                                                                                                                                                                                       | ઇ ક્રિયા <u>બાજૂવા</u> માર્ટના     | डन १५५७५५                             |
| رهم                                | , १वावर्रेनामण , १वल                                                                       | વારુવામાગુપામાનાગુર્વે                                                                                                                                                                                                          | <i>બિલ્લિનિનિન</i> હુંતિયા છું     | ) <i>}ુંધુા</i> ન્હુામુન્યા           |
| ર્મના માર્ટલોક ભા<br>કુમાના જુવાલી | પ્ઉનભ્લી 1ને નુંતા દુંગાં કુંનાર્મ<br>નિષ્કળાન મંજીના (ઉભાગી તૃંગ્                         | ว วริสาเบลิเลดิสเพิ่มกั                                                                                                                                                                                                         | લેજાવે કહેલ્લામાં મુખ્યાના છે.     | મંદ્રો મિલાઇલેવ                       |



के कारा क्षेत्र में पूर्व पूरा कर हा का प्राची में ता है त्या दे की विश्व है है

10:0

**√26**€

ભકુનજીમનામુર્ણિવના સાંભામેતિમાર્જી ખુલનામું જ્યૂતા જેમાત્રાંગ્નના તૈયામાર્ગ્યન પ્રમાણ પ્રાપ્તાનિક્ષ કર્માનુમન મુનેમાનમજીને જીમારજભાષા ઉભાગ કિમાનાનું પ્રાપ્ત સુમાંમાં પ્રાપ્ત કર્માં કૈની ર્મા પ્રમુખાન મુનેમાર્ગ જ્યુના જેમાં જ્યાં જીમાં જેમાં જેમા



TEXT VIII

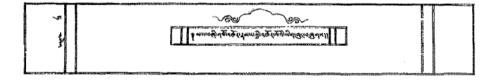
જુવાંત્રી હ્યુનાર્જી !(હલેનુાયર્જુનાંજુનાનું) ચિનજીતનાભાગામનામાં આપણ !(હલેતેનેનામાંનુનાર્જી) !સનાવ્યસ્ટેન્ટન એએવાર્જી! !ડુલિમાણતેનામનામજીમભ્યુનિ કેલેબ્જૂઆજારમિકાંત્રાનિલ ! ખુર્ભેશનોનામનામુનોનામાંના !ડુનુંનું સ્વ સુરાસેભાપજુનામુખુ ! મુદ્રાવ્યક્ષામંત્રિનાર્જુઆમંત્રી !અલ્યુન્સજીનુંનાભેભાવી !બ્રેગ્નેસ્ટ્રના ક્રિયોનામુનાર્જી કર્માનેનામાં ક્યાર્જી !વેલિકામાં સુરામુખુ !સંજીનામાં મુખ્યત્વે !સ્વો જીવેનો મુખ્યત્વે ! મુખ્યત્વે ! મુખ્યત્વે ! અમાર્જી મુખ્યત્વે ! વિવિધાના સુરામુખુ !સંજીનામાં મુખ્યત્વે ! મુખ્યત્વે ! મુખ્યત્વે ! મુખ્યત્વે ! મુખ્યત્વે !

જુર્યા હેલ્પૂર્! ! છેું.બાર્ટ્સું દૂધા તાંગલી કે ક્રાંગલી માળુ લિસ્તાનાલી કે ક્રેમાં ક્લેસ્તરનું લંગ સ્વસ્થાન વિત્યાના ક્રાંગભા કોર્માણી તો મુખાલિક માહી કોક્કમાં હતું ક્લેમાં બાર્સ્સ કોર્માણી કોર્માલિક કોર્માણી માલિક પાલા હવું મુખ્યુ જ્વારા ક્લેમાં કોર્માણી ક્લેમાં કર્માણી ક્લેમાં કોર્માણી કોર્માણી કોર્માણી કોર્માણી ક્લેમાં ક જુમાં કોર્માણી ક્લેમાં કોર્માણી કાર્માણી કોર્માણી કોરમાણી કોરમાણી કોરમાણી કોર્માણી કોર્માણી કોરમાણી કોરમાણી કોરમાણી કોરમાણી કોરમાણી ક

લેળાત્રાના સૈર્વાઓએએફ્રિલેશાનિભ્યાનિભ્યાનું પ્રિફેશનાહ્યાં આવેલાનો કુર્ત કૈર્વાનુર્મનાભાગના જીવાવૈયાનું જેવાયું જેવાયું (બેલ્ફ્રિકાયુંમાં બોજુનોએક્સોનાનું જુળાજુનોએસનોના પર્વાવએ કુરમાણું હ્યું કોર્યાના જીવાવૈયાનું જેવાયું જેવાયું જેવાયું કોર્યાઓના કેર્યાયો જુળાજુનો જેવાયું કોર્યાયો પર્વા તું કુર્યાયાઓ કુર્યા જેવાયું જેવાયું કેર્યાયો કેર્યાયો કેર્યાયો કોર્યાયો કોર્યાયો કોર્યાયો કુર્યાયો કોર્યાયો ક કુર્યાયો કુર્યાયો કુર્યાયો કુર્યાયો કુર્યાયો કુર્યાયો કોર્યાયો કોર્યાયો કુર્યાયો કુર્યાયો કુર્યાયો કુર્યાયો ક

ર્જા પ્રામાનું ક્રિયાન્ પૂર્વાન્ પૂર્વાનું મામલા લિહાનું સ્ટ્રીલાને લિહાનું લેલા નેલાર્જીનું પ્રાપ્તુરા વિભાગ તુમાનું મામલા ક્રિયાન ક્રિયાન ક્રિયાન ક્રિયાન ક્રિયાન સ્ટ્રિયાન સ

ત્રી ત્રેનાનકર્યા કરવાજીના અંત્રાનુવાજીના નામાં કર્યાં કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા છે. આ કર્યા કરા કર્યા કર્યા



TEXT XII





TEXT XI

nyll(!) hauro જ્ઞાપ્ય દેવવિષ્યામ રહિયાવીદ! !(રાવિતાર સ્ટ્રેક્ષામું વિવાત ૧૯૬૫) કેળાવાર આ મેચાર સામ સ્ટ્રિયા ! શ્રેઓ જ્યાર પ્રેપ્તિ! ! એક મેળાઇ આ ક્ષાપણ તે વાળાપણ માટે મેળા મુખ્યા કેલ્યા માત્ર કર્યા છે. કું અમાત્ર પ્રતિવાદ માત્ર કર્યા કેલ્યા કું માત્ર કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કરા કર્યા કર્ય



TEXT X

ર્તમાત્રેમાન કોર્ગર્જેમું જકાર્જે હિલાનાર્તિ નાગુમું ભાષાનું દુર્માણે કરમાના ગાણ હતા. ભારતા જેમ્લમ કરવાલિમાં વિભાગ કાર્મુનાલિમાં છે. કો જૈવાર્તા સુનાનાલા કેમાનાર્તા વિભાગ કાર્મુનાલિમાં ભાષ્ટ્રોનો કેમાને ત્યારે તેમાં મુદ્દામાં કર્મિલાના મુક્તિ મુજ્યાને કોર્મિલ કરમાં તેમાં કોર્મુના કરમાં માર્ચિક નામાં મુખ્યાને તેમાં કોર્મુના મુખ્ય મુખ્ય સ્થિત કરમાં માં મુખ્ય મુખ્ય સ્થિત સ્થિત

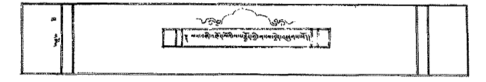
મુઠમાળાર્વેનાદ્વાલિક્ષિતળ ! Iરેનાર્વેનાામુભાજુનાર્વાલ્કાલામું Josemaddromાનું સંદર્ક ! Inrana ' હોસ્ટ ! ] તુર્ક ! પૂર્વાનુષ્યનાભૂભનાર્તા કવી ! કિજાબાભાવાનું મુંત્રિકરી ! વિઝવાના હબુગુણાં નાતુ! ! ખુંદરાં નાયાનું દ્વાતિ એવાર્હી! હતુના શિવાના માત્રિકામું ! કેનાર્વેના શ્રિયા ક્રેમાના ભાવે છે! ! નિયાના નાયા મુન્યોના મુન્યાના કર્યો છે! ! હતા

સ્કુરાજાપભાજાભાગભા / હ્યુ. ત્રના દુખાઉ રાહેના ભાગ / એલેવો હ્યું, હુંવરિંગના ઈજાન ગુળ કરી ! ન્હ્યું, ખાલુત જ્ઞેયાં સ્કુનાન લ્યુંના બના કિના ભાગ ભાગ કરી છે. તે ત્યાં માટે ત્યાં કરી કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો કર્યો ક મુર્વામાં ! કિમાર્કુનાન સ્કુનાના લાઉઠે ! નજ્ઞાન મામુરિલા હેમાના ત્રું ! ક્યોના નજી ના ક્યોના કર્યો કર્યો કર્યો જિંહો કિમાના મામ કર્યો કર્યો

જાત્તુના માત્રાતાર્ફોર્ફેક બુમાતાલિવાતારાજનાજીલાજીના ભાગુનાજીક નહેલાજીના તેલાપ્રધાનના કેમ્યું ર્ જીલ્લાપ્રવિસ્તાક્ષિલકાળાનિલિલા કુલ્લામાં આવ્યુલ મુનાલામાં ત્યાં અનાવૃત્ત નાક્રા જનાવેકલ મુનાજીન કેક્સાલ્યુલ સિલ્મજીયબીનાજી પહિલામાં મુનાલાપુર્વાતારું છે. જીનાવૃત્તા નાક્રા જનાવેકલ મુન્યુલિયો કેક્સાલ્યુલ કુલ્લામાં સુલ્યામાં કુલ્લામાં મુન્યુલિયો કુલ્યુલો નિયાના મુન્યુલિયો કુલ્યુલો કુલ્યુલી કુલ્યુલી કુલ્યુલી કુલ્યુલિયો કુલ્યુલી કુલ્યુલી

ત્રુંતા ક્ર્રોન્ટ્રોફિલ્ફાલ્કાનુંત્રિરાતાનોમાર્ટ્સ બુમાળજીમાતાએ ક્રિલાવ્હ્લમાર્તાલકરાન્ટ્રનાલાક્રેનના પહેલાનામ લાલાગ્રેમજીક્લેનામનામાં ત્રુતાલનાલ્ટ્રાઇલાઇના નિક્સિટાઇન્ડ્રનોનું પાણે ક્રિલાનામાં કર્માને ક્રિક્સિટાઇના ક્રિયોનો ક્

પાનામાનુ કૃતાર્જમાં તેળ જોવેશુ સ્રીક્ષ્યાા કર્યાન ઉપાસેશુને ક્રેનાના જેના મુખ્ય મુખ્ય ત્રાન હેટ્ટના દેવી નિર્વાણ કુર્યામાના મામ ક્રિક્શિયા કર્યા કૃતિ ક્રિક્શિયા ક્રિયા ક્રિક્શિયા ક્રિયા ક્રિક્શિયા ક્રિયા ક્રિક્શિયા ક્રિયા ક્રિક્શિયા ક્રિયા ક્રિક્શિયા ક્રિયા ક્રિક્શિયા ક્રિક્શિયા ક્રિક્શિયા ક્રિયા ક્ર



### TEXT XIII

જાન્યનામાઈ, જીનાદીનમાં નામિલિશોનાનાહીલિમાદિક્ષિણીનાનામાં દિલ્હામાં જેમહિના ક્ષેત્રોના કર્યાવા કર્યાવા છે. આ પ્રાહ્મિલ કર્યા કરા કર્યા કર્

તા પણમાનું ત્યાંમાર્ચમાર્ચમાર્ચમાર્ચમાર્ચમાં મુખ્યું દ્વામાર્ચયું કોર્મમાર્પણ કોર્મમાર્ચમાં ભ તુમુન્ચાલુમાર્ચમાર્ગાએ પુણસાર્ધ કમાતા જોવાલિકા માન્યું મુદ્ધિ માર્ધા ક્યાં ક્રમમાન કોર્ચમાં મુજ્યાં ક્ષમા ક્ષ્મમાલુમાર્ચમાર્ગાએ પુણસાર્ચમાર્ચમાં કાર્યામાં મુખ્યતાભાગમાં ક્ષેપ્રાંત પુણસાર્ચમાં મુખ્યતા કોર્મમાં મુખ્યતા ત્રિકામાં કાર્યાઓ પુણસાર્ચમાં મુખ્યતા મુખ્યતાભાગ સામે કોર્મમાં મુખ્યતા મુખ્યતા મુખ્યતા મુખ્યતા મુખ્યતા મુખ્યતા ત્રિકામાં કાર્યામાં મુખ્યતા મુખ્યતા

અનાપુર્વાલ્કું) કહુગાળાર્કે!હેલાના હ્યુમ્ફે! ૧૯૧નનિક્રાનકર્યા પ્રાર્થનાર્ક્કલાવાનાનું અનેનાર્ન્કાર્યાનાનાન્યો ન્હુનાન્ક્ર્યુમાનકર્યામાયુગ્યનેનાન્કુલિલિક વાયમહન્યાનામાં પૂર્વાનાને આવેલા ક્રોહ્યા ક્રિનિર્ધ્કર્યા કર્યાનુમાના સામાયુના સુલિલિક ફિલ્માના મુખ્યાના સામાયુના સામાયુના સામાયુના સામાયુના ક્રિનેશ ક્રિનાન્ક્રના મુખ્યુના સામાયુના ક્રિનામાં ક્રિનાના સુલિલિક સ્થાય સામાયુના સામાયુના સામાયુના સામાયુના સુલિલિક ક્રિક્ક સ્થાયાનું ક્રિનામાના સુલિલિકા સ્થાયાનું સ્થાયુના સામાયુના સામાયુના સામાયુના સામાયુના સુલિલિકા સુલિલિક

જીપ્રવેગર્જા ભુરીનાવાળનાજીનાભુનાગુનાર કૃષાળત્રેદ્રીજનાર્જીના ભુર્યાનન દિવાર દિવાર માર્ગના તપુલાનાજુનાર્જા વલ્જીનીવાલિ જુમાંકલિવ્યાળ્યુનાનાજુમાં કૃષ્ણાન્યુનાના દુવાના દુવાનાલીનાજીનાજીનાનાલીના ઉત્તરક્ષ્યા અનેતાજુનાનાબુનાનું પ્રકામુતિ તુર્વાનાનાબુદ્ધાના એક્સનાબાન્હિત્યુતાના (બુલ્લાજીનું દુધા કંશ્યાનાજુમાં મુવાનાજુમાં સુધામુનાનાજુમાં કૃષ્ણાનાના મુનાજીનાના મુનાજીનાના સ્વાનાજીનાજીના સ્વાનાના કૃષ્ણાનું ત્રુંમાનું મિતા મુનાજુમાં સુધામુના સિનાજુનાનાલિજો હૃદ્ધાના સુધાના સુધાના સુધાના સામાજના છે.

સૈર્યાઈર્વાવ્યુપાર્સપુર્ણ <u>કેર્-</u>સુંપાલા ત્યાળવાલાનુનુપુત્રાવેલવાયા કર્ત્સ્વેપાર્ધાઓપણ સુના સૈર્ય ઉવાતાસ્ત્રીકવાતપુર્ણભાષાવીસૈવાશોર્જ્યામાણ્યુપાતાઓ કૃષ્ણાના ભાષણ પ્રાપ્તાના કૃષ્ણોના પાત્રી અને કૃષ્ણોના ઉવાત શૈક્ષા તેવા કૃષ્ણોના પાત્રી માત્રી કૃષ્ણોના કૃષ્ણોના પાત્રી કૃષ્ણોના વિદ્યાના વિદ્યાના કૃષ્ણોના માત્રી કૃષ્ણોના કૃષ્ણોના વિદ્યાના કૃષ્ણોના વિદ્યાના કૃષ્ણોના વિદ્યાના કૃષ્ણોના કૃષ્ણોના વિદ્યાના કૃષ્ણોના વિદ્યાના કૃષ્ણોના વિદ્યાના કૃષ્ણોના કૃષ્ણોના વિદ્યાના કૃષ્ણોના વિદ્યાના કૃષ્ણોના કૃષ્

માળાન) ) સીધા સાહ્યું, જુરિયાના સિસ્તો પહુર્વામાં જૈયાવજી? શુભ ખાલિતા સ્વરાતાનું મુજળાર્પવારાનું !પણ્યાનુપ્રાન્યાની સ્વ કલિયા મુજળાળચાનુપુર્ણ દ્વાજીય નુર્વાદેશમાં મુખ્યાં કુર્યાનિયા ભાવનાની મુખ્યાં મુખ્યાં મુખ્યાં કુર્યાના સુધાનો સુધાનો મુખ્યાં સુધાનો મુખ્યાં કુર્યાનો મુખ્યાં મુખ્યાં મુખ્યાં કુર્યાનો મુખ્યાં મુખ્યા મુખ્યાં મુખ્ય

| n 4 | ભાજનાએ) ભાષાના વાર્સ )<br>હતુના જાકરાત્ત્રભૂતાષ્ટ્રાનાઓનાઓનાઓનાઓના કુર્દાત્રાપદિનાભાનુનાનો પ્રેમએના ભાકવાપુનામાણ ! પ્રના<br>૪૩ન |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                                                                                                                 |

# TEXT XIV



ત્રુંતાસ્ત્રિક કુમુસ્ટ્રીરહાશ્યુમ ત્રેમાતામનાળનામૈનાસિયાણા અને ભાળામેવારથનાના પ્રાર્કિશના સ્વાળામિતાળા પ્રાર્ધ એ પાળા બાવના ભાગમાં આવેલા હુમુક કુમુસ્ટ્રી કુમુસ્ટ્રી ભાગ પ્રાર્ધિક પાણ કુમ્યુન્સ માને સ્વાયો આ માને સ્વાયો ત્રુંતુમું જ્યાં આ ભાગમાં આ માને કુમુસ્ટ્રી કુમુસ્ટ્રી કુમુસ્ટ્રી કુમ્યુન્સ માને કુમ્યુન્સ સ્વાયો કુમાને આ માને સ્વાયો સ્વાયો

#### TEXT XV



nલેવામાં શ્રેણાર્તાલેઇ લિક્સા ઇક્સા કુમાર્યું હતું કહે તે શ્રેલ કો મુખ્યા કર્યો મુખ્યા ક્ષેત્ર કર્યો હતે છે. ત કર્યું શ્રેમાલાના ત્રિક્ષા મુખ્યાનુ ક્ષેત્રા મુખ્યાનુ કર્યો હતા તાલે કર્યો કર્યા કર્યા કર્યો કર્યો કર્યા કર્યો કર્યો કર્યા કર્યા

૦ભારાજ્યનામુકામાર્કીપ્ર્યુપ્રિક્રિમાર્કીસ્થિનોપ્રીલિયામાનુનાનીલિયાનીસ્થિનોપાલિજનાનાના અલાગુર્જોના નિયુપ્સિલિયો એલિયોનાનુનિર્જ્યનામાર્ગુદ્ધા નિયાલિજી માનુનિર્ફિયો ક્રિયો ક્રિયોનાનો માનુનિર્ફિયો માનુનિર્ફિયોનો સ્થિનો સ્થિનો ક્રિયોના ક્રિયોનાનુના દુવાના માનુના નિયાનુનિર્ફિયો ક્રિયો ક્રિયોના ક્રિયોનો સ્થિનો માનુની માનુના ક્રિયોનો માનુ ત્રિયોના ક્રિયોનાનુની ક્રિયોન્ફિયોના માનુનિર્ફિયોને ક્રિયોના ક્રિયોનો સ્થિનો માનુની માનુની માનુની સ્થિનો માનુન

ખાનતાના(૦૪)ભાગમાં ભાર્હુભાસુર્લાતો તાતાના ક્ષેત્રામું માળામ કર્તાલા ૧૬ તર્માણ છે. નકાસ નાર્તાવેક્ષાં ભાગ કર્માણ કર્માણ કર્માં કર્માણ કર્માણ કર્માણ કર્માણ છે. કર્મામ માણ કર્માણ કર્માણ કર્માલા કર્માણ ૧૦૦૧

નકરાં8નાનાવ્યાના જાર્ચે) ∫ કુર્ય રાવબાજુયોમુર્પાકેવાંત્રનાજીનાબારભાષ્યત્રેતુંત્રમેર્યાનુંલીનીનાએ)નકુળાકવાચેમાનુનાન્યૂ! ∫≎ર્વનાન્યુ! હૈર્વાત્રમુર્વાનાર્જનાજીના અવ્યા∍ર્વાનું શ્રુમભર્તાઈનોમુર્યાએમુર્યાએમુર્યાનાર્જાયક્રિયાંદ્રાંકિયાંઆપ્યાં મુર્વા વતા પહેલનકુર્યાતા શાન@તિર્વાતા ક્ષેત્રાંતામાં ક્ષામિતાએમાં જેમાં જેનામુર્વાદ્રાંતાનેનું માંત્રીતાકિયાંત્રાના(ત

એમાના સેવાને ત્રુંમાર્યતોએમ ડિયુર્ન કર્યું નુર્સપુષ્ઠ પરિસંધારીના કર્યાના ઉત્તમાર્મા હોવાના પુત્રાનો ભાજના તાર ભારુવાનમાં વાયુર્વા વ્યાપ્રે અભ્યાપી ત્યાપાસ માર્યા કર્યા છેલા કર્યાના કર્યા કર્યા છેલા ક્ષાપ્ર માર્યા ક્ષાપ્ર જેવા જ્યાપાસ ક્ષાપ્ર ક જેવા જ્યાપાસ ક્ષાપ્ર ક ક્ષાપ્ર ક્ષાપ્ય ક્ષાપ્ર ક્ષાપ્ય ક્ષાપ્ર ક્ષાપ્ય ક્ષાપ્ર ક્ષાપ્ર ક્ષાપ્ર ક્ષાપ્ર ક્ષા ક્ષાપ્ર ક્ષાપ્ર ક્મ

ગામુંત્રાલિક કેમનાંત્રાઓના (તેતાને હોનાંતાર્જો જેઇલિંત્ડલાં ક્લાનો કોલ્યાનીમાં ( નેને હેનોનુમાની તેતુમાં માણેલામું ઓપાત (એલિં ક્લાનુમાં કોનામુંત્રીકો પ્રમાનો નેનામુંડ્રિયા પ્રમાનો નેનામુંડ્રિયા કોનામુંત્રી (તે કુનાનુમાં લાખું નેનામુંડ્રિયા) કિનામુંત્રી (તે કુનામુંત્રી) (તે કુનામ

કુરલ્હનાનીતામામસ્થારમાં કુર્મમાનીત્ર્રેઆપણે જંગાકનાતાકલાનીતિક્ર્યાનુનીયાઉનોળગાભાજો Internet કુર્પેક્ષીનુનિયોતાનુનીવ્યાવાનામાં ક્રિયોનીતાસ્થાના કુર્માનુનિયા સ્વાપણના સાંભાષા કાલ્યુલોનાર્જ્યોત્વાહનાશ્વાસમાં કુર્માયું કુર્માયું કુર્માયા કુરમાં કુરમાં



કુંાર્ભામ અનાવાનું ક્રીપ્રચાણું આવ્યાના બહું માં યુને કૃષ્ણ કૃષ્ણ માને પાર્સ માર્ભ્ય માર્પિયા છે. માર્પ્ય માર્પ્ય પ્રાપ્ય માર્પ્ય પ્રાપ્ય માર્પ્ય માર



## TEXT XVI

20) ૧૦૧૫ને નામાન્ય વધામાં જેવા કર્યો (જીવામત્રી માર્યો જો જો જો છે. કર્યો કર્યા કર્યો કર્યા કર્યા કર્યો કર્યો કર્યો કર્યા કર્

ક્ષ્મ્માલિયા ક્ષેત્રાના તર્કાલ સ્થાના ભાગ કર્મના ક્ષ્મ્યાના ક્ષ્મિયા ક્ષ્મિયા ક્ષ્મિયા ક્ષ્મિયા હો છે. જે આ ક્ષેત્રાના ક્ષ્મિયા ક્રિયા ક્ષ્મિયા ક્

એ જિલ્લો જેવા તાલુકા મુખ્યા કર્યા મુખ્યા કર્યા તાલુકા કરે છે. આ પણ કરે છે. તે કરે છે. તે કરે છે. તે કરે છે. જે તાલુકા કરે તાલુકા કરે તે તાલુકા કરે છે. જે આ પણ કરે છે. જે આ પણ કરે છે. તે કરે છે. જે છે. જે છે. જે જે જે જે જ वर्तान देवात है जात है जिल्ला है जिल्ला है जात है जात

ભાગના કુંતુ ક મુંતુ કુંતુ ક

कुरमार द्वीमार्कुमार द्वीमार्जिस मार्जिस मार्जिस मार्जिस मार्जिस व्यापन मार्जिस मार्जिस मार्जिस मार्जिस मार्जिस म्बर्गावपुण्डशास्त्राम्सिक्यावभूतिमानपुर्द्रगावाता मेरिठासाका मुशुक्रानुत्वे दर्माएक्यानास्र गङ्गीतिमानाक्ष्री ૦૫૧નિયામાં ભારત મુક્તાન મુક્તાન માર્ચ નિયાન તે કાર્યા તાલુકાની મુદ્દાના તાલુકાના માર્ચા માર્ચા છે. જો ના હતા છે ના માના માર્ચાના માર્ચા માર્ચા

Jugtyny tordandi Allengitzingi gittomungitanin Buntandi digi

ચુજિલનુ!રંગ્ભાન્મું <u>નિયતાર્વલિલાનુનિતરાહિનોન</u> એલ્પ્રિયુગ્યુએપિનોરંગ્નિન્ધાપુનાણુવ્લકવાન્યુણના અનાએ, સ્વાતરા Blidili anglathouisanuslitatibliongisoninkliveghorionan Amisatemunganen galeditan <u>િએાર્વા કુન્નાના શુર્જિલ ભાગ મુજી અને અના માં માં ઉર્ભાઈ રા અમિનમાં</u> **ખે**લ્લું હ (distallinflorini Biblicanddig adje palinialing કું(ાનુ/દર્કુ,મ્માન્ટિલા-નુનાલનાવામાં ઉત્તવના કુવા ભાગના માન્યું **ના ०**तेकाकराज्युष्ठश Hanily annoad Mighton **ग्रह्मार्के किल्का किला વ્યોગમા**ળમાના મુદ્દા છુટ્ટી

# GLOSSARY

ea'u charm box

This glossary, in Tibetan alphabetical order, contains only the Tibetan and Sanksrit terms used in the English text and those which occur in the inscriptions of the illustrations.

kapāla Sanskrit (hereafter Skr.), skull-cup kila Skr. triple-bladed ritual dagger kuia Skr., a sacred grass ko-thod Tibetan woman's head-dress kong-zor triangular cup for keeping the zor (q.v.) klu see Naga klu-nor nyer-geig various offerings to the Nàgas klu'i-gnas dwelling of the Nagas dkyil-'khor = mandala (q.v.) bha'-sam honorific for samta (q.v.) rkang-gling bone trumpets rkang-gsum tripod bskang-gso 'atonement ritual' bskul-pa-po he who urges a learned man to write a book, instigator bskrad-pa'i 'khor-lo cakra (q.v.) used in exorcism

khagyen see kha-rgyan kha-revan bunch of peacock feathers and kusa grass used with a vase in ablution kha bsgyur-ba to paraphrase, amplify a passage kha-sbyor two circular objects put together face to face khyung see garuda

khrag-gi mchod-pa offering of blood, one of the five nang-mehod (q.v.)

khram-shing wooden tablet bearing the 'black list'

mkhris-pa'i dri-chab fluid of the gallbladder as an offering, one of the five nangmchod (q.v.)

'khor-lo = cakra (q.v.) khrul-snang illusive vision, mystic experience

garuda Skr., mythical bird, enemy of snakes, hence antidote of the Nagas gu-ling gold go-cha armour gos-thung short garment eri-gue curved knife, attribute of the däkinis grib-sel purificatory ritual gru-bahi square gru-gsum triangular glang-ru ox horn dgang-blugs = dgang-gzar and blugs-gzar (q.v.) dgang-gear ritual ladle used in the homa (q.v.) rite dga'-ba joy, enjoyment dgra-sta type of axe

beer type of noxious spirit that causes

obstruction bgegs-gtor torma (q.v.) offered to the bgegs (q.v.) spirits

'gugs-pa'i 'khor-lo diagram of a concentric circle with inscribed mantras (q.v.), used for summoning spirits in rituals

'gugs-pa'î linga linga (q.v.) used for evoking spirits

'gong-po spirits who cause mishaps rgya-can sealed, hidden

rgyal-mtshan victory banner rgyal-bsen type of noxious spirit rgyas-pa see 'phrin-las bzhi

rgyas-pa'i lha-mo an aspect of the goddess dPal-ldan lha-mo

rgyun-gior = 'bul-gior (q.v.) sgab-'dre ghost

sgo-nga egg sgyid-thang hollow of the knee sgral-ba to liberate, deliver, slay sgrub-thabs 'method of realization' (= Skr. sādhana), usualiy a text setting forth the means of realization of a divinity sgrub-pod volume of the ritual text

sgral-gri titual sword bsgral-dbang empowerment initiation of

liberation

mngon-spyod (= abhicara, Skr.) tites involving the subjugation or slaying of one's foe

rnea drum sngags-'chang tantrist

cakra Skr. wheel, often transliterated as tsa-kra in Tibetan, referring to a diagram of concentric circles with inscribed mantras (q.v.)

cakravartin Skr. Buddhist ideal emperor. universal monarch

cumbana Skr. 'close contact' cod-pan ritual diadem, crown beas-chog imprecation ritual

lcaes-kyu hook leags-thag chain chig-dril confluence, unity chu-'khor cakra (q.v.) for symbolizing

water

chos-dung conch shell chos-bdag disciple to whom a teaching is especially entrusted by a master

chos-dbyug cane chos-sman ritual medicine mchod-gtor = mchod-pa'i gtor-ma (q.v.), 'sacrificial cake'

mchod-gtor sman-rak see sman-rak gtor-

mchod-dpon sacristan

ja-rag type of tea-pot

nya-bo = linga (q.v.) nyi-zla kha-sbyor 'union of the sun and moon', cf. kha-thvor

nyer-spyod ritual articles, utility, oblation gnyan mountain god

gnyis-zhus 'copied twice', second copy snying heart

torma see gtor-ma

gter-ston person who finds old documents, religious texts hidden or buried gter-srung guardian of religious texts hidden or buried

gtor-kheb altar-cloth gtor-cog altat

ptor-ma sacrificial cake

gtor-zor gtor-ma (q.v.) used as a hutling offering in rituals, cf. gtor-zlog

gtor-zlog rite for turning away or back or averting noxious spirits

btags-grol 'realization through wearing', a form of cakra (q.v.) worn around the neck, essentially a meditative teaching

btags-grol 'ja'-shel crystal used in the btags-gral (q.v.) teaching for explaining the nature of the luminous mind

ria-zhal epithet of Hayagrīva rten support, base

rten-gtor torma (q.v.) representing a divinity

ltas-ngan evil omen

Ite-mig hole in the centre of an object, e.g. the navel of a water-mill

stegs = gtor-cog (q.v.)

thun various substances such as mustard seed used as ritual weapons

thun-gtor torma (q.v.) used as a thun (q.v.) thun-snod container of the thun (q.v.) usually a horn, cf. thun-rva

thun-rea horn for keeping the thun (q.v.)

thun-ru = thun-rva (q.v.)

tho-ba hammer

thog-mda' thunderbolt

thod-thun skull used as a thun (q.v.)

thod-thun 'khor-lo diagram of circles with inscribed mantras used in imprecation rites thod-pa skull

thod-khrag skuil-cup full of blood mtha'i dmag-dpung army of the borderlands

mthu-dbang empowerment initiation in magic rites

dākiņī Skr., type of yogini and goddess; feminine partner in tantric rituals

damaru Skr., hand-drum

dam-sgrib 'impurities of the broken vows'

dam-sel lapse from vows

dam-sri person, alive or dead, who has broken his religious vows by becoming an opponent of the lama from whom he has taken vows

dar-skud silk thread

dung conch

drag-'khor see drag-po'i 'khor-lo drag-po see 'phrin-las bzhi

drag-po'i 'khor-lo cakra (q.v.) used in magic rituals

drag-po'i nyer-spyod items needed in magic rituals

drag-po'i lha-mo the fierce aspect of dPalldan lha-mo

drag-mo type of torma (q.v.)

drag-las magic rite in which the exorcist aims at subjugating his foe, cf. las-sbyor dri-chab scented water, one of the five phyi-mchod (q.v.)

dril-bu Buddhist bell

drel-eson mule

bdud-mo bzhi four kinds of she-demon edugs parasol, canopy

bdug-spos incense, one of the five phyimchod (q.v.)

mda' ztrow

mdune spear

'das ma-'das those who are within this world (ma-'das), e.g., mountain gods, and those who are beyond ('das), e.g. Mahäkāla. Phrase used to classify deities according to their spiritual status

rdul-du brlag-rdzas substances that have the effect of destruction

rdo-rie see vajra

rdo-rje rgya-gram crossed vajra (q.v.) rdo-rie slob-dpon officiating master in **Buddhist rituals** 

lde-mig key

sdig-pa scorpion

sdigs-mdzub threatening gesture of the right hand, pointing the forefinger and index finger

sde-brgyad the eight categories of semideities

sde-srid title: ruler, governor

Naga Skr., mythical snake, ruler of the underworlds

nang-gi nyer-spyod oblation in esoteric rituals

nang-mehod offerings used in esoteric rituals

nang-rten 'internal support', an article kept to symbolize a deity, usually a figure of the deity

nad-rkyal bag containing 'disease', usually an attribute of a deity

nad-gdon spirits who bring illness

nad zhi-ba'i 'khor-lo diagram of a concentric circle, inscribed with mantras and used for dissipating illness

nas barley

nas-phud the first part of barley crop nal-bu child born of incestuous union mi-ri kind of stone(?)

ne'u-le mongoose

nor-bu jewel

gnod-sbyin ( yaksa, Skr), class of semi-

mnan-thod skull used in imprecation rites rnam-bum vase used in ablution ceremony snag-tsha ink

padma Skr., lotus padmarakta Skr., blood padmaraga Skr., ruby par-bu spherical wooden bowl spos incense spos-phor incense-burner

pha-bong long-bu thorianite, cubic crystal found embedded in sandstone in the Yarlung valley, symbol of the 'soul' (bla) of a deity (bla-rdo, q.v.), particularly of dPalldan lha-mo

pha-vang long-bu see pha-bong long-bu phud-revan receptacle containing the first part of food or fruits

phud-phor bowl phur-pa see kila

phur-srung = phur-pa'i srung-ma, the guardians of the Phur-pa cycle

phod-kha cloak worn by the Tantrists phung-byed that which causes trouble

phypa class of gods

phyag-mtshan attribute of a deity phyag-len customary practice, usage phyi-mchod lnga offerings used in certain rituals; food, water, butter-lamp, incense and flowers

phyi-rten 'external support', an article kept as the symbol of a deity, cf. nang-rten phyi-yi nyer-spyod oblation in exoteric rituals, cf. nang-gi nyer-spyod

'phrul 'magic sagacity'

'phreng-ba rosary

phrin-las bzhi four kinds of action: zhi-ba. tranquillity, peace; rgyas-pa, prosperity, progress, advancement; dbang, subjugation; drag-po, violence, agitation

bam # nya-bo (q.v.) bum-pa vase

be-con staff

bong-gson donkey

bodhicitta Shr., = gsang-rdzas (q.v.)

bya-'ug owl

byad-rdzas substances used in imprecation rites

bui-sha mouse meat

byin 'splendour'

bla-rdo 'soul stone', cf. pha-bong long-bu bla-rdo'i srog-'khor diagram of a circle containing the 'seed-syllable' (sa-bon) of a deity and the 'soul stone' (bla-rdo, q.v.)

blues-gzar ritual ladle used in the homa (q.v.) rite

bhuta Skr., ghost, goblin

dbang 1. used for translating Skr. abhiseka (q.v.); 2. subjugation, cf. 'phrin-las bzhi dbang-gi lha-mo an aspect of dPal-ldan

lha-mo

dbang-sdud subjugation dbang-po'i me-cog offering of the heart and eyes as flowers, one of the five nang-mehod (q.v.)

dbang-bum vase for the empowerment ceremony

dbang-rdzas items used in the empowerment ceremony

dbang-zhva hat worn by the master in the empowerment ceremony

dbab-rdzas substances that have the effect of summoning a deity

dbal-gtor type of torma (q.v.)

dbu-rgyan diadem

'bvung-po see bhūta

dbu-mdzad choir-master

dbyings-rig 'sphere and intellect' dbye-rdzas substances that have the effect of disintegration

'bul-grar torma (q.v.) used for offering

bru-sman grains mixed with medicinal herbs

'brub-khung triangular iron receptacle sbo belly of an animal sbyin-sreg see homa

ma-mo class of goddess

mandala Skr., circle, diagram representing celestial palace, symbol of universe mantra Skr., mystic spell man-dal derived from the term mandala (q.v.), representation of the universe, the

man-shel crystal mar-me butter-lamp mar-nag oil

world

mi-rkang gling-bu human bone trumpets me-'khor cakra (q.v.) symbolizing fire me-gos 'fire-cloth'

me-lee flame

me-tog flower, one of the five phyi-mahad (q.v.)

me-long mirror me-hom see hom rmongs-rengs unconsciousness sman medicine

sman-phud medicinal offering sman-mo class of goddess

sman-rak see sman-rak gsor-gsum sman-rak gtor-gsum the three kinds of oblation: sman, medicine; rak = rakta (q.v.); and gtor = gtor-ma (q.v.)

smyo-ba to become mad

tsakali miniature painting tsan-pa egg(?) isitia (= Skr. citta) heatt

grso-bo chief, leader bisan class of spirit rtsang barberry shrub risang-ra enclosure made of barberry shrub sticks

rtse-gsum trident rtsal-dbang see rig-pa'i rtsal-dbang

ishil-chen-gyi mar-me human-fat lamp, one of the five nang-mchod (q.v.)

tshe-'gugs type of ritual of longevity, cf. tshe-sgrub

tshe-serub ritual of longevity tshe-chu water used in ritual of longevity tshe-bdud demon who causes premature death

tshe-mda' arrow used in ritual of longevity tshe-bum vase used in ritual of longevity ishe-dbang empowerment ceremony of long life in ritual of longevity tshe-zas = tshe-ril (q.v.)

tshe-ril pill for longevity

rshe-rdzas items used in ritual of longevity tshes-beu mehod-pa prayer festival on the 10th day of the month

tshogs-kyi 'khor-lo (Skr. gaṇacakra) situal involving a great variety of offerings, the term tshogs 'assembly' here refers to a particular sacrificial cake

tshogs-'khor see tshogs-kyi 'khor-lo tshogs-zhing representation of an assembly of lamas and divinities

tshon-skud = ring-cha (q.v.) tshon-dru = tshon-skud (q.v.)

rdzas-srung substance that has the effect of protecting oneself from evil spirits

vaira Skr., often translated 'thunderbolt' or 'powerbolt', symbol of indestructibility and of Vajrayana

va-thod fox-skull zhva-nag 'black-hat' zhags-pa lasso, noose zhal-shes manual instruction

zhi-ba see 'phrin-las bzhi zhi-ba'i lha-mo the gentle aspect of dPalldan lha-mo

zhing-bkod depiction of heavens, life of saints

zhing-khams-kyi bkod-pa = zhing-bkod (q.v.)

bzhi-ba'i dbang-rten crystal used as the 'support' of the 3rd stage of the empowerment ceremony (abhiseka, q.v.)

zangs-khab copper needle zangs-gzhung copper trough zor various substances or materials hurled in the direction of one's foe in rituals

zor-gior gior-ma (q.v.) used as zor (q.v.), cf. also gtor-zor

zor-dbang empowerment initiation of the hurled offerings

zor-las performance of a ritual involving the use of zor (q.v.)

zla-gam crescent zlum-po circle, round

gzigs-snang honorific term for 'khrulsnang (q.v.)

gzungs spell

gzungs-thag variegated cord

'ur-rdo sling 'o-chol milk

yab father, the male partner vi-ge-pa scribe vi-ge'i 'du-byed-pa calligrapher yugs-skra widow's hair yum mother, the feminine partner g.yang-gzhi human skin

rakta Skr., blood rang-'thag water-mill rang-byung self-made rab-gnas consecration ral-gri = sgrol-gri(q.v.) ri-mo-ba draughtsman, artist rig-pa'i rtsal-dbang 4th stage of the empowerment ceremony (abhiseka, q.v.) ring-cha variegated cord, string, thread ril-bu pill, tablet rus-rgyan bone ornaments rus-pa'i sked-rgyan bone necklace

re-nag-gi gos garment made of re-ba (q.v.) re-ba cloth woven with yak's hair ro-dbyug corpse-topped stick used in rituals ro-g.yam cloth for wrapping the linga (q.v.)

rlung-'khor cakra (q.v.) for symbolizing wind; wind mill rlung-g.yab fan

la-cha sealing-wax las-kyi gshin-rje see las-gshin las-phur type of phur-pa (q.v.) las-bum type of vase, jug las-sbyor rite in which the officiating priest aims at subduing a foe, cf. drag-las las-bzhi = 'phrin-las bzhi (q.v.)

las-gshin Yama

linga diagram of a person, effigy of foe, sign, mark, phallus, symbol of Siva

sha-chen-gyi bdug-spos incense made of human flesh, one of the five nang-mchod (q.y.)

sha-rus-kyi zhal-zas food made of meat and bones, one of the five nang-mchod (q.v.) shva-na (Skr. śwana) dog, jackal shi-skra dead person's hair shi-'dre ghost

sher-rten see shes-rab-kyi rten shel crystal shel-'phreng crystal rosary

shes rab kyi rten article representing the feminine partner in the empowerment ceremony (abhiseka, q.v.)

shes-rab dbang 3rd stage of the empowerment ceremony (abhişeka, q.v.)

bshos food for the gods, one of the five phyi-mchod (q.v.)

sa-'khor cakra (q.v.) for symbolizing earth
sa-gnad vital point in a place
sa-tshon coloured earth
samta small wooden boards with recessed
surface for drafting or writing
siddha Skr., yogin
sindha Skr., red lead; cinnabar or sacred
ash

se-ral-kha bone apron
so-rtsi leaf of piper betel which the
Indians chew, hence tooth-pains

srung-'khor see srung-ba'i 'khor-lo srung-ba'i 'khor-lo diagram of concentric circles inscribed with mantra (q.v.) inside, often worn as an amulet

sreg-rdzas items to be burned in the homa (q.v.) rite

srog life, 'vital-force'

srog-'khor diagram of concentric circles containing the 'seed syllable' (sa-bon) which symbolizes the 'vital-force' of a divinity

srog-gi dbang-po the seed syllable of a deity srog-dbang empowerment initiation of the 'vital-force'

giang-rien 'hidden support', an article kept as the symbol of the esoteric aspect of a deity gsang-ba'i rnam-thar 'secret biography'

gsang-rdzas 'secret substance' referring to semen and the uterine blood gser-skyems tea as an oblation gser-chos name of a group of teachings gser-nya fish gser-bris lettered in gold, script in gold gson-'dre ghost of a living person

bsang purificatory ritual with the burning of juniper leaves bsad-mnan = bsad-pa dang mnan-pa 'to slay and suppress' bsun-ma type of dākiņi

bsen-mo kind of female spirit

bsreg-'phang = bsreg-pa dang 'phen-pa 'to burn and hurl'

hom triangular iron receptacle used as a fire-place

homa Skr., burning sacrificial rite hom-khung = hom (q.v.)

Iha dbye-ba'i rdzas substance used to incite the god of one's foe to abandon him

abhiseka Skr. = Tibetan dbang, often translated by initiation, consecration; dbang bskur-ba, 'to empower', hence 'empower'.

The ceremony has four stages:

1. bum-dbang, 'initiation with vase', 2. nang-dbang, 'esoteric initiation'; 3. shes-rab dbang, 'initiation with a feminine pattner'; 4. gsang-dbang, 'introduction to one's own primordial intellect'.

# BIBLIOGRAPHY

## Works in European Languages

- Ahmad, Z., Sino-Tibetan relations in the seventeenth century, Serie Orientale Roma XL (1970)
- Bèguin, G., Les mandala himālayens du Musée Guimet, Paris 1981
- Blondeau, A.-M., 'Le Tibet, aperçu historique et géographique', Essais sur l'art du Tiber, Paris 1977, 1-22
- ', 'Les religions du Tibet', Histoire des religions, Vol. III (Encyclopédie de la pléiade), Paris 1976, 233-329
- Chayet, A., Les temples de Jehol et leur modèles tibétains, Paris 1985
- Douglas, N. and White, M., Karmapa, the Black Hat Lama of Tibet, London 1976 Karmay, S. G., The Treasury of Good Sayings: A Tibetan History of Bon, London Oriental Series, Vol. 26, London 1972
- , 'King Tsa/Dza and Vajrayana', Tantric and Taoist Studies in honour of R. A. Stein, Mélanges chinois et bouddhiques, Vol. XX, Bruxelles 1981, 192-211
- ", 'The Ordinance of IHa Bla-ma Ye-shes-'od', Tibetan Studies in Honour of Hugh Richardson, Warminster 1980, 150-62
- , 'An open letter by Pho-brang Zhi-ba-'od to the Buddhists in Tibet', The Tibet Journal, Vol. 5, No. 3 (1980), 3-28
- ", 'L'apparition du petit homme tête-noire', Journal Asiatique, année 1986, Numéro 1-2, 79-138
- Kvaerne, P., 'Tibet: the Rise and Fall of a Monastic Tradition', The World of Buddhism, Bechert, H. and Gombrich, R. (ed.), London 1984, 232-70
- Macdonald, A. W., 'Religion in Tibet at the time of Srong-bisan seam-po: mvth as history', Tibetan and Buddhist Studies, Bibliotheca Orientalis Hungarica, Vol. XXIX/2, Budapest 1984, 129-40
- 'The Writing of Buddhist History in the Sharpa Area of Nepal', Studies in History of Buddhism, Delhi 1980, 121-31
- Macdonald, Ariane, 'Un portrait du Cinquième Dalai Lama', Essais sur l'art du Tibet, Paris 1977, 119-56
- Malik, I., Dalai Lamas of Tiber, Succession of Births, Delhi 1984
- Petech, L., 'The Dalai Lamas and Regents of Tibet', Toung Pao, 47, 3-5 (1959) Richardson, H. E., Tibet and its History, London 1962
- ". 'The Dalai Lamas', Shambhala, Institute of Tibetan Studies, Tring 1971, 19-30
- , A Corpus of Early Tibetan Inscriptions, James G. Forlong Series, No. XXIX, Royal Asiatic Society, London 1985
- Rockhill, W. W., 'The Dalai Lamas and Their Relations with the Manchu Emperors of China, 1644-1908', T'oung Pao, 11, No. 1, March 1910, 1-104
- Ruegg, D. S., The Life of Bu ston Rin po che, Serie Orientale Roma, XXIV (1966) Shakabpa, W. D., A Political History of Tibet, New Haven and London 1967
- Skorupski, T., Tibetan Amulets, Bangkok 1983
- Snellgrove, D. L., The Hevajra Tantra, London Oriental Series, Vol. 6, London 1050
- , Indo-Tibetan Buddhism: Indian Buddhists and their Tibetan Successors, London 1987
- and Richardson, H., A Cultural History of Tibet, London 1968
- Stein, R. A., 'Le linga des danses masquées lamaïques et la théorie des âmes', Sino-Indian Studies, Vol. V, 3-4 (1957), 200-34
- , La civilisation tibétaine, Paris 1981
- Stoddard, H., Le Mendiant de l'Amdo, Recherche sur la Haute Asie, 9, Paris 1985 Tucci, G., Tibetan Painted Scrolls, Vols. 1-II, Kyoto 1980
- , Deb t'er dmar po gsar ma, Serie Orientale Roma, XXIV, Vol. I, Roma 1971 , The Theory and Practice of the Mandala, London 1961
- Vostrikov, A. 1., Tibetan Historical Literature, Soviet Indology Series, No. 4, Delhi 1970

#### **Tibetan Sources**

- dGe-'dun blo-gros, 'Bras-spung chos-'byung, Wiesbaden 1984
- Ngag-dbang blo-bzang rgya-mtsho, Dukula, Za-hor-gyi bandhe ngag-dbang blo-bzang rgya-mtsho'i 'di-snang 'khrul-ba'i rol-rtsed rtogs-brjod-kyi tshul-du bkod-pa dukūla'i gos-bzang, Vols. 1-III, Tibetan Bonpo Community, Dolanji, Himachal Pradesh, India 1983
- , gSang-ba'i rnam-thar rgya-can (A Record of the visionary experiences of the Fifth Dalai Lama Nag-dban-blo-bzan-rgya-mtsho, Smanrtsis Shesrig Spendzod, Vol. 42), Leh 1972
- \_\_\_\_\_, Bod-kyi deb-ther dpyid-kyi rgyal-mo'i glu-dbyangs, Drepung edition
- Thub-bstan rgya-mtsho, the Thirteenth Dalai Lama (1876-1933), Srid-zhi'i 'drenmchog ngur-smrig 'chang-ba ngag-dbang blo-bzang rgya-mtsho 'jigs-med go-cha thub-bstan lang-tsho'i sde'i gsung-'bum dkar-chag dpyod-ldan yid-dbang 'phrogbyed lha'i rnga-bsang, Drepung edition
- Sangs-rgyas rgya-mtsho, sDe-stid -, Drin-can rtsa-ba'i bla-ma ngag-dbang blo-bzang rgya-mtsho'i thun-mong phyi'i rnam-thar du kūla'i gas-bzang glegs-bam gsum-pa'i 'phros, Vols. IV-VI, Zhol edition
- Thams-cad mkhyen-pa drug-pa blo-bzang rin-chen tshangs-dbyangs rgyamtsho'i thun-mong phyi'i rnam-par thar-pa duküla'i 'phro-'thud rab-gsal gser-gyi snye-ma, Zhol edition
- , Vāidūrya ser-po, Šatapijaka Series, Vol. 12 (1 and 2), New Delhi 1960

# INDEX OF PROPER NAMES

Karmaguru, 30, 34, 42, 48, 49, 50, 51, 57 Karma bstan-skyong dbang-po, 7, 9 38, 57, 62, 74 Karma drag-po, 73, 74, 156, 158, 170, 171 dGra-'dul rab-brian, 6 Катта ра, 12 Karma phun-tshogs rnam-rgyal, 4, 6, 7 m Gon-khang, 22, 24 Kublai Khan, 3, 5, 9 32, 66, 130 Kun-skyong gling-pa, gTer-ston -, 42 Kun-dea' snying-po, see Taranatha 'Gro-ba kun-sgrol, 39 Kun-dga' mi-'gyur stobs-rgyal dbang-gi rgyal-'Gro-ba kun-'dul, 62 po see Blo-brang rgya-mtsho rGval, 5, 30 Kun-dga'lha-mdzes, 6 Koko-Nor, 5, 30, 36 rGyal-meshan mehon-po, 11 Kongpo, 48, 55 rGval-rise, 24 Klu-khang, 25 Klu-sgrub snying-po, 40, 58 Ngag-gi dbang-po, Rig-'dzin -, 51, 67 Kiu-envan kun-'dul, 60, 102 Neae-dbane chos-reval, 28 Kiong-chen rab-'byams, 4 dKon-mchog chos-'phel, Gling-smad zhabsbzang rgya-misho drung ., 7, 28 dKon-mchog lhun-grub, 'Khon-ston -, 7 bKa'-brgyad, 38, 40, 41, 43, 58, 67 m Ngon-dga 2, 28, 60 bKa' brgyud-pa, 4, 5, 6, 8 mNgon-rdzogs, 58 bKa'-gdams-pa, 35, 37, 57 bKra-shis stobs-rgyal, Chos-rgyal -, Byang-INga-pa chen-po see Blo-bzang rgya-mtsho bdag -, xiii, 26, 30, 42, 51, 54, 64, 66, 67, 68,74 Candali, 67 bKra-shis-rtse, 32 bKra-shis lhun-po see Tashilhunpo 61, 62, 92 sKal-brang rgya-mtsho, 35 Cintamanicakra, 47, 48 Cog-tse-la, 36 sKyid-shod, 1 sKyin-mthing-ma, 128 lCags-po-ri, 20 Khadiravanitārā, 45, 53, 54, 66 Ch'ang an, 1 Kham, 8, 10 Chu-bo-ri. 37, 46 Chu-bzang-ba, 33 Khams-gsum zil-gnon, rTa-mgrin -, 73, 74 Chu-shur, 37 Khams-gsum zil-gnon, 9, 25 Kheritaka, 11, 35, 36 Chu-srin gdong, 00 Che-mchog, 37, 40, 41, 66 Khra-brug, 21, 42 Chenlo'u, 11 Khri-sman sa-le-ma, 128 Chos-'khor-gling, 35 Khri-srong lde-bisan, 1, 3 Chos-'khor-rgyal, 5, 28, 32 mKhar-chen-bza' see Ye-shes 'tsho-rgyal

Ganden Palace, xi, 5, 7, 9, 28, 29, passim, Garuda, 102 Guru rta-mgrin, A-gur -, 15, 16, 24, 65 Guru drag-po, 34, 46 Guru drag-dmar, 36, 39, 52, 53, 55, 62, 66, Guru bde-ba-can, 48 Gushri Khan, 8, 9, 28, 30, 32, 38 Guhya, Rong-bu -, 58 Guhyacandra, 40 Gong-dkar, 30 Grags-pa rgyal-mishan, T Gla-go dung-sgo, 42 Glang Dar-ma see Dar-ma dGa -gdong, sNgags-ram-pa -, 67 dGa' ldan chos 'khor gling, 37 dGa'-ldan pho-brang see Ganden Palace dGe-'dun-grub, Dalai Lama I, 5, 74 dGe-dun rgya-mtsho, Dalai Lama II, 5, 28 dGe-'dun blo-gros, 243

dGe-lugs-pa, 4, 5, 6, 7, 8, 10, 11, 12, 13, 30, dGe-legs dpal-brang, mKhas-grub -, 13 mGon-po bSod-nams mchog-ldan, gNas-gsar -, rGyal-ba'i 'byung-gnas, 'Brom +, 34-35

Ngag-dhang bio-brang rgya-misho see Blo-Ngag-dbang shes-rab, mChod-dpon -, 15, 21, rNga-yab-eling = Zangs-mdog doal-ri q.v.

Cittaviframana, 29, 37, 45, 48, 49, 50, 57,

Chos-rgyal Iha'i ishangs-pa see Altan Khan Chos-'phel bzang-po, 35 Chos dbang, Guru -, 42, 54, 62 Chos-dbyings rang-grol, Zur ., xiii, 7, 8, 9, 29, 30, 31, 32, 38, 44, 49, 51, 66, 67, 142, 148 Chi-bdag bdud-'ioms, 42, 82 'Chi-med bde-ldan-'khyil, 10

Jokhang, 2, 8, 32, 40, 46, 49 Jo-khang see Jokhang Jo-nang-pa, 6, 12 Jo-bo, 8 Jam-dpal rdo-rje, 37 Jam-dpal rdo-rje, Zhang-mkhar -, 29 Jam-dpal tshe-bdag, 29, 40 'Jam-dpal gshin-rje 'joms-byed, 67 'Jam-dpal bshes-gnyen, 40, 58 'Jam-dbyangs grags-pa, dGe-slong -, 15, 16, 18, 63, 68 'Jam-dbyang bstan-'dzin, gNas-btsun -, 16,

'Jig-rten dbang-phyug, 'Phags-pa -, see Lokeśvara τJe gzigs-pa Inga-ldan, 13

Nyi-ma 'od-zer, Nyang-ral -, 42, 62, 66 Nyi-zla 'od-zer see Legs-ldan rdo-rje Nyi-'od, 10, 60 gNyan Lo-isa-ba, 59, 74 rNying-ma-pa, 6, 7, 8, 21, 29, 37, 48, 51, 52, 73, 142

Taranasha, 6, 12 Tashilhunpo, 5, 7, 9, 11 gTer-bdag gling-pa, 21, 62, 67 rTa-mgrin see Hayagriva sTobs-ldan nag-po, 40, 58 bsTan-skyong dbang-po see Karma bstanskyong dbang-po bs Tan-'dzin chos-rgyal see Gushri Khan bs Tan-'dzin phrin-las, Yol-mo -, 67

Tara, 3, 45, 53, 55, 66

Thang-stong rgyal-po, Grub-chen -, 26, 32, 38, 46, 47 Thang-lha, gNyan-chen -, 30, 36, 44, 59, 64 Thugs-rje chen-po see Mahakaruna Thub bstan rgya-mtsho, Dalai Lama XIII, Thod-pa-rtsal. Rig-'dzin -, xiii, 66 Thod-'phreng-risal see Thod-pa-risal Thob-rgyal, 9

Dam-sri zil-gnon see Hayagriva Dar-ma, IHa-sras -, 2, 3 Dar-ma grags see gNyan lo-1sà-ba Dalai Lama

1 sec dGe-'dun-grub Il see dGe-'dun rgya-mtsho III see bSod-nams rgya-mtsho IV see Yon-tan rgya-misho V see Blo-brang rgya-mtsho VI see Tshangs-dbyangs rgya-mtsho XIII see Thub-bstan rgya-mtsho Dhanasanskrita, 40 Dharmaśrî, Lo-chen -, 21 Dung-skyong-ma, 36 Drag-po-risal see rDo-rje drag-po-risal Drag·mo see dPal-idan lha·mo Drag-dmar see Guru drag-dmar Dran-mchog, 54 Dri-med, Drang-srong -, 40, 41 Drung-mesho, 30 Dregs-pa see Dregs-pa hun-'dul Dregs-pa kun-'dul, 40, 57, 58 Drepung, 4, 5, 7, 9, 10, 29, 33, 34, 37, 41, 43, 53, 60, 63 gDong-la, 36 bDe-ba-can, 28, 29 bDe-ba chen-po, O-rgyan -, 50 bDe-ba bzang-po rGyal-sras -, 33 rDo-khang sngon-mo, 5 rDo-rje-grags, Ras-chung -, 28

rDo-rje grags-Idan, gNas-chung -, 26, 35, 36, 38, 42, 44, 47, 74 rDo-rje gro-lod, 19, 34, 37, 40, 41, 43, 52, 56, 58, 61, 62, 63, 73, 74, 84, 110, 112, 116, 118 rDo-rie thogs-med-rtsal see Blo-bzang rgyamisha rDo-rje drag-po-rtsal, 36, 37, 38, 39, 43, 50,

58,84 rDo-rie-brag, 60 rDo-rje legs-pa, 112, 116

rDor-legs see rDo-rie legs-pa

Nāgarakṣa 'og-gdon mthar-byed, 60, 104 Naro mkha' spyod, 66 Nam-mkha' rgyal-po, 51 Nam-mkha' rgyal-mtshan, iHo-brag -, 57 Nam-mkha'i snying-po, gNubs -, 38 Nameyal College, 10, 29, 35, 38, 39, 42, 43, 44, 51, 52, 53, 56, 60, 66 Nub-dgon-rie, Rig-'dzin -, 54 Nor-bu gling-ka see Norbulingka Nor-bu, sGvid-thang -, 67 Norbulingka, 25 gNam-skas-brag, 42 gNam-ri slon-btsan, 1, 2 gNas-chung see rDo-rje grags-ldan rNam-rgyal grva-tshang see Namgyai College College sNa-dkar-rese, 6 sNar-thang, 67

sNe'u-sdong, 5 Padmaguru, 42 Padma gling-pa, 62 Padma mshong-grol, 42, 54, 62 Padma bdud-'dul, 62, 66 Padma 'phrin-las, 60, 66 Padma las-rab-risal see Blo-bzang rgya-misho mtsho

Padma yang-gsang, 40 Padmasambhava, xiii, 26, 30, 31, 32, 34, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 62, 63, 64, 66, 67, 73, 92, 94 Putra ming-sring, 36, 60 Pehar see rDo-rje grags-ldan

Potala, 1, 3, 10, 12, 15, 16, 33, 38, 53, 54, 55, 57, 61, 76

Potata, Pho-brang -, xiv, 10, 21, 24, 25, 38, 39, 44, 47, 52, 56, 57, 59, 60, 61, 63, 66, 67, 73, 76, 86

dPal-'khar chos-sde, 24 dPal-gyi yon-tan, Bran-ka -, 2

dPal-ldan lha-mo, xiii, 22, 29, 30, 31, 33, 34, 35, 36, 38, 41, 43, 49, 53, 56, 58, 68, 69, 73, 74, 122, 124, 126, 128, 130, 132, 134, 146

sPang-chung, 32

Pha-bong-kha, 44, 59 Pha-vang g.yu-brag, 42

Phae-mo see Väräh! Phag-mo-gru, 3, 4, 6, 9

Phun-tshogs rnam-rgyal see Karma phuntshogs rnam-rgyal

Phur-pa, 33, 36, 40, 58, 66, 67, 128 Pho-brang dkar-po, 10 Pho-brang dmar-po, 10 Phags-pa, 3, 5, 9, 23

Phags-pa lha-khang, 10

'Pying-ba stag-rtse, 6 Phyong-rgyas, xi, 6, 29, 62

Phrin-las rgya-mtsho, Ja'i-sang sde-ba -, 30, 32, 47

Bu-chu, 48 Buddhabhaisajyaguru, 56, 62, 66

Be-ri, 8, 12 Beg-ise, & Nod-sbyin -, 60, 62, 74, 106, 112.

116, 128 Byang-chub gling-pa, 48

Byang-bdag Rig-'dzin see bKra-shis stobsrgyal

Byams-pa, Amdo -, 25, n. 34 Brag-sna chos-rie, 29

Brag-dmar ri-mo-can, 42 Brag seng-ge khyi-cog, 62

Braz srin-mo sbar-ries, 42 Bru, 11

Bla-ma rig-'dein, 58

Blo-gros mchog-gi rdo-rje, sMan-lung-pa -, 60 Blo-gros mchog-laan, Khra-ishang-pa ., 52,

Blo-bzang grags-pa, Tsong-kha-pa -, xiii, 4, 5, 8, 13, 28, 36, 38, 57

Blo-beang rgya-misho, Dalai Lama V, xiii, 4, 6-12, 68, 73, 243

Bio-bzang chos-grags, Dar-mo -, 15 Bio-bzang chos-revan, Pan-chen -, 7, 11 Blo-bzang mthu-stobs, mChod-dpon -, 37

Blo-brang dpal-'byor, 67 Bio-brang dbang-po, 68

Blo-bzang ye-shes, Pan-chen II, 11 Blo-bzang yon-san, dBu-mdzad -, 15, 60, 65

Blo-gsal-gling, 28 Blo-gsal rgya-mtsho, Tshar-chen -, 31, 32, 59

Bhrikuti, 66

dBang-po-sde see bKra-shis stobs-rgyal dBang-phyug see Siva dBus see Ü

Bras-spungs see Drepung Bri-gung, 48

Ma-gcig dpal-lha see dPal-ldan lha-mo Manjuśri, 3, 36, 37, 44, 57, 58, 59, 60 Mandarāvā, xiii, 40, 41, 45, 57, 58, 59, 63 Ma-mo, 40

Ma-ru-rise, 62

Mahakaruna, 39, 40, 42, 43, 44, 46, 50, 53, 57, 58, 61, 92

Mahākāla, 23, 28, 30, 31, 32, 37, 59, 60 Maitreva, 38, 63 Mu-le-ring, 56

Me-thub-ma, 42

Me-rlung 'khyil-ba, 62 Mon. 59

dMag-zor see dPal-ldan lha-mo dMag-zor rgyal-mo see dMag-zor dMar-po-ri see Potala, Pho-brang

sMan-rtsis-khang, 20 sMan-ri, 25 sMin-grol-gling, 21

Tsa-ri, 29 Tsang, 4, 5, 6, 7, 8, 11, 29, 37 Tu'u, 36 Tsong-kha-pa see Blo-brang grags-pa gTsang see Tsang gTsang-rong, 74 gTso-mo see dPal-ldan lha-mo rTsva sgyer·mo, 34

rTse rNam-rgyal grva-tshang see Namgyal College

Tsha-rting-kha, 37 Tsha-ba bka'-bcu, 28 Tshangs-dbyangs 1gya-misho, Dalai Lama VI, Ĭ2 Tshar-chen see Blo-gsal rgya-mtsho Tshe-brtan rdo-rje, Zhing-shag ., 4 m Tsho-skyes rdo-rje, 59, 66, 67, 88

Tsho-rgyal see Ye-shes 'tsho-rgyal

rDzogs-chen, 7, 16

Vairakila, 30, 34 Vairakumāra, 49, 58 Vajradhara, 43, 62 Vajrapani, 3, 37, 44, 52, 53, 57, 59, 60, 66 Vairavogini, 53, 55 Vairasattva, 41, 54 Varahi, 92 Varti, 10, 38, 44, 47, 49, 52, 53, 76 Vairocana, Lo-chen -, Ba-gor -, 63, 67 Vidhvamsana, 46, 47, 48 Vimalamitra, 40, 45, 58

Zha-lu,32 gZhis-ka-rtse see Shigatse gZhis-ka shar-pa, 15, 65

Za-hor, 18, 37, 65 Za-hor-gyi ban-de see Blo-bzang rgya-misho Za-hor-ma, O-rgyan -, 30, 33, 38, 41, 42, 48 Zangs-mdog dpal-ri, 34, 41, 44, 45, 48, 54, 55, 57, 59, 62, 66 Zab.phu, 42 Zur see Chos-dbyings rang-grol gZa'see Rāhula

Yama, xiii, 38, 55, 58, 80 Yang-dag, 40 Yang-gsang drag-po, 61, 64 Yang-gsang drag-mo see dPal-idan iha-mo Yarlung, 6, 32 Yar-lung see Yarlung Yid-'dzin-ma see Mandarāvā Yum-bu bla-sgang, 48 Ye-shes 'tsho-rgyal, mKha'-'gro -, mKharchen-bza' , xiii, 26, 34, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 48, 50, 52, 53, 54, 55, 57, 58, 62, 63, 67 Yer-ba. 55 Yon-tan rgya-mtsho, Dalai Lama IV, 6, 7

Ratna gling-pa, 42, 62 Ratna 'gro-'dul, 39 Rāhula, 30, 41, 47, 60, 112, 116 Rva-sgreng, 28, 37 Rab-gsal, 29, 38, 42 Ral-pa-can, 2, 3 Rig-'dzin rdo-rje, 25 Rigs-'dus brda'-dbang Inga-pa, 68 Rigs-'dus Padmaguru, 39 Rin-chen-grub, Bu-ston -, 4 Rin-sounes Remati see dPal-ldan lha-mo

g. Ya'-ma-lung, 62

g. Yon-ru, 67

Lanka, 46, 49, 54, 64
Las-'phro gling-pa, Gar-dbang-, 39
Las-bzhi'i lha-mo, 68
Legs-ldan rdo-rje, Rig-'dzin-, gTer-ston-, 30, 37, 47, 52, 57, 60, 61, 73
Lokeivara, 10, 38, 39, 44, 45, 47, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 57, 58, 60, 62, 63, 64, 74, 76, 76

Sakyamuni, 39
Sanigarbha, 40, 58
Sambhala, 34, 38
Sham-po-gangs, 66
Shigatse, 4
Siva, 156, 158, 168
Shun Chih, 10
Sher-rab 'od-zer, 'Phrang-mgo -, 39, 42, 62
Sridevi see dPal-Idan lha-mo
gShin-rje see Yama

Sa-skya·pa, 3, 5, 22, 31, 59 Samada, 24 Sangs-rgyas gling-pa, 42 Sangs-rgyas rgya-mssho, sDe-srid -, xiii, 10, 12, 15, 17, 20 n. 7, 24, 25, 66, 243 Sangs-rgyas ye-shes, gNubs -, 57 Sera, 5 Seng-ge'i-gdong, xiii Sene-ee edone-ma, 23 Sems-nyid ngal-gso see Cittavisramana Srong-btsan sgam-po, 1, 3, 10, 26, 32, 34, 36, 39, 44 gSang-sgrub see dPal-Idan lha-mo gSang-sngags dga'-ishal. 10 gSang-ba ye-shes, mKha'-'gro -, 48, 50 bSam-grub-rise, xiv, 4, 6, 8 oSam blo mi rgan, 53 bSam-yas, 2, 33 bSod-nams grags-pa, Pan-chen -, 7 bSod-nams rgya-mtsho, Dalai Lama III, 5, 6, 7, 9, 10 bSod-nams chos-'phel, sDe-srid -, 7, 28, 30, 44, 46 bSod-nams dpal-'bar, 48, 54, 58 bSod-nams rab-brian see bSod-nams chos-'bhel

Hūṃkara, 40, 58 Hevajra, 23 Heruka, 39, 51 A-gur see Guru rta-mgrin Ācārya dMar-po, xiii, 74 Atiša, xiii, 35, 37 Amitābha, 44, 50, 53, 92 Amitayus, 38, 42, 45, 46, 47, 50, 52, 53, 54, 55, 56, 60, 61, 63 Avalokitēšvara, 3, 10, 23, 29, 31, 37, 38,

39, 44, 47, 48, 51, 55, 58, 59, 60, 61, 64,

Hayagriva, 28, 43, 44, 45, 46, 50, 55, 56,

57, 58, 59, 60, 62, 66, 74, 80, 88, 102

Hasti, Pra-chen -, 58

76
Altan Khan, 5, 9
Ü, 8
Ekajāti, 41
E-re sgo-rdzong, 28
O-rgyan bDe-ba chen-po, 50
O-rgyan Za-hor-ma see Za-hor-ma
Oddiydna, 34