### Arthur Avalon Series-

# TANTRIK TEXTS

VOL. XX

# CIDGAGANA-CANDRIKĀ

WITH ENGLISH INTRODUCTION BY

ARNOLD AVALON

THE FIRST

ÉDITED BY

SVĀMÎ TRÎVIKRAMA TÎRTHA

PUBLISHED BY THE

ĀGA MĀNUSANDHĀNA SAMITI

7-A, Chāldābāgān, Calcutta.

CALCUTTA.
SANSKRIT BOOK DEPOT,
23-1, Cornwallis Street.

LONDON
LUZAC & Co.
46, Great Russel Street, w. c. 1.

### Nearly ready :-

- 1. Anandalahari (आवन्द्रस्ती) with commentary. Enl-rged and Revised 3rd Ed.
- 2. Taravaktisudharpava ( तारामिक्सियाणीकः)

### In preparation:-

- ा. Matsyasükta ( मतस्यस्कम् )
- 2. Laksmī Tantra ( संस्थितन्त्रम् )

Printed by—Chandra Sekhar Pathak,
Maharastra Press,
5, Simla Street, Calcutta.

#### INTRODUCTION

#### CHAPTER I

#### Authorship and Date of the Cidgagana-candrikā

The publication of the manuscript containing the text of the Cidgagana-candrikā—a book dealing with Saiva Tāntrikism in a masterly but somewhat abstruse style, demands first of all a few words about its author and date. The book has been declared by an expert Sanskrit Pandit like Svāmī Srī Trivikrama Tīrtha to be the work of the great poet Kālidāsa and his opinion is shared by others.

That Cidgagana-candrikā is the work of Kālidāsa is clearly stated by the author himself in many places of the text. In the benedictory verse the author says:—

# "इह कालिदासचन्द्रप्रसृतिरानन्दिनी स्तुतिन्याजात्।" ३

The concluding stanzas of the book also make further notes to the same effect:—

"सिद्धनाथकृततत्क्रमस्तुतेः कालिदासरचिताञ्च पश्चिकाम्।" ३०५ "कालिदासपदवीं तथाश्रितस्तत् सादकृतवाग् विज्ञाभणः॥" ३०६

In his 'Parimala' commentary on his own work 'Mahārtha-mañjari,' Gorakṣanātha (Maheśvaranātha) has quoted several passages from the Çidgagana-candrikā to substantiate his own statement. While quoting passages from the Cidgagana-candrikā the great scholar-mystic Bhāsurānandanātha (Bhāskara Rāya) in his commentary, named 'Saubhāgya-bhāskara, on the 'Lalitā-sahasranāma, acknowledged them as Kālidāsa's assertions. In some places he even mentioned the name of Cidgagana-candrikā. Amṛtānandanātha, too, in his 'Dīpikā' commentary on the 'Yoginīhṛdaya,' has referred to this celebrated work. Again, Cidgagana-candrikā by Kālidāsa is referred to by Kaivalyāśrama, a pupil of Govindāśrama, in his Saubhāgyabodhinī Ṭīkā on Ānandalaharī.\* This clearly shows that the name of the author of Cidgagana-candrikā is Kālidāsa.

<sup>\*</sup> Cf. Catalogus Codicum Sanscriticorum ( Oxf. ), p. 108.

Is the author of the Cidgagana-candrika then the same person as the great poet Kālidāsa, the brightest gem of the court of Vikramāditya? If, after going through Khandana-khanda-khādya, we can recognise a philosopher in Srī Harsa, the author of the Naisadhiya, there is nothing to be surprised at if the great poet Kālidāsa be found to be the author of a book on Tantra. Tradition says that for his supreme devotion to Goddess Kālī, he obtained from her the gift of his unparalleled poetic genius. Now the author of the Cidgagana-candrikā is also known to be a worshipper of Kālī. In many places of this book, while speaking of the glory of devotion, he addressed the Devī as Kālī and introduced himself as Kālīdāsa, the servant of Kālī. He says:—

# "केवलं तद्गुवर्णनेऽप्युमे त्वन्मुदे तद्पि दासजव्यितम्।" २७२ Again the last line "सन्मार्गालोकनाय व्यपनयतु स वस्तामसीं वृत्तिमीशः।"

of the second verse of the Cidgagana-candrikā is identical with the last line of the opening (Nāndī) verse of the Mālavikāgnimitra which may also lead to the supposition that the Mahākavi Kālidāsa and the Tāntrika Kālidāsa, the author of the Cidgagana-candrikā, are one and the same person.\*

Another traditional account records that Kālidāsa was left an orphan by the death of his parents in the prime of their lives. Brought up by a cowherd in his helpless condition, the boy though very handsome, remained illiterate. Bhīmaśukla, the king of Benares, had a daughter named Vāsantī, who was the most accomplished lady of the day. She had taken a solemn vow not to take anyone as her husband who would not be well versed in all arts and sciences. The king's ministers, who were vanquished by her in learned discussions, cleverly got her married to this Kālidāsa by a stratagem. Soon after, the princess discovered the trick that had been played on her. She, however, being a devotee of Kālī, the Goddess out of pity for her marked upon Kālidāsa's tongue the Māntrika letters

<sup>\*</sup> It would not be perhaps quite irrelevant to point out in this connexion that the concluding line of the Cidgagana-candrika which runs as

<sup>&#</sup>x27;वानरार्थमहागुद्ध' श्रीवत्सो विद्धे स तु'

(Vījākṣarāṇi) which endowed him with a ready wit in speaking and versifying. After that he came to be known as a Mahākavi and became a devoted worshipper of Kālî.\* That Kālidāsa was a worshipper of Kālī may be guessed from the celebrated Stotra Syāmalādaṇḍaka (Kāvyamālā, N. S. S.), which is ascribed to Kālidāsa. In this work he has sung the glory of Mātangī who is one of the sixteen-Mahāvidyās.

Do the dates, however, agree to warrant such identification? Of documentary evidences relating to the date of the Cidgagana-candrik? we have nothing more than the few following references.

The Sloka 305 of the work, as quoted above, states that it is more or less a continuation of Kramastuti by Siddhanātha who is also known as Sambhunātha. This has also been said by Pṛthvīdharācārya in his Bhuvaneśvarī Stotra.† So there can be no doubt that the Cidgagana-candrikā of Kālidāsa was composed after the Kramastuti. But Abhinavaguptapāda also composed another work named Kramastotra. This work is not the same as that of Sambhunātha's. Kramastotra by Abhinavaguptapāda was composed in the 66th year of Kāshmīr. The concluding lines of Kramastotra clearly state this.

Again, it is known that Sambhunātha and Abhinava-guptapāda lived and wrote in the same age. To be a little more precise, it should be made clear that from Sambhunātha Abhinavaguptapāda gathered a complete knowledge of the purport and mystery of the Tantras, and then began writing Tantra-Nibandhas. Abhinavagupta did not feel ashamed to admit this in many places of his numerous works.‡ Now

Religion and Philosophy of Käudasa by Narasımha lengar, B. A., M. R. A. S.,—Vide Indian Antiquary, Vol. XXXIX, 1910.

<sup>†</sup> श्रीसिद्धनाथ इति कोऽपि युगे चतुर्ये
प्रादुर्वभूव करुणावरुणाल्येऽस्मिन् ।
श्रीप्रास्पुरित्यभिध्या समयी प्रसन्तं
चेतश्चकार सकलागम-चकवत्तीं ॥ — मुक्नेश्वरीस्तोत्रम्— ३७

‡ श्रीधम्भुनाधात् करुणारसेन स्वयं प्रसन्नाद्वनेश्वरृत्या ।
काश्मीरिकोऽभिनवगुन्नपदाभिधानः श्रीतन्त्रसारमकरोद्वज्ञना क्रमेण ।

Abhinavagupta composed Brhat-pratyabhisña-vimarsini in 1014 A. D. The last two lines of the work throw much light on this problem.—

# "इति नवतितमेऽस्मिन् वत्सरेऽन्ते युगांशे तिथि-शशि-जलियस्थे मार्गशीर्वावसाने॥"

Probably the Cidgagana-candrikā was composed a little earlier than Abhinavaguptapāda's Tantrāloka. The date of the composition of the Cidgagana-candrikā may, therefore, be fixed near the beginning of the 11th century A.D. Can its author be identified with the great poet Kālidāsa of immortal fame, who can by no means be placed later than the sixth century A.D.? The answer is plain enough.

It will not be out of place here to make a passing reference to Mātrgupta who is regarded as the Kālidāsa of Kāshmīr. Mātrgupta lived during the time of Emperor Harṣa-Vikramāditya of Ujjayinī, and later on was made the king of Kāshmīr by the great Emperor. He belonged to the 'Trika' School of Kāshmīr and finally renounced the world after the death of his patron Vikramāditya. A detailed account of his life may be obtained from Kalhaṇa's Rājataraṅgiṇī.\* Again, in the Prabandha-Koṣa by Rājašekhara it îs stated that there were three poets of the name of Kālidāsa, Abhinava-Kālidāsa, and Nava-Kālidāsa. (9th-10th century A.D.)†

Poet Kälidāsa's name has been almost a household word of India, so much so that different types of works belonging to

इत्यागमं सकलशास्त्रमहानिधानाच्छीशम्भुनाधवदनादिधगम्य सम्यक्। शास्त्रे रहस्यरससन्तितसुन्दरेऽस्मिन् गम्भीरत्राचि रचिता विवृतिमंथेयम्। ---ईश्वरप्रत्यमिज्ञाविमर्शिणीविवृत्तिः

# परमेश्वरप्रसन्नश्रोद्धरणकृपाप्रयुक्त-हृद्यः। श्रीमान् देवः शम्भुर्मामियति नियुक्तत्रांस्तश्वे॥

---परात्रिंशिका।

<sup>\*</sup> Cl. "Matrgupta was, according to Kalhana, a predecessor of Pravarasena (the celebrated author of the Setubandha), and his personality has suffered a confusion with Kalidasa by unwise conjecture "—Keith, A Hist of Sans. Lit, P 132 Ci :—Winternitz, GIL. Iii. Lévi, TI., 183 f.

Stein fixes the dates of Mutrgupta and Pravarasena to be the latter part of the sixth century A. D. -- Stein, Rajtar, III. 125-326.

<sup>+</sup> Aufrecht: Cut: Cat. P I, p, 99,

different ages composed by different unknown authors have been wrongly ascribed to him. There is a work on astronomy named Jyotirvidābharaṇa that also passes in his name. But eminent authorities like Dr. Bhau Dāji and others are of opinion that this work was written by some later author. The attempt to ascribe this Cidgagana-candrikā also to Poet Kālidāsa, seems to have been inspired by some later scribe or scholar who did not think of the chronological discrepancies involved in the matter.

#### CHAPTER II

#### Critical Estimate of the Work

In the Cidgagana-candrikā the eulogy of Devi as Adyā Sakti is full of abstruse principles. Of course, the known principles of worship have been given in a very luculent way. The text of the Cidgagana-candrikā is divided into four discourses or chapters. The first of the four chapters gives the central idea in a succinet manner. The other three chapters are more or less in the form of amplifications, actually serving as commentaries on the first. The principles given aphoristically in the first, have been fully expanded and thoroughly commented upon in the last three chapters.

In chapter I, the author deals mainly with Sivatattva, Prakāśavimarśatattva, Iśvaratattva, Brahmasvarūpa, Pratyabhijňā, Saktitattva, Bhedakāraṇa, Guṇatraya, Iśvaraśakti, Jñāna, Dhyāna, Ekāgratā, Sṛṣṭi and Saṃhāra, etc.

Vimarşa-lakṣaṇa, Vāmāśakti, Parā-paśyantyādi-vākcatuṣṭaya, Dhāma, Anāhatasvara, Kalā, Mātṛkā, Nādabindu, Ādyaspanda, Khecarīcatuṣṭaya, Pañcavāha, Unmanī, Prakāśa, Citta, Vāsanā, Paratattva, Sāmarasya, Şoḍaśakalā, Upāsanā-sādhana, etc.,—are the subjects chiefly discussed in the second chapter.

In the third chapter there is a description of—Upāsanā, Pīṭhotpatti, Pīṭhacakra, Pūjāprakāra, Pañcavāhacakra, Kalā, Kuṇḍalītritaya, Sivamūrti, Paṅkti, Divyaugha, Pañcavṛtti, Guruvṛnda, Ānandacakra, Prakāśacakra, Vṛndacakra, Mantraśakti, Mudrā, Sivarūpa, Sūnyapada, Sṛṣṭi, Antacakra, Vṛndacakravyāpti, Nāda, Pañcayoni, Pūrṇaprathā, Khaṇḍacakra, Vyomatattva, etc.

The fourth chapter deals with Şaḍadhva, Canḍikā, Pūjādravya, Pūjārahasya, Vimarśasvarūpa, Srutipramāṇa, the sthūla (gross) form of the Devī, Mantraśakti, the different forms of Kālī, Nāda, Sudhāsindhu, Saṃvitpadma, Māyākarnikā, Prakṛtimayapatra, Pītha, Pretāsana, Pūjadhikārin, Kālīsvarūpa, Pancavāhakrama, Mūrticakra, Turīyapada, Jñāna-sādhana, Caraṇavidyā, Saṃhāra-krama, Mantrapīṭha, Vyomarūpa, Yantra, Navacakra, Guruparamparā, Gurupādukā, Jňānaniṣṭhā, etc.

The principles, which are already known to the Upāsaka, such as Pañcavāha, Dvādaśaśakti, Khecarī, Gurukrama, the different forms of Ādyā Śakti that are worshipped, Pūjākrama, Ṣaḍadhva, Bhāvanā, the consequence of Bhāvanā, the Mantra and Mantra-śakti, Cāra, Rāva, Caru, the practical results of Mudrā etc.,—have been discussed as matters of importance in many ślokas in every chapter of the book. In the concluding ten stanzas of the text, the author has explained the aim of his composing this book and he did not forget to indicate the effect which it might produce in near future.

It has already been mentioned before that the author of the Kramastuti is Srī Siddhanātha (Śrī Sambhunātha). He was one of the most learned men of the famous Trika school of Kāshmīr. As Kālidāsa composed Cidgagana-candrikā in the form of a commentary on Kramastuti, it may be stated that Cidgagana-candrikā also belongs to the Trika school.

This book does not give descriptions of such forms of Kāli as Guhya-Kāli, Haṃsa-Kāli, Śmasāna-Kāli, Dakṣiṇa-Kāli, Kāmakalā-Kāli and Guhya-Śmaśāna-Kālī, etc., which are worshipped in Bengal and Kerala. On the other hand, the forms of Kālī like Sṛṣṭi-Kālī, Sthiti-Kāli, Saṃhāra-Kālī, Rakta-Kālī, Mṛṭyu-Kālī, Caṇḍogra-Kālī, Kālasaṅkarṣaṇī-Kālī, etc., which are described by Abhinavaguptapāda and others of Kāshmīr (but not by the Bengalee Paṇḍits Kṛṣṇānanda Āgamavāgīśa and Raghunātha Tarkavāgīśa, the authors of the Tantrasāra and the Āgamatattva-vilāsa respectively), are dealt with at length in the Cidgagana-candrikā.

In the prologue of Anuttarāmnāya prakaraṇa (section) of Cidambara Tantra, the name, description and mantra of Kālasan-karṣaṇì Kālī alone are given. But most of the forms mentioned above are unknown in Bengal and southern India.

Kālidāsa in his Cidgagana-can dríkā speaks about the upāsanā of Paratattva (worship of the Supreme Principle) in the form of Ādyā Sakti Kālikā. Abhinavaguptapāda, too, reiterates the same thing in details in his Tantrāloka and Tantrasāra. There is no doubt that Kālidāsa was prior to Abhinavaguptapāda; but both of them were descended from the same traditional line of Gurus. This fact becomes clear if we study the ślokas dealing with this subject matter in the first and fourth Āhnika (topical section) of the Tantrāloka.

Curus, in a subject like Tantra, have to explain to their students or disciples the secrets and technicalities of their science, which are passed down from generation to generation in succession along the chain of followers consisting the particular school (sampradāya). But in case the links in the chain of Siṣyas break, the secrets known to that school dies with the Guru; for no uninitiated person can possibly possess the traditional knowledge. For this very reason the secrets, current among the members of one particular school, are not known to the members of another school. Hence, in order to check the rapid flow of the Budhistic doctrines, Kumārila Bhatta, the great Mīmāṃsist advocate of the Vedas, was obliged to get himself initiated into Buddhism, by which means alone he could master the essence and spirit of the atheistic religion

In course of time the links in the chain of Gurus and Sisyas of the Tantrika schools snapped and in consequence thereof the secret principles of the Tantras gradually became unintelligible to the average person. This fact created greater opportunities for misrepresentation and degradation of the Tantrika creed and as a result the public lost all faith in it.

The position of the Vedas, which also deals with the cult of worship, has been fully discussed in the Āgamaśāstras.\* and explained by Rāghavabhaṭṭa in the very beginning of his illuminating commentary on Sāradātilaka. Without fully knowing the significance of the mantras, one cannot proceed with the rituals. To know the meaning of the mantras one must, as a

स तत्र सर्वासु श्रुतिषु काण्डत्रयं कर्मोपासनाब्रह्मभेदेन—
 अत एतदुपासनाकाण्डमेवागमशास्त्रात्यकं गरीय इति सिद्धम्

a principle, understand fully the significance of Sabda (sound). To grasp fully the underlying secret principles of Upāsanā that are revealed in this text, one should first of all learn the secrets and technicalities, attaching to this particular school of Tantra, from one who has obtained his knowledge in an unbroken line of discipleship from the author. But unfortunately no such commentary on this work has yet been unearthed.

The average reader would, therefore, experience great difficulty in understanding the meaning of many abstruse passages in the text, and the uninitiated would feel helpless in determining the real object of the text. Adopting, however, the method followed by Svāmipāda, a summary of the abstruse principles of Tantra as explained in some of the standard works on the subject is given in the next chapter.

#### CHAPTER III

## Principles of Worship

The Upasaka should understand two forms of the Upasya (adorable) one-Sthula (gross) and Suksma (subtle). The Sadhaka may not attain Siddhi (perfection) by worshipping the Sthūla form alone. With Sthula form he shall have to adore the Suksma form also. By worshipping both the forms, the Sādhaka achieves his desired End. The Saguna Upāsanā of Parabrahman is the Sthula Upāsanā. In Saguņa Upāsanā, the Sādhaka conceives the name, form etc., of his adored Diety, according to his own taste and temperament. As individual tastes of Sādhakas are varied, so there are various forms of the Upasyadevata. diversity of the temperament of the Upasaka is the result of his Karman or Samskara of his previous birth. In consequence of this, the eternal Spirit of Parabrahman reveals Itself to different Sadhakas in different forms. The essential truth underlying the principles of Upāsanā has been mentioned in works dealing with Upasana. The different names and forms, through which the different Sadhakas conceive the Spirit of Parabrahman at the time of worship, constitute the background of the Sthula Upasana;

and the contemplation of the identity of the soul of the Sādhaka with that of the Adored Deity is Sūkṣma Upāsanā. This Realisation is the Ultimate Goal of all Upāsanā. Nyāsa, Japa, Pūjā, Homa, Tarpaṇa etc., are the means of attaining this End. The identification of the body of the Worshipped Divinity with that of the worshipper is done through Nyāsa. Japa attributes the divine spirit of holiness in that abstract body. Pūjā strengthens the divine thought. By Homa the worldly attraction of the individual soul is destroyed. By Tarpaṇa the oneness of the worshipper and the Worshipped is finally established. The Upāsanā, culminating in the unification of the adorer and the Adored is Sūkṣma Upāsanā. The different forms of Upāsanā have been detailed in works dealing with Upāsanā.\*

On studying Cidgagana-candrikā it will be found that the author has composed this work to eulogise the worship of some great Female Divinity and has named the Divinity by the appellation of Adyā-Šakti Kālī. The Divinity adored by the Sādhaka is Kālī. She is none other than Parabrahman (of the Upaniṣads) to the Sādhaka. This very Kālī is the Ādyā Sakti of Parabrahman which has been described as Māyā in Vedānta, Prakṛti in Sāńkhya and Adṛṣṭa in Nyāya. This Ādyā Sakti is known in the Tantra as Sakti. In the Āgamaśāstras no great differentiation is made between Sakti and Saktimat.† Sakti, as worshipped in the Āgamas, is described to be above all religion, beyond all proof and is described in the

स्वात्मैव देवता धोक्ता मनोक्षा विश्वविग्रहा ।
 न्यासस्तु देवतात्मत्वात् स्वात्मनो देहकरपना ॥
 जपस्तन्मयतारूपमावनं सम्यगीरितम् ।
 पूजा तु चञ्चळत्वेऽपि त्वन्मयत्वाधमत्तता ॥
 होमो विश्वविकरुपानामात्मन्यस्तमयो मतः ।
 प्षामन्योन्यसम्मेळमावनं तर्पणं स्मृतम् ॥
 —शारदातिरुकटीका (१।४-५)

<sup>†</sup> नित्यं निर्देषिमन्धं निरितशयसुखं ब्रह्मचैतन्यमेकं धर्मो धर्मीति भेदद्वितयिमिति पृथग्भृय मायावरोन। धर्मस्तत्रानुभूतिः सकलविषयिणी सर्वकार्यानुकूला शक्तिश्वेच्छादिक्या भवति गुणगणस्याश्रयस्त्वेक एव॥

<sup>-</sup>रज्ञत्रयपरीक्षा।

Upanişads as Parabrahman. The object of our author's adoration is thus Parabrahman Itself appearing in the form of the great Kālī. This has been clearly mentioned by him in śloka 273, chapter IV:—

# न त्वमभ्व पुरुषश्च नाङ्गना चितस्वरूपिणि न षण्डतापि ते। नापि भर्तुरपि ते चिरूपता त्वां विना तदपि न स्फुरेत् त्रयम्॥

The Svetāśvatara Upaniṣad has described the Supreme Deity precisely in the same way as Kālidāsa has described Sakti. The Svetāśvatara text runs—

# त्वं स्त्री त्वं पुमानसि त्वं कुमार उत वा कुमारी—४।३

The aspect of the Supreme Principle in the female form, as adored in the Agamas, has been described in the male form in the Vedas. This male aspect is called 'Kāla'. The worship of Parabrahman as Kāla is found in the Kāla-sūkta of the Atharva Veda.\* The same idea is echoed in the Srīmad-Bhagavad Gītā also—

## कालोऽस्मि लोकस्यकृत् प्रवृद्धः।—११।३२

The Kāla, as mentioned in the Vedas and the Gītā, is the same as Parabrahman. Upaniṣad notes:—

कालात् सवन्ति भूतानि कालाद् षृद्धिं प्रयान्ति च। काले चास्तं नियच्छन्ति कालो मूर्त्तिरमूर्त्तिमान्।—मैत्री।

So what is described in the Vedas in the shape of a Male under the epithets of Parabrahman, Paramātman, Puruṣa, Sat, Cit, Ānanda etc., is mentioned in Āgamaśāstras in the form of a Divine Female, as Kālī Caṇḍī, etc.

It is believed that the whole universe does not fall to pieces due to the preserving power of the Great Preserver Parabrahman. The same Parabrahman is worshipped in the Āgamas as Prakāśa, Vimarśa, Kālī, Caṇḍī, etc. With all the differences regarding the

\* कालो अथ्वो वहति सतरिष्मः सहस्राक्षो अजरो भूरिरेताः। तमारोहन्ति कवयो विपश्चितस्तस्य चक्रा भुवनानि विभ्वाः॥ अथर्ववेदः १६।५३।१

अनेन सूक्तद्वयेन सर्वजगत्कारणभृतः काछक्षपः परमात्मा स्तूयते— सायणभाष्यम्—१६।५३।१ principle of worship, the Agamas and the Vedas agree on this one point at least. Taking into consideration the derivation of the word Kālī, the same idea is confirmed. The expression 'Kālī' has been derived from the word 'Kāla.' The word 'Kāla' is derived from the root 'kala' of the 'bhū' class (bhvādigaṇīya) which is often used in the sense—"to sound and to count."

It is also derived from the root 'kala' meaning 'to throw away,' 'to move' and 'to count'. The root then belongs to the 'cura' class (curādigaṇīya). In the Tantrasāra, Abhinavaguptapāda has used the root 'kala' to mean moving, throwing, knowing, counting, acquiring, sounding, and the annihilation of one's own personality. Five different meanings of the root 'kala' have been mentioned in the Tantrāloka only to trace the base of 'Kāla.' Kṣepa (throwing), jñāna (knowing), saṃkhyāna (counting), gati (moving), and nāda (sounding)—these five are the different meanings of the root 'kāla.'

# "क्षेपो ज्ञानञ्च संख्यानं गतिर्नाद इति क्रमात्"

The outward manifestation of Ātman is kṣepa. The realisation of the oneness of the universe thus manifested with one's ownself is jñāna. The manifested world consists of categories like the cognising subject (pramātr), objects of cognition (prameya) etc. The regulation or restriction in the form-"This is such, and not not-such,"-(i. e. a clear-cut connotation of every category experienced) -is called 'vikalpa' (restriction). The attainment of one's own real nature expelling the distinction between all manifested categories, such as the cogniser and the object of cognition etc., is 'gati'. It should be noted in this connexion that there is no subject-object relation in this technical type of 'gati'. 'Gati' usually means 'prāpti' (attainment). But whenever we say that one attains something, that something is different from the person who gets it. Or, in other words, ONE is the subject and something (Mat) is the object. This differentiation between subject and object is absent in the stage of this ultimate 'gati', as in the case of the phenomenon of reflection. When the mirror breaks, the reflected figure of the face merges into its original prototype face (bimba). But for that reason nothing new is attained by the reflection which only gets its own nature. This sort of getting into one's own true nature is 'gati'. The acquirement of its own nature by the reflecting medium with the withdrawal of the reflected object is 'gati' e. g.—the acquirement of its own nature on the part of the crystal on the withdrawal of the Jabā flower, is the best instance of getting the Svarūpa (opparational acquirement). Nāda is the attainment of True Consciousness with the disappearance of the differentiating knowledge of categories, by unchangeable intuition. Tantrāloka notes thus:—

"स्वात्मनो भेदनं क्षेपो भेदितस्याविकल्पनम् । ज्ञानं विकल्पः संख्यानमन्यतो व्यतिभेदनात् ॥ गतिः स्वरूपारोहित्यं प्रतिविभ्यवदेव यत् । नादः स्वातमपरामर्शशेषता त्यद्वविकोपनात् ॥"

Srī Bhūtirāja Guru echoed the same voice :— "क्षेपाज् ज्ञानाच काली कलनवशतया।"

By taking into consideration the prakṛti (base), pratyaya (suffix) and signification of the word 'Kāla', it will be be found that Parabrahman is in Itself Ādyā Sakti. Thus Kālikā cannot signify anything other than Parabrahman, Paraśiva or Paraśakti. For this reason in the Tantrasāra the expression Parameśvara, Pūrņasamvitsvabhāva, Sāmarthya, Ürmi, Hṛdaya, Sāra, Spanda, Vibhūti, Trīśikā, Kālī, Karṣaṇī, Caṇḍi, Bāṇī, Bhoga, Dṛk, Nitya, etc., have been used to denote Kālī. In short, from whichever point it may be seen, it will be found that Ādyā Sakti Kālī is nothing else but Parabrahman. There might be some difference in name only, but nothing in sense or spirit.

Partly due to the actions of the Upāsaka in his previous birth and partly due to his Sādhanā, the form of the Worshipped often undergoes a striking variation.

All those different forms of the Ādyā Sakti Kālī mentioned in the Āgamaśāstras, particularly those forms prevalent in Kashmir, are discussed in the Sāstras for the moral benefit of the Upāsaka. Of these different forms the most important images and names are dealt with in the Cidgagana-candrikā. In the Tantrāloka twelve, thirteen, sixteen and seventeen different forms of the Ādyā Sakti are enumerated.\* The following are their respective names (1)

 <sup>&</sup>quot;द्वाव्शारं महाचकं रिशमक्तं प्रकीर्त्तितम् ।
 नाम चैच प्रचक्ष्यामि रश्मीनान्तु यदास्थितम् ॥
 सृष्टिः स्थितिश्च संहारो रक्तकाळी तथैव च ।
 ख्ख्य परमार्कश्च मार्चण्डश्च ततः परः ॥
 काळाग्निख्काळी च महाकाल्यभिधा पुनः।"

Sṛṣṭi-Kālī, (2) Sthiti-Kālī, (3) Saṃhāra-Kālī, (4) Rakta-Kālī (5) Sva-Kālī, (also known as Su-Kālī), (6) Yama-Kālī, (7) hṛṭyu-Kālī, (8) Rudra-Kālī (also known as Bhadra-Kālī), (9) Paramārka-Kālī, (10) Mārtaṇḍa-Kālī, (11) Kālāgni-Rudra-Kālī, and (12) Mahā-Kālī (also known as Parā-Kālī, Mahā-Kāla-Kālī, Kāla-Kālī and Kālī). The twelve different forms of Ādyā Sakti Kālī are dealt with in the Srī Sārdhaśatika. If the name of "Mahābhairavaghoracanda-Kālī" be added to the list of the twelve different names and forms of Ādyā Sakti, the thirteenth variation is obtained. This has been mentioned in the Tantrarājabhaṭṭāraka.\* The mention of the sixteenth and seventeenth forms of Kālī is obtained in the Tantrāloka and the Kramasadbhāvabhaṭṭāraka; but their names or dhyānas are hardly to be found.

What has been said above regarding the twelveth and thirteenth forms of Käli, are discussed in the Kramastuti with their forms and dhyānas. These dhyānas are also given in the Tantrāloka. The dhyānas of the fourteen kinds of Käli are given in the beginning of the Cidgagana-candrikā from the Tantrāloka. So these are not again given here in details. The secrets of these forms have been very clearly discussed by Abhinavaguptapāda in his Tantrāloka and in the commentary on Tantrāloka by Mahā-Māhesvara Jayaratha.

"सृष्टिकाली च संहारे सुष्टी सा परमेश्वरी!
 स्थितिकाली तथा घोरा ततः संहारकालिका॥
 रक्तकाली चर्चयन्ती रक्तींघमिवमेदतः।
 सुकाली यमकाली च मृत्युकाली भयावहा॥" इत्यादि

#### CHAPTER IV

### Trika Principles

In the report on the working of the peripatetic party of the Government Oriental Manuscript Library during the quadriennium 1916, 1917, 1918, 1919, an account of the Cidgagana candrikā is found. Here Cidgagana-candrikā is reckoned as a "tantric work in praise of Sakti as conceived by the Kashmirian Saivaism." Kāshmir Saivaism, as distinguished from other forms of Saivaism known and still practised in some parts of India may be studied from the Siva-sutras with their commentary on them by Keśavarāja, called the Vimarsini. The doctrines and teachings of this form of worship are known as Trika-Sāsana, Trika-Sāstra or simply Trika, and are generally referred to as Rahasya-sampradaya; while the distinctive name of Siva-Sāsana or Sivāgama is given to Saivaism. The term applies to the triple principle with which the system deals viz. 'शिव-शक्ति-अणु' or 'पति-पाश-पश्'. In the Parā Trimsikā the phrase " "नर-शक्ति-शिवात्मकं त्रिकं" occurs. (Vide. introductory verse 8).

A striking peculiarity to notice about the system of Trika Philosophy is its idealistic monism (Advaitavada), and it differs in fundamental principles from other forms of Saivaism.

It is admitted on all hands that the Trika form of Saivaism first came into prominence in Kashmir at the beginning of the ninth or perhaps at the end of the eighth century A. D. Still the original Siva-Sāsana or Sivāgama is far older than this date. Indeed, we may have to trace its beginning in the early Vedic Revelations. Even the orthodox followers of the Sivāgama in Kashmir admit that the Trika-Sāsana first made its appearance (or, as they put it, reappearance) about the beginning of the ninth century A.D. A brief account of the Trika School is given below.

In the beginning all the Sastras existed in the yet unlettered thought and experience of the Supreme Deity in the form of the Para Vak (that is beyond all thought and speech).

Next, as the Universe derives a more tangible manifestation the Para Vak\* appears in that thought and experience which is

<sup>\*</sup> Para Vak, "the 'All-transcending Word' that is beyond all objective thought and speech in all their forms, not excluding even the Avyakta, the most germinal of them."

to be and which still cannot be conceived of. The Para Vak now appears in another form viz. Pasyantī (vision). With the progress of the manifestation of the Universe, the Pasyanti Vak assumes a third form, viz.,-Madhyamā, the Middle one, and could distinguish one form from another as "this" or "that." Madhyamā then takes its stand on and between the undifferentiated Pasyanti on one hand and the fully manifested Vaikhārī Vāk on the other. In the opinion of the commentator on Alankara-Kaustubha, Vaikari Vak is nothing but thought and experience expressed through the vocal organ. "And what are called the Siva Sastras, indeed all Sastras, are nothing but this Divine Madhyama Vak assuming these forms and 'flowing out,' as the Vaikari or spoken words, in five 'streams,' from what may be regarded as the 'Five Faces' of the Deity, the faces which represent the five aspects of His five-fold power and glory, namely, Cit, Ananda, Icchā, Jñāna and Kriyā, and which are respectively called īsāna. Tatpuruṣa Sadyojāta, Aghora and Vāmadeva".\* The Saiva Sāstras, which consist of no less than sixty four systems representing many aspects of thought may be mainly divided into three different schools.

- 1. Doctrine of the essential unity and identity of all that seems to be many (Advaita or Abheda).
- 2. Doctrine of the diversity or plurality of principles which may be comprehended by some as the essence of things (Bheda).
- 8. Doctrine of the unity from one standpoint, and multiplicity from another, of these principles in accordance with their logic. (Bhedābheda). †

Of these sixtyfour Saiva-Sāstras most disappeared with the growing influence of Kali age and with the disappearance of Ris, people began to sink into spiritual darkness. The Tantrāloka notes that Siva took pity on men and appeared on the Kailāsa Mountatain in the guise of Srīkantha and asked Durvāsas to broadcast the essence of the Sāstras among the people of the universe. The sage's three 'mind-born' sons began to teach anew the Sivāgama. Of these sons Tryambaka was to preach Abheda or Advaya (Monistic Philosophy). It is this philosophy which is spoken of as the Trika System of thought.

<sup>·</sup> Kashmir Shaivaism—the Kashmir series of Texts and Studies.

<sup>†</sup> See Hindu Realism pp. 5-10, by J. G. Chatterjee, B. A. (Cantab).

The literature of the Trika system falls into three board divisions.

- A. THE ĀGAMA-ŚĀSTRA,—which is regarded as of divine authorship, and lays down the doctrines (jñāna) and the practices (kriyā) of the system as *revelations* which are considered to be handed down (āgama) from teacher to pupil (sampradāya).
- B. THE SPANDA ŚĀSTRA,—This lays down the principal systems in details and in more expanded forms than the Siva Sūtras without quoting philosophical reasonings in support.
- C. THE PRATYABHIJÑĀ ŚĀSTRA—,This is considered as the Manana or Vicāra-Śāstra, i. e., philosophy proper of the Trika School. It contains an exhaustive treatment of the doctrines with suitable argument and support and refutes the views of the opponents.

#### The Main Doctrine of the Trika Philoshophy

Before one goes through the pages of Cidgagan-candrikā, one must possess at least a little knowledge of the main doctrines of the Trika or Advaita Saiva Philosophy of Kashmir. The true and ultimate nature of an experiencing Being, as held by the Trika school, may be stated as follows:—

Ātman, the true and innermost self in all beings, is an unchangeable verity of the nature of a cognizing principle. Never does it assume the form of either the cognized or the means of cognition.

It is also known as Caitanya or Cit and also Parā Saṃvit, the Supreme Experience; Parameśvara, the Supreme God; Siva the Benign One; Parama Siva, the Supremely Benign One.

The Caitanya or Parama Siva is the Reality which underlies everything in the universe, taking one thing at a time and also comprehending the universe as a whole. Parama Siva is Eternal and Infinite, beyond the limits of time, space and form. His nature manifests itself in a two-fold aspect:—immanent aspect in which He pervades the universe, and (2) a transcendental aspect in which He is beyond all universal manifestations. The universe with an infinite series of variety of objects, and means of experience, is nothing but different manifestations of the immanent aspect of Parama Siva Himself. Sakti (Power) is nothing but this immanent aspect of Parama Siva. Saki is known as His Feminine

Aspect, and has a large number of modes or forms.\* Of these Icchā Sakti, Jñāna Sakti, and Kriyā Sakti are the most fundamental and primary ones. "With these five principal aspects of His Sakti, of which there is in reality an infinite number of modes, Parama Siva manifests Himself or which is the same thing he manifests His Sakti—as the universe." And he does this of his own accord (svecchayā) with no other material than his own Power and in Himself as the basis of the universe (svabhittau).

In short, the universe may be regarded as only an expansion of the Power of Parama Siva Himself in His aspect as Sakti, while He still remains the ever transcendent Caitanaya without being affected by the process of manifestation.

When Sakti expands (unmisati), the universe comes to its existence and when the Energy (Sakti) closes up (nimisati), the universe ceases to be. There were countless universes before and there will be an equally countless number of them in the eternal space of time. And the Divine Sakti will go on repeating the process of opening herself out and closing herself up eternally, as there is no absolute beginning or a final ending. Such a phase of manifestation or actuality of the Sakti is called an Udaya, Unmesa, Ābhāsana or Sṛṣṭi (Creation) while a potential phase is termed as Pralaya (Dissolution); and a complete wheel consisting of Sṛṣṭi and Pralaya is known as a Kalpa ('imagining', assuming, or ideation, namely, of a chain of creations, and dissolutions).†

"Even though of an infinite variety, the things and being, of which the Universe, thus produced by the "opening out" of Sakti, consists, are built up of only a few fundmental and general factors

<sup>\* &</sup>quot;शक्तयश्च असंख्येयाः"—Tantrasāra, Āhn. IV.

<sup>&</sup>quot; मुख्याभिः ( पञ्चभिः ) शक्तिभिर्युक्तः" Ibid , Āhn. i.

परमेश्वरः पञ्चभिः शक्ति विनिर्भरः Ibid., Ahn ii.

इत्यवं मुख्याभिः (पञ्चभिः । शक्तिभिर्युक्तोऽपि वस्तुतः इच्छा-ज्ञानिकया--शक्तियुक्तः .... शिवरूपः"। Tantrasāra, Āhn. i.

<sup>†</sup> For the use of these terms in the above sense, compare Vedic passage " यथापूर्वमकल्पयत्" Reg., V. X. 190, 8. Also see Hindu Realism pp. 95-100, 125-128, by J. C. Chatterjee.

technically called the Tattvas, (lit., thatness or whatness, namely, of everything that exists)".\*

These Tattvas may be divided into eight heads and may be termed as follows:—

- 1. Five factors consisting what may be called the materiality of the sensible universe viz. Prthivi or Dharā Tattva (Earth), Ap (Water), Agni (Fire), Vāyu (Air) and Ākāśa (Sky).
- 2. Five principles or Indrivas, indicating powers or capacities of action or functions of sense-organs of activity. They are Upastha (recreative or generative organs), Pāyu (the voiding or discarding organs), Pāda (the feet), Hasta (the hand) and the Vāk (vocal organ).
- 3. Tanmātras or five subtle primary elements evolving the objects of sense perception viz, Gandhatanmātra (subtle element of odour-as-such), Rasa-tanmātra (subtle element of flavour-as-such), Rūpa-tanmātra (subtle element of colour-as-such), Sparša-tanmātra (subtle element of touch-as-such) and Sabda-tanmātra (subtle element of sound-as-such).
- 4. Five powers of sense perception, Jñānendriyas or Buddhīndriyas, viz., Ghrānendriya or Nāsikā (power of sense of smell), Rasanendriya or Jihvā (sense of taste), Darsanendriya or Cakşus (power of sight), Sparsendriya or Tvak (power of feeling-bytouch), and Śravanendriya or Karna (power of hearing).
- 5. Three capacities of mental operation (Antahkarana i. e. the the inner organ) viz. the Manas (the faculty of ratiocination, concentration and imagination), the Ahankāra (Ego-sense or I-sense) and the Buddhi (or the capacity of judgment or determination).
- 6. Principles of the personal subject-object, viz., Prakṛti—the rest of all feelings (that is, affection in the widest sense of the term, or the principle of affection in general) and Puruṣa, the individual self.
- 7. Six principles of subjective limitation, viz. Kāla (time or the determinant of 'when'), Rāga (attachment), Niyati (restriction

<sup>\* &</sup>quot;तस्य भावस्तरविमित्ति भिन्नानां वर्गाणां वर्गीकरणनिमित्तं यदेकमविभक्तं भाति तत् तत्त्वम्, यथा गिरिवृक्षपुरप्रभृतीनां नदीसरःसागरादीनाञ्च पृथिवी-कपत्वमब्रूपत्वं वेति"। Pra. Vi, [III, i, 2.

or regulation), Vidyā (limited knowledge), Kalā (art i. c. the power or author of limited creation), Māyā, (the illusive self-forgetting and differentiating Power).

8. Five principles of the universal subject-object, viz., Sad-Vidyā or Śuddha-Vidyā (i. e., the principle of True or Pure Knowledge), Aiśvara or the Īsvara Tatta (Lordliness or Might), the Sadākhyā or the principle of Sadā-Siva Tattva (that from which the experience 'Being' begins), the Sakti Tattva (the Power-principle) and the Siva Tattva (the Benign Principle). It may be said to correspond to Brahman as Pure Cit.

When these Tattvas are made clear, it is easy to know that the manifested Universe consists, from the Trika point of view, of the above general priciples or Tattvas. Consisting of these factors, the Universe is only a manifestation of the Power or Sakti of Parama Siva,—or more precisely, of Parama Siva Himself in His aspect as Sakti.

#### CHAPTER XVI

### The Siva-Sakti Tattva

Parama Siva is all complete in Himself and holds the universe as an 'Amarsah Paranadagarbhah.' This lies as the support of all that is afterwards expressed in categorical terms of discursive thought and speech. He transcends even this supremely ideal universe, or in other words, the universal experience. All complete in Himself, He is both the transcending Reality, Bliss and Consciousness as well as the One All-pervading Supreme Experience. There is hardly any need of a universal manifestation nor is there any feeling of want. But for the existence of the universe He exerts His Sakti which manifests itself. This manifestation of His Sakti follows from the principle of Negation which as the commentary on Paramarthasara notes is ('Adaption of 'Nisedhavyāpārarūpā.'

Pratyabhijnanahrdaya speaks of the manifestation of His Sakti as follows:—

"श्रीवरमशिवः स्वात्मैक्येन स्थितं विश्वं ...... अवविभाविषुः पूर्वं चिद्वेक्या-ख्वातिमयानाश्चितं शिवपर्यायशून्यातिशून्यातमतया प्रकाशाभेदंन प्रकाशमानतया स्फुरति। ततः विद्वसाश्यानत्।क्ष्याशोवतस्वमुवनभावतस्तत्प्रमात्राद्यात्मतयापि प्रथते"।

After the manifestation He allows the universe to vanish, as if by magic, from His view and then there is a feeling of want of a universe in Him. But there should hardly be any feeling of the want of a manifested world in Him, as He is all complete in Himself. At this stage He is nothing more or less than Parama Siva in all essentials. But the experience of the ideal Universe is no more to be found in Him, and consequently His immanent aspect as pervading the universe is eliminated, and He does no longer feel as one and identical with Himself. When the experience of the supremely ideal universe is eliminated, the Siva Tattva becomes the pure self-luminous Consciousness (Cinmatra or Cit only). It then 'प्रकाशासेदेन प्रकाशानतया स्क्ररित' shines, not as something illumined, but as the very essence of illumination and there is no feeling or notion of a universe in the experience. Thus it is made clear that in the experience of the Siva-Tattva there is only the pure "I-sense" in its sublimest aspect without even the conception of 'I-am', lest it speaks of an identity, however, subdued or indistinct, indicating 'I am this' viz., the mind and the body.

The Siva-Tattva is counted as the first stage in the universal manifestation, though Paratyabhij anahrdaya excludes it from the range of the Tattvas which manifest only in Sṛṣṭi. Abhinavagupta speaks of it as a state in which the Cit aspect of Sakti is most manifest. No doubt all the other aspects are present there; but they are held in suppression. On account of the suppression of these aspects of the Divine Sakti, and also as the experience of the universe is nagatived there rises a tremendous need of some Sakti to make such an act of negation possible. This aspect of the Divine Sakti is popularly known as the Sakti-Tattva which forms the second factor in the manifestation of the universe. It is coeval with Siva-Tattva in the manifestation of the universe and so it

cannot be called a second stage, as by virtue of its operation the manifestation of Siva-Tativa becomes possible; and so in some cases, the separate mention of Sakti-Tattva from the list of Tattvas is omitted.\*

But if taken separately, it is nothing other than the manifestation of the Ananda aspect of the Divine Sakti which, as defined in the Tantrasāra, is:—

## "स्वातन्त्र्यम् आनन्दशक्तिः"—तन्त्रसारः

"भानन्दः स्वातन्त्र्यम्, स्वात्मिश्रान्तिस्वभावाह्याद्रप्रधान्यात्"—तन्त्रसारः स्वतन्त्रश्च पुनः 'यो हि तथा बुधूषुः न प्रतिहन्यते सः'—Pra. Vi., Vi. fol. 258.

The virtue of Ananda, as supremest Bliss and self-satisfaction is perfect Rest in what is one's own, and cessation of all motions and agitations or confusions. For perfect Bliss cannot be expected with the absence of restlessness unless there is a complete absence of all goings and movings out. A particular stage in Siva-Tattva is considered here where there is no moving out yet, but only a feeling of absolute rest and peace is to be found here. This feeling can be only the realisation of Ananda aspect of the Divine Sakti.

As they enter into the process of the universal manifestation, the Siva and the Sakti Tattvas are happily united to each other,—the former as the sacred light of the Cognizing Principle, as only the Cit realising Itself as the pure 'I', devoid even of the experience of an "am"; and the latter, as the realisation of the feeling of only the profoundest Bliss and Peace beyond all understanding—as that Ananda which lies at the root of all things to come.

It is true that the Siva-Sakti Tattvas owe their origin to Parama Siva in as much as they develop a knowledge which is other than Parā Saṃvit; still they hold their existence for an eternal space of time. They have no destruction in Pralaya but abide in the bosom of Parama Siva as the seed of the universe that would come to be. If this view regarding the seed of the universe is discussed further, it will be seen that the Siva-Tattva may be

<sup>\*</sup> Vide Pra. Hṛdaya, p. 8.

termed as the Life (Prāṇa) in the universal seed, whereas the Sakti-Tattva abides as the potential energy of the various forms in which that Life is manifested in the universe.

Further, Siva-Tattva when used to indicate Life or Prana, is nothing more than *Prathama Spanda or* first vibrative motion of Parama Siva, as it is noted—

# "परुपन्दे स रुपन्दः प्रथमः शिवतस्वमुच्यते तज्ज्ञैः"

Sakti-Tattva is the life and soul of the Principle of Restraint and so its main task consists in controlling and regulating that movement of Life.

September, 1987.

ARNOLD AVALON.

#### PREFACE.

Arthur Avalon, the late editor of the Āgamānusandhāna Samiti, more than six years ago thought of publishing Cidgagana-candrikā which is traditionally ascribed to Kālidāsa. His Highness the Late Mahārājādhirāja Rameshvara Singh Bāhādur of Darbhanga, the then President of the Āgamānusandhāna Sāmiti, whose knowledge of and reverence for the ancient Hindu Sastras was very great also desired the publication of this work which had hitherto been unpublished.

At that time Arthur Avalon was busy in editing the Sāradātilakatantram and the Prapañcasâratantram with the commentaries of Raghava Bhatta and Padmapadacarya respectively. Inspite of his heavy work he was on the look out for original manuscripts and commentaries on the Cidgagana-Candrikā. He succeeded in securing two copies of original manuscripts of the Cidgagana-candrika, one from the Government Sanskrit Manuscript Library, Madras and another from the Adyar Theosophical Library; but he had to postpone the publication of the work to a later date, so that the already undertaken might be published first. But as fate would have it, he passed away in the beginning of the last year without proceeding further with the work. Swami Sri Trivikrama Tirtha who was a Yogin, personally combining in him the the attributes of a Tantrika, Sadhaka, Philosopher and above all a scholar of a very sound type, took up the responsibility of editing the present book. But he also passed away the year before last. However this small book owes it being largely to the great Swāmiji's vast erudition and first hand knowledge of Tantrik practices.

The text in the Manuscripts from the Government Manuscript Library gives 309 Slokas in full, as mentioned by the author himself, where as the other Manuscript of the Adyar Library is incomplete. For this reason the Text of the Manuscripts secured from the Government Manuscript Library has been mainly followed. But still the Adyar Library Manuscript has been of great value in deciding the precise readings of the Text in several cases. In places, where both the variant readings occuring in the Manuscripts have been found to be equally reasonable, one of them has been mentioned in the foot note.

It will not be perhaps out of place to mention here that it was first decided to give a full translation of all the Slokas of the text, but this could not be done at present for various reasons, chiefly because no commentary on the text could be found.

If opportunities be forthcoming, the desired translation may be appended in the second edition.

The controversy regarding the identification of Kālidāsa, the author of Cidgagana-candrikā has been purposely avoided. It is difficult to imagine in all seriousness whether the very pen which produced Sakuntalā, Meghadūta and the like and has enchanted the fancy of the people for several centuries did also go to the length of composing this abstruse work on Tantrikism. It is also equally difficult to rest content with the belief that Kālidāsa the author of immortal dramas and poetry was an altogether different person from the author of this Tantrik work. In the body of the Introduction only an attempt has been made to show that most probably the author of this work lived and wrote in the 11th century A. D.

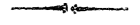
Coming back to the present condition of the Āgamānusan-sandhāna Samiti, we regret very much to say that by the sad and lamentable demise of His Highness the Mahārājādhirāja Rameshvara Singh Bāhādur of Darbhanga in 1931, the Samiti has lost the devoted services of a guide of no mean culture. His place has been graciouly taken by his able son His Highness Mahārājā-dhirāja Kamesvara Singh Bāhādur under whose kind patronage and direction the Samiti is at present continuing its work. By the sudden death of Arthur Avalon the Samiti has been deprived of the learned services of a sincere scholar and it is a hard task to fill up the gap caused by his demise

For the publication of this book, we owe a great debt of gratitude to Dr. N. K. Dutt M. A., Ph. D., Principal (officiating) of the Government Sanskrit College, for his invaluable suggestions. This cannot close without words of thanks and gratitude to Prof. Aśoka Nātha Sāstri M. A., P R. S. of the Calcutta University who inspite of his heavy work took special care and great pains to read the proofs of the Introduction.

# TANTRIK TEXTS चिद्गगनचन्द्रिका

# चिद्गगनचन्द्रिका

# महाकवि-कालिदास-विरचिता



# स्वामि-श्रीत्रिविकमतीर्थ-

सम्पादिता

# कलिकातानगर्याः

णए चालतावागान् लेनस्थ-

# **आगमानुसन्धानसमितितः**

**मकाशिता** 

<del>\_\_00}0406-</del>

सम्बत् १९९३

किकाबा— संस्कृत बुक्डिपो २८११ नं कार्यावालिस् स्ट्रीट्

लग्डन-

. ल्युजाक् एएड को ॰ ४६ वं मेट् रासेल स्ट्रीड

# ॥ उपोद्घातः ॥

सया किल लिलतासहस्रनामभाष्यपठनस्रमधे चिट्गगनचित्रकानाम्ना कालि-हासोक्तिनाम्ना च कानिचिद्रहस्यगर्भाणि पद्यानि पठितानि । ततः कितपयवर्षानन्तरं योगिनीहृदयदीपिकां वाराणसीतः प्रकाशितां समासाद्य तत्पठनावसरे तत्रोद्धृताः कितपये श्लोकाश्चिद्गगनचित्रकानामा चट्टंकिताः पठिताः । एवमेव महार्थमंजरी-परिमलमास्वाद्यमानेन चिद्गगनचित्रकानामा तत्रश्लोकाः संगृहीता हृष्टाः पठिताश्च । रहस्योपनिपद्धं सन्सम्प्रदायातुगतं तत्र तत्रेपत्पकटीकृतमित्रस्यां प्रतिपादनप्रणालीं चान्वीक्ष्य मदीयं स्वान्तं श्रद्धामरेण तत्र तिस्मन्तुपदिष्टे महार्थे समझ्यन्थाच्ययने तीन्नासुत्रस्तां संबहन् प्रयतमानमासीत तद्धें।

किकातायामागतेन मया आगमानुसन्धानसिमत्या विद्वन्यान्येन मन्त्रिमहोद्येन सह कथाप्रसंगतो महता परिश्रमेण समानीतं चिद्गानचिन्द्रका-पुस्तकं स्वीयपुस्तकसंग्रहे सुरिवतं तिष्ठतीति उक्तम्। नैतावविष तु द्रव्दुं पिठतुमि च तैर्द्नं सह प्रेम्णा। एतिह्रिषये संस्ता चिरकाजीनाऽऽग्राऽकस्मात् पूर्णा जातेति हर्षतिर्भरस्वान्तेन मया तद्रात्रौ निद्रापि न इता केवलं घन्थपठने तद्र्थिचन्तने च निशा सकलैंवातिवाहिता। भगवती सर्वस्थाचा कालिका तत्र प्रन्थकत्री स्तुता। मनोहरे रहस्यगर्भीः पद्यौपुन्पिता सा स्तुतिर्भया भूयो भूयः पिठता। तदनन्तरं तैर्महोदयेक्षीतप्रभावैः सा प्रकाशियतुं स्तकीयसमितिहारा तान्त्रिकमन्थमालायां निश्चयः इतः। स्वेन सम्पादितं च प्रन्थस्य प्रतिकृतियुग्मं समर्थ्य मह्यं स भारो मत् स्कन्धे विनिवेशितः। वाद्यमयीयं पूजा श्रीमदिनस्द्वसरस्वत्या इति मत्वा तत्रासमर्थमात्मानं जानस्रपि मया साहसमंगी-कृतम्। यद्यान्ययाकृतं प्रयन्त्यत्र विद्वांसस्तत्र ज्ञमाप्रार्थनामेत्र मया करित्यमाणां स्वीद्वत द्यापूर्णान्तरंगाः समुचितं ज्ञापविध्यन्त्येव धर्मिघयो हि।

श्रस्य अन्थस्य प्रतिकृतिद्वयी एव समासादिता हैर्महोद्यैः। एका मद्रासगवर्णमेएटर्य इस्तिलिखतपुस्तकसंप्रहात् द्वितीया च श्रङ्यारस्थित-थियोसिफकैल
सोसाइटी-संगृहीत पुस्तकसंप्रहात्। उमयोरिप मिथो बहुषु स्थलेषु पाठमेदबाहुल्यं तु
हरयत एव। तथापि परस्परं साहाय्यं ताभ्यां कुर्वतीभ्यां प्रकाशनकार्यार्थं यथामित
शुद्धां प्रतिकृतिं निर्मातुं बहूपकृतम्। मद्रासादुपलन्धप्रतिकृतिमध्ये श्रोकसंख्या
कर्तृ निर्दिश सम्पूर्ण समुपलन्था। श्रङ्यारादुपलन्धपुस्तके तु सम्पूर्ण स्तुतिनौंपत्तन्था श्रतएव सद्रासपुस्तकमेव प्राधान्येनावलम्ब्य स्था यहाः कृतः। ये च

श्लोका श्रड्यार-पुस्तके न स्थिता स्तेषु च श्रन्थकारेण स्वीयं नाम श्रन्थस्य श्लोक-संख्या श्रन्थवर्णितवस्तुमूलं च निद्धितं स्पष्टतयेव। लिलतासहस्त्रनाममाध्ये, योगिनीहृद्यदीपिकायां महार्थमं जरीपरिमले च ये ये श्लोका उद्धृतास्ते ते सर्वेऽपि महास-पुस्तके दृश्यन्ते। श्रत एव कथितुं पार्य्यते यत् सम्पूर्णोऽयं रहस्योपदेशनापरो श्रन्थ श्रासादित इति।

यन्थस्यास्य कत्ती कालिदास इति यन्थपरिशीलनेन निश्चेतुं शक्यम्।

मासुरानन्दनाथेन तान्त्रिकाणां पूज्यतमेन तन्त्रप्रन्थमहासागरप्रनथनेनाष्टादश-विद्यापारदृश्यना तान्त्रिकेष्वाप्ततमेन स्वीये सौभाग्यभास्करेऽनेकशः स्वपन्तपोषकत्वेन सादरं समुदाहृतानि चिद्गगनचन्द्रिकावचनानि कालिदासोक्तःथपरनामा चापि।

मास्करराय-(भासुरानन्दनाथ) पूर्वभाविना अमृतानन्दनाथेति सुगृहीतनाम-धेयेन सत्सम्प्रदायपरम्पराप्राप्तश्रीविद्योपासनेन प्रकाण्डविदुपा स्वीययोगिनीहृद्यद्यि-कायामपि प्रमाण्तयैव स्वीयप्रतिपाद्यमर्थं समर्थियतुमुद्धृतानि चिद्गगनचिद्रका वचनानि।

महेश्वरानन्दनाथेत्यपरनामवेयेन गोरच्चनाधेनापि महाथेमंजरीं महाथेमंजरीपरि-मलं चैति कारिकां टीकां च वितन्वानेन तन्त्रोक्तसाधनमागें सिद्धपदमासादितवता परमरहस्यमार्गज्ञाततत्वेनास्य प्रन्थस्य वचनानि तत्र तत्रोदाहृतानि बहूनि ।

एवमेवास्मित्रिप स्तुतियन्थे इलोकेषु ३, ३०६, ३०७, ३०८ संख्यकेषु एवं चतुर्षु स्थलेषु सुस्पन्टं स्वीयमभिधानं प्रकटीकृतं कालिदास इति । अत एवास्य कर्ता कालिदास इत्यसंशयं वक्तुं शक्यम् ।

कालिदासेति राव्दस्य यथार्थवादित्वमस्मिन् प्रन्थे भगवत्याद्यौव स्तुतेति सत्यमिति ज्ञायते । स्वेनापि कविना २७२ क्लोके स्वोदितं "दासजिरपत'' मिति उक्तवता कालि-दासनाम सार्थकमेवेति परिद्ञितम् ।

जनश्रुतिरेवं किल श्रुता—कालिदासेनाराध्य कालीं सम्प्राप्य प्रसादं महाकवित्वमुपलभ्य महाकाव्यादिक-मारचितिमिति । सा जनश्रुतिः सत्यैव समूला चेति प्रत्थस्यास्य
द्शीनेन संशयं निर्मुच्य प्रमाणपदवीमारूढा । तावत् सा संशयपदवीं वर्तमानाऽऽसीत्
यावत्पर्यन्तमयं प्रन्थो नाधिगतः । इदानीं तु संप्राप्ते प्रत्थरत्ने उपासनारहस्यमार्गवोधके
तत्र तत्र संवोधिते "कालि" इति "कालिदासेति स्वात्मानं प्रत्यमिज्ञापिते नास्ति शंकापंकलेशोऽपि । ज्ञायत एव स्वाभिमानं विहाय स्वेष्ट्देवतादासमावं तत्मिहमानं च
संवोधियतुं स्वीयं नाम प्रत्यभिख्यानकारकं स्वयमेव स्वीद्धतं कालिदास इति ।

श्रीतन्त्रवात्तिककार-कुमारिलमृहपादात् पूर्वमेत्र महाकवि-कालिदासो वभूत्र। यतो मृहपादेनोदाहृतमभिज्ञानशाकुन्तृलगतं क्लोकाद्धं तन्त्रवार्तिके। भगवत्पूज्यपादेन शंकराचार्ज्येण शारीरकमीमांसाभाष्ये मृहपादमतमनृह्य खिएडतम्। विद्यारण्येन शंकरित्ग्विजये भगवत्पादेन सह कुमारिलपादानां संवादो ह्यभूदिति लिखितमास्ते। अतोऽनुमीयते हि शंकराचाय्येसमकालीना भट्टपादा इति। अत एतत् सिद्धंयद् आचार्यपादानां प्रादुर्भोवात्पूर्वमेव कालिदासो वभूव।

कालिदासेनायं स्तुतिः श्रीसिद्धनाथकृतायाः क्रमस्तुते रहस्यमावेदिवतुं पंजिका रूपेणारिचतेति ३०६ इलोकमध्ये स्पष्टमुक्तम् । अयं श्रीसिद्धनाथः शम्भुनाथेत्यपरनामा आसीदिति पृथ्वीधराचार्येणाप्युक्तं भुवनेशीस्तोत्रे स्वोपक्षे । तन्त्रालोकादिप्रमाणभूता-नेकतन्त्रशास्त्रनिवन्धरचितुरिभनवमुष्तस्य गुरूपरंम्परायामासीदयं शम्भुनाथः ।

### तन्त्रसारे---

"श्रीशम्भुनाथभास्करचरणनिपातप्रभापगतसंकोचम्। स्रभिनवगुप्रहृदम्बुजं विचित्रतः सहेशपूजनहेतोः॥"

### तन्त्रालोके---

जयताज्जगदुद्धृति चमोऽसौ
भगवत्या सह शम्भुनाथ एकः।
यद्वदीरित शासनांशुभिर्मे
प्रकटोऽयं गहनोऽपि शास्त्रमार्गः॥

### तत्रैव--

कश्चिद्दिण्णभूमिपीठवसतिः श्रीमान् विमुर्भेरवः पंचलोतिस सातिमार्गविभवे शास्त्रे विधाता च यः। लोकेऽभूत् सुमितस्ततः समुदभूत्तस्यैव शिष्याप्रणीः श्रीमाञ्झम्भुरिति प्रसिद्धिमगमजालन्धरात् पीठतः॥

श्रीसुमतिनाथस्य श्रीसोमदेवः शिष्यः । तस्य श्रीशम्भुनाथ इति हि आयातिकम-

श्रीशम्भुनाथः प्रखरतपोचलसम्पन्नः शास्त्रमर्मज्ञः क्रियायां चातिङ्कशल त्रासीत्। तन्त्रसारे—

> श्राकृष्टावुद्धृतौ वा मृतजनविषये कर्षण्यिऽथ जीवे। योगः श्रीशम्भुनाथागमपरिगमितो जालनामा मयोक्तः॥

काक्सीर—प्रदेश—प्रसिद्ध—त्रिकवादे महान् परिडतश्चासीत्। तेनैव रचिता क्रमस्तुतिः। तत्स्तुतिविवरणकारस्तत् पश्चाद्भाव्येव भवितुमहेति न तत्पूर्वे। अत एवानुमीयते श्रीशम्भुनाथानन्तरभावी अयं कालिदासः।

श्रस्मिन् यन्थे भगवत्या श्राद्यायाः स्तुतिः। सा च विमर्शचतुष्ट्यमयी। इलोक-संस्या तु ३१३ परिमिता।

# [ 8 ]

| तत्र     | अाद्यो विसर्शः सूत्रस्थानीयः।  | श्रास्मन् लोकाः व | १२ मिताः। तत्र         |
|----------|--------------------------------|-------------------|------------------------|
| भोकाङ्क  | विषय:                          | श्लोकाङ्क         | विषय:                  |
| <b>१</b> | गरोशस्मरग्रम्                  | ११                | शक्तितत्त्त्रम्        |
| ą        | शिवस्मरणम्                     | १२                | <b>ई</b> इवरतस्वम्     |
| <b>3</b> | कर्तुर्प्रन्थस्य च नाम         | १३ -              | पूर्यांख्यातिः         |
| 8        | फल्रम्                         | १४                | ब्रह्मस्वरूपम्         |
| ધ        | शिवतत्त्वम्                    | १५                | भेदकारणम्              |
| ६        | प्रकाराविमशेरूपिणौ शिवशकी      | ६ ६।६७            | गुणत्रयवर्णनम्         |
| ড        | पूजनफलम्                       | १८                | ईइवरशक्तिः             |
| 4        | प्रसिक्शनम्                    | १९                | <b>अ्योतिर्वर्शनम्</b> |
| ९        | पूर्वे गुरवः                   | २०                | सांख्य-योगयोः फलैक्यम् |
| १०       | विक्त्रोत्पत्तिहेतुः शक्तिमरी- | <b>२</b> १        | <b>सृ</b> ष्टिसंहारौ   |
|          | चिवृन्दसमरणम्                  | २२                | कालखरूपम्              |
|          | द्वितीये च विमर्शे स्रोक।      | ः ५२ मिताः।       | तत्र तु                |
| Ę        | विकरपहेतुः                     | <b>२२</b> ।२३     | खेदर्थादिक <b>म्</b>   |
| Þ        | विमर्शलक्ष्णम्                 | <b>२४।२५</b>      | पंचवाह:                |
| з́       | त्रगुता                        | ₹ ₹               | उन्मनी                 |
| 8        | कर्मजोपकारकम्                  | <i>३७</i>         | प्रकाशः                |
| 4        | परमात्रप्राप्तिः               | <b>२</b> ८        | चि <b>त्र</b> म्       |
| Ę        | मरीचय:                         | <b>२</b> ९        | वासना                  |
| છ        | वामाराक्तिः                    | ३०                | जगद्भासक <b>म्</b>     |
| ८ से ११  | वाक्चतुष्टयवर्गना              | ३१ से ४२          | परतस्वम्               |
| १२       | <b>पंचत्राह्</b> ता            | ४३                | राजानः                 |
| १३       | परा शक्तिः                     | 88184             | वाही हो                |
| १४।१५    | धामवर्णना                      | ४६                | श्रहो रात्रिश्च        |
| १६११७    | <b>अना</b> ह्तस्वरः            | 80                | सामरस्यम               |
| १८       | कलाः                           | ४८।४९             | षोड्शकताः              |
| १९       | यातृका                         | ५०                | परं पद्म्              |
| . २०     | नादिष्टु                       | ५१                | डपासनासाधनानि          |
| २१       | ष्ट्राद्यः स्पन्दः             | ५२                | परदेवताभिख्या          |

| [ 4 ]      |                          |               |                               |  |  |  |
|------------|--------------------------|---------------|-------------------------------|--|--|--|
|            | वृतीये तु विमर्शे इलोकाः | १०५ मिताः     | तेषु च                        |  |  |  |
| स्रोकाङ्क  |                          | श्लोकाङ्क     | विपय:                         |  |  |  |
| १          | डपासना                   | ३७            | दिक्चरी                       |  |  |  |
| २          | पीठोत्पत्तिः             | ३८            | दिक्चरी                       |  |  |  |
| ३-४-५      | पीठचक्रम                 | ३९            | मंगला ( गुरुरूपिणी )          |  |  |  |
| Ę          | मूर्त्तिः                | - <b>පු</b> ං | पभ्ववक्तू पीठम्               |  |  |  |
| <b>y</b>   | श्रासनम्                 | <b>*</b> 8    | मंगला                         |  |  |  |
| 6          | इमशानम्                  | ४३            | प्रकाशचक्रम्                  |  |  |  |
| ९          | चेत्रपालः                | ४३            | करं कि ग्री                   |  |  |  |
| १०         | भासाचक्रम्               | 88            | क्रोधनी                       |  |  |  |
| ११-१२      | पूजाप्रकार:              | ४५            | <b>&gt;</b> >                 |  |  |  |
| १३-१४      | पंचवाहचक्रम्             | ४६            | भैरवी                         |  |  |  |
| १५         | वामा                     | ४७            | लेलिहाना                      |  |  |  |
| १६         | खेचरी                    | 82            | स्रेचरी                       |  |  |  |
| १७         | भूचरी                    | ४९            | मध्यमार्गः                    |  |  |  |
| १८         | <b>दिक्</b> चरी          | yo            | वृ <b>न्द्</b> चक्र <b>म्</b> |  |  |  |
| १९         | गोयरा                    | 48            | मन्त्रशक्तियुगलम्             |  |  |  |
| २०         | कलौधः                    | ५२            | <b>बृ</b> न्द्चऋस्            |  |  |  |
| २१         | कुएडलीत्रितयम्           | ५३            | <b>मं</b> गला                 |  |  |  |
| २२         | महाशून्यम्               | 48            | ( ज्ञानदीधितिः                |  |  |  |
| २३         | रशिवमूर्त्तिः            |               | रौद्रदीधितिः                  |  |  |  |
| २४-२५      | पंक्तिः                  |               | योगर्वाधितिः                  |  |  |  |
| २६         | द्गडमुगडक्रमः            |               | सन्त्रदीधितिः                 |  |  |  |
| २७-२८      | क्रमः पंचवाहः            | ५५            | मंगला                         |  |  |  |
| <b>२</b> ९ | <b>दि</b> च्यौघः         | ५६            | <b>3</b> 7                    |  |  |  |
| ३०         | खेचरी                    | ५७            | भा ततुः                       |  |  |  |
| ३१         | भूचरी                    | ५८            | देवीमृत्तिः                   |  |  |  |
| ३२         | दिक्चेरी                 | ५९            | सन्त्रः                       |  |  |  |
| 3,2        | गोचरी                    | ६०, ६१        | संब <u>ह</u> मुद्रा           |  |  |  |
| <b>३</b> ४ | पंचवृत्तयः               | ६२, ६३        | शून्यपदं (शिवरूपम्)           |  |  |  |
| ३५         | गुर्वोघ:                 | . ६४, ६५      | सृष्टिः                       |  |  |  |
| <b>३</b> ६ | <b>त्रानन्द्</b> चक्रम्  | ६६            | <b>पंचचक्र</b> म              |  |  |  |

# [ & ]

श्लोकाङ्क

विषयः श्लोकाङ्क विषयः

| ••                 |                           |                    |                          |
|--------------------|---------------------------|--------------------|--------------------------|
| ६७                 | अन्तचक्रम्                | ८२-८९              | पंचनाथाः                 |
| ६८, ६९, ७०         | पात:                      | ९०-९५              | खएडचक्रकमः               |
| ७१                 | परं व्योमः                | ९६, ९७, ९          | ८ पूर्णप्रथा             |
| ७३                 | <b>ं</b> च्या चक्रम्      | ९९, १००, १         | ०१ कम:                   |
| ७३                 | वृन्दचऋव्याप्तिः          | १०१                | सृष्टिकाली               |
| <b>७</b> ४         | नादः                      | १०२                | व्रैधक्रमः               |
| <b>હ</b> ધ્        | पञ्चप्रण्वः               | १०३                | अक्रमकमः                 |
| ७६                 | सृष्टिः                   | १०४                | <b>ट्योम</b>             |
| ७७, ७८, ७९, ८०, ८१ | पंचयोनयः                  | १०५                | भेदशूलम्                 |
| <b>ঘ</b>           | र्धे तु विमर्शे श्लोकाः १ | ३४ सन्ति, तेषु     |                          |
| १                  | <b>त्र</b> गुत्वम्        | ५०, ५१             | काली                     |
| R                  | पड्ध्ववर्शना              | ५२                 | मुकाली (साधुकाली)        |
| ३                  | अर्चना                    | <sup>6</sup> ३, ५४ | यमकाली                   |
| 8                  | मध्यवाहः                  | ५५, ५६             | मृत्युकाली               |
| ų                  | प्रंच्योम                 | थक-ह् १            | काली                     |
| Ę                  | चंडिका                    | ६२-६४              | मात्त्रेयडकाली           |
| હ                  | पूजाद्रव्यम्              | ६५                 | यमकाली                   |
| ८, ९, १०, ११       | पूजारहस्यम्               | ६६, ६७             | काली -                   |
| १२-१३              | विमशस्वरूपम्              | ६८                 | महाकालकाली               |
| <b>₹</b> 8         | श्रुतित्रमाराम्           | ६९, ५०             | काली                     |
| २५-२७              | चिद्गगनम्                 | ७१                 | मीमकाली                  |
| <b>२</b> ८         | प्रत्यभिज्ञा              | ७२-७३ •            | काली                     |
| <b>२९-</b> ३४      | चिद्गगनम्                 | ७४                 | नाद्:                    |
| ३५                 | देवीरूपम् (स्थूलम्)       | હધ                 | काली                     |
| ३६                 | मन्त्रः                   | ७६                 | सुघासिन्धुः              |
| ३७                 | शक्तिः                    | <b>ক</b> ন্ট       | सन्बित्पद्मम्            |
| ३८-४४              | काली                      | ७८                 | मायाकिएका                |
| ४५                 | सृष्टिकाली                | <b>७९</b>          | प्रकृति <b>मय</b> पत्रम् |
| ४६                 | ধ্যিবিকালী                | <b>6</b>           | पीठम्                    |
| ४७, ४८             | काली ़                    | ८१                 | <b>प्रेतासे</b> नम्      |
| 8९,                | संहारकाली                 | ८२                 | काली                     |
|                    |                           |                    |                          |

| ८३         | पूजनाधिकारिए:      | ११४      | संहारक्रमः                       |
|------------|--------------------|----------|----------------------------------|
| <b>C8</b>  | भज्ञाननाथकृत्      | ११५      | रिमचक्रम्                        |
| ८५, ८६     | कालीरूपम्          | ११६      | <b>सन्त्र</b> पीठम्              |
| <b>ে</b>   | पंचवाह्कमः         | ११७      | <b>च्योस</b> रूपम्               |
| <b>CC</b>  | पूर्शिमा           | ११८      | यन्त्रम्                         |
| ८९         | कालक्षिणी          | ११९, १२० | चक्रनवक्रम्                      |
| ९०         | मूर्तिचक्रम_       | १२१      | गुरुपरम्परा                      |
| <b>९</b> १ | <b>तुरीयपद्</b> म् | १२२      | गुरुपादुका                       |
| ९२         | अर्चना             | १२३      | मन्त्र:                          |
| ९३         | ज्ञानसाधनम्        | १२४      | ज्ञाननिष्ठा                      |
| ९४, ९५     | कालीस्वरूपम_्      | १२५      | उपसंहार:                         |
| ९६, ९७     | चरणविद्या          | १२६      | प्रनथस्य त्राधारः                |
| ९८         | <b>उद्य</b> :      | १२७-१३०  | प्रन्थस्य <b>फलवत्त्रम्</b>      |
| ९९         | चरणविद्या          | १३१      | यन्थऋोकसंख्याप्र <b>मा</b> ग्यम् |
| १००        | स्त्ररूपम्         | १३२      | <b>ग्रन्थफलम्</b>                |
| १०१        | कालो               | १३३      | प्रार्थेना                       |
| १०२-११३    | परं रूपम्          | १३४      | पूर्णपी <del>ठस्तवः</del>        |

एवं पर्यालोचनेन परिद्वयते यत् उपासकैश्चें यतमानि तत्त्रानि बहूनि प्रतिविमरी-मिस्मन् स्तोत्रे उद्घाटितानि । तानि यथा—पंचवाहः, हाद्राशिक्षवृत्दम्, खेचयीदि-चतुष्ट्यम्, षट्गुजपुत्रः, गुरुक्रमः, पूजनीयाया मगवत्याः कालिकायाः सृष्टिकाली इत्यादिकानि अनेकानि गुह्यरूपाणि गौडे केरले चाप्रसिद्धानि पूजाक्रमः षडध्वविषयः भावना, तस्याः फलम फलदाने हेतुः, मन्त्रः तद्गता शक्तिश्चेति ।

एवमेव उपासनोपयोगि-चार-राव-चर्मुद्रादिकानां रहस्यज्ञे यं वास्तवस्वरूपम् श्रायन्तमुपादेयतयाऽऽवद्रयकमिति मत्वा वर्णितम्। मन्धान्तगतद्शसु श्लोकेषु श्रास्याः स्तुतेर्मृतं हेतुः कत्ती मन्धमानं चापि स्वशन्देनैव निर्दिष्टम्।

अस्यां खुतौ विभागदर्शने विमर्शशन्द उपयुक्तः। स च शन्दः काइमीर-शैव-षङ्द्धं-सम्प्रदाये वहुशः समुपयुक्तः।

### प्रन्थगत-सम्प्रदायः

अस्मिन् त्रन्थे मगवत्याः कालिकायास्तन्त्रसारादिषु प्रामाणिकनिवन्धेषु परिदृश्य-मानानां गुह्यकाली हंसकाली इमशानकाली दिल्लाकाली कामकलाकालीत्यादिस्व-पाणां वर्यने लेशेनापि न विद्यते । परंतु सृष्टिकाली स्थितिकाली संहारकाली रक्त-काली यमकाली मृत्युकाली मार्तेग्डकाली चंडोशकाली कालसंक्ष्यीकालीत्यादि- नामिनः प्रसिद्धानां तन्त्रसारे तन्त्रालोके च परिद्यमाणानां कालीभेदानां वर्णनमस्ति। श्रतो ज्ञायते यद्यं प्रन्थः काइमीर-त्रिक-सम्प्रदायानुगत एव। यञ्चापि कालसंकर्षणी-कालिकाया नाम रूपं मन्त्रश्च चिद्रम्बरतन्त्रे श्रनुत्तरान्नायप्रकरणे परिपिठतं परिद्वयते। परं तदेकं प्रमाणं नालम्। यतः श्रन्यानि तत्सहचारीणि नामानि तस्मिन् न दृश्यन्ते। श्रत एतन् स्पष्टं यत् या परनत्त्वोपासना कालीरूपेण क्रियमाणा श्रीमदिमनवगुप्तनाथपादेन तन्त्रालोके तन्त्रसारे च ईपत् प्रकटीश्चता सरहस्यं सेय-मिति प्रत्याभिज्ञायते। कालिदासोऽधिनदगुप्तात् पूर्वं संवभूवेति सत्यम्। तथापि श्रमिनदगुप्तस्य कालिदासस्य च अभयोगुक्षपरम्परा समानस्रोतोद्धवा श्रासीदेवेति हि तन्त्रालोकगत-प्रथम-चतुर्धाहिक-प्रपिठतवचनानि एतिद्वयकानि परिशीलनेन स्पष्टमवगम्यते।

# पारिमापिकशब्दानां गृहार्थविवरणम्।

यत् किंचिदिष शास्त्रमारिरचिषुः स्वमनसि स्थितानर्थात् संप्रकाशियतुं कितिचिच्छव्दा धाल्यं मनिस निधायेव प्रत्ययादिना साधयति । तेषां पारिमाषिक-शब्दानामर्थं शिष्यपरम्परया व्याख्यानतः विशेपप्रतिपत्तिन्यायेन निःसन्दिग्धं झातुं शक्यते । परम्परा-विच्छिन्नत्यात् सम्प्रदायो विच्छिन्नो मवतीति त एव शब्दा गृहार्थत्वं विज्ञहतो रूढशब्दा दुर्बोधाश्च सवन्ति । ततश्च शिष्यावश्चोधकारणाय प्रणीतो भन्धो दुर्बोवतापद्यीमवगाद्य वहूनामनादर्ग्शायो दुर्कोवत्वादेव मवति श्चनुपकारक्ष्मापि भवति । तेषां प्रन्थानां प्रति जनतायाः पुनः पुनरि समादरं संजनित्तुं गृहार्थशब्दान् विष्ठत्य केचन महान्तः स्वस्व-सावसनुस्तृत्य बहूपकुर्वन्ति । झानं तु अर्थसाधनमेव हि । अतस्तज्ज्ञानं पदार्थज्ञानाधीनं सत्वैवास्मिन् प्रन्थे टीकाया अमावात भक्तानां मनिस गृहार्थं सम्यगाविभीवियतुं कितिचित्त पारिभाविकशब्दानामुपासनामार्गे प्रधानस्तम्भभूतानां संनिमं विवरण्यात्रोक्त्यनु-सारेग क्रियते ।

श्रासिन् बन्धे अगवत्याः कालिकाया उपासनारहस्यं स्तुतिमुखतो गुन्फितम्। तथाच तहुपासनायाः साफल्यं सन्यगिच्छता साथकेन यद् यज्ङ्ञातन्यंमावश्यकीनं तत् तत् सकलमपि पारिभाषिकैर्गूडार्थशन्दैर्दशितम्।

द्यापाततः कालिकाराज्यार्थं विमृश्यमाणानां साधकानां मनसि प्रतियात् यत्, इग्रमुपासना स्त्रीरूपिण्याः कस्याश्चिद्देवताया इति । परन्तु सन्यगवधाय स्त्रीत्र-मिदं पठतां सनसि प्रतिभायात् एव द्यत्र वर्णितोपासना परतत्त्वस्येव । यत् किल जौपनिषदः परं ब्रह्मत्याचन्तते । द्यत्र वोक्तम्—

"न त्वसम्ब पुरुषश्च नाङ्गना चिन्ह्टिविणि न पष्टतापि ते । नापि भर्तुरिप ते त्रिरूपता
त्वां विना त्वद्रिप न स्फुरेत्यम्।।"
एतन्समानार्थिका श्रुतिरिप क्वेताक्वतरोपनिपदि वर्तते।
"त्वं स्त्री त्वं पुमानसि त्वं कुमार उत वा कुमारी।
त्वं जीर्गो द्वाडेन वश्वयसि त्वं जातो भवसि विक्वतोम्खः॥"

यथेयमुपासना परतत्त्वस्य खीरूपेण क्रियमाणा आगमेषु दृश्यते, एवमेव पुरुष- रूपेणापि क्रियमाणा कालशब्देनोपवर्णिता दृश्यते । अधर्ववेदे कालसूक्ते च--

एवमेव श्रीमद्भगवद्गीतायामि "कालोऽस्मि लोकच्यकृत् प्रवृद्ध" इत्यादिना सन्दर्भेण प्रत्यिमज्ञापितः कालशच्दस्य गूढ्यधः परतत्वमिति । शनैः शनैर्हि स भावो-ऽत्पष्टतामाप्तः स्थूलकालरूपेण च व्यवहियमाणो दृश्यते सांस्यकारिकायां कालकारिणक इति पदेन ।

यद्रह्स्यं कालशाव्देन संसूच्यते वेदमन्त्रेषु पुरुषरूपेण तदेव रहस्यमागमयन्थंषु स्रीरूपेण कालीति पदेन परतत्वमित्युपवर्णितम्।

वेदमन्त्रेषु परतत्त्रं परंत्रह्म परमान्मा पुरुष इत्याहिभिः पदैः समुपास्यते सर्व-रूपेण। यतः सर्वीख्यपि रूपाणि परतत्वस्येवाधिष्टानसत्त्योद्भूयन्ते स्थीयन्ते लीयन्ते च। सर्वैः रूपैरेतत् परतत्त्वमोतं प्रोतं च।

> कालीशब्दस्तु कालशब्दादेव निष्पनः । कालशब्दस्तु कलधातोः समुत्पन्नः । कल शब्द संख्यानयोः (भ्वादौ) कल होपे (सुरादौ) कल गतौ संख्याने च (सुरादौ)

तन्त्रसारे च कलधात्वर्थाः—गति होषो ज्ञानं गणनं भोगीकरणं शब्दनं खात्म-लयोकरणं चेत्युक्ताः । तन्त्रालोके चापि—

> "किं चात्र कलनमुन्यते ? इत्याशंक्याह— चेपो झानं च संख्यानं गतिनीद इति क्रमात् ॥ १५३ ॥ स्वातमनो भेदनं चेपो भेदितस्याविकल्पनम् । झानं विकल्पः संख्यानमन्यतो व्यतिभेदनात् ॥ १५४ ॥ मतिः स्वस्पारोहित्वं प्रतिविम्बवदेव यत् । नादः स्वातमपरामर्श-शेषता तद्विलोपनात् ॥ १७५॥

'कल किल बिल चेंपे' 'कल गती' 'कलसंख्याने' 'कल शब्दे' इति धातुचतुष्ट्रयस्य रंचधायमधों यद् गतिक्काने प्राप्ती च वर्तते इति, एतदेव क्रमेण व्याचव्दे—क्रमादि-धादिना, भेदनमिति वहिद्दक्षासनम्, श्रविकस्पनमिति स्वात्माभेदेन परामर्शः। भेदित- स्यैव प्रमात्प्रमेयादेरथेस्य परस्परापोहनात् इदिमदं नानिदिमिति प्रतिनियततयावस्थापनात् संख्यानं विकल्पः, गतिस्थात्र गत्युपसर्जना प्राप्तिरतेन भेदितोऽर्थः—सिम्बह्णज्ञणं स्वरूपमारोहित प्राप्नोतोति स्वरूपारोही, तस्य भावस्तत्त्रम्, न चैतत् कट इव देवदत्तस्येत्युक्तं — प्रतिविम्बद्य इति प्रतिविम्बस्य हि तद्व्यतिरिक्तत्वेऽि तद्व्यतिरिक्तत्वेवावभासो भवेदिति भावः, स्वातमपरामशेशेषति नदनमात्ररूपत्वात्, तद्विलोपनादिति—तेषाम-विकल्पज्ञानादीनां विलोपनात्, अपहस्तनादित्यर्थे, एतद्धि भित्रस्येव भवेदिति भाव।। १०४।१०५॥ एतदेव प्रकृते विश्रमयति ।

"इति पश्चिविधामेनां कल्पनां कुर्वती परा। देवी काली तथा कालकर्षिणी चेति कथ्यते॥ १७६ परा देव्या एवैतदर्थानुगमादेवं व्यपदेशः, इत्याशयः १७६॥"

ततः कालीशब्दपर्यायस्तन्त्रसारे उक्तो यथा—'तत्र परमेदतरः पूर्णसंवित्स्वभावः, पूर्णतेवास्य शक्तिः कुलं सामर्थ्यं ऊर्मिः इदयं सारं स्पन्दः विभूतिः त्रीशिका काली कर्षणी चण्डां वाणी मोगो हक् नित्या इत्यादिमिरागममाषाभिन्तत्तद्नवर्थप्रवृत्ताभिरिम-धीयते तेन तेन रूपेण ध्यायिनां हदि आस्ताम् इति ।" ''सा मगवती श्रीपरैव श्रीमन्मात्र-सद्भावकालकर्षिणयादिशब्दान्तरनिष्का।"

श्रीभूतिराजगुरवोऽपि ''नेपाज्ज्ञानाच काली कलनवशतया'' इत्याहुः।

एवं प्रकृतिप्रत्ययविभागज्ञानानन्तरं शब्दार्थनिरुक्त्यतुसारेण विचार्य्यमाने भगवत्याः कालिकायाः परं स्वरूपं साचात् परं बहा वा परं शिवतत्त्वं वा पराशक्तिरूपं वेति सम्यगवगन्तुं शक्यम् ।

उपासकः स्वरुचिमनुसृत्य च उपास्यं तदनुसारि-नामरूपिक्रयायुक्तं स्वेध्टं ध्यात्वैवोपासते। उपासकत्य रुचिरतु पूर्वकर्मानुसारेण पूर्वजनमञ्जतोपासनानुसारेण च इह जन्मिन समासादितगुणकर्मण्यनुसृत्य च जायते। तयोर्वेचिंग्यात् रुचेरिप वैचित्र्यम्। तत एकस्यैव परतत्त्वस्य अनेकानि स्वगुणानि रूपाणि उपासकाभीष्टगुण-धर्मादीनां ध्येयं चारोपणात् भक्तानुप्रहकारे सम्यगाविर्मवन्तीति उपासनामार्गी-यशास्त्रेषु बहुशः समुपदिष्टम्।

एवमेव भगवत्याः कालिकायाः १२, १३, १६, १७ वा मुख्यानां रूपाणां वर्णन-मागमशास्त्रेषु दृष्टम्।' तद्गतानि यानि यानि रूपाणि काश्मीरसम्प्रदायेषु प्रसिद्धानि येषां च केवलं नाममात्रेण सूचनमिश्मित् प्रन्थे कृतं तेषां नामानि रूपाणि च ध्यानार्थं निर्दिष्टानि अत्र तन्त्रालोकादुद्धृत्य उद्धिख्यन्तेऽवगत्यर्थम्। द्वादशमेदा यथा तन्त्रालोके—

"यदुक्तं श्रीसार्द्धशतिके—

हादशारं महाचकं रिशमक्तं प्रकीर्तितम्। नाम चैत्र प्रवक्ष्यामिं रहमीनां तु यदास्थितम्॥ सृष्टिः स्थितिश्च संहारो रक्तकाली तथैवचे। स्वकाली यमकाली च मृत्युकाली तथैव च ॥ रुद्रश्च परमार्कश्च मार्तेग्डश्च ततः परः। कालाग्निरुद्रकाली च महाकाल्यभिधा पुनः॥"

अस्मिन्तुक्तानि नामानि यथा—१ सृद्धिकाली, २ स्थितिकाली, ३ संहारकाली, ४ रक्तकाली, ५ स्वकाली, ( सुकालीति वा ) ६ यमकालो, ७ मृत्युकाली, ८ रहकाली, ( भद्रकाली), ९ परमार्ककाली, १० मार्तपडकाली, ११ कालाग्निरुद्रकाली, १२ महाकाली ( पराकाली, महाकालकाली, कालकाली, कालीति वा )। त्रयोदशभेदा यथा—सार्द्धशतिकागतं "द्वादशारमित्यारभ्य" "पुन" रित्यन्तं वचनं समुहिस्य तदन्ते—

"महाभैरवशब्द्श्च घोरशब्दस्ततः परः ।
चएडकाली पढं चान्ते त्रयोदश उदाहृताः ॥"
अत्र त्रयोदशी 'महाभैरवघोरचएडकाली' इति उक्ता ।
तन्त्रालोकोद्धृत-श्रीतन्त्रराजभट्टारकेऽपि—
सृष्टिकाली च संहारे सृष्टौ सा परमेश्वरी ।
रिथितकाली तथा घोरा ततः संहारकालिका ॥
रक्तकाली चर्वयन्ती रक्तौघमित्रभेदतः ।
सुकाली यमकाली च मृत्युकाली भयावहा ॥
मद्रकाली तथा चान्या परमादित्यकालिका ।
मार्तएडकाली कालाभिकद्रकालमहोल्क्वणा ॥
महाकालकुले काली महाभैरवकालिका ।
त्रयोदशिवधा काली विक्षे या नामभेदतः ॥
अथ षोड्शभेदाः । तदुक्तं तन्त्रालोके—
ये चत्त्रभैएडले श्वेते प्रत्रचे परमेश्वरि ।
पोड्शारं द्वादशारं तत्रस्थं चक्रमुक्तमम् ॥ १२७

ये इति द्वित्वनं गोलोकद्वयापेन्त्या, एत्युत्तरत्रापि क्रेयम्, ये द्वेते चक्षुर्मएडले दृश्येते दृद्धमाने नतु रक्तमण्डलवद्गुप्ते तत्र विद्वकोड़ीकारादुत्तमं प्रमेयप्रमाण्प्रमातृ-प्रमाणां सर्वात्मकत्वात् षोड़शारं चक्रं तिष्ठति तद्रूपतया प्रस्फुरतीत्यर्थः, यद्भिप्रायेग्रैव श्रीक्रमसद्भावभट्टारके ''श्रनाख्यचक्रे षोड़शैव देव्यः पूज्यत्वेनोक्ताः'' यदुक्तं तत्र इत्यन्तम्।

एवमेव सप्तद्शभेदा श्रिप तन्त्रालोके —
''यदुक्त' श्रीपंचशतिके
'दशसप्तिवसर्गस्था महामैरव भीपणा।

संहरेंद्र भैरवान सबीन् विदवं च सुरपृजित ॥ सान्तः शाम्यति यस्यां च सा स्याद् भरितभैरवी। महाभैरवचरखोत्रघोरकालीपरा च सा ।।' इति।" श्रीक्रमसद्भावभट्टारके अनाख्यचक्रे सप्तद्शदेव्यः पूज्यत्वेनीकाः, कालोखिता महादेव सानन्दा नन्दिनी शिवा। विद्घना युग्ममध्यस्था अन्तरा न्ररगोचरा ॥ श्रकुला कलयेत्रिया कालकाली निराकुला। सा कला लीयते यस्यां सृष्टिकालीति सा समुता ।।

इताच् पक्रम्य--

क्रमत्रयाणां यचकं घोरघोरतरं महत्। कालरूपं मरीच्याच् त्वाष्ट्रं करूपान्तकान्तगम्।। आवरेतु महावार वातुर्ध्येणैव तत्र च । या कला घोरघोरामा तस्याः सा तुर्येगा शिवा ॥ महाभैरवधीरस्य चयङरूपस्य सर्वतः। यसते या महाकाली द्वयप्रका कालनाशिनी ॥ समादशी तु सा काली विद्धि सर्वीर्धकारिए। ' इति"

उपरि निर्दिष्टानां षोड्श सप्तदश वा भेदानां केवलं सूचनायैव हव रूपाणि च तालाम्। त्रयोदशभेदानां तु रूपवर्णनापि व्याननिर्देशहः कृतस्तन्त्रालोके चोद्धृतः, स्रत्र सम्यगववीधार्थं विलिख्यते।

श्रीक्रमस्तोचोऽपि--

''कौलार्श्वानन्द्घनोर्सिक्षामुन्मेषमेषोभयभाजमन्तः। निलीयते नीलकुनालये या तां सृष्टिकालीं सततं नमार्ग श्रीपंचशतिकादावपि-

> "मन्त्रीद्या न्योमरूपा न्योमस्था न्योमवर्जिता । सबी सबीविनिर्मुक्ता विद्वस्मिन् सृष्टिनाशिनी ॥ या कला विस्वविभवा सृष्ट्यर्थकरण्डमा । यदन्तः शान्तिमायाति न्युध्दिकालीति सा स्भृता ॥"

श्रीकमस्तोजेऽपि —

"महाविमोदार्पितमात्चक— वीरेन्द्रकासृप्रसपानसक्ताम्। रक्तीकृतां च प्रलयात्यये तां नमामि विश्वाञ्चतिरक्तकालीम्॥"

#### श्रीपञ्चशतिके च---

"न चैषा चनुषा प्राद्धा न च सर्वेन्द्रियश्विता। निर्मुखा निरहङ्कारा रखयेद्धिश्चमख्डलम्॥ सा कला तु यदुन्पन्ना सा इया रक्तकालिका।"

#### श्रीकमस्तुतौ-

"वाजिद्वयस्त्रीकृतवातचक— . प्रकान्तसंघट्टगमागमस्थाम । शुचियेयास्तं गमितोऽर्चिषा तां शान्तां नमाभि स्थितिनाशकालीम् ॥"

#### श्रीपञ्चशतिकेऽपि--

"हासिनी पौद्गली येयं वालाप्रशतकल्पना। कल्पते सर्वेदेहस्था स्थितिः सर्गस्य कारिग्री॥ यदुत्पन्ना तु सा देवी पुनस्तत्रैव लीयते। सां विद्धि देवदेवेश स्थितिकालीं महेश्वर॥"

#### श्रीक्रमस्तोत्रे-

"सर्वार्थसंकर्षणसंयमस्य यमस्य यन्तुर्जेगतो यमाय। वपुर्मेद्दायासविलासरागात् संकर्षयन्तीं प्रश्नामि कालीम्॥"

#### श्रीपंचशतिके च-

'यमरूपस्वरूपस्था रूपातीतस्वरूपगा। सा कला लीयते यस्यां यमकाली तु सा स्मृता॥"

#### श्रीक्रमस्तो ने --

"उन्मन्यनन्ता निखिलार्थगर्भा या मावसंहार निमेषमेति। सदोदिता सत्युद्याय शृन्यां संहारकालीं मुदितां नमामि॥" "ममेत्यहङ्कारकलाकलाप— विस्फारहषेढित गर्वमृत्युः मस्तो यया घरमरतंतिदं तां नमान्यकालोदितमृत्युकालीम्॥"

#### श्रीपंचशतिके च---

चरडकाली शुद्धवर्णा यामृतमसनोधता । भावाभावविनिर्मुक्ता विश्वसंहाररूपियो ॥ तत्र सा याति विलयं सा च संहारकालिक "ओमित्येषा कुलेशानी मृत्युकालान्तपातिन मृत्युकालकला यस्याः प्रविशेदिमहं शिव ॥ तदा सा मृत्युकालीतिं क्षेया गिरिसुताधव

#### श्रीक्रमस्तोत्रे—

"विश्वं महाकल्पविरामकल्प— मवान्तमीमभ्रु छुटिश्रमन्त्या । याभाखनन्तप्रभवाचिपा तां नमामि भद्रां शुभमद्रकालीम् ॥"

#### श्रीक्रमसद्भावमद्दारके च-

"इदं सर्वमसर्वं यत्संहारान्तं तु निस्रशः। कुटिलेच ग्रारेखान्तप्रस्तमस्तमितं च यत्॥ ततो बोधरसाविष्टा स्पन्दमाना निराक्तता। दीधितीनां सहस्रं यद्वमेच पिनते भृशम्॥ सा कला लीयते यस्यां रुद्रकालीति सा स्मृत

#### श्रीपंचशतिकादात्रपि ---

गमागमसुगम्यस्था महाबोधावलोकिनी। मायामलिविनर्मुक्ता विज्ञानामृतनिन्दिनी।। सर्वेलोकस्य कल्याणी रद्रा रुद्रसुखप्रदा। यत्रैव शाम्यति कला रुद्रकालीति सा समुता भेदस्य द्रावणाइद्रा भद्रसिद्धिकरीति या।"

#### श्रीक्रमस्तोत्रे---

"मार्तेयडमापीतपतङ्गचक्रं पतङ्गवत्कालकलेन्धनाय। करोति या विद्वरसान्तकां तां मार्तेयडकालीं सततं प्रणीमि॥"

#### श्रीपंचशतिके च-

"शब्दब्रह्मपदातीता षट्त्रिंशान्तनवान्तगा। ब्रह्माएडखएडादुत्तींग्गी मात्तेगडी मृर्तिरच्यया सा कला लीयते यस्यां मातेगडी कालिकोच्य

#### श्रीक्रमस्तोत्रे—

"ऋस्तोदितद्वादशमानुभाजि यस्यां गता भगेशिखा शिखेव। प्रशान्तधाम्नि चुतिनाशमेति तां नौम्यनन्तां परमाकेकालीम्॥"

#### श्रीपंचशतिके च-

एकाकिनी चैकवीरा मुस्स्मा सूक्ष्मवर्जिता। परमात्मपदावस्था परापरस्वरूपिनी॥ सा कला पररूपेण यत्र संलीयते शिव। सा कला परमार्केति क्षेया भस्माङ्गभूषण॥"

#### श्रीक्रमस्तोत्रे---

"कालकमाक्रान्तिविश्वक— कोडीकतान्तिभिकलाप उमः। कालाभिकद्रो लयमेति यस्यां तां नौमि कालानलकद्रकालीम्॥"

#### श्रीपंचशतिकादौ च--

"वरदा विश्वरूपा च गुणातीता परा कला। अघोषा सास्त्रराया कालाग्निमसनोद्यता॥ निरामया निराकारा यथ्यां सा शाम्यति स्फुटम्। कालाग्निस्द्रकालीति सा झे याम्रवन्दित॥"

### श्रीक्रमस्तुतौ—

"या सा जगद्ध्वंसयते सममं मृत्योवेपुर्मासयतीति विध्वक् । धामामिरूपीयसहस्रदीतां तां नौमि कालानलकद्रकालीम्॥"

#### श्रीऋमस्तो त्रे---

"नक्तं महाभूतलये इमशाने दिक्खेंचरीचक्रगणेन साक्रम्। कालीं महाकालमलं वसन्तीं वन्दे द्याचिन्सामनिलानलाभाम्॥"

#### श्रीपंचशतिके च-

حقير

"ऋतोञ्जला महादीमा सूर्वकोटिसमंत्रमा।

कलाकलङ्करहिना कालस्य कलनेखिता ॥ यत्र सा लयमाप्रोति कालकालीति सा स्मृता ।'

#### श्रीक्रमस्तोत्रे---

"कमत्रयत्वाष्ट्रमरीचिचक — संचारचातुर्येतुरीयसत्ताम् । वन्दे महाभैरवघोरचएड— कालीं कलाकाशशशाङ्ककान्तिम् ॥"

#### श्रीपंचशतिके च-

"दशसप्तविसगेस्था महामैरवमीषणा। संहरेन्भैरवान् सर्वान् विद्वं च सुरपूजित।। सान्तः शाम्यति यस्यां च सा स्याद्मरितभैरवी। महाभैरवचराडोप्रचोरकाली परा च सा।।"

#### श्रीपंचशतिके--

"डकला भीषणा रौद्रा कुलकालिनिराकुला। अलक्ष्या लक्ष्यनिलेक्ष्या सुकाली नाम सिद्धिदा॥" "श्रीमत्सदाशिवपदेऽपि महोश्रकाली भीमोत्कदम् कुटिरेष्यति भङ्गमृमिः। इत्याकलय्य परमां स्थितिमेत्य काल— संकर्षिणीं भगवतीं हठतोऽधितिष्ठेत्॥"

एवं चतुर्दश कालिकानां ध्यानानि उपलब्धानि शेषाणां निसृणां नोपलन्धानि । एतासां रूपाणासाध्यात्मिकं रहस्यमपि तन्त्रालोके सुवर्शितम्—

अत्र तात्पर्यतः श्रोक—
मक्ते क्रमचतुष्टयम् ।
एकैकत्र यतस्तेन
द्वाद्शात्मकतोदिता ॥ १४५
न व्याख्यातन्तु निर्मेष्य
यतोऽति सरहस्यकम् ।
मेयेऽपि देशी तिष्ठन्ती
मासराज्यादिकपिणी ॥ १४६
अत एषा स्थिता संविदन्तर्शाद्योभयात्मना ।
स्वयं निर्मास्य ततान्यद्
मासयन्तीव भासते ॥ १४७

ततश्च प्रागियं शुद्धा तथा भासनसोतसुका। सृष्टिं कलयते देवी तन्नाम्नागम उच्यते ॥ १४८ तथा भासितवस्त्रंशरखनां सा वहिर्मुखी। स्वपृत्तिचक्रेण समं ततोऽपि कलयन्यलम् ॥ १४९ स्तितिरेवैव भावस्य तामन्तर्मुखतारसात्। संजिहीर्षुः स्तितेनीरां कलयन्ती निरुच्यते ॥ १५० ततोऽपि संहाररसे पूर्ण विज्ञकरीं स्वयम्। शङ्कां यमारिमकां मागे सूते संहरतोऽपि च ॥ १५१ मंह्य शङ्कां शङ्क्यार्थवर्जं वा भावमगडले। संद्वतिं कलयत्येव स्वात्मवह्नौ विलापनान् ॥ १५२ त्रिज्ञापनात्मिकां तां च मावसंहृतिमात्मनि । त्रामृशत्येव येनेचा मया प्रस्तमिति स्फुरेत् ॥ १५३ संहार्योपाधिरेतस्याः स्वस्वभावो हि संविदः। निरुपाधिनि संगुद्धे संविद्रुरूपेऽस्तमीयते ॥ १५४ विलापितेऽपि भावौचे कंचिद्धावं तदैव सा। श्राह्यानयेद्य एवास्ते शङ्कां संस्काररूपकः ॥ १५५ शुभाशुभवया सोऽयं सोध्यते फलसंपद्म्। पूर्वं हि भोगान् पञ्चाद्वा शङ्केयं व्यवतिष्ठते ॥ १५६ श्रन्यदास्यानितमपि तदैव द्रावयेदियम्। प्रायश्चित्तादिकर्मभ्यो बह्महत्यादिकमैवत् ॥ १५७ रोधनाद् द्रावणाद् रूपमित्थं कलयते चितिः। तद्पि द्रावयेदेव तद्प्याद्यानयेद्य ॥ १५८ इत्थं भोग्येंऽपि संभुक्ते सति तत्करणान्यपि। संहरन्ती कलकते द्वादशैवाहमात्मनि ॥ १५९ कर्म बुद्ध यक्त वर्गो हि बुद्ध यन्तो द्वादशात्मकः। प्रकाशकलात् सूर्यात्मा भिन्ने वस्तूनि जुम्मते ॥ १६० श्रहंकारस्तु करण्मभिमानैकसाधनम्। श्रविच्छिनपरामशीं लीयते तेन तत्र सः॥ १६१ यथा हि खङ्गपाशादेः करणस्य विभेदिनः। ष्ट्रमेदिनि खहस्तादौ लयस्तद्वद्यं विधिः ॥ १६२ तेने दिशीषमार्दश्रक मण्डलं कलयेत् स्वयम्। संत्रिद्देवी स्वतन्त्रलात् करिपतेऽइंकुनात्मनि ॥ १६३

3

स एव परमादित्यः पूर्णकरुपस्त्रयोदशः। करण्त्वात् प्रयात्येव कर्तरि प्रलयं स्कृटम् ॥ १६४ कत्ती च द्विविधः प्रोक्तः किष्पताकिष्पतात्मकः। किएतो देहवुद्ध्यादि-व्यवच्छेदेन चर्चितः ॥ १६५ कालाग्निरुद्रसंज्ञास्य शास्त्रेषु परिभाषिता । कालो व्यवच्छित्तद्युक्तो बह्निर्भोक्ता यतः समृतः ॥ १ संसाराक्लृप्तिक्लृप्तिभ्यां रोधनाद् द्रावणात् प्रभुः। श्रनिवृत्तपशुभावस्तत्राहं कृत् प्रलीयते ॥ १६७ सोऽपि कल्पितवृत्तित्वाद्विच्वाभेदैकशालिनि । विकासिनि महाकाले लीयतेऽहमिदंमये ॥ १६८ एतस्यां स्वात्मसंवित्ताविदं सर्वेमहं विभुः। इति प्रविकसद्रूपा संवित्तिरवभासते ॥ १६९ ततोऽन्तःस्थितसर्वात्ममावभोगोपरागिणी । परिपूर्णोपि संवित्तिरकुले धाम्नि लीयते ॥ १७० प्रमातृवर्गो मानौधः प्रभाश्च बहुधा स्थिताः। मेयौघ इति यत् सर्वमत्र चिन्मात्रमेव तत् ॥ १७१ इयतीं क्पवैचित्रीमाश्रयन्त्याः स्वसंविदः। स्वाच्छन्द्यसनपेत् यत् सा परा परमेश्वरी ॥ १७२ इमाः प्रागुक्तकलनास्तद्विजृम्भोच्यते यतः। द्येपो ज्ञानं च संख्यानं गतिनीद इति क्रमात् ॥ १५: स्वात्मनो भेदनं क्षेपो भेदितस्याविकस्पनम्। ज्ञानं विकल्पः संख्यानमन्यतो व्यतिभेदनात् ॥ १७४ गतिः स्वरूपारोहित्वं प्रतिविम्बवदेव यत्। नादः स्वात्मपरामशेशेषता तद्विलोपनात् ॥ १७५ इति पंचविधामेनां कलनां कुवैती परा। देवी काली तथा कालकर्षिणी चेति कथ्यते ॥ १८६ मातृसद्भावसंज्ञास्यास्तेनोक्ता यत् प्रमातृषु। एतावदन्तसंवित्तौ प्रमानृत्वं स्फुटीमवेत् ॥ १७७ वामेक्वरीतिशब्देन प्रोक्ता श्रीनिशिसंचरे। इत्थं द्वादशघा संवित् तिष्ठन्ती विश्वमातृषु ॥ १७८ एकैवेति न कोऽप्यस्याः क्रमस्य नियमः कचित । क्रमामावान्न युगपत्तद्भावात् क्रमोऽपि न ॥ १७५

क्रमाक्रमकथातीतं संवित्तत्त्वं सुनिर्मलम् ।
तदस्याः संविदो देव्या यत्र कापि प्रवर्तनम् ॥ १८०
तत्र तादात्म्ययोगेन पूजा पूर्णेवं वर्तते ।
परामर्शस्वमावत्वादेतस्या यः स्वयं ध्वनिः ॥ १८१
सदोदितः स एवोक्तः परमं हृदयं महत् ।
हृदये स्वित्मर्शोऽसौ द्रावितारोषविश्वकः ॥ १८२
मावग्रहादिपर्यन्तमावी सामान्यसंज्ञकः ॥ १८३
सिचिचलनमेतावदनन्यस्पुरणं हि यत् ।
ऊर्मिरेषा विवोधाव्धेर्न संविदनया विना ॥ १८४
निस्तरङ्गतरङ्गादिवृत्तिरेव हि सिन्धुता ।
सारमेतत् समस्तस्य यचित्सारं जडं जगत् ॥ १८५
तद्वीनप्रतिष्ठत्वात् संसारं हृदयं महत् ।

एतेषां क्लोकानां रहस्यं तन्त्रसारे सूत्ररूपेण उल्लिखतमस्ति । तद् यथा-

"ता एताः चतसः शक्तयः स्वातन्त्रयात् प्रत्येकं त्रिधैव वर्तन्ते । सृष्टौ स्थितौ संहारे च इति द्वादश भवन्ति । तथाहि १ संवित् पूर्वम् अन्तरेव भावं कलयित, २ ततो बहिरिप स्फुटतया कलयित, ३ तत्रैव रिक्तमयतां गृहीत्वा नतस्तमेव भावम् अन्तर्क्तस्ति कलयित, ४ तत्रश्च तदुपसंहारिविव्रभृतां शङ्कां निर्मिणोति च प्रसते च, ५ प्रस्तशङ्कांशं भावभागम् आत्मिन उपसंहारेण कलयित, ६ तत उपसंहर्वः संमेदं रूप- मिद्यिप स्वभावमेव कलयित, ७ तत उपसंहर्वः स्वभावकलने कस्यचिद्भावस्य वासनात्मना अवस्थिति कस्यचितु संविन्मात्रावशेषतां कलयित, ८ ततः स्वरूपकलनानान्तरीयकत्वेनैव करणाचक्रं कलयित, ९ ततः करणोश्वरमिप कलयित, १० ततः किपतं मायीयं प्रमातृरू रूपमिप कलयित, ११ संकोचत्यागोन्मुखविकासप्रहण्यसिकमिप प्रमातारं कलयित, १२ ततो विकसितमिप रूपं कलयित इति एता द्वादश मगवत्यः संविदः प्रमातृन् एकं वापि उदिश्य युगपत् क्रमेण द्विशः त्रिश इत्यादिस्थित्यापि उदयमागिन्यः चक्रवदावर्तमाना बहिरिप मासकला-राज्यादिक्रमेण अन्ततो वा धटपटादिक्रमेणाऽपि भासमानाः चक्रवेद्वरस्य स्वातन्त्रयं पुष्णत्यः श्रीकालीशच्दवाच्याः।"

एतद्रह्स्यमितसंचेपेण महामाहेश्वरेण जयरथेण श्रागमवचनान्युदाहृत्य ज्ञापितम्।

> "एकं स्वरूपरूपं प्रसरस्थितिविजयभेदतस्त्रिविधम्। प्रस्येकमुद्यसंस्थितिलयविश्रमतश्चतुर्विधं तदपि॥

इति वसुपश्चकसंख्यं त्रिधाय सहजस्वरूपमातमीयम् । विश्वतिवर्तितावर्तप्रवर्तकं जयति ते रूपम् ॥ कालस्य कालि देहं विभज्य सुनिपंचसंख्यया भिन्नम् । स्वस्मिन् विराजमानं तदृरूषं कुर्वती जयसि ॥"

एवं पारिभाषिकाणि पदानि यानि चैतस्मिन् स्तोत्रे पठितानि तानि सर्वाणि ऋोकानुक्रमेण परिशिष्टे विदृतान्यस्माभिः।

# अथ परिशिष्टम्।

प्रथमश्रोके—गरोशः

तंत्रालोके (१) आः (६) स्रोके—

तद्देवताविभवभावि-महामरीचिचक्रे स्वरायित-निजिम्थितिरेक एव । देवीसुतो गर्णपतिः स्कुरिद्दुकान्तिः सम्यक् समुच्छलयतान्मम संविद्धिष् । द्वितीयक्रोके—शिवतत्वम्

महार्थम<del> ज</del>रीपरीमले ( १३ ) गाथायाम्-

तथा तथा दृश्यमानानां शक्तिसहस्राणामेकसंघटः।
निजहृद्योद्यमरूपो भवति शिवो नाम परमस्वच्छन्दः॥
षष्टक्षोके—अकाशविमशौँ

वरीवस्यारहस्ये :---

स जयित महाप्रकाशो यस्मिन् दृष्टे न दृश्यते किमपि। कथमित तस्मिन् झाते सर्वे ज्ञातं किलोच्यते बेदे ॥३॥

तत्रैव च--

नैसर्गिकी स्फुरत्ता विमर्शसपाऽस्य वर्त्तते राक्तिः। तद्योगादेव शिवो जगदुत्यादयति पाति संहरति॥ ४॥

#### ॥ श्रीरस्तु ॥

# चिद्गगनचन्द्रिका

# आदि-विमर्शः।

चीरोदं पौर्यामासी शश्यर इव यः प्रस्फुरन्निस्तरङ्गं चिद्वव्योमस्फारनादं रुचिविसरलसिद्वन्दुवक्त्रोर्मिमालम्। श्रायस्पन्दस्वरूपः प्रथयति सकृदोङ्कारशुरुडः क्रियादृग्-दन्त्यास्योऽयं हठायः शमयतु दुरितं शक्तिजनमा गणेशः॥१॥ स्थूलं सूचमं परं च त्रिविधमिह जगद् यत्प्रथावेशसिद्धा युक्तं सत्ता यदीया स्फुरति च परतः स्वप्रथैकस्वभावाः। भामूर्ति यं विमर्शक्रियमनुपतिता लच्यते लोकवृत्तिः सन्मार्गालोकनाय व्यपनयतु स वस्तामसीं वृत्तिमीशः॥२॥ इह कालिदासचन्द्रप्रसूतिरानन्दिनी स्तुतिव्याजात्। चिद्वगंगनचिन्द्रकान्धेः शमयतु संसारदावदवधुं वः ।। ३ ॥ चिल्लोचनेनः सततं शिवमीचितुमन्वये च सङ्गावम् । लब्धं च पूर्णभावं यदि चेतः समुपाध्विममाम् ॥ ४॥ हृद्युहामभिलपन्नहन्तया हक्क्रियावपुरहक्क्रियापदम्। सन्तमेमि समभावदं शिवं सख्यहानिरमुना हि सूयते ॥ ५ ॥

याहमित्युदितवाक् परा च सा यः प्रकाशलुलितात्मविप्रहः । यो मिथः समुदिताविहोन्मुखौ तौ पडध्वपितरौ श्रये शिवौ ॥ ६ ॥ शक्तिनेत्रपरिगाद्यमास्थितं पूर्णाभाम व्यपयोधिमन्थताम् । देवि तर्पग्रसुधाकलाश्रयं रुद्रमन्दरमहं स्फुटं भजे ॥ ७ ॥ योऽभवदु भवति यस्तथेतरो यो भविष्यति पृथक्कियोः जनः। तत्र यो धरमहन्तर्थेकया सन्तमस्मि हृदिरन्ध्रमानतः ॥ ८। विश्वसद्मनि सदात्मनीश्वरे पूरणात् पुरुवतामुपेयुवि । ये मनः प्रशिद्धुमेंहर्षय-स्तान् पतञ्जलिमुखानुपास्महे ॥ ६ खेचरीमुखमरीचिजा**लकं** ब्योमशक्तितनुसंश्रयं ६ सदा। श्ंभुद्चतनुजावभासया॰ यत्र विश्वमनुकर्तुमीहते ॥ १०॥

१ णद्रमा २ भावम ३ धन ४ ऋमो ४ सुपेयुपे ६ अये ७ भासना ।

खराडसत्प्रसरगर्भया यया लचितं स्फुरविपूर्णसत्तया। तत्त्वमैश्वरमखराडमिनकां त्वां प्रणौम्यविलतज्ञनायिकाम् ॥ ११ ॥ यः किलास स किलास ईश्वरः ख्यातसस्वल्जुितारेध्वं मूर्धनि । प्रससीः जननि यत्र तिष्ठति त्वं स सत्वर वपुरद्रिरस्य यः ॥ १२ ॥ कल्पनातिगमतीन्द्रियं च यलु-लच्यमुज्भति बहिमु खं तथा । अन्तरालगमभावभावयो-स्तन्नतोऽस्मि सदहं निराकृतिम् ॥ १३॥ अम्व यदु भवति तत्तदात्मना स्वेरितामजहद्द्रयोदयम्। तावकं पद्मुपाकृतक्रमं॰ ब्रह्म तत्सदिति वा श्रुतं भजे ॥ १४॥ देशकालकलना विशेषतो यद्द भवानि विहितं निगद्यते । व्यक्तिजातितनुसंश्रितक्रमं तिद्धतं तव बहिर्विज्ञम्भगम् ॥ १५॥

प्रत्यहं ३ सतत्व ४ कस्य ४ त्रिया ६ निराकृति ७ मपा यते

सत्वमम्ब विहितस्य वस्तुन-स्तत्प्रसादितद्यो। दयंवपुः। स्यात् तमश्च यदिदं निषिध्यते द्वे रजो र सदसदन्यरूपतः ॥ १६॥ यत्तमोऽन्यदिह तत्जितेर्वेषुः सत्वमन्यदिह तेजसः शिवे। मिश्रणोत्थमितरद्रजस्तयो-स्वत्कसत्वश्मतो ध्यात्रयम् ॥ १७ ईश्वरस्य तव भर्तूरच्चयै-श्वर्यरूपमसि तत्वमम्बिके। ज्ञानमस्य शुचि कर्म वा फलं ते विरागमयपूर्णता फले ॥ १८॥ ज्योतिरम्ब हृदि विद्ययेचितं यह्नघु प्रमृतमर्थमग्रहपे। धूमलदम ग्रह यच तच्च्युतं ध ते तु सत्वतमसी वपुस्तव ॥ १६॥ त्वं हिं रुद्रजकटाच्चवर्त्तिनी जायमानमवलोक्य चरिडके। सांख्ययोगपथदेशिकद्वयं जातसंमतिसमाधिकं॰ यथा ॥ २०॥

१ तयोद २ द्वेरजो २ क्षितिर्वपुः ४ सत्वजमतो ४ तच्च तं ६ त्वन्तु ७ समी

सप्रकाशकृतमञ्जनं जगत् कुर्वती भवति पूर्णिमा शिवे। पूर्णमेव तव रूपमन्यथा कुर्वती किल कुहुः प्रतीयसे॥ २१॥ पूर्णाताकृशतयोर्यदन्तरं तत्र कालिविजहत्कमे स्थिता। दर्शितक्रमविभागसंश्रमं कालमद्यतनमत्तुमीहसे ॥ २२॥ ॥ इति आदि (सूत्र ) विमर्शः॥

## द्वितीय-विमर्शः

मातृमेयमितिसाधनात्मिका त्वत्कृतोन्मिषति या विकल्पधीः । त्वत्स्वरूपमकलङ्कितं तया कस्य देवि विदुषो न मुक्तता ॥ २३ ॥ श्रंक्रमकमिवमर्शलच्यां या क्रमाक्रममयी क्रमाक्रमम् । श्रक्रमं शिवमवेद्य मध्यगं त्वां च सत्कुलिमदं तवाननम् ॥ २४ ॥

<sup>े</sup> ३ सवासनम्

वेद्यवेदकविभेददच्या मायया क्रमवदङ्गगामिनी। या स्थिताम्ब बहिरचकांचिगी तां जिह त्वमणुतां मिय स्थिताम् ॥ २ कर्म यदुविविधवासनात्मकं मायया सह कृताणुभावया। वृत्तिभिस्तव विलाप्यते हि तद्द-देवि भानुरुचिभिर्यथा तमः ।। २६॥ चिन्मयीकृतमतोऽच्रहश्यया गुह्ययाऽम्ब विपरीतचर्यया । सभ्यते समरसीकृताखिल-द्वैतवृत्ति तव घस्मरं वपुः ॥ २७ ॥ याश्चरन्ति तव खे चिदात्मके शक्तयः करगालचागाः शिवे। **मुक्तवाह्यपदज्**ममणोद्यमा त्वं हि तिष्टसि तदूर्थ्वमे पथि ॥ २८ ॥ सप्तथा वमिस या त्वमीश्वरि व्योमशान्तमुखचिद्युणास्पदम्। ञ्राश्रितान्नयसि नापरं शिवं द्वन्द्वयाऽद्वयपदातिलङ्किनी ॥ २६ ॥

१ हिसस्

या प्रमातरि निषेदुषी परा प्रत्यगात्मनि विमर्शविग्रहा। वागियं त्रिविधभावभासिता त्वां स वक्ति किमुताऽम्व वैखरी ॥ ३० ॥ नादविन्दुलिपिविद्यहा गिर-स्तिस्र ऊर्ध्वगविमर्श्शीकराः । संहृतिस्थितिविसृध्टिधामसु व्याहृतास्त्वद्ध ईश्वत्नभे ॥ ३१ ॥ **दक्क्रियात्मश्**शिभानुमध्यगं खं चरत्यनिलवत् सुधामयः । यत्तद्रध्वशिखरं परं नभ-स्तत्र दर्शय शिवं त्वमिनवके ॥ ३२॥ वैखरीप्रभृतिवाक्त्रयं परे मेयमानमितिकत् लच्चणम् । उद्भवस्थितिलयात्मकं वपु-र्भुरिभेदमपरं स्मरन्ति ते<sup>8</sup> ॥ ३३ ॥ बिश्वमूर्त्तियददृष्टवि**यहं** त्वत्प्रशान्तिपदमैश्वरं १ वपुः। तत्र ते य उदयः कुलेशि तं सृष्टिराश्रयति पञ्चवाहता ॥ ३४॥

या परा स्फुरति शक्तिरम्बिके तत्र हि त्वयि पयोधिबीचिवत्। शिक्षिकावयवकार्थ पञ्चकं वर्त्तते विविधसूचमविग्रहम् ॥ ३५ ॥ त्वन्मुखं त्रिपथनेत्रिभात्मकं शक्तिवृन्दिमह तुर्यथागमम्। द्वादशक्रमपदं पदादिभि-र्जु मिभतं विज्ञाति तच्चतुस्त्रिकैः ॥ ३६ मानमेयमिति नेत्रलच्याः सोमस्र्यदहनास्त्रिधामगाः। राशिराजिविधिभन्जितैः स्वरै-र्लाचितास्तव हि विप्रुषोऽम्बिके ॥ ३७ ब्राहतेतरदुरुत्तराश्रय-स्वत्पदादुद्यते शिवात्मके \*। अद्वयाद्विषयचित्रथातनु-र्टग्विमर्श इव॰ वाचको स्वरः॥ ३८ अम्ब धामकर्णप्रयत्नजो वैखरः स्फुरति शब्द आहतः। मानसः पुनरसावनाहतो वासितस्त्वदुपलच्य वित्तमः ॥ ३६॥

१ इंडिसं २ इह ३ डत्तरः अ शिवारमके

षगडवर्जमहिमद्युतेः कला सर्गविन्दुरहिताश्च ये शुचेः । सर्व एव शशिनः कलाः शिवे योनयो विधृतबीजत्त्यराः ॥ ४० ॥ बीजयोनिविधिमेद्भेदिता मातृकामनुजमातृलच्याः । शक्तिरम्ब भवति क्रियामयी स्वत्ततुर्जयति पारमेश्वरि ॥ ४१ ॥ बिन्दुरचरमयं क्रियामयं योनियन्त्रमतिबुद्धिलच्चणाः । नाद इष्टतनुरन्यकारगां<sup>४</sup> त्वं परे त्रितयधर्मरूपिगी ।। ४२॥ उद्यमः प्रथम ऊर्मिरुत्तरो निस्तरङ्गशिवचित्पयोनिधेः। प्रागचित्पदपरिप्रहात्तव॰ व्योमनीश्वरि तनुर्महोदय: ॥ ४३॥ स्फारिता जनि सेय ध्मेषणा खेचरत्वसमुपाश्रिता ११ दिशि। अन्नकमनुजग्मुषी गवी प्राप्तगोचरपदा भवस्वयम् १२॥ ४४॥

ताः ३ छक्रत ४ यो नियम्त्रयति ४ रस्य ६ पिणि ७ त्ततो *५ दया ६ स्वा-*इ १२ भवः ।

खेचरीप्रभृतियचतुष्टयं सारमम्बः तव तद्वबहिर्वपुः। यद्वयाद्वयविभागघरमरं तन्निरंशमबह्निं वाक्पद्म ॥ ४५ पञ्चवृत्तितनुरम्ब निर्गता शक्तिरर्पितकुलप्रथाःसना । त्वं शिवावकुलतः समेयुपि तेन तत्र पुनरेष<sup>ु</sup> विश्रमः ॥ ४६ ॥ युक्तितोऽम्ब तव वृत्ति पञ्चकं पञ्चभूत गुण्डिति लच्यते । धर्मिवृत्तिकृतसिद्धनामकं धर्मवृत्तिकृतशक्तिनाम ते<sup>र</sup> ॥ ४७ ॥ ब्रह्मणः प्रभृतिसिद्धपञ्चकं भारतीप्रभृतिशक्तिपञ्चकम् । उन्मनीं स्मरति यस्तवाकृतिं सिद्धवर्स्मनिः जयत्यसौ जनः॥ ४८ त्वं प्रकाशयसि यं ससृज्यते . धर्मिधर्मतनुरर्थ ईश्वरे । यः प्रकाश इह सत्वया कृतः तत्तदाकृतिरुपै।त सृष्टिताम् ॥ ४६

१ इंसम २ जु ३ प्रभा ४ रेषि विश्रमम् ५ यत् ६ पर्वणि ।

त्वं हि चित्तनुरतो न चित्तता खेनः ते विषयचित्ततां विना। शिष्यसे यदि विनार्थमग्डलं सर्गसीमनि कुतोऽस्तिः चित्तता ॥ ५० ॥ वासना च न विचित्रतापदं तत्प्रसूरत्व मिह केवलैव चेत्। शक्तिलच्या जगद्भृतोदरी मानसैन्द्रियकवस्तुसूरसि<sup>४</sup>॥ ५१॥ सार्वकालिकमिदं जगत्त्वया भास्यते विधृतशब्दरूपया । श्रान्तरञ्जननि बुद्धिरर्पगो बाह्यमद्यतनमज्ररूपया 🕯 ॥ ५२ ॥ यावदम्ब पुरुषस्य शान्तत सप्तमीसकलभाववर्त्तिनः। तावदद्वयविमर्शभिन्नता सार्वकालिक॰ विमर्शभाविता॥ ५३॥ अम्ब तज्जडमुश्नित भेद्धी-र्यद्वगुगौः स्फुरदपोह्यते कमात्॥ चित्तदाकृतिनिराकृतिः स्वतो . भाति या सकृदसौ त्वमेव १० सा ॥ ५४ ॥

३ कुतोऽस्तु ४ परं ५ वस्तुनोरसि ६ रूढ्या ७ भावक द मेदिभि ६ रमाकृति

जाड्यमम्ब जगतो निसर्गजोः यत्परा प्रभृति भाति भेदतः। त्वं तु जाड्यपरिपन्थिनी समृता या विभासि सक्दर्थमगडपे ॥ ५५॥ विश्वमेतदिति योऽहः मिलसौ नामरूपविरहेगा निश्चिता । सा त्वमम्ब न विभर्षि भास्वतां भात्मनो यदसि धर्म ईशितुः ॥ ५६॥ भावदृक् समृतिवियुक्तमीश्वरे श्न्यरत्नमवलम्ब्य पुदुगलम् । निर्निरुक्तिकसिदं जगतुस्थितं चिल्लयोध्वंगपथान्न तत्तथा ॥ ५७॥ शान्ततां भजदनाश्चितं पदं शक्तिमात्र जगदेकसद्म यत्। निर्मलज्वलन शौचवज्जगत्-तत्र हि त्विषि निमन्जितं त्वया ॥ ५८ सिद्धशक्तिमयभातृभासन-व्याप्तिभावः उपयुक्प्रकाशताम्। योऽयमर्थनिकरस्त्वदन्तिके॰ त्वत्प्रमात्रभिमुखं तनोष्यसौ ॥ ५६॥

१ गीतो २ मग्डपे ३ याह ४ निरिचताः ५ भारूयतां ६ भार इति यत् ७ स्त्वम

द्रष्ट्रताः जगति यत्प्रकाशने यश्च निश्चयविधौ प्रमातृताः। **प्राहकं** स्वमपि निश्चितप्रहे वेद्तः स तव वृत्तिपोषितः ॥ ६०॥ **आस्थितसदसदर्थम**गडलं धीमनोच्चवपुरस्मितामयम्। यस्त्रयोदश्विधः स्वतन्त्रता तद्वद्योण्यहमसौ तवांशकः ॥ ६१ ॥ तत्तदर्धमयभोग्य (लच्च्णा-नन्दमूर्तिरयमुत्तमः पुमान्। अर्पणेन जगतश्चिदम्बरे भाति संहृतिमयः शिवे तव॰ ॥ ६२ ॥ अष्टधा स्फुरति या पुरी शिवे सूचमभावमुपगम्य लैङ्गिकम्। तन्ज न्पौष्टकृतचित्तवृत्तयो वासनास्तदुरसि स्थिते पशौ ॥ ६३ ॥ सर्गसंवृतिश्ररीरयोईयो-र्भच्यभच्चकपदस्थयोस्तयोः । अन्तरेद्श्महमास्थितः शिवे धीमनोच्चवपुरर्पितं त्वया ॥ ६४॥

<sup>ा</sup>तुका ३ हकत्व ४ यत्र या दशविधिः ६ सवाधिकः ६ मोग ७ ततः द सज्जु

अन्तरेवमञ्चमा

राजनात् प्रकृतिरञ्जनाच मां राजसंज्ञमनुबोधकर्मणोः। षट् त्वया पृथगमी प्रवत्तकाः पुत्रभावमधिरोपितः शिवे ॥ ६५ । श्रोध्वंबाहमयविन्दुलच्यां प्राणसूर्य इह चिद्दद्विषट् कलः। तत्कलाधरतनोग्रहक्रमे त्वं प्रकाशतनुसिद्धः मण्डलम् ॥ ६ः यन्त्वधो वहननाद् लच्चा पानसोम इह भोग्यविग्रहः। तस्य घोड्रशकताः कृतास्त्वया-३ नन्दचकतनवो गुरुक्रमे ॥ ६७ ॥ वासरेशरजनीश्योः कला-श्चि राबदुद्यं वितन्यते । तावदेव ६ दिवस चयोदय॰ स्तत्वतः प्रकटगुप्तविघहः ॥ ६८ ॥ देवि तदुइयंकलाविमिश्रया १० सामरस्य पदमेति या स्थितिः। बिन्दुनादसमवेद्य वेदका-न्तर्गता हि तब मूर्त्तिरत्र सा ॥ ६६ ।

१ मिपरोपिता २ सिद्धि ३ इतात्यया ४ चियड ५ वितन्त्रते ६ तंचदेव ७ व विद्यप १० अणा

लोइभानुशशिमगडलाः स्थिति-र्जिम्भिताः प्रलयवहिना त्वया। प्राण्धाम्ति दशसप्तधा सती मूर्तिराश्रित गुरुकमा शिवे॥ ७०॥ इप्टबोधकृतशक्तयस्त्वया संहृतिस्थितिविस्ब्टिसम्रसु। तुर्यचिलदमय प्रसारिताः सुप्तितः प्रभृतिधामसु त्रिषु ॥ ७१ ॥ मेयमातृमितिः खच्यां कुलं प्रान्ततो<sup>३</sup> ब्रजति यत्र विश्रमम् । तत्पदं तव तुरीयमिचके यनमहद्भि रनुपाख्यमिष्यते ॥ ७२ ॥ चाररावचरुभिर्विभेदितै-मुद्रया च यदुपासनं तव। तद्वश्नेन भजते परम्परां तावकक्रमगता स्थिरीकृतिः ॥ ७३ ॥ मङ्गले स्वमसि वाक्चतुष्टये या परा स्फूरति मृतिमगडपे॰। सा प्रकाश्सुख॰वृन्दचक्रभाः नोद्विन्दुलिपिमृतिंरिज्यसे १०॥ ७४॥ ॥ इति द्वितीयो विमर्शः॥

लम्बिता ३ मान ४ प्राप्ततो ४ यं महाविध ६ तयास्फुटाकृति ७ एडले ५ सुख

तृतोय-विमर्शः। **आद्यचित्रसरमृ**तिरम्बिके पीततां ब्रजित यत्कृतास्पदा। श्रद्मयं शिवमुपास्य तज्जनः शक्तिचक्रजनितः प्रमुच्यते ॥ ७५ ॥ अम्ब शक्तिवनुषा त्वयोन्मिष-द्रपया समरसः शिवो यदा। यत्तदोल्बसित वीर्यःमूर्जितं पीठ एष हिमहांस्त्वदुत्थितः ॥ ७६ ॥ या शिवे स्फुरण शक्तिरचया चमादिपञ्चकनिविष्टभातनुः। सा महद्भवति वीर्यमियमं यन्मयी त्वमसि पीठचक्रसुः॥ ७७ 🗆 पीठचक्रनिकरैकधर्मिणी वं स्थिता च सततं समन्ततः। सद्मिरुद्यमनिरन्तरात्मभि-र्लच्यसेऽम्ब निख्यहोदया॥ ७८॥ ईरणेन विविधेन वीरतां योऽयमच्रगणः प्रपद्यते । अन्खमीशमयि तन्त्रधा<sup>३</sup>मकम् वर्गाशक्तिपदपञ्च<sup>४</sup>चित्कताम्<sup>४</sup>॥ ७६

१ दिन्य २ गणं ३ मयुतं त्रिधा ४ पदवी झ ५ चित्कलास

यानलार्कशशिविग्रहा कला-नाहताम्बरविसर्पिणी शिवे। पीठतः प्रभृतियावद्च्यतेः ताबदुन्मिषति तन्मयी सती॥ ८०॥ निर्जनस्थितिलयप्रथात्मिके<sup>३</sup> श्रासनित्यनिरवश्रहोदयः जुम्भितं १ त्वद्नुपाच्यदीप्तयो-४ र्द्वाष्टलं मनुरुमेत वासनम् ॥ ८१॥ नित्यभातरुचिविश्वघस्मरं दुर्निरीच्रमपि सन्निकेतनम्। त्वं श्मशानमपि वीरहृदुगतं ची ग्रवृत्तिकरवीरिमज्यसे ॥ ८२॥ विश्वसंहरगालीलयोत्कटं व्योम्नि शश्वदुदितं नीराश्रये। क्षेत्रपालमनुपाधिकोल्लसत्-ई त्वद्विमर्शमभिनन्दतीश्वरे ॥ ८३॥ खेंचरीप्रभृतिरम्ब शाकिनी प्रान्त एष तव यो गुरुक्रमः। सृष्टितश्च यदनाख्यविक्रमं े चक्रमेः तदखिलं तवोद्दगमः॥ ८४॥

से ३ थात्रया ४ जुम्मितस्व ४ दीजितो ६ लसत्तद् ७ विश्रमं म मेकमार्स

तद्वद्रयोल्लिसतमम्ब वर्त्तते यत्र नित्यमिह सामरस्यतः। शौनिकेत पदनिखज्मिमतो-ह्यास एष तव मे पुरस्सरः ॥ ८५ ॥ भोग्यभोक्तृरुचियस्मरं मनः पञ्चवाहमयमुच्यते तसः । निर्निकेतपदमेति यत्र ते कोऽप्यसौ सततमध्वरोत्सवः ।। ८६ पूर्णसत्वरजतादि<sup>४</sup> हृद्धगता निष्ठतात्व<sup>४</sup>ख़िल लोकवाहिनी<sup>६</sup>। पञ्चत्रा वहति शाश्वतोदया सिद्धि॰सिन्धुरिवसिद्धसेविता ॥ ८७ व्योमयान-मतितत्पुरस्तरः पञ्चधा प्रसर एष तावकः। जुम्भमाग्गगुरुवक्त्रचित्पथो-ह्यासिमूर्त्तिरियमास्थितो जगत्॥ ८० स्पन्दमाद्यमनुकुर्वती शिवे निर्निकेतनपथोत्थिता गुगौः। शून्यधाम वमति त्वमिष्टित-ध प्रागिषिष्ठितरवा विज्नमसे ॥ **८**६॥

१ सोनिकेत २ तनुः ३ तसुद्धृतो ४ तन्त्वार्स ४ बिह्नह्मतौ निष्पतन्त्य ७ सिद्धसि म यातमो ६ मिष्टिताः ।

चिच्चमत् करण्रूढिनिर्भरा त्वं पुरा स्फुरिस सैव खेचरी। रूपसंप्रहरणदर्शितैषरणा ते जनाः श्वरसवाहिताः म्बिके ॥ ६० ॥ देवि नैकविषयोद्यमस्फुरा रोहिणी भवसि सेव भूचरी। स्पर्शसंग्रहणनित्यसम्मुखी स्वैरितां न जहसिं स्वभावजाम् ॥ ६१ ॥ प्रत्यगात्मनि हशो वकुञ्चना विश्वमन्नमुद्दरे वितन्वती । अस्य संहृतिमुखेन दक्चरी<sup>६</sup> सैव देवि रसचर्वणोन्मुखी ॥ ६२ ॥ प्रान्त वित्तमुखतोऽधितस्थुषी स्वस्वरूपमनिकेतमञ्ज्ञसा । रौद्रभावकृतवाह्यज्ञम्भणा गोचरी त्वमसि॰ गन्धहारिणी ॥ ६३॥ ब्रह्मवि**यहकलाधिरोहि** गो पश्चवाहवपुषः कलास्तव । सामरस्य घटितोदया शिवे श्रश्रदुञ्जसति सिद्धमगडलम् ॥ ६४ ॥

दिना ३ तामजहित ४ वकुग्उना ४ दिक्चरी ६ प्राप्त ७ त्वमपि।

भानुशीतकरवन्हिकुगडली बिन्दुसूत्रितपरावर १स्थला । रुद्रशक्तिरपि कालकर्षिणी त्वत्कपञ्चविधःवृत्तिसूचिनी ॥ ६५ घोषबाड्बशिखास्तदुत्तरं विन्दुनाद्युगलं च यत्पदम्। स प्रसाद ३ इव पञ्चिभः शिवे त्वां कलाभिरनु क्लू समोमपि ॥ ६६ इन्दुश्लवृषटङ्कमातृका कालबीजधृतपञ्चभूमिकः। लोकसन्धिविहितध्रुवोदय-श्चिन्मयश्च तव देवि दर्शितः॥ यज्जवरादिपदमम्ब वायुना यां शिखा मधुसपन्नगास्पदा। यानि सामधुनिविष्कः सृष्टिका पंक्तिरप्यनुकरोति ते स्थितिम् ॥ ६ः यन्नभः स्फुरति यो मरुत्वया-धिष्ठितो विधृतसर्गरुपयाः । या शिखा यदुतवारियज्ञसू-र्याम्ब पङ्किरपि तैस्तथाविधः॥ ६६।

१ रापर २ किरिष्ट ३ व्जितिथ ४ सम्प्रसाद इह ४ भिदनुकुत्त ६ विष्टसृष्टित

भूचरी वहिस दग्डतः कमं मुगडतोऽपरचतुष्टयी च सा। भोग्यभोक्तुकलनोभिसंच्ये सामरस्य रसरोहिनी शिवे ॥ १००॥ यस्त्वनाहतधृतोध्वं श्वारगः स्त्रय<sup>६</sup>श्रमूलगगनस्थितस्वरः । तत्र देवि वियद्यपार्त्रया॰ मध्यगा वहसि पञ्चधा क्रमः ॥ १०१ ॥ पश्चवर्गामयपिगडगामिनी मञ्जपञ्चकतनुरत्वसम्ब या। देवि वर्णनवभासिनः क्रमा सामरस्य कृतपञ्चवृत्तिका ॥ १०२॥ श्न्यमम्बमहमुच्यते त्वया यत्वमत्र गगने सदोदिता। दिव्यमोधमत उद्गगिरन्त्यसौ स्पर्शमुङ्कासि हि वामवियहा ॥ १०३ ॥ अम्बरस्यपरमागतं शिवे सैवचित्तमनघा स्वभावतः। स्पन्दमेत्य परमं विराजते १० खेचरी ११ प्रगतिखेचरत्वया १२ ॥ १०४ ॥

र ३ हतोध्वं ४ पारग-पादग ४ तत्र ६ तो स्वरः ७ विधद ६ इव मासि नि-र १० हिरा ११ चरि १२ चरः सदा

व्यक्तमक्रम विज्ञिम्भतां शिवे त्वं विसृष्टिभुवनद्वयोदया। सैव संचरिस संश्रिता यदा भूचरी भवसि.संज्ञया तदा ॥ १०। स्वं वपुः स्फुरग्रश्तिलचग्रां तत्तद्रथमयमम्बिके च्रागात्। सैव चेन्निजपदान्तवर्त्तिनः संहरस्यथ तथासि दक्चरीर ॥ १०१ प्रत्यगर्पितमुखी भिदा चया-चै<sup>8</sup>करस्यमधिरोपितं त्रिधा<sup>र</sup> स्वं क्रमं यसिस सेव चेदसौ गोचरी खलु महाम्बरान्तगा ॥ १। पश्चसु स्फुरसि देवि वृत्तिषु खन्मयीषु॰ यदि काचनः खतः। शश्वदाशु निखिलास्तदैवः ताः सामरस्यमधिरुद्ध भान्त्यमुः ॥ २०८ निर्णिकेतन तयाम्ब खेचरी स्फारिता गगनवामया १० त्वया। नाद्र ११ सर्गनिहितस्ववैभवा दिक्चरीस्फुटमधिष्ठिता यया॥ १०।

१ स्मिता २ ति नि २ विक् चरि ४ दैक ४ क्रिया ६ महीव्यसन्तगा शश्वतः ६ स्तयैत्र १० कामया ११ नाथ

चोभमम्ब तव तावदिष्टतो द्रचष्टरश्मितनुनाद्विप्रहा। बिन्दुभूमिमधितस्थुषी स्फुटा नन्दचक्रविभवासि भूचरी ॥ ११० ॥ दिक्चरी त्वमिस विन्दुभास्करा जुम्भिता बहिरिहाम्बनिर्गता। अर्थपञ्चकमलं यसत्यसौ भूचरीं नयसि निर्विभागताम् ॥ १११ ॥ तदिद्रपञ्चकलविद्वविद्यहं सप्ततच्छिखमशेषघरमरम् । मूर्त्तिचक्रमधिरुह्य दिक्चरी त्वं परा<sup>१</sup> विशस्ति वाचमद्रया ॥ ११२ ॥ चेतसः कृतमदास्वज्रम्भया त्वं निजं वियद्भूमिजग्मुषी। यह्नती परममम्ब चित्पदं मङ्गलासि विधृताहृतिः परम् ॥ ११३॥ अस्वराग्रिम**बिकास** धर्मिणी विश्वचक्रपरिमेलनोद्यमा । भावनादिकलनातिवर्तिनी पञ्चवक्त्रधिपीठिमिज्यसे ॥ ११४॥

कासिध |

बिन्दुनाद<sup>१</sup>शशिपीठभास्वरा ज्वालराजभगकालविप्रहा । अस्वराख्यपरमाम्बरात्मिका मङ्गला स्वमसि वाक्त्रयातिगा ॥ ११५ द्वचष्ट धामनिलया चितिः शिवे स्फारयन्त्यनिश्मात्मनो बलम्। निर्मिकेतनपदा तनोष्यसौ ज्ञानरश्मिवसरंसदोदितम्॥ ११६॥ अन्तरम्बः वहिरप्यमीकरा ये तवाभ्ज्तनवोङ्क एष यः। विप्रहद्धितयमध्यतः परं चिन्नभो नयसि नः करं किणी॥ १। यत्प्रकृत्यवधितत्त्वमगडलं चमामुखं परिमितग्रहास्फुटम् । कोधनी त्वमसि सञ्जिहीर्षया मन्त्रमूर्त्तिरिह ते विज्ञम्भते ॥ ११८॥ देवि कार्यकरणास्वयं वपु-स्त्वं त्रिशक्तिविसरदुगुणात्मकम् । मान्त्रमुयरससंकुर्ल परं वीर्यमानयसि तज्जिहीर्षया ॥ ११६ ॥

१ तुल्य २ इष्ट्या ३ परा ४ रङ्गव ४ नवाक्ष ६ हास्पद्म ७ णाह्नयं 🕂 णाह्नय

**यन्थ्योऽपि पहुमे यया भृता** सा निरावरणचिन्नभः पदाः। स्पन्दमूर्तिहृतभेदडम्बरा<sup>ः</sup> भैरवी त्वमिस विश्वभेदिनी ॥ १२०॥ अष्टपुर्यूदितबीजवासना संहृतिप्रगावरश्मिपुञ्जया। लीहमात्रमुखभेदिता त्वया भूयसे जननि लेलिहानया॥ १२१॥ त्वं पराप्रभृतिवैखरान्तिमो-क्लेखविस्तरविलाप<sup>३</sup>नोन्मुखी । देव्यनावरण्शम्भुसद्मगा खेचरी भवसि<sup>3</sup> चिद्वविकासिनी ॥ १२२ ॥ वह्निसूर्यशशिधामघस्मरी कुगडली तटिदिवोत्पतन्त्यसौ। शाम्भवं जनिन बिन्दुमध्वना मध्यमेन च गतासि खेचरी ॥ १२३॥ मुद्रितस्वकृततत्त्वमगडला जुम्भते<sup>४</sup> स्वजठरे सदोदिता । वृन्द् चक्रगतपञ्चभेदगा<sup>६</sup> त्वं शिवे दिशसि योगजां श्रियम् ॥ १२४ ॥

३ पकोन्मु ४ त्वमसि 🗴 जुम्भिकेऽस्य ज ६ भेदना ।

ज्ञानमम्ब तव भेदितैः स्वरै-स्तैस्तु योग इह षगडः वर्जितैः। व्यञ्जनेसदयते महान्तिकै-मैन्त्रश्क्तियुगलं कहादिभिः ॥ १२५ बिन्दु चक्रः शशिकुएडली शिखा मृतिरम्बरगता चतुर्विधा। शक्तिरत्र कृतशम्भुभेदना षष्टिरम्बरगताश्चतुष्पराः ॥ १२६ ॥ **आदिहान्तनिजदेहनिर्गताः** षष्टि भन्न चतुरुत्तरा रुचः। खेचरी जठरनिष्ठितास्त्वया मङ्गले परमभेंदतः कृताः ॥ १२७॥ ज्ञानदोधितिषु रौद्रदीधिते-र्मन्त्रदीधितिषु वामयोदितम्। योगदीधितिषु जुम्भतेऽस्विका ज्येष्ठयेवमथ शक्तिदीधितिः॥ १२८ देव्यभ्मेदितकला चतुष्टया शम्भदीधितिषु दीप्यते स्वरः। मत्स्थितित्वमपि वर्गाभेदिनी मङ्गले वहसि धत् प्रधानताम् ॥ १२६

१ पड़न २ क्याबि ३ खग्ड ४ शक्तिर ४ देवि भे ६ भवसि ।

सर्वदेव सक्टदास्थितोदया सर्वतः चपितकल्पना भिदा। इत्थमेकवपुषा त्वया निजा स्पारिता महति लद्दमचित्विषः ॥ १३०॥ उद्यमप्रथनचर्वगात्मकं जागरादिपदमम्ब यत्क्रिया। यनुरीयमपि तद्दविलापनं भातनुस्त्वमिखलेऽत्र जुम्भसेरे ॥ १३१ ॥ या निकल्परहितोच्चमग्डला-रूढ उल्लसति मातुरम्बिके। प्राग्विमर्श इह तन्मुखी प्रथा ज्ञानमर्थ<sup>8</sup> विधृता तनुस्तव ॥ १३२ ॥ ईहगेतदिति तत् प्रथास्थिते-यो विमर्श उदितोन्तरचतः। मन्त्र एष तव बृन्दचक्रगो यन्मुखी भवति तावकी॰ किया॥ १३३॥ भोग्यभोक्तृपरिघद्दनोल्लस-न्निर्मलप्रमद्निर्भरोद्या। लोलिताखिल-हृपीकवृत्तिका युक्तिरम्ब तत्र विश्वमेलिनी 🔊॥ १३४॥

<sup>.</sup> द्विलापितं ३ जुम्भएं ४ नमत्र ४ एव ६ कको ७ लौकिकी = ताकुल्ह

ज्ञतिमात्रमपनी तवासन<u>ं</u> निर्विकल्पमधिरुह्य चित्त्विषा। सामरस्यकृतशाश्वतोदया स्वं हि शक्तिरधितिष्ठसीश्वरेश ॥ १३५ 🗆 शून्यमभ्य गगनं हि या महत् स्पन्दवीजमनिकेतमीयुषी। लीयते भटिति चित्तया त्वया शम्भुरिम वपुषाऽत्र भूयते ॥ १३६ ॥ ज्ञानमम्बसम<sup>३</sup>पूर्णाचिरपयो राशिलम्बिलहरी त्वमुच्यसे। तद्विमर्शतदुपा श्रितक्रम-ध्वंसमृतिंशत भूर्ध्वमगडलात् ॥ १३७॥ स्त्यायमानशिवचिद्रसात्मकं भाववृन्दमधिरह्य भामयी॰। खानिलाग्निजलभूमिभासिनी<sup>-</sup> शम्भुतः प्रभृति जुम्भिते शिवे ॥ १३८ स्फारतावकविमश्पावक-भ्राम्य १८माग्यनसारभारिमका । पञ्चदिव्यकुलबीजिबग्रहा त्वत्विषोऽस्य शिवचिन्नभः प्रदाः ११ ॥ १ः

१ तीम्बरे २ वीयते + पीयते ३ शम ४ लहुपग्रहक्षम ५ तिजित ६ मगडला । सिनि ६ जुम्भसे १० द्वाच्यमाण ११ पदाः ।

पञ्चचकतनुरेष ज्म्भतेः निर्विकल्पश्चिवोधचित्फलाः। पञ्चसु क्रममहीरुहाः शिवे त्वन्मरीचिषु निरस्तवैभवम् ॥ १४० ॥ बीजमम्ब तव पंचधोदित-स्फारितप्रगुण्दे ≝ताक्रमः। सिद्धिदोऽयसपरीतज्ञम्भणोः यः प्रकाश इह सोऽन्तचक्रगः॥ १४१॥ शंभुधाम्नि पतितान्वरेश्वरि शक्तिधामनि ततोऽनु खेचरि । भूचरी त्वमनुयोगधाम्न्यतो दिक्चरी तद्नु मन्त्रधामनि ॥ १४२ ॥ पंचमो भिटिति पातकः क्रमा-५ दियुषी स्फुरिस रौद्रवैभवात्। ज्ञानधाम्नि निखिलेशि गोचरी न क्रमस्तव निराश्रये पदे ॥ १४३ ॥ ज्ञानतः प्रभृति पंचमं शिवे यत्त्रमत्र परचिन्नभस्तनुः । पंचवाहमयशक्तिगर्भिणी भाससे प्रथनकेतघरमरी ॥ १४४॥

**५** ३ द्विदोऽकमपरीसनृम्भणे ४ ऋमं ५ कक्रमा ६ भस्तनः ।

खं निरन्तरचिदम्बरात्मिका वेलयाऽम्य तुलिताद्याम्बुधेः। त्वय्यमूर्फिटिति संविदापगाः पूर्णातां दधित निर्णिकेतनाः ॥ १४५ पंचधा प्रनृतवैभवं शिवे चक्रमेतदिह<sup>ः</sup> गोचरीकृतम् । विश्वभन्ति स्पाख्य चिन्मयाः ख्यपदादु गलति नैव जातुचित् ॥ १४। धाम यद् भवति मुद्रया समं पातसंविद निकेतनाश्चये । याऽणुःभावकविकाकला च यत् सर्वमम्ब तव बुन्दचकगम् ॥ १४७ ॥ अस्वरोल्लसनवीजमिप्रमो चीगातो वपुरपाकृतकमः। नाद एष॰ तव विश्वदेशिकः कोऽपि संविदि विमर्श ईश्वरः॥ १४८ मन्थिपञ्चकविभेदिनी चितिः । पञ्चतारक्षिपिवृत्तिसचिता । येयमम्ब परधाम्नि ते तनु-र्योनिपञ्चकमयी निराक्ततिः॥ १४६॥

१ सनाम् २ भैरवं ३ दिति ४ नमयं ४ नाश्रये ६ यार्शमात्रकलिता ७ एव ८ दे

्री तृतोयविमर्शः स्पर्शवर्णमयपञ्चवर्गजै-र्विस्तरैर्जनिन मुद्रिता त्वया। व्यक्तिश्मेदरचना समन्ततो व्यक्ति धामसहिता. जगन्मयी ॥ १५०॥ ञ्चादितः क्रममयीभिरम्ब याः पञ्चिभर्भवति योनिभिः स्वतः। अक्रमक्रममयस्वद्श्रियात् सक्रमः स्फुरति स्टृष्टिबच्याः ॥ १५१॥ केवलं जगति यानिरक्रमो योग मृतिरिह ते सतां मता। योनिरत्र महती तदुत्तरा सा यदेतदवभासनं तव ॥ १५२॥ शङ्खयोनिरत उत्तरा घृताः वृत्तिरम्ब तव यतु चर्वणम् । कालविश्रह्विलासनं पुनः पद्मयोनिरपि देवि कस्य धा ॥ १५३॥ निस्तरङ्गजलधिकमा स्थिता कालिधाम्नि तव भेद्धस्मरे। दिव्ययोनिरिह ख॰स्वरूपिग्गी निःस्वभाव उद्यः परस्तवः ॥ १५८॥

योगि ४ राष्ट्रता k चर्वणा ६ रिंग ते विकस्वराः ७ स्वस्वरू म पदस्यव }

स्वस्वरूपमयविश्वमूर्तिदृक् सिद्धगाढपरिरब्धः विप्रहाः । स्पर्शमुक्त भिक्ष पञ्च्यते । योनयो विधृतमुष्टिश्मगडलाः ॥ १५५ ॥ जागरा मुखचतुः पदाद्वयो न्मेषसंस्फुरितसातृत्वच्या । निर्द्वयाद्वयगतिर्महाखगे द्राक् तवाम्ब पतिसिद्धमगडली ॥ १५६ कुराइहृत्स्वरचतुष्टये स्थितो व्यक्तितः प्रभृति यो जगत्क्रमः। तस्य गोपक उद्यवैभवो योऽवतार इह साम्ब ते प्रथा ॥ १५७॥ स्पन्दमृतिमविनश्वरं खगं स्पर्शशून्य इह हंसमास्थितेः । ईश्वरस्त्रिपथभच्यधाम णो यस्तमम्ब भजते खगेन्द्रताम् ॥ १५८ ॥ प्रातिभं प्रथम उद्यमोऽम्ब य-श्चित्र विश्वरचनादरो द्यः। कूर्मवृत्तिमनुक्रत्य कूमतांध यात्यसौ तव निवेशितः १० पथि ॥ १५६

१ रिश्वित सूर्ति ३ वर्तते ४ सृष्टिम ६ व्यक्ततः ६ स्थितः ७ व्योम ८ नोदरे १० विवेशतः ।

मेष एष उदयः परो मम छन्दतोचतनुतां वहत्युमे<sup>१</sup>। नित्यतुर्यमहिमा प्रसन्निभं मेष एति तव धाम्नि संस्थितिम् ॥ १६०॥ छन्दतो मम निराश्रये पदे मुक्तवाद्यपदिसम्बक्ष्पनाः। संविदो वसत यूयमित्यमूः शास्त्यसौ तव निरर्गतः शिवे ॥ १६१ ॥ निस्तरङ्गपरमाद्वयप्रथा-म्भोनिधौ प्रतिनिवर्त्तितः क्रमः। विश्वमन्नमुद्रं नयत्युमे मीन उत्कटविमर्शवक्रगः ।। १६२॥ निर्धिकेतमहिमानिराकृति-स्तावकोऽयमवभासनक्रमः। स्वस्थशक्तिविसरत्समाहितो यत्र सिद्ध<sup>8</sup>निवहो अस्य जुम्भते ॥ १६३ ॥ चान्तयादिकलिताच चक्रगो धीनिरासकृततद्वविचारगः। खगडचक्र उदितोऽम्ब ते क्रमो रुद्रसंख्य इह संस्रति<sup>६</sup>क्रमः ॥ १६४ ॥

मः ३ वक्त्रमः ४ शक्ति ५ झौन्नयादिकविताक्ष ६ संहति।

निश्चितप्रहनिदेश'वर्जितो युक्तययुक्तयतिगतोऽक्रमः परः। सत्पथोदितखधामगः शिवे खगडचकविसर्स्तवोत्कटः ॥ १६५ ॥ व्यक्तिमत्तदितरक्रमप्रथा ग्रसकृत्चतबहिर्जगत्क्रमः । निर्गतोधमहार्थजुम्भितः संभृतौ जननि तेऽन्वयः कमः ॥ १ प्राह्मतद्**प्रह**विधातृसंभ्रमो नाद्युग्म इह विश्रमोन्मुखः। हद्रसंख्य इममतुमीहते तावके तव मरीचिरम्बिके ॥ १६७ ॥ यो दशेन्द्रियनिविष्ट उद्धृतोऽ-त्यर्थ आत्मजङ्भेद्विष्तुतः। तत् चयाय वत कालकर्षिगो त्वत्समुल्लसति तावकी रुचिः ॥ १६ः अचचकनिवहोऽर्कसंख्यया स्वस्वमर्थनिवहो॰ ग्रसखुमे । चिच्चमत्करण्निर्भरा स ते प्रत्यग्रह्मसति तत्पदं गतः ॥ : ६६ ॥

१ निवेश २ संहती ३ ते व्ययक्तमः ४ मिहयो |

तरपुनर्फटिति नीतसन्ततिः प्रेच्य देवि नव तुर्यथागमः । निस्तरङ्गपरमाम्बरात्मगां<sup>२</sup> सामरस्यमुपयान्ति दीसयः ॥ १७०॥ **ऋादिसर्गसम**खगडवर्जितं स्वस्वरात्मरुचिचकगामिनी। व्यक्ततत्परतया स्थितं बहि-स्तावदर्थरुचिचक्रमम्बिके ॥ १७१॥ निर्विकल्पपरमाम्बराश्रयः<sup>३</sup> उजिभतेतरपदास्तिवषस्तव। स्फारिता हिं यदि पूर्गातामधात्र संत्रमं जगति बाह्यमीश्वरे ॥ १७२ ॥ चञ्चला तटिदिवाक्रमं परा स्पन्दवृत्ति लहरी तवाऽम्ब या। सोदयात् प्रभृति कल्पनां विना वृत्तिभिस्तिस्मिरुज्भिता सकृत् ॥ १७३ ॥ अम्ब तत्र फलना पृथक् क्रिया दृष्टितः॰ स्वपथगे<sup>-</sup> क्रमे च या । तद्दविरूपममलं तनुक्रमोद्द-योगमुख्यचतुरूर्मिसंविदम् ॥ १७४ ॥

मात्मनास्त्रिका + परमास्त्ररात्मिश ३ श्रयाः ४ यदि च ४ मथाः ६ देगे ६ सञ्चितम् ।

एकमम्ब तद भान्त्यनावृतो द्वादश क्रमचिदुर्मिडम्बरः। सृष्टिकाल्युद्यमेति यन्मुखे यं स्फुटो निरवधिर्निराश्रयः ॥ १७५ तस्य देवि हरसंभृते वशाद-दुर्निरीच्य तनुरुच्छ्ताश्रयः। स्वस्वभावविहितः क्रमाक्रमे द्रैधः एष तव चितुत्विषाश्रयः ॥ १ यो मनोन्मनमनोन्मनीतरः स्वस्वरूपचतुरात्मभावतः । द्वादशैक्यतनुरक्रमक्रमो भैरवस्त्वमसि देवि ते स्थिति:॥ १५ ब्रह्मविष्णुहरमूर्तितां यतोऽ-भ्येति तत्तव तुरीयमास्पपदम् । ब्योम यत् क्रममयी त्वदीरगा धुमहेलयखचक्रगा शिवे॥ १७=॥ विन्दुगर्भनिहितं त्रिधामगं तद्विशिष्टमुपरि प्रसर्पति । भेदनानिधनमों यद्क्विके तत्तु मे परमतत्त्वदर्शनः ॥ १७६॥ ॥ इति श्रीकालिकासस्य द्वतौ चिद्गागचिन्द्रकायां सूर्तायो विमर्शः ॥ श्रोः ॥

१ संघृते २ निहि ३ ह्रौत ४ ऋयः ४ तत्वमेवपरतत्वदर्शनम्।

## चतुर्थो विमर्शः

सत्वजःश्रुतकलावधिः त्वया कालविह्मुवना मरीचय:। भच्याय जगतः प्रसारिता यल्लया<sup>३</sup>न्नृभिरणुत्वमुज्भयते<sup>४</sup> ॥ १८० ॥ वर्गामन्त्रपद्जुम्भया समं याः कलास्त्वदिह तत्वमगडलम् । यानि तत्र भुवनानि चरिडके तत्र कृत्स्नमपि ग्रह्मते स्थितो ।। १८१॥ तै धिनरावरगायुक्तिमास्थितै-स्तावकाद्वयविमर्शसाधिता। **अन्तराहितषडध्वमग्रडपै-**॰ योगिभिर्जनिन श्रवदीड्यसे॥ १८२॥ मूलतः प्रसृति पावकाश्रय।द् द्वादशान्तनिधनाः शिवे जगत्। वाहतस्प्रथनयोर्निषेद्रषी मज़यस्व तत्र धाम्नि चित्पदे ।। १८३॥ ये निरावरण्युक्तिशालिन-स्तां प्रतिस्फुरति तत्परं नभः। यत्र मेयमितिमातृघस्मरे वासनापि न जगद्व विभेदगाः ॥ १८४॥

वन २ धिस्त्वया ३ यद्धया ४ ज्ञिते ५ दृद्धते स्मृतौ ६ त्वं नि ७ एडलै ८ ४ ० दमा।

वृत्तिसंहरणमेवः मातरि व्यज्यते न खलु संस्तुति चयः। तद्वद्वयं च तव धाम्निसंभृतं चिएडकेयमिति चिएडमा त्विय ॥ १८ भूतयन्त्रनिलयास्तवाम्बिके शक्तयोऽचरथवृन्द मास्थिताः। खरपदं हि विषयामृतासवैः<sup>३</sup> स्वस्ववृत्तिकुसुमैयजन्त्यमूः॥ १८६॥ गोचरीप्रभृतिशून्यपश्चिमं मृत ध्वट्कमवमज्य धान्ति ते। स्वप्रथे श्रमद्निभरापरं शक्तयो द्धति द्रपमीश्वरे ॥ १८७॥ द्वादशाम्ब करणाष्ट्रमगौरवै-मातृवहिविदिते त्वदम्बरे । विश्वमेत्य सहसा मरीचयोऽ-श्नन्ति चिन्मुकुरविम्बितं जगत् ॥ १**८**ः बाह्यमीरवरि विना सुद्र्पणेः विम्बमेतदनुकारिणी तनुः। ब्याप्ततामुपयुषि त्वदम्बरे युक्तिमईति न बिम्बबाह्यताम् ॥ १८६

१ मेव २ स्सृति ३ विस्दु ४ रसीः ५ भातृव ६ प्रमे ७ किरणात्मनी सेः = वि

श्रस्तिःवाह्यमिति तत्प्रथेत चेत् तादृशप्रथनगर्भिता हिर तत्। सर प्रवेदयपि निष्प्रमाण्कं मानमन्ब खलु सात्र्यते प्रथा ॥ १६० ॥ ईहगेतदिति चैव मा फलं तसथेति हि विमर्श आन्तरः । निर्विबोध उपधानशब्दवत् कर्म सा त्वयि पुटत्रये १ स्थिताः ॥ १६१ ॥ माययान्तरमपि स्थितं जगद्व वर्त्तमानमवभाति बाह्यवत्। भूतभाबियुगलं यथापुरं विद्ययाभ्व तव वृत्तिरूपया ॥ १६२ ॥ त्वं ग्रहानिखिलभास-गृहनी भामयेन वपुषाऽवतिष्ठसे । यच यस्तव पतिर्ग्रहाशयः प्राणिचक्रमखिलं च यस्य पूः ॥ १६३ ॥ भासितं जननि मायया बहि-र्विम्बमेतद्नुकारि मानसम्१०। मातुरेतदुभयं च विम्बितं तावके वपुषि यदुद्रयं ११ स्थितम् ॥ १६४ ॥

णिक्ति २ सं हि सत् २ न प्रवंदयति ४ आन्सतः ६ निर्विवाघ ६ अयी स्थिता ७ यथा ६ इत्थायः १० माञ्चनम् ११ विश्या ।

वारि वहिमुकुरादिषु स्फुटः स्बच्छवस्तुषु कुमारि विम्बताम्। मन्त्रिता सह परिच्छदेन यत् तेन विम्वमनवेचितं तव ॥ १६५ ॥ यस्मृतौ स्फुरति वस्तुविस्वितं स्वप्तसंप्रथमकल्पयोश्च यत्। विम्बवर्जिमह तन्निद्र्ाना त्वन्निमञ्जमुद्तितं जगत्वया ॥ १६६ ॥ स्वप्नदृष्टमसद्वित्यसद्वचो दिव्य एष यदिह प्रमाणतः। कल्पनापि न मृपा फलं शिवे यत्स्थितं ३ गरुडभावनादिजम् ॥ १६७ ख्यातिरम्ब यदि याति पूर्णता-मीहगेतदिति करूपनामयम् । तत्तथेति हि विमर्श उत्तरो नान्तरेति परिमर्दयोग्यताम् ॥ १६८॥ अस्मिता यदि धृता जपे स्थितिः<sup>६</sup> देवि तद्ददनजार्कसोमयोः। मारुते नभिस वा तदाकृति-स्तत्कृतिं॰ च कुरुते हि पूरुषम् ॥ १६६

१ बह्निवारि २ मन्त्रता ३ स्मृतं ४ मयी ५ तत्तरेव ६ अस्मितं यदि घृतं जलस

कल्पना यदि मृषेति भाषिता धारणा फलति केन हेतुना। देवि संकलनबोधजीविता देवता किमिति तैर्ने हीयसे ॥ २०० ॥ तन्न जग्मुरुद्धौ स्वयौक्तितो विष्णुरात्मजमदर्शि यच्चितः। तातमम्ब तनयस्य शङ्करो दग्धमेष हि बहिः क्रमस्तवः ॥ २०१ ॥ रूपमेष्यति हयाननं हरे-गोंपसंज्ञमगमद् बहिः पुरः। तद्द्रयं चर भजतां बहिः फलं भावि चेन्न सद्ती तमम्ब या॥ २०२॥ अचरेऽम्ब परमे वियहचो यत्र यत्र सकला च देवता। तन्न वेदयति चेद्दवां फलं तदिदां तदिति हि स्फुटा श्रुतिः॥ २०३॥ वहिभानुशशिविद्युदातपं ज्योतिरिङ्गरानभश्चराद्यः। ये<sup>६</sup> स्फुरन्ति हृद्येऽपि सारवाः ह तैः सद्म्बरगतैहि भूयते ॥ २०४॥

नधा ३ न ४ कुतः ४ याः ६ बारवाः ७ केस्त्वद् ।

देशकालमवभासि यादशं यत्तया नुः भवितुर्विभेदिनः। तत्तया सकलमीच्यते जनं मत्ऋतस्मृतिसवेचते चणम् ॥ २०५ यद्यनङ्च्यद्नुभूतिरीश्वरे सा स्मृतिस्तदितिना प्रथिष्यते । संस्तवो इत्नुभवस्मृतौ स्थित-स्तत् चयेऽनुभव एव न समृतिः॥ २ संस्मृतिः सदृश्वस्तुबोधिका दृष्ट एव विषय<sup>ः</sup>स्मृते रतः। दक्शिवे विषयभानु<sup>भ</sup>विधहा तत्रिधा स्मृतिरियं यदाहृता ॥ २० द्रष्ट्रश्यद्दशिलचर्गा जगत् प्राक् रमृनेस्विध तदम्ब संहृतम । उन्मिषत्यपि पुनस्त दुद्गमे तल्लये निमिषति त्वदिच्छया॥ २० संश्वमातुरिह जीवितं स्मृति-. र्यतां प्रकटयत्यमुख्य या। या च दुग्जननि निह्नुतेन ते **अप्युमे सह पुनर्विरूपताम् ॥ २०**६

त ॰ स्मृती ३ विषयः स्मृतेतरः ४ भान ५ सत्प्रथा ६ स्टब्हु ७ सा प्र

दुग्विधत्त इह विश्वमिषके तत्पुनः स्थिरयति स्मृतिस्तव। तिन्मथोपनिहिते निषीद्सि त्वं तु योगतमहीह ( ? ) नाश्रिता ॥ २१० ॥ **स्ट्रि**धालननिरोधलच्नगा रूपतां वहसि विन्दुलच्चाः । तिहलच्यापदासमिवके चिन्मयी पुनररूपमुच्यसे ।। २११॥ भोग्यभोक्तृमयभा विनर्शगा देव्युमा विदुद्रे दृढां दशाम्। अयंयन्नलनसोममिश्रण-॰ स्तद्विमर्शः इह भानुजुम्भणः ॥ २१२ ॥ दुष्टि ह्रपमिद्मस्य भावितं . स्थेम १० रूपकरणांशुभिर्जगत्। स्वादनाख्यमनिकेतयुक्तित-स्तं पुनशर्ज्यमयेन चात्मना ॥ २१३ ॥ **अच्न**माल<sup>१२</sup>पशुभेद्विप्रहात्<sup>१३</sup> त्यागसंस्मृति<sup>१३</sup>हृतार्थेरूपिणी । त्वत्पदेग्लिपतकल्यने लयाद भाति बिन्दुमिति किं नर४ मुद्रया ॥ २१४ ॥

इते २ निषेधिस ३ छक्षणा ४ व्यते ४ गा ६ देवि मां ७ णात् ८ वक्ष ६ सुष्टि १० द्वपुर्रुपमनेन १२ मूळ + श्रु १३ वहा १४ संभृतिध्रुवा १४ नु ।

यादःशासु निखिलासु सर्वदाः सर्वतः स्फुरति वित्परा सकृत्। गुप्त<sup>8</sup>भाषितजगद्दविज्म्भणा मन्त्रतां भजसि तस्त्रध्मम्ब सा ॥ २१५॥ अन्धमात्रविसरिच्छलं शिवे वह्निमुद्रमुद्दरे वितन्वती। **यस्तकालतनुभानुमत्**कला स्वोदये दिशसि शक्तिज्ञम्मणम् ॥ २१६। तत्र ते सदसद्धशून्यता निर्वृति॰र्जयति यत्रं विश्रमः। मातृतत्करणगोचरोज्भिता काल्यकालमनुन्तह्नथोऽस्तु मे ॥ २१७ ॥ क्षेपमम्ब वितनोति संख्यया तद्यहर्च सहसा परत्रये। अक्रमः स खलु काल ईश्वरे प्रत्यमुष्य भवती च काल्यसौ ॥ २१ ≈ ॥ ते वहिर्धनवृते रुचिस्तमो-हारिगी वहसि हास्यरूपताम्। त्वं च चिन्नभित माययावृते तिद्ध काल्यसि परैस्त्वमीचिता ॥ २१६ ॥

१ दशा २ विधा ३ रिस ४ गुप्ति ४ नस्त्वमञ्जला ६ अष्ट मार्ग ७ निगृत्तिर्भवित य द मनुतं क्यो ६ स्ति ।

द्वादशात्मक विकालघरमरी कालकालाश्रावभूमिका वरारे। यादृशी भवति चिएड तादृशी त्वां विदुः कलितक्ल्पनापराम्॥ २२०॥ यत्कुलं त्रिविधमम्य तद्भवो यत्प्रकाश् उपलच्चितो महान्। तत्र यन्निखिलक हिपतोर्शाचा-स्त्वं यद्रिमिंश्सि ऋत्यलालसाः ॥ २२१॥ उन्मिषनिनमिषद् प्युतद्वयं विश्वमेतदुद्रे धृतं यया। सा त्वमम्ब लहरी शिवाम्बुधेः चेपसंप्रकटनप्रहोन्मुखी॥ २२२॥ यः परो निरुपसर्गतः परः स्यानमहानिप च केवलः शिवे। उत्तरश्च विषयात् सः च त्वदा-नन्द उल्लसति चिद्घनासि यत्॥ २२३॥ विश्वसंहति पदे लयोजिसते स्तीयसे<sup>१०</sup> यदि निरंशतः शिवे। सृष्टिकालयसि यया बहिः पदे चित्तमम्ब जगदाशु ग्रह्मते ॥ २२४ ॥

२ परा ३ यः प्रका ४ लह्यते ५ यः स्फुटं निखिळकल्पनार्यावा ६ मीरिति ७ लीलया इ। ६ संहति १० यते ।

लब्धमास्यपवनं व या हतं वातचक्रमधितस्थुषी शिवे। निगमागममहो १ जिसतान्तरा त्वं स्थितं ग्रसिस हि स्थिताम्बिके या चर खान्तरहुताशनिर्गता धामचक्रमविभन्दती क्रमात्। **ऊर्ध्वसोमरसपानदीपिता** साऽपि देवि कलये वहिः स्थितम् बर्हिगोऽगडरसवद्यदन्तरे श्ब्दतः प्रभृतिचित्रितासनः । अर्थपञ्चकमसौ त्वमुनमनी सन्धिपूर्वपदकल्पघस्मरी ॥ २२७ : <mark>त्रात्मभावम</mark>खिलस्य जम्मूपी त्वं शिवे निरवधिः सदोदिता। भावसंहृतिनिमेषविप्रहा संहृतं कलयसि ह्यनावृतिः॥ २२८ स्वैरखेलननिवेशिताः शिवे श्रात्म<sup>४</sup>नात्त्रत्त्वयस्त्रयोदशः अर्थपञ्चकमयाश्च वेदका-स्त्वं विनीतघनसारसृद्धिताः॥ २२६

१ व्यसाम्यपवनद्वयाहतं २ मपोजिभतान्तरे ३ शिखा ४ चित्रवासनं ५ त

भन्नयन्त्यखिलमन्तजैः शिवे शक्तिरिमिभिरिमाश्च मातृभिः। ताश्च संस्मृतमयाः महालये रज्यता हरति चिश्वविद्यहः ॥ २३० ॥ कालपालक मुखं शिवान्तकं विश्वमन्धिपतितोदविन्दुवत्। पूर्णातां वहति यत्र दीप्तिचिद्-्घस्मरी त्वमिह साधु<sub>रै</sub>काल्यसि ॥ २३१ ॥ एतदम्य सदिदन्तु नेति नः शङ्कया हृदि विकल्पलच्चगः। यो यमः स खलु काल्यते त्वया भूतसंयमनकेलिकोविदः॥ २३२॥ अम्य कार्यकरणे नियच्छतः पूर्णाचित्पदमहोत्सवत्विषः । ज्ञिम्भतस्य हृद्ये खशङ्कया त्वं यमस्य वपुषासि भीषणा ॥ २३३ ॥ वित्तदारमुखभोग्यगामिनी या ममेखभिमतिर्मदोद्धता। याप्यहंकृतिरनात्मनि स्थिता मृत्युरूपमुभयं तवासनम् ॥ २३४ ॥

विश्वमम्ब क्रुरुषे तवासनं मृत्युसेचनमखिएडतोदया। चिद्वविकल्पमयमन्तरुयमं गामध्नाहितजगत्कमं व्रती ॥ २३५ ॥ शाश्वतप्रसरया चिदचिषा दीपिता खिलहृषीकमार्गया। अर्थपञ्चकमिदं तमो जगद भद्रमम्ब गमित तवान्तरम् ॥ २३६ ॥ वासनास्थितिमयीक्सवास्पदा त्वं नियोज्य कृतविश्वसंहतीः। त्वइ भ्रुवा कुटिलया शिवेचगात् संहतः खलु भवः सवासनः॥ २३७॥ कुर्वती जननि सृष्टिचित्रतां या कला भ्रमति वेद्यमग्डपे । ब्रहि सा तव कलोन्मुखी यथा त्वं क्रियोक्जिटिलयात्त्यमूं तदा ॥ २३८ उन्मिषन्निमिषद्कंबिम्बया-नन्तयास्य परमार्थमध्यतः है। अग्निमूर्त्तिरिह सुज्यते खया भक्यतेऽपि च सक्रत्प्रभातया॰॥ २३६

१ काखमो**हितजगत्रयं** प्रति २ दीक्षिता ३ हता ४ र**ड**ते ४ तात वल्योन्सुर्ख प्रथा त ।

भर्गनाम्न इह भारते शिखा-शक्तिरम्ब विषयेन्धनोन्मुखी। शान्तिधाम जुषि याति निर्दृतिं त्वय्यसौ खलु शिवैकपावके ॥ २४० ॥ यो मृताराङनिभमर्थपञ्चकं प्राणिनः स्फुरति भामयो रविः। संहृतार्धमनुमन्तराहृतं तं वहिः सृजति चार्थ पञ्चकम्र ॥ २४१॥ संहृतोर्घ्वनिकरस्मृताट्धिः व्यक्तमगडतनुरम्व भास्करम्<sup>१</sup>। काललच्चण कला प्रदीसये त्वं हि विश्वरसभज्ञमास्थिता ॥ २३२॥ भूतचक्रमधुकोशसंभृतं तत्तदर्थमधु पातुमुत्सुका। यन्मरीचिविषयाः सभास्कर स्वद्रचौ श्लभवस्त्रलीयते ॥ २४३ ॥ प्राग्र एष यमकाल उच्यते मध्यवाहतनुरग्निमम्ब॰ यः। रुद्रमेतदुपनोय खं परं तत्र सर्गविमुखं करोष्यसौ ॥ २४४ ॥

त्यहम् ३ स्तुतावधि ४ भास्वर ४ प्रदत्तये ६ विषयं समास्करः ७ रश्मिरम्ब ।

त्वत्क्रमोपहृतः भानुमग्डलः क्रोध एष त्रयवह्निरुद्धतः। विश्वभन्नग्ररसा मरीचयो यस्य भीमविभव। रत्वयाह्ताः ॥ २४५ ॥ याह्यमत्र पुरतो हरस्य<sup>ः</sup> ते यं पुनव हण्यस्य पुनः । श्राहकारच वरदे मरीचयः तास्त्वद्पितजगद्विज्मभणाः॥ २४६॥ यः श्मशान इह सृतघस्मरे रज्यतेऽम्ब करवीरनामनि । थाहकं यसित<sup>े</sup> तं श्रुतं महा-कालमप्यसुद्भताशदुर्य हाः ॥ २४७ ॥ दिक्चरी दश्सु दिच्च या बहि-स्तत्तदिन्द्रियमयीषु ज्ममते। अन्तरम्ब करणत्रये च या खेचरी गलिस ते च तत्त्रिये ॥ २४८। त्वष्टुरम्ब शिवबोधश्भास्वतः -सृष्टितः प्रमृति या मरीचयः। द्वादश क्रमपदत्रयोध्वगा-स्तासु संचरिस वाध्य त्रयोदशी ॥ २४६

१ पहत २ ग्रहलं ३ ममयाः स्वया ४ रन्ति ४ यत् पृथग् ६ सतः ७ सित ६ र ६ रा च करगं संयेच्छया १० वरूप ११ हि ।

सक्रमाक्रमविमिश्रभावत-१ स्वत्क्रमस्त्रितय चास्वीच्गा। तुर्यरश्मिणविक्रमैकभू-स्त्रं क्रमत्रिगुग्भोमकाल्यसि ॥ २५०॥ यत्र कालि दश ते कराः स्थिता द्वेच यान्खुदयमप्यमूर्यतः। तन्नभः श्रयसि सर्वतः परं त्वं प्रकाशशिवचन्द्रिका सती ॥ २५१ ॥ शान्तमस्य यद्भिन्नमस्यरं यरप्रकाश्घनमध्यपोह्यते। यद्द्वयोभयपद्स्त्रिरेचना-१ यत्रमुक्तनिकरो निलीयते ॥ २५२॥ त्वं पदं<sup>र</sup>त्रितयगर्भितोदयं<sup>१</sup> निर्वपोहमुपगूह्य शङ्करः । एकरस्यलसद व्यव्यथा नादमुह्मसिस सर्वतः शिवे ॥ २५३ ॥ ये विद्नित तव रूपमीहशं ये च नित्यकृततल्लयोद्यमाः। एव तान् प्रतिभवन् सुधामयो येऽन्यथा विषमयश्च तान् प्रति ॥ २५४ ॥

तिरोचना ३ पदत्रि ४ मर्भतो ४ रम्।

यः प्रमजयति मूहचेनस-१ स्तारयत्यपि स एव धीमतः। येन तद्दभवसुधाम्बुधिः शिवे यञ्जुषां वहति निस्तरङ्गताम् ॥ २५५ अर्थपञ्चकसुधा प्रपूरिते यद्भवामृतिनधौ सुखप्लवे । पद्यतां वहसि संविदिन्दिरा धामवस्तु तदुमे वपुस्तव ॥ २५६ ॥ तत्र पद्महिचवेद्यमगडले स्वादुनि प्रकटमेथिवान् लयम्। माययाम्ब पुरुषो निमीत्रितः त्वद्धियोन्मिषति विद्ययावृते<sup>३</sup>॥ २५७ तत्तदर्थदलशोभितं जहन्-निद्रमुह्णसितमस्य वारिजम्। रवं १ विमर्शमकरन्द्रनिर्भरं वीरतां वजित यत्र चिन्मयम् ॥ २५ त्वं मलत्रयविलापिनी शिवे पूर्वापीठमहमात्मकं श्रिता। शुद्धभानु॰ तनुरद्वयप्रथा नन्दसाररसेवाहिनी सताम्॥ २५६।

१ तनः ३ षरभुषां ३ रहपे ४ बाकृतिः ५ त्वद्विम ६ पीठतां ७ ठर्वप्रधाननं

सत्सुधान्धिरसमृत् कलान्तरी गभषोड्शकलाष्जविष्टरम् । प्रेतमुज्भितगमागमं शिवे स्मेरहृच्छिरसिजं१ त्वमाश्रिता ॥ २६०॥ निष्कलङ्कमन वेचितं चयं यामिनीदिवसत्सजुम्भणम्। स्वप्रकाशविनिमश्चिजडं चन्द्रवष्मं यदि चगिडके समम्॥ २६१॥ यत्रः कुगडलिशिखाकुलस्थिताः ये भवन्त्यकुल विन्दुशालिनः। ते विदन्ति न त्वाम्ब वैभवं पूर्णभानमयविश्वघरमरम् ॥ २६२ ॥ ज्योतिषाम्ब शिखया स॰ हन्यते पृंसि चैतसिकमुद्धतं तमः। यत्पथप्रथनलत्त्मपुह्नितं-तत्वमेत्र शित्रशक्तिरप्यसि ॥ २६३॥ निह्न तोदितशतार्कदीधिति-च्छन्नचन्द्रश्तलदमचन्द्रकम्<sup>६</sup> । त्वं विभिषे वपुरम्व भातमकं तस्त्रवेश्यः कुरु मामनामयम् ॥ २६४ ॥

स्मेरभूः सरितं र मास्थिता ३ नपेक्षितक्ष ४ ये त्वमग्र ४ ताः ई नु ७ यापह द पु

त्वं कुलाख्यशशिभानुपावक त्वं निवेश्करणात्म गायिके। संस्मृतासि मुनिचित्तमगडपे अधर मे कुरु तवाहिसंस्तवम् ॥ २६५ ॥ पञ्चवाहगति शक्तिलचगौ स्त्वन्मुखैरिवलमधमगडलम्। गृह्वती मिय निवेश्य चरिडके या करोषि सहजं तवाध्वरम् ॥ २६६ ॥ त्वत्पद्समृतिविध्त कल्मषं सर्वतः स्फुरति पूर्णभाषनम्। सिद्धचकसिह मोदते शिवे पूर्शिमाध्यहह मे न तापहा ॥ २६७ ॥ भूतभाविभवदर्थगर्भितं कालघरमरमुपास्यते वपुः कालकर्षिणि वहन्ति योगिनः कृष्णतः प्रभृति विश्वरूपताम् ॥ २६८ । स्पर्रारूपरसगन्धरूपजं शब्दचिद्रलसभा विभिन्दति। वृत्तिचक्रमकृताः पड्ध्वनो देशकालमयमृत्तिंचक्रगाम् ॥ २६६ ॥

१ भाजमान २ अम्ब ३ गत ४ स्फुरित।

यत्प्रकाशतमुपञ्चकं पदं तस्य भाव इह यः सतोऽम्बिके । इन्दुवहिरविलचणाकुलं १ त्वं तुरीयपदगाम्यःनइदयसौ ॥ २७० ॥ अम्ब नन्दति समन्ततः शिवे लोकनेन य उद्यवैभवः। प्रज्ञया वहति सार्वभौमया यश्च नेत्रध्मयमर्चिता तव ॥ २७१ ॥ वृत्ति दीप्तिनयनैर्विलच्गी-र्चीच्य कालि महिमानुवर्ण्यते। केवलं तद्नु वर्गानेऽप्युमे त्वनमुदे तद्पि दासजल्पितम् ॥ २७२ ॥ न त्वमम्ब पुरुषश्च नाहुना चित्स्बरूपिशि न षराहतापि ते। नापि भर्तुरिप ते त्रिरूपता त्वां विना तद्पि न स्फुरेत्रयम् ॥ २७३ ॥ ईश्वरो जननि चिन्तितः प्रदः कोऽप्पनादिनिधनो महामनाः। त्वत्त्रथा त्वमसि विश्वधस्मरी त्वां ततः क इह भेतुमहति॥ २७४॥

<sup>ा</sup>प्पन ३ शिको ४ नैतृम ४ व्यक्ति दिव्य ६ पो नचा।

रक्तशुक्लतनुहंसभेदिनो त्वं पतिरच तव तत्कृताकृतिः। भानु शाङ्करविभेदतस्तव स्त्री च॰ काप्यपि पुमानिव स्वयम्॥ २० रूपमम्ब तव भास्वरं पुरो वर्गापञ्चक विभेदितं धुनः। त्वद्विमिश्रग्गमपि ह्यध्सुस्थितं चित्रसंज्ञितमतश्चतुर्विधम् ॥ २७६ ॥ भासनावरगाशक्तवधिष्टितो ज्योतिरञ्जनमथो द्विधा तव। विग्रहाभरगा विन्दुश्वरी संज्ञ उद्भवभवः स्फूटोद्यः॥ २७७ ॥ अअनेन रुचिमिश्रगो समे रक्तमुझसति तावकं वपुः श्यामनीलतनुताञ्जनेधिके पीत्शुक्लतनुता च ते रुचौ ॥ २७**=** ॥ सौम्यता तव सिरहच्चा तनोः. सा तथाप्यथ रिरचिषा यदा। घोरता पुनरियं जिहीर्षया संस्मृतेऽम्ब तव धाम्नि शान्तता॥ २७

१ भान २ स्त्रीय काप्यसि ३ निदर्शितं ४ हातु ४ मयी ६ विग्रहो जननि।

भास्वरे वपुषि सर्वगे तव स्पष्टमग्इनिवहो निमज्जति। कालबह्यधिकृतौर शिवे यथार तत्समुल्लिसिः तदीसिपञ्जरे ॥ २८० ॥ तावकं त्रिविधरूपवर्जितं गर्भितत्रिविधरूपमस्विके । चिन्मयं परमरूपलच्यां रूपमन्तरवभाति तद्दहिः॥ २८१॥ स्त्रीति नाम तत्र कापि कल्पना स्त्रीतिरूपमयि तादृशी च धीः। वस्तुतस्त्वमसि विश्वविश्रहा तत्परा च चितिरेव शङ्करी<sup>8</sup> ॥ २८२ ॥ त्वं चतुर्थपदवर्त्तिनी शिवे यद्वितीयमपि तत्पदं स्थिता। योऽपि पश्चमपदाश्चितः शिवे बस्तृतीयमपि तत्पदं स्थितः॥ २८३॥ यत्यदं प्रथममेतदुत्तरे तत्परे तदपि तुर्घगामिनी। त्वं तुरीयतनुराहृतत्रिका पश्चमं विश्सि पूरितत्रिकम् ॥ २८४ ॥

१ एउसति ४ शाइरी।

अम्बरेश्वरि निराक्ततस्तव व्यज्यते निखित भा<sup>र</sup> कृतित्वतः (? सर्वदा स्फुरिस यूयमद्रया-नन्द्चित्प्रसरप्रीठवर्त्तिनी ॥ २८५॥ न श्रुतिर्न च गिरो न चागमाः खगडवस्तु विनिवेशिताश्याः। खां नयन्ति परमेशि<sup>र</sup> तं मखा यागयोगविधयश्च नेहशी ॥ २८६ ॥ निखतादिग्रणलिचते पदे ज्ञानयोगमुखकल्पनापि ते। श्रम्ब न त्वद्नुमृतिदायिनी त्वल्लयैकगुरुसंश्रयं बिना ॥ २८७ ॥ व्योमभावविनिविष्टचेतसं प्रातिभं जगदवेच्य निन्दिताः। ते त्वमाविश्सि याननारतं त्वन्नयेन गुरुगाम्बवीचितान् ॥ २८: निस्रता त्विय विभुत्वपूर्णाते . दक्किये स्वरसगोचरे च ये। तानि तावनियतीव शोषने रागवेदसक्लाश्च भान्त्यथ ॥ २८६

१ माक्न २ परमेशितुं।

व्योमवृत्तिघटितैक्य उल्लस-त्यद्वयो जननि देवतागगाः। तावकोद्यमपदेऽपि सर्वगो द्राग्विलापनपदं विनापि ते ॥ २६० ॥ इत्थमम्ब तव वृतिपञ्चक-स्योदयोद्धृतिवभागसंभ्रमः। सर्वदा स्फुरित सर्वतः परं खंगिडतेतरनिजस्वरूपभाक् ॥ २६१ ॥ खिरडतेतरसमस्तगर्भगौ यस्त्रिपञ्चविसराश्रयो क्रमः। देवताक्रम उदेखनारतं तस्य हि त्वमसि देवजन्ममृः॥ २६२॥ दिव्यवाहविभवोदरस्थितो रश्मिमगडलसमुद्दगमास्पदम् । अञ्चयान्तनव हार्णविमहे (?) संहृतिकम उदेत्यकल्पितः ॥ २६३ ॥ लक्वयशून्यसह जाश्रमोदया-रम्भपूर्गं निजकोट्यमेदिनी। रिमचक्रतनुरिमतोजिभता त्वं च गौरि वरपुरायवासनम् ॥ २६४ ॥

**अध्वविध्वनिविमिश्रवक्रयो** रञ्जश्बीजमनिकेतनं वरम्। कल्पनैक्यबहुचेद्मद्वयं मन्त्रपीठमसि काल्यनगंलम् ॥ २६५ स्पन्दमम्ब परिपूर्णमप्यभूः स्पन्दमुजिभतपदं निरावृति। व्योमरूपमिखलक्रमास्पदं पीठमावधिक विद्ययाम्ब या ॥ २६६ अष्टयोनिदलपत्र पूरुषं त्वन्तवृत्तिद्लश्क्तिपेटिका । त्वं पतिश्च तव लिङ्गविग्रहो रुद्रसिद्धमुनिवृन्दबन्दिते ॥ २६७ ॥ सृष्टितः प्रभृति यच्चतुष्टयं यत्प्रकाशनिभमृत्तिं बृन्दजम् । यश्च खराडपदमम्ब पीठगं देहि चक्रनवकं नुतं तव ॥ २६८॥ त्वं नवार्गामनुचक्रविघहा स्वोद्रार्पितसमस्तदेवताः। देवि सप्तदशवर्गाभेदिता त्वं प्रकाशशिवचन्द्रगामिनी॥ २६६॥

१ नञ्ज ।

यः शिवात्प्रमृतिसोमपश्चिम-स्त्वत्क्रमैकरसिको गुरुक्रमः। श्राननायमिह चक्रभानुतो यस्त्वमेतदुभयं त्वया यया ॥ ३००॥ तत्तदर्थपुरुषोधृतक्रमः प्रातिभस्फुरितदिब्यविग्रहम्। अक्रमस्तव वरं पदं शिवे योऽहमद्वयविमर्शलच्याः॥ ३०९। **लच्यान्तदनुसू**च्ममिष्यते ज्योतिरात्मकमवर्गमास्थिता। स्थूलमेतदनुवर्ग्य लच्यते भाव्यतो शमयितुं मनोमया॥ ३०२॥ तत्र शान्तवति पौरुषो मल व्योमवद्गतमवेदया त्वया। सिद्धकार्यकरणं निरंकुशं चिन्मरीचिविसरेण मङ्गले ॥ ३०३॥ सीमपुत्रमपनेष्य मह्गत-स्त्वतृक्रमोऽच किमपि स्तुतो मया। **प्रस्त**भोषण्यभवोऽयमम्बिके स्वत्यदाम्बुज विमर्श तेजसा ॥ ३०४॥ मुक्तमेव न मया मयोचितः प्रेरितोऽस्मि तव तर्त्तिनी त्वया।

सिद्धनाथ कृततत्क्रमस्तुतेः कालिदासरचितां च पश्चिकाम्॥ ३०५ यद् विनिश्चयपदं च ते स्तवं योऽम्ब वेद कुरु तन्मुखं जगत्। कालिदासपदवीं तवाश्रितः त्वत्प्रसादकृतवाग्विजृम्भगाः॥ ३०६ : त्वद्वगुणान्यदहमस्तुं वे जगत् तेन मोहमतिरच मुच्यताम्। पूर्णपीठमवगम्य मङ्गले त्वत्प्रसादमकृते मया कृतः ॥ ३०७ ॥ एष चिद्गगनचन्द्रिकास्तवः किन्तुवाञ्छितमसूत मां प्रति । यः पठेजपित देवि ते स्तुति योऽर्थमत्र विवृणोति वेत्ति यः ॥ ३०८० योऽनुगात्यभिनयत्यभीष्मितां तच तस्य कुरु सिद्धिमीश्वरि। काल वर्षिणि शतैस्त्रिभः स्तुतिं तावकीमिह नवोत्तरैः कृताम् ॥ ३०६ . त्रैष्ट्रभैरहरहः परामृशन् कालचक्रमतियन् प्रसीदति । कर्त्तुमिच्छति शिवं शिवं नृगां ज्ञायते तदविचार्य या खया ॥ ३१०॥

क्षेपधीस्तवन गौरि तत्कृता विश्वराशि क्रुरु सर्वमीप्सितम् । केवलं मम पुनस्तदीप्सितं सर्वतस्तव मदीच्गाः शिवे ॥ ३११ ॥ येन खेलन सरोह्गार्गावः श्रश्वदाविशति येन मां शिवः । पूर्णपीठकृतं सिद्धेस्तद्भावस्तवमादरात् वानरार्थं (१) महाग्रह्यं श्रीवरसो विदधे सतु ॥३१२

इति श्रीकालिदासमहाकविविरचिता चिद्रगगनचन्द्रिका

सम्पूर्णा।

श्रोः

## महाथमञ्जरीष्ट्रत-चिद्गगनचन्द्रिका वचनानि

हृदुगुहामभिलषन्नहन्तया दक्कियावपुरदृक्कियात् पदात् । सन्तमेमि समभावदं शिवं सल्यहानिरमुना हि सूतये ॥ म० म० २८ ए० पूरगात् पुरुषतामुपेयुवि ईरगोन विविधेन वीरतां योऽयमच्रगगः प्रपद्यते । ७१ याहमित्युदितवाक् (परावसा ? परामिधा ) यः प्रकाश उदितार्थविद्यहः । द्रौ मिथः समुदिताविहोन्मुखौ तौ पड़ध्वपितरौ श्रये शिवौ ॥ ७३ श्रन्तरम्ब बहिरप्यमी करा ये त्वाचतनवोऽङ्क एष यः। विग्रहो द्वितयमप्यतः परं चिन्नभो नयसि नः करिक्कणी॥ " ٤٦ ,, ज्ञानदीधितिषु रोथु देति ते मन्त्रदीधितिषु वामयोदितम्। योगदीधितिषु जुम्भतेऽम्बिका ज्येष्ठयेत्थमधिशक्तिदीधिति॥

देव्यभेदितकलाचतुष्ट्यी 359 शम्भुदीधितिषु दीप्यते स्वरः॥ म० अस्वरोह्नसनबीजमियमो-385 च्छ्रनतावपुरपाकृतक्रमः । नाद एष तव विश्वदेशिकः कोऽपि संहिति विमर्श ईश्वरे ॥ " पश्चमु स्फुरति देवि वृत्तिपु 305 त्वन्मयीषु यदि काचन स्वतः। शश्वदाशुनिखिलास्तु देवताः सामरस्यमधिरुद्य भान्त्यमूः॥ राजनात् प्रकृतिरञ्जनाच मां EY राजसंज्ञमनुबोधकर्मणोः । षट् त्वया पृथगमी प्रवर्त्तकाः पुत्रभावमधिरोपिताः शिवे ॥ 75 चाररावचरुभिर्विभेदितै-ও३ र्भु द्रया च यदुपासनं तव । तद्वश्नेन भजते परम्परा तावकक्रमगता स्फुटीकृतम्॥ कल्पनापि न मुवाफलं शिवे 270 यत् स्थितं गरुड्भावनादिजम्॥ , यत्परो निरुपसर्गतः परः २२३ स्यान्महानपि च केवलः शिवे।

उत्तरश्च विषयात् सच त्वदा नन्द उल्लसिस तन्ननासि यत् ॥ म० म० १३१ पृ० विह्वारिमुकुरादिषु स्फुटं स्वच्छवस्तुषु कुमारि विम्वता। मन्त्रिना सह परिच्छदेन यत् तेन विम्बमनवेचितं तव॥ **348** " 77 मातृमेयमितिसाधनात्मिका त्वरकृतोन्मिषति या विकल्पधीः। त्वस्वरूपमकलङ्कितं तया तस्य देवि विदुषो न मुक्तता॥ " २६७ " प्रनथयो द्विषडुमे यया धृता साः निरायरगाचिन्नभः प्रदाः। स्पन्दमूर्त्तिधृतभेदडम्बरा भैरवी त्वमसि विश्वमेलिनी ॥ 88 % अष्टपूर्य दितबीजवासना संहृतिप्रवर्गरिमपुञ्जया। लीदमात्रमुखमेदया त्वया भूयते जननि लेलिहानया॥ £¥ " त्वं पराप्रमृतिवैखरान्तिमो **बेखविस्तरविखापनोन्मुखी**ः।

देव्यनावरणशम्भुसद्मगा ं खेचरी भवसि चिद्वविकासिनो ॥ म० म० ६५ पृ० वहिसूर्यशशिधामघरमरी १२३ कुगडली तड़िदिबोत्प'तन्त्यसौ। शाम्भवं जननि बिन्दुमध्वना मध्यमेन च मतासि खेचरी॥ 73 75 नाद्विन्दुलिपिविश्रहागिर-38 स्त्रिस्त ऊर्ध्वगविमर्शशीकराः। संहतिस्थितिविख्षिधामसु व्यापृतस्वद्ध ईश् वल्लभे॥ १०४ ,, अम्ब केचिदमृताम्बुचिन्मयी लिन्बकांकुरशिखावलिम्बनीम् । तानुमूलबलयी कृतायया जिह्नया कवलयन्तिते कलाम ॥

## योगिनीहृद्य टीकायां उद्घृतानि चिद्गगनचन्द्रिका चचनानि ।

यत्क्रियात्मशशिभानुमध्यगे

खे चरत्यनलदृष्टिधाम्नि यः। यत्तदृर्ध्वशिखरं परन्नभ-

स्तन्न दर्शय शिव त्वमिन्बके ॥ योगिनी हः ६ ए० भोक्तुभोग्यमयगो विः मर्शनाद

देवि मां चिदु दधो हड़ां दशाम्।

अपेयन्तन्त्रसोमः मिश्रगां

तद्विमर्श इह भानुजृम्भणम् ॥ खेनिरस्तसकलिकयाक्रमे

80 35

प्रप्र १

**92** ,,

या चितिश्चरति शाश्वतोदया।

सा शिवत्वसमवाप्तिकारिणी ।।

मेयमातृमितित्वच्यं कुलं

मयमाष्ट्रामाताक्षणख कुल प्रान्ततो<sup>ध</sup> व्रजति विश्वमम्बिके ॥

षराडवर्जमहिमद्युतेः कला

बिन्दुसर्गरहिताश्च ये शुचेः।

दुदघेर्ड दृां ३ मिश्रणः ४ स्त्रति यत्र विश्वमम् ४ स्वराः सर्गविन्दुरिह ।

सर्व एव शशिनः कलाः शिवे योनयो बिधृतवीजतः स्वराः ॥ योगिनी हु १०३ पृ० विश्वसद्यनि चिद्रात्मनीश्वरे 3 पूरणात् पुरुषतामुपेयुषि । ये मनः प्रशिद्धुर्महर्षय (स्तान्<sup>8</sup> पतञ्जितमुखानुपास्महे )॥ " ११४ " भावनागः ममतीन्द्रयं च य-9 ल्लच्यम्कम्॥ १४३ " यत्र यत्र मिलिता मरीचय स्नत्र तत्र विभुरेव जुम्भते। त स्ततां हि नियमावलिम्बनां ध्यानपूजनकथा विडम्बना ॥ 388 "

१ कछारच ये योन २ बीजकॉस्तदा ३ शिवात्म ४ धनुश्चिनहान्सर्गतं नास्ति ४ गञ्ये अती ई सत्सर्मा निवसभावछस्तनं ।

## ौभाग्यभास्तरधृतचिद्गगनचन्द्रिकावचनानि ।

भोक्तुभोग्यकरखोमिसंच्ये सामरस्यरसदोहिनी शिवे ॥ ललिता १६१ पृ० न त्वमम्ब पुरुषो न चाङ्गना चित्स्वरूपिणी न षग्डतापिते। नापि भर्त्तुरिप ते त्रिलिङ्गता त्वां विना न तद्पि स्फुरेद्यम् ॥ " २६ मेयमातृमितिलच्यां कुलं प्रान्ततो ब्रजित यत्र विश्रमम्॥ ¥₹ 55 दृष्टदृश्यदृशिलच्यां जगत् प्राक्समृतेस्विध तदम्य संहृतम्। उन्मिषत्यपि पुनस्त्वदुद्गमे ख्वस्ये निमिषति खदिच्छ्या॥ **=**? ,, एतदम्ब सद्दिदं तु नेति नः शङ्कया हृदि विकल्पलच्राः। यो यमः स खलु कल्पते त्वया भूतसंयमनकेलिकोविदः॥ १५३ " **हृत्क्रियात्मश्**शिभानुमध्यगः खेचरत्पनलदृष्टिधाम यः। यत्तद्रर्ध्वशिखरं परं नभ-स्तत्र दर्शय शिवं स्वमिष्वके ॥

8 KIO "

शुद्धिपत्रम्

| 17                            | स्युद्धम्      | शुद्धम्                    | पृष्ठे | पंक          | अशृद्भ्               | शुक्रम्            |
|-------------------------------|----------------|----------------------------|--------|--------------|-----------------------|--------------------|
| Q.                            | मसी श्याधर-    | ०मासीयशबर-                 | १६     | 60           | हिमहां०               | हि महां॰           |
|                               |                | हराद्वः                    | १६     |              | स्फूरण श०             |                    |
|                               |                | ंसिद्ध्या                  | 19     |              | •                     |                    |
|                               | स्तुतिव्यी०    |                            | १७     | ć            | द्विखं मनुस्मे        |                    |
|                               | _              | स्वयसुपा०                  | ·      |              |                       | बं प्रमुख्ये नवा०  |
|                               | ०णद्ध०         |                            | १७     | १४           | नीराश्रये             | निराश्रये          |
| तत्र यो धर महन्तरी तत्र योदर- |                | १८                         | 38     | शुन्यधाम वमि | त्वमिष्टित-           |                    |
|                               | ·              | महत्त्वयै०                 |        | •            | शुल्यधामय             | स तत्वामी प्रता    |
|                               | स्पृत्वि०      | स्कृत्या०                  | হ্     | १४           | आं                    |                    |
|                               | ध्वं पू        | ० वर्षे सू                 | २०     | १५           | यान्नि००विष्क०        | यानि० ०विष्ट०      |
|                               | ०इभो दयं       | <b>०त</b> ्री <b>र्</b> यं | २०     | २०           | पङ्कि०                | पङ्क्ति०           |
|                               | सुधामयः        | सुधाम यत्।                 | , २१   | 2            |                       | नोर्भि॰            |
| ί                             | शिवात्मके।     | शिवारिमके।                 | , इह   | ક            | ०रोहि०                | न्दीहि॰            |
|                               | वासको          | থাবন:                      | : २१   | ११           | ०स्तिः सः             | ०स्ति निष्का०      |
|                               | कारत?          | जलाः                       | 23     | \$           | <b>ংমিনা</b> ত        | स्भिता             |
| •                             | पारमेखी        | पारमेश्वरी                 | ခဲ့သို | Ę®           | ०तन तयाः              | ०तनतया ०           |
| यानियन्त्रमतिबुद्धिस्थानः।    |                |                            | 53     | <b>इं</b> ड  | परा                   | परां               |
|                               | यो नियन्त्रय   | ति बुक्लिक्षणः।            | वस्    | २०           | ०वक्त्रधि ०           | वक्त्रमधि०         |
| ¥                             | क्त्यम् ।      | भव स्वयम्                  | २४     | 0            | निर्मि के 0           | निश्चि०            |
|                               | यहैयाद         | यत् द्वया०                 | २४     | १\$          | ०रणास्वयं             | ०रणास्प्रद्        |
|                               | समेयुष         | समेदुषी                    | રહ     | २            | चिन्नभः पदा           | ० चित्रभःपदा       |
|                               | ससुज्यते       | स सुज्यते                  | २६     | ₹            | षण्ड च०               | वण्ड्य०            |
|                               | ०रर्पण         | - वर्षणे                   | २६     | 88           | लेचरी ज०              | खेंबरीज०           |
|                               | शान्तत         | शान्तता                    | रई     | १६           | <b>ज्येष्ट्रयेव</b> ० | <b>उयेष्ठ</b> येब० |
|                               | भास्वतां       | भास्यतां                   | २६     | १७           | ०कला चतु०             | <b>ंक</b> लाचतु ०  |
|                               | प्राहकं त्व०   | <b>प्राह्</b> कत्च ०       | 20     | २            | ०ना भिदा              | <b>्ना</b> भिद्या  |
|                               | आस्थित         | आस्थितः                    | २७     |              | स्पारिता              | स्फारिता           |
|                               | ०रोपितः        | ०रोपिताः                   | २७     | દ            | या नि॰                | यो चि०             |
|                               | वितन्यते       | चितन्यते                   | २७     | १२           | ०मर्घ वि०             | ०सर्थ वि॰          |
| 1                             | सामरस्य पद्    | सामरस्यपद्०                | २८     | १५           |                       | खानि०              |
|                               | ०वेद्य वेषका   | <b>ंवे</b> यवेदका          | २८     | २०           |                       | त्यन्यि०           |
|                               | ०श्रित गुरु०   | श्रितगुरु०                 | 28     | £            |                       | श्वरी              |
|                               |                | ' ०मगुः                    | २६     | ₹ o.         |                       | नेचरी              |
|                               | <b>०व</b> नुषा | <b>ंचपु</b> षा             | ₹६     | रुष्ट        | वियुषी                | दीयुषी             |