
 



 

Vous trouverez ici un recueil de textes 

fort sérieux écrits par des 

scientifiques, qui ne quitteraient leur 

veston et leur cravate pour rien au 

monde, et quelques textes, 

malheureusement mal édités, de 

personnages pas du tout respectables, 

mais beaucoup plus sérieux et 

passionnants. Les deux se 

complètement harmonieusement, aux 

fotes d'ortografe près, dont je ne suis 

pas responsable. 

GT 



Bulletin de l'Association
Guillaume Budé

La notion d'Hyperboréens. Ses vicissitudes au cours de l'Antiquité
Roger Dion

Citer ce document / Cite this document :

Dion Roger. La notion d'Hyperboréens. Ses vicissitudes au cours de l'Antiquité. In: Bulletin de l'Association Guillaume Budé,

n°2, juin 1976. pp. 143-157;

doi : https://doi.org/10.3406/bude.1976.3357

https://www.persee.fr/doc/bude_0004-5527_1976_num_1_2_3357

Fichier pdf généré le 22/10/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/bude
https://www.persee.fr/collection/bude
https://www.persee.fr/doc/bude_0004-5527_1976_num_1_2_3357
https://www.persee.fr/authority/248020
https://doi.org/10.3406/bude.1976.3357
https://www.persee.fr/doc/bude_0004-5527_1976_num_1_2_3357


La notion d'Hyperboréens 

ses vicissitudes au cours de l'Antiquité 

La propension des puissants du monde, conducteurs de 
peuples ou chefs d'armées, à incliner dans le sens favorable 
à leurs desseins ou à leur prestige les représentations de la 
géographie a eu, comme il était naturel, ses effets les plus 
sensibles sur celles de ces représentations qui avaient un 
caractère mythique ou schématique. 

Le cas des Hyperboréens a l'intérêt de montrer que la pensée 
scientifique elle-même en a subi l'influence, au moins dans 
certaines de ses démarches. 

Le nom purement grec d'Hyperboréens porte en lui la marque 
d'une réflexion qui s'est exercée, bien avant l'âge classique, 
sur l'un des plus frappants parmi les phénomènes physiques 
propres à la nature méditerranéenne : ce vent froid du nord 
qui, sous les appellations populaires modernes de bora ou de 
mistral — les anciens Grecs le nommaient Borée — dévale de 
temps à autre vers le littoral en rasant le sol avec une telle 
violence que le poète Callimaque 1 le disait capable de renverser 
des murailles. 

On s'est figuré qu'en allant contre ce vent vers l'intérieur du 
continent, comme on remonterait le cours d'un torrent, on 
finirait par atteindre les lieux où il naît et l'on se représentait 
ces lieux sous l'aspect de montagnes communiquant à l'air le 
froid de leurs neiges. Les Grecs donnèrent à ces imaginaires 
montagnes septentrionales le nom de Rhipées déjà présent 
dans la poésie archaïque2 et considéré par le grammairien 
Servius3 comme formé sur le mot grec frnâ\ qui exprime l'action 
de jeter, de lancer. Du haut des monts Rhipées, Borée était en 
quelque sorte lancé vers les plaines méditerranéennes. 

Cette figure, l'une des plus anciennes qu'ait enfantées la 
géographie mythique des Grecs, fut aussi l'une de celles qui 
résistèrent le plus longtemps aux progrès de la connaissance 
objective. A l'époque impériale romaine encore, une place est 
faite aux monts Rhipées dans la description de l'Europe. On 

1. Hymnes, IV, 25. 
2. Sous la forme 'Ptama opv). Première mention connue dans Alcman, 

poète qui vivait à Sparte vers 650 avant J.-C. (Bergk, Poetae lyrici 
graeci, 1882, fragm. 58, p. ni). 

3. Commentaire sur les Géorgiques, III, 382. Même opinion dans 
Isidore de Séville, Étymologies, XIV, 8, 8. 



144 LA notion d'hyperboréens 

les retrouve, au 11e siècle de notre ère, dans la Géographie de 
Ptolémée (III, 5, io), relégués il est vrai dans les régions très mal 
connues où ce savant situait, au nord du Palus Méotide, la 
source du fleuve Tanaïs. Un géographe latin qui précède 
Ptolémée d'un siècle environ, Pomponius Mêla, contemporain de 
l'empereur Claude, reste fidèle à l'optique traditionnelle lorsqu'il 
se représente ces monts Rhipées orientaux lançant vers le 
rivage méridional de l'Europe les eaux du Tanaïs : « Tandis 
ex Rhipaeo monte dejectus... praeceps ruit1. » 

C'était une représentation moins éloignée des réalités 
géographiques que celle d'une « autre mer », tj èiépa, Qâlccaaa. — ainsi 
la désigne un historien grec 2 contemporain d'Hérodote — 
baignant au nord le contour du continent européen, et la question 
se pose de savoir comment une telle notion avait pu prendre 
naissance en l'esprit des Grecs des temps préclassiques, alors 
que rien, dans l'univers qui leur était familier, n'était de nature 
à leur faire imaginer des rivages maritimes septentrionaux3 
opposés à ceux de la Méditerranée. 

Ce trait de la configuration générale de l'Europe ne put être 
porté à leur connaissance qu'à l'occasion des contacts qu'ils 
eurent avec des étrangers qui avaient vu de leurs yeux la 
Baltique ou la mer du Nord. 

Contacts des Hellènes avec le monde septentrional 
à l'occasion du commerce de l'ambre 

C'est une orientation utile qu'Hérodote (III, 115-116) donne 
à notre recherche lorsque après avoir rejeté comme non fondée 
la croyance en l'existence d'un fleuve Eridan « se jetant dans 
la mer septentrionale d'où, à ce qu'on dit, viendrait l'ambre » 
ainsi qu'en l'existence d' « îles Cassitérides d'où nous viendrait 
l'étain », il affirme comme un fait incontestable que l'étain 
et l'ambre « proviennent d'un bout du monde ». 

L'étain était en effet de provenance britannique, tandis que 
l'ambre était recueilli sur la côte ouest du Jutland, et surtout 
au bord de la mer Baltique, au pied des falaises occidentales 
de la péninsule du Samland, proche de l'embouchure de la 
Vistule4. 

t. De chorographia, I, 115. 
2. Damaste de Sigée, fragm. 1, clans Fragm. Hist. graec. Mûller, 

t. 11, p. 65. 
3. « J'ai beau donner mes soins à la question », dit Hérodote (III, 

1 r5)> (< Je ne Pll's entendre dire par personne qui l'ait constaté de ses yeux 
qu'il existe une mer à ces confins de l'Europe » (trad. Ph.-E. Legrand). 

4. Une route commerciale fréquentée dans l'antiquité est tracée par 
le cours inférieur de ce fleuve en aval du coude de Biomberg. Près de 
cette ville fut faite en 1833 la remarquable troix vaille de trente-six 



SES VICISSITUDES AU COURS DE L'ANTIQUITÉ 145 

Pour parvenir jusqu'aux rivages méditerranéens, ces matières 
précieuses devaient traverser de part en part le continent 
européen, et cela depuis des temps qui, tout au moins en ce 
qui concerne l'ambre, remontent à la seconde moitié du IIe 
millénaire avant notre ère. 

A l'helladique moyen (2100-1580 avant J.-C), observe 
M.-P. Nilsson1, aucune trace d'ambre venu du nord ne paraît 
encore en Grèce. Cet ambre devient par contre abondant à 
partir de l'helladique récent ou mycénien (1580-1200). Trois 
des tombes à puits fouillées par Schliemann sur l'acropole de 
Mycènes et l'une des tombes à coupole de la Pylos de Nestor 
ont fourni des centaines de perles d'ambre2. L'ambre est 
dépeint dans l'Odyssée3 comme un objet de parure très convoité. 

Le fait que les Hellènes recevaient l'ambre recueilli sur les 
rivages des mers septentrionales n'impliquait pas 
nécessairement qu'ils connussent la situation des gisements 
fournissant cette matière. L'histoire du commerce offre plus d'un 
exemple du cas où les utilisateurs ou consommateurs d'une 
chose achetée ont considéré celle-ci comme originaire non du 
pays où elle était réellement recueillie ou créée, mais du pays 
où se trouvaient les marchés qui la leur procuraient. Ce fut le 
cas, chez les Grecs, pour l'ambre, que la légende représentait 
comme provenant de la solidification des larmes versées par 
les Héliades, sœurs de Phaéton l'imprudent conducteur du char 
du soleil, lorsqu'elles rendirent les honneurs funèbres à leur 
frère foudroyé par Zeus et précipité dans le fleuve Ëridan4 
(ce nom qu'Hérodote signale comme désignant un fleuve du 
littoral septentrional de l'Europe, s'attachait aussi, dans le 
langage poétique5, au cours du Pô). Apollonios de Rhodes, 
dans la partie de ses ArgonaUtiques (IV, 505-506 et 596- 
611) où il rappelle cette légende, situe près du rivage adria- 
tique où aboutit l 'Ëridan une fabuleuse île Ëlectris (île de 
l'ambre) qui est la figuration poétique d'un marché de l'ambre. 
Le fond du golfe adriatique était en effet, dans l'antiquité 

monnaies grecques des VIe et ve siècles (K. Mullenhoff, Deutsche 
Aller tumskunde, t. I, 1890, p. 213). 

1. Geschichte der grieschichen Religion, I, 1941, p. 308. 
2. H. L. Lorimer, Homer and the monuments, 1950, p. 16: La teneur 

en acide succinique de cet ambre révèle son origine baltique (A. Gotze, 
s. v. Bernstein, dans Max Ebert, Reallexikon der V or geschichte, t. I, 
1924, p. 439 et 442). 

3. IV, 73 ; XV, 460-463 ; XVIII, 295-296. 
4. Diodore de Sicile (V, 23) donne cette version du mythe : « La chute 

de Phaéton eut lieu à l'embouchure du Pô, appelé autrefois Éridan. 
Ses sœurs pleurèrent amèrement sa mort ; leur douleur fut si grande 
qu'elles changèrent de nature et se métamorphosèrent en peupliers. 
Ces arbres laissent annuellement, à la même époque, couler des larmes. 
Or ces larmes solidifiées constituent Velektvon » (c'est-à-dire l'ambre). 

5. POLYBE, II, 16, 6. 
Bulletin Rude io 



I4(") LA NOTION D'HYPERBORÉENS 

grecque, l'un des principaux lieux d'aboutissement1 des 
portages terrestres par lesquels l'ambre collecté sur les rivages 
septentrionaux de l'Europe était acheminé vers le monde 
méditerranéen. 

Ce trafic aurait pu de même avoir lieu sans que les Hellènes 
eussent de contacts avec les possesseurs ou exploitants des 
gisements d'ambre. Hérodote raconte (IV, 33) que, de son 
temps, les gens de Délos se rappelaient que des offrandes, 
jadis envoyées depuis le Nord de l'Europe jusqu'à cette île 
fameuse, célébrée dans le monde antique comme le lieu de 
naissance d'Apollon2, étaient successivement prises en charge 
par les peuples dont elles avaient à traverser le territoire pour 
parvenir à Délos, au terme d'une série d'étapes dont l'une des 
dernières se situait sur la côte adriatique. Joseph Déchelette3 
pense que, de la même manière, plusieurs peuples se relayant 
le long du chemin mettaient la main tour à tour au transport 
de l'ambre du Nord vers les pays méditerranéens. 

Mais Hérodote dit aussi dans le même passage qu'avant que ne 
fût pratiqué ce mode d'acheminement, les expéditeurs 
septentrionaux des offrandes destinées au sanctuaire de Délos les 
avaient eux-mêmes accompagnées jusqu'au terme du voyage, 
et qu'à cette occasion ils avaient périodiquement envoyé aux 
Déliens des députations auxquelles ceux-ci donnaient le nom 
de Perphères. 

Pline l'Ancien, tout en qualifiant de fabuleuses plusieurs des 
choses étonnantes qu'on racontait sur ces hommes du Nord, 
n'en considérait pas moins leurs envois d'offrandes à Délos 
comme une réalité qu'il n'était pas permis de mettre en doute4. 

Nous ne pouvons en tout cas rejeter à priori l'idée qu'en des 
temps très antérieurs à l'âge classique grec, les Hellènes aient 
eu des relations directes avec les porteurs de la civilisation 
supérieure qui, à l'âge du bronze, s'est épanouie au Jutiand 
ainsi que dans les îles danoises, et dont le Musée National du 
Danemark, à Copenhague, conserve d'éclatants témoignages5. 

1. J. Déchelette, Manuel d'archéologie préhistorique, t. II, ire partie : 
Age du- bronze, 1924, p. 19-21. J. Perret, éd. Tacite, La Germanie, 
1949; Introduction, p. 15. 

2. Strabon (X, 4, 19) rappelle que le législateur Lycurgue, eu quête 
d'exemples et d'enseignements, visita Délos pour y consulter Apollon. 
Dans cette île de Délos, écrit-il encore (X, 5, 4), le rassemblement 
religieux annuel, dit Panégyrie, « a toujours eu quelque peu le «.-Hi'actère 
d'un grand marché ». 

3. J. DÉCHELETTE, Ibid., p. 2O. 
4. H. N., IV, 91. 
5. « Le bronze, nulle part dans le monde atlantique, n'a produit plus 

de choses, et plus de belles choses, plus de poignards, d'épées et de bijoux 
qu'entre Hambourg et Stockholm. C'est là, et non dans la Gaule, plus 
longtemps attardée au travail de la pierre, que s'épanouit « la force de 
l'airain. » (C. Jullian, Histoire de la Gaule, 6e éd., 1926, t. I, p. 236.) 



SES VICISSITUDES AU COURS DE L 'ANTIQUITÉ 147 

Le fait que des objets votifs en, provenance du Nord aient 
été portés, d'un bord à l'autre de l'Europe, jusqu'à Délos pour 
y être présentés comme offrandes rituelles prouve que ces 
relations se développèrent autant sur le plan des échanges de 
croyances et d'idées que sur celui de l'économie. Aux temps 
protohistoriques, dans la partie orientale de la plaine du Pô 
et notamment en Vénétie1, chez les peuples qui détenaient 
les principaux marchés de l'ambre, apparaissent, révélées 
par l'archéologie, des représentations mythiques du cygne 
et du disque solaire dont l'analogue se retrouve sur l'autre 
bord de l'Europe, chez les peuples qui détenaient les régions 
productrices de l'ambre2. Dans la mythologie grecque de l'âge 
classique, le souvenir de ces anciens liens cultuels est conservé 
par la légende d'un Apollon migrateur, quittant 
périodiquement3 la Grèce pour aller séjourner parmi les riverains 
de la mer septentrionale et revenir de là-bas monté sur un cygne 
ou sur un char aérien remorqué par un vol de cygnes4. 

Des peuples du Nord aux Hellènes, la communication de 
certaines attitudes religieuses est allée de pair avec la 
transmission de plus d'une notion géographique. On ne saurait, 
sans référence à ces anciennes relations, expliquer qu'Homère5 
ait pu imaginer des nuits d'été si brèves qu'un berger capable 
de se passer de sommeil (<xu7tvoç) ne cesserait pas d'y voir assez 
clair pour garder, durant vingt-quatre heures d'affilée, un 
troupeau de bœufs, puis un troupeau de moutons, et gagner 
ainsi double salaire. 

Et surtout les Grecs apprirent, au contact de leurs visiteurs 
venus du Nord, que la bordure septentrionale du monde était 
un rivage maritime habitable. L'image qu'ils se faisaient de 
l'univers cessait donc d'être bornée, du côté du nord, par les 
monts Rhipées. Elle s'enrichissait d'un nouveau domaine qui 
était l'espace occupé par les peuples d'au-delà des Khipées. 
En des temps que Pausanias (V, 7, 8), par sa référence au poète 
Olen 6 nous autorise à considérer comme antérieurs à l'histoire, 

1. J. Déchelette, Manuel d'archéologie préhistorique, t. II, irc partie : 
Age du bronze, 1924, p. 430. 

2. J. DÉCHELETTE, Ibid., p. l8-IÇ). 
3. P. Grimal, Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine, 2e éd., 

1958, au mot : Hyperboréens. 
4. J. DÉCHELETTE, Ibid., p. 422. 
5. Od. X, 82-86. Il est possible que les hommes qui ont communiqué 

aux Hellènes cette information l'aient eux-mêmes reçue d'un peuple 
plus septentrional avec lequel ils avaient eu des contacts. 

6. Le poète Olen, signalé par Pausanias comme le premier qui ait 
nommé les Hyperboréens dans ses vers, était considéré comme antérieur 
à Orphée. Il ressort d'une légende recueillie par Diodore de Sicile (IV, 
51) qu'en Thessalie au temps de Jason le nom hyper boréen était auréolé 
d'un grand prestige. Selon Hérodote (IV, 32), les Hyperboréens sont 
nommés dans Hésiode. 



1-4^ LA NOTION D'HYPERBORÉENS 

les Grecs donnèrent à ces peuples le nom d'Hyper boréens dont 
le sens était clair. Les Hyper boréens, explique Diodore de 
Sicile (II, 47), sont « ainsi nommés parce qu'ils vivent au-delà 
du point d'où souffle Borée » c'est-à-dire au-delà de ces 
imaginaires monts Rhipées sur lesquels Borée est censé prendre 
naissance. Hérodote (IV, 36) se refuse, quant à lui, à 
considérer comme l'authentique dénomination d'un peuple autre 
qu'hellénique ce nom d'Hyperboréens, qui se dénonce lui- 
même comme une invention grecque. Mais il ne peut éviter 
d'en faire usage, faute d'avoir un autre terme à sa disposition, 
quand il veut (IV, 33-35) informer son lecteur du souvenir 
qu'on gardait à Délos d'antiques relations qui, prenant forme 
d'envois rituels d'offrandes en rapport avec la 
commémoration de la naissance d'Apollon, s'étaient nouées jadis entre les 
peuples du Nord et la Grèce. C'était aussi sous le nom 
d'Hyperboréens que la mythologie désignait les peuples lointains chez 
qui Apollon était censé faire des séjours périodiques1. 

Situation géographique des Hyperboréens. 

Créé pour exprimer l'idée d'extrême Nord, le nom 
d'Hyperboréens fut en fait, dans son acception première, appliqué 
par les anciens à tous ceux des peuples européens qui étaient 
considérés comme les plus éloignés tant dans la direction du 
nord que dans celles du nord-ouest ou du nord-est. Il put ainsi 
servir à désigner des peuples qui, dans la nomenclature 
géographique moderne, ne seraient point classés parmi les nordiques. 

C'est ce que montre, parmi d'autres exemples, la manière 
dont s'expriment Hérodote et Pindare dans l'allusion qu'ils 
font l'un et l'autre à un grand itinéraire transcontinental qui, 
sous l'appellation allégorique d'Ister ou Istros (Danube), 
partait de chez les Celtes voisins des Pyrénées et de l'Océan 
pour aboutir, sur l'autre bord de l'Europe, aux bouches du 
vrai Danube : « L'Istros, dit Hérodote (II, 33), « commence 
au pays des Celtes près de la ville Pyréné 2 » ; tandis que 
Pindare, dans sa 777e Olympique (25-29), situe la source «ombreuse » 
de l'Ister chez « les Hyperboréens serviteurs d'Apollon » (ce 

1 . Apollonius de Rhodes, Argonautiques, II, 675. Hécatée d'Abdère 
cité par Diodore de Sicile, II, 47. 

2. Ce nom est en réalité celui d'une montagne, dit Aristote, Met., I, 
13, 19. « La première idée d'ensemble que les Anciens aient eue sur la 
Gaule, c'est que»., les Pyrénées allaient d'un rivage à l'autre et qu'entre 
leurs extrémités maritimes il y avait seulement sept jours de marche. 
Peut-être, dès avant le VIe siècle, des caravanes chargées d'étain, de 
cuivre, d'ambre et de callaïs se sont-elles organisées au pied 
septentrional des Pyrénées entre la contrée de Pasajes et celle de Port-Vendres. » 
(C. Jullian, Histoire de la Gaule, 6e éd., 1926, t. I, p. 188-189.) 



SES VICISSITUDES AU COURS DE L'ANTIQUITE 149 

mot : ombreux, synonyme de : situé du côté de la nuit, c'est- 
à-dire : au couchant, signifie que, dans la pensée de Pindare, 
les Celtes adossés au versant atlantique des Pyrénées 
s'incorporent à une série de peuples hyperboréens se succédant 
d'ouest en est sur la frange océanique du monde). Eschyle 
situait de même chez les Hyperboréens la source de l'Istros1. 
L'assimilation des Celtes aux Hyperboréens réapparaît, au 
IVe siècle avant notre ère, chez un auteur dont Plutarque nous 
dit 2 qu'il attribuait la prise de Rome par les Gaulois, vers 390, 
à « une armée sortie de chez les Hyperboréens ». De même, 
un historien contemporain d'Alexandre le Grand, Hécatée 
d'Abdère, nomme Hyperboréens et décrit comme des 
adorateurs d'Apollon, périodiquement visités par ce dieu, les 
habitants d'une île septentrionale qui ne peut guère être que la 
Grande-Bretagne, car, dit Diodore de Sicile (II, 47), par qui 
nous connaissons ce fragment d'Hécatée, elle est « non moins 
grande que la Sicile et située au-delà de la Celtique, dans 
l'Océan ». L'espace marin britannique sera encore qualifié 
d'hyperboréen par un poète des derniers temps de l'Empire 
romain3. 

Si éloignés qu'ils pussent être les uns des autres, les peuples 
que les contemporains d'Hérodote qualifiaient d' Hyperboréens 
étaient censés riverains d'une même mer, 1' « autre mer » ainsi 
que la nommait, nous l'avons vu, l'historien Damaste de Sigée. 
Enveloppant celle des faces du continent européen qui s'oppose 
à la face méditerranéenne, cette « autre mer », plus souvent 
appelée mer Extérieure, était celle que formaient ensemble 
la partie de l'Océan aujourd'hui dénommée golfe de Gascogne, 
les mers britanniques, la mer du Nord et celle qu'Hérodote 
désigne (III, 115), sans pouvoir affirmer la réalité de son 
existence, comme « la mer septentrionale d'où l'on dit que nous 
vient l'ambre » (c'est l'actuelle mer Baltique). Selon Damaste 
de Sigée 4, 1' « autre mer » se prolongeait à l'est, avec les 
Hyperboréens pour riverains, jusqu'au nord de l'espace où vivent 
les Scythes, habitants de l'actuelle plaine russe. 

Le témoignage de cet historien et celui de Pindare, qui se 
complètent l'un l'autre, nous apportent donc ensemble le 
souvenir d'un temps où les Grecs voyaient en imagination, 
au-delà des montagnes supposées qu'ils nommaient Rhipées, 
se déployer le long de la mer Extérieure, depuis l'extrémité 

1. Prométhée délivré, tragédie perdue. La teneur du passage relatif à 
l'Istros est connue par une scolie à Apollonios de Rhodes, Argonau- 
tiques, IV, 284. 

2. Camille, 22, 3. L'auteur mentionné est Héraclide de Pont, 
disciple de Platon et d'ARisTOTE. 

3. Claudien, De III consulatu Honorii, 55-56. 
4. Fragm. Hist. graec, Muller, t. II, p. 65,fragm. 1. Damaste de Sigêe 

est un historien contemporain d'HÉRODOTE. 



150 LA NOTION D'HYPERBORÉENS 

océanique des Pyrénées jusqu'aux confins de l'Asie, une frange 
hyper boréenne, dont ils n'eussent pu d'ailleurs définir ni le 
tracé ni la position en latitude. 

Hérodote (III, 115, et IV, 45) nous fait mesurer l'étendue 
de ces ignorances, qui persistèrent longtemps après lui. A 
une époque déjà très proche de l'établissement de la 
domination romaine en Gaule océanique, un savant qui ne précède 
César dans le temps que d'une trentaine d'années, Posidonius, 
affirmait encore, s'il faut en croire un scoliaste d'Apollonios 
de Rhodes1, que les Alpes confinaient aux régions habitées 
par les Hyperboréens. 

Jusqu'à la conquête romaine, Hyperboréens et Monts Rhi- 
pées, ces deux représentations mythiques inséparables l'une 
de l'autre2 purent, sans concurrence, s'imposer aux esprits 
comme des notions géographiques fondamentales. Là où, 
autrement, il n'y aurait eu que vide, cette fiction manifestait 
l'existence d'un rivage habité, traçait en deçà de ce rivage une 
ligne de reliefs, suggérait l'idée de phénomènes climatiques 
en rapport avec ces reliefs, procurait enfin le moyen de 
désigner d'un nom parlant ceux des peuples de l'Europe 
extraméditerranéenne dont on ne savait pas comment ils se 
nommaient eux-mêmes. 

Par la suite, à mesure qu'on apprit à les connaître, les noms 
authentiques de ces peuples, les noms indigènes, se 
substituèrent à l'appellation d' Hyperboréens, dont les applications 
se trouvèrent ainsi progressivement réduites3. On voit dans 
Strabon (VII, 3, 1) qu'à l'époque où écrivait ce géographe, 
la pénétration des armées romaines, en révélant les noms 
réels des populations qui se succédaient, le long du rivage 
de la mer Extérieure, jusqu'à l'estuaire de l'Elbe, et en faisant 
la lumière sur les traits essentiels de la configuration physique 
des lieux, avait chassé les Hyperboréens de cette partie du 
monde occidental, et en avait effacé les monts Rhipées. Mais 
il ne s'en était pas suivi, dans les milieux éclairés, une réflexion 
aboutissant au rejet systématique et total de la géographie 
mythique. De celle-ci, historiens et géographes ont continué 
de faire usage pour meubler les territoires encore inexplorés 
qui s'étendaient à l'est de l'Elbe, Vers le milieu du Ier siècle 
de notre ère, chez le géographe Pomponius Mêla (I, 12-13, et 
III, 36), on retrouve les Hyperboréens et les monts Rhipées 
relégués au nord de la mer Caspienne, en Asie septentrionale. 
Au il1' siècle enfin, dans la Géographie de Ptolémée (III, 5, 
5 et 10), des monts Rhipées réapparaissent au nord du Palus 
Méotide (l'actuelle mer d'Azov) et le qualificatif d'hyper- 

1. Argonautiques. Scolie à II, 675. 
2. Strabon, VII, 3, 1. 
3. J. Carcopino, Promenades historiques au pays de la dame de Vix, 

V- 59-6o. 



SES VICISSITUDES AU COURS DE L'ANTIQUITÉ 151 

boréen s'attache encore aux confins du monde septentrional 
inconnu : des monts Hyperboréens (V, 8, 7) et des Sarmates 
Hyperboréens (V, 8, 10) représentent tout ce que la géographie 
physique et la géographie humaine peuvent, dans le nord de 
l'Asie, apercevoir de plus éloigné, tandis qu'en avant des rivages 
occidentaux de l'Europe, un océan Hyperboréen (II, 2, 1) 
est signalé au nord de l'Irlande. 

Images de félicité associées au nom hyperboréen. 

Soit qu'ils aient dépeint leur pays sous un jour favorable, 
soit plutôt que leur qualité de riverains d'un Océan formant 
la limite du monde leur ait fait attribuer les avantages dont 
jouissent, dans Homère1, les habitants des Champs-Elysées, 
pareillement situés « tout au bout de la terre », là où « la plus 
douce vie est offerte aux humains, sans neige, sans grand 
hiver... », les hommes du Nord qui portaient leurs offrandes 
à Délos ne furent pas considérés par les Hellènes comme ayant 
à souffrir d'une nature inclémente. Qualifiés de « nation sainte 2 » 
par Pindare, les Hyperboréens sont dépeints par ce poète, 
comme plus tard par Hécatée d'Abdère3, sous les traits d'un 
peuple pieux et sage qu'un climat sans excès et une terre 
fertile contribuaient à rendre heureux et pacifique. Pindare évoque 
les « magnifiques hécatombes » qu'ils offrent à Apollon, leurs 
banquets rituels qui sont, pour ce dieu, « la joie la plus vive » 
et la « voie merveilleuse qui mène à leurs fêtes4 », tandis que 
dans la tragédie d'Eschyle5 ces mêmes Hyperboréens sont dits 
avoir en partage plus encore que le bonheur suprême. 

Sans doute, dans l'esprit des Grecs, l'idée de froidure était- 
elle inséparable du nom de Borée. Mais ils situaient les rivages 
hyperboréens au-delà des monts Rhipées, d'où s'élançait 
Borée. On pouvait imaginer que ces froides montagnes n'avaient 
pas plus d'effet sur le climat de la frange maritime hyper- 
boréenne que les neiges de l'Etna n'en ont sur le littoral qui 
se déploie au-dessous d'elles. Pindare, faisant allusion, dans 
sa IIIe Olympique (31-34), àun voyage que fit Héraclès jusqu'aux 
sources hyperboréennes de l'allégorique Istros, s'exprime ainsi : 
« II visita jusqu'à cette contrée qui est par-delà les souffles 
du froid Borée ; là, quand il s'arrêta, il admira les arbres6... » 
Le poète précise que les oliviers figuraient dans la parure 
arborescente dont s'ornait le paysage hyperboréen tel que le décou- 

1. Odyssée, IV, 563-568. 
2. ïspa ysvea {Pyth. X, 43). 
3. Passage connu par Diodore de Sicile, II, 47. 
4. Xe Pythique, 29-35. 
5. Les Choéphores, 372-374. 
6. Traduction A. Puech. Paris, Éd. Les Belles Lettres, 1958. 



152 LA NOTION D HYPERBORÉENS 

vrit Héraclès, et il prête au héros la pensée de demander aux 
Hyperboréens de lui faire présent d'un plant d'olivier qu'il 
projetait de rapporter en Grèce pour le planter auprès du 
sanctuaire d'Olympie, qui serait ainsi doté d'un arbre « donnant 
son ombrage à la foule des visiteurs et fournissant des 
couronnes aux athlètes »1. 

Cette fable2 qu'inventèrent évidemment des Méditerranéens 
incapables de se représenter une végétation autre que celle 
du monde qui leur était familier, procédait d'une erreur moins 
grave, à tout prendre, que celle qui eût consisté à considérer 
le mot : hyperboréen comme exprimant la situation d'un 
peuple soumis aux rigueurs du climat polaire. Il est de fait 
que, sous les latitudes où ils se déploient, les rivages où l'on 
recueillait l'ambre, au bord de la mer du Nord et de la 
Baltique, jouissent d'un climat relativement doux, et il se peut 
qu'il y ait eu un élément de vérité dans la légende 
attribuant au sol hyperboréen une haute fertilité3. La grasse terre 
du Danemark peut être jugée par ses occupants 
merveilleusement fertile quand ceux-ci ont occasion de la comparer au 
sol rocailleux de la Grèce. 

Parmi les Latins, Pomponius Mêla (III, 36-37) et Pline 
l'Ancien (H. N. IV, 89-91) ont pris à leur compte l'image favorable que 
la littérature grecque traçait du caractère des Hyperboréens 
et de la nature hyperboréenne. Il ressort de l'ensemble de ces 
témoignages que les gens qu'Hérodote et d'autres auteurs 
nous montrent traversant l'Europe pour porter à Délos les 
prémices de leurs récoltes vivaient sur une terre non seulement 
habitable mais capable de bien nourrir sa population. 

Sotidaine altération du climat attribué par la légende 
aU monde hyperboréen. 

Dans ce concert d'éloges, les Géorgiques font entendre une 
note discordante. A l'inverse de la conception traditionnelle 
selon laquelle les Hyperboréens étaient protégés du froid par 
leur situation géographique extérieure à la partie du monde 
d'où soufflait Borée, Virgile place sur leur territoire même 
l'origine de ce vent, nommé par lui l'Aquilon puissant 4, et qualifie 
de glaciale5 l'atmosphère où ils vivent. 

Son opinion est partagée par l'un de ses contemporains, le 
géographe Strabon, qui exprime, sur les Hyperboréens, des 
opinions contrariant de la même manière les idées 
communément reçues depuis des siècles. 

1. PlNDARE, 01. III, I4-2O. 
2. On la retrouve dans Pausanias, V, 7, 7. 
3. Hécatée d'Abdère, dans Diodore de Sicile, II, 47. 
4. Aquilo densus (Géorg. III, 196). 
5. Hyperboreas glacies (Georg. IV, 517). 



SES VICISSITUDES AU COURS DE L'ANTIQUITÉ 153 

Strabon (I, 3, 22) fait reproche à Hérodote « d'avoir supposé 
que le nom d' Hyperboréens pût désigner des peuples chez qui 
Borée ne souffle point ». Il soutient que Borée souffle depuis le 
pôle lui-même, tout comme, depuis l'équateur, son contraire 
le vent du sud (notos), et que ces deux limites extrêmes du 
domaine des vents, sont aussi celles de l'extension des peuples 
à la surface de la terre, de telle sorte que les Hyperboréens, 
qu'il dit être les plus septentrionaux, popeioTàrouç, de tous les 
peuples doivent être, si on le prend à la lettre, considérés comme 
vivant dans la zone glaciale, aux confins même du pôle. 

Comment a-t-il pu, sans se faire violence à lui-même, accepter 
de proposer à son lecteur une telle vue des choses, alors qu'il 
ne conteste nulle part la tradition, relatée par Hérodote (IV, 
33), et considérée par Pline (H. N. IV, 91) comme ayant valeur 
de donnée historique, selon laquelle les Hyperboréens faisaient 
porter, à travers l'Europe, au sanctuaire de Délos, les 
prémices de leurs récoltes? Strabon nous surprend ici d'autant 
plus qu'il professe par ailleurs (II, 3, 1) que les régions proches 
du pôle sont inhabitables à cause du froid : xà upoç tôS tc6Xcj> 
Sla ^X°? (àobc7jTà ecm). Il admet en effet (II, 2, 1-3) la division 
du globe terrestre en cinq zones, telle que l'avait exposée Posi- 
donius, qui en attribuait l'invention à Parménide d'Élée : 
une zone torride s'étendant de part et d'autre de l'équateur ; 
deux zones tempérées, l'une dans l'hémisphère nord, l'autre 
dans l'hémisphère sud ; et deux zones glaciales correspondant 
aux deux calottes polaires et caractérisées l'une et l'autre 
par le fait que le froid interdit à l'homme de s'y établir à 
demeure. 

Au temps où écrivait Strabon, l'astronomie grecque avait 
aussi découvert, depuis plusieurs siècles déjà, que le pôle était 
soumis à l'alternance d'un jour continu de six mois consécutifs 
et d'une nuit continue de même durée1. 

Placer dans de telles condition de vie des hommes que la 
tradition représentait comme des gens heureux recueillant 
les fruits d'une terre généreuse était un non-sens. Autant eût 
valu rayer le nom des Hyperboréens du vocabulaire historique 
et géographique, comme on eût fait d'une pure fiction dont il 
ne convenait pas qu'un homme raisonnable encombrât son 

1. Le phénomène avait été pressenti, dès le VIe siècle, par le 
philosophe ionien Xenophane de Colophon, à partir d'une réflexion sur le fait 
qu'au fur et à mesure qu'on s'éloigne de l'équateur, la différence augmente 
entre la durée du jour le plus long et celle du jour le plus court. (H. 
Berger. Geschichte der wissenschaftlichen Erdkunde der Griechen, 1903, 
p. 191.) 

ïÏérodote (IV, 25) a entendu raconter que très loin, dans les régions 
inconnues du Nord, existaient des hommes qui dormaient une moitié 
de l'année. Il déclare n'en rien croire. Peut-être une allusion à la nuit 
polaire se cachait -elle sous cette fable. 



154 LA NOTION D'iIYPERBORÉENS 

esprit. Mais c'est ce que ne purent faire ni Strabon ni, après 
lui, Pomponius Mêla et Pline le Naturaliste, tant était 
fortement établi le prestige des vieux récits où les Hyperboréens 
jouaient un rôle qui les incorporait à la société européenne des 
temps mythiques. Il n'est pas possible, dit Pline, de mettre 
en doute l'existence de ce peuple : Nec licet dubitare de gente 
ea1, et c'est bien ce que Strabon lui-même admet implicitement 
lorsqu'il accepte de discuter l'opinion très anciennement établie 
selon laquelle les Hyperboréens habitaient en dehors des régions 
balayées par le souffle de Borée. 

Au Ier siècle de notre ère, Pomponius Mêla et Pline se sont 
ainsi trouvés, dans leurs recherches sur les Hyperboréens, en 
présence de deux données contradictoires : l'une consacrée 
par une tradition plus de cinq fois séculaire ; l'autre récente, 
mais ayant pour elle la haute autorité de Virgile et de Strabon. 
Le surprenant est qu'ils n'aient cru devoir rejeter ni l'une 
ni l'autre. Comment n'ont-ils pas vu qu'en agissant ainsi ils 
allaient au-devant de criantes absurdités? 

Mêla (III, 36), tirant la conséquence de l'affirmation de 
Strabon sur les conditions dans lesquelles se manifeste Borée 
et sur la position des « plus septentrionaux » d'entre les hommes, 
situe les Hyperboréens au-dessous du point du ciel par lequel 
passe le pivot (cardo) autour duquel s'effectue la révolution 
des astres : silb ipso siderum cardine. C'est la définition même 
du pôle tel que le représentait l'astronomie grecque. Et pour 
ne point laisser douter que c'est bien le pôle qu'il assigne pour 
séjour aux Hyperboréens, Mêla précise que, pour eux, l'année 
se partage entre un jour qui dure six mois et une nuit d'égale 
durée. Puis, sans nous dire de quelle façon la suite de son texte 
peut se concilier avec ce début, il assure que, sur une terre 
naturellement fertile (per se fertilis) où ne manquent ni les 
forêts ni les bois sacrés, ces mêmes Hyperboréens vivent 
l'heureuse existence que leur attribuait l'antique légende 
grecque. 

En des termes peu différents se retrouve, chez Pline (H. N., 
IV, 89-91), la même association de données inconciliables : 
à l'emplacement des « gonds de l'univers » (cardines mundi), 
c'est-à-dire au pôle même, là où le soleil reste visible durant 
six mois consécutifs, vit, dans une atmosphère agréablement 
tempérée [felici tempene), parmi les forêts et les bois sacrés, le 
peuple heureux {gens felix) des Hyperboréens, qui s'est fait 
connaître du monde par l'offrande qu'il faisait au sanctuaire 
de Délos des prémices de ses récoltes. 

En somme, Mêla et Pline, dans les passages dont il s'agit, 
auraient suivi fidèlement la mythologie grecque s'ils n'avaient 
cru devoir reculer le séjour des Hyperboréens jusqu'au pôle 
lui-même. Comment ces savants, qui n'ignoraient certainement 

1. H. N., IV, 91. 



SES VICISSITUDES AU COURS DE L'ANTIQUITÉ 155 

pas la notion communément répandue d'un pôle inhabitable 
à cause du froid, ont-ils pu juger opportun de défigurer ainsi 
une donnée traditionnelle, fabuleuse en plus d'un point sans 
doute, mais contenant aussi des éléments de vérité qu'il devient 
impossible de mettre en évidence lorsqu'on représente les Hyper- 
boréens comme des habitants du pôle? 

Rendre Strabon responsable de cette innovation 
malencontreuse ne serait qu'une manière de reculer la difficulté, en 
l'aggravant d'ailleurs, car on comprendrait alors moins encore 
pourquoi ce géographe, dans certaines de ses assertions sur les 
Hypcrboréens, prend le contre-pied des affirmations que 
lui-même formule ailleurs sur la distribution des climats à la 
surface de la terre. On n'échappe pas à l'impression qu'il ne 
croit pas, qu'il ne peut croire à l'existence de cette humanité 
confinée dans une zone glaciale qu'évoquent aussi, dans la 
poésie de son contemporain Virgile, les mots Hyperboreas 
glacies. 

La seule manière qu'on aperçoive de rendre plausible cette 
rencontre du poète et du géographe consiste à supposer que, 
sur le point dont il s'agit, ils ont obéi l'un et l'autre à un mot 
d'ordre. Ni Virgile ni Strabon ne laissent ignorer qu'ils mettent 
l'un sa poésie et l'autre sa science au service de la puissance 
et du prestige de Rome. Sequamur... tua, Maecenas, hand 
mollia iilssa dit Virgile dans les GéorgiqUes (III, 40-41). Et 
Strabon (I, 1, 16) : « La géographie est essentiellement orientée 
vers les besoins de la vie politique. » 

En quoi donc ces auteurs pouvaient-ils servir la politique 
d'Octave ou d'Auguste lorsqu'ils représentaient les Hyper- 
boréens comme soumis aux rigueurs du climat polaire? 

Il faudrait, pour en juger, savoir quelles idées suscitait 
alors à Rome, dans l'esprit du grand public, le vieux mythe 
hyperboréen, populaire et toujours bien vivant, comme le 
prouve l'accueil que lui font encore les écrivains de ce temps. 
On a dit comment il avait servi pendant des siècles à désigner 
ceux des peuples de la partie extra-méditerranéenne du 
continent dont on ne savait pas encore quels noms ils se donnaient 
à eux-mêmes ; puis comment l'aire de ses applications s'était 
réduite à mesure que le progrès des connaissances 
géographiques avait fait connaître les noms authentiques de ces 
peuples. On voit à travers Strabon (VII, 3, 1) qu'au siècle 
d'Auguste, l'on ne se servait plus du nom d'Hyperboréens que 
pour désigner des humains confinés dans la partie du monde 
septentrional qui restait extérieure à Yorbis romanUs. 

Or, parmi les pays du Nord où la puissance romaine n'était 
point encore établie figurait alors une importante partie de 
l'archipel britannique dont l'Irlande, et cela n'était pas agréable 
à l'orgueil d'un peuple à qui les dieux avaient promis l'empire 
du monde (entendons pas là non la possession de la planète 



156 LA NOTION D'HYPERBORÉENS 

entière, mais une domination établie sur la partie habitable x 
de ce que l'on connaissait de l'univers). 

Que, sous Auguste, la renonciation à la conquête des îles 
Britanniques ait eu lieu de propos délibéré, ou que l'on ait dû 
s'y résigner sous la pression de circonstances contraires2, il 
n'en apparaît pas moins qu'il fut demandé à Strabon d'expliquer 
au public éclairé que, si Rome n'avait pas fait cette conquête, 
c'est qu'elle avait eu de bonnes raisons de s'en abstenir : les 
Romains, « qui pouvaient prendre possession de la Bretagne », 
écrit-il (II, 5, 8), « ont dédaigné de le faire ». César, pourtant, 
avait tracé, de la partie de l'île où l'avaient conduit ses 
opérations militaires, une image3 qui n'était pas celle d'un pays 
dépourvu d'avantages naturels. Il avait signalé notamment 
que le climat y était « plus tempéré que celui de la Gaule, les 
froids y étant moins rigoureux » (B. G., V, 12, 6). 

Mais, depuis la publication du de Bello gallico, les 
circonstances politiques, en Occident, avaient pris un tour qui incitait 
Strabon à tenir un autre langage. Fidèle à la doctrine qu'il 
professe (I, 1, 18), et selon laquelle la raison d'être de la 
géographie est de se mettre au service de ceux qui ont la charge 
du gouvernement et de s'accommoder à leurs besoins, il soutient 
que les terres dont se compose l'archipel britannique ne 
méritent ni par leurs dispositions naturelles ni par l'état de 
civilisation de leurs habitants que Rome prenne la peine de les 
conquérir. Il cite, à titre d'exemple, le cas d'Ierné (l'Irlande), 
dont le climat, dit-il à plusieurs reprises (I, 4, 4 ; II, 1, 13 
et 17) est « à peine supportable » à cause du froid. 

S'il était inopportun de présenter sous un jour flatteur le 
signalement physique et humain d'un morceau d'Europe 
échappant à l'empire de Rome, à plus forte raison devait-on 
s'abstenir d'attribuer aux Hyperboréens, qui étaient eux aussi 
des Européens échappant à la domination romaine, l'heureux 
climat, la terre généreuse et les mœurs exemplaires dont les 
gratifiait la légende. Que cet éden peuplé d'hommes pieux et 
justes restât extérieur à Yorbis romanus, voilà qui eût été 
contraire à la vérité première que Strabon (XVII, 3, 24), dans 
la conclusion de son monumental ouvrage4, formule en ces 
termes : « Les Romains, supérieurs à tous les conquérants 

1. Strabon, I, 1, 16. 
2. C'est cette seconde alternative qui doit être retenue. Dion Casstur 

rapporte (XLIX, 38, 2 ; LUI, 22, 5 et 25, 2) qu'à trois reprises, en 34, 
en 27 et en 26, Auguste conçut le projet d'une descente en l'île de 
Bretagne. Il dut y renoncer la première fois à cause d'une révolte des Uly- 
riens, la seconde à cause de troubles en Gaule, la troisième à cause d'une 
révolte des Salasses et d'un soulèvement des Cantabres et des Astures. 
(E. Janssens, Histoire ancienne de la mer du Nord. Bruxelles, 1946, 
p. 40.) 

3. B. G., V, 12-14. 
4. Il le qualifie lui-même de xoXoCTCfoupyta (I, 1, 23). 



SES VICISSITUDES AU COURS DE L'ANTIQUITÉ 157 

dont l'histoire a conservé le souvenir, sont arrivés à posséder 
ce que la terre habitée contient de plus riche et de plus célèbre...» 
Dans l'Europe, dont ils retiennent la très grande partie, ce 
qu'ils laissent en dehors de leur empire « est ou inhabitable 
ou habité seulement par des populations misérables et 
nomades1 ». 

Il était donc désirable, au temps d'Auguste, que, dans l'esprit 
du public, le nom d'Hyperboréens cessât d'éveiller des idées 
de nature bienveillante, d'humanité vertueuse et de félicité. 
C'est ce que des auteurs dociles aux suggestions du Maître 
cherchèrent à obtenir en représentant le monde hyperboréen 
comme soumis aux rigueurs du climat polaire et n'ayant d'autres 
habitants, là où s'y trouvaient des humains, que des êtres 
enfoncés dans la barbarie la plus basse. 

Vaines tentatives. On a vu comment, au cours du siècle qui 
suit, les images traditionnelles trouvent encore accueil chez 
Pomponius Mêla et chez Pline l'Ancien, qui cependant 
s'abstiennent de dénoncer l'absurdité du transfert des Hyper- 
boréens dans la zone glaciale. Faute d'avoir osé s'inscrire en 
faux contre ce remaniement récent et tendancieux de la légende, 
ils ont accepté que leur œuvre restât, sur ce chapitre, entachée 
d'un non-sens qui n'est pas le moindre des méfaits imputables 
à une géographie que Strabon (I, i, 14) définit comme devant 
être « avant tout politique », 7roXiTix<oTépav. 

R. Dion. 

1. Traduction A. Tardieu. 



Bulletins de la Société
d'anthropologie de Paris

Les Celtes orientaux. Hyperboréens, Celtes, Galates, Galli
André Lefèvre

Citer ce document / Cite this document :

Lefèvre André. Les Celtes orientaux. Hyperboréens, Celtes, Galates, Galli. In: Bulletins de la Société d'anthropologie de Paris,

IV° Série. Tome 6, 1895. pp. 330-351;

doi : https://doi.org/10.3406/bmsap.1895.5590

https://www.persee.fr/doc/bmsap_0301-8644_1895_num_6_1_5590

Fichier pdf généré le 10/05/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/bmsap
https://www.persee.fr/collection/bmsap
https://www.persee.fr/doc/bmsap_0301-8644_1895_num_6_1_5590
https://www.persee.fr/authority/72425
https://doi.org/10.3406/bmsap.1895.5590
https://www.persee.fr/doc/bmsap_0301-8644_1895_num_6_1_5590


330 SÉANCE DU 10 MAI 1895 

En terminant, je vous dirai, Messieurs, que le but de mes 
recherches, dans cette tranchée d'environ 100 mètres de long, 
sur 2 mètres de large et 4 mètres de profondeur en moyenne, 
était tout autre que ce qui fait l'objet de ma communication 
présente. Je cherchais, dans les 2 mètres creusés, dans le 
terrain d'alluvion, des silex taillés, bien en place. J'en ai 
ramassé un millier avec divers fossiles, dent d'éléphant, de 
cheval, etc. Quand j'aurai l'honneur de vous présenter ces 
silex, je pense provoquer chez vous, qui vous intéressez aux 
pierres taillées, un profond etonnement causé par la nouveauté 
de la taille, taille sans contestation possible, qui nous 
amènera à d'importantes et diverses déductions quant au 
préhistorique; 

Discussion. 

M. 0. Vauvillé. — Le sol de Paris est, en certains endroits, 
jonché de débris de poteries de diverses époques successives. 

Il est assez curieux de faire remarquer que, dans les 
poteries présentées par notre collègue, on en voit : 2 de l'époque 
gallo-romaine, 1 de l'époque mérovingienne et d'autres 
pouvant se rapporter aux xve siècle et suivants. 

Les poteries si caractéristiques du xnie siècle, avec flam- 
mules, et celles du xive siècle, vernissées avec côtes en relief, 
manquent complètement. Ce fait est étonnant; est-ce que 
cette partie du sol aurait cessé d'être habitée pendant tout le 
temps où la poterie n'est pas représentée dans les trouvailles 
faites par M. ïhieullen? 

COMMUNICATIONS. 

Les Celtes orientaux. 

HYPBRBORÉENS, CELTES, GALATES, GALLI. 

par M. André Lefrvre 

L'origine des diverses populations de la France est une de 
ces questions qui sont toujours ici à l'ordre du jour, soit que 



A. LEFÈVRE. — LES CELTES ORIENTAUX 334 

l'archéologie préhistorique exhume et classe les débris 
laissés par les races quaternaires, soit que l'ethnographie 
cherche k retracer, d'après les monuments et d'après les 
indications des plus anciens textes écrits, les caractères physiques 
et moraux des groupes humains qui se sont succédé, justa- 
posés et amalgamés sur notre sol. Rien de plus vaste qu'une 
telle étude; mais j'ai pensé qu'en abordant un point 
déterminé, il était possible d'écarter quelques doutes, et d'obtenir 
quelque certitude. La communication que je vous soumets 
a pour but de déterminer le sens et l'emploi rationnel des 
noms bien connus, mais souvent appliqués au hasard : 
Celtes, Galates et Gaulois. Mais, je dois l'avouer, si restreint 
que soit mon sujet, il m'a entraîné à quelques 
développements, pour lesquels je sollicite votre bienveillante 
attention. 

Tant d'incertitude plane sur l'histoire ancienne de l'Europe 
occidentale, une telle confusion règne dans l'emploi des noms 
ethniques : Celtes, Galates, Galli, Kimrys, qu'il me paraît 
prudent d'écarter tout d'abord, d'oublier même, tout ce que nous 
avons pu lire dans les écrivains les plus autorisés, dans 
Michelet, dans Guizot, dans Amédée Thierry ou dans Henri 
Martin. Ces maîtres eminents ne pouvaient être 
qu'imparfaitement initiés aux découvertes et aux inductions de 
l'anthropologie et de la linguistique. Tous, séduits à quelque degré 
parles préjugés de la celtomanie, ils croyaient plus ou moins 
à l'unité d'une race gauloise, établie de temps immémorial sur 
le sol gaulois, entre l'Escaut et la Garonne, pourvue de toutes 
les qualités qu'elle devait transmettre au peuple français, 
d'une religion originale et puissante, le druidisme, barbare 
sans doute, mais déjà douée d'un génie métaphysique auquel 
Aristote lui-môme rendait hommage. Car ils trouvaient 
aisément dans les auteurs anciens, d'une antiquité bien relative, 
la confirmation de théories qui flattaient leur ardent 
patriotisme. A peine avaient-ils renoncé à l'origine celtique des 
tumulus et des mégalithes, dont on retrouve aujourd'hui les 
similaires dans vingt régions de l'Asie, de l'Afrique et de 



332 SKANCEDU 16 MAI. 1895 

l'Europe, sans parler de l'Amérique. Des noms néo-celtiques, 
sous lesquels ces monuments ont été désignés dans notre 
Bretagne, ils avaient tiré, très naturellement, des conclusions 
que la préhistoire a écartées. Nous savons, maintenant, que 
de longues périodes de temps se sont écoulées avant que le 
Rhin, ou tout au moins la Marne, aient été franchis par les 
conquérants blonds et grands qui ont donné leur nom à la 
Gaule; nous sommes en mesure d'affirmer que, six cents ans 
avant notre ère, dominaient à l'est du Rhône les Ligures, au 
sud des Cévènnes les Ibères; enfin, la densité persistante de 
populations brunes dans les bassins de la Loire et de la Seine 
nous autorise a penser que cette importante région de la 
France était occupée, dès la première époque du bronze, par 
les ancêtres de la race qui la remplit encore et qui a survécu 
à toutes les invasions historiques. 

Cette race parlait-elle une langue indo-européenne? Je crois 
que M. d'Arbois l'a démontré. Était-elle une branche des 
Ligures? Nous croyons qu'il est encore impossible de se 
prononcer sur ce point. Gomme le groupe ausonien, comme le 
groupe ligure, elle appartenait, en majorité, à ce type de 
forte et moyenne stature, à la tète arrondie, dont on peut 
suivre la marche dans toute la partie moyenne de l'Europe. 
La vraisemblance doit ici nous suffire, et il faut la 
distinguer avec soin de la certitude. 

Que les Grecs aient pu recueillir, des Phéniciens, quelques 
notions très vagues sur les côtes de l'Atlantique, de la 
Manche et de la mer du Nord, c'est ce qui ne paraît pas niable. 
Mais, sur l'intérieur des terres, ils ne savaient absolument 
rien. Non seulement Hérodote, vers le milieu du ve siècle, 
mais Polybe, trois cents ans plus tard, avouent que l'Europe 
du nord-ouest est pays inconnu. Bien plus, tout ce qui était 
situé au nord de la Thrace et de l'Illyrie, à quelques journées 
du Danube, restait pour eux couvert d'un brouillard impë-^ 
nétrable, où ils plaçaient les monts Ripées, ou Riphées, soit 
les Carpathes, soit même les Alpes. Alpis était pour Hérodote 
le nom d'une rivière. Pyrènè, les Pyrénées, se dirigeaient du 



A. LEFÈVRE. — LES CKLTES OMENTAUX 333 

sud au nord, et l'Ister y prenait sa source. L'Ister, le Danube, 
se jetait à la fois dans le Pont Euxin et dans une mer 
septentrionale; le Rhin, sans nom encore, était sans doute une 
des branches de l'Ister. Ils ne possédaient quelques données 
précises que sur les contrées voisines du Caucase et sur le 
pourtour de la mer Noire. Au-delà des Scythes et des monts 
Riphées, ils entrevoyaient seulement des llyperboréens. 
Encore, Hérodote, sceptique à ses heures, raillait-il ces peuples 
fabuleux; et il avait pleinement raison si, comme l'établit 
M. d'Arbois, les monts Riphées et les llyperboréens sont nés 
d'un hémistiche d'Homère : ùnb pmrjr ouBpnyhsoc, Bo?év.o, « par 
l'impétuosité de Borée, fils de l'air. » Alcman, au vne siècle, a 
converti ce souffle en montagne : « Ripas, mont riche en forêts, 
poitrine de la nuit noire. » Et Sophocle, dans Œdipe à Golone, 
dira « les Ripes nocturnes », pour désigner le nord. De là 
aussi l'habitude de désigner sous le nom d'Hyper-Boréens, les 
hommes, s'il y en avait, qui habitaient au-dessus, au-delà 
des Ripes ou Riphées. 

Ainsi l'entend Pindare, quand il rapporte cette étrange 
légende : « Des sources ombragées de l'Istros, le fils 
d'Amphitryon a rapporté l'olivier, prix des luttes olympiques. La 
parole persuasive d'Héraklès avait obtenu ce présent des 
Hyperboréens, ce peuple qui adore Apollon ». C'est un 
passage bien curieux; il témoigne d'une naïveté singulière, en 
associant l'olivier aux sources du Danube; mais le culte 
d'Apollon attribué aux Hyperboréens, fait songer au Beli ou 
Belen des Celtes. Apollon était, chez les Grecs, un dieu venu 
du nord, et la tradition s'était conservée, à Délos, de vierges 
hyperboréennes, attachées au sanctuaire. Une autre 
indication ne doit pas être négligée, c'est que, tout au début du 
ve siècle, les anciens voyaient les Hyperboréens, non plus au 
nord précisément, mais vers l'ouest, aux sources de l'Istros. 
Or, c'est là que, ver» le même temps, étaient signalés les 
Celtes, les Keltoi. 

En fait, les deux noms sont demeurés longtemps 
synonymes. Hécatée de Milet, vers 500, connaît de nom les Celtes, 



334 SÉANCE DU 16 MAI 1895 

et les place immédiatement au nord de la Ligustique. 
Hérodote les cite deux fois. Mais, après lui, Héraclide de Pont 
écrivait dans son Traité de l'âme : « Suivant un récit qui m'est 
venu d'Occident, une armée, arrivant du pays des Hyper- 
boréens, aurait pris une ville grecque, appelée Rome et située 
là-bas près de la grande mer ». Enfin, l'identité des Hyper- 
boréens et des Celtes est consacrée, tout au début du ier siècle 
avant J.-C, par le voyageur philosophe Poseidonios. 

Mais, venons au mot Celte, qui est, non plus grec, mais 
celtique, qui était le nom national d'un peuple ou d'une tribu, 
maintenue à l'ouest de Singidunum (Belgrade) par 
l'expansion des Scythes. Laissant des groupes plus ou moins 
compacts en Illyrie (les Scordisques), en Styrie et dans la Pan- 
nonie (lesTaurisques), en Bohème (Boïohémum), les Boïes et 
les Elvètes, la masse de la nation était fortement établie au 
vie siècle, bien avant sans doute, dans la vallée du Rhin, sur 
la rive droite depuis la source du Danube jusqu'en Frise, 
sur la rive gauche depuis Strasbourg, ou environ (Argento- 
raté), jusqu'à la Somme, jusqu'à l'Escaut; la 

Grande-Bretagne avait été,. dès les premiers âges de la conquête, envahie 
et peuplée par des Celtes. Nul doute que les bassins de la 
Seine et de la Loire ne fussent déjà parcourus par de 
nombreuses bandes, et que, dès sa fondation en territoire Ligure, 
Marseille n'ait eu a se défendre contre les Celtes Salluves, 
Salyes en grec, les premiers qui semblent avoir atteint le 
rivage méditerranéen. 

Au ve siècle, les Celtes ont franchi les Pyrénées, par les 
mêmes chemins sans doute que les Ligures ; se glissant entre 
les Cévennes et la haute Garonne, ils ont, soit tourné la 
chaîne à l'Orient, soit découvert le port de Vénasque; ils ont 
rapidement occupé le centre de la péninsule, et ont couru à 
l'ouest jusqu'en Galice et en Lusitanie. Ainsi se forma la 
nation des Celtibères, mélange où les Ibères, vaincus, n'en 
comptaient pas moins pour la plus forte part; remarquez-le bien, 
c'est précisément ce qui se passa dans la France centrale; les 
Celtes en modifièrent très peu les anciens éléments ethniques. 



A. LEFÈVKË. — LUS CELTES OISIENTAUX 335 

Hérodote connaît l'extension occidentale des Celtes. Je 
citerai les deux passages où il la mentionne : « L'Istros, né chez 
les Keltes, vers la ville de Purènè, coule, divisant l'Europe 
en deux parties ; les Keltes sont, en dehors ou à partir des 
colonnes ou stèles d'IIéraklès, voisins des Kunèsioi, les 
derniers Européens du côté de l'Occident » (II, 33). «■ Dans la 
contrée qui domine, au-dessus des Ombriens, le Carpis et 
l'Albis, coulant au nord, se jettent dans i'Istros qui traverse 
toute l'Europe à partir des Keltes, les derniers qui, après les 
Kunètes, habitent l'Occident ». 

Au siècle suivant, Ephore, vers 350, constate que la 
Celtique comprend la plus grande partie de l'Ibérie jusqu'à Cadix. 
Dans le même temps, le périple attribué à Scylax nous 
montre les Celtes entre les Etrusques et le fond de l'Adriatique; et 
Théopompe parle d'une défaite infligée par les Celtes aux 
Illyricns ». 

Celte est également l'expression dont se sert Aristote. Il 
n'a pas de notions fort exactes sur la topographie, puisqu'il 
fait sortir des Pyrénées le Danube et le Guadalquivir; [mais 
il sait, tout au moins il dit, que, chez les Celtes, les froids sont 
rigoureux, que les Pyrénées sont situées en Celtique, qu'il y 

a des Celtes enlbérie, au-dessus, ûni? T3ç 'i/3î^<*ç; ilsaitqueles 
Celtes ont pris Rome. Enfin, l'alliance d'Alexandre avec les 
Celtes de l'Adriatique, Carniole, Styrie, contre les Illyriens 
(dont la Macédoine fut longtemps tributaire), est suffisamment 
connue; d'après Ptolémée, fils de Lagos, (le général qui a 
fondé la trentième dynastie égyptienne), Strabon rapporte 
l'entretien du futur conquérant avec des délégués celtes, et la 
réponse heureuse, à la fois fière et polie : «Nous ne craignons 
que la chute du ciel, mais inous mettons au-dessus de tout 
l'amitié d'un homme tel que toi ». « Quels fanfarons! » dit 
Alexandre; mais d'autres Grecs pensèrent qu',on avait 
imparfaitement compris le langage des Celtes; ceux-ci venaient de 
s'engager par serment : « Si nous enfreignons ce traité, 
avaient-ils dit, que le ciel, tombant sur nous, nous écrase ». 
En répondant à Alexandre, ils ne faisaient que répéter la for- 



336 SÉANCE DU 16 MAI 1895 

mule consacrée, et en même temps rappeler le pacte qu'ils 
venaient de conclure. Alexandre s'attendait à une flatterie 
plus directe. 

L'alliance dura tant que vécut Alexandre; en 324, à Baby- 
lone, il y eut des Celtes parmi les députés qui vinrent 
complimenter le vainqueur de l'Asie. Ce fut seulement quarante 
ans après que la paix se trouva rompue. Sans doute, 
ébranlés par une invasion germanique, par l'arrivée des Quades et 
des Marcomans, des contingents celtiques envahirent la 
Macédoine. En 280, le roi Ptolémée Kéraunos, attaqué par 
eux, perdit à la fois la victoire et la vie. Les barbares, 
commandés par un roi ou Brennos, s'abattirent sur la Thessalie, 
et pillèrent le temple de Delphes, 279-278. Mais, repoussés 
aux Thermopyles, décimés dans les défilés du Parnasse et du 
Pinde, ils refluèrent vers le nord et, traversant la Thrace, le 
Bosphore, l'Asie Mineure, ils finirent par se cantonner dans 
la Cappadoce et laPhrygie. C'étaient, comme vous le savez, 
des Trocmes, des Tolistoboies et des Tectosages, mais 
complètement étrangers, si ce n'est de nom et de race, aux Boïes 
et aux Tectosages de la Gaule. Ils n'étaient partis ni de 
Toulouse, ni de la Loire, mais bien de la Styrie et de l'IUyrie. 

Avec cette invasion de 280-278, mais non avant, apparaît 
un nom nouveau, celui de Galates. rodàt-^ devient 
synonyme de Kelte. Pourquoi cette substitution? Nous 
chercherons tout à l'heure à l'expliquer. Poduisons les anciens textes 
où est employé le mot. Le premier de ces documents est une 
inscription votive de 278. Cydias, athénien, avait été tué 
par les Celtes, k la bataille des Thermopyles. Son bouclier fut 
suspendu sous le portique de Zeus libérateur, k Athènes, 
avec ces vers : « Sous ce bouclier, Cydias étendait, pour la 
première fois, son bras gauche, quand l'impétueux Ares sévit 
contre le Galate ». Une touchante épitaphe réunit les deux 
noms, Celtes et Galates. Il s'agit déjeunes filles massacrées à 
Milet, en 278 : « Nous sommes parties, ô Milet, chère patrie, 
en repoussant le criminel outrage des Galates sans lois. Nous 
étions trois, vierg-es et citoyennes : voici comment le violent 



A. LEFÈVRE. — LKS CELTES ORIENTAUX 337 

Ares des Celtes a changé notre destin. Nous n'avons pas subi 
l'union impie. Aïdès a été notre protecteur et notre époux ». 
La même synonymie se retrouve dans un hymne de Callima- 
que, où le dieu celte de la guerre, lance contre les Hellènes 
les Galates, « peuple insensé, derniers nés des Titans ».Eratos- 
thène (230) appelle Galates les Celtes d'ibérie. Enfin, Polybe, 
au ne siècle, se sert indifféremment des deux noms, traitant 
la même tribu, les Gaisates par exemple, tantôt de Keltoi, 
tantôt de Galatai; la Gaule cisalpine, ici de Galatia, là de 
Keltikè. 

Plus tard, après la mort de César, lorsque l'ancienne patrie 
des Celtes était occupée, et depuis longtemps, par les 
Germains, lorsque le nom de Celtique était attribué 
définitivement à la Gaule centrale, Diodore de Sicile essaya de 
distinguer entre les Celtes et les Galates. Voici comme il s'exprime : 
« II est important de définir ce que beaucoup ignorent : on 
« donne le nom de Celtes à ceux qui habitent l'intérieur des 
« terres au-dessus de Marseille, près des Alpes et de ce côté-ci 
« des Pyrénées ; mais tous ceux qui, au-delà du pays des Celtes 
« ou Keltikè, habitent vers le nord, près de l'Océan et du mont 
« Herkunion (la Forêt Noire), jusqu'à la Scythie, sont dési- 
« gnés par le nom de Galates ». Pour Diodore, les Germains 
sont des Galates. Rappelant l'expédition de César contre les 
Sugambri ou Sicambres, il dira que le proconsul, ayant passé 
le Rhin sur un pont merveilleux, « a dompté les Galates, qui 
habitent au-delà de ce fleuve ». 

Dion Cassius, au contraire, à l'inverse, placera la Galatia à 
gauche du Rhin, à droite la Celtique. Il considère comme 
Celtes les Germains Usipètes et Tenctères et les Suèves 
d'Arioviste. « Quelques Celtes, dit-il, que nous appelons 
Germains »; mais il règne dans sa pensée une grande confusion. 
« Suivant lui, ce sont les Galates qui, en 390, ont pris Rome, 
et c'est dans des combats singuliers contre des Celtes que 
Manlius et Valerius, en 360 et 349, ont gagné les surnoms de 
Torquatus et de Corvus. La double erreur de Diodore, de 
Dion, et de quelques autres, n'est pas sans intérêt. Elle 



338 .séance du 16 mai 1895 

prouve que les anciens distinguaient mal le Teuton du Celte, 
j'entends du Celte traditionnel, aux cheveux roux, tant ils 
avaient été habitués à regarder les bassins du Rhin et du 
Haut-Danube, comme le domaine, comme la patrie des Celtes. 

D'où vient, maintenant, que les Grecs, familiarisés durant 
trois siècles avec le nom Keltos, se sont mis tout d'un coup, 
en 280, à traiter de Galates les Celtes envahisseurs de la 
Thessalie, de la Thrace et de l'Asie mineure ? Est-ce, comme 
l'imagina le Sicilien Timée, vers 260, parce que Galatès était 
fils de la blanche Galatée et du terrible Polyphème? Ou bien, 
comme le suppose Plutarque (46-120 de notre ère), parce que 
Héraklès, traversant la Celtique après le meurtre de Géryon, 
aurait eu d'une princesse gauloise un fils nommé Galatès. 
Cette dernière fantaisie mythologique implique du moins 
l'origine celte des Galates; mais elle ne nous apprend rien. Si 
l'on interroge le mot en lui-même, on reconnaît qu'il est 
parfaitement celtique. Un roi des Boïes cisalpins, en 237, 
s'appelait Galatos. Gai, en irlandais, signifie encore « bravoure, 
exploit ». Kel, dans Keltos, n'a point d'autre sens. Ce sont 
probablement deux variantes dialectales, qui ne diffèrent que 
par une atténuation de la gutturale k, et par l'insertion d'une 
voyelle formative a. Le suffixe est le même. La forme Keltoi, 
Keltai, est la plus ancienne ; elle s'est conservée plus 
longtemps dans le nord, puisque les Germains l'ont adoptée en 
lui faisant subir la substitution ordinaire de l'aspirée à la 
forte : Held, le héros; Hildebrand; Hildr ou Childis, déesse de 
la guerre dans la mythologie Scandinave ; et la désinence 
féminine bien connue, Clothildis, Brunhildis, ne sont que des 
formes germaniques de Keltos, Keltis et Kella. Galatès est resté 
inconnu aux Teutons. 

Ce mot, dit M. d'Arbois, avec une grande apparence de 
vérité, n'a pris de valeur ethnographique qu'après la 
dissolution de ce qu'il appelle l'Empire celte, coupé en deux par le 
progrès, par la révolte, des Germains poussant la masse 
celtique au-delà du Rhin, rejetant par dessus les Alpes et le 
Danube les restes des Cénomans, des Boïes, des Lingons, des 



A. LEKÈVlîK. — LKS Clil/l'lri OlUUiVfAUX 339 

Sénons sur la Pannonie et sur l'Italie, et le reste des Tecto- 
sages et des ïolistoboïes sur l'Helladc et l'Asie. Voici les 
propres expressions de l'auteur : « Le mot G alata semble être 
«■ la formule de la séparation du monde celtique continental 
« en deux groupes, l'un occidental et conservateur (?), Celtœ 
« en Gaule, Cellici, Celtiberi en Espagne, l'autre oriental et 
« révolutionnaire, les Galates. Brennos a porté ce nom eth- 
« nique jusqu'à Delphes en 279; et, à partir du me siècle 
« avant J.-C, les Grecs l'ont appliqué à tous les Celtes sans 
« distinction, à ceux de l'ouest qui n'en faisaient pas usage, 
« comme à ceux de l'est qui le leur avaient appris. » 

Cette conjecture ingénieuse ne jette-t-elle pas quelque 
lumière sur la forme latine Galli, laquelle, pourvue au Moyen- 
Age d'une terminaison ensis, Gallensis, a donné le mot 
Gaulois ? Que Gallus vienne de Galata, non; le latin, riche en 
masculins terminés par a, n'aurait eu aucune raison de rejeter 
Galata; mais, ou bien les Italiotes, Etrusques, Vénètes, 
Ombriens n'avaient entendu que la première syllabe du nom, ou 
bien les barbares se nommaient eux-mêmes Galt, en latin 
Gall, par assimilation, très ordinaire en latin, du ta, VI : 
(rappelons Poludeukès, étr. Pultuke, latin Pollux, et encore Odus- 
seus, étrusq. Uthuzc, lat. UUisses, dakru, latin lacryma. Je ne 
vois pas, pour ma part, ce qui fait dire à M. d'Arbois : « Le 
nom latin des Celtes est Gallus, d'origine inconnue. » 
Gallus est, ou foncièrement identique a Keltos, ou formé de la 
même racine que Galata; et cette racine est une forme 
atténuée d'un plus ancien Kel ou Kal. Il existe, d'ailleurs., une 
forme intermédiaire, le nom de peuple Caletos, les habitants 
du pays de Caux. Qui se douterait qu'un Cauchois soit si 
proche parent du héros, held, du fier Keltos et du fameux 
Galatès ? 

Il est même probable que Gall, Gall, Gallus sont antérieurs 
à Galata. Malgré la date récente des historiens latins que nous 
possédons, on ne peut douter qu'ils ne copient des documents 
anciens et n'aient, recueilli des traditions acceptées de tous: 
il est bien évident que, dès l'arrivée des Celtes dans la vallée 



340 SÉÂNCBDU 16 MAI 1895 

du Pô, dès le ve siècle, les Latins les connurent sous le nom 
de Galli, et donnèrent à la Lombardie, à l'Emilie, le nom de 
Gallia Cisalpina ou Citerior. Les terribles Sénons de l'an 390, 
à plus forte raison, étaient Galli, et leur ancienne capitale 
Sena, porte encore aujourd'hui leur nom national, Sena gallica, 
Sinigaglia. Les Grecs, au 111e siècle, commençaient à se 
trouver en relations suivies avec les Romains; le terme Gallus 
devait leur être familier ; et il leur aura été d'autant plus 
facile de confondre, en Galatès, à la fois Gallus et Keltos. 

Quant aux Latins, ils commencèrent par laisser le nom de 
Celtes aux Celtici et Geltiberi d'Espagne, sans doute aussi aux 
Celtes du Rhin, réservant Galli et Gallia pour les Gaulois 
d'Italie et la Gaule cisalpine. C'est de ces Gaulois, et non 
d'autres, c'est des Insubres de Milan, des Boïes de Bologne, 
ou des Cénomans que Caton le censeur, vers 168, écrit, dans 
ses Origines, la phrase dont on a un peu trop abusé : Gallia 
duas res industriosissime persequitur, rem militarem et argute 
loqui: « il est deux choses que la Gaule cultive avec le plus 
grand soin, faire la guerre et parler finement ». Et, jusqu'au 
dernier tiers du 11e siècle, la Gallia, la province de Gaule, 
attribuée, tous les deux ou tous les cinq ans à un proconsul, 
Mlius Peetus en 198, Scipion en 194, Livius Salinator, 188, 
Fabius Buteo, 182, Claudius Pulcher, 176, etc., etc., est le nord 
de l'Italie, l'Istrie même comprise, et la Styrie, car Noréia, 
aujourd'hui Neumarkt, était une ville gauloise. Noréia quœ est 
in Gallia, écrivait, à la fin du second siècle, un historien 
perdu, Sempronius Asellio. 

Lorsque, appelés au secours de Marseille, en 125, contre 
les Salluves, les consuls et proconsuls Fulv. Flaccus, Sextius 
Calvinus, Domitius, Fabius, ont passé les Alpes, vaincu à la 
fois les Ligures et les Celtes AUobroges et Arvernes, une 
première Gallia ulterior est constituée autour d'Aix, Aquœ 
Seoctiœ; puis une seconde en 118, autour de Narbonne, Narbo- 
Marttus. Dès lors, le nom de Gallia est étendu des Alpes aux 
Pyrénées, de l'Isère aux Cévennes et à la Haute-Garonne. C'est 
la Gallia bracata. Quand Cicéron parle de la Gaule, c'est de la 



À. LEFÈVRE. — LES CELTES ORIENTAUX 341 

Gallia bracala. Sans doute, pendant le Ier siècle avant notre 
ère, l'usage s'est répandu de donner le nom de Galli, même 
aux Geltibères, aux Gallœni (Galiciens), même aux Ga~ 
lates d'Asie; mais la Gallia, sans épithète, demeure, 
jusqu'au temps de César, la province romaine. Le reste de la 
Gaule, y compris l'Aquitaine et la Belgique, s'appelle ou va 
s'appeler (Pomponius Mela) Gallia Comata, Gaule chevelue. 
Et de cette grande Gaule une division va être attribuée aux 
Celtes, le territoire qu'ils ont conquis, il est vrai, mais où leur 
sang a laissé le moins de traces, le pays central entre la 
Garonne et la Seine, la Celtique de César. 

C'est que les anciens domaines des Celtes, même sur la rive 
gauche du Rhin, ont, depuis assez longtemps, changé de 
dénomination. Une importante couche celtique ou celto- 
germanique, mais parlant le celte, était venue renforcer ou 
supplanter les anciens Celtes. C'étaient les Volks ou Bolgs ou 
Belges; qui ont laissé dans le Limbourg, les Ardennes, le Hai- 

naut, la Picardie, les Trevires, les Éburons, les Nerviens, les 
Rèmes, les^Suessions,]lesBellovaques, les Atrébates, lesquels ont 
à leur tour franchi le Pas-de-Calais, envahi l'Angleterre et 
poussé jusqu'en Irlande; les Volks (foule, peuple), dont les 
Allemands ont fait leurs Walk, Welches, Wallons, dont 
certaines tribus célèbres, les Tectosages, les Arécomiks, avaient 
déjà pénétré jusqu'à Toulouse et jusqu'à Nîmes, — rappelons 
les Tectosages d'Asie. — Les Volks donc, ou Bolgs (variante 
moins ancienne) avaient donné à la Gaule du Nord, jusqu'à 
la Seine, le nom de Belgique. 

Tout en essayant d'être bref, j'ai sans doute paru insister 
plus que de raison sur l'emploi chronologique et historique 
des noms Celtes, Galates et Gaulois. Mais j'ai tenu à ne vous 
laisser aucun doute sur le sens et la valeur de ces mots, 
d'ailleurs entièrement synonymes. Aujourd'hui, on laisse 
volontiers en Asie les Galates, s'il en reste, qui ont ravagé l'Orient 
en 279 avant notre ère. Mais on fait usage, un peu à 
contresens — qu'importe, si l'on s'entend — des deux autres 
termes, réservant de préférence le nom de Gaulois au type grand 



342 SÉANCE DU 16 MAI 1895 

et blond du Nord, donnant le nom de Celtes aux populations 
moyennes et brunes du Centre, qui ont certainement précédé 
de mille ans les Kelloi d'Hécatée et d'Hérodote sur le sol 
qu'elles occupent encore. Celles-là n'ont pris le nom de Celtes 
que vers le temps de César. On évitera toute confusion en 
adoptant le terme de Précelte, ou même Celto-Ligure. 

Discussion 

M. R. Collignon. — Notre confrère, parlant au nom de 
l'érudition et de l'histoire, vient de nous exposer les raisons qui 
lui font admettre l'identité absolue des mots Celtes et Galates 
keAot et raioctoce. Il nous a montré que contrairement aux idées 
émises par M. Al. Bertrand il ne s'agissait là ni de deux 
peuples, ni même de deux fractions différentes d'un même 
peuple, mais bien d'une couche ethnique, oserai-je dire d'un état 
politique, dont le nom, au cours des siècles, a varié dans les 
bouches de ses adversaires les Grecs et les Romains. Pour lui 
ces deux termes génériques n'ont jamais désigné que les 
populations grandes blondes et dolichocéphales, aristocratie 
guerrière traînant au combat à sa suite les populations vaincues et 
asservies chez lesquelles elle s'était implantée par la force. 

Je ne puis et ne veux dire qu'une chose. Je partage 
entièrement et absolument cette opinion qui ne me semble pas 
discutable. Oui, les Celtes et les Galates de l'histoire étaient des 
blonds dolichocéphales, comme le furent leurs frères de sang, 
plus tardivement entrés sur la scène, Cimbres, Germains, 
Goths,Francks, Burgondes ou Normands. Je necroispas 
qu'aucun anthropologiste ayant suivi de près la question de nos 
origines nationales puisse le nier. Pourtant, en France, et en 
général dans tous les pays latins, les anthropologistes, prenant 
peut-être trop à la lettre le texte et non l'esprit de Broca, 
continuent à désigner sous le nom de Celtes les petits brachy- 
céphales bruns dont le prototype est l'Auvergnat de St-Nectaire 
du Haut. En le faisant tous, et moi tout le premier, nous 
commettons uue erreur historique, c'est incontestable et nous le savons par- 



DISCUSSION SUR LES CELTES 343 

faitement. Mais nous y sommes bien contraints, car, si faisant 
table rase, nous enlevons à ceux-ci l'étiquette commode et 
actuellement bien définie que leur avait donnée Broca, par quoi la 
remplacerons-nous? Offrez nous un nom acceptable, 
suffisamment général pour satisfaire à toutes les données du problème, 
nous lui ferons fête, on peut en être assuré. Seulement, où le 
■trouver? Dirons-nous les « Préceltes »? Mais alors, Neanderthal 

£t Cro-Magnon, Orrouy et l'Homme-Mort, races bien différentes, 
sont elles préceltique Prendrons-nous, avec M. Lefèvrele nom 
historique de Ligures? — Même difficulté. Nous ne savons pas, 
il faut bien le reconnaître, ce qu'étaient anatomiquement les 
Ligures. Les textes anciens nous les décrivent comme petits, 
bruns, secs, agiles et très résistants à la fatigue, pas un mot de 
plus. Toutes les populations montagnardes du sud de la France, 
depuis les brachycéphales alpins jusqu'aux mésaticéphales 
basques, en passant parles dolichocéphales Cévenols et Pyrénéens, 
peuvent, ajuste titre, s'appliquer ces déterminatifs imprécis. 
Dans la Ligurie propre elle-même nous trouvons des uns et des 
autres. Si la petite série de 15 montagnards du Col de Tende, 
réputés ligures, de M. Gillebert d'Hercourt et Duhousset, nous 
accuse une brachycéphalie certaine, d'autre part toute la 
population du littoral de l'antique Ligurie soit en France, soit en Ita- 

hors d'état d'affirmer si le Ligure vrai, était dolichocéphale ou 
brachycéphale. Dans ces conditions, il serait assurément 
prématuré de vouloir remplacer un terme devenu précis par l'usage 
parun autre nom qui n'offrirait pas de garanties plus grandes. 

Je n'ignore pas pourtant que les très ingénieuses déductions 
de M. d'Arbois de Jubainville sur l'aire de répartition des 
suffixes, tels que : asco, asca, usco, oscos, borm, ant, etc., etc., 
pour ne parler que des moins problématiques, viendraient 
étayer cette attribution et la rendre même vraisemblable. Il y 
a très certainement une concordance intéressante a retenir 
entre l'aire des suffixes ligures et celle delà race brachycéphale 
dite celtique par Broca. J'ajouterai même qu'un passage 
extrêmement peu connu d'Aristote, dont je regrette de ne plus re- 



344 SÉANCE DU 16 MAI 1895 

trouver en ce moment la justification, montre que la terre 
ligure débordait le champ historique où la localisaient les 
historiens et les géographes latins, puisque cet auteur décrit 
la perte du Rhône (à Goupy) d'une manière qui ne saurait 
prêter au doute et localise ce phénomène chez les Ligures. Il 
ne s'ensuit pas moins que la certitude n'est pas telle que nous 
puissions admettre que l'ensemble de nos races brachycépha- 
les ait constitué avant la venue des Celtes un état ligure ni, 
qu'il ait porté jamais ce nom. 

Nous revenons donc à notre point de départ. C'est-à-dire 
qu'ignorant le nom vrai qu'ont jadis porté ces peuples, il nous 
faut conserver provisoirement celui que leur avait donné 
Broca, ou, s'il nous choque trop, faire commej'y ai été amené 
dans les derniers travaux que j'ai consacrés à notre ethnogé- 
nie nationale, et employer des périphrases anatomiques. Ce 
n'est pas commode assurément, la phrase en est alourdie, j'en 
conviens, mais je ne vois pas actuellement autre chose a faire. 
La seule solution pratique sera, le jour ou une sépulture 
ancienne, préromaine et préceltique nous aura livré, je ne dis pas 
des crânes brachycéphales, nous en avons à revendre, mais 
des crânes brachycéphales nettement et absolument semblables à 
ceux de nos Auvergnats, Bas-Bretons ou Savoyards modernes, 
d'en faire une station type et de dire « Race de X" » comme 

nous disons race de Cro-Magnon ou race d'Orrouy, voire même 
race de Hallstadt, nom générique qui, adopté au Congrès de 
Bruxelles de 1891 pour désigner, en sauvegardant toutes les 
susceptibilités nationales, la race septentrionale dolichocéphale 
et blonde, a permis de donner un nom uniforme aux Celtes, 
aux Galates, aux Francks, aux Scandinaves, aux Germains 
et à tous les peuples de même souche. 

Je viens de dire qu'il faut distinguer entre brachycéphales, 
et faire appel aux caractères autres que l'indice céphalique pour 
séparer les races. La chose semble si évidente que je puis avoir 
l'air d'avoir voulu forcer une porte ouverte. Il en est rien 
pourtant et la Société m'excusera d'ouvrir une parenthèse sur 
ce point. Nombre d'auteurs, les uns en France, d'autres en 



DISCUSSION SUR LES CELTES 345 

Italie, en Russie, etc., je ne saurais dire d'autres, mais tous, 
en Allemagne, professent pour le chiffre de l'indice céphalique 
un respect qui tient du fétichisme et que je ne parviens pas à 
m'expliquer. Pour certains d'entre eux, l'étude d'une 
population se résume en ceci. Tant de brachycéphales sur 100 et tant 
de dolichocéphales. C'est plus précis, disent-ils, qu'une 
moyenne et à l'appui de cette opinion nous voyons revenir 
des clichés démodés déjà en 1860. Plus précis, soit si la 
population étudiée est le fruit du mélange de deux races seulement, 
mais, si le champ d'action s'élargit, c'est le chaos. Je crois avoir 
montré à la Société que le type basque est brachycephale (83 
environ) en moyenne. A ses côtés et pour proches voisins nous 
trouvons : 1° des brachycéphales du type dit celtique (Ind. 
moyenne 86); 2° des dolichocéphales bruns; 3° des 
dolichocéphales blonds. Donc, côte à côte, et naturellement plus ou 
moins croisées et fondues les unes dans les autres, voilà quatre 
races (sans parler des types rares) toutes parfaitement 
distinctes et nettement caractérisées. Les moyennes cantonales 
d'indice en ce cas sont forcément imprécises, mais l'étude des 
caractères secondaires, hauteur du crâne, de la face, du nez, 
largeur delà face, etc., etc., permettent de débrouiller le 
mélange. En revanche si, pour chaque canton, vous vous borniez 
à opposer le pourcentage des brachycéphales à celui des 
dolichocéphales, vous n'obtiendriez plus qu'un trompe-l'œil, plein, 
à première vue de précision, mais qui serait un non-sens 
ethnographique. 

D'où cette conclusion qu'il est essentiel de définir d'abord les 
races et de les étiqueter sous un nom historique, si la chose 
est possible, conventionnel, si on n'en peut trouver d'autre, 
mais précis et universellement admissible. Le mot Celte 
appliqué a nos brachycéphales ne l'est pas, ne saurait pas l'être, 
c'était et c'est encore un nom d'attente. Il est voué à 
disparaître lorsqu'on aura trouvé mieux. 

Si nous nous élevons à un point de vue plus général, il 
ressort du débat actuel un fait sur lequel j'insiste depuis des 
années, après bien d'autres du reste, mais avec un contingent 

t. vi (4e série). 23 



346 SÉANCE DU 16 MAI 18a5 

d'observations personnelles suffisant pour me permettre de 
documenter l'opinion queje soutiens. Je veux dire la 
persistance des races primitives. Dans ses grandes lignes la 
population française actuelle est restée ce qu'elle était au temps de 
César et vraisemblablement ce qu'elle était bien des siècles 
avant lui. Elle s'est appelée Celtique, puis Gaule, puis France, 
du nom d'envahisseurs successifs. Les établissements fondés 
par les nouveaux arrivants se sont parfois maintenus, tels 
ceux des Basques au sud-ouest, ceux des Normands dans une 
partie du pays qui porte leur nom, ou, pour rester au temps 
des Gaulois, ceux des Lemovices qui forment encore un lot 
blond aux environs de Limoges, etc., etc., mais le plus 
souvent ils ont disparu. Le vaincu a dévoré le vainqueur, et le 
type physique de ce dernier s'est évanoui. Le fait s'explique 
très bien. Aristocratie batailleuse, la race des envahisseurs, 
Celtes, Galates ou Francks s'est trouvée soumise aux deux 
causes de destruction que ces mots comportent; aristocratie, 
elle devait disparaître, comme après quelques générations c'est 
le lot de toutes les classes privilégiées, quel que soit le nom 
qu'elles portent dans l'histoire, Spartiates, soldats 
d'Alexandre, sénat de Rome, familles royales modernes ou même plus 
modestement, comme nous l'apprend de Candolle, bourgeois 
de Barns : soldats, ils subissaient durement les lois de la 
guerre; qu'on se souvienne en Gaule des massacres opérés 
par César après ses victoires sur les Nerviensdans sa 2e 
campagne, sur les Vénètes, dans la 3e, sur les Aduatuques etlesEbu- 
rons dans la 6e, plus tard des croisades, de la guerre de cent 
ans, des innombrables guerres locales qui ensanglantèrent le 
moyen-âge en frappant proportionnellement et eu égard à 
leur petit nombre, davantage les chefs que les soldats et on 
aura la clé de ces permanences ; les classes dominatrices ont 
diparu se poussant l'une contre l'autre comme les flots 
successifs sur le rivage, le peuple est resté. 

G. de Mortillet. — Les communications de nos deux 
collègues sont des plus remarquables et pourtant ils ne peuvent 



DISCUSSION SUR LES CELTES 347 

et ne pourront pas parvenir à s'entendre, parce que chacun 
d'eux s'est cantonné dans un terrain différent. 

M. Lefèvre, avec une érudition profonde, une extrême 
finesse d'appréciation et une méthode chronologique des 
plus exactes, nous fait connaître l'opinion des auteurs 
anciens sur les Celtes, les Galates et les Gaulois. 

M. Collignon, grâce à ses importantes recherches, basées 
sur les travaux des conseils de révision, nous a parfaitement 
exposé les caractères des Celtes et des Gaulois des 
anthropologues actuels. Mais y a-t-il des rapports entre les Celtes et 
les Gaulois des anthropologues et ceux des auteurs anciens? 

Je ne le crois pas. 
Ce sont les anciens auteurs qui ont mis en circulation les 

mots celtes et gaulois. Il est donc très important de bien 
connaître et de bien établir ce qu'ils entendaient par ces mots. 
C'est ce que M. Lefèvre a fait de main de maître. Ces termes 
sont tout d'abord des désignations vagues appliquées à des 
populations inconnues tout à fait, équivalents au nom 
d'Indiens donnés aux habitants de l'Amérique, au moment de la 
découverte de ce vaste continent. Peu à peu, le sens des deux 
mots se restreint, mais il varie suivant la date et l'opinion 
des divers auteurs, plus ou moins bien informés. Enfin, il se 
resserre, il se condense. Entre les mains de César, la Gaule 
est un grand tout qui embrasse la France actuelle, la Suisse 
et la Belgique; la Celtique n'est qu'une portion, un tiers delà 
Gaule, donc les Celtes sont des Gaulois. Cela est si vrai que 
la guerre des Gaules finit par la défaite de Vercingétorix, 
chef des Arvernes, populations du centre de la Celtique L 

II est donc parfaitement inutile de chercher de 
l'anthropologie dans les auteurs anciens. Ces auteurs n'en ont point 
fait. Ils s'en tenaient à la géographie politique, tout comme 
de nos jours quand on dit, à quelques années de distance, 
l'Alsace et la Lorraine sont Françaises ou bien sont 
Allemandes. Tout comme quand on considère la Savoie et Nice, 
comme italiennes, quand elles appartiennent à l'Italie et 
françaises quand elles appartiennent à la France. Ces modifica- 



348 SÉANCE DU 16 MAI 1895 

tions, très importantes au point de vue historique, n'ont 
qu'une faible influence au point de vue anthropologique. 
Elles n'amènent habituellement qu'une introduction de 
quelques éléments ethniques nouveaux, qui se fondent et se 
perdent bientôt dans l'ensemble de la population sans action 
bien sensible. 

Si M. Lefèvre reste en plein dans l'histoire, M. Collignon 
me paraît se cantonner d'une manière tout aussi exclusive 
dans l'anthropologie. Les anthropologues qui ont étudié les 
anciens types humains de la France, les ont divisés en deux 
groupes, les grands blonds aux yeux bleus et les petits bruns 
aux yeux foncés. Les auteurs ayant souvent dit que les 
hommes du nord, parmi lesquels les habitants de la Gaule, 
étaient grands, blonds et avaient les yeux bleus, on a donné 
sans hésiter le nom de Gaulois au premier groupe. Il fallait 
baptiser le second : on l'a qualifié de Celte. Sur ce, l'accord 
s'est fait entre les anthropologues. Leur type gaulois et leur 
type celtique sont bien connus. Quand ils en parlent, on sait 
très bien ce qu'ils veulent dire. Gela peut-être suffisant pour 
l'étude, mais est-ce exact? Certainement, non au point de vue 
de l'histoire. M. Collignon a fait une fort intéressante 
communication sur les deux types et leur distribution en France, 
mais cette communication a-t-elle quelque rapport avec celle 
de M. Lefèvre? Je ne le crois pas. Nos deux collègues se sont 
bien servis l'un et l'autre des mêmes noms, mais dans la 
bouche de chacun deux, ces noms avaient un sens, une 
portée, une valeur différente. C'est un exemple des 
inconvénients qu'il y a de donner un nom historique à une race 
basée sur des documents actuels. 

En outre, la dualité de Celtes et de Gaulois, pour ce qui 
concerne la population de la France — comme du reste pour 
toutes les autres populations — n'est-elle pas trop absolue. 
Entre les braehycéphales et les dolichocéphales, il y a des 
nuances, des gradations diverses. Il en est de même pour ce 
qui concerne la taille petite et grande. Pourquoi se borner à 
grouper ensemble, les caractères extrêmes. Entre les petits 



DISCUSSION SUR LES CELTES 349 

brachycéphales et les grands dolichocéphales, il y a en France 
une grande majorité d'intermédiaires. Cette majorité ne doit 
pas être composée uniquement de métis. Il y a certainement 
plusieurs races. Il ne faut donc pas se borner à ne voir que 
des Celtes et des Gaulois. Il faut, par une étude approfondie 
et minutieuse, reconnaître et définir les diverses races. C'est 
pour arriver à ce résultat, que les recherches historiques de 
M. Lefèvre, linguistiques de M. d'Arbois de Jubainville, 
anthropologiques de M. Collignon, sont des plus utiles. Joignons 
encore les travaux palethnologiques. Ce n'est qu'en 
combinant toutes ces recherches, toutes ces études, tous ces efforts 
et en faisant appel à toutes les sciences, que nous arriverons 
à posséder dès données sérieuses sur la population de la 
France. 

M. Zâborowski. — J'avais demandé la parole pour appuyer 
encore les observations présentées par M. G. de Mortillet. Car 
si on ne se tient pas aux distinctions qu'il a rappelées, on 
s'exposera assurément à des confusions inextricables. Les 
anthropologistes ont bien le droit d'emprunter à l'histoire les 
noms dont ils ont besoin. Pour la Gaule où se trouvaient deux 
éléments ethniques principaux, ils disposaient de deux noms 
historiques. Et ce n'est assurément pas celui de Galates ou dé 
Gaulois qu'ils pouvaient appliquer à l'élément petit et brun. 
Je me souviens très bien que Henri Martin, par exemple, a 
toujours soutenu que les véritables introducteurs du nom et 
des idiomes celtes étaient les grands blonds. Et, si je ne me 
trompe, on n'a pas pu démontrer qu'il avait complètement 
tort, bien que d'autres aient toujours vu dans les petits bruns 
le premier élément aryen (par la langue) de l'Europe 
occidentale. Mais je me souviens aussi très bien que Broca a 
clairement expliqué qu'il appelait Celtes, les habitants de la 
Celtique de César . Et M. André Lefèvre vient précisément de 
rappeler avec beaucoup d'à-propos et de justesse, ce qui s'est 
passé dans la Celtique. 

Les grands blonds y formèrent une petite aristocratie et 
finirent par en disparaître ou à peu près. Les indigènes étaient 



350 SÉANGB DU 16 MAI 1895 

ces petits à cheveux foncés. Ils formaient la plèbe et aussi le 
nombre. Ils n'étaient pas guerriers, et c'est pourquoi les 
anciens les ont presque ignorés, comme cela a été dit, en 
appliquant peut-être, en effet, au peuple où ils étaient en majorité 
le nom de leurs dominateurs. Mais, attachés au sol qu'ils 
cultivaient, ils ont, pour ce motif même, survécu à leurs 
dominateurs. Ce caractère moral se retrouve chez les autres 
peuples de même race. Et nous sommes tellement habitués à 
reconnaître leur physionomie, sous le nom de Celtes, 
consacré, d'ailleurs, par des travaux considérables qui, en 
admettant que ce nom ait des inconvénients, ne pourrait plus être 
changé. Il est de même évident que le nom de France ne sera 
jamais changé, et que. cependant, personne aujourd'hui ne se 
représente les habitants de la France, et encore moins, le 
français typique, sous les traits des Francs de l'histoire. 

Pour ce qui est des Ligures, l'histoire ne nous en dit pas 
grand'chose. Mais sans prétendre contrarier en rien ses 
recherches particulières, à elle qui s'occupe de l'évolution 
politique des peuples, alors que nous nous préoccupons des 
caractères et du rôle de leurs éléments ethniques, nous avons 
donné le nom de Ligure à un certain type crânien. Et je ne 
connais pas de nom qui lui convienne mieux, car ce type est 
bien celui qui a dominé en Ligurie, chez le peuple Ligure. 
Cependant, nous le retrouvons en Italie, h une époque très 
reculée, bien antérieure à la venue du peuple Ligure de 
l'histoire. Nous le retrouvons, même en Espagne, a une époque 
peut-être encore plus reculée. Comment a-t-il pénétré jusque 
là? Je l'ignore. Mais, il va sans dire qu'en constatant la 
présence ancienne de cet élément ethnique, nous ne prétendons 
nullement qu'aux mêmes époques et partout où on le retrouve, 
le peuple ligure s'est promené triomphalement, assurant par 
des conquêtes, son existence, ou sa domination politique. 

Le Colonel Duhousset. — Ayant beaucoup voyagé, je sais que 
le document anthropologique aussi consciencieux qu'il soit, 
doit, pour atteindre un résultat utile, être corroboré par de 
nombreuses constatations du même genre et m'est avis, que 



GLOTZ. — LLS ANIMAUX INCLUS DANS l'aMBUB 351 

dans le principe, on s'est un peu trop pressé d'établir des 
moyennes, je suis donc de l'opinion du Dr Gollignon rappelant 
cette vérité de ne pas conclure, à la légère, avec un bagage 
restreint d'expériences; il le sait, mieux que personne, puisque 
nous lui sommes redevables d'études sérieuses appuyées de 
nombreuses constatations comparatives, suivies sur les 
populations de la France. 

Etant d'accord avec le docteur, je viens dire deux mots à 
propos de la citation qu'il évoque d'une étude 
céphalométrique (relatée dans les mémoires de la Société), faite, il y a 
vingt-sept ans, sur les Ligures, dans les environs du col de 
Tende. M. le DrGillebert d'Hercourt et moi, qui avons fait 
ensemble ce petit voyage, nous ne sommes allés dans ce pays 
d'une grande rusticité, que parce que l'endroit nous avait été 
signalé comme renfermant les types les moins mélangés des 
sujets dits Ligures, qu'on sait encore bien reconnaître dans" 
les populations travailleuses de Monaco, Nice et Menton et, 
ni mon compagnon, ni moi, n'espérions par la modeste 
observation que nous communiquions a la Société, en 1868, faire 
autre chose que d'apporter un document sérieusement établi 
comme petite contribution confirmant la ténacité de ces 
montagnards à habiter de si rudes contrées, avec l'apparence 
d'un type dont la persistance les distingue des autres. 

animaux inclus dans l'ambre et la littérature ancienne. 

Par M. Glotz, 

Professeur d'histoire au Lycée Michelot. 

On sait qu'on rencontre très fréquemment dans l'ambre des 
insectes, des vers et même de petits reptiles qui ont été 
enveloppés par l'ambre liquide alors qu'il coulait de l'écorce du 
finîtes, succinifer tertiaire. Les anciens connaissaient bien ces 
particularités de l'ambre, mais Grecs et Romains ne s'en sont 
pas également occupés. 



Vu sur le site <centrostudilaruna.it>

L’Hyperborée
de Claudio Mutti

          Le peuple Hyperboréen, qui demeurait dans l'extrême Nord, se trouve men-
tionné par de nombreux auteurs de l'antiquité latine et grecque. 
          Le premier témoignage remonte à Hécatée de Milet, VIe s. AEC, qui les situe 
à l'extrême nord de la terre, entre l'Océan et les Monts Rifei. 
          Des données analogues, mais plus amples, sont fournis par Hérodote, qui écrit : 
"Aristée de Proconnèse fils de Castrobio, en composant un poème épique, dit être arri-
vé, obsédé par Phébus, auprès des Issedons et qu'au-delà de ceux-ci habitent les Ari-
mapses, hommes Cyclopes, et au-delà de ceux-ci les Griffons gardiens de l'or, et au-
delà de ceux-ci, les Hyperboréens qui s'étendent jusqu à une mer. Ceux-ci, sauf les Hy-
perboréens, à commencer par les Arimapse leurs voisins, attaquent continuellement ; 
de sorte que les Arimapse furent chassés de leur pays par les Issedons, et les Issedons 
chassés par les Scythes ; et les Cimmériens qui habitaient sur la mer australe (la Mer 
Noire), pressés par les Scythes, abandonnèrent le pays" (IV-13). Hécatée d’Abdère, 
IVe-IIIe s. AEC, auteur d'une œuvre sur les Hyperboréens dont nous sont parvenus 
seulement quelques fragments, les place aussi au Nord, dans une île de l'Océan "pas 
plus petite en étendue que la Sicile". Sur cette île, il est possible de voir la Lune de 
près, les trois fils de Borée rendent un culte à Apollon*, accompagnés par le chant 
d'un groupe de cygnes originaires des Monts Rifei. 
          D'autres citations se trouvent dans le premier Hymne pseudo homérique à Dio-
nysos, dans les textes de Pindare, d'Éschyle, de Diodore de Sicile, de Lucain. De son 
côté, Strabon place les Hyperboréens entre la Mer Noire, le Danube et l'Adriatique : 
« Tous les peuples vers le nord furent nommés Scythes ou Celto-Scythes par les histo-
riens grecs, mais des écrivains des temps plus anciens encore, rajoutant encore des dis-
tinctions entre eux, appelaient Hyperboréens ceux qui vivaient autour du Pont Euxin, 
l'Istro et l'Adriatique" (Géographie, 11, 6, 2). 
          Parmi les latins, nous trouvons cette note de Virgile : « Ainsi sont les gens sau-
vages qui, sous le septentrion hyperboréen fouetté par le vent riféen, se couvrent le 
corps de fourrures fauves » (Georgiques 3, 381-383). Mais le témoignage le plus riche 
est cellui de Pline l’Ancien : « Puis, il y a les Monts Riféens et la région nommée Pté-
rophoros pour la chute fréquente de neige, à la ressemblance de plumes, une partie du 
monde condamnée par la nature et immergée dans une obscurité dense, occupée seu-
lement de l'action du gel et des froids réceptacles de l'aquillon. Derrière ces montagnes 
et au-delà de l'aquillon, un peuple chanceux (si nous l’en croyons), qui est appelés Hy-
perboréen, vit jusqu'à la vieillesse, célèbre pour ses prodiges légendaires. On croit que 
dans cet endroit sont les “gonds” du monde et les extrêmes limites des révolutions des 
étoiles, avec six mois de clarté et un seul jour (de six mois, r.t) sans soleil ; non pas, 
comme lui ont dit des inexpérimentés 1, de l'équinoxe de printemps jusqu'à celui de 
l'automne : pour eux le soleil se lève une fois par an, dans le solstice d'été, et une fois 
se couche, dans le solstice d'hiver. C’est une région lumineuse avec climat doux, dé-
pourvue de fléaux nocifs. Ils ont pour maisons, bois et forêts, vénèrent profondément 
1 Inexpérimentés : C’est évidemment lui qui était dans l’erreur car les aurores et crépuscules an-
nuels – très longs – sont calés sur les équinoxes ! et les maxima de lumière ou d’obscurité sont calés 
sur les solstices : ce qui fait une jour et une nuit par an : cf. la figure de la sinusoïde !

1



les Dieux* en commun* et, la discorde et chaque maladie sont inconnues. Et ils ne 
meurent pas, sinon par désir de ne plus vivre, après les banquets et dans la vieillesse 
pleine de réconfort ; ils se jettent en mer d'un rocher : ce type de sépulture est le plus 
heureux (…) On ne peut pas douter de ce peuple : beaucoup d'auteurs disent qu'ils ont 
l'habitude d'envoyer à Delos, au dieu Apollon vénéré entre tous par eux, et surtout le 
premier jour du mois, quelques vierges vénérées (Vestales) qui apportaient des offran-
des chaques années jusqu'a Delos mais, une année, le pacte d’hospitalité des peuples 
fut brisé et les Hyperboréens décidèrent de porter les offrandes sacrées jusqu'a leurs 
frontières, ainsi les proches voisins portaient eux-même les ofrandes jusqu'a une autre 
frontière faisant que, leurs autres voisins passèrent les offrandes jusqu' à Delos" 
(Histoire Naturelle : IV, 88-91) ». 
          À notre avis, une réminiscence du thème hyperboréen pourrait être aperçue 
même dans l'Odyssée : « Le premier auteur classique qui eut l'idée que le Nord semble 
assumer des connotations réductibles à des termes réels est l'auteur de l'Odyssée dont 
les vers donnent une idée précise de ce que signifiait le Nord pour les Méditerranéens. 
Quand Ulysse descend aux enfers, il en trouve l'entrée dans le pays obscur et glacial 
des Cimmériens. Soit du Pays des Cimmériens ou des Lestrigons, où règne pendant 
l'été une luminosité continue : Homère avait eu l’information par les marchands qui 
fréquentaient les ports du nord de la Mer Noire, où les Grecs étaient partis s'établir au 
VIIIe s. » (ß-1). 
          En réalité, les Grecs pouvaient avoir une idée des caractéristiques des zones 
septentrionales du globe terrestre déjà à l'époque mycénienne, quand ils importaient de 
l'ambre* de la Baltique. Mais il n'est pas exclu que le livre X de l'Odyssée ait gardé un 
élément relatif à la fixation originaire des peuples indo-européen dans la zone arctique 
et sub-arctique ; ainsi, des éléments analogues ont été conservés par les hymnes védi-
ques selon ce que Bâl Gangâdhar Tilak a démontré (ß-2). (cf. art. r.t Origine* pol.)
          Au Télépyle Lestrigonien 2 en effet, selon tout ce que dit l'aéde, le berger 
[l’étoile du berger, n r.t] en "rentrant appelle le berger, et celui-ci en sortant répond. Ici un 
homme insomniaque, ahypnos, encaisserait deux payes : une en tant que Bouvier, 
l'autre en tant que pasteur de Grecs candides ; en fait les sentiers de la Nuit et du Jour 
sont voisins » Odyss., X, 82-86. En d'autres mots, un berger apte à rester continuelle-
ment éveillé pourrait dérouler un double jour de travail, parce que dans la terre des 
Lestrigons la durée de la lumière diurne est d'environ vingt-quatre heures. L'image des 
sentiers du Jour et de la Nuit s'éclaircit dans ce sens, si nous la comparons avec celle 
d'Hésiode (Théogonie : 746 sq.). 
          Le phénomène décrit par Homère trouve comparaison en ce qu'effectivement il 
arrive dans l'extrême Nord ; et aussi le mot “Làmos”, cité dans le passage en pro-
blème, rappelle curieusement, comme il a été observé, ce Lamøy, une île voisine des 
côtes septentrionales de la Norvège (ß-3) ! Finalement il ne faut pas négliger le fait, qui 
"Telepilo Lestrigoni" pourrait très bien signifier "Porte-lointaines de Lestrigonia ", dans 
le quel cas nous aurions un syntagme analogue à "Ultima Thule". [cf. N r.t 2]

* Dans un ancien texte taoïste, le Lieh-tzu ou Vrai livre de la Vertu sublime du creux 
et du vide, on trouve une longue description d'un pays, le royaume de l'extrême Nord 
« qui se trouve au nord de la mer septentrionale, je ne sais pas à combien milles ou di-
zaines de milles des provinces centrales. » Ce pays dans lequel les conditions climati-
ques sont douces « il y n'a pas vent, de pluie, gel et rosée, il ne donnait pas vie aux oi-
seaux et aux animaux, aux insectes et aux poissons, aux herbes et aux arbres. » 
2 Télépyle Lestrigonien : les vraies Colones d’Hercule/ Atlas pour <racines.traditions.free.fr> !

2



La géographie de ce pays rappelle, par quelques vers, certaines descriptions du 
Paradis* : « Entre les quatre côtés, il est complètement plat et il est entouré de colli-
nes escarpées. Au milieu du royaume il y a une montagne en forme de jarre, nommé 
Hu-ling sur le sommet de laquelle est un orificie en forme de bracelet rond (Tore) et, 
de cette antre de l'abondance*, jaillit une eau nommée Source Surnaturelle : elle a une 
odeur plus forte que celles des orchidées et des épices, un goût plus fort que celui du 
musc. De la source, les eaux en se divisant forment quatre cours d'eau, qui coulent 
vers le bas de la montagne et irriguent tout le pays. » 
          Les habitants de l'extrême Nord, continue le Lieh-tzu , vivent une vie heureuse. 
En « étant de caractère gentil et complaisant, ne se disputant pas et ne disputant pas ; 
en ayant le cœur mou et les os faibles, ne sont pas hautains ni serviles ; et vivent en sé-
parant les âgés des jeunes, n'ont ni maîtres ni sujets ; vont hommes et femmes entre-
mêlés, n'ont ni vierges (paranynphes 3 ) ni mariages ; en vivant à proximité de l'eau, ne 
labourent ni ne sèment ; le climat étant doux et uniforme, ne tissent ni ne s'habillent. Ils 
meurent à cent ans sans mort prématurée ou maladies ; le peuple se multiplie en 
grande quantité, il jouit de plaisirs et de joies et il ne connaît pas décadence et vieillesse, 
tristesse et douleur. De coutume, ils sont amateurs du musique et, prenant leur lyre en 
main, ils chantent tout le jour sans jamais s’arrêter. Quand ils ont faim et sont fatigués, 
ils boivent à la Source Surnaturelle et leurs forces et leur volonté en sont ranimés, si ils 
excèdent et s'enivrent, ils redeviennent sobres après dix jours. En se baignant dans la 
Source Sunaturelle, leur peau devient lisse et brillante et la fragrance s'évanouit après 
seulement dix jours. » (ß-4). 

* Les sujets du paradis* hyperboréen et de l'origine polaire, attestés dans les formes 
traditionnelles plus anciennes, se représentent conjointement, de manière définitive, 
dans la forme traditionnelle plus récente de l’Islam  qui a situé la "Terre Céleste" de 
Hûrqalyâ dans l'extrême Nord. Cette doctrine, exposée dans l'âge contemporain des 
écoles chiites shaykhî et ishrâqî, reprend le sujet mazdéen de la "Terre transfigurée" : 
en effet, le géographe Yaqût affirmait que le mont Qâf, la "mère de toutes les monta-
gnes" desquelle part la voie polaire vers Allâh (Tout) s'appelait autrefois Alborz. Henry 
Corbin, pour sa part, avertit que l'Est dont parle la cosmologie d’Avicenne doit être 
cherché dans la "dimension polaire", et pas dans l'est indiqué sur nos cartes géographi-
ques. "En effet - explique Corbin - cet Est est le pôle céleste le “centre” de chaque 
orientation concevable. Il faut le chercher dans la direction du Nord cosmique, celle de 
la “Terre de lumière” (ß-5). Dans son Livre de l'homme Parfait, Kitâb al-insân al-kâ-
mil, cAbd al-Karîm al-Jîlî, 1365-1403 parle d'un endroit que le Coran (VII, 44 et 46) 
désigne avec le nom d'al-Acrâf "les Altesses" et qui (en LIV, 55) est défini comme 
"séjour de vérité, près d'un roi puissant". Qui demeure dans cet endroit est un "éveillé" 
un "vigile", en arabe yaqzân, équivalent à l'insomniaque ahypnos homérique ; d'ailleurs 
le pays voisin de l'ange Yûh sur qui Sayyidn`â al-Khidr règne, c'est le pays du soleil de 
minuit dans lequel Salât al-maghreb ne survit pas, parce que la-bas l'aube précède le 
coucher du soleil 4. 

* « Où était ce, où n'était ce pas, au-delà des sept pays et un septième, au-delà de la 
Montagne de Verre, au delà de la mer d'Operencia il était une fois… (ß-6) » dans le 
3 Paranynphes : Ce terme, traduit de l’italien, semble faire référence à la coutume de "la présenta-
tion de l'épousée (fiancée) par trois (!) vierges avant (para) les noces de la Nymphe : para nymphe. 
Ce trois figurant les fées, trois parques/ nornes... du rite* propitiatoire de mariage !!!
4 coucher du soleil : longue aube-crépuscule avant que le soleil n’affleure…

3



motif des "six pays et un septième" (hetedhétország) ou des “sept mondes” (hétvilág), 
ce qui paraît coutumier dans l'introduction des contes de fées populaires hongrois, 
le folklore magyar a conservé le reste fossile d'un élément de doctrine traditionnelle 
amplement répandu dans les cultures de l'Eurasie. Les "sept pays" de la tradition ma-
gyare trouvent en effet comparaison dans la géographie sacrée des Purâna hindous, 
qui parlent de sept dwîpa, c'est-à-dire de sept "îles" continentales émergées l'une après 
l'autre. Mais le motif des "sept terres" est présent aussi dans la géographie tradition-
nelle iranienne qui distingue sept keshvar, avestique karshvar, sept "climats", qui sont 
en réalité sept zones de la Terre. Le keshvar central, qui représente le lieu terrestre ac-
cessible actuellement aux hommes a été subdivisé, à son tour, par exemple d'al-Bîrûnî, 
en sept régions suivantes : 1, Inde, 2, Arabie et Abyssinie, 3, Syrie et Égypte, 4, Iran, 
5, Byzance et monde slave, 6, Turkestan, 7, la Chine et le Tibet. Dans l'ésotérisme isla-
miste, les "sept terres" représentent sept différentes catégories, tabaqât, de l'existence 
terrestre : chacune est gouvernée par un Pôle (Qutb) et les sept Pôles sont subordon-
nés au Pôle Suprême, al-Qutb al-Ghawth. Aux sept Pôles de l'Islam (aux sept rsi de 
l'Inde, aux sept sages de l'antiquité grecque etc.), correspondent les sept Magyar 
(hetumoger) dont parlent les Chroniques médiévales, les hét vezér des tribus Hongroi-
ses guidées par Árpád. 
          Au-delà des "sept pays", au-delà des “septs mondes", entre les autres personna-
ges féeriques il y a aussi Jean le Puissant (Erös János, Erös Jancsi). Dans ce person-
nage, qui correspond au Batyr Ivan des fables et au Starker Hans 5  [figure du phallus, 
n r.t] pour les Allemandes, nous trouvons le reflet féerique de toute une série 
"d’enfants divins" mythiques à qui, comme Károly Kerényi l’a montré (ß.7), appar-
tient aussi le Kullervo du Kalevala et le Mir-susne-hum de la mythologie vogule. Quel-
ques fables racontent que János le Fort est fils d'une veuve comme Perceval et comme 
Mani ; d’autres disent qu’il n'a ni père ni mère : comme Melchisedec (Juda 7, 3), que 
quelques-uns identifient avec Sayyidnâ `al-Khidr. L'illustration de "l’enfant divin" fait, 
elle aussi, allusion ailleurs à un archer ; et souvent cet archer 6  est accompagné de ré-
férences "polaires" et hyperboréennes. 
          Dans une fable, ce Forte János se fait obéir d'un ours qu'il a trouvé dans la 
forêt ; quelques variantes expliquent la force physique exceptionnelle du garçon, attri-
buant sa paternité à un ours. Il est notable que le symbole* de l'ours correspond, par 
une de ses valences, au Nord : il nous rappelle l’Ourse (constellation de l’Ourse. Slan), 
mais aussi la terminologie géographique et astronomique relative au Nord qui tire ori-
gine du grec àrktos "ours" en différentes langues. Mais, selon la tradition hindoue, la 
"terre" septentrionale de l'ours avait été précédemment la "terre" du sanglier Vârâhî, 
parce que le sanglier, en sanscrit varâha, matérialise la troisième "réincarnation” ou 
“avatara" de Vishnu dans le manvantara actuel, ou dans le présent cycle d'humanité. 
René Guénon explique qu’un tel changement de dénomination serait l'effet d'une ré-
volte du guerrier chaste contre le sacerdoce, cycle que termine le sixième avatâra de 
Vishnu, Parashu-Râma. 
          Maintenant, si János le Fort se limitait à soumettre l'Ourse, son rôle serait iden-
tique à celui de Parashu-Râma et le héros de la fable hongroise serait une variante fol-
klorique de l'illustration de l'avatâra. Ou mieux, pour rester dans le domaine Hungaro-
finnois, János s'identifierait avec le Mir-susne-hum qui poursuit l'ours et le bat. Mais, 
János réunit en sa propre personne soit l'ours, soit le sanglier, démonstration du fait 
que "les deux symboles du sanglier et de l'ours n'apparaissent pas toujours nécessaire-
5 Hans : figure du phallus… pour les Allemandes (Wie ist de Nase, ist der Johan)
6 L’archer : Sagittaire-décembre, Janus le vieux va laisser sa place à Janus-fils au solstice d’hiver…

4



ment en opposition ou en lutte, mais, en certains cas, peuvent représenter l'autorité spi-
rituelle et le pouvoir temporel, ou les deux castes des druides et des cavaliers, dans 
leurs rapports normaux et harmoniques" (ß-8). Donc, si la confusion des deux symbo-
les dans cette fable n'est pas occasionnelle, elle devrait faire allusion à une époque loin-
taine dans laquelle une harmonie parfaite existait encore entre les deux fonctions*

. 
          Finalement, une observation sur le nom du protagoniste. Dans son étude sur les 
"Daces hyperboréen" (ß-9), Geticus, alias Vasile Lovinescu, a reporté le nom Ion à 
Jeanvanni que, selon son interprétation, le "Roi" du Monde désigne dans la tradition 
populaire roumaine, sous le nom de Janus, le dieu qui régna sur le Latium dans l'Âge 
d'Or. Mais on pourrait ajouter que le latin Janus, indépendamment de toute considéra-
tion étymologique*, présente en réalité aussi une assonance curieuse avec le hongrois 
János; et à cette analogie phonétique fortuite entre les deux noms il s'ajoute une analo-
gie essentielle entre les deux illustrations parce que, soit le Janus bifrons, soit le János 
dominateur de l'ours et du sanglier représentent une unité primordiale non encore dis-
sociée dans la dualité. 
          La thèse de Geticus-Lovinescu est connue. À son avis le pays Dace aurait été, 
dans une certaine période de l'antiquité, le siège d'un centre spirituel d'origine hyper-
boréenne; en autres termes les hyperboréens, en déplaçant leur siège septentrional 
d'origine s'implantèrent vers le sud, auraient stationné dans le territoire compris entre 
le Danube et les Carpates et en auraient fait leur siège secondaire. Dans le but de con-
forter sa thèse, l'auteur de La Dacie Hyperboréenne passe en revue un vaste matériel 
documentaire, substantiellement déduit de l'œuvre de Densuçianu (ß-10): le folklore, la 
topo-onomastique, la numismatique, les sources grecques et latines, et même l’Histoire 
des Principautés Roumaines selon Geticus-Lovinescu confirment l'hypothese selon la-
quel la tradition dace aurait relativement survécue jusqu'à des temps récents. 
          Geticus-Lovinescu exposa ces vues dans une série d'articles parus sous le titre  
"d’Études Traditionnelles" entre  1936 et 1937. Plus tard, cinquante ans après, ces 
écrits auront une résonance plus ample quand, à la suite de l'édition italienne de 1984 
et à la française de 1987, Vintilia Horia en parla avec admiration pendant qu'en Rou-
manie Virgil Candea eut manière de rappeler l'attention sur l'image du Dace archaïque 
tracé par "B.P Hasdeu, Nicola Densuçianu, Mihail Sadoveanu, Matila Ghyka, Mircea 
Eliade, Mihai Valsan, Mihai Avramescu, Vasile, et aussi Horia Lovinescu, Nichita Ste-
nescu, pour citer seulement ces auteurs disparus qui ont cultivé la philosophia peren-
nis avec des demi-ambitions et des résultats différents" (ß-11). L'édition française ré-
veilla l'intérêt de spécialistes, en particulier Charles Ridoux et Paul Georges Sansonetti; 
ce dernier, élève de Henry Corbin et Gilbert Durand, tinrent en Sorbone un cours sur 
la "Dacie hyperboréenne". 
          Les indications contenues dans La Dacie hyperboréenne ont reçues un certain 
développement en Russie, dans les écrits d’Alexander Dugin qui, déjà en 1991, faisait 
circuler en “samizdat” son Giperborejskaja teorija (ß-12). Dugin y écrivait : 
« La Dacie hyperboréenne de Geticus représente le pôle commun de deux cercles op-
posés: « Le cercle méridional méditerranéen et le cercle septentrional (..) russe-slave 
auquel il appartient aussi. (..) Quoi qu’il en soit, la “Dacie hyperboréenne” représentait 
la limite méridionale de la Gardarika-Russie hyperboréenne en concentrant en soi les 
énergies sacrées du Nord et les motifs hyperboréen-solaires mythiques. Tout de même, 
sa position intermédiaire entre les deux cercles susdits fait qu'elle déroule bien une 
fonction spéciale vraiment à l'intérieur de “l’économie du sacré”, donc explique en 
partie l’'enracinement des tendances hyperboréennes sur le territoire roumain" (ß-13). 
Toujours en Russie, en 1997, Valerij Diomin a guidé une expédition scientifique dans la 

5



Péninsule de Kola où les restes d'une civilisation qui devrait remonter à vingt mille ans 
ont été découverts. En les rapportant aux résultats de cet expédition, la presse russe 
annonçait que l’Hyperborée était le « berceau de tous les peuples indo-européens* (…) 
elle n'a pas seulement éxisté, en plus elle se trouvait sur le territoire Russe Septentrio-
nal (ß-14). »

Claudio Mutti 

ß Bibliographie italienne :

1 Luigi De Anna, Conoscenza e immagine della Finlandia e del Settentrione nella 
cultura classico-medievale, Turun Yliopisto, Turku 1988, pp. 17-18. 
2 Bâl Gangâdhar Tilak, The Arctic Home in the Vedas, trad. it. La dimora artica nei 
Veda, Ecig, Genova 1986. 
3 Felice Vinci, Homericus nuncius. Il mondo di Omero nel Baltico, Solfanelli, 
Chieti 1993, p. 45. 
4 Testi taoisti, trad. di F. Tomassini, Utet, Torino 1977, pp. 275-276. 
5 Henry Corbin, Corpo spirituale e Terra celeste, Adelphi, Milano 1986, p. 94. 
6 Cfr. Anikó Steiner, Sciamanesimo e folclore, Edizioni all'insegna del Veltro, Par-
ma 1980, p. 26.
7 Carl G. Jung e Károly Kerényi, Prolegomeni allo studio scientifico della mitolo-
gia, Boringhieri, Torino 1972.
8 René Guénon, Simboli della Scienza sacra, Adelphi, Torino 1975, pp. 150-151. 
9 Geticus, La Dacia iperborea, Edizioni all'insegna del Veltro, Parma, 1984. 
10 Nicolae Densusianu, Dacia preistorica, editia a II-a, studiu introductiv si note de 
Manole Neagoe, Editura Meridiane, Bucuresti 1986. 
11 Virgil Cândea, Viziuni ale Daciei arhaice în perspectiva istoriei ideilor, "Viata 
Româneasca", nn. 2, febbraio 1990, p. 41. 
12 Edizione a stampa: Aleksandr Dugin, Giperborejskaja teorija, Arktogeja, Moskva 
1993. 
13 Alexandr Duguin, Rusia. El misterio de Eurasia, Grupo Libro 88, Madrid 1992, 
pp. 67-72. 
14 Vittorio Strada, Scoperta Iperborea. Nuova linfa per i neonazisti russi, "Corriere 
della Sera", 19 aprile 1998. 

~~~~~~~~
–> Centro Studi La Runa on line, speciale studi indoeuropei.

~~~~~~~~

Traduit par <slan_a_gael@yahoo.fr>   pour <racines.traditions.free.fr> rt@ff

6

mailto:slan_a_gael@yahoo.fr
mailto:rt@ff


Revue des Études Grecques

La religion de Pindare
Jean Defradas

Citer ce document / Cite this document :

Defradas Jean. La religion de Pindare. In: Revue des Études Grecques, tome 70, fascicule 329-330, Janvier-juin 1957. pp.

224-234;

doi : https://doi.org/10.3406/reg.1957.3483

https://www.persee.fr/doc/reg_0035-2039_1957_num_70_329_3483

Fichier pdf généré le 17/04/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/reg
https://www.persee.fr/doc/reg_0035-2039_1957_num_70_329_3483
https://www.persee.fr/authority/278726
https://doi.org/10.3406/reg.1957.3483
https://www.persee.fr/doc/reg_0035-2039_1957_num_70_329_3483


VARIÉTÉS 

LA RELIGION DE PINDARE 

La grande poésie lyrique des Grecs tirait son caractère propre de ses origines religieuses. Accompagnée de musique et de danses, elle avait sa place normale dans les cérémonies cultuelles, dans les processions et dans les chœurs d'actions de grâces. On n'a peut-être pas toujours suffisamment insisté, dans l'étude du texte dépouillé de ses ornements musicaux, tel que nous l'a livré la tradition, sur sa signification religieuse profonde. Dans ces Odes chantées aux fêtes solennelles, comment imaginer pourtant que les mots n'aient pas été chargés, eux aussi, des sentiments religieux qui animaient les choreutes et les spectateurs ? Si, parmi les poètes, Pindare occupe, par l'élévation de sa pensée, une place qui l'a fait rapprocher de Platon, le mérite reviendra à Mademoiselle Jacqueline Duchemin d'avoir essayé d'approfondir le sens de sa religion, en étudiant avec soin les sources divines de son inspiration, son attitude en face de la tradition religieuse de son temps, et la valeur symbolique et mystique de son expression poétique. Elle a réussi à définir ainsi avec succès sa mission sacrée de poète : la haute idée que Pindare se fait de son art vient de ce qu'il se pose en prophète d'Apollon et en dispensateur d'immortalité (i). 

Muses et Charités sont les principales inspiratrices de la poésie pindarique. 
Mlle D. n'a pas tort, à propos de ces divinités, adorées sous diverses formes 
en plusieurs lieux de Béotie, d'indiquer, entre Pindare et Hésiode, une 
communauté d'inspiration qui se manifestera sur d'autres points encore (2). 

Mais elle leur cherche une origine plus lointaine et s'interroge sur l'étymo- 
logie souvent contestée du nom des Muses. Si l'équivalence de la Muse et de 
Mnémosyne (Ném., VII, 11 sqq.) invite à le rattacher à la racine men-, des 
comparaisons ingénieuses avec les divinités sumériennes des eaux courantes 
justifieraient l'étymologie à partir du nom de la montagne. La Muse ne 
serait pas à proprement parler la « Dame de la Montagne », mais la 
« Dame de la tranchée du canal » où coulent les eaux fertilisantes 

(1) Jacqueline DUCHEMIN. Pindars poète et prophète (Coll. d'Études 
anciennes). Paris, Les Belles-Lstlres. 1956. In-8°, 3oo p. 1.400 fr. 

(2) Elle aurait pu utiliser une étude assez superficielle, mais commode, de 
J.-A. Scott : A comparative study of Hesiod and Pindar, Chicago, 1898. 



LA RELIGION DE PIKDARE 225 

(p. 5i sq.). Le nom des Muses du Leibéthron (= canal, ruisseau) serait une 
transposition indo-européenne du nom de la divinité sumérienne. Les Charités 
auraient elles aussi une origine lointaine, et seraient, comme les Muses, des 
divinités anciennes de la fécondité. Adorées sous divers noms en diverses 
contrées de la Grèce, elles auraient partout un caractère primordial commun : 
comme celui des Muses, le chœur des Charités « exalte les puissances de la 
vie » (p. 75) (1). Inspirée par de telles divinités, la poésie devient elle-même 
une source de vie : la renommée que dispense le poète vivifie et 
immortalise celui qu'il célèbre. La danse qu'animent les Charités plonge ses origines 
dans les rites primitifs par lesquels on favorisait la renaissance de la 
végétation : de la magie agraire, liée aux croyances d'outre-tombe, le lyrisme 
choral conservait une tradition qui le rapprochait des rites d 'immortalisation. 

Fidèle à la tradition homérique et hésiodique, Pindare fait d'Apollon le 
Musagète. S'il est, avec les Muses, la source de toute connaissance, le poète, 
qui reçoit de lui son inspiration, se considère comme son interprète. Κήρυξ, 
μιάντις et προφήτης sont les mots dont il se qualifie. La science par 
excellence (σοφία) lui est dictée par le dieu comme une doctrine révélée (p. 33). 
Il ne faudrait pas voir dans cette expression, selon Mlle D., une simple façon 
de parler, mais une doctrine réelle do l'inspiration poétique. Plus qu'Homère, 
qui demandait à la Muse de lui dicter ses chants, ou qu'Hésiode, qui lui 
attribuait l'origine de sa Théogonie, Pindare considérerait vraiment le poète 
comme le prophète d'une vérité dictée par les dieux et son œuvre poétique 
comme une révélation mystique. La IIe Olympique, adressée à Théron d'Agri- 
gente, établirait l'identité entre la révélation poétique et la révélation 
religieuse telle que la concevaient les Orphiques et les Pythagoriciens. Pindare.. 
comme le soulignerait la fin de la IVp Pylhique (298 sqq.), aurait lui-même 
reçu à Thèbes une initiation à de tels mystères et mainte allusion dans son 
œuvre le confirmerait. 

On voit comment, insensiblement, M1Ic D. suggère des rapprochements 
entre l'attitude de Pindare et celle des Orphico-Pythagoriciens. Nous 
rencontrerons, dans la suite do son livre, de nombreux arguments, dont elle 
n'exagère jamais la valeur, mais qui, par une concordance bientôt irrésistible, 
entraînent sa conviction et l'amèneront à une conclusion positive sur la 
religion du poète. Disons dès maintenant que ces interprétations ne paraissent 
pas toujours décisives. La « source de chants divins » παγαν άμβροσίων έπέων 
(Pyth., IV, 20/9) ne peut-elle simplement désigner, avec une hyperbole banale 
chez les poètes, la poésie de Pindare lui-même ? La quatrième triade de la 
IIe Olympique évoquerait, dit-on, une doctrine orphico-pythagoricienne du sort 
des âmes. Or qu'y relève-t-on de spécifiquement tel ? Ce n'est pas l'idée d'un 
jugement des âmes, d'une discrimination entre les élus et les damnés. Les 
damnés de la Nékyia homérique, les Iles des Bienheureux évoquées par Homère 
et par Hésiode en attestent l'existence au moins deux siècles avant Pythagore 
et l'origine égéenne en est probable : les juges infernaux ne sont-ils pas des 
(rois de Crète ? C<? n'est pas non plus cette image d'un séjour enchanteur des 
élus dans un pays où la terre produit ses richesses d'elle-même, puisque l'idée 
est aussi chez Homère et Hésiode. Le seul détail que l'on attribue aux 
doctrines mystiques, — et je veux bien qu'il soit essentiel — est une allusion 
i\ la métempsychosc : le séjour des Bienheureux est réservé à ceux qui ont 

(1) II eût été amusant de signaler le sens donné au mot Χάρι, « par les 
anciens », selon Plutarque, Erotikos·, 70 τ D. 

RRG. ΙΛΧ. 1957, no 329-330. 15 



226 JEAN DEFRADAS 

su conserver leur pureté « en un triple séjour dans l'un et l'autre monde ». Si 
cette doctrine a été en effet adoptée par les Orphiques et les Pythagoriciens, 
aucun témoignage ancien n'a jamais prouvé, je pense, qu'ils en aient eu 
l'exclusivité. Aussi bien considère-t-on qu'ils ont dû l'emprunter à des 
conceptions religieuses antérieures (i), et peut-être indépendamment les uns des 
autres (2). Quand Pindare ou Platon dans un mythe (3) évoquent la croyance 
à la migration des âmes, ils ne la désignent jamais comme un 
enseignement de Pythagore ou d'Orphée. N'appartient-elle pas plutôt au bien commun 
de la tradition religieuse des Grecs, sans qu'il faille en attribuer l'origine à 
une secte particulière ? Pourquoi d'ailleurs cette profession de foi orphique 
s'adresserait-elle à Théron d'Agripente ? C'est, répond-on, que le poète aurait 
connu précisément en Sicile les courants orphico-pythagoriciens (p. 102). Sans 
doute l'origine agrigentine d'Empédocle (encore bien jeune cependant lors du 
séjour de Pindare auprès de Théron en 476) rend-elle vraisemblable la 
survivance des idées pythagoriciennes en Sicile au début du ve siècle. Mais doit-on 
supposer que dès son arrivée à Agrigente, avec laquelle a coïncidé la 
rédaction de la IIe Olympique, Pindare se soit fait, avec un zèle de néophyte, le 
propagateur d'idées qu'il venait de découvrir ? Ou ne vaut-il pas mieux 
supposer que ces idées religieuses, connues par lui depuis longtemps, se présentent 
naturellemlent à son esprit pour l'expression de sa doctrine morale ? 

Confrontant, dans sa deuxième partie, le message pindarique et la tradition, 
M11·» D. constate que, parmi les dieux, Zeus et Apollon occupent une place de 
choix dans les vers de Pindare. Zeus est le dieu suprême (p. 122), le dieu 
par excellence, ό θεός, comme il le sera souvent chez Eschyle. Doit-on faire 
un sort au fragment cité par Clément d'Alexandrie (fr. i/jo Schr.) : 
« Qu'est-ce que Dieu ? Ce qu'est le Tout », et en tirer une métaphysique ? 
Il ne faut pas le rapprocher de la dévotion à Pan (p. 123, n. 1), cette 
étymologie fantaisiste étant improbable chez Pindare, pour qui Pan d'Arcadie 
est avant tout un musicien ami des Charités, compagnon de la Grande Mère 
{Pyth., III, 78 et fr. o5 Schr.) (\). 

Apollon est plus souvent encore présent dans les vers de Pindare, et sous 
tous ses aspects. Il est naturellement le dieu de Delphes (5), et, comme tel, 
fréquemment invoqué dans les Pylhiques. Mais il est aussi le dieu qui inspire 
les poètes. Il joue un rôle dans de nombreux mythes, comme amant de Cinyras, 
de Cyrène, etc. Père d'Iamos, il est à l'origine d'un oracle fondé par celui-ci 
à Olympic. Il est le dieu guérisseur à qui est consacré le Péan (6). 

(1)) H. Fraenkel. Dichtung unit Philosophie des fruehen Griechentums, 
New- York, 195 1, p. 354· 

(2) Gernet et Boulanger. Le Génie grec dans la religion. Paris, 1932, p. i43. 
(3) Phèdre, 249 A, etc. 
(4) Platon le premier sans doute, Crnlyle. 279 B, fait explicitement le 

rapprochement de Pan et du Tout. Le fr. 96 de Pindare (cf. note d'A. Puech, 
t. IV, p. 178, n. 3) n'a aucune résonance métaphysique. 

(5) A propos de la « dévotion bien connue de Pindare à l'égard du dieu 
de Delphes », on aurait aimé quelques précisions. Voir J. Defradas, Les 
Thèmes de la Propagande delphique, Paris, 1954, p. i49, n. 1, et M. Delcourt, 
L'Oracle de Delphes, Paris, ig55, p. a55-26r. 

(6) Les références relatives au Péan. p. 110, n. 1, sont insuffisantes. Voir 
J. Defradas, op. cit., p. 80, n. 7. 



LA RELIGION DE PINDARE 227 

L'évocation des Hyperboréens, de leurs fêtes et de leur pays merveilleux 
(Pyth., X, 29 sqq., 37 sqq.) amène de nouveau Mlle D. à parler d'influences 
pythagoriciennes sur Pindare (p. n4), ou du moins de points de contact entre 
la pensée du poète et celle des sectateurs de Pythagore. Mais les Hyperboréens 
sont trop étroitement liés aux cultes apolliniens de Délos et de Delphes pour 
qu'il soit utile d'évoquer à leur propos les légendes pythagoriciennes, qui sont 
seulement empruntées au cycle commun d'Apollon (1). 

Les rapports entre Apollon et Orphée sont l'objet d'une note substantielle 
(p. 108, n. 3 ; cf. p. 271 et 11. 1), mais qui aurait pu se référer avec plus 
de précision à l'histoire delphique d'Orphée et des Argonautes (2). Un 
rapprochement avec la Nékyia de Polygnote à la Leschè des Cnidiens aurait 
permis de situer l'attitude de Pindare par rapport à un monument delphien 
connu et daté, plutôt que par rappofit à des doctrines obscures et mal connues. 
Orphée, qui joua d'abord dans les Argonautiques figurées au Monoptère do 
Sicyone un rôle secondaire, fut admis dans l'enceinte delphique et y tint 
une place centrale dans le tableau de la Descente aux Enfers. Rien ne s'oppose 
donc à ce que Pindare suive une version delphique de sa légende, en faisant 
de lui, selon une interprétation vraisemblable de Pylh. IV, 176-7, le fils 
d'Apollon. Mais n'est-ce pas dire que, s'« il y a eu des points de contact entre 
la poésie de Pindare et la doctrine des sectateurs de Pythagore » (p. n5), 
ces rapprochements peuvent être dus moins à une influence directe et explicite, 
qu'à une ambiance générale qui n'implique aucune initiation particulière ? 

En dehors de Zeus et d'Apollon, M11'1 D. relève que les divinités le plus 
fréquemment citées par Pindare sont Dionysos et Déméter avec sa fille 
Persephone : elle ne manque pas de noter que justement ces divinités sont liées 
aux Mystères et suggère que Pindaric a pu être initié à Eleusis. Un fragment 
de thrène conservé par Clément d'Alexandrie (fr. 137-8 Schr.)) appuierait 
cette hypothèse. Il est bien difficile cependant de se fonder sur un fragment 
de sens très général, détaché de son contexte ; ajoutons que le contenu des 
mystères d'Eleusis nous est trop mal connu pour qu'on puisse y trouver 
aucune allusion précise dans les vers de Pindare. L'hypothèse, dénuée de 
fondement, paraît d'ailleurs complètement inutile pour l'interprétation de la 
pensée religieuse du poète. < 

Que les idées sur l'immortalité de lame et môme sur la métempsychosc 
fussent tombées dans le domaine commun de la religion grecque, au moins de la 
religion d'une certaine élite, je n'en prendrai pour preuve que le contexte 
platonicien dans lequel se trouve cité le fragment le plus caractéristique de 
Pindare, qui accorde à Persephone un rôle de premier plan dans la métempsy- 
chose (fr. i33 Schr.). Platon (Ménon 81 a-b)) aurait pu attribuer 
nommément cette doctrine soit à Orphée, soit aux déesses d'Eleusis, soit encore à 
l'Apollon de Delphes, comme il lui arrive de le faire. Or il l'attribue en 
général aux prêtres et aux prêtresses qui ont « à cœur de pouvoir rendre 

(1) On pourrait ajouter, au* allusions des écrivains do l'époque classique 
au pays des Hyperboréens, lîacchylido, Ode III. 5<). Le témoignage de Pindare 
invoqué par Pausanias (X, 5, 12) est relatif à la décoration du temple de 
bronze, semble-t-il, et non au temple de cire eivoyé par Apollon chez les 
Hyperboréens, comme il est dit p. 110 sq. 

(2) Cf. J. Defradas, op. cit., p. n/14 sq. — L'article Orpheus du Pauly- 
Wissowa, attribué à F. Miïnzer, est en réalité de K. Ziegler. 



228 JEAN DEFRADAS 

raison des fonctions qu'ils remplissent, (à) Pindare encore et (à) d'autres 
poètes en grand nombre, tous ceux qui sont vraiment divins. » 

Les Allégories, fréquentes déjà dans la poésie hésiodique, ne sont pas une 
invention des poètes. Elles représenlent une personnification divine de certaines 
abstractions, fréquente dans la religion grecque et dont on a signalé des 
traces dans les religions orientales, dans les sources hittites d'Hésiode par 
exemple. On ne sait pas toujours bien, dans le texte des poètes, si l'on a 
affaire à la divinité ou à l'abstraction : c'est souvent le cas pour Χάρις, 
Μοΐρα, θέ[/.ΐί et son pluriel θέ^ιτες. Tous ces personnages allégoriques sont 
présents dans la poésie de Pindare, et IVP0 D. consacre à tel ou tel d'entre 
eux maintes remarques auxquelles on pourra utilement se référer. Quand elle 
s'efforce de définir l'originalité de Pindare par rapport à ses devanciers 
(p. i4o sqq.), elle la voit d'abord dans « une forme de personnification qu'il 
n'a certes pas inventée lui-même, mais dont il a très fréquemment usé, celle 
de .certaines réalités géographiques, noms de villes et noms d'îles, même une 
fois le nom d'une contrée, la Libye ». Elle ajoute que c'est surtout par son 
art de faire vivre les allégories que se distingue Pindare. Une imagination 
visuelle, un sens éclatant de la couleur lui permettent de les animer d'une 
vie incomparable. L'étude précise du mythe de Typhon dans la première 
Pythique (v. i5-28) met en valeur le mécanisme de son imagination. 

Si le mythe contient l'essentiel de l'ode pindarique, on n'en comprend pas 
toujours bien la raison d'être. Ce sera un mérite de Mlle D. d'avoir, par 
l'analyse subtile de plusieurs mythes, donné leur véritable sens et justifié leur 
présence dans l'épinicie (i). Si le mythe est devenu un ornement littéraire, 
elle a raison de dire (p. i5/|-5) que, s'intégrant dans l'épinicie, qui était 
d'abord un hymne rituel, il conserve de ses origines une valeur religieuse. 

Sans s'attacher trop longtemps au problème de la moralisation des mythes, 
— bien que, sur ce point, il eût été possible de replacer Pindare dans une 
tradition que j'ai essayé de définir comme delphique (2), — Mlle D., montre 
que les rites d'immortalité et les rites initiatiques jouent dans les mythes 
pindariques un rôle de premier plan. C'est le bassin d'immortalité dans 
l'histoire de Pélops (ie 01.) ; ce sont les rites initiatiques dans l'histoire de 
Pelée (p. 172) ou dans celle des Argonautes (p. 187 sqq.) ; c'est aussi la 
place de choix faite aux Dioscures (p. 180 sqq.). Par l'évocation de ces 
héros devenus immortels grâce aux épreuves initiatiques, autant que grâce à 
leurs mérites personnels, à leur vertu et à leur pureté, le poète confère à ceux 
dont il chante l'éloge la promesse de l'immortalité qu'ils gagneront en les 
imitant (p. 190). - 

(1) Voir déjà li. Fraenkel. Dichiuny ιιιιά Philosophie..., p. 552. 
(2) P. 157, n. 2, MUe D. croit voir, à la suite des scholiastes, une allusion 

à la lutte pour le trépied dans 01., IX, 32. L'allusion serait bien discrète, et 
la plus ancienne que l'on rencontrerait dans un texte littéraire. Mais le 
contexte suggère plutôt que, dans la bataille de Pylos, Héraclès affronta à la 
fois Poséidon, Apollon et Artemis. 



LA RELIGION DE PINDARE 229 

Mais pourquoi faut-il que, ayant si bien défini le sens du mythe dans 
l'épinicie pindarique, Mlle D. ne résiste pas à une sorte d'envoûtement 
orphico-pythagoricien ? L'enlèvement de Pélops et celui de Ganymède, 
symboles certains d'immortalité, doivent-ils nécessairement évoquer la Basilique 
de la Porte Majeure ? Et, si Pélqps reçoit de Poséidon le char de la victoire, 
peut-on vraiment dire qu'il s'agit pour lui d'un rachat dû à son mérite 
personnel et ajouter : « Comment ne pas reconnaître là une transparente 
allusion aux dogmes orphiques et au relèvement personnel auquel accède 
l'initié ? » (p. 162). 

L'enseignement de Chiron (p. 170) « prend figure d'éducation parfaite, de 
modèle de toutes les éducations, ou même d'une initiation, par laquelle le 
Centaure transmet à ses disciples les merveilleux secrets du grand art de guérir, 
les impératifs révélés d'une morale dogmatique, la pratique de la bravoMre 
enfin, d'une bravoure quasi surnaturelle capable de dompter les forces 
hostiles ». Pourquoi traduire dans ce langage mystique les leçons du Centaure et 
rappeler qu'il est « une des grandes figures révérées par les Pythagoriciens » 
(p. 170, n. 3), quand on vient de rappeler très justement, après A. Puech, 
l'existence d'un poème hésiodique sur les Enseignements de Chiron, bien 
suffisante pour expliquer le rôle de ce personnage dans la tradition héroïque et 
aristocratique recueillie par Pindare (1) ? 

On aurait pu1, à propos du rôle joué par les héros dans l'ode pindarique, 
de la signification du culte héroïque dans ses rapports avec les croyances à 
l'immortalité (2), rappeler le rôle joué par l'Oracle de Delphes dans la 
propagation des cultes héroïques (3) et signaler une fois de plus un 
rapprochement entre les idées delphiques et les idées de Pindare, fervent adorateur du 
dieu de Delphes. Ëtait-il aussi de bonne méthode, quand les Dioscures sojnt 
mis par Pindare au rang des prolecteurs des Jeux Olympiques, d'écrire 
(p. 182) : x« A l'époque romaine, nous le savons, la légende des Dioscures 
figure parmi les symboles d'immortalité : les Pythagoriciens de la Pqirte 
Majeure l'ont représentée sur les murs de leur Basilique » ? N'eût-il pas 
mieux valu s'interroger sur la légende des Dioscures à l'époque classique ? 
On eût peut-être alors trouvé d'autres raisons aux évocations des Tyndarides 
laconiens si souvent rapprochés de l'Héraclès thébain (4)· Ajoutons que, 
discutant plus loin le problème de Γ <-. alternance des séjours des Gémeaux sous 
la terre et dans l'Olympe », Mlle D. reconnaît que la solution adoptée par 
Pindare est contraire à celle des Pythagoriciens (p. i83). 

Ces critiques n'enlèvent rien à la valeur de l'interprétation du rôle des 
mythes dans l'épinicie. Mais il eût mieux valu les rattacher à des cultes gr,ee$ 
officiels et connus, que de suggérer une parenté avec les croyances orphico- 
pythagoriciennes, dont nous soupçonnons difficilement le contenu et même 
le degré d'existence au temps de Pindare. Mais, de cette fructueuse étude 

(1) Pour une appréciation plus sûre du rôle de Chiron, cf. H.-I. Marrpu. 
HMoire de l'Éducation dans l'Antiquité. 2° éd., Paris, 19^8, p. 32 et p. 472, 
n. 11. 

(2) Le livre de Farnell est pourtant cité : il suffit à montrer que l'on 
pouvait envisager la question en dehors des sectes orphico-pythagoriciennes. 

(3) Voir l'opinion nuancée de M. Delcourt, L'Oracle de Delphes, p. 117 sqq. 
(4) Rapprochement signalé rapidement p. i85. Voir en outre C.-M. Bowra, 

Pindar, Pythian XI, Cl. Q. 3o, ig36, p. 129-141· — On s'étonne de ne 
trouver aucune référence au livre do F. Chapouthier sur les Dioscures. 



230 JEAN DEFHADÂS 

on retiendia d'autres conclusions. L'exemple du héros permet à l'homme de 
gagner l'immortalité : Castor et Pollux, l'un immortel, l'autre mortel, 
connaissent la même destinée. Il y a donc vine identité de nature entre les 
hommes et les dieux. C'est la thèse que Pindare aurait exprimée dans une 
formule souvent citée, et dont Mlle D. donne une interprétation différente 
de celle de A. Puech : "Kv ανδρών, εν θεών γένος (Ném., VI, ι). Elle traduit : 
« Unique est la race, unique la race des dieux et des homm'eb' » (p. i85) (i). 
Cette interprétation est solidement étayée par une étude précise du contexte. 
Mais il aurait fallu peut-être rappeler que, bien souvent, Pindare, fidèle à 
la conception delphique du « Connais-toi toi-même », avait souligné la 
différence foncière entre la nature divine et la nature humaine : « II ne faut 
demander aux dieux que ce qui convient à des cœurs mortels, il faut regarder 
à nos pieds, ne pas oublier notre condition. Ο mon âme, n'aspire pas à la 
vie immortelle, mais épuise le champ du possible ». (Pyth., III, 59 sqq.). 
Il faut donc bien comprendre ce que la formule initiale de la sixième 
Nèmëenne a de révolutionnaire : aussi Pindare la justifie-t-il aussitôt en 
l'atténuant : « L'humanité n'est que néant, et le ciel d'airain, résidence des 
diexix, demeure immuable. » S'il y a pour l'homme un espoir d'immortalité, 
elle ne saurait donc se comparer à celle des dieux : je retrouve dans cette 
attitude l'humilité que prêchaient les maximes delphiques. 

Une fois démontrée la primauté du sentiment religieux dans l'œuvre de 
Pindare, Mlle D. se trouvait orientée, pour expliquer Γ « hermétisme » de 
son auteur, vers une solution qui devait en accentuer encore le caractère de 
poésie rituelle. A la fin de la deuxième Olympique, dans un texte capital 
pour définir sa position à l'égard de ses rivaux, Pindare s'écrie (v. 91 sqq.) : 
« J'ai sous le coude, dans mon carquois, des traits rapides en grand nombre; 
ils savent pénétrer les bons esprits ; pour atteindre la foule, il est besoin 
d'interprètes. » II ajoute aussitôt : « L'homme habile (σοφόςϊ est celui qui tient 
de la nature son grand savoir ; ceux qui ne savent que pour avoir appris, 
pareils à des corbeaux, dans leur bavardage intarissable, qu'ils croassent 
vainement contre l'oiseau divin de Zeus ! » Nous comprenons aisément, aidés 
par les scholiastes, que nous sommes en pleine querelle littéraire. Pindarei 
auteur difficile, amateur de mots rares et recherchés, s'est vu reprocher par 
des rivaux son obscurité, — comme Eschyle plus tard dans la dispute des 
Grenouilles. Il répond, — et la réponse est normale en ce genre de querelle, 
— que ses vers n'ont de sens que pour l'élite, seule capable de les 
comprendre ; il n'a que mépris pour le vulgaire qui a besoin d'interprètes. 
Il ajoute, pour justifier l'élévation de son style, qu'il la tient de la nature,, 
c'est-à-dire de l'inspiration divine (il est l'oiseau de Zeus) et non du travail. 
N'est-ce pas l'éternel problème de la poésie, poésie claire et simple pour le 
vulgaire, poésie savante et inspirée pour l'élite ? — 

Mlle D. a eu peut-être tort de prendre trop au sérieux l'attitude de 
Pindare affirmant que sa poésie avait besoin d'interprètes pour le vulgaire. Elle 
en tire la conclusion qu'il compose une poésie pour initiés au sens religieux 
du terme, une poésie chargée de sens cachés, de symboles religieux. Mais, en 

(1) Ci', aussi H. Fraenkel, DichlurHj und Philosophie, p. 601 sqq. 



LA RELIGION DE PINDARE 23 î 

le prenant ainsi à la lettre, elle nous du moins donné de son expression 
poétique, de ses images et de ses symboles, une remarquable interprétation. Je 
dirais presque que, plutôt qu'une élude positive de ses procédés poétiques, elle 
a réussi à nous donner une véritable psychanalyse de sa poésie, nous révélant 
les raisons profondes et subconseienles, puisées dans un lointain atavisme, qui 
dictent le choix de Pindare dans le monde des images (î). 

Relevant en effet la fréquence des couleurs chaudes, des images éclatantes 
d'or et de lumière, Mlle D. refuse d'y voir des expressions indifférentes. Elle 
ne pense pas que les nombreuses épithètes composées de χρυσές soient 
stéréotypées ou que le poète n'ait pas d'aulre intention que descriptive. « La 
préoccupation du pittoresque est, en tous ces exemples, largement dépassée. 
L'inspiration se fait ici de plus en plus purement religieuse. » (p. 200). Elle 
rappelle en effet que la pourpre et le safran ont une valeur rituelle et que la 
blancheur lumineuse crée un climat sacré, celui des epiphanies divines (2). 
Une discussion pertinente d'un article de Miss H. L. Lorimer (3), qui mettait 
en rapport les descriptions des poètes et des monuments archéologiques, lui 
permet de poser la question d'une façon profonde : si, comme les poètes, 
peintres et sculpteurs attribuent à la divinité l'or et la pourpre, — en Grèce 
aussi bien que dans toutes les autres civilisations, — c'est que l'or et la 
pourpre, — couleur du soleil et couleur du sang, — ont toujours passé aux 
yeux des hommes comme les couleurs symboliques de la vie et sont les attributs 
normaux des divinités qui jouissent de l'immortalité. « Notre poète, qui n'est 
nullement un primitif, a reçu de ses devanciers et sûrement aussi des 
traditions rituelles, la richesse des attributs sans nombre que traduisent tant d'épi- 
thètes éclatantes composées en l'honneur des dieux. Il a reçu des mêmes sources 
le sentiment, transmis d'âge en âge, de la valeur divine de la lumière et du 
caractère sacré de l'or. » (p. 224 sq.) On voit quelle richesse nouvelle ces 
remarques apportent à l'interprétation de la poésie pindarique. Elles éclairent 
des expressions comme στε^άνψ χρυσέας έλαια; (01., XI, i3), ou Bxcpva γ^αυσία 
(Pyth., Χ, βο) : la couleur symbolique marque le caractère divin de l'olivier 
et du laurier, considérés comme des feuillages d'immortalité (p. 226). 

Passant en revue quelques-unes des images favorites de Pindare, Mlle D. 
leur applique la même méthode psychanalytique (4) : « A n'y voir que des 
images, on serait loin d'avoir saisi tout ce qu'elles apportent, venu de très loin 
au delà des sens. » (p. 229). Les plus fréquentes sont liées encore aux rites 
d'immortalité : les fleurs que l'on jette sur les tombes, symboles du renouveau 
de la nature, pour immortaliser les âmes des défunts ; les images de voyage, 
— la route, le char, les navires, les ailes, — qui conduisent au pays des 

(1) Ces idées ne sont pas nouvelles pour les lecteurs de la R.E.G., où 
Mllc D. les avait exposées dans un article en ig5a : Essai sur le symbolisme 
pindarique : or, lumière et couleurs. 

(2) Mais il n'est pas nécessaire de faire intervenir des raisons mystiques 
(p. 2o5) pour expliquer le nom des Phédriades delphiques, dont E. Bourguet a 
décrit l'éclat dans des pages classiques des Ruines de Delphes. 

(3) Gold and Ivory in Greek Mythology (Greek Poetry and Life, Mél. 
G. Murray, Oxford, 1936). 

(4 1 On voit combien cette méthode va plus loin en profondeur que celle de 
G. Norwood (Pindar, Berkeley, 19^5), dont MIIe D. célèbre les louanges 
avec quelque excès. Celui-ci cherchait seulement, et assez arbitrairement 
parfois, l'image dominante d'une ode. alors que Mlle D. cherche le sens profond 
et caché des images. 



232 JEAN DEFRADAS 

Hyperboréens. Il y a beaucoup à glaner dans ce chapitre Images et symboles. 
Il faut se garder toutefois d'une trop grande tendance à la généralisation et 
d'une certaine imprudence philologique. Ainsi, Mlle D. note que, parmi les 
fleurs, Γ'ίον ou violette paraît liée au savoir et particulièrement aux dons 
prophétiques. Elle a sans doute raison de traduire l'épithète des Muses ίοπλόκαμοι 
non pas par « aux tresses violettes », mais par « à la chevelure tressée de 
violettes » (p. 2^2). Mais pourquoi faut-il que, emportée par un 
malheureux élan, elle veuille retrouver la même résonance mystique chez Iamos, Ion 
et ïalémos, « eux aussi fils d'Apollon » (p. 2^2) ? Il est pourtant impossible 
de mettre en rapport tov <^*fTov. cf. lat. viola, et Ίαμ/ς (— v^w). ïalémos paraît 
bien être le symbole du cri ία. Quant à Ion, éponyme des Ioniens (Ίχονες), 
il paraît lui aussi appartenir à une autre famille (1). 

Oubliant ces quelques incartades, à la vérité exceptionnelles, nous saurons gré 
à Mlle D. de nous avoir montré quelle valeur nouvelle on pouvait donner 
aux images de Pindare, dont « les plus brillantes, les plus développées, 
placées à la place la plus visible, souvent en tête du poème, sont précisément 
comme des talismans de vie, des symbole d'appartenance à un monde d'une 
réalité plus intense. » (p. 263). C'est là une remarquable initiation à Γ « 
hermétisme » de Pindare. 

La dernière partie du livre, la Mission sacrée du poète, en est en vérité 
la conclusion. Par les sources divines de son inspiration, par son attitude à 
l'égard des dieux, par le symbolisme de ses images, Pindare s'est montré un 
poète essentiellement religieux. La haute idée qu'il se fait de son art, son 
orgueil d'artiste inspiré par Apollon conduisent naturellement Mlle D. à la 
formule qu'elle a donnée pour titre à son livre : Pindare, poète et prophète. 
L'image du vates, du poète à qui le dieu dicte son inspiration prophétique 
ne s'est jamais mieux réalisée qu'en lui. En parlant d'une mission sacrée du 
poète, Mlle D. cependant va plus loin encore dans la définition de l'attitude 
de Pindare. L'ode, nous l'avons vu, a été définie comme un chant rituel : 
par le mythe et les images, le poète, usant d'une sorte de rituel magique, 
assimile le vainqueur des Jeux aux héros de la religion et lui confère rimjnor- 
talité. « La notion d'immortalité nous apparaît ainsi comme le centre 
indiscutable de la poésie de Pindare. » (p. 270). 

La mission du poète est alors assimilée à celle du sculpteur qui dresse une 
stèle sur un tombeau : on retrouve dans de nombreuses images les mêmes 
thèmes que dans la décoration des stèles et des sarcophages. Les scènes 
d'enlèvement, les thèmes de voyage et de navigation signalés plus haut, rappellent 
l'art funéraire. C'est donc une comparaison profonde que celle de l'ode et 
de la stèle, dressée par les Muses, telle qu'on la trouve dans la huitième 
Nérfiêenne (v. 46-47) : ;thèmes funéraires et thèmes triomphaux ont la même 
signification et répondent à des intentions d immortalisation. N'est-ce pas cette 
mission sacrée de la musique et de la poésie que représentent les nombreuses 
figurations de thèmes musicaux sur les tombeaux ? 

Ici se place le problème capital, dont nous avons rencontré déjà plusieurs 

(1) Des explications aussi fantaisistes avaient été données par R. Roux, 
Le problème des Argonautes, De Boccard, 1949. p· 335, qui rattachait les 
«oins de ces mêmes personnages à la racine signifiant guérir. 



LA RELIGION DE PINDARE 233 

aspects. Les figurations de la musique au tombeau ont été mises en rapport 
avec les croyances orphico-pythagoriciennes. Bien des éléments du symbolisme 
funéraire sont liés à des conceptions mystiques. La présence si fréquente de 
ces thèmes dans la poésie de Pindare n'implique-t-elle pas que le poète fût 
un adepte des sectes mystiques, aux doctrines desquelles il aurait emprunté une 
bonne part de sa symbolique ? Jusque-là, Mlle D. n'a pas affirmé que 
Pindare fût un poète orphico-pythagoricien. Mais, par de nombreuses remarques 
incidentes, par des notes discrètes, elle a rassemblé tout un faisceau de 
présomptions, dont chacune serait insuffisante et discutable, mais dont l'ensemble 
ne laisse pas de faire impression. El, comme contrainte par la force d'une 
démonstration, elle ne peut résister à une conclusion qui s'impose à elle, plus 
qu'elle ne veut l'imposer à son lecteur. On ne doit pas oublier cependant que, 
à chacun des points où elle évoquait, à propos de tel thème ou de telle 
expression de la poésie de Pindare, une influence possible des croyances orphico- 
pythagoriciennes, sa démonstration ne nous a jamais paru décisive et nous 
résisterons à l'entraînement de ses conclusions. 

Je dois avouer que l'on trouve dans son livre, honnêtement prises en 
considération, les objections les plus sérieuses contre l'appartenance de Pindare aux 
sectes mystiques. Il est difficile d'abord de distinguer, dans l'œuvre d'un poète, 
ce qui est authentiquement religieux de l'affabulation poétique (p. 32o). C'est 
dire qu'on ne saurait prendre à la lettre des expressions qui ne sont parfois 
que des hyperboles poétiques. Comment, d'autre part, définir la secte dont 
relèverait la pensée de Pindare ? Non seulement en effet il est impossible de 
distinguer Orphisme et Pythagorisme (p. 32 1), mais comment les distinguer 
encore de l'enseignement d'Eleusis (p. 322) ? Il ne resterait qu'à admettre les 
emprunts faits à des doctrines diverses sans adhésion formelle à aucune. On 
rejoindrait ainsi une opinion souvent formulée, celle d'A. Croiset, par 
exemple. 

Mais n'est-il pas imprudent de considérer comme pythagoricien, au v° siècle, 
ce qui apparaîtra comme tel à l'époque du Néo-Pythagorisme ? Ne trouvera- 
t-on pas dans celui-ci beaucoup d'emprunts à des doctrines ultérieures ? 
L'influence du Platonisme sur les philosophies de l'époque hellénistique et romaine 
semble plus facile à suivre et doit être plus sûrement affirmée que celle de 
l'Orphisme et du Pythagorisme sur Platon lui-même. On doit hésiter à 
accorder une trop grande part, dans la formation de la pensée classique, à des 
doctrines mystiques, dont les contemporains ne nous ont pratiquement rien dit, 
et dont nous ignorons à peu près tout. Il faut encore se méfier, quand on 
veut reconstituer la doctrine de Pindare, de l'usage qui a été fait de 
fragments détachés de leur contexte. L'œuvre conservée de ce poète est assez 
considérable et explicite, pour qu'on n'ait pas besoin de fonder sur des formules 
isolées et ambiguës l'interprétation de sa pensée. J'hésiterai donc à suivre 
Mlle D. quand elle nous parle du « témoignage » (sic) « de Clément 
d'Alexandrie (qui) nous fait voir en Pindare... à la fois un initié d'Eleusis et un 
disciple de Pythagore ». (p. 32g). Ce genre de « témoignage » vient d'une 
époque où manquait au plus haut point le sens de l'histoire et de ses nuances, 
et Clément d'Alexandrie, s'il connaissait bien la pensée païenne de son temps, 
était mal placé pour savoir si le Néo-Pythagorisme différait de l'ancien. 
Fonder, en dernière analyse, le Pythagorisme de Pindare sur la seule 
allusion à la métempsychose est alors bien hardi, puisque nous ne savons même 
pas si cette croyance appartenait en propre à la secte crotoniate. 

En l'absence de tout témoignage authentique s\ir le Pythagorisme et l'Or- 



234 JEAN DEFRADAS 

phisme à l'époque classique (i), je préférerais invoquer une religion à laquelle 
nous savons, par le propre témoignage de Pindare, que sa foi était attachée. 
Cette religion existe réellement et d'autres penseurs de l'époque classique la 
considèrent comme une source de sagesse. C'est la religion de l'Apollon de 
Delphes. Les Sept Sages lui offrent les maximes qu'elle a inspirées. 
Hérodote lui consacre maint excursus. Socrato y puise ses règles de vie et de 
pensée. Platon demande à Apollon de lui dicter les lois de sa cité. 
Pourquoi ne croirait-on pas tous ces témoignages concordants, plutôt que le 
témoignage tardif des écrivains et des monuments de l'époque romaine ? Mlle D. 
établit clairement que, parmi les dieux de Pindare, « Apollon est... le plus 
proche de sa pensée » (p. 34o) ; pour lui, le monde de l'au-delà se situe 
chez les Hyperboréens. Pourquoi expliquer cet ApoUinisme par une inspiration 
pythagoricienne ? Le Thébain Pindare a évoqué l'Apollon Isménien de Thèbes 
dans des termes qui le présentent comme un simple reflet du dieu de Delphes 
(Pylh., XI, ii sqq.) (2). i\'est-ce pas que Pindare, comme la tradition antique 
l'affirmait, était un fervent adorateur de l'Apollon delphien ? Si nous devons 
denc mettre en rapport la pensée de Pindare avec une doctrine religieuse 
contemporaine, je préférerai le considérer comme le disciple d'une doctrine 
delphique, que comme un sectateur d'Orphée et de Pythagore. 

Jean Defradas. 

(1) Cf. L. Moulinier, Orphée cl l'Orphisme à l'époque classique, Paris, Les 
Belles-Lettres, ig55. 

(2) Voir mes Thèmes de la Propaginde. delphique, p. 61 et p. 180 sq. 



Annales de Géographie

Le nom de Californie et la chanson de Roland
Lucien Gallois

Citer ce document / Cite this document :

Gallois Lucien. Le nom de Californie et la chanson de Roland. In: Annales de Géographie, t. 30, n°168, 1921. pp. 460-463;

https://www.persee.fr/doc/geo_0003-4010_1921_num_30_168_8874

Fichier pdf généré le 12/11/2018

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/geo
https://www.persee.fr/doc/geo_0003-4010_1921_num_30_168_8874
https://www.persee.fr/authority/271280
https://www.persee.fr/doc/geo_0003-4010_1921_num_30_168_8874


460 NOTES ET CORRESPONDANCE 

de larges étendues le long des côtes de la Guyane anglaise où exploita 
tion commence 4266 en 1918) de la Guyane hollandaise et même sur 
déplus faibles super cies la montagne se rapprochant du littoral la 
Guyane fran aise des bauxites du Nord-Est du Brésil Des latérites riches 
en alumine ont été signalées dans les Minas Gerâes au Brésil et en de 
nombreux points de Afrique tropicale les bauxites de la Guinée fran 
aise seraient particulièrement intéressantes et la veille être exploitées 

La répartition géographique de la bauxite la montre située soit dans les 
pays tropicaux soit dans les pays non tropicaux soumis un climat tro 
pical une époque géologique antérieure comme exemple la région 
méditerranéenne époque crétacée les tats-Unis du Sud-Est au début du 
Tertiaire la bauxite comme la latérite résulte de la décomposition chi 
mique superficielle des roches si intense on le sait sous les climats tropi 
caux La bauxite se présente fréquemment en place sur des roches cristal 
lines fréquemment aussi comme nous avons constaté en France et aux 
tats-Unis sous la forme de sédiments enlevés des massifs cristallins 

puis déposés par des eaux courantes sur des surfaces primitivement 
planes 11 est permis de se demander si dans bien deseas la bauxite lors 
elle se trouve pas sur des terrains cristallins ne représenterait pas 
un dépôt continental révélant une ancienne pénéplaine1 

MUS ET 

LE NOM DE CALIFORNIE ET LA CHANSON DE ROLAND 

RUTH PUTN California the Name With the collaboration of HERBERT 
PHIESTLEY Assistant Professor of History University of California Univer 

sity of California Publications in History IV 293-365 1911 pl carte 
Lni of California Press Berkeley 

Miss RUTH PUTN publie en 1917 avec la collaboration de Mr HEBBEBT 
PaiESTLEY une étude qui aboutit cette singulière conclusion que 

le nom de Californie paraît avoir été emprunté notre Chanson de Roland 
invraisemblable en histoire ne provient souvent que de notre igno 
rance Voyons donc quels sont les faits et comment ensuite on peut les 
interpréter 

Lorsque Fernand Cortez se fut dénnitivement rendu maître de Mexico 
il se préoccupa aussitôt de faire reconnaître les pays qui étendaient vers 
le Nord et aussi la côte de Océan Paci que aper ue pour la première fois 
par Balboa en 1513 et on appelait alors la mer du Sud Ces explorations 
avaient surtout un but pratique Depuis il était avéré que les terres 
découvertes par Colomb étaient pas les véritables Indes il agissait de 
trouver le chemin direct qui mènerait au pays des épires est en cln r- 

Comparer en Franco les latérites du Massif Central et argile silex du Nord le 
Ouest et du du àè do Paris toute deux constituées lore uno période do climat 
tropical Eocène toutes deux dues composi ion chimique intense la surface une 
pénéplaine lei premiéro de roche cristallines le secondes de roche crayeuse 



LE NOM DE CALIFORNIE ET LA CHANSON DE ROLAND 

chant ce passage que Magellan après avoir pénétré dans estuaire sans 
issue du Rio de la Plata était descendu de plus en plus versle Sud et avait 
fini par découvrir en 1520 le détroit qui porte son nom Mais avait-il 
pas un chemin plus direct Dès 1522 Cortez faisait construire des navires 
sur la côte du Pacifique il se proposait de faire visiter minutieusement 
toute cette côte vers le Nord et vers le Sud ce on trouvât le 
fameux passage 11 recueillait tous les renseignements qui pouvaient lui 
parvenir sur ces terres et ces mers encore inconnues En 132 dans une 
lettre il écrit en octobre Charles-Quint il raconte un de ses lieu 
tenants lui fait savoir dix jours de la côte après les informations 
des indigènes il existe une île habitée seulement par des femmes que leurs 
maris ne visitent des époques déterminées Si elles deviennent mères 
elles ne gardent avec elles que les filles et se débarrassent des gar ons 
Cette Ile est riche en or et en perles ïl ajoute il va essayer de en 
assurer En 1530 un rival de Cortez Nuno de Guzman écrit de même 
Charles-Quint dix jours de endroit où il se trouve il des Amazones 
qui habitent quelque part dans la mer et que leurs maris ne visitent 
des époques fixées 

Les expéditions lancées par Cortex aboutirent abord des 
désastres Le navire de Hurtado de Mendoza se perdit corps et biens Seul 
le pilote Ximencz loucha probablement la côte de la île de Cali 
fornie ou une Ile voisine mais il fut tué par les indigènes est alors que 
Cortez se décida partir lui-même Kn 1535 il aborda extrémité de la 
péninsule dans une baie entourée Iles il appela baie de Santa Cruz 11 
ne put aller plus loin Le premier qui longea la côte orientale de la pres 
île fut Alarcon en 15W Il pénétra même assez loin dans le Colorado qui 
se jette au fond du golfe En 1542 Cabrillo explora la côte occidentale et 
atteignit le territoire de tat actuel de Californie est dans sa relation 
que nous trouvons pour la première fois le nom de Californie appliqué 
la péninsule il emploie comme il était déjà usuel Le dimanche 
juillet dil-il nous arrivâmes en vue de la Californie Lit 

même noni revient deux autres fois dans ce récit Il va être désormais 
couramment employé1 

On se demandait depuis longtemps où ce nom pouvait provenir 
lorsque en 1802 le Dr HALE le découvrit dans un roman espagnol du 
début du xvie siècle Las sergas de àïà àï cinquième partie qui fut 
ijoutée après coup du célèbre roman VAinadn< ic Gaule écrit en portu 
gais au xvc siècle ti luit en espagnol puis dans la plupart des langues de 
Eu opu est le traducteur espagnol qui est auteur dr 

ceUf cinquième partie publiée sans doute dans les premières années 
<lu siècle Av il existe une édition une sixième partie datée de S.ala- 
iii.iuqiu! Lilo )<. nouveaux suppléments ajoutèrent successivement 
l;i réda-tioli primitive qui Hnit par en compter dix 

Espland iän est le fils Aniadis de Gaule Tous deux sont venus au 

l.a carte il osi inscrit osi collo île DIR êêêê dc 12 xtr 1- 
iiiit iiiériilioiiale do la péuinyulo ali for Au Sud se trouve ile pelcr 

île purle aulani du moins quOu pout liro sur lo fac-siinilo donno par ss 



462 NOTES ET CORRESPONDANCE 

secours de empereur de Constantinople menacé par le roi de Perse 
Armato qui invité tous les princes païens unir lui contre les Chré 
tiens son appel répondu la belle Cala une négresse reine des 
Amazones noires qui habitent une Ile située droite des Indes près du 
Paradis terrestre Cette Ile entourée écueils est très riche en or et en 
pierres précieuses On trouve aussi des griffons monstres ailés au corps 
de lion on ne connaît nulle part ailleurs Les Amazones ont amené cinq 
cents de ces griffons qui vont faire merveille Ce sont les avions du temps 
Lâchés par leurs gardiennes ils prennent de espace et fondent sur lés 
Chrétiens ils emportent dans leurs griffes pour les dévorer Mais voici 
on donne assaul Les griffons ne distinguent plus dans la mêlée 
Chrétiens et Inndeles Ils se jettent indistinctement sur les uns et sur les 
autres est un vrai désastre peine ils se décident répondre 

la voix de leurs gardiennes qui les réintègrent dans leurs cages Tout 
finit comme il convient par un mariage La belle Calafia éprend Es 
plandian qui la fait épouser par un de ses compagnons armes Elle se 
coavertit avec toutes ses négresses Il est plus question de Calada et de 
ses Amazones dans la sixième partie mais elle reparaît dans la septième 

La légende des Amazones remonte aux plus lointaines origines Elle est 
déjà dans Homère et Hérodote Au moyen &geJACQUES DE VITBY dans son 
Historia orientalia parle une Ile située au milieu un fleuve près des 
montagnes caspiennes Juxta montes Caspios et qui est habitée par des 
femmes très belliqueuses Leurs maris ne les visitent une fois an Si 
elles mettentau monde un fils elles ne élèvent six ans puis 
le renvoient au père Elles ne gardent avec elles que les filles Même 
légende dans ADAM DE BR ME qui place ces Amazones dans les mers septen 
trionales1 

Elle va se répandre aussi dans le monde des navigateurs Marco Polo 
prétend avoir entendu dire au large de la côte occidentale des Indes 
entre le Mekran et Socotora se trouvent deux lies habitées une par des 
hommes autre par des femmes qui ne se rencontrent une fois an 
et toujours avec ce détail que les enfants mâles sont renvoyés aux pères et 
les filles gardées par leurs mères2 On ne étonnera pas une telle auto 
rité ait donné la légende une vitalité nouvelle 

Christophe Colomb lui-même dans son journal de bord aux dates des 
13 et 46 janvier 1493 raconte au dire des Indiens Est de Yamaye 

la Jamaïque existe une Ile riche en or habitée uniquement par des 
femmes et que cette Ile est située dix jours de navigation de la Jamaïque 
ou Haïti Elle appelle Matitino.et côté se trouve île de Carib habitée 
par des hommes Et il réédite peu prés les détails donnés par Jacques de 
Vitry Pigafeltale pil le de Magellan les reprend son tour un peu plus 
tard mais pour les appliquer une le Acoloro située quelque part 
dans Océan indien au-dessous de Java la Grande On sait que le nom 
de neuve des Amazones fut donné en 1541 au grand fleuve de Amérique 

Voir RAYMOND BKAZI he -lawn of modern Geoyraphy II 545 
MARCO POLO edit YüLB-CoBniK chap xxxi II 404 BU 



LE NOM DE CALIFORNIE ET LA CHANSON DE ROLAND 463 

du Sud par Orellana compagnon de Pizàrre qui le descendit le premier 
et prétendit avoir trouvé sur ses bords une peuplade où il avait que 
des femmes 

Que la iégende des Amazones ait aussi trouvé créance auprès-dés 
compagnons de Cortez il pas de doute Les deux lettres Cnarles- 
Quint precedem näe nt citées le prouvent Mais connaissaient-ils FAmadis 
de ianle et son complément Las Serla de Espland ancf 

Ces romaas aventures répondaient au besoin de merveilleux que les 
hommes suivant les époques trouvent toujours de nouveaux moyens de 
satisfaire Il eurent en pas douter un énorme succès dans le$ pays 
espagnols Il serait donc légitime admettre on les lisait même en 
Amérique ne fût-ce que pour tromper ennui de ces longs exils 
bien trouvé dans les tranchées allemandes des traductions de PAUL DE 

il parait même que plus tard on interdit entrée- dans les colonies 
espagnoles de toute cette littérature ce qui montre bien elle avait 
pénétré Mais voici en ce qui concerne YAmadis de Gaule une preuve déci 
sive Un ancien compagnon de Cortêz Bernai az del Castillo qui finit au 
Guatemala sa longue carrière employa les années de sa vieillesse de 1568 

1572 écrire histoire de la véritable conquête de la Nouvelle Espagne 
Hùtoria verdadera de la conquista de la Nueva Espa Parlant de entrée 
des Espagnols Mexico il dit que cette superbe ville fit sur eux autant im 
pression que les plu5 belles descriptions Amndis de Gaule Si les compa 
gnons de Cortez ont cru comme tant autres la légende des Amazones 
ils connaissaient Ile de Californie de amusant récit Esplandian on 
explique que un eux ait pu donner ce nom une terre située précisé- 
ent dans-les parages.où de vagues racontars permettaient de situer 
une Ile habitée par des femmes 

Reste savoir où auteur Esplandian avait tiré ce nom de Cali 
fornie On en donné les etymologies les plus variées même les plua fan 
taisistes sans aucune soit satisfaisante est-il pas permis de supposer 
il pu être emprunté une autre uvre imagination dont la renommée 
fut encore plus étendue la Chanson de Roland où il est fait mention un 
pays de Califerne Charlemagne se lamente sur la mort de son neveu il 
enumere les nombreux ennemis qui le menacent 

Mor est mis nies ki tant soleit cunquere 
Encuntre mei révéleront li Saisne Saxons 
Et Hungre et Bugre et tante ?ent averse 
Romain Puillain et tuit cil tie Palerne 
Et cil Affrique et cil de Califerne1 

Aucun des éditeurs de la Chanson de Roland identifié ce nom de 
Califerne est sans doute un de ces noms inventés qui sont nombreux 
dans le poème il est très possible il ait été mia la que pour asso 
nance Mais où il vienne il entre California et Califerne une 
ressemblance telle on peut se demander si elle est fortuite 

GALLOIS 

Vere 2920-2924 



Revue des Études Anciennes

Sur l'« Abaris » d'Héraclide le Pontique
Pierre Boyancé

Citer ce document / Cite this document :

Boyancé Pierre. Sur l'« Abaris » d'Héraclide le Pontique. In: Revue des Études Anciennes. Tome 36, 1934, n°3. pp. 321-352;

doi : 10.3406/rea.1934.2770

http://www.persee.fr/doc/rea_0035-2004_1934_num_36_3_2770

Document généré le 21/04/2017

http://www.persee.fr
http://www.persee.fr/collection/rea
http://www.persee.fr/doc/rea_0035-2004_1934_num_36_3_2770
http://www.persee.fr/author/auteur_rea_520
http://dx.doi.org/10.3406/rea.1934.2770
http://www.persee.fr/doc/rea_0035-2004_1934_num_36_3_2770


Sl\ 

SUR 

L' « ABARIS » D'HÉRACLIDE LE PONTIQÜE 

Des travaux récents de M. I. Lévy ont attiré l'attention du 
public savant sur l'œuvre d'Héraclide le Pontique et en particulier 
sur son Abaris1. Ils ont reconstitué avec une rare ingéniosité ce 
qu'on peut imaginer de ce dialogue perdu, et de cette 
reconstitution tiré des conclusions très étendues. UAbaris aurait joué un rôle 
de premier plan dans l'histoire de la légende de Pythagore. Il 
marquerait dans son élaboration l'intervention capitale des disciples 
de Platon2. Mais M. I. Lévy ne s'en tient pas là ; il pense que 
l'épisode le plus important de Y Abaris était une descente de Pythagore 
aux Enfers, un récit mythique qui devait être appelé à une grande 
fortune, puisque c'est de lui que procéderaient plus ou moins 
directement des œuvres aussi célèbres que le sixième chant de Y Enéide, 
que les Histoires véritables de Lucien et que divers récits hébraïques 
de la Descente de Moïse aux Enfers 3. 

La science et la pénétration de l'éminent historien arrivent ainsi à 
tirer un parti vraiment prodigieux des fragments que nous avons de 
l'œuvre d'Héraclide. Cependant, on ne peut s'empêcher d'être un peu 
effrayé si l'on jette les yeux sur ces textes misérables, et de trouver 
qu'ils sont pour un édifice aussi imposant une base bien étroite. Un 
effort qui l'élargirait ne serait-il pas le bienvenu? C'est ce que nous 
avons pensé et qui nous conduit à proposer sur Y Abaris une 
hypothèse qui, si on l'admettait, nous rendrait de cette œuvre mieux que 
des fragments : une analyse relativement précise et assez détaillée. 

I 

Nous avons de Plutarque quelques lignes, qui nous donnent de 
Y Abaris comme une idée générale : « άλλα και τον "Αβαριν τον Ή 

ρακί. Recherches sur les sources de ία légende de Pythagore, Paris, 1927 ; La légende de 
Pythagore de Grèce en Palestine, Ibid., même date. 

2. Les sources..., Conclusion, p. 149 : « L' Abaris est le signe de la capture par l'Académie 
de la tradition, dont Héraclide tire une curieuse fiction philosophique. » 

3. La légende..., livre II, chap. ι. 
Rev. Et. anc. 21 



322 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

λείδου και τον Λύκωνα τον Άρίστωνος διερχόμενοι καΐ τα ι:ιρ\ των ψυχών 
δόγματα μεμιγμένα μυθολογία...1 ». « Indication bien 'sommaire », dit 
M. Lévy, « qui donne cependant une idée du livre, conte 
philosophique qui veut insinuer certains περί τών ψυχών δόγματα »2. Il nous 
semble que les mots « conte » et « insinuer » ajoutent un peu à ces 
renseignements si vagues. L'un et l'autre nous suggèrent l':.dée 
d'un récit mythique, où la doctrine se cache sous le voile de la 
narration3. Disons, pour préciser la pensée de M. Lévy, qu'il s'agit 
d'aboutir à y retrouver le récit de la descente de Pythagore aux 
Enfers. Mais, si l'on y regarde de près, on remarque que rien 
n'exclut dans YAbaris la présence de parties proprement dogmatiques. 
Δόγματα μεμιγμένα μυθολογία, plutôt qu'à un conte, fait songer à une 
œuvre d'un caractère philosophique mêlée de parties mythiques, à 
la manière des dialogues de Platon. Pas davantage le texte de Plu- 
tarque n'impose l'idée d'une œuvre, qui ne serait pas ce que sont 
les autres ouvrages d'Héraclide, un dialogue4. Rien n'oblige à 
penser que le dialogue lui-même est réduit, comme parfois chez Plu- 
tarque, à servir de simple cadre à une longue narration centrale. 

Dans le catalogue des écrits du Pontique, que nous trouvons chez 
Diogene Laërce, YAbaris n'est pas mentionné5. Cette ̂ absence sans 
doute n'est pas surprenante, puisque ce catalogue n'est pas 
complet. Néanmoins, plus d'un critique a pensé qu'il pouvait se 
dissimuler sous le nom d'un des ouvrages du catalogue, et l'hypothèse 
est assez vraisemblable. Plusieurs identifications avaient été 
proposées. Crusius songe au Περί ψυχής6; Hirzel au Περί δικαιοσύνης7. 
M. I. Lévy inclinerait plutôt à adopter l'hypothèse de Voss 8, qui le 
retrouve dans le Περί τών έν αδου 9. Π écarte brièvement, comme sans 
vraisemblance, les suppositions de Crusius et de Hirzel. C'est 
cependant celle de ce dernier que nous voudrions défendre pour 
notre part. 

M. I. Lévy a fort bien établi que YAbaris était un ouvrage de 
dimensions relativement considérables, divisé en au moins deux et 
sans doute trois λόγοι. Mais, dans le catalogue de Diogene Laërce, 

1. Plutarque, De audiendis poelis, I, p. 14 E. 
2. Les sources..., p. 24. 
3. Ils sont, à vrai dire, déjà employés par Hirzel, Der Dialog, I, p. 328. 
4. Voir Hirzel, Der Dialog, I, p. 321 et suiv. 
5. VIII, 4. 
6. Crusius, Roschers' Lexikon..., t. I, 2828 (art. Hyperboreer). 
7. Der Dialog, I, p. 329, n. 1. 
•8. Voss, De Heraclidis Pontici vita et scriptis, dissert. Rostock, 1896, p. 56. 
9. Les sources, p. 25. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 323 

les œuvres mentionnées par cet historien, quand elles comprennent 
plusieurs livres, sont suivies d'un chiffre qui l'indique. Or, ni le 
Περί ψυχής, ni le Περί των εν αδου ne sont dans ce cas. Ils ne 
comprenaient donc vraisemblablement qu'un seul livre. Par contre, le 
Περί δικαιοσύνης en comprenait trois *. C'est là une raison suffisante, 
non d'admettre l'identification de Y Abaris avec ce dernier 
dialogue, mais de rejeter celle avec les deux autres. 

On pourrait se demander sans doute si l'on peut se fier 
entièrement aux indications de Diogene, si la lettre qui indiquait le chiffre 
n'a pas pu trop facilement être oubliée par un copiste négligent. 
Mais au moins pour le Περί των έν αδου une mention qu'en fait 
l'auteur du Contre Coîotès vient confirmer qu'il ne comprenait qu'un 
livre2. Cet écrivain parle, en effet, des livres d'Aristote sur le ciel 
et de ceux qui traitent de l'âme, des livres de Théophraste contre 
les Physiciens, des livres de Dicéarque sur l'âme et, par contre, du 
livre d'Héraclide sur les choses qui sont dans l'Hadès. Ajoutons 
que l'Hadès pourrait bien ne pas désigner ici le séjour souterrain 
des morts 3. En effet, dans le catalogue de Diogene, il est classé 
parmi les dialogues physiques, et le Contre Colotes confirme cette 
indication : on y lit, en effet, que les auteurs des divers traités cités 
en même temps que l'ouvrage d'Héraclide s'opposent à Platon sur 
les plus importantes des questions physiques. Ainsi se trouve bien 
établie la nature du Περί τών έν αοου. Nous supposerions volontiers 
qu'il formait un tout avec le Περί ουρανού, celui-ci traitant des 
choses célestes, celui-là de l'autre partie de l'univers qui est située 
au-dessous de la lune. C'est cette région qu'il faudrait entendre par 
« Hadès ». La tradition s'est, en effet, introduite, peut-être dès Em- 
pédocle 4, dans la philosophie grecque, de donner à ce nom des 
interprétations symboliques, différentes de celles du vulgaire. 
Platon5, tout comme Héraclide, faisait ainsi. 

Sans doute, un écrit de ce caractère pouvait contenir des 
considérations sur la nature et le sort des âmes après la mort. Car cette 

1. Témoignage confirmé quant à la pluralité des livres par Diogene Laëreo, V, 92, rt par 
Athénée, XII, p. 523 f. 

2. Psîeudo-Plutarque, Adu. Col., p. 1115 A. 
3. Nous nous rencontrons, en partie, dans cette hypothèse avec Corssen, Rheinisches 

Museum, 1912, p. 28, qui note que, par ailleurs, l'Hadès semble entendu dans un sens céleste 
par Héraclide dans le mythe d'Empédotime. 

4. Bidez, La biographie d'Empédocle, p. 122 ; cf. Pseudo-Pylhagore, ap. Diog. Laërce, 
VIII, 31-32. Sur la date de ce dernier texte, voir Wellmann, Hermès, 1919, p. 225 et suiv., et 
Delatte, Vie de Pythagore de Diogene Laërce, édition critique, Bruxelles, 1922, p. 226. 

5. Gorgias, p. 493 b. Il s'agit du fameux passage, où Platon rapporte la doctrine d'un 
« homme habile, sans doute quelque Sicilien ou Italien ». 



324 REVUE DES ETUDES ANCIENNES 

question s'est trouvée liée très tôt à la description de la région 
sublunaire. Il est même certain que la première d'entre elles, celle 
qui concerne la nature de l'âme, était traitée dans le Περί των έν όίδου. 
Mais il importe de voir dans quel esprit1. Héraclide, de même 
qu'Aristote — et c'est pourquoi il est classé ici parmi les Péripaté- 
ticiens 2 — soutenait une thèse qui tendait à limiter — Plutarque 
dit même à supprimer — l'existence substantielle de l'âme. Cela 
surprenait tant chez un élève de Platon que certains refusaient de 
lui reconnaître la paternité de cet ouvrage, et que d'autres 
voulaient assez bizarrement qu'il ne l'eût composé qu'en vue d'une 
réfutation3. On ne voit pas bien de quelle immortalité il pouvait 
être question là ; on ne voit pas du tout comment pouvait figurer 
dans une œuvre de ce caractère une descente aux Enfers analogue 
à celle du sixième chant de Y Enéide. 

Toutes ces raisons nous interdisent absolument d'identifier 
Y Abaris au Περί των εν όίδου. Les dimensions respectives de ces deux 
ouvrages ne sont pas les mêmes. Le caractère du second d'entre 
eux ne permet pas d'y replacer avec vraisemblance les fragments 
que nous avons du premier. Aurons-nous plus de chance avec le 
Περί δικαιοσύνης? Lui seul, nous l'avons vu, il possède les trois 
livres qu'a dû comprendre Y Abaris. Mais c'est là seulement une 
raison qui rend possible l'identification. Il en faut d'autres pour la 
rendre vraisemblable ou certaine. 

Hirzel avait été amené à la proposer par une considération qui 
n'est pas négligeable4. C'est que c'est la seule des œuvres qui 
figurent au catalogue de Diogene où nous soyons sûrs qu'il ait été 
question d'Abaris 5. Héraclide y parlait d'Abaris voyageant sur sa 

1. Plutarque, Ulrum animae an corporis sil libido et aegriludo, chap, ν (ρ. 699). Cf. Corssen, 
loc. laud., p. 26. 

2. Les Anciens classaient volontiers Héraclide parmi les Pénpatéticiens. Diogene Laërce 
fait ainsi, puisqu'il en parle au livre V qu'il consacre à Aristote et ses élèves ; il rappelle, 
d'après Sotion, qu'Héraclide avait suivi les enseignements d'Aristote. Stobée, Ekl. Phys., I, 
xxviii, 1, place aussi Héraclide parmi les Péripatéticiens. Voss critique la tradition de 
Sotion et la juge sans valeur pour des raisons de chronologie, qui sont très sérieuses. Mais ce 
qui résulte avec sûreté du Contre Colotes, 1115 A, c'est qu'il divergeait de Platon sur des 
questions « physiques » très importantes et qu'il est rapproché pour cela d'Aristote, de 
Théophrasle, de Dicéarque. Plutarque, outre le livre sur les choses de l'Hadès, dont 
l'authenticité pourrait être douteuse, cite le Zoroastre et le Περί των φυσικώς άπορουμένων, 8. 

3. Cette vue rappelle curieusement la théorie d'Alexandre d'Aphrodise sur les dialogues 
d'Aristote (Elias, in Arisi, caleg., p. 24 b, 33). Dans ses dialogues, Aristote aurait exposé non 
ses vues propres, mais celles des autres (τα άλλοις δοκοΟντα τα ψευδή). Cf. W. Jaeger, 
Aristoteles, Berlin, 1923, p. 32. 

4. Der Dialog, I, p. 329. 
5. Voss prétendait que dans ce passage il n'était question que de la flèche d'Apollon et 

nullement d'Abaris ; mais il ne disposait que d'un texte incomplet du fragment. Cf. Rehm, 
Rheinisches Museum, 1912, p. 418. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 325 

flèche miraculeuse, celle d'Apollon Hyperboréen. Se contentait-il 
d'une simple « allusion n1? Le débris de l'épitomé des Catasté- 
rismes d' Eratosthenes, qui se réfère à lui, semble nous attester le 
contraire. Si, dans le traité de la Justice, Héraclide se contentait 
d'une simple allusion à Abaris pour nous parler ailleurs plus 
longuement de lui, pourquoi se serait-on référé pour sa légende à ce 
traité et non à cet autre ouvrage plus détaillé? La raison indiquée 
par Hirzel semble à la réflexion des plus solides. Mais ne peut-on 
aller plus loin? Ne pouvons-nous dans les vies de Pythagore des 
Néo-Platoniciens découvrir d'autres traces de cet Abaris? N'y 
trouve-t-on pas, en effet, quelque part la question de la Justice 
mêlée à celle des rapports de Pythagore et d'Abaris? Il en est ainsi, 
et la rencontre nous semble frappante dans quelques pages de la 
Vie de Jamblique. 

Les critiques qui s'en sont occupés sont en général fort sévères 
pour elles. « II n'est sans doute pas dans la littérature biographique 
sur Pythagore de morceau plus vilipendé que celui-là 2. » Nauck est 
choqué par les invraisemblances d'un récit qui fait se rencontrer 
au mépris de toute chronologie Pythagore. Abaris et Phalaris3. 
Rohde déclare que, même dans le fatras de la tardive légende 
pythagoricienne, ce petit conte n'a pas son pareil pour le manque de 
goût et les inventions mensongères4; il en attribue la paternité à 
Apollonius de Tyane et il souligne les ressemblances de ce récit 
avec celui de l'entrevue entre Apollonius lui-même et Domitien chez 
Philostrate. Rehm est du même avis et s'efforce de montrer qu'on 
ne peut rien en faire remonter à Héraclide5. Voss6, Dyroff7 et 
Bertermann8 sont d'une opinion opposée ; mais n'ont pas insisté. 
Bertermann, par exemple, ainsi que Delatte 9, pense qu'Apollonius 
est la source directe et qu'il aurait pour modèle Timée. M. Lévy, 
par contre, a reconnu que les pensées héraclidiennes sont 
nombreuses dans ces pages, et nous devrons beaucoup aux 
rapprochements précieux qu'il a faits. 

Sommes-nous vraiment en présence de telles incohérences, de 

1. Les sources..., p. 27. 
2. La, légende..., p. 50. 
3. Édition de la Vie de Pylhagore de Jainl>lu|ue. 
4. Rheinisches Museum, 1872, p. 44-45. 
5. Rheinisches Museum, 1912, p. 422. 
6. De Heraclidis..., p. 58. 
7. Phihlogus, 1900, p. 613, n. 3. 
8. De fontibus. 
9. Éludes sur la littérature pythagoricienne, p. 25, n. 3. 



32() REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

telles absurdités? Le mieux sera d'en faire le lecteur juge lui- 
même, en le mettant en présence du texte (voir l'appendice) et en 
lui proposant une traduction : 

«... Mais la plus grande de toutes les marques qu'on peut en 
donner [du courage de Pythagore] est dans ses discours et dans sa 
conduite à l'égard de Phalaris, où l'on voit une irrésistible 
franchise. En elï'et, comme il était prisonnier de Phalaris, le plus 
barbare des tyrans, et que s'était joint à lui un sage, Hyperboréen de 
naissance et qui s'appelait Abaris, et qui était venu précisément 
pour le rencontrer, ce dernier l'interrogea sur des questions 
vraiment sacrées, sur les statues et le culte le plus conforme à la piété, 
sur la providence des Dieux à l'égard de ce qui est dans le ciel et de 
ce qui se passe sur la terre. (236) Pythagore lui répondit avec 
toute l'inspiration divine qui était dans sa nature, avec toute la 
force de la vérité et de la persuasion, au point de charmer ceux qui 
l'écoutaient. C'est alors que Phalaris fut enflammé de colère contre 
Abaris, qui donnait des éloges à Pythagore, et s'irrita contre 
Pythagore lui-même. Il poussait son audace jusqu'à proférer contre 
les Dieux eux-mêmes des blasphèmes redoutables, bien tels qu'on 
pouvait en attendre de lui. Abaris, en réponse, confessait sa 
reconnaissance à Pythagore ; puis il le questionnait sur cette question 
de l'origine céleste de l'agencement et du gouvernement de toutes 
choses, dont, entre autres preuves, témoignerait l'efficacité des 
choses sacrées. Bien loin de juger un charlatan Pythagore qui 
exposait cette doctrine, il lui donnait toute son admiration comme à un 
dieu. Là-dessus Phalaris niait la divination, niait aussi sans 
détours ce qui se passe dans les cérémonies religieuses. (217) Mais 
Abaris éloignait la conversation de ces faits vers ceux qui se 
manifestent clairement aux yeux de tous et, prenant argument des 
bienfaits qui, dans des circonstances difficiles, guerres lourdes à 
supporter, maladies incurables, destructions de récoltes, épidémies 
de fléaux et autres malheurs redoutables auxquels on ne peut 
remédier, sont distribués par des démons ou des dieux, il cherchait 
à montrer, lui aussi, qu'il y a une Providence divine qui surpasse 
toute attente et toute force humaines. Mais Phalaris, en présence 
de ces paroles, gardait une attitude impudente et ne faisait que se 
confirmer dans son audace. C'est alors que Pythagore, soupçonnant 
bien que Phalaris tramait sa mort, mais sachant bien qu'il n'était 
pas vulnérable aux coups de Phalaris, entreprenait de parler avec 
la plus grande liberté. (218) Se tournant donc vers Abaris, il lui dit 



SUR l' « ABARIS » d'hÉHACLIDE LE PONTIQUE 327 

que du ciel le passage se fait naturellement vers les régions 
de l'air et la surface de la terre ; il exposa longuement sur la 
conformité de tout au ciel les choses les plus connues de tous ; il 
lit une démonstration sans réplique sur la faculté de libre arbitre 
qui réside dans l'âme et, poursuivant son discours, il traita 
complètement la question de l'activité parfaite du logos et du nous; et 
ensuite avec franchise, parlant de la tyrannie et tous les avantages 
illégitimes dus à la chance, de l'injustice et de toute la convoitise 
humaine, il démontra qu'elles n'ont aucune valeur ; puis il fit une 
exhortation inspirée sur la vie meilleure et il lui opposa avec 
vivacité la plus mauvaise ; puis, au sujet de l'âme, de ses puissances, de 
ses passions, il en dévoila la nature dans la plus grande clarté, et, 
ce qui fut le plus beau de tout, il montra que les Dieux ne sont pas 
responsables des maux, et que les maladies et les affections du corps 
sont le germe des fautes, et, au sujet de ce qu'ils ont dit de mal dans 
les mythes, il confondit les auteurs de discours et les poètes et, 
reprenant Phalaris, il le blâmait et il montrait par les faits quelle 
est exactement et combien grande la puissance du ciel ; au sujet 
du châtiment qui se fait selon la loi, il apportait de nombreux 
témoignages qu'il se fait justement ; il montrait très clairement la 
différence de l'homme et des autres animaux ; il parlait avec 
science du discours intérieur et du discours extérieur ; il fit un 
exposé complet sur le nous et la connaissance qui en découle, ainsi 
que beaucoup d'autres considérations éthiques qui se rattachaient 
à celles-là ; il fit un enseignement très utile de ce qui est bon dans 
la vie, et il y ajouta des exhortations qui étaient en harmonie avec 
lui, d'autres pour détourner de ce qu'il ne faut pas faire, et, ce qui 
est le plus important, il fit la distinction de ce qui est selon la 
destinée et selon la raison, et il dit encore beaucoup d'autres choses 
pleines de science sur les démons et sur l'immortalité de l'âme. » 

II est clair que Jamblique a oublié tout à fait son dessein, qui 
était de parler du courage de Pythagore. Il connaît une œuvre où 
l'attitude de Pythagore à l'égard de Phalaris témoigne de cette 
vertu. Mais, au lieu de n'en retenir que cette notice historique ou 
pseudo-historique, il se laisse entraîner à nous en donner un large 
résumé et ainsi nous passons de l'ordre de la narration à un ordre 
tout différent. Quel est-il? Nous avons tout de suite l'impression 
que nous sommes devant un dialogue et bien des indices tendent à le 
confirmer. 

Les critiques qui ont étudié ces pages n'ont peut-être pas assez 



328 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

considéré quelle en est la structure. Ils auraient vu alors qu'on ne 
saurait avec Rohde les considérer comme venant d'une biographie 
de Pythagore due à Apollonius de Tyane. 

Et, d'abord, comment se replacent-elles dans la Vie de Jam· 
blique? Elles ont pour fin de prouver le courage de Pythagore 
L'attitude du philosophe devant Phalaris est, en effet, calme et 
héroïque. Mais est-ce elle qui est mise au premier plan? Évidemment 
non. Les gestes, les actions disparaissent derrière un fouillis au 
premier abord confus de discours d'un caractère dogmatique et qui 
n'ont rien à faire avec le but que s'est proposé Jamblique. D'où 
cela vient-il? Sans aucun doute, de ce qu'il adapte fort mal à son 
dessein présent une œuvre qui n'a rien à voir. avec lui, où le courage 
de Pythagore apparaît sans doute, mais qui n'a nullement un 
caractère biographique ou, si l'on veut, hagiographique. 

Il est à peine besoin, en second lieu, de montrer que Jamblique 
résume cette œuvre. Nous sommes en présence d'un véritable 
sommaire qui ne nous donne que les titres de chapitre, et bien des 
absurdités qu'on lui reproche s'expliquent par là. Nous verrons, au 
contraire, que la doctrine en est suivie et relativement cohérente. 
Citons seulement quelques phrases qui prouvent que nous sommes 
en présence d'un résumé : « Abaris éloignait la conversation de ces 
faits..., il exposa longuement sur la conformité de tout au ciel les 
choses les plus connues de tous..., il traita complètement la question 
de l'activité parfaite du logos et du nous..., au sujet du châtiment 
qui se fait selon la loi, il apporta de nombreux témoignages qu'il se 
fait justement..., il dit encore beaucoup de choses pleines de science 
sur les démons et l'immortalité de l'âme. » 

Mais cette œuvre que Jamblique résume, ne voyons-nous pas ce 
qu'elle est? Un dialogue. Il est curieux qu'on ne l'ait pas remarqué. 
Pythagore est prisonnier de Phalaris ; dans quelles conditions? On 
ne nous le dit pas. Si nos pages faisaient partie d'un récit suivi, 
d'une vie de Pythagore, une telle omission serait surprenante. Elle 
s'explique aisément si, par un dialogue, nous sommes 
immédiatement transportés dans une situation donnée. L'entretien commence 
par des questions posées par Abaris ; Pythagore répond. Là-dessus 
Phalaris, qui est présent à l'entrevue, s'irrite contre Abaris et 
contre Pythagore : nous avons donc trois interlocuteurs. Puis, 
nouvelles questions d' Abaris, qui joue le rôle du disciple ; nouvelles 
réponses de Pythagore, qui joue celui du maître. Nouvelle 
intervention de Phalaris, qui joue celui du contradicteur. Cette fois il parle, 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 329 

semble-t-il, sur un autre ton ; il recourt, non plus à de simples 
blasphèmes, mais à une polémique en règle contre la divination et les 
cérémonies religieuses. Suit alors un long discours d'Abaris, auquel 
succèdent des paroles de Phalaris, qui n'est nullement touché par 
ce qu'il vient d'entendre. C'est enfin, prononcé par le maître, un 
très long discours, véritable exposé d'un système dont le caractère 
philosophique et dogmatique est évident. 

La manière dont ce résumé finit n'est pas moins curieuse et pas 
moins significative que celle dont il a commencé. Jamblique a si 
bien conscience qu'il s'est écarté de son but, qu'il fait suivre le 
discours de Pythagore d'un paragraphe maladroit, où il rattache tant 
bien que mal ce qui précède à la question du courage de 
Pythagore1. Puis il déclare que la meilleure preuve que celui-ci a donnée 
de cette vertu, c'est que c'est lui qui a débarrassé la Sicile de la 
tyrannie de Phalaris2. On pourrait penser que nous avons là la 
suite d'un récit des rapports entre Pythagore et Phalaris. Mais on 
voit, par ce qui suit immédiatement3, que cet exploit prétendu du 
Sage est non pas connu de Jamblique par sa source, mais conclu 
par lui d'un certain nombre d'indices : oracles d'Apollon, 
concordance chronologique entre la rencontre de Pythagore, d'Abaris et 
de Phalaris et le meurtre de ce dernier. Mais c'est là quelque chose 
de bien surprenant. Nous avons le droit de penser que la source de 
Jamblique pour le long entretien qui précède ne disait rien des 
événements postérieurs, puisqu'il est obligé de les imaginer à l'aide 
de conjectures. Mais ce silence est lui-même bien singulier. Ou 
plutôt il l'est si nous supposons que dans ce qui précède il résume un 
récit. Il ne l'est aucunement au contraire, et s'explique le mieux du 

1. Ταύτα μέν οδν άλλος αν εΐη τρόπος λόγων, εκείνα δέ και μάλλον τοις περί ανδρείας 
έπιτηδεύμασι προσήκει. Εί γαρ εν αύτοΐς μέσοις έμβεβηκώς τοις δεινοΐς σταθερά τ/j γνώμιρ 
φιλοσόφων έφαίνετο κα"ι παντάπασι παρατεταγμένως κα\ καρτερούντως ήμύνετο τήν τύχην 
και εί προς αυτόν τον επάγοντα τους κινδύνους εξουσία κα^. παρρησία χρώμενος ενδηλος 
ήν, πάντως που καταφρονητικώς είχε των νομιζομε'νων είναι δεινών ως ούδενός αξίων 
όντων. Και ει του θανάτου προσδοκώμενου, ό'σα γε 6ή τα ανθρώπινα, ώλιγώρει τούτου 
παντάπασι και ούκ ήν προς τή παρούση τότε προσδοκία, δήλον δήπουθϊν ως είλικρινώς 
άδεής ην προς θάνατον. (Vita P. 219-220.) 

2. Κα\ τούτων δέ ετι γενναιότερον διεπράξατο τήν κατάλυσιν της τυραννίδος άπεργασά- 
μενος και κατασχών μέν τον τύραννον μέλλοντα ανήκεστους συμφοράς έπάγειν τοις άν- 
θρώποις, έλευθερώσας δε τής ωμότατης τυραννίδος Σικελίαν. (Vita P. 220.) 

3. Ότι δέ αυτός ήν ό" ταύτα κατορθώσας, τεκμήριον μεν και από των χρησμών του 
'Απόλλωνος, τότε τήν καταλύσιν διασημαινόντων τώ Φαλάριδι γενήσεσθαι τής αρχής, ό'τε 
κρείττονες κα\ όμονοητικώτεροι γένοιντο και συνιστάμενοι μετ' αλλήλων οί αρχόμενοι, 
οίοι κα\ τότε έγε'νοντο ΓΙυθαγόρου παρόντος δια τας ΰφηγήσεις καί παιδεύσεις αύτοΰ. 
Τούτου δ' ετι μείζον τεκμήριον ήν άπο του χρόνου· iiíi γαρ τής αυτής ήμε'ρας 
Πυθαγόρα τε κα\ Άβάριδι Φάλαρις επήγε κίνδυνον θανάτου κα\ αυτός ύπό των έπιβουλευόν- 
των άπεσφάγη. 



330 REVUE »ES ÉTUDES ANCIENNES 

monde, s'il résumait un dialogue. Ce dernier nous place à un moment 
donné des rapports de Phalaris et de Pythagòre : il est naturel qu'il 
ne nous dise rien de leur dénouement, ou que celui-ci ne soit 
évoqué que par des allusions (oracles d'Apollon, concordance 
chronologique) dont la sourde menace convient admirablement à 
l'atmosphère particulière, à Véthos d'un drame. 

Ainsi, la structure de notre extrait, la manière dont il se raccorde 
à l'ensemble, dont il évoque les gestes et les attitudes de détail et 
dont il laisse dans l'ombre des faits essentiels, tout cela montre 
que Jamblique résume ici un dialogue. Il est bien peu vraisemblable 
que ce dialogue où Abaris est un des principaux interlocuteurs soit 
un autre que le dialogue d'Héraclide le Pontique, qui avait joui 
d'une grande célébrité, comme on le voit par Plutarque, et qui 
avait dû être pieusement recueilli et utilisé par ceux qui 
s'intéressaient au pythagorisme 1. Et peut-être trouverons-nous en 
examinant de plus près le contenu des pages de Jamblique des raisons 
nouvelles pour nous fortifier dans notre conviction. 

Les dialogues philosophiques d'Héraclide le Pontique mettaient 
volontiers en scène des personnages historiques 2. Cicerón considère 
même comme caractéristique de cet auteur cette formule nouvelle 
du dialogue et il distingue, à côté du genre platonicien et du genre 
aristotélicien, un genre héraclidien 3. On voyait dans les œuvres 
du Pontique, nous dit Diogene Laërce, des philosophes, des hommes 
politiques, des stratèges4. Dans le Περί της άπνου, c'était Empé- 
docle 5. Ailleurs, dans le Protagoras et le Critias, c'était 
probablement le cercle socratique 6. Il y en a d'autres dont l'action même se 
rapproche de Y Abaris tel que nous le supposons. On voyait dans 
l'un d'eux un mage venir à la cour de Gélon et raconter un voyage 
autour de la Libye 7, dans un autre Pythagore lui-même venir à la 
cour d'un autre tyran, Léon de Phlionte 8. On remarquera l'intérêt 
tout particulier qu'Héraclide semble avoir montré pour la Sicile 
et pour lequel9 Timée le critiquait âprement, lui reprochant des 

1. Plutarque, De uudiendis poelis, I. 
2. Hirzel, Der Dialog, I, p. 321. 
3. Cicerón, Epist. ad Alt., XV, iv, 3 ; XV, xiii, 1, etc. (« Ήραχλείδειον » employé comme 

un nom commun). 
4. V, 89 : εστί δ' αύτώ και μεσάτης τις ομιλητική φιλοσόφων και στρατηγικών κα\ 

πολιτικών ανδρών προ: αλλήλους διαλεγομένων. 
5. Diog. L., VIII, 67 et suiv. ; cf. Hirzel, I, p. 323. 
6. Diog. L., V, 88 ; V, 87 ; cf. Hirzel, I, p. 322. 
7. Strabon, II, p. 98 ; cf. Hirzel, I, p. 321. 
8. Cicerón, Tusculanes, V, 3, 8 (= Voss, frgt 78 B). 
9. Voir sa critique du Περ\ της απνου, Diog. L., VIII, 7 (Hirzel, I, p. 324). Cf. également 

Antig., Hisl. Mirab. C. L., II, p. 97 West. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 331 

invraisemblances grossières. Nous avons le droit de dire que l'idée 
de mettre en présence Abaris, Pythagore et Phalaris est conforme 
à tout ce que nous pouvons savoir de l'imagination dramatique 
d'Héraclide. 

Quant au fond du dialogue, une chose est claire à première vue, 
c'est qu'il oppose au Sage le Tyran. Il s'agit de prouver que des 
deux c'est le Sage qui est le plus heureux. Sans doute, les malheur's 
du premier, l'insolente prospérité du second en font douter. Sans 
doute, on peut se demander si la Providence divine est bien visible 
dans un monde où de tels contrastes sont possibles. C'est dans 
cette situation que commence le dialogue. Abaris arrive ; il est 
tout surpris de trouver le Sage dans les fers. Aussi l'interroge-t-il 
sur la Providence. Phalaris blasphème, nie l'intervention des 
Dieux dans le monde. On peut dire que le thème de la Providence, 
prouvée d'une manière que nous aurons à étudier, remplit toute la 
première partie du dialogue, jusqu'au grand discours de Pythagore. 
Mais il est évident aussi que ce thème a un lien avec la situation 
du Sage, et c'est l'idée que, puisqu'il y a une Providence, l'injustice 
ne saurait longtemps triompher. 

Le discours de Pythagore commence par l'affirmation de la 
solidarité et de la sympathie de toutes choses dans l'univers : c'est 
qu'il s'agit de montrer par des considérations cosm.ologiques 
comment est possible l'action divine dans le monde. De là, nous 
passons à des questions sans lien apparent dans le résumé de Jamblique 
avec ce qui précède : considérations sur la liberté humaine, sur 
l'âme ; mais la suite nous montre pourquoi elles sont introduites. 
Citons à nouveau la phrase qui raccorde ces deux parties du 
discours de Pythagore : « II démontra que les Dieux ne sont pas 
responsables des maux, et que les maladies et les affections du corps 
sont le germe des fautes. » Dans ces considérations sur l'âme 
destinées à expliquer l'origine du mal, dont l'existence ne doit pas faire 
révoquer en doute la Providence des Dieux, figurent des vues très 
importantes sur la morale : parlant de la tyrannie et de tous les 
avantages illégitimes dus à la fortune, de l'injustice et de toute la 
convoitise humaine, il démontra qu'elles n'ont aucune valeur. Ceci 
a un rapport évident avec la situation de Pythagore et de Phalaris 
et montre que l'auteur ne perd pas de vue son dessein : tous les 
avantages apparents des méchants n'en sont pas, si l'on a égard à ce 
qu'ils sont dus à la fortune et sans rapport avec la faculté de libre 
arbitre qui réside dans l'âme. 

Pythagore critique ensuite l'idée que les poètes nous ont donnée 



332 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

des Dieux, et qui consiste évidemment en ceci qu'ils nous montrent 
les Dieux responsables des malheurs des hommes. En réponse à 
Phalaris, qui avait exposé un athéisme, niant sans détours la 
divination et l'efficacité des cérémonies sacrées, il établit la puissance 
du ciel. Ici, une phrase obscure, mais qui s'éclairera tout à l'heure : 
« Au sujet du châtiment qui se fait selon la loi, il apportait de 
nombreuses preuves qu'il se fait justement. » Le discours revient ensuite 
sur la morale. L'homme n'est pas un animal comme les autres : il 
n'a pas seulement le discours extérieur, mais aussi le discours 
intérieur, qui vient de la présence en lui du nous. Il en résulte des 
conséquences pratiques dans cette vie et dans l'autre, et c'est 
pourquoi le discours finit par des considérations sur les démons et 
l'immortalité de l'âme. En quoi ces nouveaux développements 
psychologiques et moraux se rattachent-ils à ce qui précède? A vrai dire, 
cela n'est pas parfaitement clair. Ils visent, semble-t-il, à réfuter 
une conception qui rapproche l'homme de l'animal et qui serait 
impliquée dans l'athéisme de Phalaris. 

Dans son ensemble, à négliger les détails, l'idée qui domine le 
discours de Pythagore est toujours celle de la Providence divine, 
mais cette fois envisagée d'une manière plus philosophique : dans 
ses rapports avec le gouvernement de l'univers d'une part, avec le 
problème du maî de l'autre. 

Le titre Sur la justice ne convient-il pas à l'ensemble gue nous 
venons d'analyser? Le dialogue résumé par Jamblique vise à 
établir que le triomphe des méchants ne saurait être que momentané, 
parce qu'il y a des Dieux qui interviennent dans le monde et qui se 
chargent de punir les méchants. Si c'était bien là l'œuvre d'Héra- 
clide, nous comprendrions très bien pourquoi elle avait le don plus 
qu'une autre d'irriter les Épicuriens 1. Elle liait étroitement les 
questions qu'ils s'ingéniaient à dissocier de la justice et de la 
Providence divine ; elle les liait d'une manière bien propre à leur 
déplaire, en insistant sur l'intervention miraculeuse des Dieux par 
la voie de la religion. Cette hostilité des Épicuriens va peut-être 
nous permettre de comprendre la phrase : « Au sujet du châtiment 
qui se fait selon la loi, il apportait de nombreuses preuves qu'il se 
fait justement. » Phalaris avait soutenu sans doute que la justice 
humaine est purement conventionnelle. Héraclide soutient contre 
lui l'idée que la loi se fonde sur la justice, à savoir sur une justice 

1. Diogene Laëice, V, 92, άλλα.χαί Αύτόοωρος (Αντόδωρός Β. Ρ.) ό 'Επικούρειο: 
επίτιμα αύτω, τοΐς περί δικαιοσύνης άντιλέγων. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 333 

naturelle. Cette thèse, inspirée du Gorgias, heurtait de front les 
Épicuriens. 

Pouvons-nous sans invraisemblance attribuer à Héraclide l'idée 
générale de ces pages? Les emprunts multiples faits par Jamblique 
au vocabulaire stoïcien et néo-platonicien doivent-ils nous en 
empêcher? Héraclide est un disciple de Platon, et par certains côtés 
l'œuvre que nous analysons est vraiment platonicienne d'esprit. 
L'opposition de Pythagore et de Phalaris fait songer à une autre 
opposition aussi célèbre que celle de Domitien et d'Apollonius de 
Tyane : celle d'Archélaiis de Macédoine et de Socrate dans le 
Gorgias. Le tyran dont le triomphe n'est qu'apparent, qui s'obstine en 
vain à se croire heureux, c'est lui que nous retrouvons ici et là. La 
République revient aussi sur cette opposition du philosophe et du 
tyran1 et, elle aussi, elle pourrait, on le sait, mériter le titre de 
Sur la justice. 

Platonicienne n'est-elle pas aussi la manière dont est traité le 
problème du mal? La condamnation des poètes est très 
évidemment inspirée, elle aussi, de la République. Ici et là, on les accuse de 
nous présenter une idée fausse et offensante de l'action divine. Les 
Dieux sont innocents du mal. D'où vient le mal? Non pas même de 
l'homme dans ce qu'il a de raisonnable ; mais, si nous avons bien 
interprété la manière dont les vues sur l'âme se mêlent 
inextricablement dans notre résumé aux vues sur la justice et sur la 
Providence, de l'homme en tant qu'il est composé d'une âme et d'un 
corps. « Les maladies et toutes les affections du corps sont le germe 
des fautes », nous dit le Pseudo-Pythagore. N'est-ce point ce que 
disait Platon dans le Tintée : « Nul n'est méchant volontairement ; 
mais c'est une mauvaise manière d'être du corps et une croissance 
sans éducation qui rendent le méchant, méchant2? » 

Mais un Platonicien peut-il avoir prouvé la justice divine et la 
Providence par des faits miraculeux et par la religion établie? N'y 
a-t-il pas dans les pages que nous étudions une sorte d'atmosphère 
dévote et même superstitueuse qui ferait songer aux Néo- 
Platoniciens et même aux plus crédules d'entre eux? Il est, croyons-nous, 
très important et pour l'histoire religieuse et pour celle de la 
philosophie de constater qu' Héraclide a adopté en la matière une 
attitude aussi affirmative que pourra l'être celle du Néo-Platonicien le 
plus fervent. Ce n'est point pour surprendre de la part d'un per- 

1. République, p. 576 b-588 a. 
2. Timée, 86 E. 



334 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

sonnage qu'une anecdote significative, même si elle est fausse, 
montre cherchant à faire croire à sa propre divinité1. Nous voyons, 
dans les pages qui nous occupent, Phalaris combattre la croyance 
à la divination. Nous en pouvons conclure qu'elle est défendue 
contre lui par Abaris et par Pythagore. Or, nous savons quel grand 
intérêt Héraclide a porté à la divination2. Il avait composé un traité 
sur les oracles. Cicerón, Plutarque3 citent, d'après lui, des 
exemples de songes prophétiques. On sait aussi qu'il s'est occupé 
des Sibylles4. Retenons de ces indications non seulement l'idée, 
mais la méthode, le goût pour une pseudo-documentation 
historique, pour les collections de faits miraculeux. Un fragment que 
Voss rattache au Περί ευσέβειας est à cet égard particulièrement 
significatif 5. Il concerne une catastrophe qui avait vivement frappé 
les Grecs : une sorte de raz de marée qui avait anéanti la ville 
d'Hélikè. Alors que les « Physiciens », comme le dit Diodore, ici en 
l'espèce Aristote, cherchaient à expliquer le cataclysme par des 
causes naturelles 6, Héraclide, lui, n'hésitait pas à l'attribuer à la 
colère de Poseidon, qu'avait irrité l'attitude des habitants et des 
Achéens. Or, ici, notre sommaire laisse voir à plusieurs reprises que 
l'œuvre résumée par Jamblique devait contenir des enumerations 
de faits de ce genre. Abaris cite « les bienfaits qui, dans des 
circonstances difficiles à supporter, maladies incurables, guerres lourdes 
à supporter, destructions de récoltes, épidémies... sont distribués 
par les démons et les dieux. Pythagore montre par les faits quelle 
est exactement et combien grande la puissance du ciel ». On n'a 
qu'à songer aux dialogues de Platon, où ne se trouve pas une 
documentation pseudo-historique de ce genre, pour voir qu'il y a là 
un élément très caractéristique des méthodes d' Héraclide. 

Ces raisons d'ordre général, tirées de la forme et du fond des 
pages de Jamblique, rendent vraisemblable, à notre sentiment, 
qu'il y faut voir une sorte de résumé, assez libre, du Περί δικαιοσύνης, 
lui-même identique à Y Abaris. La vraisemblance s'accroîtrait 
encore et serait tout près de devenir une certitude, si nous pouvions 

1. Diogene Laërce, V, 6 (d'après Demetrios le Magnète, dans ses Homonyma). 
2. Cicerón, De divinalione, I, 23, 46 ; Tertullien, De anima, chap. xlvi. 
3. Plutarque, Alex., 26. Sur le Περ\ χρηστηρίων, voir Müller, Fragm. hist, graec, II, p. 197. 
4. Clément d'Alexandrie, Slromates, I, 323 C-D ; Lactance, I, 6, 12. 
5. Strabon, VIII, 7, p. 384 (= Voss, frgt 12). La catastrophe est mentionnée par Aristote 

[Mètéorol, II, 8, p. 366) ; Éphore (Sénèque, Quaest. Nat., VII, 16), Callisthènes {Ibid., VI, 
23) ; Pseudo-Arist., De mundo, p. 396 a, 21). 

6. Diodore, XV, 48. Héraclide est évidemment parmi les oí ... εύσεβώς διακείμενοι προς 
το θείον. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 335 

montrer que, dans le cadre ainsi dessiné, les fragments qui nous 
sont transmis soit sous le titre du Περί Βικαιοσύνης, soit sous celui 
de VAbaris, viennent prendre comme d'eux-mêmes la place qui 
leur convient. 

II 

Des fragments de VAbaris, le premier, comme l'a montré 
M. I. Lévy, se rapporte à un épisode d'une descente de Pythagore 
aux Enfers, épisode qui est mieux connu par un extrait d' 
Hiéronymos de Rhodes1. C'est celui du châtiment d'Homère et d'Hésiode, 
punis, nous dit Hiéronymos, pour ce qu'ils ont dit sur les Dieux. 
Hiéronymos cite, en outre, comme se rattachant à cette Catábase 
le châtiment des époux adultères. M. I. Lévy estime que 
Hiéronymos a VAbaris comme source, que par conséquent celui-ci 
mentionnait aussi le supplice des adultères et même contenait tout au long 
le récit de la Descente aux Enfers. Ceci n'est nullement démontré, 
quoi qu'il en ait pensé après Corssen 2. Rien ne prouve de manière 
décisive qu'il n'ait pas existé, comme le croyait Rohde, une 
Catábase pythagoricienne à laquelle Héraclide et Hiéronymos auraient 
puisé, chacun de leur côté3. Sophocle paraît déjà connaître une 
Descente de Pythagore aux Enfers 4. 

Ce qu'il y a de sûr, c'est que ce qui semble appartenir à VAbaris, 
un rappel de l'épisode relatif au châtiment des poètes, peut être 
situé avec précision dans l'oeuvre résumée par Jamblique. M. I. 
Lévy a fait lui-même le rapprochement : « Pythagore, au sujet de 
ce qu'ils ont dit de mal dans le mythe, confondit les auteurs de dis- 

1. Bekker, Anecd., p. 178 = Voss, frgt. 39 : Ήρακλειδου Ποντικού εκ του δευτέρου 
λόγου τών εις "Αβαριν αναφερομένων · εκ δε των εγγύς φωλεών εξείρπυσαν ό'φεις επί το 
σώμα σφοδρώς όρούοντες, εκωλΰοντο μέντοι ύπό τών κυνών ύλακτούντων αύτοΰς. Cf. 
Hiéronymos, ap. Diog. L., Vili, 21 : φησί δ' 'Ιερώνυμος κατελθόντα αύτον'-χ'βαΐ. Πυθαγοραν) 
ει; άδου την μεν 'Ησιόδου ψυχήν ΐδεΐν προ; κίονι χαλκώ δεδεμένην και τρίξουσαν, τήν 
δέ Όμηρου κρεμαμένην άπό δε'νδρου και ό'φεις περί αυτήν άνθ' ών εΐπον περ\ θεών, κο- 
λαζομένους δέ και τους μη θέλοντας συνείναι ταΐς αυτών γυναιξίν. 

A vrai dire, cependant, il faut confesser que le rapprochement établi entre ces deux 
passages repose tout entier sur le détail des serpents (et aussi sur l'identification de VAbaris 
au Περ\ τών εν αδου). Celle-ci, nous l'avons montré plus haut, doit être formellement 
rejetée. Il ne reste donc que le détail des serpents : a-t-il une valeur bien décisive? Le mot 
de σώμα dans le fragment d'Héraclide est assez singulier, s'il s'applique à l'âme ! 

2. Corssen, op. laud., ρ. 22 ; I. Lévy, Les sources..., p. 25. 
3. Psyché, trad. Raymond, Paris, 1928, p. 619. 
4. Sophocle, Electre, vers 62-64 : ηδη γαρ είδον πολλάκις και τους σοφούς 

λόγω μάτην θνήσκοντας ειθ' ό'ταν δόμους 
ε*λθωσιν αύθις, έκτετίμηνται πλέον. 

Les scoliastes y voient une allusion à Pythagore. Cf. Diog. L.; VIH, 21 : και δη και 
δια. τούτο τιμηθ^ναι υπό τών έν Κρότωνι (cf. Dieterich, Nekyia, p. 133). 



336 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

cours et les poètes. » Ce qu'ils ont dit de mal, c'est, comme le montre 
le contexte, au sujet de l'action de Dieu dans le monde. On 
reconnaît là le reproche d'un Platonicien. Le fragment de VAbaris ajoute 
seulement — comme il convient à un fragment — le détail concret 
sur la manière dont Pythagore s'y prit ; il raconta à Phalaris pour 
l'effrayer un épisode de sa Descente aux Enfers. 

Cet épisode serait ainsi probablement le seul qui ait trouvé 
place dans YAbaris1. Remarquons toutefois qu'un récit plus étendu 
de la Catábase a pu figurer, par exemple, parmi « les choses pleines 
de science sur les démons et l'immortalité de l'âme ». Rien ne nous 
empêche de le croire. Rien ne nous y autorise non plus. 
L'hypothèse que YAbaris a contenu tout un récit de la Descente de 
Pythagore aux Enfers n'est pas à proprement parler exclue si l'on acjniet 
nos démonstrations, mais elle demeure invérifiable. 

Le second des fragments de YAbaris est encore plus obscur, s'il 
est possible 2. Si l'on adopte les corrections retenues ou proposées 
par M. I. Levy, on y voit quelqu'un déclarer qu'un démon, devenu 
jeune homme, montra à un troisième personnage un arbre, et qu'il 
accompagna ce geste d'une invitation à croire à l'existence et à la 
Providence des Dieux. Cela se rattacherait pour M. Lévy à 
l'épisode du supplice des poètes3. L'arbre serait celui auquel, selon 
Hiéronymos, est suspendue l'âme d'Homère. Le narrateur serait 
Abaris. Le démon dévenu jeune homme serait Pythagore, qui 
manifesterait par là sa nature apollinienne 4. Quant au « visiteur » 
auquel il s'adresse, il reste pour nous un « anonyme ». M. Puech a fait 
à cette interprétation une objection qui nous semble décisive5. 
Notre fragment invite à conclure qu'il y a des Dieux et qu'ils 
s'occupent des affaires humaines. Mais Homère et Hésiode ne sont 
nullement punis pour l'avoir nié. Ils ne sont ni l'un ni l'autre des 
athées. Leur faute à l'égard des Dieux n'est pas de nier ni leur 
existence, ni même leur providence, mais de les compromettre 
dans des récits où on les voit faire le mal. Notre fragment ne se 
rapporte donc pas à leur supplice. Remarquons pour notre compte 

1. Voir les réserves faites dans la note 1 de la page précédente. 
2. Texte donné par Bekker (p. 145) : 'Ηρακλείδου Ποντικού των etc "Αβαριν 

αναφερομένων " εφη δε το δένδρον αύτω τον δαίμονα, νεανίαν γενόμενον, επιθεΐναι, προστάξαι 
δέ πίστεύειν περί θεών δτι ώς οίον τε και των ανθρωπίνων επιστρέφονται πραγμάτων. 
Μ. Ι. Lévy corrige, avec Corssen (Rh. Mus., 1912, p. 28), έπιθεΐναι en έπιδείξαι, et, de plus, 
lit ώς είσίν au lieu de ώς οίον τε. 

3. Voir surtout La légende..., p. 80. 
4. La légende..., p. 84. 
5. Journal des Savants, 1928, p. 9-10. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 337 

ce qu'a de bizarre l'expression de démon devenu jeune homme dans 
l'hypothèse de M. Lévy. Il n'est guère vraisemblable que Pytha- 
gore ait choisi pour son épiphanie divine ce moment où il est aux 
Enfers dans le lieu des supplices. Songeons que Virgile refuse 
même de laisser pénétrer Énée dans le Tartare parce qu'il est « pur » 1. 
Que si l'expression se rapporte à un moment antérieur à l'épisode 
du supplice des poètes, elle n'est guère moins étrange ; car 
pourquoi rappeler sans raison un trait qui n'a rien à voir avec la 
situation présente? 

Pour ce fragment, M. I. Lévy nous a mis lui-même sur la voie 
d'une solution que nous ne présenterons du reste que comme une 
hypothèse très fragile. Il a remarqué que la phrase « qu'il y a des 
Dieux et qu'ils s'occupent des affaires humaines » se retrouvait 
dans notre page de Jamblique. *Et il ajoute ceci qui pour nous 
revêt un prix singulier2 : « La concordance verbale έπιστρεφομενων- 
επιστρέφονται est d'autant plus frappante qu'elle est isolée et que 
les autres imitations du célèbre passage paraphrasent 
επιστρέφονται. » Or, dans Jamblique, cette phrase se place tout à fait au 
début, au moment de la rencontre de Pythagore et d'Abaris. Or, 
à ce moment, se place une histoire célèbre que notre résumé ne 
reprend pas ici, parce que Jamblique en a déjà parlé plus haut, 
mais dont on croit savoir qu'Héraclide l'a contée : le miracle de la 
cuisse d'or3. Pythagore, pour démontrer à Abaris sa nature apolli- 
nienne, lui fait voir sa cuisse, qui est d'or. N'est-ce point de .cela 
qu'il serait question dans le fragment de VA baris? N'y aurait-il 
pas lieu d'y introduire une dernière, correction, pour le rendre 
tout à fait intelligible, et d'y lire TON MHPON au lieu de TO 
ΔΕΝΔΡΟΝ, ce qui paléographiquement ne paraît pas présenter de 
grandes difficultés? On comprendrait fort bien alors 
l'expression de « démon devenu jeune homme », qui serait, comme le 
suppose M. Lévy, un rappel, cette fois fort opportun, de 
l'incarnation de Pythagore ; on comprendrait aussi que ce miracle, 
démentant les apparences fâcheuses qui résultent des malheurs et de 
la captivité de Pythagore, servît à rassurer Abaris sur l'existence 
et la providence des Dieux. Quoi qu'il en soit - — et nous nous en 
voudrions de présenter là autre chose qu'une hypothèse très 
incertaine — le fait le mieux établi et le plus utile à notre démonstration 

1. Enéide, chant VI, vers 563 : Nulli fas casto sceleratum insistere limen. 
2. La légende..., p. 60, n. 1. 
3. § 140. Cf. Porphyre, Vit. Pythag., c. 28. L'attribution à Héraclide est rendue très 

vraisemblable par les arguments de Corssen, op. laud., p. 38-39. 
Rev. Et. anc. 22 



338 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

subsiste : il y a un accord significatif entre une phrase du résumé 
et la seule phrase claire du fragment : celle qui vise l'existence et 
la providence des Dieux. 

Un troisième fragment, beaucoup plus explicite et plus 
intéressant, du point de vue philosophique, a été parfois rattaché à Y 
Abaris. Il nous est conservé par Proclus, qui l'attribue au « discours de 
Pythagore à Abaris1 ». On a hésité à rattacher ce texte à l'œuvre 
d'Héraclide, parce qu'on croyait pouvoir déduire de la formule 
qui introduit les fragments précédents que dans ce livre Abaris — 
et non Pythagore — était l'orateur. Si nous nous reportons au 
résumé de Jamblique, nous voyons qu'il nous permet de lever 
cette difficulté. On y trouve aussi bien des discours d'Abaris que 
des discours de Pythagore — et même un discours qui peut être dit 
tel par excellence : le grand exposé dogmatique de la seconde 
partie. Or, ce discours est précédé de la formule : Se tournant donc vers 
Abaris... Il est donc spécialement adressé à ce personnage ; il 
mérite de tous points l'appçjlation que lui donne Proclus. 

Il se peut qu'il faille déduire de la formule qui introduit les 
deux premiers fragments qu' Abaris est celui qui, d'un bout à 
l'autre, est le narrateur : mais il ne fait alors que rapporter un 
dialogue qui a eu lieu entre Pythagore, Phalaris et lui-même. Il y a là 
un procédé bien connu par les œuvres de Platon. Un dialogue est 
encadré dans un récit, ou même dans un autre dialogue, comme 
dans le Phédon, où le personnage de ce nom raconte à Échécrate le 
dialogue dont il a été le témoin entre Socrate, qui allait mourir, et 
ses disciples, dont lui-même était. Notons en passant qu'il y a 
une analogie de donnée dramatique entre le Phédon et notre 
Abaris : ici et là, un Sage est en prison. On pourrait aussi pour cette 
technique particulière songer à la République, dont nous avons 
déjà eu occasion de signaler l'influence possible ; Socrate y raconte, 
on le sait, un dialogue qui s'est déroulé au Pirée à l'occasion des 
Bendidies. Les dimensions considérables de l'ouvrage n'ont pas 
plus empêché Platon de recourir à cette fiction que les trois livres 
de V Abaris n'ont gêné Héraclide. 

Mais, par sa doctrine, ce troisième fragment peut-il être rapporté 
à Héraclide d'une part, et à notre résumé de l'autre? Il établit des 
analogies entre l'œil et le feu. L'un est le plus haut placé des or- 

1. In Plat. Tim., 141 D : 3τι τον όφθαλμον άνάλογον είναι τω πυρί δείκνυσιν ό 
Πυθαγόρας εν τω προς "Αβαριν λόγω ■ κα\ γαρ άνωτάτω των αισθητηρίων έστιν, ώς το πυρ 
των στοιχείων, κα\ όξείαις ένεργείαις χρήται ώς εκείνο, τό τε κωνοειδές ομοιότητα έχει 
προς το πυραμοείδες ουκ όλίγην. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 339 

ganes de la sensation, de même que le feu est, des éléments, celui 
qui est le plus élevé dans l'univers. L'un et l'autre ont des όξείαι 
ένεργείαι. Enfin — et ceci est à la fois le plus obscur au premier 
abord et le plus intéressant — « le conique a une grande analogie 
avec le pyramidal ». De quoi s'agit-il dans cette dernière phrase? 
Le rapprochement avec d'autres textes permet d'établir qu'il s'agit 
des στοιχεία 1. Ces spéculations sur la forme des στοιχεία nous sont 
données par ces autres textes également comme pythagoriciennes. 
Mais nous savons par ailleurs qu'Héraclide a professé la doctrine 
qui est à leur base 2, et c'est pourquoi Diels, bon juge en la matière 3, 
et Voss n'hésitent pas à lui rapporter notre fragment. 

Il repose, on peut le voir, sur l'analogie entre le microcosme et le 
macrocosme : le feu est dans l'univers, dans une certaine mesure, ce 
que l'œil est dans le corps. Comme on a longtemps daté la fortune 
de cette doctrine du Moyen Portique et en particulier de Posido- 
nius, il ne sera pas inutile d'insister sur son antiquité et de montrer 
qu'elle a très bien pu être professée par Héraclide 4. La tradition 
attribue à Démocrite l'expression de μΛκρος κόσμος appliqué à 
l'homme5. Elle l'attribue aussi à Pythagore6. Chez l'un et chez 
l'autre, elle montre dans l'homme un κόστος en réduction. Mais un 
passage précieux de la Physique d' Aristote nous prouve que des 
philosophes avaient déjà utilisé la comparaison en sens inverse et 
vu dans le κόσμος un ζωον 7. Ce passage paraît viser d'autres pen- 

1. Voss, op. laud., p. 63. 
2. Cette espèce d'atomisme rappelle beaucoup celui du pythagoricien Ekphantos, qui ne 

serait, d'après Voss (p. 64), qui pourrait bien avoir raison, qu'un personnage plus ou moins 
fictif mis en scène dans un dialogue d'Héraclide. 

3. Cf. son ouvrage capital, Elementum. 
4. Sur les origines orientales, on se reportera surtout à Reitzenstein-Scheder, Studien 

zum antiken Synkretismus. Aus Iran und Griechenland, Leipzig, 1926, I, p. 3. Les auteurs 
ont suivi depuis l'Inde jusqu'à Porphisme la représentation du monde comme un homme ou 
comme un Dieu. Il semble qu'il y ait une tradition continue jusqu'au manichéisme, où elle 
est étudiée notamment par Cumont, Recherches sur le manichéisme, p. 26. Cf. encore Boll· 
Bezold, Sternglaube und Sterndeutung, 4e édition, revue par Gundel, p. 167, où on trouvera 
des indications bibliographiques complétant celles de Bouché-Leclercq, L'astrologie 
grecque, p. 76 et suiv. 

5. David, Prol., 38, 14 (Basse) = Démocrite, frgt B, 34, Diels. Galène l'attribue plus 
vaguement à des άνδρες παλαιοί περί φύσιν ικανοί (De usu partium, III, 10 (III, 241 k ; 1, 117, 
10 Halm). 

6. Photius, bibl. cod. 249 (Vit. Pyth.), p. 440 a, 33 Bekker. Ce fragment est rapporté par 
Zeller et Jaegeif, Nemesios von Emesa, p. 135, au « plus ancien néo-pythagorisme ». 

7. Aristote, Physique, p. 252 B, 24 et suiv. ... Eî ô' έν ζώω τοΟτο δυνατόν γενέσθαι, 
τι κωλύει το αυτό συμβήναι χα\ κατά το παν, Et γαρ έν μικρω κόσμω γίνεται, καί έν 
μεγάλω; Jaeger remarque lui-même (op. laud., p. 136) qu'Aristote ne paraît pas viser ici 
Démocrite : « Aristoteles sucht nicht im ζωον den κόσμος sondern im κόσμος den ζωον 
wieder » L'argument est mis par Aristote au compte d'une objection à l'éternité du monde. 
Cette objection a dû réellement être faite à Aristote : serait-ce par des Platoniciens 
défendant l'idée de la création du monde? 



340 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

seurs que Démocrite, à qui on a parfois songé. Dans quelle école 
faut-il chercher l'origine de cette comparaison? Épiphane attribue 
expressément à Pythagore aussi cette forme du rapprochement1. 
Chose notable, nous y voyons assimiler aux yeux de l'animal les 
astres et τα κατ' ούρανόν στοιχεία. Diels inclinerait à attribuer en 
fait à Héraclide le Pontique cette doctrine mentionnée par 
Épiphane : celui-ci donne, en effet, comme son auteur Pythagore et les 
Péripatéticiens, c'est-à-dire assez vraisemblablement Pythagore 
chez les Péripatéticiens, ici Héraclide qui passait très 
généralement pour tel2. Par ailleurs, une comparaison célèbre, celle du 
soleil avec le cœur, a été faite aussi d'après la tradition antique par 
« certains Pythagoriciens 3 ». Nous montrerons dans un autre 
travail que cette tradition est digne de foi et que l'interprétation des 
modernes qui ont attribué à Posidonius la paternité de l'image est 
peu fondée 4. Mais, sur les origines de cette comparaison du 
microcosme et du macrocosme, le document le plus curieux et le plus 
digne de foi est assurément le Περί εβδομάδων, attribué à Hippocrate 5. 
L'influence pythagoricienne est manifeste dans ce traité, où un 
chapitre développe les analogies entre les plantes et les animaux 
d'une part, l'univers de l'autre 6 : les os sont comparés aux rochers, 
la chair à la terre, les « humeurs » diverses à l'humidité et à la 
chaleur de la terre, à l'eau des fleuves (marais et mer). La lune est 
mise en rapport avec le siège de l'intelligence, etc. Il se peut que 
le « Moyen Portique » ait repris ces comparaisons et soit un 
intermédiaire dans leur transmission au néo-platonisme, encore que son 
rôle ne soit ni aussi important, ni aussi clair qu'on le dit 
généralement. Mais, ce qu'il y a de sûr, c'est qu'il ne fait alors que reprendre 
les vues de ces Pythagoriciens et particulièrement de ces écoles 
médicales, dont M. Bréhier, après Wellmann, a montré l'influence 
sur les origines mêmes du Stoïcisme 7. Avant eux, les Platoniciens 
n'étaient pas sans l'avoir ressentie, comme le prouve le Timée. Hé- 

1. Épiphane, Adve haer., I, 7 (Doxog. graec, I, 589) σώμα δε λέγει είναι τον θεον τουτ' 
έστιν ούρανόν, οφθαλμούς δε αϋτοο,καί τα άλλα ώσπερ εν άνθρώπψ ήλιον και σελήνην 
και τα άλλα άστρα κα\ τα κατ' ούρανόν στοιχεία· 

2. Diels, Doxog. graec, Proleg., p. 152. 
3. Théon de Smyrne, III, c. 15. 
4. L'attribution à Posidonius a été soutenue surtout par Cumont, La théologie solaire 

dans le paganisme romain [Mémoires de l'Académie des Inscriptions, XII, 2 (1909), p. 458), 
et par K. Reinhardt, Kosmos und Sympathie, Munich, 1926, p. 333. Elle a été contestée 
avec d'excellents arguments par R. M. Jones, Classical philology, XXVII (1932), p. 113-135. 

5. Cet écrit a fait l'objet de nombreux et importants travaux de Roscher. Cf. aussi 
Pfeiffer, Studien zum antiken Sternglauben, Leipzig, 1916, p. 36 et suiv. 

6. Ch. V. 
7. Histoire de la philosophie, t. I, 2, Paris, 1931. p. 294-296. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONT1QUE 341 

raelide a donc très bien pu, comme le voulaient Diels et Voss, 
comparer l'œil au feu et mettre ces considérations dans la bouche de 
Pythagore. 

Ce fragment se replace-t-il aisément dans les pages de Jamblique 
et plus spécialement dans le discours de Pythagore? S'il n'est pas 
question directement de la question du macrocosme et du 
microcosme, nous voyons que cette partie de l'œuvre débutait par des 
considérations cosmologiques. Il y était question — et longuement 
— de la « conformité de tout au ciel », de « l'influence qui s'exerce du 
ciel de la terre ». On y exposait, en somme, une doctrine dont les 
rapports avec la question du macrocosme et du microcosme sont 
bien connus, celle de la solidarité et de la sympathie universelles. 
Or, l'analogie entre l'œil et le feu atteste la liaison entre lés choses 
célestes et les choses célestes ; peut-être faisait-elle partie de « ces 
choses les plus connues de tous », que Pythagore invoque pour 
appuyer l'exposé de ces idées. 

Les fragments attestés de YAbaris nous semblent pouvoir être 
ainsi replacés sans trop de difficultés dans les pages de Jamblique. 
En sera-t-il de même des fragments du Sur la justice que nous lui 
avons identifiés? Ils sont beaucoup plus étendus. Ce sont deux 
récits édifiants qui nous ont, l'un et l'autre, été conservés par 
Athénée. 

« Les Sybarites, quand ils eurent renversé la tyrannie de Télys, 
firent disparaître et mirent à mort ceux qui avaient participé aux 
affaires. Ils se présentèrent aux autels. Alors, à cause de ces 
meurtres, la statue d'Héra se détourna ; le plafond laissa couler 
une source de sang, au point qu'ils fermèrent tout le lieu voisin 
avec des portes d'airain, ayant le désir d'arrêter le jaillissement du 
sang. C'est pourquoi ils furent ruinés de fond en comble et périrent 
tous, eux qui avaient aussi voulu supprimer la lutte des célèbres 
Jeux olympiques. Ayant, en effet, négligé le moment où elle a lieu, 
ils cherchèrent à attirer chez eux les athlètes par la supériorité des 
récompenses1. » 

« Héraclide le Pontique, dans le second livre sur la justice, ra- 

1. Athénée, XII, p. 521 e : 'Ηρακλείδης δ' ό Ποντικός εν τω περί δικαιοσύνης φησί' 
Συβαρϊται την Τήλυος τυραννίδα καταλύσαντες τους μετασχόντας των πραγμάτων άναι- 
ροΟντες καί φονεύοντες επί των βωμών απήντησαν. Kai έπι τοις φόνοις τούτοις άπεσ- 
τράφη μεν το της "Πρας άγαλμα, το δ' έδαφος ανήκε πηγήν αίματος ώστε τον σύνεγγυς 
άπαντα τόπον κατεχάλκωσαν θυρι'σι, βουλόμενοί στησαι τήν του αίματος άναφοράν 
δίόπερ ανάστατοι έγένοντο καί διεφθάρησαν άπαντες οί και τον των ολυμπίων των πάνυ. 
αγώνα άμαυρωσαί έθελήσαντες Καθ' ον γαρ άγεται καίρον έπιτηρήσαντες άθλων 
υπερβολή ως αυτούς καλεΐν επεχείρουν τους άθλητάς. 



342 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

conte : la cité des Milésiens tomba dans des malheurs à cause de la 
mollesse de sa vie et des haines politiques ; sans égard à ce qui est 
bien, ils détruisirent de fond en comble leurs ennemis. En effet, 
comme les riches et le populaire (cette classe qu'ils appellent Ger- 
githes) luttaient les uns contre les autres, d'abord le peuple 
l'emporta, chassa les riches et réunit les enfants des bannis dans des 
aires à battre le grain ; on amena, des bœufs qui les écrasèrent tous 
et les firent périr de la mort la plus criminelle. C'est pourquoi, 
quand, par un retour des choses, les riches eurent pris le pouvoir, 
ils enduisirent de poix tous ceux dont ils s'emparèrent, ainsi que 
leurs enfants. Tandis qu'ils brûlaient, entre autres prodiges, on dit 
qu'un olivier prit feu de lui-même. C'est pourquoi le Dieu les écarta 
longtemps de son oracle et, comme ils demandaient pour quelle 
raison ils étaient écartés, leur répondit : 

« J'ai à cœur le meurtre des Gergithes pacifiques, l'infortune 
de ceux qui furent enduits de poix, et l'arbre toujours florissant1. » 

Comment ces deux récits peuvent-ils faire partie d'un traité sur 
la justice? Évidemment, en ce que dans l'un et l'autre on voit 
intervenir la justice divine et, par son intervention, des criminels 
punis. C'est une justice liée à la Providence divine, mais non pas à 
une providence philosophique et épurée, mais bien à celle qui peut 
se manifester par les miracles de la religion. Or, est-il nécessaire de 
le rappeler? Ce sont précisément les faisons qui nous permirent de 
voir un Περί δικαιοσύνης dans les pages de Jamblique. Nous 
retrouvons ici et là une conception fort originale, mêlée de dévotion et 
de philosophie, celle de l'homme qui, en opposition avec Aristote, 
expliquait par la colère de Poseidon la catastrophe d'Hélikè. Une 
telle/ rencontre, après celle que nous venons de mettre en lumière, 
n'art-elle pas quelque chose de saisissant? 

A quel moment du dialogue convient-il de placer nos fragments? 
Au paragraphe 117, nous voyons Abaris énumérer une série de faits 

1. Athénée, XII, p. 523 f. Ηρακλείδης δ' ό Ποντικός εν δευτε'ρω περ: δικαιοσύνης φη- 
σιν " ή Μιλησίων πόλις περιπε'πτωκεν άτυχίαις δια τρυφήν βίου και πολιτικας έχθρας ' 
οΓ το επιεικές ουκ άγαπώντες έκ ριζών άνεΐλον τους εχθρούς. Στασιαζόντων γαρ των τα ς 
ουσίας εχόντων και των δημοτών, ους εκείνοι γε'ργιθας έκάλουν, πρώτον μεν κρατήσας 
ό δΐ}μος και τους πλουσίους έκβάλων καί συναγαγών τα τέκνα των φυγόντων εις άλωνίας, 
βοΰς συναγαγόντες συνηλοιήσαν καί παρανομωτάτω θανάτω διεφθειραν · Τοιγάρτοι 
πάλιν οί πλούσιοι κρατησαντες απαντάς ων κύριοι κατέστησαν μετά των τεκνών κατεπίτ- 
τώσαν. ΤΩν καιομένων φασίν άλλα τε πολλά γενέσθαι τέρατα καί έλαι'αν ίεραν αύτομά- 
την άναφήναι- Διόπερ ό θεός επ\ πολΰν χρόνον άπήλαυνεν αυτούς του μαντείου καί 
επερωτώντων δια τίνα αίτίαν απελαύνονται, είπε, 

Καί μοι γεργίθων τε φόνος μέλει άπτολεμίστων 
ΙΙισσήρων τε μόρος, καί δε'νδρεον αίέν άθαλλε'ς. 



SUn l' « ABARIS » d'hÉKACLIDE LE POETIQUE 343 

miraculeux qui prouvent l'intervention des dieux et des démons. 
Mais ce sont des bienfaits, et nos fragments nous montrent des 
châtiments. Peut-être faut-il penser plutôt au passage où Pytha- 
gore « montre par les faits quelle est exactement et combien grande 
est la puissance du ciel ». Nous voyons qu'il est question aussitôt 
après des châtiments humains : il a pu être question des châtiments 
divins. 

Le premier des fragments de YAbaris nous est donné comme 
provenant du second livre. De même, le second des fragments du 
Περί δικαιοσύνης appartient à ce second livre. Le grand discours de 
Pythagore appartiendrait donc au second livre et sans doute 
déborderait sur le troisième. Remarquons à la fin du paragraphe 217 
un adverbe qui, en lui-même, ne laisse pas d'être obscur : « C'est 
alors que de nouveau Pythagore, soupçonnant bien que Phalaris 
tramait sa mort, mais sachant qu'il n'était pas vulnérable à ses 
coups, entreprenait de parler avec la plus grande liberté. » 
N'aurions-nous pas ici le début du second livre? 

III 

Nos fragments du U--p\ δικαιοσύνης vont nous permettre, en outre, 
de mieux comprendre certaines expressions bizarres et de répondre 
à une objection qu'on ne pourrait manquer de faire une fois qu'on 
les a comprises. Abaris, est-il dit, interroge Pythagore « sur les 
statues ». Plus loin, il lui demande de parler « de cette question de 
l'origine céleste de l'agencement du gouvernement de toutes choses, 
dont, entre preuves, témoignerait l'efficacité des choses sacrées. » 
Qu'est-ce à dire? Pour le premier point, Abaris posant sa question 
sur « les statues et le culte le plus conforme à la piété », on pourrait 
croire qu'il s'agit de ces théories sur la piété intérieure opposée aux 
cultes religieux, que la tradition attribue parfois à Pythagore, mais 
qui seront plutôt celles d'un Théophraste dans son Περί ευσέβειας 
ou plus tard des Stoïciens. Mais, si l'on rapproche la première 
citation de la seconde, tout s'éclaire. « L'efficacité » des choses 
sacrées est une expression qui s'explique si l'on songe, par exemple, 
au 11 ερ t θείων ενεργειών de Claude Élien, où il était question de « 
statues », miraculeuses. Le mot ενέργεια désigne cette puissance 
d'origine divine qui résidait dans certaines statues et leur conférait la 
faculté d'accomplir des miracles 1. 

1. YVeinreich, Antike Heilungswunder. Untersuchungen zum Wunderglauben der Griechen 



344 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

Or, un de nos fragments nous met précisément en présence d'un 
miracle accompli par une statue d'Héra. C'est lui qui manifeste 
l'intervention divine dans le monde. Nous y voyons liés, d'une 
manière que le sec exposé de Jamblique ne nous permettait pas de 
comprendre, ces deux objets sur lesquels Pythagore répond à Aba- 
ris : statues et culte conforme à la piété d'une part, providence de 
l'autre. Les deux problèmes sont liés comme ils pouvaient l'être 
dans un autre ouvrage, où Claude Élien parlait aussi des statues 
miraculeuses et qui s'intitulait De la providence. Ajoutons que des 
statues divines figurent dans deux autres histoires édifiantes 
contées par Héraclide. C'est d'abord dans celle de la catastrophe 
d'Hélikè. La colère de Poseidon vient de ce que les habitants de 
cette ville ont répondu négativement à une demande relative à une 
statue 1. C'est ensuite dans le récit d'un songe de la mère de Phala- 
ris 2 ; elle voit des statues de dieux, qu'elle-même elle avait 
consacrées dans sa demeure ; parmi elles, celle de Mercure, qui lui paraît 
verser du sang d'une patere, qu'il tient dans sa main droite. Le 
sang ayant touché le sol bouillonne et paraît inonder la maison 
tout entière. Ce songe est interprété comme ayant annoncé la 
cruauté monstrueuse de son fils. Ce dernier récit paraît combiner, 
la croyance à Ι'ενεργεια des statues consacrées (ce n'est point sans 
intention, selon toute vraisemblance, qu' Héraclide rappelle ce 
dernier caractère) avec la foi dans la divination par les songes ; il se 
rattache d'une telle manière à la cruauté de Phalaris, qui est mise 
en lumière dans notre Abaris, qu'on peut se demander s'il ne 
faudrait pas le lui rapporter plutôt qu'au Περί χρηστηρίων, auquel a 
songé Voss. Tous ces récits établissent irréfutablement qu'Héraclide, 
bien des siècles avant les Néo-Pythagoriciens, a cru à une valeur 
particulière des statues consacrées. Le terme d'âvépyeia, qui figure 
dans les pages de Jamblique, peut n'être pas de lui ; l'idée lui 
appartient. 

Notre fragment du Περί δικαιοσύνης nous permet ainsi de 
répondre à la grave objection d'ordre chronologique qu'on pourrait 
tirer de la question des statues. C'est à une époque tardive que 
nous reportent d'ordinaire les textes où elle est posée. « Jamblique », 

und Römer (Relig. gesch. Vers. und. Vorarb.), Giessen, 1909, p. 133. Cf. Ch. Clerc, Les théories 
relatives au culte des images, Paris, 1924, p. 33, 37 et suiv. 

1. Héraclide, ap. Strabon, Tac. laud. : « ··· τους γαρ έκ της Ελίκης Ικπεσόντας "Ιωνας 
αίτεΐν πέμψαντας παρά των Έλίκέων μάλιστα μεν τό βρέτας τοΰ Ποσειδώνος, ει 
δε μή, του γε ίεροΰ την άφίδρυσιν... » 

2. Cicerón, De dWinatione, I, 23, 46. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 345 

écrit par exemple M. Clerc 1, « accorde aux statues une origine 
miraculeuse : les Dieux sont présents en elles ou du moins leur 
communiquent des vertus surnaturelles ». Julien, Proclus professent 
des opinions analogues. Dans leur vie même, ces philosophes voient 
se manifester ces prodiges. Domninos, un ami de Proclus, entend 
parler la statue d'Asklépios 2. 

Pour donner à l'objection toute sa force, il faut même ajouter 
qu'on retrouve dans le texte de Jamblique un rapport d'idées qui 
fait songer à Plotin. Une phrase obscure du texte va, du reste, s'en 
trouver éclairée. C'est cette idée qu'il y a un passage (διάβασις) du 
ciel sur la terre. Qu'est-ce que c'est que ce passage? C'est que cette 
doctrine rend raison par la physique de l'intervention de la 
puissance divine dans le monde. Or, on peut voir dans Plotin comment 
une telle doctrine peut servir à expliquer plus particulièrement 
cette intervention de la puissance divine, en quoi consiste l'action 
des statues miraculeuses. Pour ce philosophe, les premiers sages 
qui ont institué les sanctuaires et les statues ont porté les yeux de 
leur esprit sur la nature du tout et ils ont connu « que la nature 
de l'âme est facile à conduire partout, mais qu'il serait 
particulièrement facile de la recueillir si l'on façonnait quelque chose de 
sympathique (προσπαθες τι) capable d'en recueillir quelque part 3 ». On 
voit ce que signifie cette formule de Jamblique, affirmant qu'il 
y a un passage du ciel sur la terre. C'est une manière de se 
représenter presque matériellement la solidarité et la sympathie qui 
régissent l'univers et de rendre raison par elles de « l'efficacité des 
choses sacrées ». 

Le fragment conservé par Athénée suffit à prouver quelle erreur 
ce serait, pour une raison chronologique d'apparence considérable, 
que de refuser à Héraclide la possibilité d'avoir pu professer ces 
idées. Mais comme leur importance est grande, comme il s'agit 
d'une question qui intéresse à la fois l'histoire des religions et celle 
des idées, on nous permettra d'y insister. 

Nous voyons par le De divinatione que cette idée d'un « passage » 

1. Op. laud., p. 252, note 2. 
2. Voir aussi Cumont, Les religions orientales dans le paganisme romain, Paris, 1929, 

p. 240, note 71. 
3. Plotin, Ennéades, IV, 3 ; II, p. 380 EF : ... ώς πανταχού μέν εύαγωγον ψυχϊϊς φύσις, 

δέξασθαί γε μήν ραστον αν εϊη απάντων, εΐ τις προσπαθές τι τεκτήναιτο ύποδίξασθαί 
δυνάμενον μοΐραν τίνα αυτής. M. Cumont rattache à la religion égyptienne les idées de 
Plotin sur les statues divines : le culte égyptien et le mysticisme de Plotin (Monuments Piot, 
XXIV, 1921, p. 79). Nous croyons pour notre part que Plotin s'inspire non de mystères 
déterminés, mais d'une idée générale du « mystère hellénistique », sorte de κοινή où entrent 
toutes sortes d'éléments. 



34G REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

a servi à rendre raison de la divination 1. Aussi bien en est-il ainsi 
dans notre Abaris, où la divination figure parmi les choses sacrées, 
dont on discute la valeur. Jusqu'où peut-on faire remonter 
l'origine de cette explication par la solidarité universelle? S'il fallait 
en croire Reinhardt, c'est à Posidonius qu'est due l'explication par 
la sympathie entre les choses célestes et les choses terrestres2. Il 
n'est pas impossible que Posidonius soit, en effet, le premier à 
avoir analysé ce concept de « sympathie », à lui avoir donné allure 
de notion scientifique3. Peu importe pour nous. Car la doctrine 
qu'on lui attribue montre une élaboration que notre Abaris ne 
connaît pas. La théorie visée par Reinhardt cherche à établir, 
comme il le souligne lui-même, qu'il peut y avoir sympathie entre 
le ciel et la terre, malgré la distance presque infinie qui les sépare*. 
Notre Abaris ne connaît pas cette difficulté et représente un état 
antérieur du problème. Antérieur à qui? Essentiellement à la 
critique de Panétius. Selon Reinhardt, c'est pour résoudre les 
difficultés soulevées par ce philosophe que Posidonius a élaboré sa 
théorie : et ces difficultés, nous le voyons par le De divinatione, venaient 
justement de l'idée d'une contagio. 

Quels sont les penseurs visés par Panétius? Il s'agit 
essentiellement, dans la page controversée, de défenseurs de l'astrologie. Il 
résulte de cette page que, parmi les Stoïciens, Diogene de Babylone 
avait accepté dans une certaine mesure les doctrines chaldéennes 
et que Panétius polémique contre lui 5. Mais rien ne nous autorise 
à croire que Diogene soit Y auteur de ces doctrines6. Pour qui lit 
sans prévention la page du De divinatione, il semble bien que Dio- 
gène est donné comme ne retenant qu'une partie de la thèse de 
ceux qui défendent les Chaldéens, et par ceux-ci il faut 
évidemment entendre des philosophes 7. La mention d'Eudoxe qui combat 
les Chaldéens nous prouve â quelle haute antiquité remontent les 

1. Panétius se demande (II, 43, 92) : « Quae potest igitur contagio ex infinito paene 
interuallo pertinere ad lunam uel potius ad terram? » 

2. Kosmos und Sympathie, p. 245. 
3. Dans son important compte-rendu des Göltingische gelehrten Anzeige, Pohlenz, tout 

en rappelant des textes formels de Chrysippe sur le rôle de la « sympathie », admet pour 
l'essentiel la thèse de Reinhardt (1926, p. 276-277). 

4. Op. laud., p. 52-53. 
5. « Quibus etiam Diogenes S toi cus concedil aliquid... negai... » (fi, 43, 90). 
6. Quibus de la note précédente renvoie à « isti, qui haec Chaldaeorum 'natalicia praedicla 

defendunt. » II faut une bonne dose d'arbitraire pour attribuer à Diogene la paternité des 
idées philosophiques défendues par ces isti ! 

7. Et d'abord l'ensemble des Stoïciens : cf. § 88 : « Panaetius, qui unus e Stoicis astrologo- 
rum praedicta reiecit. » 



SUR L « ABAItlS » D'HÉKACLIDE LE l'ONTIQUE Oli 

polémiques à leur sujet, et l'on ne voit pas pourquoi il faudrait 
réduire la valeur de cette indication 1. 

En fait, de telles thèses, si on les envisage sous la forme assez 
imprécise d'une contagio, devaient presque fatalement être celles de 
qui défendait la croyance à l'astrologie. Pour pouvoir les attribuer 
à Héraclide, comme notre démonstration nous invite à le faire, 
nous n'avons guère qu'à nous demander si ce philosophe s'est posé 
des problèmes de ce genre et dans quel esprit il les a résolus. Or, 
bien des indices tendent à montrer qu'il le faisait dans le sens que 
nous indiquons.· 

Nous apprenons par le De natura deorum qu'Héraclide divinisait 
tour à tour le κόσμος (mundus), le νους (mens), les planètes, la terre 
et le ciel2. Qu'entendait -il par κόσμος? La sphère des fixes? ou 
l'univers? Ce qu'il y a de sûr, c'est qu'en divinisant à la fois les corps 
célestes et le nous, il se rapproche des Stoïciens. D'autre part, 
parmi les astres, il choisissait surtout les planètes, et en cela il 
paraît montrer des tendances astrologiques. Nous savons par 
ailleurs qu'il a subi, plus qu'aucun autre parmi les Platoniciens 
(peut-être en raison de ses origines), l'influence de l'Orient. Un de 
ses traités, probablement celui sur les choses célestes, portait le 
titre significatif de Zoroastre3. On sait aussi qu'il voyait dans l'âme 
un principe lumineux4. Cette thèse est bizarre ; mais on se 
l'explique si elle est d'origine iranienne, comme le veut Reitzenstein 5. 
Enfin, on n'ignore pas que c'est lui qui a placé dans la voie lactée 
l'origine des âmes 6. 

Nous n'avons pas de témoignage direct qu'il ait cru à l'astrologie, 
mais nous en avons qu'il a cru à ce que Pfeiffer appelle l'astromé- 
téorologie, c'est-à-dire à l'influence des astres sur le temps. C'est 
ce qu'atteste un passage du De divinatione*' '. Mais si nous prenons 
garde à la manière dont ce texte est utilisé par Cicerón, il nous 
apprend probablement plus encore. Chez Cicerón, et chez Posidonius 

1. Ibid., § 87. 
2. Cicerón, De natura deorum, I, 13, 34. 
3. Hirzel, Der Dialog, I, p. 328 ; cf. aussi l'anecdote du Mage mentionné supra, p. 330. 
4. Macrobe, Comment, in Somm. Scip., I, 14, 19 ; Aetius, Piacila, IV, 3, 5. 
5. Die hellenisliche Mysterienreligionen, 3e édition, Leipzig, 1927, p. 279-281. 
6. Jamblique, ap. Stobée, Eklog, I, xlix, 39. 
7. De diuinatione, I, 57, 130 (= i'rgt 93 Voss) : « Etenim Ceos accipimus ortum Caniculae 

diligenter quotannis solere seruare coniecturasque capere, ut scribit Ponticus Heraclides 
salubrisne an pcstilens annus futurus sit. Nam si obscurior (et) quasi caliginosa Stella 
exstiterit, pingue et concretum esse caelum, ut eius adspiratio grauis et pestilens futura sit, 
sin illustris et perlucida stella apparuerit, significan caelum esse tenue purumque et 
propterea salubre. » 



348 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

à qui il l'emprunte, il fait partie d'une discussion sur la divination ; 
il veut établir que les choses célestes influent sur les choses 
terrestres et il est, en cela, un argument par analogie en faveur de 
l'astrologie. Jouait-il un autre rôle chez Héraclide lui-même, chez 
cet Héraclide que tant d'indices nous montrent comme si 
préoccupé de la mantique? Comment croire qu'à l'égard de l'astrologie 
un esprit aussi porté à la superstition que le sien ait été plus sévère 
que celui d'un Théophraste? Celui-ci, dans un texte dont on admet 
maintenant l'authenticité, n'exprimait-il pas son admiration pour 
les Chaldéens 1? Et ne faisait-il pas jouer, lui aussi, à l'influence des 
astres et à la sympathie universelle un grand rôle dans sa 
météorologie 2? 

On peut donc conclure, semble-t-il, avec quelque sécurité, 
qu'étant données les admirations orientales d' Héraclide et son 
inclination reconnue pour la croyance aux faits religieux, s'il s'est 
posé le problème de la divination astrologique, il l'a résolu dans un 
sens favorable. Or, il semble par le fragment conservé par le De 
dwinatione qu'il l'a fait et qu'il l'a résolu par l'idée, qui se fait jour 
aussi chez Théophraste, de l'influence générale des choses célestes 
sur les choses terrestres, influence dont témoigne surtout Γ « astro- 
météorologie ». S'il s'est posé le problème des statues divines, il a 
dû le résoudre d'une manière analogue. Orr des fragments nous 
attestent qu'il a cru aux statues divines. Il faut donc bien admettre 
qu'il a précédé les Néo-Platoniciens dans leur explication ; on peut 
lui appliquer sans réserves, sinon toujours le vocabulaire du résumé 
de Jamblique, du moins l'essentiel de ses idées. 

Il faut, du reste, se garder d'attacher trop d'importance à ces 
arguments tirés du vocabulaire, étant donné que nous avons si peu 
conservé de l'œuvre d'Héraclide. La phrase, par exemple, où il est 
dit que « Pythagore parlait avec science du discours intérieur et du 
discours extérieur », peut sembler une allusion manifeste à la 
doctrine généralement considérée comme stoïcienne du λόγος ένδιάθετος 
et du λόγος προφορικός3. Cette distinction, qu'on trouve chez Plu- 
tarque, chez Sextus Empiricus, chez Heraclite, l'auteur des 
Allégories homériques, n'est-elle point par Porphyre explicitement 
rapportée aux Stoïciens4? Mais Zeller convient lui-même que 

1. Proclus, in Timaeum, III, 150, 28 D ; cf. Pfeiffer, op. laud, p. 48-50. 
2. Pfeiffer, Ibid. Aristote lui donnait déjà l'exemple dans une certaine mesure (Meteorohg., 

I, 2, p. 339 a, 19 et suiv.) ; cf. Pfeiffer, p. 47. 
3. Zeller, Die Phüosophie der Griechen, III, 3e édition, p. 67. 
4. Plutarque, p. 777 ; Heraclite, c. 72, p. 442 ; Sext. Emp., VIII, 275 ; cf. aussi de 

nombreux passages de Philon. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 349 

l'idée, sinon les termes techniques de προφορικός et ένδιάθετος} se 
trouve déjà chez Platon et chez Aristote1. Mais il y a mieux : le 
texte de Théon de Smyrne, cité à tort par Zeller parmi ceux qui 
attribuent cette doctrine aux Stoïciens. Théon de Smyrne oppose 
sur cette question les Péripatéticiens aux νεώτεροι. Mais c'est 
seulement pour le mot προφορικός qu'il attribue à ces derniers. Quant au 
mot ένδιάθετος, il l'attribue formellement aux « Péripatéticiens2 ». 
Or, par une rencontre qui ne peut être due au hasard, puisque à 
l'époque de Jamblique le terme de προφορικός était d'un usage 
courant, cependant le mot d'èvSiâôîxoç figure seul dans notre 
texte, et pour rendre l'idée du discours « extérieur » notre résumé 
se sert d'une périphrase qui est à peu près celle dont use Aristote 
dans le texte cité pat Zeller. Le vocabulaire, ici, loin de fournir 
un argument défavorable, pourrait donc être invoqué à l'appui de 
notre thèse. 

Des objections d'un autre ordre pourraient être faites à notre 
thèse : elles viseraient la chronologie des divers événements qui 
seraient mis en rapport dans Y Abaris. Héraclide a-t-il pu imaginer 
de faire se rencontrer Pythagore, Abaris et Phalaris à une date qui 
est fixée par la mort de ce dernier 3? Il faut pour cela adopter pour 
la vie de Pythagore des dates relativement anciennes. Quant à 
Abaris, la plus grande liberté semble avoir régné pour la date de 
son existence et ses voyages 4. Notre réponse nous sera fournie par 
M. I. Lévy5. Héraclide s'est fort intéressé à l'histoire de Sicile. Il a 
très bien pu avec d'autres mettre Pythagore en rapport avec ce 
pays. Et M. Lévy a, par ailleurs, montré qu'il faut faire remonter 
jusqu'à l'époque hellénistique la rencontre, au premier abord un 
peu surprenante, de Pythagore, Phalaris et Abaris6. Ajoutons que 

1. Aristote, Anal, post, I, 10, 766-24 : où προς τον Ιξω λόγον, άλλα προς τον Ιν τί) 
2. C. 18 (ρ. 72-73 Hiller). Les Péripatéticiens se servent du mot λόγος dans un grand 

nombre de sens, à la différence des Platoniciens, qui n'en usent que dans quatre acceptions. 
Et.il cite 3 τε μετά φωνής προφορικός ύπο τών νεωτε'ρων λεγόμενος και ό ένδιάθετος και 
κ. τ. λ. Le terme seul de προφορικός (et non pas même l'idée) est rapporté aux νεώτεροι. 
Les « Péripatéticiens » en question sont antérieurs aux νεώτεροι, qui ont introduit le mot de 
προφορικός. Ceci nous oblige à remonter plus haut qu'Heraclite, le premier à l'employer, 
6'est-à-dire plus haut que le ne siècle av. J.-C. (et que Philon). Ces Péripatéticiens ne sont 
donc pas les contemporains de Théon, comme le veut Boll, Stud. über. Claud. Ptolem., p. 85. 

3. Vers 554 selon Busolt, Griech. Gesch., I, p. 423. 
4. D'après Pindare (frgt 270), c'est un contemporain de Crésus. Pour Hàrpocration 

d'Hippostrates, il appartient à la 3e Olympiade (768) ; pour d'autres à la 28e (696)... Dans 
la Ckronol. d'Eusèbe, il est contemporain de Crésus, Olymp. 53 (568) et Olym. 82 (449). 
Cf. Bethe, art. Abaris, in PW. 

5. Légende..., p. 59. 
6. Ibid., p. 60 : «... la mention d'Abaris par Hippostratos, historien de la Sicile, qui fixe 

la date de l'Hyperboréen à la 53e Olympiade, époque de l'avènement de Phalaris, paraît 



350 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

tout ce que nous savons d'Héraclide ne montre pas en lui un 
homme que des questions de chronologie dussent préoccuper. On 
voit assez bien comment il a conçu l'idée dramatique de YAbaris. 
Pythagore le Sage est entré en opposition avec Phalaris le Tyran, 
dans son imagination, avant qu'il se soit préoccupé, si même il s'en 
est préoccupé, de fonder sur l'histoire de Sicile et sur la chronologie 
son dialogue. 

On pourra nous faire encore remarquer que la date des deux 
événements mentionnés dans les fragments du Sur la justice ne permet 
guère de supposer que Pythagore puisse les raconter dans un 
discours tenu en 554. A ceci nous pourrions répondre que Pythagore 
est trop visiblement le porte-parole de l'auteur, pour que celui-ci 
se soit beaucoup inquiété de lui faire tenir des propos anachroniques 
ou non. Mais nous ferons remarquer d'abord que de ces événements 
l'un se rapporte à Sybaris et l'autre à Milet et qu'une 
vraisemblance au moins est. sauvegardée : celle des lieux, puisque 
Pythagore emprunte ses exemples aux deux pays qu'il connaît le mieux, 
la Grande-Grèce et l'Ionie. Et nous remarquerons qu'il n'y a pas 
anachronisme à supposer chacun de ces événements connu de 
Pythagore, mais seulement à les supposer tous deux ensemble 
connus de lui. Expliquons-nous. La prise de Sybaris, consécutive 
à la chute du tyran Télys, est de 510 *. Toute cette histoire est, par 
ailleurs, mise expressément en rapport avec Pythagore2. Mais 
c'est évidemment dans les systèmes chronologiques qui font vivre 
Pythagore dans la seconde moitié du vie siècle. Par contre, les 
événements concernant Milet se rapportent à une période que 
Busolt étend de 580 à 540 et sont, eux, en harmonie chronologique 
avec la thèse qui fait vivre Pythagore assez tôt pour qu'il puisse 
rencontrer Phalaris 3. Si l'on admet que ce qui a inspiré sa thèse à 
Héraclide, c'est non l'histoire, mais les nécessités de son œuvre, on 
comprend fort bien qu'il n'ait pu s'empêcher par ailleurs de 
l'oublier et de prêter à son Pythagore de 550 environ la connaissance 
de faits que le Pythagore — plus généralement connu — pouvait 
avoir. Ayant ainsi réduit et expliqué l'anachronisme, nous n'avons 
peut-être plus à nous en émouvoir. 

Ainsi, ces objections ne nous semblent pas prévaloir sur les argu- 

indiquer que l'histoire de Pythagore, Abaris et Phalaris remonte à l'époque hellénistique. » 
Cf. Recherches..., p. 119, n. 4. 

1. Busolt, II, 2e édition, p. 770. 
2. Ibid. 
3. Ibid., p. 432. 



SUR l' « ABARIS » d'hÉRACLIDE LE PONTIQUE 351 

ments que nous avons proposés plus haut et qui nous ont induit à 
voir dans Jamblique, Vie de Pythagore, 215-218, le résumé du 
dialogue de YAbaris lui-même identifié au Sur la justice. Chemin 
faisant, nous avons été amené à étudier la doctrine que contiendrait 
cette œuvre du Pontique. En rapprochant de ces pages les 
fragments attestés d'Héraclide, nous avons vu surgir devant nos yeux 
une philosophie bien singulière, si l'on peut encore lui donner ce 
nom. Ce n'est pas assez de voir avec Erich Frank dans cet écrivain 
« un aimable vulgarisateur ». Presque tout ce qui caractérise le 
mysticisme néo-platonicien par son côté le plus populaire se trouve 
déjà chez lui plus que préfiguré : pythagorisme, influences 
orientales, croyance à la mantique, goût des prodiges. Voilà de quoi 
déconcerter chez un élève de l'Académie. Mais un tel étonnement 
est salutaire. Il nous montre combien, chez ceux mêmes qui avaient 
reçu ces enseignements uniques, leur part la plus haute restait 
incomprise. Un Speusippe, un Xénocrate sont de meilleurs élèves ; 
mais même chez eux on retrouverait plus d'un des traits qui nous 
frappent chez Héraelide. C'est au lendemain même de la mort de 
Platon que commence le Néo-Platonisme. La nouvelle Académie en 
interrompra un moment le cours ; mais quand la génération de Po- 
sidonius (nous évitons à dessein de dire Posidonius) reviendra à ce 
« mysticisme », elle ne pourra guère être plus infidèle à l'esprit 
véritable de Platon qu'Héraclide l'avait été trois siècles auparavant1. 

Pierre BOYANCÉ. 

APPENDICE 

Jamblique, Vie de Pythagore : 

(215) ... (Πολλά μεν ουν τούτων εχοι τις ácv λέγειν τεκμήρ'.α και πολλάκις 
αύτω κατορθωθέντα), μέγιστα δε πάντων εστί τα xpbç Φάλαριν αύτω μετά 
παρρησίας ανυπόστατου ρηθέντα τε και πραχθέντα. "Οτε γαρ υπο Φαλάριδος του 
ωμότατου τών τυράννων κατείχετο, και συνέμιξεν αύτω σοφός άνήρ Ύπερβόρεος 
το γένος, "Αβαρις τουνομα, αύτοΰ τούτου ένεκα άφικόμενος του συμβαλεΐν αύτω, 
λόγους τε ήρώτησε καί μάλα 'ιερούς, περί αγαλμάτων και της δσίωτάτης 
θεραπείας και της τών θεών προνοίας, τών τε κατ' ούρανον δντων καί τών περί την 
γήν περιστρεφόμενων, άλλα τε πολλά τοιαύτα έπυθετο. (216) Ό δε 
Πυθαγόρας, οίος ήν, ένθε'ως σφόδρα καί μετ' αληθείας πάσης άπεκρίνατο και πειθούς, 
ώστε προσαγαγέσθαι τους άκούοντας. Τότε e Φάλαρις άνεφλέχθη μεν υπό όργης 

1. Qu'il nous soit permis de remercier notre eminent collègue M. Daudin, dont la vigilante 
censure nous a préservé de quelques erreurs. Les critiques qu'il a bien voulu nous faire nous 
ont été très précieuses, et notre plus vif désir serait d'en avoir mieux su profiter. 



352 REVUE DES ÉTUDES ANCIENNES 

προς τον έπαινοΰντα Πυθαγοραν "Αβαριν, ήγρίαινε δε και προς αυτόν τον Πυθα- 
γόραν, έτόλμα δε.προς τους θεούς αυτούς βλασφημίας δεινας προφέρειν καί 
τοιαύτας, οίας αν εκείνος εϊπεν. Ό δ' "Αβαρις προς ταύτα ώμολόγει ¡Λεν χάριν ΙΙυ- 
θαγόρα, μετά δέ τούτο έμάνθανε παρ' αύτοΰ περί του ουρανόθεν ήρτήσθαι και 
οίκονομεΐσθαι πάντα άπ! άλλων τε πλειόνων καί άπο της ενεργείας των ιερών, 
πολλού τε Ιδεί γόητα νομ,ίζειν Πυθαγοραν τον ταύτα παιδεύοντα, ώστε και αυτόν 
έθάυμαζεν ώς αν θεον υπερφυώς. Προς ταΰτα Φάλαρις άν/,ρει μέν την μαντείαν, 
άν/,ρεί δε και τα έν τοί'ς ίεροΐς δρώμενα περιφανώς. (217) Ό δε "Aêaptç με- 
τήγε τον λόγον άπο τούτων έπι τα πασι φαινόμενα έναργώς, και άπο τών έν 
άμηχάνοις, ήτοι πολέμοις άτλήτοις ή νόσοις άνιάτοις η καρπών φθοραΐς η 
λοιμών φοραΐς ή άλλοις τισι τοιούτοις παγχαλέποις και άνηκέστοις, παραγινομένων 
δαιμονίων τίνων και θείων ευεργετημάτων έπειρατο συμπείθειν ώς εστί θεία 
πρόνοΓα, πασαν ελπίδα άνθρωπίνην και δύναμιν υπεραίρουσα. Ό δε Φάλαρις 
ήν/]σχύντει προς ταΰτα και άπεθρασύνετο. Αύθις ουν δ Πυθαγόρας, ΰποπτεύών 
μεν, οτι Φάλαρις αυτω ράπτοι θάνατον, δμως δε είδώς, ώς ούκ εΓη Φαλάριδι 
μόρσιμος, εξουσιαστικός έπεχείρει λέγειν. (218) Άπιδών γαρ προς τον "Αβα- 
ριν εφη, οτι ούρανόθεν ή διάβασις εις τε τα αέρια και επίγεια φέρεσθαι πέφυκε, 
και ετι περί της προς τον ουρανον ακολουθίας πάντων διεξήλθε γνωριμώτατα 
τοις πασι, περί τε της έν τη ψυχή αυτεξουσίου δυνάμεως αναμφισβητήτως 
απέδειξε, και προϊών περί της του λόγου και του νου τελείας ενεργείας έπεξήλθεν 
ίκανώς, και Ιπειτα μετά παρρησίας περί τυραννίδος τε και τών κατά τύχην 
πλεονεκτημάτων πάντα>ν, αδικίας τε και της άνΰρωπίνης πλεονεξίας όλης στε- 
ρεώς άνεδίδαξεν, οτι ούδενός έστι ταΰτα άξια, μετά δε ταΰτα θείαν παραίνεσιν 
έποιήσατο περί του αρίστου βίου και την προς τον κάκιστον άντιπαραβολήν αυ- 
τοΰ προθύμως άντιπαρέτεινε, περί ψυχής τε κ al τών δυνάμεων αυτής και τών 
παθών όπως έχει ταΰτα σαφέστατα απεκάλυψε, και το κάλλιστον πάντων έπέ- 
δειξεν, δτι οί θεοί τών κακών εισιν αναίτιοι και οτι νόσοι και 5σα πάθη 
σώματος ακολασίας έστι σπέρματα, περί τε τών κακώς λεγομένων έν τοις μύθοις διή- 
λεγξε τους λογοποιούς τε και ποιητάς, τον τε Φάλαριν μετελέγχων ένουθέτει, 
καί την του ούρανοΰ δύναμιν οποία τίς έστι και όση δί έργων έπεδείκνυε, περί τε 
της κατά νόμου κολάσεως ώς είκότως γίνεται τεκμήρια πολλά παρέθετο, περί τε 
της διαφοράς άνθρ(όπων προς τα άλλα ζώα παρέδειξε περιφανώς, περί τε τοΰ έν- 
διαθέτου λόγου και τοΰ εξω προϊόντος επιστημονικώς διεξήλθε, περί τε νου και 
της άπ' αύτοΰ κατιούσης γνώσεως απέδειξε τελείως, ηθικά τε άλλα πολλά έχό- 
μενα τούτων δόγματα. (219) Περί δε τών έν τω βίω χρηστών ώφελψ.ώτατα 
έπαίδευσε, παραινέσεις τε σύμφωνους τούτοις συνήρμοσεν επιεικέστατα, 
απαγορεύσεις τε ών ου χρή ποιεΐν παρέθετο, και το μέγιστον, τών καθ' είμαρμένην 
καί κατά νουν δρωμένων την διάκρισιν έποιήσατο [και τών κατά πεπρωμενην 
και καθ' είμαρμένην] , περί δαιμόνων τε πολλά και σοφά διελέχθη και περί 
ψυχής αθανασίας. 



ABARIS LE SCYTHE, poète épique du VIe av. 

 

Sommaire 

Apollonios Dyscole, Histoires merveilleuses, 6  

Scholies à Aristophane, Cavaliers, 725  

Clément d’Alexandrie, Stromata, I.21e  

Diodore, II.47  

Grégoire de Naziance, Eloge funèbre de Basile, 21.4 

Scholia on Gregory of Nazianzus, Cat. Bibl. Bodl. p.51 

Harpocration (Phot. Berol.) s.v. ῎Αβαρις 

Hérodote IV.36  

Himerius, Discours, 25 

Jamblique, Vie de Pythagore, 19 

Jamblique, Vie de Pythagore, 28  

Jamblique, Vie de Pythagore, 32 

Jamblique, Vie de Pythagore, 36 

Julien, Lettre au Sénat et au peuple d’Athènes, 1 

Lycurgue, Contre Ménésaichmos, F5a  

Nicomaque de Gérasa  

Nonnos, Dionysiaques, XI 

Nonnos, Narrations, 7 

Origène, Contre Celse, III 

Pausanias III.13.2  

Philodemos, On Piety (Περὶ εὐσεβείας) 4688-4707 Obbink  

Philostrate, Vie d’Apollonios de Thyane, VII.10 

Pindare, F270 Maehler   

Platon, Charmide, 158b  

Plutarque, Sur la manière de lire les poètes, 14e  

Porphyre, Vie de Pythagore, 28-29 

Souda, s.v. Abaris (῎Αβαρις), α 18 Adler1  

Souda, s.v. Pythagoras   

Strabon VII.3.8  

Tzetzes, Chiliades I.640-642 

Anonyme, Peri suntaxeôs ap. Bekk. Anecd. Gr. I p.145  

Anonyme, Peri suntaxeôs ap. Bekk. Anecd. Gr. I p.178  

P. Oxy. 1611, F11.245-248 

 

Testimonia 

 

Biographia 

 

T1. Suda, s.v. Abaris (῎Αβαρις), α 18 Adler2      10th AD 

Σκύθης, Σεύθου υἱός. συνεγράψατο δὲ χρησμοὺς τοὺς καλουμένους Σκυθικούς· καὶ Γάμον 

῞Εβρου τοῦ ποταμοῦ· καὶ Καθαρμούς· καὶ Θεογονίαν καταλογάδην· καὶ ᾽Απόλλωνος ἄφιξιν εἰς 

῾Υπερβορέους ἐμμέτρως. ἧκε δὲ ἐκ Σκυθῶν εἰς Ἑλλάδα. τούτου ὁ μυθολογούμενος ὀι ̈στὸς, †τοῦ 

πετομένου†3 ἀπὸ τῆς Ἑλλάδος μέχρι τῶν Ὑπερβορέων Σκυθῶν, ἐδόθη δὲ αὐτῷ παρὰ τοῦ 

                                                 
1 = BNJ 34 T1 = Kinkel, p.242 
2 = BNJ 34 T1 = Kinkel, p.242 
3 τοῦ πετομένου corruptum (ἐφ’ οὗ πετόμενος ἀφίκετο vel sim.?); Σκυθῶν om. S, fortasse recte, sed cf. 35F1a; ν̄γ̄ GT, κ̄γ̄ S, γ̄ AMB, 

ν ̄ propter haplographiam vel errorem (cf. FGrH 35 F1) omissum.  



Ἀπόλλωνος. ... καὶ Ἄβαριν ἐξ Ὑπερβορέων πρεσβευτὴν ἀφικέσθαι λέγουσι κατὰ τὴν ν ̄γ̄ 

Ὀλυμπιάδα. 

A Scythian, son of Seuthes. Wrote the ‘Scythian’ Oracles, the Marriage of the (River) Hebrus, the 

Purifications, the prose Theogony, and the verse Arrival of Apollo amongst the Hyperboreans. His was the 

legendary arrow on which he flew from Greece as far as the Hyperborean Scythians; it was given to 

him by Apollo. ... and Abaris they say arrived from the Hyperboreans as an old man in the 53rd 

Olympiad (568-565 BC). 

 
The Suda entry, in the part not printed by Jacoby in FGrH, tells the story of the plague, oracle and embassies as in T2. 

It is either confused or corrupt: it is not clear how τοῦ πετομένου fits into the grammar, and the direction of travel, from Greece 

to Scythia, appears to be wrong. The Suda appears to think that ‘Hyperborean’ is an adjective to apply to nations (apparently, 

‘far-northern’) both here, of Scythians, and in 35 T1, of Arimaspians. If Abaris, who is fictional, arrived in Greece in the time of 

Croisos (T2) or even as specifically as in the 53rd Olympiad (a clear emendation, already applied by some manuscripts), then his 

story, and any of his texts that really existed, must have been created a good generation or two after that. The end of the sixth 

century BC, in the wake of the collection and transcription of texts, notably at Athens (e.g., in the so-called ‘Pisistratean 

recension’ of Homer), seems a useful initial context; cf. also the forgeries of Onomacritos reported by Herodotos (7.6), and the 

emergence of other pseudonymous authors (Musaeus, Orpheus, etc.). 

Jacoby thought the prose theogony a fabrication by Lobon of Argos. Lobon wrote an On the Poets (maybe second 

century BC) which is cited in the context of Thales and Epimenides by Diogenes Laertios (1.34, 112), and in the anonymous Life 

of Sophocles – after emendation, see O. Vox, ‛Lobone de Argo ed Eraclide Pontico’, Giornale Italiano di Filologia 23 (1981), 83-90, at 

83. The modern critical story begins with E. Hiller, ‛Beiträge zur griechischen Literaturgeschichte’, RhM 33 (1878), 518-29, who 

saw Lobon as desperate to reconstruct the literary activity of the Sages (e.g., Thales) and perhaps even concerned to parody 

Callimachos’ methods (Vox, 'Lobone', 83), complete with line-counts and samples. Then W. Crönert, ‛de Lobone Argivo’, 

Χάριτες F. Leo (Berlin 1911), 123-45, refined the thesis of Hiller, noting the key features of Lobon’s activity, for instance the 

ascription to these ancient poets of works in prose (Vox, 'Lobone', 83-4). 

Holy men in the archaic age who performed miracles (like the cleansing of Sparta by Abaris, Iamblichos, Pythagorean 

Life, 92), according to M.L. West, Hesiod: Theogony (Oxford 1966), 15, were almost expected to have written a theogony. 

However, it appears to be more specific than that: the work of Lobon systematically invented these titles for legendary authors 

and characteristically added a prose work to the list (Vox, 'Lobone', 84). On the other hand, as in the case of Ptolemy Chennos 

(see commentary on BNJ 56 F1b), we should not see Lobon as entirely a free agent acting without authority. A significant part of 

his inventions may go back to Heracleides Ponticos (Vox, 'Lobone', 85-87). Jacoby also gradually retreated from the view that 

Abaris, or at least his Theogony, might be viewed as invented by Lobon (cf. his Addenda to FGrH authors 34 and 35). 

 

T2. Harpocration (Phot. Berol.) s.v. ῎Αβαρις = BNJ 34 T2    2nd AD 

Ἄβαρις · ὄνομα κύριον4 ·<Λυκοῦργος ἐν τῶι Κατὰ Μενεσαίχμου>. λοιμοῦ γάρ φασι κατὰ 

πᾶσαν τὴν οἰκουμένην γεγονότος, ἀνεῖλεν ὁ ᾽Απόλλων μαντευομένοις ῞Ελλησι καὶ βαρβάροις 

τὸν ᾽Αθηναίων δῆμον ὑπὲρ πάντων εὐχὰς ποιήσασθαι· πρεσβευομένων δὲ πολλῶν ἐθνῶν πρὸς 

αὐτούς, καὶ ῎Αβαριν ἐξ ῾Υπερβορέων πρεσβευτὴν ἀφικέσθαι λέγουσιν. ὁ δὲ χρόνος ἐν ὧι 

παραγέγονε, διαφωνεῖται· ῾Ιππόστρατος μὲν γὰρ κατὰ τὴν <ν>γ αὐτὸν ὀλυμπιάδα λέγει 

παραγενέσθαι, ὁ δὲ Πίνδαρος κατὰ Κροῖσον τὸν Λυδῶν βασιλέα, ἄλλοι δὲ κατὰ τὴν κα 

ὀλυμπιάδα. 

Abaris. A proper name. <Lycourgos in his speech Against Menesaichmos [F14.5b Conomis] (is a 

source)> They say that when plague occurred throughout the entire inhabited world, Apollo gave a 

response to the Greeks and barbarians who consulted his oracle that the Athenian demos should pray 

on behalf of all. Many peoples sent ambassadors to them, and they say that Abaris an ambassador 

arrived from the Hyperboreans. But there is disagreement about when this happened. For 

Hippostratos [FGrH 568 F4] says that it took place during the 53rd Olympiad (568/5 BC). But Pindar 

[F270 Snell] says it was when Croisos was King of the Lydians (c. 560-546 BC), but other authors say in 

the 21st Olympiad (696/3 BC). 

 
I have added this testimonium as it includes what is probably the earliest mention of Abaris, by Pindar (H. Maehler, 

Pindari carmina cum fragmentis8 2 (Leipzig 1989) F270), and an indication of the supposed date of his arrival in Greece (time of 

Croisos). This clearly supports the emendation of the numeral for the Olympiad in the text of the Suda (T1). On the date, see 

further Jacoby on Hippostratos, FGrH 568 F4.  

 

                                                 
4 Theodoridis (Photios) Conomis (Lykurgos) Keaney Dindorf; omitted Jacoby 



Chronologie 

 

Pindare, F270 Maehler  = F283 Bowra = F390 Turyn = Harpocration, s.v. Abaris = 6A4 Colli 

   5th BC 

 … Abaris survint au temps de Crésus, roi des Lydiens. 
 

La figure d’Abaris, à propos de laquelle le témoignage de Pindare est le plus ancien, est également établie 

historiquement, mais elle est ponctuée d’ajouts mythiques.  

La détermination chronologique de Pindare renvoie à la moitié du VIe siècle av. J.C. (la prise de Sardes date de 556 av. 

J.C.), mais Rohde II.91.1 voudrait avancer un peu la vie d’Abaris (cf. Souda, s.v. Abaris). Elle s’écoulerait ainsi entre la fin du VIIe 

et la moitié du VIe siècle. L’arrivée d’Abaris, qu’évoque le fragment, survient chez les Hyperboréens : cf. Hérodote, IV.36 ; 

Platon, Charmide, 158b ; Lycurgue, F5a ; Souda, s.v. Abaris. 

 

Tzetzes, Chiliades I.640-642 

Stesichorus was a lyric poet and his daughters as well. His homeland was Himera, a city of 

Sicily. He was contemporaneous with Abaris and Pythagoras. 

 

Mode de vie 

 

Voyage en Grèce 

 

Hérodote IV.36 = 6A6 Colli         5th BC 

Car je ne relate pas les propos concernant Abaris, dont on dit qu’il serait Hyperboréen, selon 

lequel il promena par toute la terre la flèche, sans prendre aucune nourriture. 
 

Il est inutile de rappeler que la flèche est un des symboles dominants d’Apollon. Le témoignage d’Hérodote qui 

précise qu’Abaris « promena » la flèche trouve une confirmation passablement ancienne dans un fragment de Lycurgue (F5a). Je 

suis d’accord avec Rohde pour considérer cette tradition non seulement comme plus ancienne, mais également plus digne de foi 

que celle selon laquelle Abaris volait « chevauchant » une flèche (bien qu’aujourd’hui certains la préfèrent, cf. par ex. Dodds Irr. 

161,33 : cette dernière version a été vraisemblablement inventée par Héraclide du Pont (qui créa un Abaris entièrement 

fabuleux). 

 

Lycurgue, Contre Ménésaichmos, F5a = Harpocration, s.v. Abaris = 6A8 Colli   4th BC 

Abaris, après qu’il eut été possédé du dieu, il parcourut la Grèce avec une flèche, et prononça 

des oracles et discours divinatoires. L’orateur Lycurgue rapporte, dans le discours Contre 

Ménésaichmos, qu’Abaris, lors d’une famine chez les Hyperboréens, partit et devin le mercenaire 

d’Apollon. Après qu’il eut appris de lui les réponses oraculaires, il parcourut la Grèce, tenant la flèche, 

symbole d’Apollon, et rendit des oracles. 

 
 Ce témoignage du IVe av. J.C. concernant Abaris précise qu’il quitta les Hyperboréens à cause d’une famine (cf. 

également Souda, s.v. Abaris) et il ajoute explicitement – chose plus importante – que l’activité d’Abaris à travers la Grèce avait 

été celle d’un devin. 

 

Nonnos, Narrations, 7 

Abaris était Hyperboréen ; cette nation vit à l'extrémité de la Scythie, la plus rapprochée du 

pôle. Abaris, devenu un être surnaturel, fit tout le tour de la Grèce sur une flèche ; et, en cette qualité, 

il y fit entendre des oracles et des prophéties. Le rhéteur Lycurgue en parle, et dit que pendant la peste 

qui régna chez les Hyperboréens, Abaris vint en Grèce, se mit à la solde d'Apollon, apprit de lui l'art 

de la divination, et garda ensuite la flèche, qui est le symbole de ce dieu. 

 

Souda, s.v. Abaris = 6B5 Colli        10th AD 

On rapport qu’au moment où une épidémie ravageait l’ensemble de la terre habitée, Apollon, 

aux Grecs et aux barbares venus consulter l’oracle, répondit que le peuple athénien devait faire un 

vœu au nom de tous. Et comme de nombreux peuples envoyaient des ambassadeurs auprès des 



Athéniens, on dit qu’Abaris fut l’envoyé des Hyperboréens, au cours de la cinquante-troisième 

olympiade [568-565]. 

 
 Le témoignage de la Souda intègre l’information de Lycurgue (F5a), mais l’exactitude du récit ne saurait être vérifié. 

 

Diodore, II.47  

On prétend même que plusieurs Grecs sont venus visiter les Hyperboréens, qu'ils y ont laissé 

de riches offrandes chargées d'inscriptions grecques, et que réciproquement, Abaris, l'Hyperboréen, 

avait jadis voyagé en Grèce pour renouveler avec les Déliens l'amitié qui existait entre les deux 

peuples.  

 

Pausanias III.13.2  

(A  Sparte) En face de l’Aphrodite Olympienne, est le temple de Coré Soteira, fille de Déméter, 

temple érigé, dit-on, par Orphée de Thrace, ou, suivant d'autres, par Abaris, venu du pays des 

Hyperboréens.  

 

Origène, Contre Celse, III 

Cela étant n'y a-t-il pas toute sorte de raisons de conclure que Jésus, qui a réussi dans une telle 

entreprise, était accompagné d'une puissance vraiment divine, mais qu'il n'y a rien eu de divin, ni 

dans Aristée, quelque commandement qu'Apollon ait fait de le mettre au rang des dieux, ni dans ces 

autres dont Celse nous parle ? Il dit que « personne ne prend pour Dieu l'Hyperboréen Abaris, quoi 

qu'il eût le privilège de fendre les airs avec la même vitesse que sa flèche. » Mais il ne faut pas s'en 

étonner; car à quel dessein la Divinité aurait-elle donné à cet Abaris un pareil privilège? Quel usage en 

pouvait-il faire pour le bien des autres hommes ou pour le sien propre, quand j'accorderais que ce 

n'est point là une fable, mais que c'est l'effet de quelque cause surnaturelle ? 

 

Grégoire de Naziance, Eloge funèbre de Basile, 21.4 

Car à quoi bon citer la flèche d'Abaris l'Hyperboréen ou Pégase l'Argien, pour qui il fut moins 

grand d'être transportés à travers les airs, que pour nous de nous élever à Dieu l'un par l'autre, et l'un 

avec l'autre. 
Résumé par la Souda, s.v. Abaris. 

 

Scholia on Gregory of Nazianzus, Cat. Bibl. Bodl. p.51 

῎Αβαρις ἔνθους γενόμενος κύκλωι περιήιει μετὰ βέλους τὴν ῾Ελλάδα, καὶ χρησμούς τινας 

ἔλεγε καὶ μαντείας. ὁ δὲ ῥήτωρ Λυκοῦργος ἐν τῶι Κατὰ Μενεσαίχμου φησίν, ὅτι λιμοῦ γενομένου 

ἐν τοῖς ῾Υπερβορέοις ἐλθὼν ὁ ῎Αβαρις ἐμισθώτευσε τῶι ᾽Απόλλωνι, καὶ μαθὼν χρησμοὺς παρ᾽ 

αὐτοῦ, σύμβολον ἔχων τὸ βέλος τοῦ ᾽Απόλλωνος περιήιει ἐν τῆι ῾Ελλάδι μαντευόμενος. 

Abaris, inspired by the god, made the rounds of Greece while holding an arrow and recited 

some oracles and prophesies. The orator Lycourgos in his Against Menesaichmos says that when famine 

befell the Hyperboreans, Abaris came and hired out to Apollo, and once he had learned oracles from 

him, with the arrow of Apollo as a token, proceeded to tour Greece giving oracles (F14.5a Conomis). 

 
An essential element of Delian cult, the story of the Hyperboreans provided a mythical precedent for the official 

theoria (or pilgrimage) to the island. Herodotos (4.32-5) gives us the itinerary followed by the bearers of the Hyperborean gifts as 

they made their way to Delos: first to Dodona, then across the Malian gulf to Euboia, Carystos, Tenos (not Andros, as Herodotos 

states), and finally Delos. So important was this rite for Delos’s cult and myth that the Athenians invented an alternative route 

whereby the gifts arrived at Prasiai (a deme on the eastern coast of Attica) before completing the final leg of the journey to Delos 

(Pausanias 1.31.2). In classical times, an Athenian theoria may actually have originated at Prasiai, possibly in an attempt to 

emulate the Hyperborean route to the island. For the Athenian theoria to Delos, see F6 with commentary. 

The stop at Athens prior to arrival at Delos was obviously part of the Athenian re-working of the myths related to the 

sacred island, which only intensified during the period of Athenian control. Bruneau Ph., Recherches sur les cultes de Délos à 

l’époque hellénistique et à l’époque imperial, Paris, 1970, 42-4, argued that the alteration of the route in order to introduce an 

Athenian locality dates to the second Athenian purification of Delos in 426/5. The Atthidographer Phanodemos (BNJ 325 F2, 

with Jacoby’s commentary) may have also discussed the route in an attempt to mark Athens as a key stage of the itinerary. 



Therefore Lycourgos’s interest in the Hyperboreans in the context of a ‘Delian’ oration is readily intelligible (and thus I cannot 

follow Conomis N., ‘Notes on the Fragments of Lycurgus’, Klio 39, 1961, 146: ‘it is highly improbable that Lycurgus touched 

upon the whole story of the Hyperboreans in general’). 

But what about Abaris? Abaris was a legendary sage from the north, who traveled in Greece, giving oracles and/or 

curing people (BNJ 34). The principal ancient source is Herodotos, who, though declining to give full details, states that Abaris 

was a Hyperborean traveling the world while fasting and carrying an arrow (4.36; see also Harpocration, s.v. Ἄβαρις; Suda, s.v. 

Ἄβαρις (α 18 Adler); and Σ Aristophanes, Knights 729). Widely divergent dates for Abaris, however, are recorded by 

Harpocration: the 3rd Olympiad (768-65, Hippostratos, BNJ 568 F4); the 21st Olympiad (696-93, see commentary on BNJ 34 T1); 

and the reign of Croesus (560-46, Pindar, F270 Snell-Maehler). Be that as it may, Lycourgos motivates Abaris’s arrival to Greece 

by famine (limos) among the Hyperboreans. Since a famine (aphoria) also provides Lycourgos’s explanation for the use at Athens 

of the ‘suppliant-branch’ called the eiresione (F1a and F1b), Abaris himself could be linked with Athens and specifically with the 

aetiology for the festival Pyanopsia, which, according to Lycourgos, was celebrated in order to escape a famine (see 

commentary on F 1a). Abaris could be linked with this first festival and dedication of the eiresione to Apollo. But Harpocration 

(and Suda) provide a somewhat different story: when plague befell both Greeks and barbarians alike, Apollo’s oracle declared 

that the Athenians should make prayers on behalf of all. ‘Thus many peoples sent ambassadors to them, and Abaris, they say, 

came as ambassador of the Hyperboreans’. 

Since Lycourgos is re-working Athenian myths, another possibility is that he tailored the story of Abaris in such a 

way that the Athenians could be represented as praying on behalf of all Greeks and even barbarians and thus be cast as saviours 

of the entire world – a world, moreover, with Athens at its centre. Such an Atheno-centric portrayal would be in line with other 

strands of Athenian tradition, such as the myth of the hero Triptolemos, in which Athens is made to appear as the place where 

grain (and therefore civilization) originated. At the same time, Lycourgos may have also attempted to downplay the importance 

of the Hyperboreans. According to our fragment, Abaris is not a ‘sage from the north’, but a visitor who learns the art of 

prophecy from Apollo in Greece (see Humphreys S., ‘Lycurgus of Boutadai: an Athenian aristocrat’, in The Strangeness of Gods: 

Historical Perspectives on the Interpretation of Athenian Religion, Oxford, 2004, 102). 

On the Hyperboreans and their gifts to Delos, see also Callimachos, Hymn to Delos 267-94. Secondary literature 

includes Tréheux J., ‘La réalité historique des offrandes hyperboréennes’, in Mylonas G.E. & Raymond D. (eds.), Studies 

Presented to David Moore Robinson 2, St. Louis, 1953, 758-74; Parke H.W., The Oracles of Zeus, Dodona, Olympia, Ammon, Oxford, 

1967, Appendix 3, 279-86; Bruneau Ph., Recherches, 38-48, with a collection of the testimonia; Bridgman T., Hyperboreans: Myth 

and History in Celtic-Hellenic Contacts, London, 2005; and Chankowski V., Athènes et Délos à l’époque classique: recherches sur 

l’administration du sanctuaire d’Apollon délien, Athènes, 2008, 106-8. Accounts of the 370s at Delos mention the gifts of the 

Hyperboreans, implying that these gifts were considered real in historical times (τὰ ἐξ Ὑ]περβορέων ἱερά: ID 100.49; see also 

ID 104[3].A8). For Abaris, see Lesky A., A History of Greek Literature, London, 1966, 158-9; and Gottschalk H.B., Heraclides of 

Pontus, Oxford, 1980, 123-6. 

 

Nonnos, Narrations, 7 

« Abaris était Hyperboréen ; cette nation vit à l'extrémité de la Scythie, la plus rapprochée du 

pôle. Abaris, devenu un être surnaturel, fit tout le tour de la Grèce sur une flèche ; et, en cette qualité, 

il y fit entendre des oracles et des prophéties. Le rhéteur Lycurgue en parle, et dit que pendant la peste 

qui régna chez les Hyperboréens, Abaris vint en Grèce, se mit à la solde d'Apollon, apprit de lui l'art 

de la divination, et garda ensuite la flèche, qui est le symbole de ce dieu. » 

 

Nonnos, Dionysiaques, XI 

On t'a parlé de cet Abaris que ce même Phoibos lança dans la carrière des airs sur une flèche 

ailée et voyageuse. 

 

Philostrate, Vie d’Apollonios de Thyane, VII.10 

Comme il faisait ces réflexions et s'apprêtait à écrire au proconsul d'Asie pour donner l'ordre 

de se saisir d'Apollonios et de le mener à Rome, celui-ci prévit tout, selon sa coutume, et grâce à ses 

facultés surnaturelles. Il dit à ses amis qu'il avait à faire un voyage secret. Cela fit penser au vieil 

Abaris, et l'on crut qu'Apollonios allait entreprendre quelque voyage de ce genre5. 

 

Himerius, Discours, 25 

 They relate, that Abaris the Sage was by nation a Hyperborean, become a Grecian in speech, 

and resembling a Scythian in his habit and appearance. Whenever he moved his tongue, you would 

imagine him to be someone out of the midst of the Academy or very Lyceum. (…) Abaris came to 

                                                 
5 Ce personnage mythique des régions hyperboréennes est représenté comme un prêtre d'Apollon, qui avait reçu de son dieu le 

don singulier de traverser les airs sur une flèche, et qui fit ainsi de nombreux voyages. 



Athens, holding a bow, having a quiver hanging from his shoulders, his body wrapt up in a plad, girt 

about his loins with a gilded belt, and wearing trowzers reaching from the soles of his feet to his 

waste. (. . .) He was affable and pleasant in conversation, in dispatching great affairs secret and 

industrious, quicksighted in present exigences, in preventing future dangers circumspect, a searcher 

after wisdom, desirous of friendship, trusting indeed little to fortune, and having everything trusted 

to him for his prudence. 

 

Scholies à Aristophane, Cavaliers, 725 = Kinkel, p.242 

 Abaris phasi ton Huperboreion elthonta theôron eis tên Hellada, Apollôni thêteusai, kai houtô 

suggrapsai tous chrêsmous tous nun prosagoreuomenous Abaridos. 
Abaris, Hyperboréens, Grèce, Apollon 

Cf. Apollonios, Hist. Mirab. 4. 

 

Incantations 

 

Platon, Charmide, 158b = 6A7 Colli        4th BC 

Si tu es déjà en possession de ta propre maîtrise, comme l’affirme Critias ici présent, et si tu as 

à suffisance ce contrôle, alors tu n’as nul besoin des incantations de Zalmoxis ni de celles d’Abaris 

l’Hyperboréen, et je puis te donner tout de suite sans incantation le remède contre le mal de tête ; mais 

si tu crois encore avoir besoin de ces incantations, il faut les faire avant de te donner le remède.  

 
Le témoignage de Platon ajoute l’attribution de la magie à Abaris. 

 

Faiseur de miracles 

 

Clément d’Alexandrie, Stromata, I.21e  

Le grand Pythagore se livra toujours à l'étude de la divination, et eut foi dans les oracles de cet 

art. Il en fut de même d'Abaris l'Hyperboréen, d'Aristée de Proconnèse, du Crétois Épiménide qui vint 

à Sparte, et du Mède Zoroastre, et d'Empédocle d'Agrigente, et de Phormion de Lacédémone, et de 

Polyaratos de Thasos, et d'Empédotimos de Syracuse, et enfin, et surtout, de l'Athénien Socrate.  

 

Apollonios Dyscole, Histoires merveilleuses, 6  

À Épiménide, Aristéas, Hermotime, Abaris et Phérécyde a succédé Pythagore (...) qui ne 

voulut jamais renoncer à l'art de faiseur de miracles. 

 

Nicomaque de Gérasa  

Marchant sur les traces de Pythagore, Empédocle d'Agrigente, Épiménide le Crétois et Abaris 

l'Hyperboréen accomplirent souvent des miracles semblables. 

 

Disciple de Pythagore 

 

Souda, s.v. Pythagoras          10th AD 

 Then [Pythagoras was taught by] Abaris the Hyperborean and Zares the mage. 

 

Jamblique, Vie de Pythagore, 19 

Generally, however, it should be known, that Pythagoras discovered many paths of erudition, 

but that he communicated to each only that part of wisdom which was appropriate to the recipient's 

nature and power, of which the following is an appropriate striking illustration. When Abaris the 

Scythian came from the Hyperboreans, he was already of an advanced age, and unskilled and 

uninitiated in the Greek learning. Pythagoras did not compel him to wade through introductory 

theorems, the period of silence, and long auscultation, not to mention other trials, but considered him 

to be fit for an immediate listener to his doctrines, and instructed him in the shortest way, in his 



treatise On Nature, and one On the God. This Hyperborean Abaris was elderly, and most wise in sacred 

concerns, being a priest of the Apollo there worshipped. At that time he was returning from Greece to 

his country, in order to consecrate the gold which he had collected to the God in his temple among the 

Hyperboreans. As therefore he was passing through Italy, he saw Pythagoras, and identified him as 

the God of whom he was the priest.  

Believing that Pythagoras resembled to no man, but was none other than the God himself, 

Apollo, both from the venerable associations he saw around him, and from those the priest already 

knew, he paid him homage by giving him a sacred dart. This dart he had taken with him when he had 

left his temple, as an implement that would stand him in good stead in the difficulties that might 

befall him in so long a journey. For in passing through inaccessible places, such as rivers, lakes, 

marshes, mountains and the like, it carried him, and by it he was said to have performed lustrations 

and expelled winds and pestilences from the cities that requested him to liberate from such evils. For 

instance, it was said that Lacedemon, after having been by him purified, was no longer infected with 

pestilence, which formerly had been endemic, through the miasmatic nature of the ground, in the 

suffocating heat produced by the overhanging mountain Taygetus, just as happens with Cnossus in 

Crete. Many other similar circumstances were reported of Abaris. 

Pythagoras, however, accepted the dart, without expressing any amazement at the novelty of 

the thing, nor asking why the dart was presented to him, as if he really was a god. Then he took 

Abaris aside, and showed him his golden thigh, as an indication that he was not wholly mistaken (in 

his estimate of his real nature). Then Pythagoras described to him several details of his distant 

Hyperborean temple, as proof of deserving being considered divine. Pythagoras also added that he 

came (into the regions of mortality) to remedy and improve the condition of the human race, having 

assumed human form lest men disturbed by the novelty of his transcendency should avoid the 

discipline he advised. He advised Abaris to stay with him, to aid him in correcting (the manners and 

morals) of those they might meet, and to share the common resources of himself and associates, whose 

reason led them to practice the precept that the possessions of friends are common. So Abaris stayed 

with him, and was compendiously taught physiology and theology; and instead of living by the 

entrails of beasts, he revea1ed to him the art of prognosticating by numbers conceiving this to be a 

method purer, more divine and more kindred to the celestial numbers of the Gods. Also he taught 

Abaris other studies for which he was fit. 

 

Jamblique, Vie de Pythagore, 28 (135-136) 

It is also a matter of common report that showed his golden thigh to the Hyperborean Abaris, 

who said that he resembled the Apollo worshipped among the Hyperboreans, and of whom Abaris 

was the priest; and that he had done this so that he was not deceived therin. (. . .) The power of 

effecting miracles of this kind was achieved by Empedocles of Agrigentum, Epimenides the Cretan, 

and Abaris the Hyperborean, and these persons performed them in many places. Their deeds were so 

manifest that Empedocles was surnamed a wind-stiller, Epimenides an expiator, and Abaris an air-

walker, because, carried on the dart given him by the Hyperborean Apollo, he passed over rivers, and 

seas and inaccessible places like one carried on air. (. . .) When Abaris performed sacred rites 

according to his customs, he procured a foreknowledge of events, which is studiously cultivated by all 

the Barbarians, by sacrificing animals, especially birds; for they think that the entrails of such animals 

are particularly adapted to this purpose. 

 

Jamblique, Vie de Pythagore, 32 

A Hyperborean sage named Abaris visited him, to convers with him on many topics, 

especially sacred ones, respecting statues and worship, the divine providence, natures terrestrial and 

celestial, and the like. Pythagoras, under divine inspiration, answered him boldly, sincerely and 

persuasively, so that he converted all listeners. This roused Phalaris's anger against Abaris, for 

praising Pythagoras and increased the tyrant's resentment against Pythagoras. Phalaris swore proudly 

as was his wont, and uttered blasphemies against the Gods themselves. Abaris however was grateful 



to him, and learned from him that all things are suspended from, and governed by the heavens; which 

he proved from many considerations, but especially from the potency of sacred rites. For teaching him 

these things, so far was Abaris from thinking Pythagoras an enchanter, that his reverence for him 

increased till he considered him a God. Phalaris tried to counteract this by discrediting divination, and 

publicly denying there was any efficacy of the sacraments performed in sacred rites. Abaris, however, 

guided the controversy towards such things as are granted by all men, seeking to persuade him of the 

existence of a divine providence, from circumstances that lie above human influence, such as immense 

wars, incurable diseases, the decay of fruits, incursions of pestilence, or the like, which are hard to 

endure, and are deplorable, arising from the beneficent (purifying) energy of the powers celestial and 

divine. Shamelessly and boldly Phalaris opposed all this. Then Pythagoras, suspecting that Phalaris 

intended to put him to death, but knowing he was not destined to die through Phalaris, retorted with 

great freedom of speech. Looking at Abaris, he said that from the heavens to aerial and terrestrial 

beings there was a certain descending communication. Then from instances generally known he 

showed that all things follow the heavens. Then he demonstrated the existence of an indisputable 

power of freedom of will, in the soul; proceeding further amply to discuss the perfect energy of reason 

and intellect. With his (usual) freedom of will he even (dared to) discuss tyranny, and all the 

prerogatives of fortune, concerning injustice and human avarice, solidly teaching that all these are of 

no value. Further, he gave Phalaris a divine admonition concerning the most excellent life, earnestly 

comparing it with the most depraved. He likewise clearly unfolded the manner of subsistence of the 

soul, its powers and passions; and, what was the most beautiful of all, demonstrated to him that the 

Gods are not the authors of evils, and that diseases and bodily calamities are the results of 

intemperance, at the same time finding fault with the poets and mythologists for the unadvisedness of 

many of their fables. Then he directly confuted Phalaris, and admonished him, experimentally 

demonstrating to him the power and magnitude of heaven, and by many arguments demonstrated to 

him that reason dictates that punishments should be legal. He demonstrated to him the difference 

between men and other animals, scientifically demonstrating the difference between internal and 

external speech. Then he expounded the nature of intellect, and the knowledge that is derived 

therefrom; with its ethical corollaries. Then he discoursed about the most beneficial of useful things 

adding the mildest possible implied admonitions, adding prohibitions of what ought not to be done. 

Most important of all, he unfolded to him the distinction between the productions of fate and intellect, 

and the difference between the results of destiny and fate. Then he reasoned about the divinities, and 

the immortality of the soul. All this, really, belongs to some other chapter, the present one's topic 

being the development of fortitude. For if, when situated in the midst of the most dreadful 

circumstances, Pythagoras philosophised with firmness of decision, if on all sides he resisted fortune, 

and repelled it, enduring its attacks strenuously, if he employed the greatest boldness of speech 

towards him who threatened his life, it must be evident that he entirely despised those things 

generally considered dreadful, rating them as unworthy of attention. If also he despised execution, 

when this appeared imminent, and was not moved by its imminence, it is evident that he was 

perfectly free from the fear of death, (and all possible torments).  

But he did something still more generous, effecting the dissolution of the tyranny, restraining 

the tyrant when he was about to bring the most deplorable calamities on mankind, and liberating 

Sicily from the most cruel and imperious power. That it was Pythagoras who accomplished this, is 

evident from the oracles of Apollo, which had predicted that the dominion of Philaris would come to 

an end when his subjects would become better men, and cooperate; which also happened through the 

presence of Pythagoras, and his imparting to them instruction and good principles. The best proof of 

this may be found in the time when it happened. For on the very day that Phalaris condemned 

Pythagoras and Abaris to death, he himself by stratagem slain. 

 

Jamblique, Vie de Pythagore, 36 

It is probable that the majority of the Pythagoreans were anonymous, and remain unknown. 

But the following names are known and celebrated: . . . Of the Hyperboreans, Abaris. 



 

Porphyre, Vie de Pythagore, 28-29 

28. It is well known that he showed his golden thigh to Abaris the Hyperborean, to confirm 

him in the opinion that he was the Hyperborean Apollo, whose priest Abaris was. A ship was coming 

into the harbor, and his friends expressed the wish to own the goods it contained. "Then," said 

Pythagoras, "you would own a corpse!" On the ship's arrival, this was found to be the true state of 

affairs. Of Pythagoras many other more wonderful and divine things are persistently and 

unanimously related, so that we have no hesitation in saying never was more attributed to any man, 

nor was any more eminent. 

29. Verified predictions of earthquakes are handed down, also that he immediately chased a 

pestilence, suppressed violent winds and hail, calmed storms both on rivers and on seas, for the 

comfort and safe passage of his friends. As their poems attest, the like was often performed by 

Empedocles, Epimenides and Abaris, who had learned the art of doing these things from him. 

Empedocles, indeed, was surnamed Alexanemos, as the chaser of winds; Epimenides, Cathartes, the 

lustrator. Abaris was called Aethrobates, the walker in air; for he was carried in the air on an arrow of 

the Hyperborean Apollo, over rivers, seas and inaccessible places. It is believed that this was the 

method employed by Pythagoras when on the same day he discoursed with his friends at 

Metapontum and Tauromenium. 

 

Jugement 

 

Strabon VII.3.8 = Kinkel, I.242 

La même simplicité règne et dans les Lettres des anciens Perses et dans ce qui nous reste 

d'Apophtegmes des Egyptiens, des Babyloniens et des Indiens ; et, si Anacharsis, Abaris et tel autre 

Scythe ont acquis tant de célébrité parmi les Grecs, c'est qu'ils possédaient au plus haut degré ce que 

l'on peut appeler les vertus caractéristiques de leur nation, la douceur, la simplicité et la justice.  

 

Julien, Lettre au Sénat et au peuple d’Athènes, 1 

Car il est facile de se donner le bruit mensonger d'être un homme juste, et il peut arriver, sans 

que cela soit extraordinaire, qu'il se trouve un homme de bien dans un grand nombre de méchants. 

N'est-ce point ainsi que l'on vante chez les Mèdes un Déjocès, un Abaris chez les Hyperboréens, un 

Anacharsis chez les Scythes6 ? 

 

Julien, Lettre au Sénat et au peuple d’Athènes, 2 

Il est donc tout naturel que vous ne considériez pas seulement dans un homme la grandeur de 

ses exploits, fût-il capable de parcourir la terre avec une incroyable vitesse et une vigueur infatigable, 

comme s'il volait dans les airs7; mais que vous examiniez s'il agit conformément à la justice. 

 

L’Abaris d’Héraclide du Pont 

 

Plutarque, Sur la manière de lire les poètes, 14e = Kinkel I.242 

Ils (les jeunes gens) lisent avec une sorte d'enthousiasme, non seulement les fables d'Ésope et 

les ouvrages remplis de fictions poétiques, tels que l'Abaris d'Héraclide et le Lycon d'Ariston, mais 

encore les écrits des philosophes sur la nature et les attributs de l'âme, lorsqu'ils sont égayés par les 

ornements de la fable. 

 

                                                 
6 Déjocès, fondateur de l'empire des Mèdes, secoua le joug des Assyriens et bâtit la ville d'Ecbatane. II était juge d'un canton de 

la Médie, quand son équité le fit appeler au trône. - Abatis, grand prêtre d'Apollon chez les Hyperboréens, vint en Grèce et 

rendit des oracles qui le firent regarder comme un demi-dieu. - Anacharsis, célèbre philosophe scythe. Voyez sa vie dans 

Diogène de Laërte, liv. I, chap. VIII, t. 1, p. 49, trad. Zévort. 
7 Allusion au devin Abaris, qui, dit-on, parcourut toute la terre porté sur une flèche mystérieuse. 



Anonyme, Peri suntaxeôs ap. Bekk. Anecd. Gr. I p.145 = Kinkel I.243 

 epistrephomai : anti tou epimeleian poioumai kai phrontizô, meta genikês. Hêrakleidou 

Pontikou tôn eis Abaris anapheromenôn : “ephê de to dendron autô ton daimona, neanian genomenon, 

epitheinai, prostaxai de pisteuein peri theôn, hoti hôs hoion te kai tôn anthrôpinôn epistrephontai 

pragmatôn.” 

 

Anonyme, Peri suntaxeôs ap. Bekk. Anecd. Gr. I p.178 = Kinkel I.243 

 hulaktô: aitiatikê. Hêrakleidou Pontikou ek tou deuterou logou tôn eis tôn Abarin 

anapheromenôn: “ek de tôn eggês phôleôn exeirpusan opheis epi to sôma sphodrôs orouontes. 

ekôluonto mentoi hupo tôn kunôn, hulaktountôn autous”. 

 

Fragmenta 

 

Theogony 

 

BNJ 34 F1. Philodemos, On Piety (Περὶ εὐσεβείας) 4688-4707 Obbink    1st BC 

.....] ἐν δὲ τοῖς [εἰς ᾽Επι]μενίδην [ἐξ ᾽Αέρος] καὶ Νυκτὸς [τἆλλα σ]υστῆναι, [ἀλλὰ δὴ] 

῞Ομηρος [ἀποφαί]νετ᾽ ᾽Ωκεα[νὸν ἐκ] Τη[θ]ύ[[οε]]ος [τοὺς νέ]ους γεννᾶν [θεούς· «᾽Ω]κεανόν τε 

[θεῶν γέ]νεσιν καὶ [μητέρα] Τ[ηθύ]ν» εἰ[πών. ῎Αβα]ρ̣ις δὲ Κρό[νον τε κ]αὶ [῾Ρ]έαν, οἱ δὲ [Δία 

καὶ]῞Ηραν πατέ[ρα καὶ] μητέρα θε[ῶν νο]μίζουσιν. Πίν[δαρος] δ᾽ [ἐκ] Κυβέ[λης μ]ητρὸς ἐν τῶι 

[«δέσπ]οιν[αν] Κυβέ[λαν] ματ[έρα»] ... 

But in the verses ascribed to Epimenides (457 F4b, F6b Fowler) the universe is formed from 

Air and Night. But Homer (Iliad 14.201, 302) declared that Oceanos begot the new gods from Tethys: 

‘Oceanos birth of the gods and their mother Tethys’. But Abaris thinks Cronos and Rhea, others that 

Zeus and Hera are father and mother of the gods. But Pindar (F80 Maehler) thinks they come from 

Cybele mother in the [poem beginning] ‘mistress Cybele mother’ 

 
This fragment first appeared in Jacoby’s addenda. I supply here the text of D. Obbink, Philodemos on Piety Part 2 

(Oxford, forthcoming), which he kindly provided for me (for full detail of the papyrological markings, see his edition). Jacoby’s 

text was referenced as ‘47a 2ff. p. 19 Gomperz’. The text includes Epimenides, H. Diels and W. Kranz, Die Fragmente der 

Vorsokratiker 5 (Berlin 1934) 3B5 i.e. R.L. Fowler, Early Greek Mythography (Oxford 2000) F6b (= Acousilaos F6d Fowler). ‘Abaris’ is 

probably correctly restored in the papyrus – Bücheler (quoted by Jacoby, FGrH I A, Addenda, p. *13 n. 4) suggested ἐν ἄλλ]ο̣ις 

δὲ, ‘amongst others’, but it is grammatically difficult (for other variants, see Obbink, Philodemos on Piety). 

Which were the primal gods or elements in the universe? According to Abaris, apparently in a Theogony though it 

does not confirm or refute that the Theogony was in prose (T1), it was Cronos and Rhea, who emerge only at a later stage in the 

Theogony of Hesiod (453). Thus, beside the complex abstractions and elaborations of Hesiod, this would be a relatively simple 

text, dealing apparently in personal gods. More generally: on different ways of beginning the world, see L. Preller and C. 

Robert, Griechische Mythologie4 1 .1 (Berlin 1887), 31-43 ; on theogonic poetry, see M.L. West, Hesiod: Theogony (Oxford 1966), 12-

16, and, on Greek theogonies altogether, see T. Gantz, Early Greek Myth: a Guide to Literary and Artistic sources (Baltimore, MD 

1993), Chap. 1, K. Ziegler, ‛Theogonien’, W.H. Roscher (ed.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie 

(Leipzig 1915), 1469-1554, J.N. Bremmer, ‛Canonical and Alternative Creation Myths in Ancient Greece’, G.H. van Kooten (ed.), 

The Creation of Heaven and Earth: Re-interpretation of Genesis I in the Context of Judaism, Ancient Philosophy, Christianity and Modern 

Physics (Leiden 2005), 73-96, G. Betegh, The Derveni Papyrus: Cosmology, Theology and Interpretation (Cambridge 2004), and H. 

Schwabl, ‛Weltschöpfung’, RE Suppl. 9 (1962), cols. 1434-582. 

One cannot rule out, however, that a grammatikos (literary expert) took the view, in accumulating opinions on which 

were the primal gods, that someone ought to have said ‘Cronos and Rhea’ and then declared, or thought he remembered, that it 

had been Abaris. Lists of mythological variants are prone to supplementation, as we can see from Ptolemy Chennos (see 

commentary on BNJ 56 F1b). If that is the case, then the text may never have existed. The Lobon theory (see above) holds that a 

prose work for a sage of this era indicates invention by Lobon. 

 

Arrival of Apollo amongst the Hyperboreans 

 

BNJ 34 F2. P. Oxy. 1611, F11.245-248       3rd AD 

245 ῎Αβ]αρις ἔσ̣χα̣τον̣[...] τοὺς ᾽Ισ̣σηδόνα[ς ....]ηδό̣ν̣ας· «ὁ δὲ ᾽Ασση[δὼν 248 ...]ν [σ]τρατεύο̣ι 

περ[... column ends 



[continuing from Palaiphatos 44 F3bis :] Abaris remotest <...> the Issedones <.....>dones: ‘But the 

Asse<donian ..> may campaign around <... 

 
This text appears in Jacoby’s addenda. P. Oxy 1611 is a discussion of literature, just possibly by Didymus: see The 

Oxyrhynchus Papyri Part XIII (London 1919), 132. The papyrus dates from AD c. 200-250. The papyrus was rehandled in an 

important contribution by E. Lobel, Bodleian Quarterly Record 4 no. 38 (Oxford 1923), 48, reassembling column ii by combining 

fragments 8, 10, 11, 18, 19. I have also examined the papyrus myself. 

It is not easy to understand the drift of the text, but a suggestion can be made. The word ἔ]θνο[ς appears high in the 

column and ἔσχατον here (though the σχ is badly damaged), and clearly named peoples are under discussion. It would make 

sense if the author is gathering opinions on which is the remotest people, whether in the south (Arabia, Red Sea) or in the north. 

The scenario clearly belongs broadly in Aristeas’ Arimaspeia (BNJ 35), but the variant name Assedones, if it is such, may 

help us to believe that this is not mere confusion with Aristeas. We can guess that this refers to the Arrival of Apollo amongst the 

Hyperboreans . The concept of ‘extremity’ (cf. ἔσχατον) in any case belongs with these northern parts where Scythians live; cf. 

Aeschylus, Prometheus Bound 1-2, 418 and (penitissimos) 35 T4. 

Lobel, Bodleian Quarterly Record 4 no. 38, stated that the variant ‘Assedon’ may also have been what Alcman wrote 

(Steph. Byz., s.v. Ἰσσηδόνες, where the readings are Ἐσσηδόνας R, Ἀσσηδόνας V), and that it (in the form ἀσσιδών) is present 

in the manuscripts of Herodian, περὶ μονήρους λέξεως 9.179 = A. Lentz, Grammatici Graeci 3.2 (Leipzig 1870), p. 914.20. 

Herodian and Pseudo-Herodian, however, consistently use the form beginning with I- , and though they cite Alcman as using 

the form with E-, regard the sole variant of interest as being a short –ε- for the second vowel (περὶ ὀρθογραφίας, Lentz, 

Grammatici Graeci 3.2, p. 527.5 ). If Abaris used Assedon that is his unique decision or a bad copy in front of the author of the 

papyrus text. 

If as seems likely ‘Abaris’ is the correct completion of line 245, he is reported as having claimed that the remotest 

nation were the Issedones, or rather Assedones because that is what he called them (Ἀσσ]ηδόν̣α̣ς in 247?). The author then, I 

think, quotes Abaris, ‘but the Assedonian might campaign around . . . ’. στρατεύοι does not command much confidence: it 

seems the wrong word for a nomadic tribe, and it is baffling why it should be in the optative, even if we can fit, e.g., a κὲ]ν in 

before it. In addition, it appears only five times in the entire TLG corpus, and only once before the second century AD, in a 

fragment of the philosopher Oinomaos of Gadara, quoted by Eusebius, Praeparatio Evangelica 5.21.2. 

With Issedonians under discussion here (cf. Aristeas, BNJ 35), it is tempting to reconstruct the .ριμ. two lines earlier 

(γὰρ τὴν . ριμ.[...]/ν.ανειπ̣εν ̣ [.] ει̣̣ ̣ [.../ = Palaiphatos, 44 F3bis, ad fin.) as ‘Arimaspians’ (Lobel was so tempted according to 

Jacoby, FGrH Text I.A, *17 n. 4) or ‘Arimphaioi’ who were the remotest nation according to Pliny, HN 6.34 (from Dionysios of 

Miletos in the view of L. Herrmann, ‛Issedoi’, RE 9 (1916), cols. 2235, 2238, and cf. E. Kiessling, ‛Ῥίπαια ὄρη’, RE 1A.2 (1980), 

cols. 846-916, at 822). However, the traces in the papyrus (before and after .ριμ.) seem inconsistent with both suggestions. The 

letter following could just be π, in which case some part of χρίμπτω (‘draw near, bring near’) might be at issue. 

 

Biographical Essay 

 

Abaris is a Scythian, or rather Hyperborean, who played a role in the new, sixth century and 

in this instance Pythagorean, mythology at a time when colonisation and tribal movements had 

accentuated interest in the far North. As a figure he is rather like Zalmoxis, a work of Greek fiction. 

The rationale for his original inclusion by Jacoby is that some of ‘his’ writings will have constituted 

‘Genealogie und Mythographie’. 

The evidence for the story of Abaris is scattered from Pindar (H. Maehler, Pindari carmina cum 

fragmentis8 2 (Leipzig 1989), F270) and Herodotos (4.36) to Iamblichos (Pythagorean Life 90-2), with an 

important place being occupied by the interest of Heracleides Ponticos in the soul (the Abaris, F. 

Wehrli, Herakleides Pontikos (Basel 1953) F73-5). Important elements of the story were however present 

early. The arrow is present in Herodotos, though in already rationalised form; cf. W. Burkert, Lore and 

Science in Ancient Pythagoreanism, trans. E.L. Minar Jr. (Cambridge, MA 1972), 143, but contrast, e.g., J. 

Bremmer, The Rise and Fall of the Afterlife (London 2002), 33. And the story that he ‘was 

present/arrived’ (παραγενέσθαι), presumably following on from the story of the plague in Greece 

and request to all nations for assistance, is already in Pindar (T2). The arrow, which by the time of 

Heracleides Ponticos had realistically become ‘very large’ (ὑπερμεγέθης. Wehrli, Herakleides Pontikos 

F51a), was designed (at least according to the story that reached Iamblichos) to help Abaris fly across 

impassable land, notably waters, which gives some limited credence to the apparently absurd thought 

in Hesychios (s.v. Abaris, α 74: K. Latte, Hesychii Alexandrini Lexicon 1 (Copenhagen 1953) that his name 

denotes one ‘without a baris’, namely a mainlander who has no boat (ὁ ἠπειρώτης καὶ μὴ ἔχων 

βᾶριν)! 

http://referenceworks.brillonline.com/search?s.q=tei_ancientauthortitle:%22Palaiphatos%22&s.f.s2_parent=s.f.book.brill%E2%80%99s-new-jacoby
http://referenceworks.brillonline.com/search?s.q=tei_ancientauthortitle:%22Palaiphatos%22&s.f.s2_parent=s.f.book.brill%E2%80%99s-new-jacoby


More interesting is the connection that has been made with Hebrew and reconstructable 

Phoenician forms to explain the Hesychios entry ἀβαρταί· πτηναί. Κύπριοι – ‘abartai (means) winged 

creatures/birds. Cypriots (use this word)’ (α 81 Latte, Hesychii Alexandrini Lexicon, and cf. Latte’s 

footnote accepting the Semitic etymology). On this, see K. Dowden, ‛Apollon et l’esprit dans la 

machine: origines’, REG 92 (1979), 308, M. Astour, Hellenosemitica (Leiden 1967), 275-6, and H. Lewy, 

Die semitischen Fremdwörter im Griechischen (Berlin 1895), 8. Abaris then, like griffins, would on this 

view be a near-eastern import. The feel of the name would however be ‘Scythian’: as A. Boeckh 

argued long ago (A. Boeckh, Corpus Inscriptionum Graecarum 2 (Berlin 1843), 112col. B), -αρις names 

are Scythian (Σάγαρις, Τόξαρις) whereas –αρης names are Persian (Κυαξάρης, Μαχάρης). Both 

Scythians (Sakai) and Persians belong to the Iranian linguistic group. 

 

Baudy G., ‛Abaris’ Brill’s New Pauly 1 (Leiden 2002), 4-5 

 

Ἄβαρις. Mythical figure derived from the cult of Apollo, formed on the model of shamanistic 

miracle-working priests [1; 2; 3; 4]. Dated by Pindar in the time of Croesus (F270 Maehler), also dated 

earlier by other authors [5. 16]. According to Hdt. 4.36 A., coming from the imaginary northern land of 

the Hyperborei, carried the spear of Apollo around Greece, without partaking of any food. He 

prophesied in a state of divine possession (Lycurg. F86 = Orat. Att. p. 271 Baiterus/Sauppius), carried 

out exorcist healings (Pl. Chrm. 158b) and defended the towns from epidemics and violent weather 

(Iambl. VP 91; Apollo. mirab. 4). He collected money as payment for his services, as an itinerant alms 

gatherer (Iambl. VP 91). A collection of Scythian oracles and various religious poems were attributed 

to A. (Suda, s. v. Ἄβαρις). 

The lower Italian Pythagoras legend cast A. as a pupil of  Pythagoras [1]: A. recognized in him 

an incarnation of Apollo and handed over to him the spear of the god, with which, according to this 

version, Apollo flew through the air to Greece (Porph. vita Pythagorae 28 f.; Iambl. VP 90-93). Usually 

ascribed to Heracleides Ponticus, who had written a book about A. (F73-75 Wehrli [6.38 ff.]). 

Herodotus' version is often called a secondary rationalization of the supposedly older legend of the 

miraculous spear. Yet presumably Hdt. 4.36 reproduces only the visible external side of the custom to 

which the flight on the spear belongs, accompanied by ritual, as a shamanistic fantasy [4.126 f.]. The 

spear of A. is identical with that spear of Apollo which had earlier flown with a sheaf of grain from 

the Hyperboroi to Greece (Ps.-Eratosth. Cat. 29; Hyg. Poet. astr. 2.15 [2.91, n.2; 6.40]) -- a disguised 

agrarian myth about the origins of civilization, against the background of which A. was regarded as 

the renewer of the Delian Hyperboroi theory (Diod. Sic. 2.47.5) and as founder of a Spartan Kore 

sanctuary (Paus. 3.13.2). 

 

Bibliography 

 

Editions 

 

G+GB : Dowden K., “Abaris”, BNJ 34 (2T+2F) 

G+F : Colli G., La Sagesse grecques, T1, 1990 (1977), p.324-337 

http://books.google.fr/books?id=JA8r_XUEcyAC 

G : Kinkel G., Epicorum Graecorum Fragmenta, T1, Teubner 1877, p.242-243 (3T+4F) 

http://www.archive.org/details/epicorumgraecoru00kinkuoft 

 

Rohde E. , Psyche II, (18982), 1991, 90 ff. 

Meuli K. , Scythica (1935), in Id., Ges. Schriften, 1975, 817-97; 859 f. 

Dodds E.R. , Die Griechen und das Irrationale, (1951) 1970, 77 

Burkert W., Lore and Science in Ancient Pythagoreanism, trans. Minar Jr. E.L. (Cambridge, MA 1972), 143, 

149-50  

Bethe E., ‛Abaris’, RE 1 (1894), cols. 16-17  

http://books.google.fr/books?id=JA8r_XUEcyAC
http://www.archive.org/details/epicorumgraecoru00kinkuoft


Corssen P., « Der A. des Heraclides Ponticus », in RhM NF 87, 1912, 20-47. 

Baudy G., ‛Abaris’ Brill’s New Pauly 1 (Leiden 2002), 4-5  

Bolton J.D.P., Aristeas of Proconnesus (Oxford 1962), especially 158-9  

Bremmer J., The Rise and Fall of the Afterlife (London 2002), 33-8  

Vox O., ‛Lobone de Argo ed Eraclide Pontico’, Giornale Italiano di Filologia 23 (1981), 83-90  

 

Eudocia, Violettes 

 

 



http://www.transpolair.com/routes_polaires/mythe.htm

LE MYTHE DU PÔLE NORD : 
LES HYPERBORÉENS, APOLLON  

LA LICORNE DE MER ET L'ÉTOILE POLAIRE
Jean MALAURIE

Centre d'Études Arctiques (CNRS-EHESS), Paris, Edité dans Pôle Nord 1983
Xe Colloque International du Centre d'Etudes Arctiques 

          Dans la tradition gréco-latine, en Eurasie, en Inde, en Chine, et jusque dans cer-
taines régions africaines, une géographie sacrée* des points cardinaux s'est universelle-
ment établie. Le septentrion est fréquemment sous le signe du mâle, de la création, de 
la force, de la lumière, de l'innocence virginale et de la justice*, le midi étant " femelle 
" et " matriciel ".
          Apollon*, le dieu* grec le plus singulier, est le dieu du Nord, le dieu des Hyper-
boréens. Au Moyen Age et à la Renaissance, la tradition géographico-mystique de 
Guillaume Postel situe le paradis* au pôle Nord. Au XVIIe siècle, le pôle Nord était 
souvent apprécié comme un gouffre d'eau et comme un lieu de renaissance et de mort. 
Au XIXe, la géographie savante le considérait comme une mer " libre de glace ".

          L'Étoile polaire, enfin, référence de tous les navigateurs, est souvent considérée 
comme le centre absolu autour duquel tourne le ciel, le " nombril " du ciel pour les 
Yakoutes, le " pilier " pour les Lapons.

© John Foley/ Opale, 1999.
  Nietzsche(1)

« Au-delà du Nord, de la glace, de l'aujourd'hui 
-delà de la mort à l'écart
Notre vie, notre bonheur
Ni par terre, ni par mer

Tu ne pourras trouver le chasseur qui mène 
Jusqu'à nous, Hyperboréens*.

C'est de nous, qu'aussi
Une sage bouche a prophétisé. »

--- LE MYTHE DE L'HYPERBORÉE ---

          Le mythe*, archétype de la pensée, est la mémoire des Temps anciens. Il est 
l'expression allégorique d'une expérience, une tentative fabulatoire d'explication.
          Pour l'Esquimau, l'Inuit, c'est l'union incestueuse entre une soeur et un frère qui 
présida à la création du Soleil (la soeur) et de la Lune (le frère). Les Inuit nord-groen-
landais auraient pour père tutélaire un chien qui, sous forme de crotte, dans un cocon 
de boyaux, engrossa une fille inuit qui ne voulait pas de mari. Ainsi sont nés les pho-
ques, les loups, les Tornit, les Inuit et les Blancs. Quant au monde, c'est une faute origi-
nelle qui, sous le signe de l'eau et d'une femme, est attachée au destin des Inuit reliés 
depuis toujours à la mer. La faute originelle aurait pu faire perdre à l'homme un espace 
vital pour son existence: la mer, poche liquide foetale, source de vie... 

1

http://www.transpolair.com/routes_polaires/mythe.htm


          Les Tchoukt considèrent que l'Étoile polaire est un trou permettant aux cha-
mans de passer à travers la voûte céleste où le chasseur peut connaître un éternel pa-
radis, s'il a respecté les grands tabous durant son existence terrestre. Paradis* qui rap-
pelle celui où il y a longtemps, très longtemps, les peuples arctiques vivaient sur terre, 
en symbiose avec le vent, les eaux, les plantes et les animaux, en parfaite harmonie 
avec la nature et les forces surnaturelles. De nos jours, les Hyperboréens vivent la nos-
talgie de cette unité perdue et ils conçoivent verticalement leur univers, des profon-
deurs au ciel, la terre étant un pont.

 UNE GÉOGRAPHIE SACRÉE

          La pensée est une histoire et il convient de s'interroger pourquoi, dans la vie 
mythique, les points cardinaux ont une valeur symbolique précise. Le Septentrion est 
sous le signe du haut, c'est-à-dire du pays des âmes, mais aussi de la force, de la lu-
mière, de l'innocence virginale, le Midi étant femelle, chaud et sec. En vieux norois, la 
lune est masculin, le soleil est féminin, comme en langue inuit. Il apparaît qu'en Chine, 
aux Indes, comme en Germanie et dans les pays méditerranéens, le Nord est la Nuit, 
un point de départ, un espace de gestation; le Sud, c'est le Jour, le terme d'une trajec-
toire; c'est en allant du nord au sud que l'on donne un sens à un destin*, à la vie.

          En Chine (dont l'influence sur la géographie sacrée des sociétés arctiques a été 
jusqu'alors méconnue et où la géographie cardinale a été de tous temps essentielle et le 
reste) le yin, féminin, est l'Ouest et le Nord, c'est l'ombre, l'humidité. Le yang, mascu-
lin, est l'Orient et le Sud; c'est le chaud et le sec. Le corps taoïste est, au reste, un es-
pace intérieur, l'homme dans sa dimension physique étant assimilé à un pays avec sa 
géographie cardinale.

          Dans les textes brahmaniques les plus anciens, le monde terrestre est représenté 
par les quatre points cardinaux; Boudha a quatre têtes ; il y a quatre classes. 
L'humanité vulgaire vit dans la plaine, au sud. L'initié vit en altitude, au nord, dans la 
montagne, là où, dans l'ascèse, il peut connaître la plus haute spiritualité.

          Les Veddas évoquent ce temps primordial où, sous un ciel tournant sur les têtes 
comme un chapeau et où la nuit dure six mois, vivait dans le Grand Nord, une huma-
nité d'initiés*. La référence au Nord s'explique parce que, dans la pensée indienne, les 
Dieux* vivaient dans les montagnes, dans les nuées. Les premiers hommes demi-dieux 
vivaient dans ces montagnes; c'est après avoir perdu leur " divinité " qu'ils sont des-
cendus dans les plaines du Sud.

          Dans toute mythologie* épique indienne, c'est en allant au Nord que l'on va 
vers les Dieux*. Le Nord est la Terre des Brahmanes. Tout Brahmane cherche à avoir 
dans sa généalogie des parentés le situant au Nord. Dans un village, les Brahmanes 
sont dans le quartier nord. Le Grand Nord, c'est au-delà de l'Himalaya, le pays de la 
délivrance; l'ayant atteint, on n'est plus condamné à renaître pour faire fructifier ses 
fruits. Terre de Délivrance Nordique, ou Terre Ultime où l'on vit dans le Paradis de 
Shiva.

2



L'HYPERBORÉEN*

          Descendant des peuples géants* mi-divins des temps antédiluviens, 
l'Hyperboréen vit dans le Grand Nord, espace légendaire de félicité ; la croyance en est 
diffuse dans toute la pensée grecque ; elle est à la base même des cultes et rites apolli-
niens. On oublie trop que les peuplements méditerranéens, par vagues successives, sont 
venus de pays périglaciaires où la vie des chasseurs arctiques, les Grands Ancêtres, a 
été, par relais géographiques – Borée : le Caucase, la Scythie, la Mongolie, 
I'Hyperborée – magnifiée. Sur un temps long, les pays méditerranéens sont dans la 
mouvance des peuples nomades de l'Asie Centrale et du Nord Sibérien dont les my-
thes, par syncrèse, s'ordonnent et s'homogénéisent au sud.

          Nord, montagne, humanité primordiale, peuple heureux et immortel : ces idées 
se retrouvent comme en gigogne dans plusieurs civilisations anciennes. Des fragments 
de ces idées mythiques se retrouvent dispersés dans toutes les civilisations jusque dans 
l'Arctique. Les Esquimaux, bien que tard venus dans l'Arctique – 10.000 ans au plus 
tôt – gardent de la Sibérie au Grœnland la mémoire d'un peuple pré-Esquimau, plus 
fort et plus conquérant, les Tornit ou Tunit, peuple anti-ethnique. Il est remarquable, en 
effet, que le Sud groenlandais ait, encore au XIXe siècle, une conscience aiguë de 
l'existence au nord, très au nord, d'un peuple de géants* plus grands, plus forts et can-
nibales. On m'a montré, dans la région de la péninsule de Boothia (NE Canadien), les 
énormes pierres avec lesquelles ces " Tunit " construisaient de grands iglous. 

          À Thulé, on a même gardé quelques mots du vocabulaire de ce peuple perdu 
dans la brume des siècles obscurs. " Ce sont nos pères ", me disaient les Inuit de Thulé. 
Les Esquimaux Polaires ont évoqué confusément à Peary ce peuple fort les ayant pré-
cédés.

          Les Aztèques - Azlan, c'est le Nord, le pays des morts, le lieu de la Blancheur - 
ont gardé avec eux, jusqu'en Amérique Centrale, comme en une Arche Sainte, le sou-
venir du temps où ils cheminaient le long du détroit de Bekring, dans la toundra arcti-
que (2). En Chine, l'Empereur, à l'aplomb du Pôle céleste, est le pôle Nord; partout où 
est l'Empereur se situe le Pôle. II est " l'Ohrava " (le Germe, le fixe), autour duquel 
tout tourne; comme aimait à le dire Paul Muss, sur son char, la boussole indique tou-
jours le Sud. " Car le roi est conçu, en Asie orientale, comme le prêtre d'"une religion 
céleste qui sert d'intermédiaire entre les hommes et le Dieu qui, lui, habite au Pôle 
Nord, le Pôle céleste " (3).

          Poursuivons cette exploration: selon la tradition biblique, le Mal est au Nord - 
c'est le froid, la glaciation, la stérilité, les ennemis (Syrie). Le Sud, nous dit Jérémie, 
c'est la chaleur, l'affection, l'intelligence. Le Nord (Sapun) désigne en hébreu le caché, 
le sombre. Lui aussi, le peuple hébreu, vit donc, et depuis Noé, dans la nostalgie d'un 
temps heureux, principalement de vie nomade, où il vivait dans l'unité avec Dieu. De-
puis Noé, l'homme marche vers le futur en arrière, c'est-à-dire en avançant à reculons 
vers l'avenir, la face étant tournée vers le passé. La tradition chrétienne, elle, est orien-
tée en sens inverse: le Jourdain coule nord-sud; Jésus vient de Galilée et va au sud vers 
Jérusalem, où il s'affirmera Dieu* ; la croix dans sa symbolique représente les points 
cardinaux, la tête du Christ étant au nord. 

3



          Dans les cathédrales cruciformes, il est toujours, sur le transept nord (le Nord 
représentant la Nuit d'avant le commencement), une petite porte que l'on franchit la 
tête baissée tant elle est basse: c'est la porte de lumière conduisant au sanctuaire. Selon 
la tradition judéo maçonnique*, le temple*, d'orientation ouest-est (la porte étant à 
l'ouest), reçoit l'initié* au nord-est. Telle est la place où, par sa présence, il constitue la 
pierre d'angle du Temple, cependant que, devenu Compagnon, il ira par rotation des 
places, vers le sud.

 LES PERVERSIONS DU MYTHE

          Jusqu'au siècle des Lumières, la tradition d'un peuple de géants* nordiques, le 
peuple proche des Dieux*, est constante, sous une forme ou une autre, dans la pensée 
occidentale. Elle s'est perpétuée jusqu'au XIXe siècle : la réalité d'un peuple nordique 
primordial est une donnée permanente de la pensée teutonique pan-germaniste, d'esprit 
millénariste. Elle a conduit à la Geselschaft Thulé, ou Société de Thulé, fondée avant 
1914 pour des cherches ethnographiques et ésotériques : Adolf Hitler en fut, en 1919, 
un "Gast" ou frère visiteur. Mais, elles ont abouti des aberrations funestes. Les adeptes 
des Aryens nordiques "porteurs de lumière", descendants de ce peuple primordial bo-
réal, sont à la base de la pensée nazie par le biais de la Société Thulé. Mais tout est par-
ti de là. « L'enseignement secret que nous avons pu y puiser nous a davantage servi à 
gagner pouvoir que les divisions SA ou SS. » (A. Rosenberg).

 RETOUR AU MYTHE

          Si, dans notre hémisphère, I'hyperborée élyséen est posé être au Nord, au-des-
sus de nos têtes, c'est parce qu'il est placé à la limite de l'horizon, là où la Terre ronde 
et Ciel se rapprochent, à la limite du Ciel et de la Terre. Le Pôle est censé être le Para-
dis. « Ces régions extrêmes semblent posséder seules tout ce qu'il y a de plus beau et : 
plus rare à nos yeux » nous dit Hérodote. Cette Terre mystérieuse existe : « Un jour, 
une Terre immense sera redécouverte » prophétise Sénèque « et Thulé ne sera plus 
dernière des terres. »

          Avicenne, le célèbre philosophe iranien, "prince des philosophes", déclare au 
XIe siècle dans un récit visionnaire : « Tu auras entendu parler des ténèbres qui rè-
gnent en permanence aux abords du Pôle. Celui qui affronte ces ténèbres parviendra à 
un vaste espace illimité et rempli de misère. La première vision qui se présente à lui est 
une source vive dont l'eau se répand comme un fleuve... quiconque se baigne en cette 
source devient léger au point de marcher sur les eaux... »

          Au Moyen Age, le mythe persiste ; Gérard Mercator a, dans une carte de 1596, 
situé au Pôle un rocher noir et élevé – "Rupes nigra et altissima " – à partir duquel 
convergent les quatre fleuves de la Genèse. Même inspiration mythique chez 
Guillaume Postel qui situe, en 1569 – la première carte du monde en projection po-
laire – le paradis au Pôle, océan glacial où les autochtones communiquent de la Sibérie 
à l'Amérique par un pont de glace.

          Dans nombre de textes, il est une nostalgie d'un espace régional, uniformément 
blanc, couleur devenue symbole de pureté et de paix ; il est une nostalgie d'un âge d'or 
perdu au Pôle où l'Hyperboréen poursuivait fraternellement un festin communautaire 
avec les Dieux* sans guerroyer avec les peuples voisins ; une société arctique 

4



d'hommes forts et puissants. Selon Plutarque, ces hommes étaient immortels, les 
vieillards se jetant dans l'eau ressuscitaient. Certains, en se plongeant neuf fois dans le 
lac Triton, naissaient oiseaux. C'est une civilisation boréale où les initiés* tels les cha-
mans, disposaient du pouvoir divinatoire leur permettant d'atteindre la vérité* origi-
nelle, une connaissance des correspondances et des équilibres entre la terre, la mer, la 
faune, la flore et l'homme. « Ni les maladies, ni la vieillesse n'atteignent, selon Pindare, 
cette race sainte des Hyperboréens, ignorant des labeurs et des combats. Ils vivent à 
l'abri des Nemesis vengeresses. »

          C'est au nord que les âmes s'élèvent (Platon). Borée est, selon Homère, le vent 
de la génération ; il conduit, amène les âmes. Si fort est le pouvoir mythique que, mal-
gré les évidences géographiques rapportées par les voyageurs – froid, glace, nuit po-
laire – l'espace boréal pour les Grecs est lieu de bonheur ; il connaît un climat si doux 
que la terre donne deux moissons par an. Les hommes y vivent bienheureux par 
"magie*" ; ils sont éternels. Des rois hyperboréens, descendant de Borée, et appelés 
Boréades, guident ces peuples.

          Apollon*, l'hyperboréen* : le dieu* le plus mystérieux de la Grèce, le plus beau 
des dieux, Apollon s'y régénère chaque année ; il peut ainsi rester Dieu de la lumière et 
éternellement jeune. En souvenir du voyage accompli en son enfance (emporté par les 
cygnes, oiseaux du Nord qui ne chantent que pour mourir) dans l'Hyperborée. Selon 
Callimaque, Apollon est né « là où enfantent les phoques, les monstres marins, sur des 
rocs perdus. » 
          Apollon, Dieu de la chasse et du loup, Dieu archer, retourne chaque automne 
dans le Grand Nord, "au-delà du vent du Nord", afin d'être au printemps en mesure 
d'exercer, tel un chaman, avec des qualités de médium, ses grands pouvoirs oraculaires 
prophétiques à Delphes. 

          II est surtout, tels les chamans, thaumaturge, le Dieu qui écarte du Mal, méde-
cin, devin. Éternellement jeune, les cheveux jamais coupés, Apollon est le Dieu de 
l'Esprit qui inspire et ordonne la matière ; c'est le maître de l'harmonie du monde. So-
laire, Apollon s'oppose aux forces nocturnes et chthoniennes. Par ailleurs, il est le Dieu 
qui apaise les tensions sociales; il rassemble, communalise. Ce sont ces voyages annuels 
et hivernaux dans le Grand Nord qui expliquent que certains cultes apolliniens soient 
d'inspiration hyperboréenne. Lors d'épreuves initiatiques, les prêtres d'Apollon atta-
chaient à l'initié des plumes° d'oiseau, de corbeau – comme lors des danses* dans le 
détroit de Behring – afin de lui rappeler son origine céleste, l'oiseau étant, comme le 
corbeau chez les Koriaks, tutélaire. Le corbeau, noir comme la nuit polaire, de longue 
vie et de grande mémoire est, selon la tradition sibérienne, un animal humain.

          Apollon, l'hyperboréen, dieu de la lumière, est le dieu de la sagesse. Selon Pla-
ton, c'est le dieu qui énonce les lois fondamentales de la République, de la vie civile, 
"les premières des lois", les lois qui allient les hommes aux dieux et qui fondent 
"l'Alliance première". « Ce dieu, dit Platon, interprète traditionnel de la Religion, s'est 
établi au Centre et au nombril de la Terre pour guider le genre humain". La dimension 
arctique de la pensée grecque, le rôle des Pélasges est essentiel – se remarque égale-
ment dans la structure de la société de Sparte qui garde dans ses rigueurs et sa déonto-
logie, des traces boréales. Aristéa, initié au culte apollinien au point qu'il fut appelé le 
possédé d'Apollon, assimila Apollon au corbeau noir, oiseau tutélaire des peuples arcti-
ques nord-sibériens. Un des plus illustres personnages grecs, Pythagore, n'avait-il pas 

5



pour maître un sage ou chaman, venu de l'est ou du Grand Nord, d'un espace où, dit 
l'histoire, « le jour ininterrompu dure la moitié de l'année » ?

          La connaissance de cet espace n'est pas géopolitique. Elle est vécue visuelle-
ment. Hérodote rappelle que « le pays des Hyperboréens est plus distant de la Grèce 
que ne le sont l'Égypte ou Chypre ». Diodore de Sicile les situe au-delà, au nord des 
pays celtes* et la lune paraît y être à petite distance de la Terre. Les anciens géogra-
phes grecs s'imaginaient qu'il existait, au nord de l'Europe*, une chaîne de montagnes, 
les monts hyperboréens, séparant le peuple primordial des autres hommes. On dit aussi 
qu'il s'agit d'un peuple littoral, arctique, dans un pays de glace éclairé par une lune par-
ticulièrement visible, et pour certains ayant six mois de nuit. 

          Méla est précis : « Ils ne voient pas, comme nous, le soleil se lever et se coucher 
tous les jours, mais ils jouissent de sa présence à l'horizon depuis l'équinoxe du prin-
temps jusqu'à l'équinoxe d'automne. Ils ont pour cette raison un jour qui dure six mois 
et une nuit d'une égale durée. Terre sacrée*, leur contrée est exposée au soleil et douée 
d'une grande fertilité. » Les coutumes d'euthanasie sociale, l'esprit pacifique de ce peu-
ple sont décrits. On les dit végétariens. Abaris, chaman fabuleux de la Grèce et célèbre 
guérisseur, ne se "ressourçait-il pas" dans le Grand Nord avant d'opérer dans le Sud ? 
il s'y déplaçait sur une flèche de chasseur hyperboréen.

          Les mythes* et les croyances étaient si vivaces qu'à la fin de l'Empire romain, il 
était de tradition à Alexandrie, Athènes ou Rome, de se rendre dans le Nord, en 
Grande-Bretagne, Germanie, afin d'y consulter les Sages hyperboréens.

 THULÉ, PÔLE DES LUMIÈRES

          Cet espace nordique a un nom : Thulé. Thulé-Tele : “loin” ; Thu-al : “Nord” 
en celte ; Tholos ou Tolos : “brouillard” (grec) ; Tula : “balance” en sanscrit ; Tulor 
est dans la tradition ésotérique mexicaine, la “Terre lointaine, l'Ile blanche, le Pôle des 
lumières, le Sanctuaire du Monde”. Thulé, baie de l'Étoile Polaire, est à l'aplomb du 
Pôle céleste. Telle Jérusalem, pôle judéo-chrétien ou La Mecque, avec la Kaaba, pôle 
de l'Islam, Thulé est le pôle des hyperboréens.

          Dans le livre d'Enoch, apocryphe selon la tradition juive – Enoch est ce 
“Juste” des temps antédiluviens qui, au terme d'une vie de sagesse, fut ravi à Dieu* 
(Eccl. 44-16) – la terre septentrionale est un royaume entre le Septentrion et l'Occident 
où les anges avaient reçu des cordes pour mesurer le lieu réservé aux "Justes et aux 
Élus". Thulé est dans le livre d'Enoch nommément désigné : c'est le pays où « les fils 
de Dieu* enseignèrent à leurs descendants d'Hyperborée, aux fils des intelligences du 
dehors, les sortilèges, les enchantements, l'art d'observer les étoiles, les signes, 
l'astronomie, les mouvements de la Lune et du Soleil. » 

          Temps légendaire, à mieux dire biblique, puisque la Genèse se réfère nettement 
à cette vie des hommes avant le déluge où dieu et hommes auraient vécu en familiari-
té. « Or, il y avait des géants* sur la Terre en ce temps-là, car après que les fils de Dieu 
se furent unis aux filles des hommes, il naquit des enfants qui devinrent puissants et des 
hommes illustres dans les temps anciens. » (Genèse VI, 4). Des Néphélines (4), des an-
ges déchus selon la tradition orthodoxe, des "tombés du ciel", des antiques géants pré-

6



humains. « Il n'a point été pardonné aux antiques géants qui s'étaient révoltés à cause 
de leur force » (Écclésiaste XVI, 7). les Fils d'Anaq en seraient issus.

          Dans Les Nombres, les Hébreux venus d'Égypte, hésitent à poursuivre vers la 
Judée. Les derniers descendants des peuples de géants anté-diluviens n'occupent-ils pas 
la terre de Chanaan ? Des éclaireurs envoyés par Moïse déclarent : " Nous y avons re-
marqué des monstres, des fils d'Enoch, et ils ont des descendants de la race des géants 
auprès desquels nous paraissons comme des sauterelles " (Nombres XIII, 34). Ces 
géants évoqués par les Grecs, les Hébreux, que sont-ils devenus ? Ont-ils été massacrés 
ou ont-ils disparu ailleurs... vers le Nord au moins dans l'imaginaire de certains ?

          Les invasions se succèdent en Occident. Le mythe demeure : Atlantide* de Pla-
ton ou Hyperborée, selon les vieux mythes suédois, le jardin des Hespérides, le berceau 
de la première race des hommes, nouveau Saint Graal, Thulé exprima la tradition 
celto-germanique la plus ténébreuse, où auraient vécu avant le déluge* un peuple 
d'hommes proches des Dieux*, les Atlantes, qui n'auraient survécu à l'engloutissement 
qu'en fuyant vers l'hypothétique Agartha. Le Pôle du monde, la capitale, l'île, la mon-
tagne des " Maîtres de la Nuit ", des " Douze Sages ". Cette île ou montagne initiati-
que*, où se situerait elle ? 
          « Le centre dont il s'agit est le point fixe, nous dit René Guénon, que toutes les 
traditions s'accordent à désigner symboliquement comme le Pôle, puisque c'est autour 
de lui que s'effectue la rotation du monde, représentée généralement par la Roue chez 
les Celtes, aussi bien que chez les Chaldéens et les Hindous. »
          « Les Nephilines parurent sur la Terre à cette époque et même ensuite, lorsque 
les hommes-dieux* se mêlaient aux filles de l'homme et qu'elles leur donnaient des en-
fants. Ceux-Ià firent des hommes forts, depuis toujours hommes de renom » 
(traduction du Rabbinat français).
          Selon les commentaires de Rechi, au XIIe siècle, les "Néphilins" : du verbe 
tomber. Ils sont tombés et ont fait tomber l'humanité. En hébreu, le mot signifie des 
géants... Des hommes forts, en rébellion contre Dieu... Autre explication: ce nom a le 
même sens que ruine. Ils ont causé la ruine de l'humanité… [Nrt2]

LE MYTHE DU PÔLE AU XVIIIe et XIXe SIÈCLE

          En 1714, un anonyme décrit un voyage le conduisant du Pôle Nord au Pôle 
Sud par l'intérieur de la Terre : « Aux abords du Pôle, on observe beaucoup d'oiseaux 
à bec rouge. Au Pôle, un gouffre d'eau, un " grand tournant d'eau. Nous approchant 
toujours du centre, nous reconnaissons que cette île prétendue n'était qu'une haute 
écume sur les eaux se précipitant et s'engouffrant dans cet abîme, formée sur la super-
ficie. »

          Au XVIIe siècle, le Pôle Nord était souvent apprécié comme un gouffre d'eau 
où viennent confluer et disparaître à l'intérieur de la terre les eaux de la mer [Nrt 3] ; 
mais aussi comme un lieu de renaissance et de mort. Au XIXe siècle, la géographie sa-
vante, notamment le célèbre géographe allemand Augustus Petermann, considérait que 
le Pôle Nord était - scientifiquement - une mer "libre de glace", route de la Chine. Un 
des grands explorateurs américains de l'époque - L.L. Hayes - a même écrit, au retour 
de son exploration du Nord du Groenland, en 1862, un ouvrage intitulé: "La mer libre 
du Pôle" (5).

7



          Au XIXe siècle, les Romantiques (Bernardin de Saint Pierre) évoquent l'axis 
mundi comme une véritable Arcadie, Jules Verne, un volcan d'où sort l'aurore boréale, 
Edgar Poe, une eau de naissance et de mort, Lovecraft, l' Atlantide, un pont jeté entre 
terre et ciel.

          Second pôle : le Pôle magnétique qui a hanté les navigateurs. 
          Troisième pôle, le plus essentiel : le Pôle céleste. L'Étoile polaire - référence de 
tous les navigateurs - est considérée comme le centre absolu autour duquel tourne le 
ciel : c'est le pôle de l'univers. Pour les Lapons, il est le " pilier ", le " moyeu " du 
monde. Pour les Yakoutes, le nombril du ciel. Dans de nombreuses populations altaï-
ques, l'autel est tourné vers l'Étoile polaire.
          Selon la tradition islamique, l'Étoile polaire et la Kaaba enfin sont reliées. Dans 
la tradition chrétienne, c'est une étoile qui a guidé les Mages vers le Fils de Dieu.

 SYMBOLIQUE DE CETTE MYTHOLOGIE

          Il n'est peut-être pas inutile de rappeler que les mots-clés de cette mythologie* 
fantastique recourent à une symbolique* complexe ayant peu de rapport avec une 
géographie universelle. Les clés sont à rechercher sans doute ailleurs et une sémiologie 
des symboliques reste à décrypter dans le cadre d'une histoire globale [Nrt 4] . On ne 
manquera pas de noter que cette vision de l'écoulement du temps est contraire à l'idée 
occidentale de Progrès ; la notion de Paradis* perdu, d’un Âge d'Or au Pôle [Nrt 5] , 
de peuple primordial anté-diluvien présuppose qu'une humanité primordiale vivait au 
nord, dans l'hyperborée*, qu'elle y vivait en symbiose avec la Nature et les Dieux*. 
Voilà bien une notion d'écoulement du temps historique radicalement contraire à notre 
logique puisqu'elle repose sur l'idée que les peuples, en allant du nord au sud, vivent 
avec un avenir qui est déjà vécu.

          Rappellerai-je le mythe* lapon ? Il y a longtemps, longtemps, l'homme vivait en 
alliance avec les animaux et la Nature. Mais l'homme s'est affirmé homme et a eu la 
funeste idée de conquérir le feu. Alors l'Animal, la Nature épouvantée ont fuit 
l'homme, car il avait, par cette connaissance, ruiné l'antique alliance. C'est retrouver le 
mythe de Chronos, dieu de l'âge d'or. Il parvint, on le sait, à maintenir l'équilibre en 
dévorant tous ses enfants issus de Rhéa, fille de la Terre et du Ciel. Zeus survécut, ca-
ché par sa mère dans une caverne. Les grands équilibres furent de ce fait perdus. Et 
c'est Zeus luttant contre les dieux nouveaux, qui punit Prométhée, voleur du feu cé-
leste et dont l'invention dite "de progrès" a rompu définitivement l'alliance antique en-
tre l'homme et les dieux.

 LES INUIT DE THULÉ ET LA LICORNE

          Il est singulier que les Esquimaux du nord du Groenland auquel les Occiden-
taux ont voulu donner un destin* en dénommant leur capitale Thulé, aient avec sa-
gesse repris l'ancien nom de Qaanaaq et placé leur histoire sous la protection de leur 
dieu tutélaire : l'extraordinaire dent de narval*, cette "licorne de mer" - narval antique 
- qui se reproduit tous les trois ans dans ces eaux arctiques de Thulé. 
          Licorne* : symbole* de pureté, associé à la lune ? Elle est au Moyen-Âge asso-
ciée à la Sainte-Vierge. Pour Saint Bonaventure, elle est "Arbre de Vie".  Chez le Prê-
tre Jean, elle vit, à l'entrée du Paradis. où elle assure la tradition

8



          Dans la période troublée et menaçante que nous vivons, il n'est pas douteux 
que la conscience populaire accorde toujours à l'axe de la Terre, l'un des trois pôles 
Nord, un pouvoir d'équilibre. Porte du ciel, l'Étoile polaire est par ailleurs et selon la 
mythologie la plus sacrée, le siège de l'Être divin, le trône du Dieu* Suprême. Quaesi-
vit arcana Polividet Dei (8). TRANSPOL'AIR © 2007 

NDLR :
 
(1) Poésies, t VIII, 2e volume, Paris, Gallimard
(2) DUVERGER Christian, L'Esprit du jeu chez les Aztèques, EPHE, 6' sect, 1973, 
504 p. (p. 72).
(3) GUENON R.
(4) " Les Nephilines étaient sur la terre en ces jours-là (et aussi dans la suite) quand les 
fils de Dieu s'unissaient aux filles des hommes et qu'elles leur donnaient des enfants. Ce 
sont les héros du temps jadis, ces hommes fameux ". (La Genèse. Bible de Jérusalem, 
Paris, 1962, p. 57).
(5) HAYES (Isaac, Israel). - La mer libre du Pôle. Paris : Hachette, 1868.
(6) MALAURIE Jean. - Une autre lecture de l'espace arctique pour une géographie sa-
crée des lieux. ln Ethnologie et anthropo géographie arctiques. Paris: éd. du CNRS, 
1986, pp. 159-160. MALAURIE Jean. - Ultima Thulé. Paris: Pion, 1988 (Terrt 
Humaine).
WHITAKER lan. - The Hyperboreans of the Ancient World Inter-Nord, n° 16, Paris: 
éd. du CNRS, 1983, pp, 139-157.
(7) MALAURIE Jean, -.: Les derniers rois de Thulé. Paris, Pion 1965.
(8) Inscription au fronton du " Scott Polar Research Institute ", Cambridge. " Il a 
cherché les secrets du Pôle ; il a vu ceux de Dieu ".

Notes de < racines.traditions.free.fr > :

  -  [Note 1] : Concernant la note de l’auteur (4) concernant “les Nephilines”, signa-
lons la racine nordique Nifl, ald Nebel : brume ! Ce sont donc les filles du Niflheim, 
maintenant sous les eaux du Déluge* boréen, des Mermaids qui hantent de nos jours le 
brumeux Doggerbank…
  -  [Nrt 2] : On remarquera – comme bien souvent – l’inversion péjorative ! 
De quand date-t-elle ? Du combat contre Canaan où ils prétendent avoir passé toute la 
population, femmes et enfants, au fil de l’épée (La Torah) ? 
     Les dernières recherches archéo et historiques des cherceurs israêliens rappellent 
que ce combat fut celui des Égyptiens (une de leurs trois composantes ethnoculturelle). 
Nous voyons cela en divers endroit, mais surtout dans Notre art. Atlantide* boréenne.
  -  [Nrt 3] : Ici débute la collision/ confusion du mythe* de l’effondrement du plateau 
atlantidien avec le mythe du mælstrøm (cf. notre art. Ulysse* décrypté) largement ex-
ploitée par un romancier américain qui fit ainsi un tort énorme aux ultérieures recher-
ches de Nos racines…
  -  [Nrt 4] :  C’est ce que nous tentons de faire dans notre site : y réussissons-nous ?
  -  [Nrt 5] :  Nous éclaircissons aussi ce point dans notre art. Hyperborée* !

  -  N. B. : Rappelons que les mots avec astérisques* sont des titres d’articles consulta-
bles aussi dans le Livre CD de l’association qui regroupe la totalité de notre étude sur 

9



Les Origines de l’Arbre de Mai comme étant issu d’une Atlantide boréenne pré ca-
taclysmique du XIIIème s. AEC. Les articles des 2 parties : Thèse et Folklore + 
“Les Sources” sont chargés progressivement  sur le site et sont mis à jour en fonction 
de nos découvertes et de vos interventions par courriel @… 

Visitez nous donc régulièrement puisque : 
“Il y a toujours du nouveau” sur < racines.traditions.free.fr > !

10



 

Ὑπερβορέος 

 

 
 



 

 

La contrée proche du Soleil 

 

 

 



 

 

Les Saami se désignent eux-mêmes 

Comme le peuple proche du Soleil 

 

 



 

Et c'est à juste titre puisque nulle part 

Le soleil n'est aussi près de l'horizon 

Au point d'être en dessous durant 

la moitié de l'an 

 



 

 

 

Ναυσὶ δ᾽ οὔτε πεζὸς ἰών <κεν> εὕροις 

ἐς Ὑπερβορέων ἀγῶνα θαυματὰν ὁδόν 

 

 

 



 

 

Ni sur des vaisseaux   Ni à pied 

Vous ne découvrirez   La merveilleuse route 

Qui mène aux fêtes   Des Hyperboréens 

 

 

 



 



 

In Septentrionalibus partibus Bargu insule 

(insulae) sunt inquit M. Paulus Ven. (Marco Polo, 

Vénitien) lib.j (livre 1) cap. 6j (61; mais la 

référence de Mercator est fausse…), que (quae) 

tantum vergunt ad aquilonem, ut polus arcticus 

(Pôle Arctique) illis (à ceux-là) videatur ad 

meridiem deflectere. 

 



 

Mor est mis nies   ki tant soleit cunquere 

Encuntre mei  revelerunt le Saisne 

Et Hungre  et Bugre  et tante gent adverse 

Romain, Pullain  et tuit cil de Palerne 

Et cil d'Affrique  et cil de Califerne 

 

 



 

 

Lá onde mais debaixo está de Pólo 

Os montes Hiperbóreos aparecem 

 

 

 

 



PINDARE OLYMPIQUE VIII 

 

ΑΛΚΙΜΕΔΟΝΤΙ ΑΙΓΙΝΗΤΗΙ ΠΑΙΔΙ ΠΑΛΑΙΣΤΗΙ 

Μᾶτερ ὦ χρυσοστεφάνων 

ἀέθλων, Οὐλυμπία, 

δέσποιν' ἀλαθείας· ἵνα μάντιες ἄνδρες 

ἐμπύροις τεκμαιρόμενοι παραπειρῶν- 

ται Διὸς ἀργικεραύνου, 5 

εἴ τιν' ἔχει λόγον ἀνθρώπων πέρι 

μαιομένων μεγάλαν 

ἀρετὰν θυμῷ λαβεῖν, 

τῶν δὲ μόχθων ἀμπνοάν· 

ἄνεται δὲ πρὸς χάριν εὐ- 



σεβίας ἀνδρῶν λιταῖς. 10 

ἀλλ' ὦ Πίσας εὔδενδρον ἐπ' ᾿Αλφεῷ ἄλσος, 

τόνδε κῶμον καὶ στεφαναφορίαν δέ- 

ξαι. Μέγα τοι κλέος αἰεί, 

ᾧτινι σὸν γέρας ἕσπητ' ἀγλαόν· 15 

ἄλλα δ' ἐπ' ἄλλον ἔβαν 

ἀγαθῶν, πολλαὶ δ' ὁδοὶ 

σὺν θεοῖς εὐπραγίας. 

Τιμόσθενες, ὔμμε δ' ἐκλάρωσεν πότμος 

Ζηνὶ γενεθλίῳ· ὃς σὲ 20 

μὲν Νεμέᾳ πρόφατον, 

᾿Αλκιμέδοντα δὲ πὰρ Κρόνου λόφῳ 

θῆκεν ᾿Ολυμπιονίκαν. 



Ἦν δ' ἐσορᾶν καλός, ἔργῳ τ'  

οὐ κατὰ εἶδος ἐλέγχων 25 

ἐξένεπε κρατέων πά- 

λᾳ δολιχήρετμον Αἴγιναν πάτραν· 

ἔνθα σώτειρα Διὸς ξενίου 

πάρεδρος ἀσκεῖται Θέμις 

ἔξοχ' ἀνθρώπων. Ὅ τι γὰρ 30 

πολὺ καὶ πολλᾷ ῥέπῃ, 

ὀρθᾷ διακρίνειν φρενὶ μὴ παρὰ καιρόν, 

δυσπαλές· τεθμὸς δέ τις ἀθανάτων καὶ  

τάνδ' ἁλιερκέα χώραν 

παντοδαποῖσιν ὑπέστασε ξένοις 35 

κίονα δαιμονίαν 



ὁ δ' ἐπαντέλλων χρόνος 

τοῦτο πράσσων μὴ κάμοι 

Δωριεῖ λαῷ ταμιευ- 

ομέναν ἐξ Αἰακοῦ· 40 

τὸν παῖς ὁ Λατοῦς εὐρυμέδων τε Ποσειδᾶν, 

᾿Ιλίῳ μέλλοντες ἐπὶ στέφανον τεῦ- 

ξαι, καλέσαντο συνεργὸν 

τείχεος, ἦν ὅτι νιν πεπρωμένον 

ὀρνυμένων πολέμων 45 

πτολιπόρθοις ἐν μάχαις 

λάβρον ἀμπνεῦσαι καπνόν. 

Γλαυκοὶ δὲ δράκοντες, ἐπεὶ κτίσθη νέον, 

πύργον ἐσαλλόμενοι τρεῖς,  



οἱ δύο μὲν κάπετον, 50 

αὖθι δ' ἀτυζομένω ψυχὰς βάλον· 

εἷς δ' ἀνόρουσε βοάσαις. 

Ἔννεπε δ' ἀντίον ὁρμαί- 

νων τέρας εὐθὺς, ᾿Απόλλων· 

« Πέργαμος ἀμφὶ τεαῖς, ἥ- 

ρως, χερὸς ἐργασίαι ἁλίσκεται· 56 

ὣς ἐμοὶ φάσμα λέγει Κρονίδα 

πεμφθὲν βαρυγδούπου Διός· 

οὐκ ἄτερ παίδων σέθεν, ἀλλ'  

ἅμα πρώτοις ῥάζεται 60 

καὶ τερτάτοις. » Ὥς ἆρα θεὸς σάφα εἴπαις 

Ξάνθον ἤπειγεν καὶ ᾿Αμαζόνας εὐίπ- 



πους καὶ ἐς ῎Ιστρον ἐλαύνων. 

᾿Ορσοτρίαινα δ' ἐπ' ᾿Ισθμῷ ποντίᾳ 

ἅρμα θοὸν τανύεν, 65 

ἀποπέμπων Αἰακὸν 

δεῦρ' ἀν' ἵπποις χρυσέαις, 

καὶ Κορίνθου δειράδ' ἐπο- 

ψόμενος δαιτικλυτάν. 

Τερπνὸν δ' ἐν ἀνθρώποις ἴσον ἔσσεται οὐδέν.  

Εἰ δ' ἐγὼ Μελησία ἐξ ἀγενείων 71 

κῦδος ἀνέδραμον ὕμνῳ, 

μὴ βαλέτω με λίθῳ τραχεῖ φθόνος· 

καὶ Νεμέᾳ γὰρ ὁμῶς 

ἐρέω ταύταν χάριν, 75 



τὰν δ' ἔπειτ' ἀνδρῶν μάχαν 

ἐκ παγκρατίου. Τὸ διδάξασθαι δέ τοι 

εἰδότι ῥᾴτερον· ἄγνω- 

μον δὲ τὸ μὴ προμαθεῖν· 

κουφότεραι γὰρ ἀπειράτων φρένες. 80 

κεῖνα δὲ κεῖνος ἂν εἴποι 

ἔργα περαίτερον ἄλλων,  

τίς τρόπος ἄνδρα προβάσει 

ἐξ ἱερῶν ἀέθλων μέλ- 

λοντα ποθεινοτάταν δόξαν φέρειν. 85 

Νῦν μὲν αὐτῷ γέρας ᾿Αλκιμέδων 

νίκαν τριακοστὰν ἑλών· 

ὃς τύχᾳ μὲν δαίμονος, ἀ- 



νορέας δ' οὐκ ἀμπλακὼν 

ἐν τέτρασιν παίδων ἀπεθήκατο γυίοις 90 

νόστον ἔχθιστον καὶ ἀτιμοτέραν γλῶσ- 

σαν καὶ ἐπίκρυφον οἶμον, 

πατρὶ δὲ πατρὸς ἐνέπνευσεν μένος 

γήραος ἀντίπαλον. 

᾿Αΐδα τοι λάθεται 95 

ἄρμενα πράξαι ἀνήρ. 

Ἀλλ' ἐμὲ χρὴ μναμοσύναν  

ἀνεγείροντα φράσαι 

χειρῶν ἄωτον Βλεψιάδαις ἐπίνικον, 

ἕκτος οἷς ἤδη στέφανος περίκειται 100 

φυλλοφόρων ἀπ' ἀγώνων. 



Ἔστι δὲ καί τι θανόντεσσιν μέρος 

κὰν νόμον ἐρδομένων· 

κατακρύπτει δ' οὐ κόνις 

συγγόνων κεδνὰν χάριν. 105 

῾Ερμᾶ δὲ θυγατρὸς ἀκούσαις ᾿Ιφίων 

᾿Αγγελίας, ἐνέποι κεν  

Καλλιμάχῳ λιπαρὸν 

κόσμον ᾿Ολυμπίᾳ, ὅν σφι Ζεὺς γένει 

ὤπασεν. Ἐσλὰ δ' ἐπ' ἐσλοῖς 110 

ἔργ' ἐθέλοι δόμεν, ὀξεί- 

ας δὲ νόσους ἀπαλάλκοι. 

Εὔχομαι ἀμφὶ καλῶν μοί- 

ρᾳ Νέμεσιν διχόβουλον μὴ θέμεν· 



ἀλλ' ἀπήμαντον ἄγων βίοτον 

αὐτούς τ' ἀέξοι καὶ πόλιν. 

  

VIII 

AU JEUNE ALCIMÉDON (126), 

vainqueur à la lutte (127) 

O tendre mère! qui te plais à orner de brillantes couronnes le front de tes athlètes, Olympie, prête 

l'oreille à mes accents ! 

Sanctuaire (128) de la vérité, c'est dans ton enceinte que d'augustes sacrificateurs demandent aux 

entrailles fumantes (129) des victimes les volontés du maître du tonnerre, sur ces hommes que de 

pénibles travaux conduisent aux vertus les plus sublimes et au repos, digne récompense de leurs 

succès; et Jupiter, sensible à leur piété et à leurs prières, leur manifeste ses décrets. 

Et toi, verdoyant Altis, dont l'épais ombrage embellit le cours de l'Alphée, reçois cet (130) hymne et 

ces couronnes. Quelle gloire n'est pas réservée au mortel assez heureux pour obtenir une de tes 

palmes ! Mais les mêmes biens ne sont pas réservés à tous les hommes, et les dieux dans leur bonté 

ont ouvert mille chemins pour aller au bonheur.  



C'est ainsi, ô Timosthènes ! que la fortune a attiré sur ton frère et sur toi les bienfaits de Jupiter, 

souche de ta race, en te faisant remporter la victoire à Némée et en donnant à Alcimédon la palme 

d'Olympie, au pied de la colline de Saturne. Qu'il faisait beau le voir ! et combien sa valeur prêtait de 

charmes aux grâces de son visage! Vainqueur à la lutte, il a  couvert de gloire (131) sa patrie 

puissante sur les mers Égine, où Thémis, conseillère de Jupiter Hospitalier, est honorée d'un culte 

solennel. 

II est sans doute bien difficile de juger avec sagesse au milieu de tant de passions et d'intérêts divers. 

Mais les dieux, par un décret spécial, ont voulu que cette terre s'élevât comme une colonne au milieu 

des flots et que les (132) étrangers y trouvassent un égal appui. Ah ! que le temps dans son vol 

rapide ne l'ébranle jamais ! 

Égine fut gouvernée par les Doriens (133), depuis Éaque, que le fils de Latone et le puissant 

Neptune associèrent à leurs travaux lorsqu'ils s'apprêtaient à achever les murailles de Troie.  Ainsi 

l'avait arrêté le Destin pour que les remparts d'Ilion pussent s'écrouler au milieu de noirs tourbillons 

de fumée et des ravages sanglants de la guerre. A peine le mur fatal est-il achevé que trois (134) 

dragons s'élancent contre ces nouveaux retranchements : deux tombent et roulent au pied des tours 

où ils expirent épouvantés ; mais le troisième se jette dans la ville et pousse d'horribles sifflements. 

Alors Apollon, méditant sur ce funeste présage, fait entendre ces paroles: "Je vois Pergame prise par 

cet endroit même que tes mains viennent de fortifier (135), ô Éaque ! ainsi me l'expliquent les 



prodiges que nous envoie le fils de Saturne, le puissant maître du tonnerre. Tes enfants ne sont 

point étrangers à cette catastrophe : je vois (136) tes fils la commencer et tes arrière-neveux la 

consommer." 

A ces mots, interprète des volontés du Destin, Apollon s'éloigne et va 

parcourir les bords du (137) Xanthe ; puis il se retire chez les belliqueuses 

Amazones et dans les régions que l'Ister arrose. Le dieu dont les mains sont armées 

du trident laisse Éaque retourner à Égine et dirige ses coursiers brillants d'or vers les hauteurs de 

Corinthe, pour (138) contempler les jeux qu'un y célèbre en son honneur. 

Jamais on ne peut plaire également aux mortels. Que l'envie ne s'irrite donc point contre moi si je 

célèbre par mes hymnes la gloire que recueille (139) Milésias des succès de ses jeunes élèves : Némée 

le vit aussi se distinguer lui-même ; plus tard, dans l'âge viril, la victoire couronna ses efforts au 

combat du pancrace. Instruire est chose facile pour un maître habile; mais enseigner sans avoir la 

connaissance de son art est la plus grande des folies : tout précepte qui n'est pas fondé sur 

l'expérience est inutile et vain. 

 

Qui mieux que Milésias peut apprendre par quels travaux doit se former l'athlète qui brûle de 

remporter la victoire dans nos combats sacrés. Ah ! combien il est maintenant récompensé de ses 



soins pour Alcimédon ! ce jeune héros vient de cueillir une palme que trente autres avant lui durent 

aux leçons de Milésias. La fortune, à la vérité, lui prodigua ses faveurs ; mais ne doit-il pas à son 

courage d'avoir imprimé sur les membres de quatre jeunes rivaux les marques de leur défaite et de 

les avoir forcés à cacher leur honte dans l'obscurité et le silence ? La joie qu'en ressentit son aïeul 

(140) rajeunit ses vieux ans, car la prospérité et la gloire font aisément oublier à l'homme la mort. et 

le sombre empire... 

Mais, en célébrant la victoire d'Alcimédon, ne dois-je pas rappeler le souvenir des Blepsiades (141).  

Jadis leurs mains cueillirent aussi les palmes du triomphe : aujourd'hui leur digne rejeton ajoute une 

sixième couronne à celles qu'on leur vit mériter dans nos combats. Ainsi la gloire des vivants rejaillit 

sur ceux qui ne sont plus, et la poussière du tombeau ne déshérite point les enfants de la gloire de 

leurs enfants.  

O Iphion (142) ! (143) dès que la Renommée, fille de Mercure, t'aura apporté aux Enfers la nouvelle 

de la victoire de ton fils, hâte-toi d'en instruire Callimaque ; qu'il apprenne qu'un athlète sorti de son 

sang s'est montré cligne de la faveur de Jupiter et des honneurs d'Olympie.   

Puisse ce dieu favorable combler toujours de ses bienfaits les descendants des Blepsiades ! Puisse-t-il 

chasser loin d'eux les (144) maladies promptes et cruelles ! Puisse-t-il forcer Némésis (145) à ne 

jamais leur envier une félicité qu'ils ne doivent qu'à leurs vertus, leur accorder une vie exempte de 

maux et accroître leur bonheur et la prospérité de leur patrie!   



PINDARE OLYMPIQUE II 46 

A THÉRON (16) D'AGRIGENTE,     

Vainqueur à la course des chars (17).   

III 

ΘΗΡΩΝΙ ΑΚΡΑΓΑΝΤΙΝΩΙ ΑΡΜΑΤΙ ΕΙΣ ΘΕΟΞΕΝΙΑ 

Τυνδαρίδαις τε φιλοξείνοις ἁδεῖν καλ- 

λιπλοκάμῳ θ' ῾Ελένᾳ 

κλεινὰν ᾿Ακράγαντα γεραίρων εὔχομαι, 

Θήρωνος ᾿Ολυμπιονίκαν ὕμνον ὀρ- 

θώσαις, ἀκαμαντοπόδων 5 

ἵππων ἄωτον. Μοῖσα δ' οὕτω ποι παρ- 

έστα μοι νεοσίγαλον εὑρόντι τρόπον 

Δωρίῳ φωνὰν ἐναρμόξαι πεδίλῳ 



ἀγλαόκωμον. Ἐπεὶ χαίταισι μὲν ζευχ- 

θέντες ἔπι στέφανοι 11 

πράσσοντι με τοῦτο θεόδματον χρέος, 

φόρμιγγά τε ποικιλόγαρυν καὶ βοὰν  

αὐλῶν ἐπέων τε θέσιν 

Αἰνησιδάμου παιδὶ συμμῖξαι πρεπό- 

ντως, ἅ τε Πίσα με γεγωνεῖν· τᾶς ἄπο 16 

θεόμοροι νίσοντ' ἐπ' ἀνθρώπους ἀοιδαί, 

ᾧ τινι, κραίνων ἐφετμὰς  

῾Ηρακλέος προτέρας, 20 

ἀτρεκὴς ῾Ελλανοδίκας γλεφάρων Αἰ- 

τωλὸς ἀνὴρ ὑψόθεν 

ἀμφὶ κόμαισι βάλῃ γλαυ- 



κόχροα κόσμον ἐλαίας· τάν ποτε 

῎Ιστρου ἀπὸ σκιαρᾶν πα- 

γᾶν ἔνεικεν ᾿Αμφιτρυωνιάδας, 26 

μνᾶμα τῶν Οὐλυμπίᾳ κάλλιστον ἄθλων 

δᾶμον ῾Υπερβορέων πείσαις ᾿Απόλλω- 

νος θεράποντα λόγῳ. 

Πιστὰ φρονέων Διὸς αἴτει πανδόκῳ 30 

ἄλσει σκιαρόν τε φύτευμα ξυνὸν ἀν- 

θρώποις στέφανόν τ' ἀρετᾶν. 

Ἢδη γὰρ αὐτῷ, πατρὶ μὲν βωμῶν ἁγι- 

σθέντων, διχόμηνις ὅλον χρυσάρματος 35 

ἑσπέρας ὀφθαλμὸν ἀντέφλεξε Μήνα, 

καὶ μεγάλων ἀέθλων ἁγνὰν κρίσιν καὶ πενταετηρίδ' ἁμᾶ 



θῆκε ζαθέοις ἐπὶ κρημνοῖς ᾿Αλφεοῦ· 

ἀλλ' οὐ καλὰ δένδρε' ἔθαλλεν χῶρος ἐν 40 βάσσαις Κρονίου Πέλοπος. 

Τούτων ἔδοξεν γυμνὸς αὐτῷ κᾶπος ὀ- 

ξείαις ὑπακουέμεν αὐγαῖς ἁλίου. 

Δὴ τότ' ἐς γαῖαν πορεύεν θυμὸς ὥρμα 45 

᾿Ιστρίαν νιν· ἔνθα Λατοῦς  

ἱπποσόα θυγάτηρ 

δέξατ' ἐλθόντ' ᾿Αρκαδίας ἀπὸ δειρᾶν 

καὶ πολυγνάμπτων μυχῶν, 

εὖτέ νιν ἀγγελίαις Εὐ- 

ρυσθέος ἔντυ' ἀνάγκα πατρόθεν 51 

χρυσόκερων ἔλαφον θή- 

λειαν ἄξονθ', ἅν ποτε Ταϋγέτα 



ἀντιθεῖσ' ᾿Ορθωσίᾳ ἔγραψεν ἱράν. 

Τὰν μεθέπων ἴδε καὶ κείναν χθόνα πνοι- 

ᾶς ὄπιθεν Βορέα 56 

ψυχροῦ. Τόθι δένδρεα θάμβαινε σταθείς. 

Tῶν νιν γλυκὺς ἵμερος ἔσχεν δωδεκά- 

γναμπτον περὶ τέρμα δρόμου 

ἵππων φυτεῦσαι. Καί νυν ἐς ταύταν ἑορ- 

τὰν ἵλαος ἀντιθέοισιν νίσσεται 61 

σὺν βαθυζώνου διδύμοις παισὶ Λήδας. 

Τοῖς γὰρ ἐπέτραπεν Οὐλυμπόνδ' ἰὼν θα- 

ητὸν ἀγῶνα νέμειν 65 

ἀνδρῶν τ' ἀρετᾶς πέρι καὶ ῥιμφαρμάτου 

διφρηλασίας. Ἐμὲ δ' ὦν πᾳ θυμὸς ὀ- 



τρύνει φάμεν ᾿Εμμενίδαις 

Θήρωνί τ' ἐλθεῖν κῦδος, εὐΐππων διδόν- 

των Τυνδαριδᾶν ὅτι πλείσταισι βροτῶν 71 

ξεινίαις αὐτοὺς ἐποίχονται τραπέζαις, 

εὐσεβεῖ γνώμᾳ φυλάσσον- 

τες μακάρων τελετάς. 

Εἰ δ' ἀριστεύει μὲν ὕδωρ, κτεάνων δὲ 75 χρυσὸς αἰδοιέστατος, 

νῦν δὲ πρὸς ἐσχατιὰν Θή- 

ρων ἀρεταῖσιν ἱκάνων ἅπτεται 

οἴκοθεν ῾Ηρακλέος στα- 

λᾶν. Τὸ πόρσω δ' ἔστι σοφοῖς ἄβατον 80 

κἀσόφοις. Οὔ νιν διώξω· κεινὸς εἴην. 

  



III   

A THÉRON (34) 

Puissent les (35) fils de Tyndare, protecteurs de l'hospitalité, puisse la belle Hélène se montrer 

aujourd'hui propices à mes chants ! Je célèbre Agrigente et l'illustre Théron, qui fait voler avec tant 

de succès dans la carrière olympique ses coursiers aux pieds légers et infatigables. 

Ma Muse m'inspire des chants extraordinaires, et me presse de marier tour à tour aux accords variés 

du mode dorien les accents de ma voix qui fait l'ornement des festins. Déjà le front du vainqueur, 

ceint de l'olivier triomphal, m'invite à m'acquitter d'une dette sacrée, à unir les sons de ma lyre aux 

modulations de la flûte pour célébrer dans mes hymnes le glorieux fils d'Oenésidame. Tu 

m'ordonnes aussi de chanter, ô Pise ! source divine, où les mortels puisent toujours la plus sublime 

louange. 

Suivant l'antique usage établi par Hercule, un citoyen d'Étolie (36), juge intègre de 

nos combats, orne le front de l'athlète victorieux d'une couronne d'olivier 

verdoyant. Le fils d'Amphitryon apporta (37) jadis cet arbre des sources 

ombragées de (38) l'Ister, la douce persuasion le lui ayant fait obtenir  (39) des 



peuples hyperboréens, fidèles adorateurs (40) d'Apollon, il voulut que ses rameaux 

fussent la récompense glorieuse de nos triomphes. 

Il méditait encore dans son cœur un beau dessein, celui de consacrer à Jupiter un bois capable de 

recevoir tous les enfants de la Grèce, et de donner par son feuillage de l'ombre aux spectateurs et 

des couronnes à l'athlète victorieux. Déjà le héros avait élevé dans ces lieux un autel à son père, alors 

que Phébé sur son char d'argent montrait en entier son disque lumineux. Déjà il y avait placé le 

tribunal des juges incorruptibles du combat, et arrêté que, tous les cinq ans, on célébrerait ces grands 

jeux sur les bords de l'Alphée. Mais ces beaux arbres, dont l'aspect délicieux charme aujourd'hui nos 

regards, n'embellissaient point encore le (41) Cronium et la vallée de Pélops. Ce lieu n'avait ni ombre 

ni verdure. Il était exposé de toutes parts aux rayons d'un soleil ardent.   

Cependant le fils de Jupiter brillait de se transporter en Istrie, où jadis la belliqueuse fille de Latone 

le reçut, lorsqu'il descendait des coteaux et des vallons sinueux de l'Arcadie, et que, pour obéir à 

l'oracle de son père et accomplir les ordres (42) d'Eurysthée, il poursuivait cette biche aux cornes 

d'or que (43) Taygète avait jadis consacrée à Diane (44) l'Orthosienne. 

En s'attachant à ses traces, il arriva dans ces régions que Borée ne tourmenta 

jamais (45) de son souffle glacial. Frappé de la beauté des arbres qu'elles 

produisent, il forme aussitôt le projet d'en orner la carrière où (46) douze 



contours égaux mesurent le terme de la course. Et aujourd'hui, il honore de sa 

présence la pompe de cette fête (47) avec les jumeaux de la belle Léda, car lorsque le 

héros fut monté dans l'Olympe, il les chargea de présider à ces nobles combats, et de juger de la 

force des athlètes et de l'adresse des écuyers à faire voler un char dans l'arène ... 

Mais, ô ma Muse ! hâte-toi de célébrer la gloire immortelle que Théron et les (48) Emménides 

viennent d'acquérir par la protection des illustres fils de Tyndare. Quels mortels sont plus dignes 

d'être chantés ? Nul n'ouvre comme eux sa table généreuse à l'hospitalité. Nul ne remplit avec plus 

de religion les devoirs sacrés que les dieux nous imposent. Oui, si l'eau règne sur les éléments, si l'or 

est le plus précieux des biens que l'on puisse posséder, ah ! les vertus de Théron sont encore mille 

fois préférables ! Elles l'ont conduit jusqu'aux colonnes (49) d'Hercule, au-delà desquelles aucun 

mortel, le sage même, ne se flattera jamais d'atteindre... Cessons nos chants : tout autre éloge serait 

téméraire. 

 

 

 

 



Pindare Pythique 10 extrait 

Cette mise en page et ce commentaire ne sont pas de moi, GT  

 

Hélas ! ni sur un vaisseau, ni sur la terre, on n'a jamais trouvé 

Des hyperboréens les routes fantastiques. (1) 

Chez ce peuple, seul Persée festoya, cette âme de chef : 

Il pénétra dans leurs maisons, 

Où se préparait l'hécatombe de superbes ânes 

Au dieu. (2) Ces gens 

Et leurs acclamations plaisent à Apollon, 

Qui sourit devant les troupeaux qui se débattent. 

  

Strophe 3  



La Muse n'est point absente De leur vie : chez eux, partout les chœurs de jeunes filles, Le charme 

des lyres et l'aigu des flûtes se mêlent (3); Du laurier d'or ils couronnent leur front (4), 

Et ils font bonne chère. 

Jamais la maladie, ni la vieillesse ne souillent 

Cette race sacrée. Loin des rudes labeurs, des guerres, 

 Antistrophe 3  

 Ils sont préservés De l'âpre Vengeance. Et c'est d'un cœur vaillant Que, jadis, arriva le fils de 

Danaé, guidé par Athéna, Chez ces bienheureux. (5) 

C'est là qu'il tua Gorgone (6), et revint, 

En ayant rapporté la tête sanglante, remplie de serpents, 

Et pétrifiante pour les Iliens. 

 

Pindare Olympiade 3  



Épode 1 Oui, parle de celui qui obéit aux premiers ordres d'Héraclès, Le juge intègre des Hellènes, 

cet Étolien, 

       Qui posa au-dessus de ses prunelles, 

Sur son front, 

       Le verdoyant feuillage d'olivier, que, jadis, 

Des sources obscures 

       De l'Ister (7) ramena le fils d'Amphitryon, 

Cette mémoire des joutes olympiques, 

  

Strophe 2 Après avoir si bien convaincu les Hyperboréens,  Serviteurs d'Apollon (8), par l'éclat de sa 

parole. 

Bienveillant, il désirait pour l'agréable 

Bosquet de Zeus une plante ombrageant 

       Pour les hommes, afin de couronner leurs exploits. 



Et déjà, alors que les autels au Père 

       Déjà étaient dédiés, et que le char doré 

Du soir avait embrasé sa prunelle, la Lune, 

  

Antistrophe 2 Les arbitres des joutes,   De même que les quinquennales, 

Étaient par lui fondés sur les saintes falaises de l'Alphée ; 

Mais les arbres charmants n'étaient guère abondants 

       Dans les vallées du Cronion, la terre de Pélops : 

Tout était pauvre, et l'endroit lui apparut 

       Écrasé par les feux ardents du soleil. 

Alors, son cœur le poussa à se rendre dans le pays 

  

Épode 2 Istrien (9); là, Léto, dresseuse de chevaux, L'accueillit (10), lui qui revenait des régions 

d'Arcadie 



       Aux coteaux sinueux, 

Jeté dans cette aventure 

       Par Eurysthée, contraint aussi par le Père céleste, 

Afin de ramener la biche aux cornes d'or, 

       Que jadis Taigétê 

Avait donnée à Orthosie, offrande sacrée. 

  

Strophe 3 Dans sa poursuite, il découvrit une contrée       Épargnée par les souffles du Nord 

Au froid mugissement ; devant ces arbres, il fut fasciné ! (11) 

Un désir ardent le poussa 

       À les planter le long de l'espace douze fois borné de tours, 

Où courent les chevaux. Et, aujourd'hui, à la fête, 

       Tout de mansuétude, il vient, 

Accompagné des Jumeaux, enfants de la svelte Léda. 



 

 

En principe pour les antiques Istros signifie le Danube ... Et Ister / Istrien  ... le cours inferieur 

du Danube. 

C'est à dire que c'est en zone danubienne  qu'il faut chercher les Hyperboréens.  

Léto, l'éleveuse de chevaux correspond également à l'information d'Hésiode (les Hyperboréens 

aux beaux chevaux). Comme d'autres traditions nous indiquent que Léto mère d'Apollon était 

native d' Hyperborée, et comme selon Pindare c'est dans le pays Istrien qu'elle réside.... 

 

 

 

 

 



Pindare Pythiques 10 

A HIPPOCLÈS THESSALIEN, VAINQUEUR AU DOUBLE STADE. 

 

ΙΠΠΟΚΛΕΙ ΘΕΣΣΑΛΩΙ ΠΑΙΔΙ ΔΙΑΥΛΟΔΡΟΜΩΙ 

Argument. — Hippoclès, vainqueur à Delphes, au double stade, avait le même 

jour remporté le prix du stade. Pindare ne parle point de cette deuxième victoire, 

sans doute parce qu'un autre poète avait été chargé de la célébrer. Phricias, père 

d'Hippoclès, s'était fait connaître par une victoire pythique et par deux victoires 

olympiques. Hippoclès était de Pélinna, ville de Thessalie ; maïs Pindare n'avait 

point été invité par la famille du héros à le chanter : ce soin lui avait été confié par 

les Alévades de Larisse. Ils y régnaient et chérissaient le jeune Hippoclès , leur 

parent. Des habitants de Cranon formaient le chœur. 

Pindare annonce qu'il vient chanter la victoire d'Hippodès. — Eloge du père et du 

fils. Bonheur de cette fa- 211 mille : que les dieux le leur conservent ! — Fable des 



Hyperboréens ; Persée est conduit par Minerve dans leur pays inaccessible au 

reste des mortels; plaisirs purs et constants que goûte ce peuple. — Retour au 

sujet. Le poète espère que ses vers augmenteront la gloire d'Hippoclès parmi ses 

concitoyens. Pindare finit en louant Thorax et ses frères : c'est Thorax qui l'a prié 

de composer ce chant. 

 

Ici encore Pindare mêle aux louanges de son héros des conseils de modération. La 

famille d'Hippoclès est riche , puissante, heureuse; il est cependant sur la terre un 

peuple qui jouit d'un bonheur plus complet et plus sûr; ce sont les Hyperboréens ; 

qu'elle sache donc reconnaître des bornes à sa fortune. 

 

Date de la victoire : 502 avant J. C. 

 



Lieu de la scène: Pélinna, ville de Thessalie? 

 

Ὄλβια Λακεδαίμων, 

μάκαιρα Θεσσαλία· πατρὸς δ᾽ ἀμφοτέραις ἐξ ἑνὸς 

ἀριστομάχου γένος Ἡρακλεῦς βασιλεύει. 

Τί κομπέω παρὰ καιρόν; ἀλλά με Πυθώ τε καὶ τὸ Πελινναῖον ἀπύει 

Ἀλεύα τε παῖδες, Ἱπποκλέᾳ ἐθέλοντες 5 

[10] ἀγαγεῖν ἐπικωμίαν ἀνδρῶν κλυτὰν ὄπα. 

Γεύεται γὰρ ἀέθλων· 

στρατῷ τ᾽ ἀμφικτιόνων ὁ Παρνάσιος αὐτὸν μυχὸς 

διαυλοδρομᾶν ὕπατον παίδων ἀνέειπεν. 



Ἄπολλον, γλυκὺ δ᾽ ἀνθρώπων τέλος ἀρχά τε δαίμονος ὀρνύντος αὔξεται· 10 

ὁ μέν που τεοῖς γε μήδεσι τοῦτ᾽ ἔπραξεν· 

[20] τὸ δὲ συγγενὲς ἐμβέβακεν ἴχνεσιν πατρὸς 

Ὀλυμπιονίκα δὶς ἐν πολεμαδόκοις 

Ἄρεος ὅπλοις· 

ἔθηκε καὶ βαθυλείμων ὑπὸ Κίρρας ἀγὼν 15 

πέτραν κρατησίποδα Φρικίαν. 

Ἕσποιτο μοῖρα καὶ ὑστέραισιν 

ἐν ἁμέραις ἀγάνορα πλοῦτον ἀνθεῖν σφίσιν· 

τῶν δ᾽ ἐν Ἑλλάδι τερπνῶν 

[30] λαχόντες οὐκ ὀλίγαν δόσιν, μὴ φθονεραῖς ἐκ θεῶν 20 



μετατροπίαις ἐπικύρσαιεν. Θεὸς εἴη 

ἀπήμων κέαρ· εὐδαίμων δὲ καὶ ὑμνητὸς οὗτος ἀνὴρ γίγνεται σοφοῖς, 

ὃς ἂν χερσὶν ἢ ποδῶν ἀρετᾷ κρατήσαις 

τὰ μέγιστ᾽ ἀέθλων ἕλῃ τόλμᾳ τε καὶ σθένει, 

καὶ ζώων ἔτι νεαρὸν 25 

[40] κατ᾽ αἶσαν υἱὸν ἴδῃ τυχόντα στεφάνων Πυθίων. 

Ὁ χάλκεος οὐρανὸς οὔ ποτ᾽ ἀμβατὸς αὐτῷ. 

Ὅσαις δὲ βροτὸν ἔθνος ἀγλαΐαις ἁπτόμεσθα, περαίνει πρὸς ἔσχατον 

πλόον. Ναυσὶ δ᾽ οὔτε πεζὸς ἰών <κεν> εὕροις 

ἐς Ὑπερβορέων ἀγῶνα θαυματὰν ὁδόν. 30 

[50] Παρ᾽ οἷς ποτε Περσεὺς ἐδαίσατο λαγέτας, 



δώματ᾽ ἐσελθών, 

κλειτὰς ὄνων ἑκατόμβας ἐπιτόσσαις θεῷ 

ῥέζοντας· ὧν θαλίαις ἔμπεδον 

εὐφαμίαις τε μάλιστ᾽ Ἀπόλλων 35 

χαίρει, γελᾷ θ᾽ ὁρῶν ὕβριν ὀρθίαν κνωδάλων. 

Μοῖσα δ᾽ οὐκ ἀποδαμεῖ 

τρόποις ἐπὶ σφετέροισι· παντᾷ, δὲ χοροὶ παρθένων 

[60] λυρᾶν τε βοαὶ καναχαί τ᾽ αὐλῶν δονέονται· 

δάφνᾳ τε χρυσέᾳ κόμας ἀναδήσαντες εἰλαπινάζοισιν εὐφρόνως. 40 

Νόσοι δ᾽ οὔτε γῆρας οὐλόμενον κέκραται 

ἱερᾷ γενεᾷ· πόνων δὲ καὶ μαχᾶν ἄτερ 



οἰκέοισι φυγόντες 

ὑπέρδικον Νέμεσιν. Θρασείᾳ δὲ πνέων καρδίᾳ 

[70] μόλεν Δανάας ποτὲ παῖς, ἁγεῖτο δ᾽ Ἀθάνα, 45 

ἐς ἀνδρῶν μακάρων ὅμιλον· ἔπεφνέν τε Γοργόνα, καὶ ποικίλον κάρα 

δρακόντων φόβαισιν ἤλυθε νασιώταις 

λίθινον θάνατον φέρων. Ἐμοὶ δὲ θαυμάσαι 

θεῶν τελεσάντων οὐδέν ποτε φαίνεται 

ἔμμεν ἄπιστον. 50 

[80] Κώπαν σχάσον, ταχὺ δ᾽ ἄγκυραν ἔρεισον χθονὶ 

πρῴραθε, χοιράδος ἄλκαρ πέτρας. 

Ἐγκωμίων γὰρ ἄωτος ὕμνων 



ἐπ᾽ ἄλλοτ᾽ ἄλλον ὥτε μέλισσα θύνει λόγον. 

Ἔλπομαι δ᾽ Ἐφυραίων 55 

ὄπ᾽ ἀμφὶ Πηνεϊὸν γλυκεῖαν προχεόντων ἐμὰν 

τὸν Ἱπποκλέαν ἔτι καὶ μᾶλλον σὺν ἀοιδαῖς 

[90] ἕκατι στεφάνων θαητὸν ἐν ἅλιξι θησέμεν ἐν καὶ παλαιτέροις, 

νέαισίν τε παρθένοισι μέλημα. Καὶ γὰρ 

ἑτέροις ἑτέρων ἔρως ὑπέκνισε φρένας· 60 

τῶν δ᾽ ἕκαστος ὀρούει, 

τυχών κεν ἁρπαλέαν σχέθοι φροντίδα τὰν πὰρ ποδός· 

τὰ δ᾽ εἰς ἐνιαυτὸν ἀτέκμαρτον προνοῆσαι. 

[100] Πέποιθα ξενίᾳ προσανέϊ Θώρακος, ὅσπερ ἐμὰν ποιπνύων χάριν 



τόδ᾽ ἔζευξεν ἅρμα Πιερίδων τετράορον, 65 

φιλέων φιλέοντ᾽, ἄγων ἄγοντα προφρόνως. 

Πειρῶντι δὲ καὶ χρυσὸς ἐν βασάνῳ πρέπει 

καὶ νόος ὀρθός. 

Ἀδελφεοὺς Ε῎τ᾽ ἐπαινήσομεν ἐσλούς, ὅτι 

ὑψοῦ φέροντι νόμον Θεσσαλῶν 70 

[110] αὔξοντες· ἐν δ᾽ ἀγαθοῖσι κεῖνται 

πατρώϊαι κεδναὶ πολίων κυβερνάσιες. 

  

Str. 1. — Heureuse est Lacédémone; fortunée, la Thessalie; car toutes deux sont 

gouvernées par une race issue du même père, du très-vaillant Hercule (242). 

Pourquoi cette jactance hors de saison ? Eh! c'est Pytho, c'est Pélimnée (243) qui 



m'appelle; ce sont les fils d'AIève (244), impatients d'amener à Hippoclès le chœur 

des hommes à la belle voix. 

Ant. 1. — Car il tente les luttes; et, dans l'assemblée des peuples voisins, le vallon 

du (245) Parnasse l'a proclamé le premier des jeunes gens qui parcourent le 

double stade. O Apollon, quoique les hommes achèvent ou commencent avec 

bonheur, le succès vient d'un dieu, et les conseils 212 ont dirigé Hippoclès; puis 

naturellement il a suivi les traces d'un père (246) 

Ép. 1. — Deux fois Olympionique avec les armes guerrières de (247) Mars. 

Phricias encore, sous la roche de Cirrha (248) aux vastes prairies, a vaincu à la 

course à pied. Puisse la fortune les protéger aussi dans les jours à venir, afin qu'ils 

aient la fleur des richesses magnifiques ! 

Str. 2. — Si leur part n'a point été faible dans les gloires de la Grèce, que les dieux 

ne leur fassent point encourir de cruelles vicissitudes! que la divinité les favorise 

de cœur! Il est heureux, et les sages doivent le chanter, ce mortel vainqueur par la 



vigueur des mains ou des pieds, qui doit les prix les plus nobles à son courage et à 

sa force; 

Ant. 2. — Qui (249) a vécu assez pour voir un jeune fils (250) obtenir loyalement 

les couronnes de Pytho. Il ne montera jamais jusqu'au ciel d'airain ; mais toutes les 

joies que nous pouvons atteindre, race mortelle, il en a touché le dernier terme. 

Ni sur des vaisseaux, ni à pied, vous ne découvrirez la merveilleuse 

route qui mène aux fêtes des (251) Hyperboréens; 

Ép. 2. — Où jadis fut accueilli Persée (252), chef des peuples, qui 

entra dans leurs palais et les trouva sacrifiant à dieu de magnifiques 

hécatombes d'ânes. Leurs banquets sans fin, leurs cris de joie 

charment surtout Apollon ; il rit en voyant se dresser les lubriques 

animaux. 

Str. 3. — La Muse pourtant n'est point proscrite par 213 leurs mœurs. 

Mais de toutes parts les chœurs des vierges, les bruyantes lyres et les 



flûtes sonores sont en mouvement; les cheveux ceints de lauriers 

d'or, ils se livrent à la joie des festins; ni les maladies, ni la funeste 

vieillesse n'approchent de cette nation sainte; loin des fatigues et des 

guerres, ils vivent à l'abri des vengeances de Némésis. 

Ant. 3. — Mais un jour, celui dont le cœur ne respirait que l'audace, le fils de Danaè 

(253), pénétra, sous la conduite de Minerve, dans l'assemblée de ces mortels heureux ; et 

il tua la Gorgone (254), et avec sa tête hérissée d'une crinière de serpents, il revint 

apporter la mort aux insulaires (255), qu'elle pétrifiait. 

Ép. 3. — Rien de merveilleux, quand les dieux interviennent, ne me parait 

incroyable. Arrête ta rame(256), vite, que l'ancre jetée de la proue morde la terre et 

nous sauve de l'écueil caché. Car les éloges de mes hymnes fleuris, semblables à 

l'abeille, volent d'un sujet à un autre. 

Str. 4. — Je l'espère donc, les Ephyréens (257) répandront les doux accents de ma 

voix sur les rives du Pénée, et ces chants feront admirer davantage encore les 



couronnes d'Hippoclès parmi les jeunes gens de son âge et les vieillards ; il sera le 

rêve des jeunes vierges. Chaque cœur a sa passion qui l'aiguillonne. 

Ant. 4. — Quiconque a vu ses vœux comblés doit s'attacher au présent : ce qui 

sera dans un an, il est impossible de le prévoir. Je compte sur l'hospitalité 

gracieuse de Thorax, qui, en demandant mon aide, attela ce quadrige des Piérides ; 

ami d'un ami, soutien de qui le soutient. 

Ép. 4. — L'épreuve fait briller l'or et une âme droite. Nous louerons aussi des 

frères vertueux, puisqu'ils élèvent en l'agrandissant la terre de Thessalie. Sur des 

hommes de cœur y repose de père en fils le noble gouvernement des cités. 

 

 

 

 



PAUSANIAS DESCRIPTION LIVRE I, CH 4, PARAG 4 

4. Ils sauvèrent ainsi les autres Grecs. Les Gaulois se trouvant en-deça des 

Thermopyles, ne s'inquiétèrent point des autres villes, empressés qu'ils étaient 

d'aller piller Delphes et les richesses du dieu. Les habitants de Delphes et les 

Phocéens des villes voisines du Parnasse se rassemblèrent pour les combattre, et 

les Étoliens, qui avaient alors une jeunesse très nombreuse et très florissante, leur 

envoyèrent aussi des secours. A peine en fut-on venu aux mains que la foudre 

éclata de toutes parts sur les Gaulois; des rochers se détachant du Parnasse 

fondirent sur eux, et l'on vit apparaître des guerriers armés de toutes pièces qui 

leur inspirèrent beaucoup d'effroi. Deux de ces guerriers, Hyperochus et 

Hamadocus, venaient, dit-on, du pays des Hyperboréens; le troisième était 

Pyrrhus, fils d'Achille, à qui les Delphiens, depuis le secours qu'il leur porta en 

cette occasion, sacrifient comme à un héros, tandis qu'auparavant, le regardant 

comme un ennemi, ils méprisaient même son tombeau. 

 



DIODORE DE SICILE, Bibliothèque Historique, Livre 2, paragraphe 47 

XLVII. Puisque nous sommes arrivés à parler des contrées septentrionales de 

l'Asie, il ne sera pas hors de propos de dire un mot des Hyperboréens. Parmi les 

historiens qui ont consigné dans leurs annales les traditions de l'antiquité, Hécaté 

(GG) et quelques autres prétendent qu'il y a au-delà de la Celtique, dans 

l'Océan, une île qui n'est pas moins grande que la Sicile. Cette île, située 

au nord, est, disent-ils, habitée par les Hyperboréens, ainsi nommés parce 

qu'ils vivent au-delà du point d'où souffle Borée. Le sol de cette île est 

excellent, et si remarquable par sa fertilité qu'il produit deux récoltes par 

an. C'est là, selon le même récit, le lieu de naissance de Latone, ce qui 

explique pourquoi les insulaires vénèrent particulièrement Apollon. Ils sont 

tous, pour ainsi dire, les prêtres de ce dieu : chaque jour ils chantent des 

hymnes en son honneur. On voit aussi dans cette île une vaste enceinte 

consacrée à Apollon, ainsi qu'un temple magnifique de forme ronde et 

orné de nombreuses offrandes; la ville de ces insulaires est également 



dédiée à Apollon; ses habitants sont pour la plupart des joueurs de cithare, 

qui célèbrent sans cesse, dans le temple, les louanges du dieu en 

accompagnant le chant des hymnes avec leurs instruments. Les 

Hyperboréens parlent une langue qui leur est propre ; ils se montrent très 

bienveillants envers les Grecs, et particulièrement envers les Athéniens et 

les Déliens ; et ces sentiments remontent à un temps très reculé. Ou 

prétend même que plusieurs Grecs sont venus visiter les Hyperboréens, 

qu'ils y ont laissé de riches offrandes chargées d'inscriptions grecques, et 

que réciproquement, Abaris, l'hyperboréen, avait jadis voyagé en Grèce 

pour renouveler avec les Déliens l'amitié qui existait entre les deux 

peuples. On ajoute encore que la lune, vue de cette île, paraît être à une 

très petite /164/ distance de la terre, et qu'on y observe distinctement des 

soulèvements de terrain. Apollon passe pour descendre dans cette île tous 

les dix-neuf ans. C'est aussi à la fin de cette période que les astres sont, 

après leur révolution, revenus à leur point de départ. Cette période de dix-

neuf ans est désignée par les Grecs sous le nom de Grande année (104). 



(GG) On voit ce dieu, pendant son apparition, danser toutes les nuits en 

s'accompagnant de la cithare, depuis l'équinoxe du printemps jusqu'au 

lever des Pléiades, comme pour se réjouir des honneurs qu'on lui rend. Le 

gouvernement de cette ville et la garde du temple sont confiés à des rois 

appelés Boréades, les descendants et les successeurs de Borée 

(GG) Il s'agit d'Hécatée d'Abdère, Sur les Hyperboréens, livre perdu, cité par 

Hérodote. GT 

(GG) Il s'agit du cycle de Méton.  GT 

 

 

 

 

 



APOLLONIOS ARGONAUTIQUES II v 75 

Ὧς φάτο, καὶ τοίων μὲν ἐλώφεον αὐτίκα μύθων, 

εἰρεσίῃ δ' ἀλίαστον ἔχον πόνον· αἶψα δὲ τοίγε 

[2,650] Ῥήβαν ὠκυρόην ποταμὸν σκόπελόν τε Κολώνης, 

ἄκρην δ' οὐ μετὰ δηθὰ παρεξενέοντο Μέλαιναν, 

τῇ δ' ἄρ' ἐπὶ προχοὰς Φυλληίδας, ἔνθα πάροιθεν 

Διψακὸς υἷ' Ἀθάμαντος ἑοῖς ὑπέδεκτο δόμοισιν, 

ὁππόθ' ἅμα κριῷ φεῦγεν πόλιν Ὀρχομενοῖο· 

655 τίκτε δέ μιν νύμφη λειμωνιάς· οὐδέ οἱ ὕβρις 

ἥνδανεν, ἀλλ' ἐθελημὸς ἐφ' ὕδασι πατρὸς ἑοῖο 

μητέρι συνναίεσκεν ἐπάκτια πώεα φέρβων. 



Τοῦ μέν θ' ἱερὸν αἶψα, καὶ εὐρείας ποταμοῖο 

ἠιόνας πεδίον τε, βαθυρρείοντά τε Κάλπην 

660 δερκόμενοι παράμειβον, ὁμῶς δ' ἐπὶ ἤματι νύκτα 

νήνεμον ἀκαμάτῃσιν ἐπερρώοντ' ἐλάτῃσιν. 

Οἷον δὲ πλαδόωσαν ἐπισχίζοντες ἄρουραν 

ἐργατίναι μογέουσι βόες, περὶ δ' ἄσπετος ἱδρὼς 

εἴβεται ἐκ λαγόνων τε καὶ αὐχένος· ὄμματα δέ σφιν 

665 λοξὰ παραστρωφῶνται ὑπὸ ζυγοῦ· αὐτὰρ ἀυτμὴ 

αὐαλέη στομάτων ἄμοτον βρέμει· οἱ δ' ἐνὶ γαίῃ 

χηλὰς σκηρίπτοντε πανημέριοι πονέονται. 

Τοῖς ἴκελοι ἥρωες ὑπὲξ ἁλὸς εἷλκον ἐρετμά. 



 

Ἠμος δ' οὔτ' ἄρ πω φάος ἄμβροτον, οὔτ' ἔτι λίην 

670 ὀρφναίη πέλεται, λεπτὸν δ' ἐπιδέδρομε νυκτὶ 

φέγγος, ὅτ' ἀμφιλύκην μιν ἀνεγρόμενοι καλέουσιν, 

τῆμος ἐρημαίης νήσου λιμέν' εἰσελάσαντες 

Θυνιάδος, καμάτῳ πολυπήμονι βαῖνον ἔραζε. 

Τοῖσι δὲ Λητοῦς υἱός, ἀνερχόμενος Λυκίηθεν 

675 τῆλ' ἐπ' ἀπείρονα δῆμον Ὑπερβορέων ἀνθρώπων, 

ἐξεφάνη· χρύσεοι δὲ παρειάων ἑκάτερθεν 

πλοχμοὶ βοτρυόεντες ἐπερρώοντο κιόντι· 

λαιῇ δ' ἀργύρεον νώμα βιόν, ἀμφὶ δὲ νώτοις 



ἰοδόκη τετάνυστο κατωμαδόν· ἡ δ' ὑπὸ ποσσὶν 

680 σείετο νῆσος ὅλη, κλύζεν δ' ἐπὶ κύματα χέρσῳ. 

Τοὺς δ' ἕλε θάμβος ἰδόντας ἀμήχανον· οὐδέ τις ἔτλη 

ἀντίον αὐγάσσασθαι ἐς ὄμματα καλὰ θεοῖο. 

Στὰν δὲ κάτω νεύσαντες ἐπὶ χθονός· αὐτὰρ ὁ τηλοῦ 

βῆ ῥ' ἴμεναι πόντονδε δι' ἠέρος· ὀψὲ δὲ τοῖον 

685 Ὀρφεὺς ἔκφατο μῦθον ἀριστήεσσι πιφαύσκων· 

« Εἰ δ' ἄγε δὴ νῆσον μὲν Ἑωίου Ἀπόλλωνος 

τήνδ' ἱερὴν κλείωμεν, ἐπεὶ πάντεσσι φαάνθη 

ἠῷος μετιών· τὰ δὲ ῥέξομεν οἷα πάρεστιν, 

βωμὸν ἀναστήσαντες ἐπάκτιον· εἰ δ' ἂν ὀπίσσω 



690 γαῖαν ἐς Αἱμονίην ἀσκηθέα νόστον ὀπάσσῃ, 

δὴ τότε οἱ κεραῶν ἐπὶ μηρία θήσομεν αἰγῶν. 

Νῦν δ' αὔτως κνίσῃ λοιβῇσί τε μειλίξασθαι 

κέκλομαι. Ἀλλ' ἵληθι ἄναξ, ἵληθι φαανθείς. » 

 

Ὧς ἄρ' ἔφη· καὶ τοὶ μὲν ἄφαρ βωμὸν τετύκοντο 

695 χερμάσιν· οἱ δ' ἀνὰ νῆσον ἐδίνεον, ἐξερέοντες 

εἴ κέ τιν' ἢ κεμάδων, ἢ ἀγροτέρων ἐσίδοιεν 

αἰγῶν, οἷά τε πολλὰ βαθείῃ βόσκεται ὕλῃ. 

Τοῖσι δὲ Λητοΐδης ἄγρην πόρεν· ἐκ δέ νυ πάντων 

εὐαγέως ἱερῷ ἀνὰ διπλόα μηρία βωμῷ 



[2,700] καῖον, ἐπικλείοντες Ἑώιον Ἀπόλλωνα. 

Ἀμφὶ δὲ δαιομένοις εὐρὺν χορὸν ἐστήσαντο, 

καλὸν Ἰηπαιήον' Ἰηπαιήονα Φοῖβον 

μελπόμενοι· σὺν δέ σφιν ἐὺς πάις Οἰάγροιο 

Βιστονίῃ φόρμιγγι λιγείης ἦρχεν ἀοιδῆς· 

705 ὥς ποτε πετραίῃ ὑπὸ δειράδι Παρνησσοῖο 

Δελφύνην τόξοισι πελώριον ἐξενάριξεν, 

κοῦρος ἐὼν ἔτι γυμνός, ἔτι πλοκάμοισι γεγηθώς. 

Ἱλήκοις· αἰεί τοι, ἄναξ, ἄτμητοι ἔθειραι, 

αἰὲν ἀδήλητοι· τὼς γὰρ θέμις. Οἰόθι δ' αὐτὴ 

710 Λητὼ Κοιογένεια φίλαις ἐν χερσὶν ἀφάσσει. 



Πολλὰ δὲ Κωρύκιαι νύμφαι, Πλείστοιο θύγατρες, 

θαρσύνεσκον ἔπεσσιν, Ἰήιε κεκληγυῖαι· 

ἔνθεν δὴ τόδε καλὸν ἐφύμνιον ἔπλετο Φοίβῳ. 

 

Αὐτὰρ ἐπειδὴ τόνγε χορείῃ μέλψαν ἀοιδῇ, 

715 λοιβαῖς εὐαγέεσσιν ἐπώμοσαν, ἦ μὲν ἀρήξειν 

ἀλλήλοις εἰσαιὲν ὁμοφροσύνῃσι νόοιο, 

ἁπτόμενοι θυέων· καί τ' εἰσέτι νῦν γε τέτυκται 

κεῖσ' Ὁμονοίης ἱρὸν ἐύφρονος, ὅ ῥ' ἐκάμοντο 

αὐτοὶ κυδίστην τότε δαίμονα πορσαίνοντες. 

 



V. 648-719. Il parla ainsi; et, aussitôt après, terminant ces discours, les héros se 

mettaient au travail continu de la rame: bientôt le rapide fleuve Rhébas, le rocher 

de Coloné, et peu après le cap Mêlas étaient dépassés, puis les bouches du fleuve 

Phyllis; c'est là qu'autrefois Dipsacos avait reçu dans ses demeures le fils 

d'Athamas, alors qu'il fuyait avec le bélier la ville d'Orchomène. Dipsacos était fils 

d'une Nymphe des prairies; loin de se plaire à une vie orgueilleuse, il était heureux 

d'habiter avec sa mère auprès des eaux du fleuve, son père, et de faire paître des 

troupeaux sur la rive. Bientôt le temple consacré à ce héros, les rives spacieuses du 

fleuve et la plaine, et le Calpé, qui coule dans un lit profond, apparaissaient à leurs 

yeux, puis étaient laissés en arrière. Et cependant, après le jour venait la nuit 

qu'aucun vent ne 71 troublait, et ils l'occupèrent aussi à ramer, infatigables. Tels, 

fendant le sol d'un champ humide et gras, des bœufs de travail peinent; de 

partout, de leurs flancs et de leur nuque, une sueur abondante coule goutte à 

goutte; sous le joug, leurs yeux ont un regard oblique; de leur mufle sec un souffle 

bruyant s'exhale sans cesse; et cependant, enfonçant leurs pieds fourchus dans le 



sol, les bêtes accouplées travaillent tout le jour: semblables à ces bœufs, les héros 

labouraient la mer de leurs rames. 

Au moment où la lumière divine ne brille pas encore et où l'obscurité n'est déjà 

plus si profonde, alors que dans la nuit s'est répandue cette faible lumière que les 

hommes qu'elle réveille appellent le crépuscule, alors, ayant fait entrer le navire 

dans le port de l'île déserte de Thynias, ils montèrent à grand' peine sur le rivage. 

Or, à leurs yeux, le fils de Létô, qui revenait de Lycie et se dirigeait 

au loin vers le peuple innombrable des hommes Hyperboréens, 

apparut. Des deux côtés de ses joues, des boucles de cheveux d'or tombaient en 

grappes et s'agitaient à chacun de ses mouvements. Sa main gauche brandissait un 

arc d'argent, sur son dos était un carquois suspendu à son épaule. Sous ses pieds, 

l'île entière tremblait, et les flots agités débordaient sur le rivage. Les héros, à cette 

vue, furent saisis d'une terreur pleine d'angoisse : aucun d'eux n'osa fixer son 

regard sur les yeux éclatants du dieu. Ils se tenaient, la tête penchée vers la terre. 

Mais le dieu était déjà loin d'eux, et passait dans les airs au-dessus des flots de la 



mer. Enfin, Orphée prononça ces paroles, en s'adressant aux héros: » Allons, 

consacrons cette île à Apollon Matinal, et appelons-la de son nom, puisque c'est 

en y passant le matin qu'il nous est apparu à tous. Elevons un autel sur le rivage, 

pour offrir un sacrifice avec ce que nous pouvons avoir. Que si, plus tard, il nous 

fait revenir sains et saufs dans la terre d'Haimonie, alors, en son honneur, nous 

placerons sur l'autel des cuisses de chèvres cornues. Maintenant, laisse-toi apaiser 

par ce que nous pouvons t'offrir, par la fumée de la graisse brûlée et par 72 des 

libations, je t'en conjure! Sois-nous propice, ô dieu!... Sois-nous propice, toi qui as 

apparu devant nous!...» 

Il parla ainsi; et, parmi les héros, les uns aussitôt construisirent un autel avec des 

pierres; les autres se répandirent, de côté et d'autre, dans l'île, pour chercher s'ils 

verraient quelque faon ou quelque chèvre sauvage : car les animaux de ce genre 

sont nourris en grand nombre par les forêts profondes. Le Létoïde leur fit trouver 

du gibier. Tous les animaux qu'ils prirent, ils consumèrent sur l'autel, suivant les 

rites, leurs cuisses dans une double enveloppe dégraisse, en invoquant Apollon 



Matinal. Autour des victimes qui se consumaient, ils instituèrent un large chœur 

de danse; ils célébraient le bel lépaiéôn, Phoibos lépaiéôn. Et, avec eux, le noble 

fils d'Oiagros commençait sur sa phorminx de Bistonie un chant harmonieux : il 

disait comment autrefois, au pied de la rocheuse montagne du Parnasse, le dieu 

avait tué à coups de flèches et dépouillé le monstrueux serpent Delphyné (Ah! Ah! 

GT) ; il était encore tout jeune et combattait nu, heureux de ses cheveux bouclés... 

« O dieu favorable, pardonne! Jamais tes cheveux ne seront coupés, ils ne subiront 

d'atteinte jamais : telle est la loi éternelle. La Coiogène Létô est la seule qui puisse 

les manier dans ses mains amies. » — Orphée disait aussi combien les nymphes 

Coryciennes, filles de Pleistos, l'encourageaient par leurs paroles en lui criant : « O 

léios! », cri d'où est venu ce beau refrain qui accompagne l'hymne de Phoibos. 

Quand ils eurent célébré le dieu par ce chant et ce chœur de danse, ils se jurèrent, 

en faisant de saintes libations, de se secourir toujours les uns les autres et de 

conserver une concorde perpétuelle: et ils faisaient ce serment, la main sur les 

victimes. Et maintenant encore subsiste en cet endroit un monument sacré de la 



bienveillante Concorde, monument qu'ils élevèrent alors, pleins de vénération, 

pour la très illustre déesse. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



APOLLONIOS ARGONAUTIQUES IV v 611 

 

Ὧς Ἀργὼ ἰάχησεν ὑπὸ κνέφας· οἱ δ' ἀνόρουσαν 

Τυνδαρίδαι, καὶ χεῖρας ἀνέσχεθον ἀθανάτοισιν 

εὐχόμενοι τὰ ἕκαστα· κατηφείη δ' ἔχεν ἄλλους 

ἥρωας Μινύας. Ἡ δ' ἔσσυτο πολλὸν ἐπιπρὸ 595 

λαίφεσιν, ἐς δ' ἔβαλον μύχατον ῥόον Ἠριδανοῖο· 

ἔνθα ποτ' αἰθαλόεντι τυπεὶς πρὸς στέρνα κεραυνῷ 

ἡμιδαὴς Φαέθων πέσεν ἅρματος Ἠελίοιο 

λίμνης ἐς προχοὰς πολυβενθέος· ἡ δ' ἔτι νῦν περ 

τραύματος αἰθομένοιο βαρὺν ἀνακηκίει ἀτμόν.600 



Οὐδέ τις ὕδωρ κεῖνο διὰ πτερὰ κοῦφα τανύσσας 

οἰωνὸς δύναται βαλέειν ὕπερ· ἀλλὰ μεσηγὺς 

φλογμῷ ἐπιθρώσκει πεποτημένος. Ἀμφὶ δὲ κοῦραι 

Ἡλιάδες ταναῇσιν ἐελμέναι αἰγείροισιν, 

μύρονται κινυρὸν μέλεαι γόον· ἐκ δὲ φαεινὰς 605 

ἠλέκτρου λιβάδας βλεφάρων προχέουσιν ἔραζε, 

αἱ μέν τ' ἠελίῳ ψαμάθοις ἔπι τερσαίνονται· 

εὖτ' ἂν δὲ κλύζῃσι κελαινῆς ὕδατα λίμνης 

ἠιόνας πνοιῇ πολυηχέος ἐξ ἀνέμοιο, 

δὴ τότ' ἐς Ἠριδανὸν προκυλίνδεται ἀθρόα πάντα 610 

κυμαίνοντι ῥόῳ. Κελτοὶ δ' ἐπὶ βάξιν ἔθεντο, 



ὡς ἄρ' Ἀπόλλωνος τάδε δάκρυα Λητοΐδαο 

ἐμφέρεται δίναις, ἅ τε μυρία χεῦε πάροιθεν, 

ἦμος Ὑπερβορέων ἱερὸν γένος εἰσαφίκανεν, 

οὐρανὸν αἰγλήεντα λιπὼν ἐκ πατρὸς ἐνιπῆς, 615 

χωόμενος περὶ παιδί, τὸν ἐν λιπαρῇ Λακερείῃ 

δῖα Κορωνὶς ἔτικτεν ἐπὶ προχοῇς Ἀμύροιο. 

Καὶ τὰ μὲν ὧς κείνοισι μετ' ἀνδράσι κεκλήισται. 

Τοὺς δ' οὔτε βρώμης ᾕρει πόθος, οὐδὲ ποτοῖο, 

οὔτ' ἐπὶ γηθοσύνας τράπετο νόος. Ἀλλ' ἄρα τοίγε 620 

ἤματα μὲν στρεύγοντο περιβληχρὸν βαρύθοντες 

ὀδμῇ λευγαλέῃ, τήν ῥ' ἄσχετον ἐξανίεσκον 



τυφομένου Φαέθοντος ἐπιρροαὶ Ἠριδανοῖο· 

νύκτας δ' αὖ γόον ὀξὺν ὀδυρομένων ἐσάκουον 

Ἡλιάδων λιγέως· τὰ δὲ δάκρυα μυρομένῃσιν 625 

οἷον ἐλαιηραὶ στάγες ὕδασιν ἐμφορέοντο. 

  

V. 592-626. Ainsi parla Argo au moment du crépuscule; mais lesTyndarides se 

levèrent et, tendant les mains vers les immortels, ils firent toutes les prières qui 

avaient été indiquées; et une morne tristesse possédait les autres héros Minyens. 

Mais le navire était entraîné bien en avant par sa voile, et ils se jetèrent jusqu'au 

fond du cours de l'Éridan : c'est là qu'autrefois, frappé au cœur par la foudre 

ardente, Phaéthon tomba à demi consumé du char d'Hélios dans l'estuaire, vaste 

comme un étang, du fleuve profond; et, maintenant encore, le fleuve exhale une 

lourde fumée qui provient de la blessure enflammée. Au-dessus de ces eaux, 

aucun oiseau ne peut étendre ses ailes légères et planer : mais son vol le précipite 



au milieu de l'abîme incandescent. Aux alentours, les jeunes Héliades, enfermées 

dans de hauts peupliers noirs, gémissent, les misérables! Plaintives sont les 

lamentations de leur deuil; de leurs paupières se répandent et coulent vers la terre 

des gouttes transparentes d'ambre, qui sont séchées par le soleil sur le sable. Mais, 

quand l'abîme noir se gonfle et inonde le rivage, sous l'action du vent retentissant, 

alors tout ce qui se trouve sur le rivage est roulé dans l'Éridan par les eaux en 

fureur. — Les Celtes, cependant, ont attribué à ce fait une autre 

origine : ce sont, disent-ils, les larmes du Létoïde Apollon qui sont 

emportées dans ces tourbillons, les larmes sans nombre qu'il versa 

autrefois, alors qu'il se dirigeait vers le peuple sacré des 

Hyperboréens, chassé du ciel éclatant par les reproches de son père; 

car il s'était irrité au sujet de son fils, celui que, dans la riche 

Lacéréia, 158 la divine Coronis lui avait enfanté, près de 

l'embouchure de l'Amyros. Telle est la tradition répandue parmi ces 

hommes. — Cependant, les héros n'éprouvaient aucun désir de boire ni de 



manger, et leur esprit n'était pas tourné vers la joie; pendant le jour, ils s'épuisaient 

dans l'angoisse, supportant avec peine, et fort incommodés, la lourde odeur, 

l'odeur intolérable du corps fumant de Phaéthon qui s'exhalait des eaux de 

l'Éridan; pendant la nuit, ils entendaient les cruelles lamentations, les cris perçants 

des Héliades; et, comme elles pleuraient, leurs larmes étaient portées sur les eaux, 

semblables à des gouttes d'huile. 

 

 

 

 

 

 

 



HERODOTE IV, 33 

 

XXXIII. Les Déliens en parlent beaucoup plus amplement. Ils racontent 

que les offrandes des Hyperboréens leur venaient enveloppées dans de la 

paille de froment. Elles passaient chez les Scythes : transmises ensuite de 

peuple en peuple, elles étaient portées le plus loin possible vers l'occident, 

jusqu'à la mer Adriatique. De là, on les envoyait du côté du midi. Les 

Dodonéens étaient les premiers Grecs qui les recevaient. Elles 

descendaient de Dodone jusqu'au golfe Maliaque, d'où elles passaient en 

Eubée, et, de ville en ville, jusqu'à Caryste. De là, sans toucher à Andros, 

les Carystiens les portaient à Ténos, et les Téniens à Délos. Si l'on en croit 

les Déliens, ces offrandes parviennent de cette manière dans leur île. Ils 

ajoutent que, dans les premiers temps, les Hyperboréens envoyèrent ces 

offrandes par deux vierges, dont l'une, suivant eux, s'appelait Hypéroché, 



et l'autre Laodicé ; que, pour la sûreté de ces jeunes personnes, les 

Hyperboréens les firent accompagner par cinq de leurs citoyens, qu'on 

appelle actuellement Perphères, et à qui l'on rend de grands honneurs à 

Délos ; mais que, les Hyperboréens ne les voyant point revenir, et 

regardant comme une chose très fâcheuse leur arrivait de ne jamais revoir 

leurs députés, ils prirent le parti de porter sur leurs frontières leurs 

offrandes enveloppées dans de la paille de froment ; ils les remettaient 

ensuite à leurs voisins, les priant instamment de les accompagner jusqu'à 

une autre nation. Elles passent ainsi, disent les Déliens, de peuple en 

peuple, jusqu'à ce qu'enfin elles parviennent dans leur île. J'ai remarqué, 

parmi les femmes de Thrace et de Paeonie, un usage qui approche 

beaucoup de celui qu'observent les Hyperboréens relativement. à leurs 

offrandes. Elles ne sacrifient jamais à Diane la royale sans faire usage de 

paille de froment. 

 



HERODOTE IV, 36 

 

Car je ne relate pas les propos concernant Abaris, dont on dit 

qu'il serait Hyperboréen, selon lequel il promena par toute la 

terre la flèche, sans prendre aucune nourriture. 

 

 

 

 

 

 



 

SERVII GRAMMATICI 

IN VERGILII AENEIDOS 

LIBRUM DECIMUM COMMENTARIUS,  

LIN. 179 

 

[179] alpheae ab origine pisae Alpheus fluvius est inter Pisas et Elidem, civitates 

Arcadiae, ubi est templum Iovis Olympici: ex quibus locis venerunt qui Pisas in 

Italia condiderunt, dictas a civitate pristina, unde nunc addidit 'urbs Etrusca solo', 

cum praemisisset 'Alpheae ab Origine Pisae'. sane Pisas antiquitus conditas a 

Peloponneso profectis, vel ab his qui cum Pelope in Elidem venerunt. alii 

Pisum, Celtarum regem, fuisse Apollinis Hyperborei filium et cum 

Samnitibus bellum gessisse, a quorum regina, quae post coniugis mortem imperio 



successerat, receptum, in Etruria oppidum suo nomine condidisse. alii †locum ex 

deo privigno genitum, iuvenem viribus magnis, Pisas condidisse aiunt. Cato 

originum qui Pisas tenuerint ante adventum Etruscorum, negat sibi conpertum; 

sed inveniri Tarchonem, Tyrrheno oriundum, postquam eorundem sermonem 

ceperit, Pisas condidisse, cum ante regionem eandem Teutanes quidam, Graece 

loquentes, possederint. alii ubi modo Pisae sunt, Phocida oppidum fuisse aiunt, 

quod nobis indicio est ex Peloponneso originem id oppidum trahere. alii incolas 

eius oppidi Teutas fuisse, et ipsum oppidum Teutam nominatum, quod postea 

†Pisas Lydia lingua sua singularem portum significare dixerunt; quare huic urbi a 

portu lane nomen inpositum. alii ab Epeo, Troiani equi fabricatore, conditum 

tradunt, qui cum aliis Graecis in hanc regionem reiectus est: ubi postquam 

Troianae captivae metu dominarum, ad quas deducebantur, naves incenderunt, 

desperatione reditus remansit, urbemque condidit et ab ea, quae est in 

Peloponneso, Pisas cognominavit. 

 



 

STRABON GÉOGRAPHIE XI, 6, 2 

 

[2] Εἰσπλέοντι δ' ἐν δεξιᾷ μὲν τοῖς Εὐρωπαίοις οἱ συνεχεῖς Σκύθαι νέμονται καὶ 

Σαρμάται οἱ μεταξὺ τοῦ Τανάιδος καὶ τῆς θαλάττης ταύτης, νομάδες οἱ πλείους, 

περὶ ὧν εἰρήκαμεν· ἐν ἀριστερᾷ δ' οἱ πρὸς ἕω Σκύθαι, νομάδες καὶ οὗτοι, μέχρι τῆς 

ἑῴας θαλάττης καὶ τῆς Ἰνδικῆς παρατείνοντες. Ἅπαντας μὲν δὴ τοὺς προσβόρρους 

κοινῶς οἱ παλαιοὶ τῶν Ἑλλήνων συγγραφεῖς Σκύθας καὶ Κελτοσκύθας ἐκάλουν· οἱ 

δ' ἔτι πρότερον διελόντες τοὺς μὲν ὑπὲρ τοῦ Εὐξείνου καὶ Ἴστρου καὶ τοῦ Ἀδρίου 

κατοικοῦντας Ὑπερβορέους ἔλεγον καὶ Σαυρομάτας καὶ Ἀριμασπούς, τοὺς δὲ 

πέραν τῆς Κασπίας θαλάττης τοὺς μὲν Σάκας τοὺς δὲ Μασσαγέτας ἐκάλουν, οὐκ 

ἔχοντες ἀκριβὲς λέγειν περὶ αὐτῶν οὐδέν, καίπερ πρὸς Μασσαγέτας τοῦ Κύρου 

πόλεμον ἱστοροῦντες. Ἀλλ' οὔτε περὶ τούτων οὐδὲν ἠκρίβωτο πρὸς ἀλήθειαν, οὔτε 



τὰ παλαιὰ τῶν Περσικῶν οὔτε τῶν Μηδικῶν ἢ Συριακῶν ἐς πίστιν ἀφικνεῖτο 

μεγάλην διὰ τὴν τῶν συγγραφέων ἁπλότητα καὶ τὴν φιλομυθίαν. 

XI, 6 - La mer Caspienne 

2. Quand on entre dans la mer Caspienne, les peuples qu'on a à sa droite sont 

ceux des peuples Scythes qui viennent immédiatement après les derniers peuples 

de l'Europe et ceux d'entre les Sarmates dont nous avons parlé précédemment 

comme étant compris entre le Tanaïs et la mer Caspienne et comme menant de 

préférence la vie nomade. 

 

Les peuples qu'on a à sa gauche sont les Scythes Orientaux qui vivent eux aussi de 

la vie nomade et qui s'étendent jusqu'aux rivages de la mer Orientale et aux 

frontières de l'Inde. Les historiens grecs ont dès longtemps compris tous ces 

peuples du Nord sous la dénomination générale de Scythes et de Celte-Scythes ; 

mais plus anciennement encore on distinguait par les noms 



d'Hyperboréens, de Sauromates et d'Arimaspes les peuples qui 

habitaient au-dessus de l'Euxin, de l'Ister et de l'Adriatique, et par le 

double nom de Saces et de Massagètes ceux d'au-delà de la mer Caspienne, sans 

avoir toutefois rien de positif à énoncer sur ces derniers peuples ; car, si toutes les 

histoires faisaient mention d'une guerre de Cyrus contre les Massagètes, aucune 

d'elles ne donnait de cet événement une relation exacte et il faut bien convenir 

que l'histoire ancienne de la Perse, de la Médie et de la Syrie n'offrait guère plus de 

certitude, vu l'extrême crédulité de ces premiers historiens et leur grand amour du 

merveilleux. 

 

 

 

 

 



 

MACROBE SONGE DE SCIPION LIVRE II CHAP 7 

 

Il suit de là que le soleil ne franchit jamais les bornes de la zone torride, parce que 

le cercle oblique du zodiaque ne s'étend que d'un tropique à l'autre. L'ardeur des 

feux que ressent cette zone est donc occasionnée par le séjour continuel qu'y fait 

ce soleil, source et régulateur de la flamme éthérée. Par conséquent les deux zones 

les plus distantes de cet astre, privées de sa présence, sont constamment 

engourdies par les froids les plus rigoureux, tandis que les deux intermédiaires 

jouissent d'une température moyenne qu'elles doivent à celles qui les avoisinent. 

Cependant, de ces deux zones dites tempérées, celle sous laquelle nous vivons a 

des parties où la chaleur est plus forte que dans d'autres, parce qu'elles sont plus 

près de la zone torride : de ce nombre sont l'Ethiopie, l'Arabie, l'Egypte et la 

Libye. L'atmosphère, dans ces contrées, est tellement dilatée par la chaleur, qu'il 



s'y forme rarement des nuages, et que leurs habitants connaissent à peine la pluie. 

Par la raison contraire, les régions limitrophes de la zone glaciale boréale, telles 

que le Palus-Méotide, celles baignées par l'Ister et le Tanaïs, celles enfin qui se 

trouvent au-delà de la Scythie, et dont les naturels ont reçu de l'antiquité le 

nom d'hyperboréens, comme ayant dépassé les limites naturelles du nord; 

ces contrées, dis-je, ont un hiver qui dure presque toute l'année, et l'on 

conçoit à peine la rigueur du climat sous lequel ils vivent ; mais le centre 

de cette zone doit à sa position de jouir d'une température uniforme et 

bienfaisante. 



LA DACIE HYPERBORÉENNE

UN des plus intéressants aspectS de la manifestation cy­
elique est constitué par la gr.mclc migration hyper­

boréenne. Elle est une a descente Il, de l'indistinct-iOIl polaire
primordiale dans les multiples manifestations secondaires
du cycle. Pourtant, cc n'est pas du point de vue historique
profane que cette manifestation nous intéresse. mais de celui
du symbolisme historique, csignature .de réalités incompara­
blement plus profondes.

Le symbolisme de ceUe migration sc raHache cn somme à
la manifestation de Prnkriti: ÎndislÎnction polaire originelle.
rupture de l'équilibre dcs trois Cl/lias, imposée par les néces­
sités de la manifestation des possibilités totales du cycle;
descente li: tamasiqllt • interrompue parfois par des étapes ct
des projections rraJasiqlles- à droite et à gauche sur divers
plans de la possibilité. universelle; symbolisme cnlcial évi­
dent ct, disons-le, fatal.

On peut concevoir d'après cela, que la migration hyper­
boréenne n'a rien d'une émigration; qu'on n'y trouve
rien d'improvisé, de hasardé, de gratuit, de précipité. II
laut nous arracher à tous les l'rejugés modernes pour nous
bien représenter celte migration sacrée, avec ses sacerdotes­
rois, transportant d'é.tape en étape, salis aucune improvisa­
tion, cl selon une précise science géographique, ses 1\ pénates~,

ses tabemacles, ses supports spirituels. Nous devons insister
sur un point capital, sur lequel se base toute notre étude:
ces é/apes (qui duraitml des milléllaires) devaimt avoir des
• ver/lis ~ spéciales, de.s vertus. alla/ogltes • à celles des étapes



LA DACIE HYPERBORÉENNE

prktden/ts et de la Con/rée primordiale. C'est là une vérité
fondamentale qu'il ne faut jamais perdre de vue. En d'autres
tennes, les montagnes, les caux, les lieux géographiques, leurs
noms, les centres, les supports spirituels d'une étape avaient·
des vertus analogues à celles des étapes précédentes. Si, par
e;'{cmplc, il y avait dc nouveUes Tula, de nouvelles Iles
BJallclles, ce n'est pas du tout, faut-il le dire, li. la manière des
Nouvelle-Orléans et des New-York [ Mais la géographic
sacrée est de toutes les sciences traditionnelles, la plus oubliée
en Occident.

Il se trouve que nous connaissons les dcux extrêmes de la
descente. tnmasique • dc la migration hyperboréenne: le
PÔle et la Grèce pélasgiquc ; l'itinéraire de la migration est la
verticale Nord-Sud qui relie ces deux points. Comme nOlis
l'avons dit, il y eut plusieurs étapes du centrc suprême hypcr­
bon~en ct des projections. raiasiql/cs Il à droite et à gauche,
et cc centre devait nécC5S<1.ircmcnt sc trouver au point quin­
tesscnliel de cette configuration crucialc qui eut autant de
branches horizontales que d'étapes du ccntre suprême SUT les
différentes plans de l'existcncc cyclique.

Si nOliS regardons une carte (1), nous constatons que les
dates historiques confmnent ce raisonnement. Ainsi par
exemple, Camille Jullian admet l'existence d'un état occu­
pant les bords de la mer Baltique, constitué par ccux qUÎ
furent plus tard les Celtes. Or, la ?lIcr Baltique se trouve sur
la vcrtic.1.[c désignée par nous. Nous conslatons aussi que
cette verticale passe aussi par la Dacie (la Roumanie ac­
tuelle). Les renseignements sont beaucoup plus nombreux
sur cette contrée.

Un examen quelque peu attentif des écrivains antiques
nous montre l'existence, au Nord de la Grèce, sur les bords
du Danube ct de la Mcr Noire, d'une grande race unifiée

1. Kou. prion. le leCleur de U lemr d'uoe elrle dlllJ< 10UI le COW'l de
noIre flude. non leulemenl paree qu'i1 eu Qonllon d.lleux peu COnnull du
lecteur de l'Hurope occidentale. mail I ..nl.li cau.ll du Iymbolillne ~60I"ra.

phlq..e Qullrapperain rel"lrdl 1Il1Cnlif8.



r

132 ÉTUDES TRADITIONNELLES

comme langue, !TIœurs cl traditions, quoique politiquement'
divisée. C'est la race geto~thrace.

Hérodote (V. 3) affinne que les Thraces étaient le plus
grand peuple du monde après les Tndiens ; cela serail incom­
préhensible si nous entendions par Thraces seulement [cs

anciens habitants de la Bulgarie actuelle; cn réalité Hérodote
englobait sous ce nom lous les autres peuples de la même
race, c'est-à-dire les Thraces proprement dits, les Dalmates,
les Pannoniens, les Illyriens, les Gèles, les Daces, les Aga­
thyrses, les Sarmates,les Scythes (1), les Arimaspcs, etc., etc
(il y a bien une cinquantaine de noms). Tous appartenaient
à la grande race géto-thrace. Strabon écrit que les Gèles
(habitant au nord du Bas-Danube ct dans l'Ukraine actuelle)
avaient la même langue que les Thraces. Et Pline dit que les
Daces ct les Thraces sont un même peuple. D'ailleurs les
écrivains antiques usent indifféremment des noms que nous
avons cités quand ils parlent des peuples du nord de la
Grèce. Tous ces peuples habitaient le· territoire occupé l\UM
jourd'hui par la Bulgarie, la Yougoslavie, l'Albanie, la Hon­
grie, la Roumanie, l'Ukraine et la Russie méridionale jusqu'à
la Volga. L'aflinll3tion d'Hérodote devient ainsi compréhenM
sible.

Il s'est passé ce lait très curieux: dans toutes ces contrées
le vieil élément gétique a été anéanti par les invasions bar­
bares; les conquérants n'ont pas été absorbés comme les
Gennains en Gaule. Nous avons aujourd'hui des Bulgares, des
Yougoslaves, des Hongrois, des Russes qui n'ont aucun rap­
port avec l'ancienne race autochtone et n'en ont rien hérité;
sel/le la ROI/mOllie, la plus tardive conquête de Rome (Tra­
jan. 106), a gardé une langue 70% latine, avec la prédomi­
nance raciale dacique, quoique puissamment imprégnée
d'éléments slaves dans les plaines. La meilleure preuve, c'cst
qu'il reste encore en Epire, en Macédoine et en Dalmatie

1. Par Un phénomene nal\lrel. le. Dynnllna dllnn~ront 10 nom do Scythe.
aux envahilleura .laves des contr~n anciennement luhltên par lell Sc)'thel;
mal. ce 'lInI en rhllt,; deux peuple. .b.olument distinct., de l'avi. de tou.
lu historie ..!.



LA DACIE HYPERBORÉENNE '33

quelques épaves des tribus thraces, ct qui parlent le roumain.
Comme il n'a jamais existé de colonisation roumaine en ces
lieux, le fait ne peul être e.xpliqué que d'une unique façon:
ces tribus et les Roumains sont les dernien; représentants de
la race autochtone des Geto-thraces, l'identité de langue
s'expliquant par la communauté raciale.

Or /O/IS lcs allcicl:S salit Imallimes à al/jrmcr quc lcs Cèles
étaie/lt flJI peuple hyperboréell.

Pindare qui est le poète le plus érudit de la Grèce nous
montre Apollon, après avoir bâti avec Neptune et Eaquc les
murs de Troie, retournant dal:S sa patrie de l'Hister (le
bas-Dallube), che les Hyperb()TÙIIS (~iOJO"v ~,::u"ltv r. "1!r."fcV

HXUVlolV) (Olymp., vrn, 46).
Strabon est catégorique: c Les premiers qui ont décrit les

diverses p.:'lrties du monde, disent que les Hyperboréens
habitaient au-dessus du Pont-Euxin (la Mer Noire) ct. de
l'Hister» (Ceogr., XI. 6, z).

Clément d'Alexandrie est aussi précis: il appelle le pro­
phètc des Daces, Zalmoxis, Hyperboréen (S/romafa, IV, 213).

Une des villes principales de la Dacie, d'après le géo{.rraphe
Ptolémée (Ceogr., m, 10), était située sur l'Hiérasus (auj.
Sereth, fleuve de Moldavie) ct s'appelait Piri1ioâ·dava (dava
signifie ville, place), nom qui indique une cité hyperboréenne.

Macrobe est aussi précis que possible : Regiones qflas
praeierllmmt Ta1laïs et l:tler, offmiaqlle super Scy/hia lOCll11l

qlloTllm vdl~tas Hyperboreos vocavit (Sali/ilium Scipiolll·s.
n, 7). c Les régions arrosées par le Don ct le bas-Danube...
que l'antiquité appelait hyperboréens. 1 Est-ce clair?

Apollonius de Rhodes, dans ses Argonatlijql/es (11 v.675)
dit quc les Hyperboréens sont des Pélasges !tabila,d (l/f Nord

de la Thrace (r).

l. Comme tOUI lu romantlqutl, Salnt·Yve. d'Alveydre n.lI 10 manIe de
nboudre lu dilneullb par du jeoll: de mots: n dit qo" Lu PilufilU it.ltnt
de ne" noLre, noua "eITOn' ..lOti qo~ll. talerpritalton. Or, en debon de la
dtatlon d·Apollonlul dl Rhode.. noui trou"On.JI d·.utru .lftrm.Uonl luul
ptiebe.. que le. P~I"filU f:t.leQllIn peuple hyperborieQ. A Doclolle, "Q~
tuai", hyperborf:n, ZeUI liait .don; SOla le QOm de 'leu: svx.i:;:d"'arhll~.

C'ut .lllli qu'il elt ln"oquf par Aeblll" (l/iode. XVI, 232). Le SeoUnie de

II



'34 ÉTUDES TRADiTJON~'"ELLES

De nombreux auteurs parlent des monts Riphées des con­
trées hyperboréennes. Or, les Carpathes furent .appelés dans
l'antiquité MOlllcs Riphaei: Scylhiam alltun... illcllldi/m ab
14110 lafue POllto (la Mer Noire), ab aitero tIlQl1(ibllS Riphacis
(Justin His/or. Philip. n, c. 2).

Pline l'Ancien parle du peuple des Arimphati qui habitait
près des Monts Riphées halld djss;mi/em HyperboreÙ gen­
ltm (Hisl. liai., VT, 7).

On sait que les anciens entendaient par axis bore1ls, caT­

dilles mmldi, l{(lIJ~ O~Fh(lu, le Pôle spirituel du monde.

Ovide qui fut exilé par Auguste ft Tomi (aujourd'hui
Constantsa, port de Roumanie) sc plaint d'être contraint à
passer sa vic sous l'axe boréal, il gauche dll POJlt-E1IXÙl
(Mer Noire) :

Vila procul paln"a peragmda sub axe boreo
QI/a maris Ellxini, terra sinÎslra jacet (Trislia, IV, 41-42).

Et dans une autre lettre, adressée à son ami Macer de
Rome il dit qu'il sc trouve sous les Cardilles Mw/di mêmes,
ct qu'il parle en imagination avec son ami, SOlfS l'axe boréal

dmlS le pays des Geles (gelido... slIb axe, illqlle Gelas. POlit.,
II, 19, 4Q.45)·

Et ~Iartial, dans une de ses plus belles épigrammes, adres­
sée au soldat Marcellin qui partait l'~ expédition tII Dacie,
appelle le Pôle, gdiclls Polus,

Miles, Hyperb(ntoe, Marcelline, Trioues
Et gefici tuberis sidera pigra poli (Epigr, IX, 46).

Pindare (01. III ~. t'rou,,,. hui. IIv. flan) dh quo lIyperboreus était nli Ile
PelUllol. DOliC, pour Indiquer la nce primordiale, PélUlle acrait Ull terme
plui correct même qu'Hyperboréen. Il ut ..rai que le polle Aslui dit que
PfliullOI ut n6 de la • Te...... noire. hll{a lIi).:>l.a), mlll outre l'évident
Il'mboUlme hermétlque de ce mol, le terme dblilne Iurlout l'indlaUneUon
primerdlale. ('our 1I0UI dOlic, PeluKOI Clt le nom. danl II. tradition byper­
borhlllle. de l'llomme Unl ..erael, d. l'Adam Oadmo.. dei lnditioM Id.­
mlque et bébralque. illterpr6lcr' la TelT'll Noire. par· la Terre du Nol....
e'ut do f6tlchlame.



L...... DACIE IIYPERlIORÉENNE '35
li. Soldat Marcellin, tu pars maintenant pour prendre sur tes

épaules le Ciel hyperboréen ct les astres dIt P6le gé/iqllC. Il

Dire geliclis polus, n'est-ce pas indiquer très clairement,
qu'à un moment donné le ~ Pôle .. fut chez les Gèles? Et
geficl'S n'est pas une figure poétique pour indiquer l'éloigne­
ment, car les Romains connaissaient bien l'existence, au
nord des Gètes, d'autres peuples plus éloignés encore: les
Venooac, les Acstii, les Ganlae, les Sucones, habitant la Po­
logne ct la Scandinavie.

Lc même Martial appelle le triomphe de Domitien sur les
Daces Hyperboreus lriump/ms et ailleurs Gigatltes triump}ms

(Ep. VIII, 78), et enfin:
Il Trois fois il passa lcs cornes perfides de l'Hisler s.1.rma~

tique; trois fois, il baigna son cheval dans la neige des Gèles;
toujours modcste, il a refusé les triomphes qu'il méritait et
n'a apporté avec soi que le renom d'avoir vail/ou le mOllde des

HyperborÙns Il (Ep. VnI, 50).

Et Claudien (Bell. geficus, v. 268) appclle Je Pôle geticm
plallsfms.

NOIlS terminons ces citations par deux passages de Virgile
qui en véritable initié (comme Ovide d'ailleurs) savait ce
qu'il en était:

Georgien, IV, v. 517 :

(Orpheus) Sollts hypcrboreas glaâcs, Tmltlimquc nivalcm
ArvaqllIJ Ripllllei 1!It1lqll(llJt vidllat(l pmÎlu's

Lus/rabat rap/al/l E/lrydiccm, quacrcus, etc.

Œ Solitaire, il parcourait les glaces hyperboréennes et le
« Don couvert de glaces, et les champs jamais exempts de
Il neige, autour des monts Riphécils (Carpathes), jusqu'à ce
Il 'Ille les femmes thraces, irritées de ses mépris, le déchi­
Il rèrent"1 clc.

Si Virgile avait écrit: Orphée parcourait les glaces hyper­
boréennes, les neiges de la Seine et les champs autour des



ÉTUDES TRADITIONNELLES

Monts des Arvernes, jusqu'à ce que les femmes gauloises
irritées de ses mépris... ; il Yaurait bien des chances pour que
les Hyperboréens aient habité la Gaule...

Et ('indication plus précise du Pôle représenté par un
Omphalos:

MlIlld1/s lit al Scylhia/ll Riphaeasqlle ardultS arcea,
Constlrgit.
Hic vertex tlObis semper slIblilllis (Georg. l, v. 24°..-241).

Or, 1I0US verrons qlle ce « vertex n, ce POl11S geticlls, cette
Il représentation ~ du Pôle, existe en Roumanie dans les Car­
pathes (Monts Riph&ms), sur le Mont 1( Om ~, et qu'il est
encore appelé par le peuple l' «Essieu du Monde ", le « Nom­
bril de la Terre n. Il faut le dire encore: il ne s'agit pas de
l'Hyperborée primitive qui fut strictement polaire, mais
d'une de ses principales étapes. En d'autres mols, le Dacie a
été pendant quelques millénaires le « centre suprême» de
l'Hyperborée (et par conséquellt dIt '//Io/lde) en migration vers
le Sud, ct avant le déplacement du centre vers l'Orient. 11
nons reste maintenant à montrer avec plus de précision les
Il analogies 11 de l'Hypcrborée dacique avec l'Hypcrboréc
première. Car analogie n'cst pas coïncidence, mais identité
de Il vertus Il, et c'est là tout ce qui importe:

Comme nous aurons à mettre à contribution le soi-disant
• folk-lorc", il nons faut d'abord tirer au clair SOIl importance
et sa signification. NOliS citons ces lignes particulièrement
significatives de M. René Guénon sur le Saint-Graal (1) :

« La conception mêmc du folk-lore, telle qu'on l'entend
habituellement, repose sur une idée radicalement fausse,
l'idée qu'il y a des «créations populaires B, produits spon·
tanés de la masse du peuple; et l'on voit tout de suite
le rapport étroit de cette façon de voir avec les préjugés
démocratiques ». Comme on l'a dit très justement, Il l'inté­
rêt profond de toutes les traditions dites populaires, réside

t. Voll. d'I"~, lé\'. ellllau 193~. C'ell noui 'lui loullllnonB.



LA DACIE HYPERnOUÉENNE '37

surtout dans le fait qu'elles ne sont pas populaires d'ori­
gine n; et nous ajouterons que, s'il s'agit, comme c'est 'Pre.sqlle
toUjOllrS le cas, d'éléments traditionnels, au vrai sens de ce
mot, si déformés,amoindris ou fragmentaires qu'ils puissent
être padois, et de choses ayant une valeur symbolique
réelle, tout cela, bien loin d'être d'origine populaire n'est
même pas d'origiJlc !lf/maine. Ce qui peut être populaire,
c'e5t unÎquemenllc fait de la usurvivance ~,quand ces élé·
ments appartiennent à des fonnes traditionnelles dispa­
rucs... Le peuple conserve ainsi, sans les comprendre, des
débris de traditions anciennes, remOIl/allt même parfois à 1m
passé si lointain qu'il serait impossible de le ditcrmilleY, et
ql/.'Ol1 se COll/CIlie de rapporlcT, pOlir celte Taisoll, ail dOmaille
obscur de la l' préhistoire n ; il remplit en cela la fonction
d'une sorte de mémoire collective plus ou moins u sub­
consciente », dont le contenu est manifestement venu d'ail­
leurs (1). Ce qui peut sembler le plus étonnant, c'est que
lorsqu'on va au fond des choses, on constate que cc qui
est ainsi conservé contient surtout, sous une forme plu~ ou
moins voilée,1l1le somme cOllsidbab/e de dOlll/ées tl'ordre éso­
térique, c'est-à-dire précisément, tout ce qu'il y a de moins
populaire par essence; et ce fait suggère de lui-lTléme ulle
explication que nous nous bornerons à indiquer en quel­
ques mots. Lorsqu'unc fonTIe traditionnelle est sur le point
de s'éteindre, ses derniers représentants peuvent fort bien
confier volontairemcnt, à cette mémoire coUedive dont
nons venons de parler, ce qui autrement 5e perdrait sans
retour; c'est en somme lc seul moyen de sauver cc qui
peut l'être dans tlnc certaine mesure; et, en même temps,
l'incompréhension naturelle de la masse est une suffIsante
garantie que ce qui possédait un caractère ésotérique n'cil
sera pas dépouillé pour cela, mais demeurcra seulement,

1. C'est li une lonction eueotiellemcnt "lunaire., el Il ... t li re,nnqucr
que. aulvanl l'utrollllt,e,l,. malle populaire eorreapond effectivement li la
Lune, ce '1,,1, cn même tempe, Indique bien aon caractère purement pudt,
Ineap~ble d'Inltlatlve ou despontanélté (NOlll de M. Guénon).



138 ÉTUDES TRADITIONNELLES

comme une sorte de témoignage du passé, pour ceux qui,
cn d'autres temps, seront capables de le comprendre. Il

Ces remarques capitales doh'cnl êtl'c comme en filigrane
pendant le reste de nolre étude, car clles dominent tout le
problème ct cn donnent la clef.

Cc qu'on sait sur l'Hypcrboréc première peut tenir cn peu
de phrases. La principale source d'infonllatÎoll sc trouve
chez Hécatéc d'Abdère, cité par Diodore de Sicile (H, 47):
~ Vis-à-vis de la contrée des Celtes, dans les parties de
l'Océan. il y a fmc îlt: appelÙ: Ullky, c'est-à-dire B/allche.

L,ltonc, mère d'Apollon y naquit, et à cause de cela, Apollon
y est vénéré plus que les autres Dieux (Apollon s'appelait
aussi Apo/lall LCllkos. Lwkios, LC'llk(ljos). Parce que les
Hyperboréens de l'Ile Blanche célèbrent ce Dicu chaque
jour et lui rendent les plus grands hominages, on dit que ces
hommes sont le." prêtres d'Apollon.. Il y a dans cette île
un temple d'AJ>ollon. Les habitants sont en grande partie des
cytarrhèdes. De cette ile on peut voir la Lune (:S!i.7j~7,), peu
éloignée. Les !>ouverains sont les Boréadcs, descendants de
Borée. On appelait aussi cette île flelixea (Felicia) ou W,co;

p.\l;(ipw~ (l'île des Bîenheureux). Non loin de là étaient les
Monts Riphéens. Il Homère (/{jade, VrII, 13) parle des
u portes de fer »(r.~h,~lU :-;',À'J:I) qui se trouvent près de
l'Okeallos polamos.

Avant d'aller plus loin, il faut dire quelques mots sur la
géographie de la Dacie. Cette géographie est dominée par un
fait cenlral : le plateau de Transylvanie, encerclé p.1.r les
chaînes des Karpathcs el des Monts de ['Ouest, les plus sau­
vages ct les plus impénétrables de l'Europe. Autour de cc
formidable cbâteau-fort naturel. sont les vasles plaincs du
Dniester, de la Theiss et du Danubc. Ccs fleuves sont en
même temps les frontières naturelles de la Dacie et lui
donnent ulle forme presque ronde. Le Danube pénètre en
Houmanie par les « parles de fer" des Carpathes... Depuis le
Rhin ct les Alpes, jusqu'à la muraille de Chine, l'illdéfmi
règne cn maître: des terrains vagucs, des contrées qui com-



E~IIlOUCIlURE DU DANUBE

'39

a lU: :au .,stC1'O'T"

• l1.eU"j,'EP.........~

MER NOIl([
(~~t<u ["l'hw:)

LA DACIE HVPERBORÉENNE

'TIII..U::"

Hécatée d'Abdère avait parlé d'unc Ile Blanche où il y
avait Ull temple d'Apollon.

mencent on ne sait où et finissent on ne sait où. Dans cet
océan de possibilités, la Dacie est le seul pays caractéristique.
défini, formant une unité géographique.

Nous avons déjà vu deux analogies: les Riphées polaires et
les Riphées carpathiques, les • portes de fer .. polaires et les
li portes dc fer .. danubiennes (1). Ce fleuvc se jette dans la
Mer Noire par un Delta à trois bras. Strabon désigne la Mcr
Noire comme un « nouvel Océan .. (Geog'" I. 2, IO); autre
analogie: le bras central du Delta s'appelait le li 80re05to­
mon ... Et dans Apollonius dc Rhodes (A7g0'~. IV, 182)
l'Hister cst le « K'p:t Oltnl:t~'lIQ .. (le goUe de l'Océan). Voici
d'ailleurs une carte de l'embouchure du Danube; les noms
antiques y sont indiqués entre parenthèses.

1 NOUI .vo". aussI Hii t",p$l6 par l'analoll'l~ enlre 1. mer· In16rleure •
Solre <!I Il mer Inlérieure U.lllllue lA! Danemark .'.pp~IaU d,na 1'.n1l­
qult6 • le Cher.onèle clmbrlque .' Or la r<!,,<!mbl.nce el! tra"panl<! 'UeC 1..
Crlm6<l (le Cherlonèae taurlque); IIeul<!menl n. lonl dlBpOlh en lenl
loucne en verlu de la • 101 de r6fleltlon ....



ÉTUDES TRADITIONNELLES

Or, juste en face du Delta danubien il y a la petite. Ile des
Serpents Il: dans l'antiquité elle s'appelait Leu!l)', Blanche...
Sur cette île Blanche sc trouvent les ruines d'un grand temple
d'Apollon. En 1823, une expédition russe enleva tOllt ce qui
restait du temple. Voilà une partie du Mémoire de Kt.ihlcr
à l'Ac"l.démie de Saint-Pétersbourg: Il Les murs ont encore
une hauteur de 1 ffi. 66. La construction est carrée, ayant
29 m. 76 de chaque c6té. Le temple a été construit avec de
très grands blocs d'une pierre Calc.lire ordinaire de couleur
blanche, rudement taillés et placé.c; les uns sur les tll1lres sans
mortier... Le Temple d'Apollon de J'Ile Leuké et les édi.fices
que je \'iens de citer sont d'une antiquité très reculée et d'un
genre que "on comprend sous la dénomination d'architecture
cyclopéenne. On est frappé par la grandeur de cet édifice.
Dans "antiquité il était orné richement de marbre blanc...
Cette île portail dans l'antiquité le non de Leuké ou île
Blanche, non pas à cause de la blancheur de ses bords escar­
pés, mais à cause de la blancheur de ses édifices. D'après le
rite ancien, selon Pausanias, tous les temples d'Apollon
étaient construits en pierra blanche. Il

D'ailleurs toutes les localités autour de l'ile Blanche portent
des noms similaires, Olbiopolis, l'île Apollonia, la moderne
Il Cctatca Alba. (la Cité Blanche) près du Dniester, Bolgrnd
(la viUe blanche). On sait aussi que la mer qui ~tourait l'île
de Tula s'appelait Mare Cronil/lIl; or la Mer. Noire Il, ren­
fermant l'i1e Blanche, germe d'or, Çlit aussi une mer satur­
nienne par excellence.

Hécatéc d'AMère écrit encore que de l' .. Ile Blanche Il des
Hyperboréens, on voit la Lune (~ÜT;Yl'I)' qui en est peu éloi­
gnée. .. En face de l'lie Blanche de la Mer Noire. sur le bras
central du Delta danubien (le Borcostoma), il yale port de
SI/Lilla ... qui s'appela de tous temps Selina, comme le peuple
le prononce encore, comme il sc trouve désigné dans le De
admi'listratiolle lmperii de Constantin Porphyrogénète ct
dans le périple catalan de T37S.

1....:J. mère d'Apollon ct de Diane (Sililll) est Ldo, en dialecle-



LA DACIE BYFERBORéENKE

populaire pélasge Leie. La lagune entre les bras supérieur et
central du Delta s'appelle Lelea (cet ea est une défonnation
très courante dans 1::J. langue roumaine: par exemple Mam~
est devenu Mallea; lavis, [oveu; Corblls, Corbea; l/ulCllM
1111S, Va/ua).

Un peu plus haut que le point où le Danube se divise en
trois bras, sur le manche du Trident, il yale port de T1llcca.
A propos de ce nom, nous avons à observer ceci: que l'e
intercalé devant l'a, j'cst p.·u le même phénomènc linguisM

tique dont nous avons parlé quelques lignes plus haut;
quant à c, il est unc fonne adjective commune dans le rou­
main vulgaire et dont "origine est slave (par exemple une
Russe sc dit en roumain Rusa; en roumain vulgaire, R.'SCQ ;
de même Ebrca, Evreica; Frulluza, Fralltsorlsca).

Eliminons donc, comme surajoutés l'e ct le c, et il reste en
toutes lettres TULA (1).

Serrons maintenant la question de plus près et cherchons
les sources les plus précieuses, à notre point de vue, dans le
soi-disant jolk-Iore roumain.

11 y a en Roumanie un genre spécial d'incantations, les
Kolilldc (2). Ce mot n'est autre que « Kalendae 1. A Noël,
au Nouvel An, à la Saint-Jean, les enfants se rassemblent
par groupes, et vonl de maison en maison pour annoncer la.
Bonne Nouvelle. C'est ce qui se faisait chez les Romains aux
calendes de janvier pendant les Saturllalia et les fêtes de
Janus. Le sujet est un épisode sacré qui n'a de chrétien que
les noms des personnages; quelquefois on mime un drame
sacré où se trouvent, par exemple, panni d'autres, les troÎs
juges de l'Enfer. Ces Koli/lde ne sont pas, bien entendu,
latines, mais remontent à la source commune proto-pélasge,
dans une antiquité abyssale; elles sont cc qu'il y a de plus
mystérieux dans la. poésie populaire roumaine.

1. NOUI ne pirloni pu dn 1I0mbreUIU 10c,Ulh IUlour du Delli dll
DllIlIbe IppelEel 7 .. :111.

2. 1'10111 'VOII' • u ProllOI • rappeler UDe foll pour toulel "II lec:\ellr. que
le roo.....io est lIne 1:Lll~e pbonëllque, c'Ul•• dire qu'nll le lit Co......e On
l'Ecrit



ÉTUDES TRADITIONNELLES

Or, toutes les Kolillde commencent par l'évocation d'un
« Grand Monastère Blanc ~ qui se trouve dans une Ile; le
(( Grand àIonastère Blanc aux neuf autels~,ltle Grand etSaïnt
1\Jonastère Blanc qui sc trouve dans une Ile de la Mer Noire D.

Le lieu est donc désigné avec toute la précision dési­
rable.

lalro / L.:r, DoamllC Ler! (1)
Dans le grand Monastère Blanc
Officient neuf prèlres
Et neuf chantres (2).. ,

Lil haut, toujours plus haut

Oi! Lerol/dai, ferai, Doallluc !
La où sont al1~s tom les Saints
Est un monastère Blanc et

Saint
Aux murs d'encens,
Au~ portes de citronnier,
Aux seuils de marbre;
Il a neuf autels,
Neuf fenêtres vers le Soleil

Neuf stallles.
,\lais qui sc trouve dednns

Voilà, Seigneur, dnns ln l\ler
Noire,

la ! Leroï, daleroï, Doamllè!
Le j\lonastcrc Blanc aux 9 au-

tels.
Où brùlent 9 cierges
Dont ln cire coule,
Les gouttes forment un Inc de

l'in Cl d'huile
OÙ sc baignl: le Bon Dieu (3)
Sc bnigne Cl sc sanctifie.. ,

C'cSt Jenn-Saint-J can (loll-Sant-
10'1.)

A\'ec 9 l'ieux prètres,
AUlant de putriarches
El de Diacres.
Ils prient depuis ùes semaines,
Mais la prière qui l'ecoute?
C'est la Mère de Dieu
AI'ec son Fils dans ses bras,
Le Fils jene une pomme d'or

dans la Lune

Et elle en devient pleine,
A midi, jel1e une pomme dans

le Soleil.

1. P:lroln, ~u premier abord, aUlst lncompréhenllbln en rOllmalu qu'en
frnnçnlB, à l'u:ceptlon ,II' DOllmnclDomllll', SC!lIncur). Nous l'crrons CI qu'li
r~ut penser do celte ml'stérlcUle InvoeRllon.

2.• L'Ile lJIanche du Il)'perboréens était habllée par des cl't~rrh~dcs,..
(lIécatée d'Abdère).

3,lJO""" lM". Pilospl<oru' (Apollon),



LA DACIE JlYPERDOR~ENNE '43

Du rél'c d'en haut (1)
ur. Doamlle, Ler!
S'est éle\·é en haut
Un gr.Jnd nuage
Du grand nuage

S'est fllit un grand homme
Avec une grunde hoch....._

Dans le Grand Autel
Est Sainte-Marie la Grande

Dans le petit Amel

Est Sainle-Marie 1;1 Petite.
Dans l'Autel du milieu
Est la Mère de Dieu;
Elle lisait un livre,

Et du gr.Jnd Homme
S'est foite une Grande Forêt (1)
De 10 Grande Forêt
On a coupé un Grund Arbre
Eton en a fait un Grund Monas-

tère ma ne (3)
Avec neuf Autels
Et ne\l{ Trônes d'Or. avec des

Lenres.

Les larmes lui coulaient,
Elles deviennent des lettres

d'or;
Itegnrd..: la Mère de Dieu pllr

dessus l'épaule gauche
Et ne \'it personne,
RegMJe par l'épaule droite.
Et Vil Jean-Saint-Jean ...

• Le Monastère Blanc est comme un Soleil. Près du Manas
tère il y a un lac d'huile sainte et un ruisseau de vin où se
baignent et se sanctifient le Bon Dieu et le Vieux ~oël. Le
sentier qui va du rivage au :\tonastère est la Voie Sacrée _.

Après l'Office. qui est très long _, arrivent sur la Mer
• dans une Arche ., le • Saint Dieu. et les ( autres Sainls _;
ils s'asseoient dans des • étés d'or _. Parfois le Temple est
nommé. Le Monastère des Seigneurs _.

Dans l'l1e de la Mcr l'\oire
J,J! VoleraI/da lerafl/i DOlJ,lIl1/e!
Derrière la Grande MOiltagne
Sc Ihe le Soleil.
Non, ce n'est pas le Soleil,
C'est le Monastère l3lane,

Le ~Ionastcre des Seigneurs
'\\'cc!l prêtH's et 9 diacres:
Quand l'officc finit
Le grand prètre SOrti l,
Vit le Soleil resplendissant
Et lui adressa ces paroles...

1. <:eu., A',,/illdo a'appelle aunl • Ls Grando Nunuju.llon. III puu pour
avoir Un I:r:lnd pnuvolr malllqUIl.

:!. Oroll<l 1I110g" pouibillté unh,.,n,lle ;OrtlIld H..mm.., 1110mm~ unl ..erfiel;
Orolld" (..rit, mlnifnladon hllil[r:l.le

:S. L" ON.lnd ..lrllre, le l'ole; II UI donc bien le Cenlre Suptème, ce 1(00.._
Ill.e lJlallc rlil du b<ll_ d\1 • l'ôle.!



ÉTUDES TRADITIONNELLES

Dans le Grand Monastere Blanc
Aho ! Ler DOarllll1' Ler!
Le Monastère aux 9 autels
Aux 9 Trônes d'or.
Mais qui esl sur ces trônes?

C'est JliOll, (Helios)
La Mère Sainte,
Sainte Marie la Grande.
Sainte Marie la Petite
Le Vieux Noo!l
Jean-Sain·Jean
Et Siva Vasi/ea ...

Donnons leurs vrais noms à ces personnages.

Le Bon Dieu, Ilion, Alioll, c'est Apollon.

Le Vieux Noël, Sa/llf/ltfs Stllex (1) ; en roumain, le Vieux
Cracifm; ce mot vient de crealiolle donc le Vieux Noël est

aussi le Cycle.
La Mère Sainte, Latolle,
Sainte Marie la Grande, Gaia.
Sainte Marie la Petite, Jalla, Diana, LI/na.
Jean-Saint-Je.1.n (lou-Salit-Ion), Janus. Les deux aspects de
Janus sont admirablement indiqués. ~Iême le troisième
aspect, occulte et synthétique est très clairement désigné par
le • Saint. posé cntre les deux. Jean ,.
Siva.Vasiiea, Ops Consiva, di ...initê des récoltes.

Apollon est y quelquefois appelé • Le Bon Dieu Fils '.
C'est le mème que le Bonus Dcus Pucr. ou Bonus puer
pltosPhoTl/s, épithètes d'Apollon dans les innombrables ins­
criptions consacrées à cc Dieu ct trouvées cn Dacie, surtout
dans la ville d'Apulum, capitale de la province du même nom
(Dacia Apldensis), appelée ainsi d'après le Dieu.

Dans quelques Kolillde le Bon Dieu apparaît comme Pas­
teur, avec une flûte et des boucles d'or.

Sur la Grande J\lontllgnc
Il )' a un grand troupeau,
M3is qui garde le Iroupellu ?
C'est le Saint Soleil

Aux houcles d'or
,Illec sa grande sœur,
Il a une OÙ te d'or annelée
Et une Itadw de pierre.

1. Celle ...lmU.Uon ,'lmpon ,II ut ..lew<, Il ut rrold, rails camille S.­
lorue, Il renler,n. en lui le Christ, Oerme d'or et Jale da :.Iende.



'45

On sait qu'Apollon garda les troupeaux du Roi Admète.

U, sur la Grande Montagne
la (1) Le,. OMm/le Ler!
Il Il un beau troul'lcau.
Mais qui garJe le troupeau,

Hé, Jean,
Jean·Saint-lean !
Regarde \'crs ln Mer

C'est le Seigneur Dieu
Alli boudes d'or,
Avec le Soleil sur la poitrine
Et la Lune sur le front,
Appuyê sur une lance,
Avec une f1(lle annelée.

A la droite du Sainl Soleil
1\ )' a une tahle ronde
A\'cc des Anges autour.

Latone fut persécutée par Junon qui fit jurer à toutcs les
contrées de ne pas donner asile à l'amante de Jupiter.

Elle est descendue,
La Sainte i\lere sur la Terre,
Le temps d'accoucher CSt arTi·

"é,
Elle '13 de maison en maison,

Personne ne la reçoit

Elle traverse 9 mers,

Les mers ne la reçoivent pas,

Elle tml'crse 9 terres,
Les terres ne la reçoivent pas,
Elle traverse neuf montagnes,

Les montagnes ne la reçoivent
pas

Un jeudi /21 elle arrive il un
Deal (3) (colline)

Elle accouche d'un Empereur
de Lumière.

Est-il assez clair maintenant qu'il s'agit d'autre chose que
de Mythes chrétiens?

Voici encore une autre légende qui se rnpporte au Soleil et
à l'lIe Blanche: le puissant Soleil voulait se marier; il
chercha dans le Ciel et dans la Terre, dans le Monde et les
Etoilcs, pendant 9 ans et sur 9 chevaux, mais ne trouva pas
ulle fée comme il lui fallait; il Ycn avait lIne, sa propre sœur
la lia CosSillZeallll (4). Il lui demande d'être sa « blanche

1. 10,Iaho, ,1/'0, /0, el! .onl du "ul.nlu du Or.nd Nom lnelfable, e~ol,i,
/00, 10, ffl",lIfVII,

2. Jour de Jupiter.
3. Delo•.
4 Appelh aU1i1 1110110 Co..ln:fa1lO, le prinelpal penann'lle f~lIllnln de

la Nytholoille roulIlllDe. fo"o, C'flt le f~mlnln de 10,,'" el :lnul DI.. llo l".. lr
V:I.lT'ClIlI·



tTUDES TRADITIONNELLES

1. C'ut·l-dlre, III feru un • Pont. enlre la CI:E tun~lre (S,Una) el l:l
CitE Soblre (t.,,,kl/, a1aneh.). A Dia.... il.le... t co"..crin ln abeilln Le
.)'mbole de la Dlane d'f.phb. Hait une abeille· Danl un" Inlcriptioll de l:l
vme "'Apulum, DlIl1I1 cil appelée m,I/,!ka. Ilérodote dil qu'au Nord de
l'IU.ter Il )' anlt de. abeilln. L'Apollo" de Delphn en..o)'a lin t,mpl, d,
rir, ""X IJIlPubor/,nl.

Mais sous la chaleur de« Midi " le « Pont l) de circ fond; le
Soleil ct faJla tombent dans la Mer ct se ... noient Il... Est-il
besoin de commentcr cc symbolisme si clair? La MeT NoiTe
s'appelait dalls l'antiquité le POlltIlS...

épouse Il. Jana habite près de la Mer Noire, là où est le port
de Stllilla, l'ancienne ~~hl'('i'" Elle tisse sur un métier
d'argent.

«Soleil, quand a-t-on jamais vu le Frère épouser la Sœur? Il

Et pour se donner du temps, elle lui demande:

La, nous nous marÎerons.
Et faisait le Soleil
Ce que la Lune désirait.
Puis, ils alli:renl sur le Pont
Vers le Monnstere Blanc
Pour s'épouser.

Que l'on relise ces légendes, que l'on regarde de nouvcau
la carte, avcc cette mer Noire (POllfIlS) saturnienne, cachant
dans son scin l'Ile Blanche, située vis-à-vis de Se/i"a, aycc,
au nord, la Cetatca Alha,la solaire Cité Blanche ct un peu plus
au Sud la lunaire SeliJla, appelées couramment en Roumanie
les • elefs de la Mer Noire 1 (les clefs d'or et d'argent des
Pouvoirs sacerdotal et royal, des Grands et Petits :\lystères,
les Clefs de Janus, de Jean-Saint-Jean) ; que l'on regarde la
lagune Ldea, le Trident du Danube, avec, sur le manche
• dans l'indistinction l, Tilla; que l'on fasse cctte observation
capitale cl levant les dernières hésitations, que tout cela est
placé très exactement SIIT le 4Se latitl/de, c'est-à-dire rigou­
reusement à la moitié de la dis/tH/ce ell/re le Pule e/·l'Equateur

Tu me fcras un pont de cire,
Un.bout sem iCÎ
Près de la Mer Noire
El a l'autre bout
Tu feros un Monasll:re ma ne,
De cîre blanche (Il
A"ec des prètrcs de cire,



LA DACIE UYPERBORtES~E '47

et l'on pourra dire en paraphrasant Saint Paul .. qu'il y a
beaucoup de choscs à dirc, ct des choses difficiles à expliqucr
parce que nous sommes lents à comprendrc J ... Néanmoins,
il parait bien établi que la Dacie a été le siège du Centre
suprême à une date très éloignée.

GÉTICU5.



LA DACIE HYPER.BOR.EENNE

TI

EN utilisant le symbolisme géographique du Delta du
Danube, nous avons montré (1) que la Dacie a été,

à une époque fort éloignée, le siège du Centre spirituel su­
prême. 11 nous faut encore parler d'une autre analogie très
probante sur cette question. 11 s'agit du Caucase. On sait
qu'il y a cu d'abord un Caucase polaire, puisqu'iJ est dit que
Prométhée fût attaché à ":Lxe du Pôle. Il y a le Caucase mo­
derne. Cependant, nous offrons au lecteur ces quelques
extraits à méditer:

Julius Florus (lIT, 5) dit que le proconsul de Thrace, Pison,
châtia les barbares en les poursuivant dans les montagnes du
Rhodope; il passa ensuite dans les montagnes du Caucase.
Or, Rhodope est en Thrace. ..

Le géographe romain Julius Honorius, dans sa Cosmogra.
phia (28) parle de deux chaines de montagnes appelées Cau·
case. l'fine tll Ellropeprès dtS Monts Haemus,et l'autre 31'Est
de la Mer Noire. en Asie.

Voici une inscription trouvée cn Valachie près du fleuve
Olt, ancicllnement Aluf1U1I :

Matronis 1 Aufanib(us) 1C(aius) 1Jul(ius) ?tfanslle 1 tus
M{iles) l(cgionis) 1 T M(inervae) 1 p{iac) f(idelis) v(otum)
s(olvit) l(ibens} m (erito) fu(it) J ad AlI/fIlm 1/1,lt/lell seCIIS

11JlOllt(em) 1 Caucasi (Corpus 5929). Au IIcl/ve Alufu/II (Ott)

près dIt AIOllt Callease.
Et dans la plus anciennc chronique russe, celle de Nestor

1. Étud" tradltionntll,.. Il_ d,·..·rtll!lSll.



LA DACIE lIYPERBORÉEN:-<E

(XIII siècle) : 1 Dans la partie nord du Pont·Euxin il yale
Danube, le Dniester, cl les Monls Callcases Oll HongTois •.

Enfin citons en entier l'épigramme de Martial au soldat
Yarccllin, partant en expédition en Dacie: 1 Soldat Marcel­
lin, tu pars maintenant pour prendre sur tes épaules le ciel
des Hyperboréens ct les astres paresseux du Pôle gétique.
Voild les Toches de PTOlllitllée. Voilà ce Mont fameux dans les
fables. Bientôt, tu verras tout cela de tes propres yeux.
Quand tu contempleras ces rochers où résonnent les douleurs
immenses du Vieux, tu diras: Ouï, il a été encore plus dur que
ces dures pierres, et tu pourras ajouter que celui qui a été
capable de souffrir de pareils tounnents, il pu vraiment aussi
former le genre humain. (EpigT. lib., X, 46).

Chez les Romains, dans les plus anciennes inscriptions et
dans les Chants des Saliens, le Ciel apparaît sous le nom de
Cadus Manus, Kmts Manus, ou Duonus Cnous. Or. nous
trouvons en Roumanie les noms presque identiques Cali-man,
KaTaj-man, Dot1ltud (le Stig/ut/Tl CeT, appliqués à des Mon·
tagnes sacrées et à des Etres. Ti y a en Roumanie trois Monts
Karaiman et quatre KaHman et tous sont sacrés. Le plus
important des Kaliman est appelé aussi • Le Trône de
Dieu _ (1). Dans la poésie populaire le Ciel est adoré comme
divinité. C'est le 1 Ciel sacré _, le • Seigncur Ciel. (dl/OIII/S

Cems), le • Haut Ciel " lc 1 Bon Père J. Caraiman (Cems

Malll'-S) nous apparait comme ~ le Seigneur de la foudre ct de­
l'éclair~. le« Grand ct puissant Juge du monde JI. Donc dans
les traditions roumaines Caliman désigne à la fois un Etre ct
une ~rontagne. Or, remarquons que le nom d'Orphée a la
même racine que Riphée, les :\Iontagnes hyperboréennes et
daciqucs.lI se peut donc que 0p?IO; soit lIne contraction de
o R1610:, le Riphéen, nom qui désignerait à la fois un Etre
ct une Montagne, cc qui est exactement le cas de Caliman.
Tout cela cst extrêmement important, parce que cela montre­
que Orphée et Caliman ont été des désignations du Roi du



•
tTUDES TRADITIONNELLES

Monde. Notolls acssi que le Il Roy du Ciel. qui joue un rble
si important dans la. Geste. de Jeanne d'Arc, et qui, d'après
certains désignerait le chef suprème du Centre Spirituel qui
Il missionna • la Pucelle (1), que le. Roy du Ciel. est la Tra·
duction littérale de Cali-man et de Carai·man, une des dési­
gnations du Roi du Monde (ou d'une de ses plus hautes
Il hypostases.),dans les Traditions roumaines où il y en a plu·
sieurs comme on le verra par la suite. On verra aussi les laits
et les arguments qui nous font croire à l'existence d'un très
grand centre spirituel dans la Dacie. jusqu'au delà du Moyen
Agc.

NOlis avons vu que le «Vieux Noël" de la Tradition rou­
maine est identique à Satu11H1S Senex : Satllrnum a satl4
dicituT écrit Macrobe, et c'est une étymologie unanimement
adn\ise (satllratio, Sat)'a-Yuga). En roumain on dit CTaeÙm

satul·ltl, • Noël le Repu •.
Un autre aspect de Saturne en Roumanie est le héros popu·

laire, NorJile (nouveau). En français Il No(v)cl •. En grec,
Krol/os est appelé K V'W'I"IpOç n (Hésiode, Tlleog, v. 132), ct
dans certaines traditions italiennes Noachus. Ce N()VQe, ce
Noae/tlfs est identique au Noah biblique.

Chose significative. Novae, quoique nouveau, est appelé
Il le Vieux N()TJ(Je •. Or ces contrastes sont tout à fait la princi­
pale caractéristique de Saturne : Jeune-Vieux, Nouveau­
Ancien, Noir-Blanc, ])lomb-Or. Ce qui est cncore plus remar~

quablc, c'est que Novae est appelé quelquefoisMallea, Mitua,
ou Mi/mea, noms qui dérivent de Mallu (2).

Il Le Vieux Noël a régné ici sur les Géants, avant la venue
des Roumains.• Il Il était le Roi des Pasteurs. , Il Novae était
le Roi des Géants.• Il A{all&a-N()VQe habitait dans un grand
Palais Blanc sur une haute Montasnc.• Il Manea-Novac a fon­
dé la \'ille de Seligrad. , Il Le Fils ainé de Novae s'appelait
lovea • (lovis) et ceci est fait pour dissiper les dernières

1. V l'al1le1e 4. M. JUil Meyor,· Le SecN!1 do JUllae d'An::., VolI~rr/.k.

jallyler 19U
2. )11110" MEnH, Numa.



LA DACœ HYPERBORtE!\"NE 217

incertitudes... [avea représente l'aspect bénéfique de Novae;
il a un autre fils, Gmia, qui est appelé GrozalJ-1Il, le Terrible,
qui représente le côté de la rigueur. lei, une variante très
curieuse du mythe connu: Novae et [avea sont rivaux mais
seulement en prouesses el en hauts faits. Novae a encore un
fJls illégitime, appelé aussi [avea, qui l'assassine par surprise.
Le [oven légitimc tue le mcurtrier et succède à Navae dans le
Palais Blanc de la haute Montagne.

Le Père de Novae est Ianetl ce qui est un curieux renverse­
ment de la véritable hiérarchie. la"eus est le n0'rL archaïque
de Janlls comme on le voit dans les Chants saliens: lanet/s,
Iane, DItDnuS CUlfSts (1).

Chez certaines tribus pélasges de la Cappadoce, Saturne
était adoré comme Ztu; à:ZfJ.t"l ; Pline l'appelle DokÎfIS fititls
Cali; en d'autres tennes, il est le Dieu Dace par excel­
lence cl en fait toute la Dacie est mise sous l'hiéroglyphe de
Saturne. 11 y a aussi une divinité collective daeique, appelée
la Dacia felix assimilée à Gaia. Cette assimilation de la divi­
nité collective locale avec le grand Principe féminin, était
tout à fait courante dans l'antiquité. Dans les légendes rou­
maines Dacia est appelée Dokin, Deciana, Baba Gaia.

Ceci nous amène à parler des autels qui lui sont consacrés,
sur la montagne sainte, Caraiman. JI est dit que ces pierres
représentent Dokia et ses moutons, pétrifiés par le • Bon
Dieu », qu'clle avait défié; ce qui est une variante évidente
du Mythe de Niobé ct des Niolidcs. On les appelle aussi les
Bnbde.

Ces autels se trouvent à 2.145 mètres, sur un immense
plateau qui couronne le Mont Caraiman.

Rien de plus impressionnant que cc paysage abstrait. Les
crêtes de montagnes environnantes donnent à ce vaste pla~

teau les rebords d'une coupe. Juste au milieu du plateau qui
peut bien avoir trois ou quatre kilomètres de diamètre se
trouvent deux groupes de rochers, composé chacun de trois

1. NotOnl qu'eD f(lumuli ou nomme le. 'Iou " (Jun) "!allCU ••

17



218

--

~TUDES TRADITIONNELLES

rochers. Leur hauteur varie cntre 3 ct 4 mètres. lis ressem­
blent à des ovaires :lU centre d'une nature géante, attendant
le sperme céleste. Le tout est d'une terrible, d'une admirable
nudité. Paysage. métaphysique ~ par excellence, avec son
herbe brûlée par le vent âpre des cimes. sans couleurs, sans
pittoresque, nu...

Il Y a une grande pierre noire
Ler, DoallllIe, Ler 1
Près d'clle est la Mère agenouillée,
- Comme une Pierre sur une pierre -
Pour a..:coucher du Fïls qui est dans la Pierre...
Elle accoucha du Fils de la Pierre...

Le Mystère des nIystères...

En dehors de ces deux groupes de 3 rochers chacun qui
sont au centre du plateau, il y a cncore beaucoup d'autres
groupes sur la circonférence, mais trop détériorés par le temps
pour qu'on puisse se rendre compte de leur Conne. Ce plateau
avec ces rochers semblent avoir été un immense temple stel­
laire (r), comme celui de Glastonbury. Les six rochers cen­
traux groupés en deux. figures triangulaires, semblent avoir
été consacrés aux. douze dieux principaux, et aux douze
constellations zodiacales. Les groupes de la circonférence du
plateau symbolisent aussi des constellations sans qu'on puisse
préciser lesquelles.

A trois heures de là, et fonnant le même massif que le
Kaliman, sc trouve la plus sainte des montagnes sacrées de
Roumanie, le Mont O,,~. Relevons d'abord la Il coincidencc Il

entre ce nom ct le monosyllabe sacré des Hindous. Chez les
Thessaliens, Saturne élait adoré sous le nom de l'Oi',.o}.Qlo~, cc
qui est identique à la forme articulée roumaine Dm-fil, sur­
tout si l'on efface le suffixe os, qui est grec. Om signifie en
roumain l'Homme, et dans ce cas spécial, l'Homme Univer­
sel, Saturne, le Papacos, le Vieux. C'est son simulacre qui a

J. Voir R. Ouhon,' La Tel'1'1l du Soleil •• e,,,,,,, 7'radWl;lnn.llu, janvier
1936.



LA DACIE HYPERBORÉENNE 219

donné son nom :\ la Montagne. En effet, près de la cime de
l'Om, il y a un énorme rocher, d'une trentaine de m(>tres de
hauteur, qui a une saisissante rcsscmblance avec une tête
humaine. Bien entendu, on risque de se voir ta:"é de manque
de sérieux par tous les Il spécialistes» si on ose dire que ce
rocher a été sculpté. Une simple ~ coincidence uclament tous
ces messieurs, car ils ne peuvent pas contester la ressemblance
frappante ... Elle a bon dos la • coïncidence» 1. .. Constatons
qu'elle fait bien les choses, qu'clic pousse le souci de la vérité
jusqu'à l'imitation de 13 tiare pontificale dacique ; relevons
aussi que les paysans appellent couramment cc rocher
ul'Homme" ct qu'il a donné son nom à la Montagne la plus
Sainte de Roumanie.

Au sommet même de l' w Om » (à 2.550 m.), il y a un om­
phalos gigantesque de dix mètres de hauteur ct vingt de
largeur. C'est le gdiCfl$ POlltS, nommé par le peuple l' uessieu
du Monde» et le « Nombril de la Terre u.

En outre le t.lont Om est traversé par une grotte immense
qui est une des plus grandes du monde, en ce sens qu'on n'en
a pas encore trouvé la fin. On en a exploré une vingtaine de
kilomètres ct c'est tout.

On dit que le Dieu suprême des Daces était Zalmoxis. Il
faut s'entendre. Le Dieu suprême dacique est sans nom, sans
qualification (Strabon). C'est Brahma lfirguna, comme d'ail­
leurs cc doit être dans une Tradition qui fut la primordiale.
Il est le Ciel serein: le trouble dans la nature, vient des
démons de la tempête, des nuages, de la grêle. Pour pouvoir
Le contempler, le Dace tire des flèches dans les nuages.
Simple coutume qui, bien transposée, en dit long sur les
modes de réalisation dans la Tradilion primordiale... Le Dieu
est adoré dans les hautes "Montagnes, dans les solitudes où
seulement les aigles peuvent monter. Pure tradition oura­
nienne, rigoureusement u monothéiste li el qu'aucune orgie
dyonisienne ne trouble. Comme dit le poète:

• Et plus yuste que tous les mondes,
Zalmol:is lui-même, disparaît dans sa propre ombre.•



220 ÉTUDES TRADITIONNELLES

A ce Dieu illimité, on donne seulement le nom de son
représentant Zatmoxis. Or, Zalmoxis est tlne fonctÎon comme
Zoroastre. Quant à la fable qui fait de Zlllmoxis'un esclave ct
un disciple de Pythagore, il faut l'attribuer à l'incroyable
outrecuidance des Grecs. Même un historien profane comme
Pârvan, la qualifie dans sa Gelle" de 1/ naiveté rationaliste
grecque» el il ajoute: « ]'cvhémcrismc existait en Grèce
longtemps avant la naissance d'Evhémerc _. En réalité
c'est le contraire qui est vrai, car ici, c'est bien le cas de dire
que Il la Lumière venait du Nord n. Ce qu'il faut retenir de
celte fable, c'cst que même les Grecs avaient été fmppés
par la ressemblance cntre les enseignements pythagoriciens
et les doctrines daco-thraccs. D'ailleurs un Grec, Hermippus
Callimachius dit textuellement que Pythagore était Cl. ônf1~~'"

Jo~(t~ ~1~OIlf1É"G~ D, Cl. disciple des Sapiences thraces D.

Zalmoxis était une fonction saturnienne. Il est l' Cl. Homme D

dont le simulacre se trouve sur le Mont Om. L'historien
Mnaseas de Patme nous dit que les Gètes adorent Saturne
qu'ils nomment Za/moxis (Fragm. !lis!. gr., III, 153). Et
Diogène Laërce (1. VITI) : Cl. Les Gètes nomment Saturne
Zalmoxis~. Et Hesychius: Z:t:I.~~~I';· G K?o,,;~. Si on élimine
dans Zalmoxis le suffixe grec is, il reste Zal-11lOx = ZC1I[.1Il0S,
c'est-à-dire, en français, le Cl. Dieux-Vieux n, qui n'est autre
que Satur/ms seller. Les Daces appelaient Zalmoxis Il notr~

Dieu et nolre Roi D (Platon, C!larmides, 5).
Le Grand-Prêtre dace habitait dans la montagne sacrée

dans une grotte: il était Dieu (Strabon). Personne n'avait le
droit de le visiter sinon le Roi. 11 ne descendait que dans de
très rares occasions, quand il avait des ordres à donner. Une
de ses occasions fut très significative: sous Je roi Burebista
(contemporain d'Auguste), on interdit absolument la culture
des vignes. Le Grand-Prêtre, Dcceneus, descendit lui-même
de sa montagne pour signifier cet ordre. Or, pour que le
Grand-Prêtre-Dieu se dérangettt lui-même pour cela, il fallait
qu'il s'agisse d'autre chose qu'un puritanisme II prohibition­
niste ". A notre sens, il s'agissait de sauvegarder la pureté de



LA DACIE HYPERBORÉENNE 22I

la doctrine ouranienne et apollinienne dacique des influences
dyonisicnnes de la Thrace, qui les avait elle-même reçues de
l'Orient (1).

Une fois tous les quatrc ans, la nation faisait au Dieu
suprême, le sacrifice le plus haut: un homme qui avait la
grande mission de portcr là-haut les vœux de la nation. Et ce
sacrifice était si saint que, si celui qui était jeté à la pointe
des piques nc mourait pas, cela signifiait, non que lc Dieu
l'épargnait mais qu'il le considérait indignc de sc présentcr
devant lui. L'ascèse la plus rigoureuse menait à Lui. Celui
qui s'cngageait sur la Voic devait renoncer aux femmes, au
vin, à la viandc, et concentrer sa pensée sur l'Eterncl
(Strabon).

Il y a cncore un autre fait extrêmement remarquable, à
propos de la caste suprême daciquc. Voilà ce que dit Joman­
dès, "historicn des Daces: fit relat Dio qui llisforias eorum
(Getumm) a1lalesqlle graeca slilo compost/il, qui dixit prilllllm.
Sarabos tereos, dei"dc vocitalos paeatos 1Ios, qui inier tOS

gmerosi txisleballt : ex ql/ibl~ eis rcges et saecrdoies ordinall­
tllr. " Les premicrs d'cntre eux étaient les Sara bas tereos :
panni lesquels, on ordonnait des rois el des prêtres. ~ Donc,
i! y avait une seulc caste pour les fonctions s..1.ccrdotalc ct
royalc : les sarabos cumulaient les deux fonctions. Et en effct,
il y eut des Grands-l)rêtres qui furent en même temps Rois:
Dion Chrysostome parle de Comosicus qui succéda simulta­
nément à Burebista, le Roi et à Deceneus, le Grand-Prêlre,
cumulant ces deux fonctions, comme ce roi Anius dont parle
Virgile dans l'Encïdc :

... Rex IwmÎlIllm, PllOebisql/c saeerdos.

Le frère du demicr roi des Daces, Dccebale, était Grand­
Prêtre.

Qu'est-cc que cela signifie? Que (cs sambos étaient au­
dessus des castes, qu'ils etaient des hamsa. Or, qu'une sur-

1. Et Orphh déchIré pllr lu Bacchantu, en dit Jonll sur ~elll..



222 ÉTUDES TRADiTIONNEUES

caste hamsa, héridiJtlire, uisibJe el acassible. existât encore en
plein Kali-Yuga. cela constitue un cas extraordinaire de sur­
vivance qui démontre cn même temps la sublimité ct l'impor­
tance de la Tradition daciquc. Encore une preuve, parmi tant
d'autres. qu'clle était la Tradition primordiale clic-même.
car seulement des hamsa peuvent garder une Tradition pri­
mordiale; nous soulignons aussi qu'on Ile peut pas parler
d' « ésotérisme daciquc " exotérisme et ésotérisme étant en
If indistinction • dans cette Tradition.

Le représentant du Dieu suprême ne peut être que le Roi
du Monde ou un de ses aspects; celui-ci fut le chef suprême
du gr.md Centre spirituel qui subsista cn Dacie après le
déplacement du Centre Suprême vers l'Orient. Zalmoxis,
fonction saturnienne désigne donc le Roi du ~Iondc (I). Ce
qui nous fait penser ainsi, cc sont les noms nombreux et
variés sous lesquels est désignée ceUe fonction dans la Tradi­
tion roumaine populaire ct vivall/e. 11 est le c Vieux Noël qui
fut le • roi des Roumains., le. roi des Pasteurs •. Il est aussi
le Il Vieux Novae n, qui régnait u dans 1111 Grand Palais Blanc
sur une haute Montagne •. 11 est le u roi de la Roumanie »,

Janus (Jean-Saint-Jean, lon-Sant-lon). Dans les Kolinde.
il a la place d'honneur près du. Bon Dieu. (APOllo,,). Il juge
avec le Bon Dieu Adam. (fonction de justice).• Il intercède
près de Dieu pour le. pardon des hommes. (fonction de
médiateur) ; • il est de grande aide à Dieu.; • il est grand
Archer.; 1 il apaise les flots ct les vents. (fonction de Paix).
11 est Ordonnateur cl Justicier.

Cor je suis Jcan-Saint-Jcan
En\'oy~ par Dieu
Pour mesurer
La Terre [\l'cc mes pus,
Le Cicl avcc ln Foudre

E:n\'o}'~ a\'cc trois lois saintes,
La Loi de \a Sainte Croix
La Loi du Mnringc
La Loi du Baptême.

l. Zalmoxl... t Ippel' Illulle· Olell' t. double llacbe .' Il ut dOliC en
npponl ftroltl ..'ee la m~n1tell.tlon dl P"nuhu-R<1m".



LA DACIE IIYPERBORtENNE 223

n accomplit un des plus grands mystères qui soit, le mys­
tère de la Pierre :

En huut Il ln Clef du Paradis
EsI rassemblé un groupe de Saints,
Ils lisent, ils prophétisent.

Ils lisent Dieu,
Mais ne sa\'~nt pas Dieu
Mais Jean-Sainl-Jean
Parle ainsi:
Vous lisez, vous prophétisez,
Dieu \'ous lisez
Et Dieu ne savez.
MnÎs moi je le sais
Il est en bas il la Clef du Para­

dis (1)

Enfermé dans une Dorne­
Pierre.

Quand les Sainls entendaient
Ils lIolaienl en haut
Se mi/aient au.r Tluages.
Descendaient CIl bas
Sur fa fJomc-Pierre ('1).
Ils prennent des livres
Ils lisent, ils prophétisent
Trois jours CI trois nuits.
La Pierre Dieu éclate en quatre

El Dieu naît.

C'est Jean-Saint-Jean qui a bâti le Monastère Blanc:

Je suis descendu sur ln Terre
Et j'ai bâti le Monastère Blnne

Et ceci qui est décisif:

Moi Ion-Sont-Ion

Je descendrai sur la Terre

1
Vers le Soleil levant
Avec 9 pOfles, 9 autels.

Je prel/drai les Clefs dal!s la
mail!

J'ouvrirai des MOllaslère.
Je Jerai de SaillIS Rites.

Il est Ordonnateur par excc.Uence :

Quand est descendu
lon-Sant-Ion sur la Terre 1

JI a fllil sortir des \'illages,
Il a traeé des limiles...

Notons que chez les Grec; JIII"IS s'appelait Iw~, l';'I;l>I~, cc qui
est identique à Ion.L'invocation 101 qui se trouve en tête des
Ko/iflde, s'adresse à lui: la Saint-Jean de Janvier est demeu­
rée encorc la plus grande des fêtes dc Roumanie. Toutc la

J. Deus Cld~.I1"e en hlUI, UlIoe.11 bu!
2. Alundi! a rura ,'" C"'"",. itttu,..que d~lu"dil ln T~,.,a,.. ; rte.pll ..ln>

.apLri""'''' ~, '''(.rioru,... Sie hlIbe61r tI'oria ft"l,..undl.



224 tTUDES TR.AD1TIONNELLES

population y participe. Encore aujourd'hui, le roi, le gouver­
nement, le corps diplomatique, se rendent en grande pompe
au bord de la Dambovitsa (rivière de Bucarest). Là, le Pa­
triarche jette une croix d'or dans l'Eau. S'y jette qui veut ct
on récompense celui qui rclrouve la croix. Notons aussi
l'intéressante remarque de Roscher, que le Temple de JaillIs

est situé dans la partie N.-E. du Forum.
On a vu dans les Ko{i"de la mystérieuse invocation. fallo 1

La Doam"e LeT; 101 Lcrot, Volera1/da.
Il est parlé dans les légendes roumaines d'un mystérieux

Ler·/lllparat. L'Empereur Ler... • Lcr-Empereur est le plus
grand Empereur du Monde... Il les dirige tous... Seul Dieu
est plus grand que lui... Il habite dans un grand Palais
dans une grotte... Il habite sur unc grande Montagne...
Personne nc peut trouver celte Montagne sauf celui qui
plait à Ler-EmpereI4r... Plusieurs Roumains ont trouvé le
Palais de Lcr-EmjleTeltr, mais n'en sont pas revenus... Tous
les courtisans de Ler-EmperellT sont des moines...• Est-il
besoi.n encore de dire qui est ce Roi des Rois? Mais voilà cc
qui est décisif:

Il est parlé dans les légendes roumaines d'une mystérieuse
population, .. les Doux " les Rohmalles, les Ra/mlalus, les
Row:manes... .. Ce sont des Doux, des Saints. Ils habitent. au
bout du Monde, près de l'Eau de Samedi (1) ; ils sont tOtiS

hennites; ils sont tous prêtres; leur pays s'appelle Makare/c
(Makar6n '/l'fOl, les lies des Bienheureux). Les Portes du
Paradis sont près de là... Chez les Rohmanes on trouve de
l'Eau de Vie et de l'Eau de Mort... Les meilleurs parmi les
ascètes vont là et ne retournent plus. Chez les Rohmanes le
Soleil ne se couche jamais (L'Arctique !).• Le peuple fêle
encore aujourd'hui les .. Pâque... des Rohmanes », qui arrivent
une semaine après les Pâques chrétiennes. Les bonnes femmes
jettent à la rivière les coques d'œufs dont clles ont préparé
des gâteaux aux Pâques, pour qu'clles aillent jusque chez les

1. C"lt l'Ol.'lonol roumllo: eneore une eppeUalloll.ulumleone 1



LA DACIE HYPERBOtŒENNE

Rohmanes, dans l'Autre Rive. Car les Rohmalles 11'ont pas

besoin de l'ar4 enlier, comme 110llS pecheurs; lap~ d'air ltllr

sulfit-
• Un Moldave s'en alla avec une barque sur la Mer Noire.

Après quelques jours de navigation, il vit une haute mon­
tagne, qui attirait sa barque comme le Il fer empoisonné ~

(l'aimant). Dans cette île habitaient les RohmalltJs saints.
Il commença à visiter les lieux. Ce qui émerveilla le plus notre
homme, ce fut l'Eau des Rohma'les, qui brtilait toute slm1e
quand on :Y met/ait IUU miclte. Un Rohmane le rencontre:
- Veux-tu etre mon serviteur? - Oui, mais à condition que
tu m'apprennes à faire de cette Eau de Feil ... - Entendu.
Le Moldave servit 7 ans et apprit à préparer l'Eau de
Flamme...• Sans commentaire...

c Les Rohmanes habitent sous la Terre... Jadis mont habité
sur la Terre. .. A la fin du Monde Dieu les ramènera sur la
Terre... (I) •

Et encore ceci:

• Le Roi des Rohlllalles est [tut-5a"t-!oll. Il

ct ceci:
• Le Chef des Rolimallc.s est Ler·EmpertJffr... 11

Ler, Aleroi, Lem, Leor est le Nom, le Mantra du Roi du
).[onde. C'est Lui que les petits enfants invoquent quand ils
"ont avec leurs Kolillde, annoncer à Noël, de maison en mai·
son, la Bonne Nouvelle.

Nous avons donc trouvé dix noms, désignant dans la Tra­
dition géto-roumaine la fonction de Roi du Monde: 1) Le
Vieux Noël. 2) 10,,,""5alI/.-/0I1. 3) Le Vieux Novae, 4) lovea,
son fils et successeur. 5} Manta. 6) Orphie. 7} Zalmoxis.
8) Ler-Empereur. 9) Cali-Illall. ra) Kami-fIlall.

A propos des Rohmtlllcs, nous devons dire que la plus forte

1.· L' ,Iqartt"a ne fuI pu louJours .oulerralne et .Ue ne le demeurer:>. P"
loujoul"II • (R. O"'lI<>n, L, Roi du Mon.J" p. '1 •• Ln peuplu d'A(JarthlIOI1I.
ronl de leu... \:Ivemu et .pp'MlÎlronl lur 1. lurflC' de 1. lerre. (h"Clph'.
iii du Roi dl> YOllde Ill1sso, t.pportfe par.M. Quelldo...ki. Rltn. Hommn
ft Di,uz, p. 262). On Toit CI qua c'ut que 1. TndldoD pupituell. el uDlUllm.l



226 ÉTUDES TRADITIONNELLES

et la plus guerrière des populations pélasges du Nord du
Danube fut celte des tlYÎlIlllS. C'est Homère qui en fait la plus
ancienne des mentions: le terrible géant Typhée qui corn·
battit les Dieux était du pays des "PII?l. Tl les appelle
dans l'Odyssée, ETembi, Artlmbes, b représentant le son
nasal n. Denys le Périégèlc les appelle O;-~Cl-'-()l (monta~

gnurds). Il dit qu'ils sont de la racc des Titans. Ils sont nom­
més aussi ArimphÙs, Ari"la'Jes, RamI/es. Ptolémée appelle
une des villes de la Dacie Rilmi-dalJtI.

Il ne faut pas croire que le nom de Roumain soit nouveau.
Dans Je pcuple, roumain est équivalent de paysan autoch­
tone. Quand il réorganisa l'Empire, Dioclétien appela Ra­
manie toutes les contrées sujettes habitées par les Geta­
Thraces; si cc nom venait de Rome, il aurait mieux convenu
à l'Italie. La vérité est que Rome, Romanie, RoumanIe sont
de vieux noms pélasges. Les restes des vieilles tribus thraces
de la péninsule balkanique s'appellent Aroumains ct parlcnt
le Roumain.

NOliS croyons que tous ces noms dérivent. des Arimoi
homériques, ct ceux-ci ont Uil rapport avec Ram. Dans la
Mythologie roumaine il est parlé d'un Ram-Empereur. En
outre il y a une foule de localités Cil rapport évident avec le
sixième Avalâvâ : Rama (deux localités), Ram71a, Ham-lIie
(2 départements), Ramcsfi, Rima, Rigmalli, Roma, Romlia,
Rams, RWII, ArmNu"sca, Armenis, OrmuÛ, Ramsca, Rams~
c[mi, ctc.

Il y a cn Roumanie un curieux monument archéologiquc.
C'est le" sillon de Novae D_ Il est d'une longueur énonne, ruiné
en grande partie, mais pas assez pour qu'on ne puisse pas se
rendre compte de sa continuilé certaine. Il commence vers
Budapesl, il descend entre la Thciss et le Danube, traverse le
Banat roumain, pénètre cn Valachie par les Il portes de fer»
du Danube, sillonne cette conlrée dans toule sa longueur,
parallèlement aux Carpathes, il traverse la Moldavie méridio­
nale, passe le Dniester ct continue jusqu'au Don. Sa hauteur
varie entre l et 3 m.; le prince Cantemir, voyvode de Mol-



LA DACm HYPERBORÉENNE

davie, qui le décrivit au X"lIe siècle, indique le même tracé,
mais le dit plus haut ce qui est naturel. Il l'appelle, on ne sait
pourquoi Jossa TTajan; impcmtoTis.

11 existe lin peu plus au Nord que ce sillon ct parallèlement
à lui« une série de pierres et de dalles traversant la Bessarabie
et passant en Russie. (1). Et Cantemir décrit aussi cette
series maximOTllm lapiJpTflm.

Quinte-Curce dans sa vie d'Alexandre (VIn, 7) nous ra­
conte que le héros macédonien, après avoir conquis les Perses
et les Bactriens, fit une expédition contre les Scythes d'Eu_
rope. Il arriva au fleuve Tanais (Don) qui sépare les Bactriens
des Scythes (détail important, car il précise bien la situation
de la Scythie). JI passe le Tanais, défait les Scythes ct les
poursuit tout le jour i"sqr4'al dr/à dtS bor'lItS de LilMT PateT.
Ces bornes de Liber Paler consistaient en de grandes dalles
et pierres, posées ft de petits intervalles les unes des autres.

Remarquons que LtT peut être une contraction de LibeT (2),
ce qui ne signifie pas qu'il soit d'origine latine, mais que les
deux noms procèdent de la source primordiale proto-pélasge.

Enfin Hérodote nous parle de 1tFOt OÔOI,. Voies sacrées.,
des Scythes. Que signifient ce gigantesque sillon et ces voies
sacrées? Il faut exclure naturellement tout caractère utili­
taire ou commémoratif. C'est du côté de la géographie sacrée
qu'il faut trouver une explication. Voyons les légendes qui
donnent toujours les lumières dernières. On a vu que Novae

est identique il Saturne.
• Ce sillon a été tracé par Novae, de l'Occident à l'Orient.

pour apprendre aux Roumains l'agriculture. Il a tiré lui·
même la charrue. La charrue de Novae a cté. tirl-e p.1.r
12 bœufs. Novae a labouTc eli lt:mgUCIIT et ell haliteuT! Deux
bœufs, l'un noir et l'autre blanc ont tire la charrue de Novae.

Ce sillon est la ceinture de la terre (on ne s.1.ur"it si bien dire,
car il coincide avec le 4S t parallèle, la moitié de la distance
entre te Pôle ct l'Equateur 1). Novae a voulu tracer un sillon

1. Rapl'ort du Ul'llllne Znkuk l rEtat.lohjOf.
2. Sal,m.' Ub,rum pat"m ,ju,d,m 1I11",illi, hab,"dum! (lolatfObel.

-



ÉTUDES TRADITJONNELLES

sur le Nombril de la Terre. Pendant qu'il labourait, Novae
se fit faire de 13. musique par des col.:ars (cytarrhèdes) (1).

Et enfin cette phrase qui est une des plus pures voix du
Passé, un véritable diamant traditionnel qui éclaire un des
points les plus importants de l'histoire sacrée :

c Le sil/on a éLé tracé par Ler-Empereur, AVANT QU'IL PARTÎT

POUR L'ORIE:;T Il.

On a vu qui était Ler-Empereur. Ce sillon qu'il a tracé Cl de
l'Occident à l'Orient Il indique entre autres, l'itinéraire de la
migration hyperboréenne et du Centre Suprême. Cette migra­
tion venant du Nord a rencont.ré le Danube, là où il fait un
angle de ~. Elle a suivi son cours inférieur et est entrée en
Dacie par les c Portes de Fer Il. Après une étape d'une durée
qui nous est inconnue dans cette contrée, elle a poursuivi
son chemin vers l'Orient, conduite par Ler·ElIlperel/r. Il est
à noter que ce sillon a en Russie un léger fléchissement vers le
Sud. Si on prolonge la ligne du sillon vers l'Asie, elle rencollire
le Cal/case... (se rappeler les trois Caucases, polaire, dacique
et asiatique). Donc, la migration hyperboréenne fut verticale
jusqu'au point où elle rencontra le 450 parallèle, la moitié de
la distance entre le Pôle et l'Equateur. Là, elle se divisa el~

branches horizontales. Une partie de la migration poursuivit
la verticale jusqu'cn Grècc. Quant à..la branche occidentale.
celtique, de l'Hyperborée, son itinéraire nous est indiqué par
le symbolisme géographique, par le bon sens aussi: le cours
supérieur du Danube (2). Et {fi Croix !llt (lillsi parachevée (3).
Les Celtes se mêlèrent avec des éléments étrangcrs, notam­
ment atlantécns, La tradition celtique est donc beaucoup
moins pure que la Tradition daciquc (4).

1. Comme 01:1 le "'1:111, h'DI'r1C ,ecnmpilt un rite.
2. Lei Indene dlulenl que Celtes el G~le' "lvol,lnllent. NOUI IVon, vu.

que la DlltIque tulune lutre· étlpe • ,te l'II>'perborh Intérleure llll 01­
de. Il y eut peut'~lre ll, une lIutre proJection· rajrlJ/que., qui eonllltua lu
Celtu d'Anilleterre el d'lrbode.

3. Henri Martin: • Sulnnllu Trl,del, 1Iu 'mellll lu Kimrl do • PIlYI de
l'ilé. nOlllmé D"{f'lIhnl • (dg dlé où. hl IlIjulU'dlllll COOltaDtloople, ,jollle
lUI :I.lIden eo:nmenlllf'ur~

4. Sion prolonile II ...ertlule P6Ie-S.ltlque_DlI:le, eUe I........erse .. Tbnee,
l'Areblpel, l'~nple el 1'Elhlople, P">" d. Kou.h .. · On volt que ,'u y Inlt
encore une e:éOIll'Spble tnditlollllelle, c'nt Ille prcmler Méridien ...



LA DACIE IIYPERBORÉENNE

Il Y a encore un mythe admirable qui se rapporte visible·
ment à ce même sillon: 11 y avait jadis un serpent gigan­
tesque qui gardait les • portes de fer. du Danube; il tuait
tous CCliX qui voulaient passer... Tl désolait toute la con·
trœ. .. Mais le vielL"i Novae l'attaqua dans sa C3\ferne, le
blessa, ct le contraignit à en sortir... Le serpent s'cnfuit,
poursuivi par Novae... A Craiova, il lui coup..1., d'une flèche,
un morceau de la queue " à l'Olt un autre, à Pitcsti, à
Ploesti, à BmUa, de même. 11 allait lui écraser la tête, quand
celle-ci se jeta dans la Mer là où est l'ile des Serpents
(Blanche) et l'empoisonna toute... C'est depuis lors qu'elle
s'appelle Mer Noire... )1 Sept localités en tout... Du point de
vlle microcosmique, l'opération parait comme un aspect plu·
tôt maléfique du réveil de la K1flldalÙli. Mais le fait se p..1.sse
bien dans le Monde Majeur. On peut voir ce qu'était la géo­
grnphie sacrée II opérative •. C'cst seulement sur nos cartcs
qu'un kilomètre carré est pareil à un autre kilomètre carré.
La Terre est un organisme spirituel, subtil et corporel.
Elle a des lignes de force,des nœuds de puissance qu'il fallait
délier, canaliser, sublimer. résorber (ct non pas détruire
naturellement), opérations suprêmes entre toutes réservées
aux Dieux ou à leurs représentants, les Novae, les La.

GÉTICUS.



 

 

ÎLES DU NORD 
GÉRÔME TAILLANDIER 

 

J'ai, en compagnie de mes prédécesseurs, exhumés* (vous remarquerez 

que je me sers ici de la règle de Ronsard et non de Marot), plus brillants que le diamant 

dans la lumière de la nouvelle aurore, plusieurs mythes que l'on 

avait enterrés sous des couches d'immondices archéologiques et 

idéologiques, depuis plus d'un siècle, et ce, en m'appuyant sur la 

pierre d'angle de notre civilisation, écrite par deux précurseurs de 

l'ère nouvelle, Hamlet's Mill.  

Grâce à eux, je suis parvenu à élucider à 80% le Graal de 

Renaissance, connu sous le nom de Chaudron de Gundestrup, et 

la pierre Calédonienne de Hilton of Cadboll.  

Ces mythes sont, pour l'extrémité à laquelle je touche, le <Mythe 

de l'Âge d'Or> et celui de <l'origine hyperboréenne des 

indoeuropéens>. 

 

Il convient de rappeler encore ces mythes et leur connection à 

celui de <l'Aurore, fille du dieu Tonnerre et Éclairs, enlevée par 

Scorpius, le Forgeron des régions sombres, et libérée de sa 



prison par ses deux Frères, les Gémeaux, fils du dieu, envoyés 

par lui à la recherche de leur sœur Eos/Usha/Aurora>. 

Il nous reste, avec James Bond, à trouver un sort meilleur à 

<Vesper, déesse du soir>, et nous aurons retrouvé nos ancêtres là 

où ils nous attendent avec bienveillance. 

Un rappel de ce mythème pour les nouveaux venus s'impose. Le 

Dieu-Tonnerre, muni de son Foudre, domine sur les dieux depuis 

qu'il a coupé le sexe de son ancêtre Ouranos, et qu'il  a jeté au ciel 

les testicules, sous la forme des Gémeaux et son sexe, sous la 

forme de la queue du Scorpion, mythe védique. 

En raison de la précession des équinoxes, dans les temps récents, 

le solstice d'hiver se trouve au voisinage de Scorpius ou de 

Sagittarius. La Soleil, de sexe féminin, Sonne, Sunna, Sól, est alors 

retirée dans une région profonde et subterranée, enlevée par le 

malfaisant Forgeron de sous terre, qui forge les être matériels, et 

qui détient Aurore, Usha, Eos, lors de la période sombre voisine 

du solstice d'hiver. 

Au printemps puis à l'été, Aurore a été recherchée par ses deux 

Frères/Sœurs, Gémeaux/Ashvins/Etalons Etoile du soir et du 

matin/Zorze, et ramenée au royaume de son père, dans la 

constellation des Gémeaux, où elle apparaît de surcroît tous les 

matins, en compagnie des Sept Sœurs, les Pléiades, selon le rite 

du Rig Veda déjà étudié. 

Il resterait à définir ce qui se passe au couchant, lorsque Sól 

disparaît dans la nuit. Ce temps a été nommé dans nos régions 



Ouest/West/Wis, sanskrit Vas, d'où les formes 

Hesperos/Vesperus. Une aide inattendue nous vient de James 

Bond, lorsque nous apprenons que Vesper Lynd est son seul 

amour sérieux, et que Vesper pourrait bien être, après tout, la 

forme d'Aurora/Khrisè, et non pas un être de sexe masculin, en 

sorte que Vesper et Bond sont deux retours inattendus des 

Vêpres. 

 

Il est temps maintenant d'entrer dans les nouveaux mythèmes.  

Le plus aisé est celui de l'Âge d'Or, le règne de Saturne, Aun, 

Shalim, Fróði du Gróttasöngr, (Fróðafrið), Arthur de la légende de 

la Table Ronde et beaucoup d'autres. Les amateurs de choses 

anciennes pourront aller l'exhumer sous la colline du tombeau de 

Hsin-Tzeu Wang-Ti, en Hsin, ou aux Hébrides, avec Monseigneur 

Carmichael. 

<Au commencement des temps, régnait un Âge d'Or, où les 

humains ne travaillaient pas, les liens sociaux n'existaient pas, les 

maîtres et les esclaves n'existaient pas, l'abondance faisait la paix 

parmi les humains tous égaux. 

<Puis une catastrophe a eu lieu. Le règne du Roi Saturnien a pris 

fin, et le Dieu Tonnerre a pris sa succession, avec les orages et les 

éclairs qui caractérisent son règne et qui gouvernent toutes 

choses. 

<Le Roi Saturnien a été tué dans cette première guerre de 

succession, et il a été enterré loin de nous dans une île lointaine, 



Avalon, ou de nombreux autres lieux. Sa tombe a été ensevelie 

sous une colline imposante, non pas pour l'oublier, mais au 

contraire, pour le protéger et attendre son retour. 

<En effet, le Roi n'est pas vraiment mort, mais en état de 

dormition, veillé par des Vierges, ses Filles, qui prennent soin de 

lui en attendant son nouvel éveil. 

<Du reste, ses Filles sortent souvent de sa tombe, aux Hébrides 

par exemple et en fait partout, sous la forme de Serpentes. 

Athéna et la Pythie de Delphes en sont de beaux exemples. 

<En effet, le Roi n'est pas un humain, mais un Serpent, du moins 

depuis qu'il est en dormition. 

<Ce Roi-Serpent est partout présent, aux Amériques dans la 

colline du Serpent érigée par des amérindiens, dans le sud sous la 

forme des pyramides où par exemple, Dame Wak Tuun va le 

consulter, et où le roi se montre sous la forme du Serpent, comme 

c'est le cas de la Pythie de Delphes, dont le père-amant est le 

Serpent Python, qu'Apollon n'a jamais tué, comme  s'en vante ce 

pauvre crétin, assis sur son ombilic, la pierre météoritique, qui fait 

l'objet de culte partout chez les humains, et que forge Tvastr pour 

son maître Indra en Hinde, afin d'en faire un Foudre de Dieu 

Tonnerre. 

<Il faut ajouter que les innombrables vierges et Saintes piétinant 

le Serpent, sont en fait ses filles, et qu'elles ne font que faire 

semblant de le piétiner, alors qu'elles veillent sur lui, enterré sous 

la crypte de toutes les églises chrétiennes. Les Norses et les 



Wandes le savent bien, qui considèrent le Serpent comme le 

protecteur de l'Eglise et de la maison, et qui ne s'embarqueraient 

pour rien au monde si ce n'est sur UNE Draken mot féminin. 

<Il faut donc bien rappeler que le Roi Saturnien n'est pas un 

humain, mais un Serpent et que ses filles sont les Serpents, au 

premier rang desquelles nous savons qu'aux Hébrides, Bhride 

assiste les femmes aux accouchements, et n'est autre que Brigið, 

fille du Serpent, déesse femelle des Kelts, ou Bhrid/Brigg.  

<La Grande Déesse Kelte est une Serpente.> 

 

On entrevoit pourquoi les Tru-wid, ou Druides, sont les Serpents, 

vivant dans l'île de Môn, ou Man, île de Lunus, dieu masculin de 

Lune, avant d'y être massacrés par l'envahisseur romain. 

Il convient de nous souvenir que pour nos ancêtres, le tumulus, 

barrow, cairn, dolmen, est un ensemble de stèles agencées à 

grand peine, puis recouvertes, sans exception, d'un tumulus de 

terre disparu avec l'érosion et la bêtise humaine. C'est ainsi que 

dans l'île d'Helgoland, la plupart des nombreux dolmens sont 

détruits ou en cours de destruction à cause de la stupidité des 

locaux. 

On reconnaîtra alors dans le site de Stonehenge le plus 

extraordinaire site de dormition des rois saturniens de nos 

régions, auprès duquel le Vatican fait pâle figure.  

Qui aura l'idée de faire de Stonehenge un état indépendant? 



 

* 

 

A ce premier mythème que j'ai assez étudié ailleurs, il convient 

d'en ajouter un autre, le mythème de <l'origine hyperboréenne 

des Âryas>. 

<Selon un mythe bien établi, les Âryas, ou indoeuropéens, 

descendraient de la Polaire. Ici encore, il faut se souvenir que la 

polaire n'est pas toujours celle que nous connaissons, mais la 

précession des équinoxes déplace le pôle géographique, en sorte 

que le pôle était en Vega Lyrae il y a 10 à 12 000 ans, soit à 

proximité immédiate de la Voie Lactée, le chemin des morts. Il y a 

fort à parier que ce mythème provient de la position du pôle en 

Vega, ce que je ne saurais démontrer… 

Il faut ajouter que, au moment où Mercator établit sa carte, ce 

mythe est encore parfaitement vivace, et la carte du Pôle établie 

par Mercator n'est rien autre que le déploiement de ce mythe.  

Au Pôle, se tient une montagne isolée, le Mont Meru, seul au 

milieu de l'Océan. Il sert d'axe à la Roue solaire quadripartite dont 

Mercator a parfaitement connaissance, formant les comtés 

polaires.  

Puis suivant l'ancien récit, Mercator  construit les chemins de la 

région, ce que je reprendrai ailleurs.  



<En particulier, il rappelle que le vent Borée empêche toute 

approche du Pôle aux navigateurs, mais que cette interdiction de 

parvenir au Pôle tient au fait que, par-delà l'Océan, se déploie une 

région où règne la paix, le climat chaud, l'abondance, pour les 

êtres qui y vivent, la California, déjà établie dans la Chanson de 

Roland et dans les Lusiades de Camoens. 

<Cette région n'est autre qu'Hyperborée, et la question est de 

savoir pourquoi une légion de hardis navigateurs a décidé de 

quitter California, de franchir la barrière des vents, et de 

descendre dans la froide, obscure et désolée région des humains. 

<Cependant une chose est sûre, les hommes de cette légion sont 

les Âryas, et ils descendent tout droit de la région de la Polaire, où 

veillent sur eux les divinités qui les protègent. 

<La première de ces divinités est Arkh-themis, la Justice de 

l'Ourse, la Grande Ourse, qui veille son petit, Petite Ourse, ou 

encore les Sept Nains de Blanche-Neige, autre nom d'Ursa Major. 

<Un Kelt, plus hardi, est descendu très loin, en Hellade, et y a 

établi la ville qui porte le nom de son peuple, Calydon, ce qui 

signifie "région Kelte", autre nom de Keliton, la Caledonia,  lieu du 

peuple nommé indûment "Picte". 

<Mais les humains sont volages et oublieux. En sorte qu'ils 

négligent les rites dûs à Justice de l'Ourse, en sorte que celle-ci, 

qui veille au bon fonctionnement de la Sphère des Fixes, et à son 

accord avec les choses humaines, est obligée de leur envoyer son 

Sanglier, Totem Kelt, le sanglier Varaha chez les Védiques, lequel, 



en ravageant leurs cultures, les rappelle à l'ordre des rites dûs à la 

déesse. Que ceux-ci les oublient en envoyant le Chasseur tuer le 

Sanglier, montre à quel point on ne peut faire confiance à l'espèce 

humaine…> 

 

* 

 

Ce mythème de l'origine hyperboréenne a été développé par 

divers auteurs, dont Bâl Gangâdhar Tilak, dont ce n'est pas le 

meilleur ouvrage, mais où l'on trouvera de nombreux 

renseignements sur les sources. 

La lectrice supposée, ou le lecteur improbable, de ce texte, se 

demandera sans doute comment ces deux mythèmes sont 

connectés, puisque toute trace de connection semble manquer 

entre eux. Devant ce défaut, une solution est de considérer que 

l'on a affaire à deux groupes de mythèmes distincts, ce qui est 

possible. 

En particulier, le développement du mythème de <la Chasse 

Cosmique et du Sanglier Varaha> mériterait d'être poursuivi 

sérieusement, en liaison avec le travail de Tilak sur Prajâpati, 

ancêtre possible du Forgeron, et surtout avec la question difficile 

de la <transformation de l'Antilope en Ourse dans la Chasse 

d'Orion>, qui fait le fond de l'analyse de Tilak, et nous mènerait 

sur des pistes inexplorées… 



Je me tiendrai ici sur une piste simple mais intéressante. 

Dans mon étude du Graal de Renaissance, Chaudron de 

Gundestrup, je suis arrivé à la conclusion que les cinq plaques 

intérieures sont consacrées à un calendrier pentalphique des 

célébrations Keltes, mais aussi bien Slaves, comme la suite l'a 

montré. 

J'ai montré que chacune des plaques porte le témoignage de la 

jonction entre les grandes dates du cycle solaire et la vie des 

dieux: Imbolc-Marzanna, Ôstarâ-Beltáin-Dzyady, Midsommar-

Lugh na Sadh-Kupala Noc, Samhain-Dzyady-Halloween et surtout, 

la fête disparue des Douze-Nuits, Weihnachten, car occupée par la 

nouvelle présence du Fils du Dieu Sauveur, et qui est en fait Belika 

Kolyada, la fête des Ancêtres revenant visiter leurs proches, et 

non pas à Halloween, où la fête a été déplacée pour cause 

d'encombrement au solstice d'hiver… 

C'est en revenant une fois de plus sur la plaque Lugh Keraunos 

que la connection peut s'établir.  

(Je ne ferai qu'une parenthèse inutile, puisque je sais que personne 

n'en tiendra compte, pour préciser qu'il n'y a pas de Cernunnos 

chez moi, ce dieu étant une version abâtardie, datant de 

l'occupation romaine et de la destruction des dieux Kelts. Il y a par 

contre un Lugh Keraunos, dont les bois de cerf signent la présence 

du Grand Dieu Cerf, le Cerf Blanc à dextre de Lugh, autrement 

connu comme Bel, le Lumineux, que l'on retrouve dans Bel-Táin, le 

troupeau de Bel, incarné dans le ciel Kelt par le Bouvier). 



Or nous savons depuis longtemps que Lugh dansant tient à dextre 

la Couronne Boréale, emblème de Lunus, le Dieu masculin Lune, 

dont les Kelts descendent, tandis qu'il tient en senestre un 

Serpent, donnant ainsi la version Kelte du mythème de la lutte 

entre Perun et Veles, le dieu Serpent étant la forme locale du dieu 

de la saison sombre et humide. 

 

Mais un nouveau détail entre dans la danse. 

Si, comme affirmé plus haut, le Serpent est la figure du Roi 

Saturnien, comment faire la jonction avec la position du Serpent 

dans la main de Lugh? 

De plus, si, comme on le sait, la fête du Roi Saturnien est localisée 

durant les Weihnachten, nuits hors du temps des cycles de 

lunaison, quel lien peut-on établir avec les mythèmes de l'Âge 

d'Or et d'Hyperborée? 

Comme de juste dans tout jeu d'équations, la solution vient en 

éliminant une des variables. 

Si en effet nous supposons que, alors que Soleil est en Vierge, sans 

préciser la date, en raison de la précession, l'Assemblée du 

Peuple, ou de Lugh, est en Bouvier, soit en Lugh Régnant et 

projetant ses Boules-de-Foudre, Gromnice, sur le dieu de la saison 

sombre, il paraît nécessaire et logique que Lugh ou son ancêtre 

shamanique des falaises de Sagan-Zaba célèbre l'unité du Temps, 

en tenant en ses deux mains le temps des cycles humains, les 

lunaisons, en dextre, et le temps du royaume des Ancêtres, 



incarnés dans les Douze-Nuits Saintes, en l'occurrence sous la 

forme du Serpent Veles-équivalent. En sorte que le combat de 

Veles et Perun, Saint-Georges avec le Dragon, prennent un 

nouveau sens, celui du combat dynamique des deux forces de la 

nature, la saison sombre, domaine des Ancêtres d'où sort la 

fertilité des cultures et du sol, et celle de l'arbre du monde, autour 

duquel s'organise la rotation du Ciel des Fixes, soit des Dieux 

Bienveillants, qui, avec Arkh-Themis, veillent sur l'humain et les 

cycles nécessaires des cultures des vivants. 

<Le mythème de l'Âge d'Or, la Paix de Fróði, les Saturnia Regna>, 

sont alors bien incarnés sur la plaque Lugh par la présence de 

l'Ourse, en compagnie de son petit, et qui veille sur le bon 

accomplissement des rites par Lugh ou son shaman. 

On remarquera la présence du Serpent sur les trois plaques du 

Chaudron de Renaissance, dont l'orientation sur leur chemin 

indique, avec celle des deux ânes de la plaque Lugh, le sens de 

rotation des temps des célébrations. 

Cela dit, il nous reste à explorer mieux ce thème du Serpent et  

son lien avec l'Âge d'Or et le règne de Saturne, car pour l'heure, 

une connection entre Saturne/Kronos et le Serpent nous manque 

encore, malgré les nombreux appels du pied que nous font les 

vierges veillant leur père endormi. 

 



Vous remarquerez que j'écris le mot connection à l'anglaise, pour 

signifier que le terme est technique, comme il en va en 

mathématiques lorsqu'on écrit différentier. 

 

 

Vous aurez intérêt à chercher une carte de Mercator mieux définie, qui existe sur le 

net. Vous ne pourrez en effet pas lire celle-ci, trop imprécise. 



IAM REDIT ET VIRGO . 

REDEVNT SATVRNIA REGNA 

 
Le noir démon des combats 

Va quitter cette contrée 

Nous reverrons ici-bas 

Régner la déesse Astrée 

 

Cette note est préliminaire à quelques difficultés de 

mythématique indoeuropéenne. 

Nous nous demandons quelle peut bien être l'étymologie de 

deux mots bien connus: Auster et Wester/Wis-/. 

Nous savons déjà que Auster/Ôstarâ/Easter/öster désigne le 

retour de la saison claire, mais aussi le retour de l'Aurore, 

Hélènè, l'Aube dorée, au matin, mais donc aussi au point 

vernal. 

Bizarrement, l'étymologie de Vesper/Hesperos nous fait 

cruellement défaut à ce jour… 

Nous apprenons de sources anciennes que Eos, Aurore, a eu 

deux fils, dont l'un de Astraios, Eosphoros, et l'autre est 



Hesperos. Rien qui ressemble plus au mythème des deux 

Gémeaux partis à la recherche de leur sœur, Eos… 

Or il paraît difficile que ces deux Gémeaux naissent de leur 

sœur Eos. 

Premier problème! 

Par ailleurs, la fille de madame Eos avec Astraios, l'Etoilé, 

s'appelle plutôt Eosphoros le porteur d'Eos: il s'agit bien du 

Gémeau qui ramène Eos à son père, le Dieu-Tonnerre 

indoeuropéen. 

Deuxième problème! 

Nous trouvons un moyen de reprendre notre souffle lorsque 

nous apprenons que Madame Eos a une fille, Astraea, la 

dernière immortelle à demeurer parmi les humains à la fin de 

l'Âge d'Or; on n'est donc pas étonné que les humains 

réclament son retour à chaque fois qu'un Âge d'Or s'annonce 

parmi les humains, à la Renaissance mais aussi à l'ère de la 

Préciosité. 

On est encore moins étonné, en consultant le zodiaque et la 

précession des équinoxes à l'époque d'Ovide, Eclogue 4, que 

Madame Astrée remonte parmi les Dieux au ciel en prenant 

la place de Virgo, juste à côté de Libra, la balance, qui à notre 

temps, désigne le point automnal. 

Il y a juste un petit problème: pourquoi Astrée, annonçant le 

retour de sa mère, Aurore, viendrait-elle occuper une place 



qui est celle du point automnal, entrée dans la Saison 

Sombre?  

Serait-ce que l'Aurore paraît lorsque la Nuit survient? 

Serions-nous devant un thème orphique? 

 

 

 

Schweisthal 

aka  

Gerome Taillandier 

2018.9.27 



 

 

 



 

HYPERBORÉE 

 

Supposez comme les Anciens, que vous vivez sur un monde 

plat, grand sans doute, mais fini. La forme de ce monde n’est 

pas très claire, il peut être carré, ou rond comme chez les 

Norses, où il est entouré par un serpent géant qui le maintien 

cohérent.  

Au-delà du monde, rien ! 

Il en résulte que le Soleil, qui apparaît et disparaît chaque 

jour, doit s’enfoncer sous le monde. Nous ne nous en 

occuperons pas. 

Par contre, si vous voyagez un peu sur votre langskip, vous 

savez que, vers le « sud », il fait de plus en plus chaud, que les 

filles se promènent à poil, remarquez, en Suède aussi ! 

Mais là, il fait vraiment chaud, et ramer dans ces conditions 

est un peu pénible. De plus, plus on va vers le sud, plus les 

gens sont foncés, et même noirs !  

Même un Viking devient sombre s’il reste trop longtemps 

dans le coin, c’est dire ! 

Mais ce n’est pas tout ! 



On a remarqué depuis belle lurette que le ciel tourne au 

dessus de nos têtes, autour d’un point fixe, qu’on a baptisé 

du nom de la déesse qui s’y trouve sans doute, Njordhr. De 

plus, ce point est décalé par rapport à la verticale, de sorte 

que le Nord est une direction précise pour la navigation.  

Mais il y a encore autre chose ! On a remarqué que, plus on 

va vers Nord, plus il fait froid, il neige, il gèle, la terre devient 

inculte. Par contre, il y a un truc formidable vers Nord, c’est 

qu’il existe une région, si l’on remonte assez loin où il n’y a 

plus qu’un seul jour par an ! Sça doit être le pied d’habiter là 

bas ! 

D’ailleurs, il existe un peuple, plus haut, les Saami, qui se 

définissent comme le peuple qui vit près du Soleil. On doit 

pouvoir faire comme eux ? 

Il y a un inconvénient : les dieux n’ont pas très envie qu’on 

remonte là haut. Pour empêcher les humains de faire cela, ils 

font sans cesse souffler des vents glacés et neigeux, que 

certains appellent Borée. Mais il est sûr que, si l’on parvenait 

à franchir la barrière des vents, on arriverait au pays où il n’y 

a qu’un jour par an. Ce pays s’appelle donc hyper-Borée, au-

delà de Borée et de ses vents glacés. 

Il est alors clair que si l’on est condamné à vivre si durement 

dans le Nord, c’est sans doute qu’en fait, on venait 

d’Hyperborée, un pays merveilleux où tout pousse sans 

efforts, où le jour règne sans cesse. Il est non moins clair que 



c’est de là que les hommes viennent ! Mais ils ont été amenés 

à quitter cette région… 

Donc, les Norses proviennent comme tous les 

« Indoeuropéens », d’une région située tout à fait au nord, 

près du bord du monde, et dont la direction est indiquée par 

la déesse Njordhr. 

Vous devinez la suite. 


	Informations
	Informations sur Roger Dion
	Cet article est cité par :
	Dehon Pierre-Jacques. La Libye et la Scythie virgiliennes ou l'exotisme au service d'une idéologie. In: L'antiquité classique, Tome 64, 1995. pp. 75-90.
	Van Liefferinge Carine. L'immortalisation par le feu dans la littérature grecque : du récit mythique à la pratique rituelle. In: Dialogues d'histoire ancienne, vol. 26, n°2, 2000. pp. 99-119.
	Marco Simon Francisco. Eschatoi andrôn : la idealización de Celtas e Hiperbóreos en las fuentes griegas. In: Dialogues d'histoire ancienne, vol. 26, n°2, 2000. pp. 121-147.
	Decourt Jean-Claude, Lucas Gérard. Lentus Arar Rhodanusque ferox, ou les avatars d'une géographie fluviale. In: L’Espace et ses représentations. Lyon : Maison de l'Orient et de la Méditerranée Jean Pouilloux, 2000. pp. 113-131. (Travaux de la Maison de l'Orient méditerranéen)


	Pagination
	143
	144
	145
	146
	147
	148
	149
	150
	151
	152
	153
	154
	155
	156
	157

	Plan
	Contacts des Hellènes avec le monde septentrional à l'occasion du commerce de l'ambre
	Situation géographique des Hyperboréens
	Images de félicité associées au nom hyperboréen
	Soudaine altération du climat attribué par la légende au monde hyperboréen

	Informations (1)
	Informations sur André Lefèvre

	Pagination (1)
	330
	331
	332
	333
	334
	335
	336
	337
	338
	339
	340
	341
	342
	343
	344
	345
	346
	347
	348
	349
	350
	351

	Plan (1)
	Discussion.

	Informations (2)
	Informations sur Jean Defradas
	Cet article cite :
	Duchemin Jacqueline. Essai sur le symbolisme pindarique : or, lumière et couleurs. In: Revue des Études Grecques, tome 65, fascicule 304-305, Janvier-juin 1952. pp. 46-58.


	Pagination (2)
	224
	225
	226
	227
	228
	229
	230
	231
	232
	233
	234

	Informations (3)
	Informations sur Lucien Gallois

	Pagination (3)
	460
	461
	462
	463

	Informations (4)
	Informations sur Pierre Boyancé

	Pagination (4)
	321
	322
	323
	324
	325
	326
	327
	328
	329
	330
	331
	332
	333
	334
	335
	336
	337
	338
	339
	340
	341
	342
	343
	344
	345
	346
	347
	348
	349
	350
	351
	352

	Plan (2)

